

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

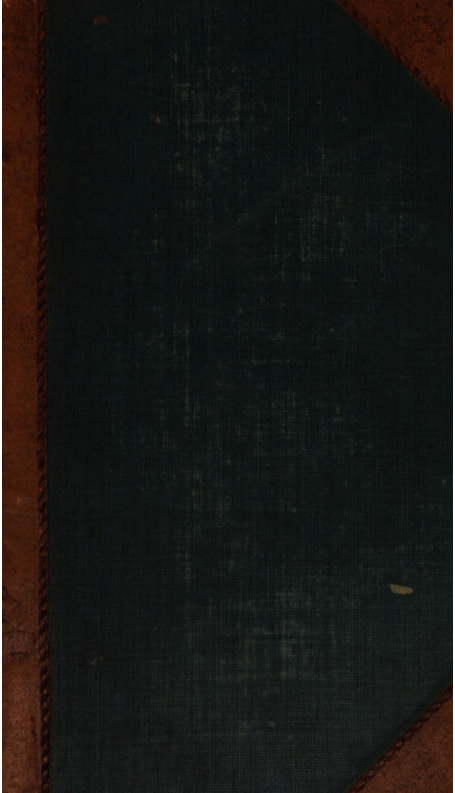
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Digitized by Google



É.

...



· · ·

•

.

•



.

1

Griechische

# 6 ő tterlehre

von

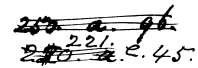
# J. G. Welcher.

Erfter Band.

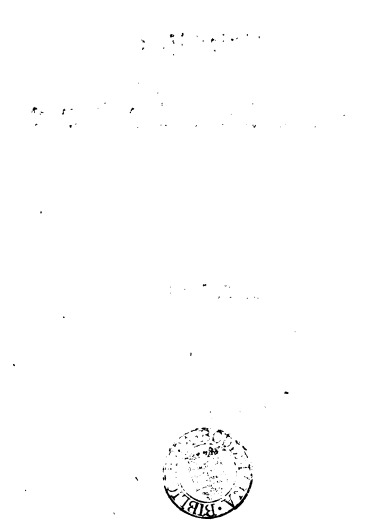
Göttingen.

Verlag der Dieterichschen Buchhandlung.

1857.



Digitized by Google



•

. v:

 $\Sigma_{\rm eff}$ 



# Vorrede.

Einer der gelehrteften Numismatiker that den Ausspruch: nihil non varium atque inconstans est in vetere mythologia 1); por nicht vielen Jahren erklärte es ein verdienter Alterthumsfor= icher jur unmöglich das Verschiedenartige und Widersprechende in diefen Boefieen zusammenzureimen. Und fo denken gewiß gar Manche. J. H. Bog hat frühzeitig öffentlich \*) und in späteren Jahren öf= ters gegen mich mündlich geäußert, in der Griechischen Mythologie fet für zehn Lessinge zu thun. Daß fie von jeher mehr als vielleicht irgend ein andrer Stoff die verschiedenartigsten und widerftreitendsten Erklärungs= und Behandlungsweisen erfahren hat, ift bekannt genug, und man wird kaum einen andern Gegenstand aufweisen welcher zu größeren und zahlreicheren, nach und nach als folche erkannten Irrthümern, darunter felbst der vorzüglichsten Ränner, fehr verschiedener Zeiten, Unlag gegeben hatte als fie. Schon aus diefen Erscheinungen läßt fich abnehmen daß ohne Migverständniffe und Mängel, zu einer allgemeineren Befriedigung eine Griechische Mithologie nicht geschrieben oder daß fie zu einer einfacheren und volltommneren Gestalt nur almälig durch ein gludliches Bemühen von verschiedenen Seiten erkoben werden tann.

Seitdem die Mythologie so wie die meisten Alterthumsstudien mit erhöhtem Eiser erforscht wird, haben Manche, darunter zwei die tiefer eingegangen waren, geglaubt, der Eine, eine Attische, eine Korinthische Mythologie könne man wohl schreiben, aber eine

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Neumann Numi vot. 1, 81.

<sup>2)</sup> Mythol. Br. 2, 327.

Griechische sey die schwerste aller Sachen; der Andre, der seine Ansicht seitdem geändert hat, wer die Bearbeitung der ganzen Griechischen Mythologie möglich halte, möge sich vorsehn daß er der Sache nicht mehr ichade als nute 5), und der mythologischen Monographieen haben wir ja unzählige erhalten. Mir hat es immer geschienen daß man vor Men ins Allgemeine gehn muffe. Die Griechische Mythologie ift als Griechische, wie viel auch manche andre aus derselben Burgel entsproffene Stämme im Ganzen und Einzelnen mit ihr gemein gehabt haben, aus fich felbft ermachfen; auch von ihr kann man sagen daß das Ganze eher war als die Theile. Wenn eine Entwicklung aus Ideen oder Grundanschauun= gen, wenn Regel und innrer Zusammenhang in mancherlei Metamorphofen, Mertmale die vielen Göttern und Mothen, nach Un= terschieden der Zeitalter gemein find, Hauptpunkte die sich unter einander erklären und bestätigen, gefunden werden können, fo er= balten febr viele fonft unverständliche Einzelheiten, wie durch 3neinandergreifen der Theile, eine sichre Beziehung, viele scheinbare Widersprüche ihre Auflösung; Bieles auch wird sich als vertehrt. willfürlich und mikverständlich, als gleichgültig ober leer ertennen und ausscheiden lassen, indem nichts im Besonderen als ergründet. und begründet angesehn wird als was mit dem ermittelten großen Zusammenhang verträglich ift und nicht bloß in einseitigen Combinationen besteht. Sobald durch Nachdenken über Geift und Bedingungen der fich bildenden Mythologie, das nicht felten von abnenden, suchenden Hypothesen ausgeben muß und durch geschichte liche Ueberblicke ein Begriff eines Ganzen, eines Werdens und. Wachsens gewonnen ift, tann die Monographie berichtigend oder vervollständigend eingreifen: abgeschloffen aber und allfeitig geprüft wird die Untersuchung doch nur wieder im Ganzen werden. Ber-

3) Bröndsteb de cista aenea 1834 p. 10. Preller Demeter und Persephone 1837 S. x1x. Davon ausgehend machte Stuhr in den Religionssysstemen der Hellenen 1838 S. x. x11 einen wesentlichen Borbehalt, benselben welchen auch A. Schöll sehr wohl geltend gemacht hatte in den Berl. Jahrb. 1835 2, 20 f.

Digitized by Google

Hauptsachen zu verstehen gelernt hat, dem wird es leicht tausend für sich unklare Dinge zu beurtheilen.

Die Absicht, fo viel mir möglich, auf die Ursprünge zurud= zugehn und der mythologischen Morphologie nachzuforschen, ift die Beranlassung geworden zu der Neuerung die Götter nicht je im ganzen hiftorischen Zusammenhang, sondern einmal nach den Spuren ihrer früheften Bedeutung, und in einer zweiten Abtheilung als die Olympischen oder als die der Tempel in mehr geschicht= lichen Zeiten darzustellen, womit dann nach dem Plan meiner Vorlefungen als dritter Theil eine Uebersicht dieser Religionen von Sofrates an bis zum Ende fich verbinden follte. Daß daraus manche Rachtheile entstehen, sehe ich selbst wohl ein und werde mit dem zu erwartenden Tadel wohl großentheils gern überein= Aber überwiegend schien mir der Vortheil der in zwei ftimmen. Theile getrennten Behandlung daß der Unterschied der beiden weit von einander entlegnen Zeiträume und der Religion in denfelben durch ununterbrochenes Gewahren des in dem einen und in dem andern vorwaltenden Geistes einen bestimmteren Eindruck machte. Durch ein zu häufiges Durcheinandermischen des Verschiedenartig= ften erhält die Mythologie leicht ein chaotisches Ansehen. Es fann und foll zwar die Scheidung nicht streng und vollständig durch= geführt werden: die Culte und die Bildungsarten ältester Zeit reichten auf manchen Punkten fehr weit binab; bas Gleichartige einer jüngeren, und so auch was als abgeleitet auf etwas Uraltes deutlich genug schließen läßt, oder auch was hier und da vorläufig seine Erläuterung kurz und bequem finden kann, darf in der älteren Beriode eingemischt oder berührt werden. Dieselben Götter die wir aus Bezügen der göttlich lebendigen Natur, und bes menschlichen Innern, aus Eindrücken und Ideen im ersten Theil sich bilden sehen, indem ihre Substanz wie Thauperlen aus dem Duft anschießt, laffen fich im zweiten, obgleich fie Bug vor Zug mit der analytischen Erörterung zusammentreffen und nur rine Fortsetzung oder eine Ausmalung des angelegten Grundriffes abgeben, nun ungestörter durch Reflexion als positive beschauen.

Der Zweck ist erreicht wenn das in beiden Zeitabschnitten Ueber= wiegende bestimmter ins Auge gefaßt, die Hauptsachen aus einem jeden schärfer und massenhafter von einander gesondert werden, ein Unterschied wie der der Jahreszeiten gesühlt wird.

Biele werden nie zugeben daß man im Religiofen und My= thischen Zeit, Ort, Art und Standpunkte, Ursprüngliches und Rach= geahmtes, Analogieen aller Art genau unterscheiden lernen könne; diefen kann der Mcythologe immer nur aus innerster Ueberzeugung antworten daß ihnen der Sinn dafür oder die Uebung, wovon alles tiefere Verständnig abhängig ift, abgebe. Er wird sich mit Recht berufen auf das was Göthe über F. A. Bolf berichtet, welcher sich nicht von ber Möglichkeit in der Kunft Style und ihre erkennbaren natürlichen und nationalen Entwicklungsgesete und Beiten zu unterscheiden überzeugen tonnte. Göthe felbft, wie er erzählt +), und feine Freunde lernten von Bolf, icharften ih= ren Geschmach an dem feinigen, bereicherten fich durch feinen Geift. "Dagegen läugnete er hartnäckig die Zulässigkeit ihres Verfahrens und es fand fich tein Weg ihn vom Gegentheil zu überzeugen: denn es ift fcwer, ja unmöglich demjenigen der nicht aus Liebe und Leidenschaft fich irgend einer Betrachtung gewidmet hat und dadurch auch nach und nach zur genaueren Renntnig und zur Ber: gleichungsfähigkeit gelangt ift, auch nur eine Ahnung bes zu Uns terscheidenden aufzuregen, weil denn doch immer zulet in solchem Falle an Glauben, an Zutrauen Anspruch gemacht werden muß". Daß Göthe und seine Freunde hinsichtlich der alten Runft sich auf dem rechten Wege befanden, hat jeder in dem Berftändniß diefer und der Uebersicht ihrer Werte seitdem gemachte Fortschritt fo Vielen deutlich gemacht daß jest Wolfs Stepfis Niemanden mehr irr führen tann. Die Griechischen Mythen, empfangen in ber begabteften Rindesfeele, wie an fpielender hand erzogen von mächtigen Geistern, reich ausgestattet oder vielfach entstellt im Durchgang durch die Geschlechter der Menschen, find schwerer als

4) Lag= und Jahreshefte 1805. Werke 31, 196.

felbst die Werte der Griechischen Poefie und Kunft in ihrer mahren Ratur und in ihren Umwandlungen aufzufaffen und die Mittel ju ihrem tieferen Verständnig und ihrer sichreren Unterscheidung ju bandhaben, erfodert mehr Mübe und Geduld, Zeit und Beharr= lichkeit, mehr besondre Uebungen als fich Biele vorstellen möchten. Benn, wie Creuzer gesagt hat, der Mythologe geboren werden muß, so find ihm ficher auch die Erziehung zur Mythologie, gewiffe Renntniffe und Uebungen unentbehrlich. Creuzer wollte boch wohl nur fagen daß wer darum weil er für das religios Mythiiche teinen Sinn noch Empfindung habe, der mythologischen, auch genauesten oder sichersten Erklärung mistraue 5), sich nicht viel an= bers monehme als Manche die felbst die Manner der eracten Biffenschaften bei gemissen aftronomischen, mitroftopischen, chemi= schen u. a. Resultaten ihrer Forschung im Berdacht des Wahns oder leerer Liebhaberei haben, wo es nur ihnen selbst an aller Anlage und allen Vorbedingungen fehlt um folche Betrachtungen und Berechnungen zu fassen.

Um die Götter zu verstehn ist der Götterdienst Schritt vor Schritt zu berücksichtigen. Daraus folgt indessen nicht daß die gottesdienstlichen Gebräuche und Ordnungen in die Darstellung der Gätterlehre gemischt oder ihr in Abtheilungen irgend einer

5) Ungefähr wie Andre denen es an Sinn für eine organische, gesetze mäßige Entwidlung in der epischen und tragischen Dichtung der Griechen und an umfänglicher, anschaulicher Auffassung fehlen mag, auf Untersu= chungen über den Inhalt, Zusammenhang, Geist und Gehalt als auf Träumereien herabsebn, ftolz, mit einem vielleicht ganz ehrlichen Selbstbewußtjepn, auf ihr nichtverstehenkönnen und ihre weise Beschräntung auf die eine Seite der Ueberbleibsel, die sprachliche. Auf biefe Art verrathen in dem weiten Umfang der Alterthumswiffenschaft Einige selbst in Bezies hung auf biese baß sie an der gemeinen optischen Täuschung leiden wordurch in den andern Wissenschaften und in den Künsten so Bielen Alles um fo fleiner und unbedeutender, werthlofer erscheint, je weiter es von bem was fie felbst mit großer Emfigkeit und Behaglichkeit treiben, und vielleicht bis zum Birtuofenthum ausgebildeten Art wie fie es trei= ber. kn, absteht. ł

Art beigegeben werden follten. Sie find viel zu reichbaltig. eigen= thumlich und manigfaltig als daß fie nicht in ihrem eignen und vollen Zusammenhang behandelt werden müßten, wie ein jeder bedeutende, nach eignen Antrieben und Bedingungen entwickelte Bestandtheil des reichen alterthumlichen Lebens. Das Verwandte zusammengefaßt versteht und überficht fich leichter, und aus Den in sich abgeschlossenen Kreisen, wenn man einen nach dem andern burchwandert, wie man ja auch wieder in jedem einzelnen Kreise Rapitel nach den Gegenständen absondert, tritt man wohl aufge= flärt und vorbereitet in jeden der zunächst eingreifenden Kreife Es ist daber ganz richtig daß man auch eine besondre binüber. Runstmythologie aufzustellen den Gedanken gefaßt hat, die aber richtig auszuführen noch nicht einmal ein Anfang gemacht ift und welche wiffenschaftlich, und nicht blog compilatorisch behandelt, eine der ichwierigsten und feinsten Aufgaben ift, indem fie durchdrin= gende Renntnik ber Mythologie sowohl als ber Runst und ihrer Werke erfordert. Man könnte eben so zweckmäßig auch eine poe= tische Mythologie ausscheiden und ausführen. Es wird kaum der Erinnerung bedürfen daß, mährend das meifte Ginschlägige den wissenschaftlichen Sondergebieten, in der Götterlehre 3. B. den Religionsalterthümern, der Runftmythologie üderlaffen bleibt, in jedem Kreise der gerade behandelt wird, frei steht aus allen an= dern im Einzelnen in Erinnerung zu bringen oder zur Erläute= rung beranzuziehen fo viel als irgend dienlich scheinen mag.

Uebrigens hat es für mich etwas Mißliches ein so lang vorbereitetes, seinem wesentlichen Inhalt und seinen Eintheilungen nach durch öffentliche Vorlesungen so vielmal hindurchgezognes Wert noch spät in die Welt zu schicken. Das Meiste und Beste was es enthält, wurde auch öffentlich in andern Arbeiten schon von mir gesagt oder berührt, was nun höchstens in größerem Zusammenhang der Zweiselkastigkeit die es für Viele haben mochte, enthoben oder in seiner Tragweite deutlicher werden kann, während es auf Andre nicht ohne Einfluß geblieben ist. Wieder Andre hat ohne fremden Einfluß ein Zeitalter größer wissenschaftlicher Regfamteit und Erfindsamteit das uns trug und unzählige Aufflärungen nach und nach vermittelte, deren jede zuerft als eine fleine Entdectung erfreuen tonnte, auf ähnliche Standpuntte der Beurtheilung erhoben und was ich vor mehr als drei Jahrzehnten glauben konnte als eine neue Gestaltung einer fehr verwickelten Materie Bielen zu Dank vorlegen zu können, enthält am Ende vielleicht in dem großen Zusammenhang der doch erforderlich war, des Läuternden, Sondernden und Aufschlußgebenden nicht fo viel als der großen Anstalt noch werth ift, oder gar der Aufmertfamkeit die zu meinem großen Bedauern und gewißlich ohne meine Beranlassung auf das Erscheinen dieses Buchs erregt worden ift. Mach hat vielmehr die unbestimmte Hoffnung, über viel Ungewiß= beit und Schwanken in Sachen und Anordnungen noch hinaus: zukommen, nur all zu lang von allem Anfang einer Aufzeichnung für Lefer, vom Vornehmen sogar sie zu versuchen zurückgehalten. Es tommt hinzu daß wir gerade in diefer Zeit große Vorbereitungen gemacht werden sehen die zu weiteren schönen Aufklärun= gen über die Verhältnisse der granischen Bölker unter sich und diefer Bölkerfamilie zu der Semitischen, in Rleinasien und weiter zurück, führen können, so daß eine jetz unternommene Dar= stellung allzu bald auf vielen Punkten nothwendig ungenügend erscheinen müßte. Gefreut hat mich daß manche früh ausgestreute, neben Ideen von Buttmann und R. D. Müller gepflanzte Reime in dem bekannten vortrefflichen, für England, das sonft noch wenig Beruf zu diesen Studien zeigt, einzigen Handbuch von Reight= ley fehr wohl gediehen find 6). Nicht geringen Fleiß habe ich verwandt auf die Vergleichung der mythologischen Litteratur, in Frankreich wo insbesondre das große Wert meines hochachtbaren viel= jährigen Freundes Guigniaut vor wenigen Jahren zu Ende geführt wurde, und besonders in Deutschland. Denn nichts von der Menge der Bücher und Abhandlungen die immer zunehmend erschienen

6) The mythology of ancient Greece and Italy by Thomas Keightley, second ed. 1838, bit vierte 1841.

1

find, so weit sie mir zu Gesicht kamen, ließ ich ungeprüft, was ich darum erwähne weil ich widersprechende Urtheile nur selten anführe und angenommen wünsche daß ich im Allgemeinen, wo meine Erklärungen von andern abweichen, Gründe gegen diese gehabt habe<sup>7</sup>). Die Ausführung dieser Gründe, die ohne viele Mühe, aber auch ohne Freude für mich, ganze Bände füllen würde, müßte jedenfalls wenigstens einem Theil meiner eigenen Ansichten zur Bestätigung dienen. Ich würde dabei hinsichtlich allgemeiner rer und allgemeinster Ansichten und vieler einzelnen Punkte auch

7) Schellings Philosophie der Mythologie ist mir erst zugekommen als 22 Bogen meines Buchs abgebrudt waren und ich bas Mf. bis zu Ende ber Götter aus den Händen gegeben hatte (im Anfang Aprils). Der Verfasser versichert gegen Ende ben hauptgöttern ber Griechischen Theogonie ihre Stelle und damit ihre Bedeutung bestimmt zu haben; bie Grundlage fey begriffen, was fich nun weiter in allen Richtungen aus ihr hervordränge, erfodre keine miffenschaftliche Entwicklung, und indem bie Principien, welche nach ihm eigentlich den Schlüssel der ganzen Mytholo= gie enthalten, am Bestimmtesten im Griechischen angetroffen würden, ent= halte fie von allen thatsächlichen Beweisen seiner Theorie die entscheidendste Bestätiauna. Er rühmt "feinen Buhörern Gelegenheit gegeben zu haben, an einem großen Beispiel die Kraft ber milfenschaftlichen Methode tennen zu lernen und welcher Unterschied ift zwischen einer blogen Reihe von Ein= fällen und einer Folge gesetsmäßig von einem ersten Reim aus organisch fich entwidelnder Gedanken" u. f. w. Die "Einfälle" barf man zunächft auf Creuzer beziehen, ba diefer fast allein und häufig (obgleich er allein in ber Einleitung zur Philos. b. Mythol. ausnehmend gerühmt ift), über bie wichtigsten Puntte zurecht gewiesen wird. Daß auch ich auf einen abfolut philosophischen Standpunkt in Behandlung der Mythologie mich nicht zu erheben vermag, sondern einen philosophisch historischen zu behaupten ftrebe, brauche ich kaum ausbrücklich zu bemerken. Offenbar bat Schel= ling, nachbem in ben neueren Zeiten viele Gelehrte bie Griechische My= thologie nach ben verschiedensten, meist physitalischen Sypothesen wunderbar einseitig zu erklären versucht hatten, von neuem ben Beg vieler alten Bhilosophen eingeschlagen, ihre eignen philosophischen 3been ihr unterzu= legen, und es ift fchwer zu fagen, ob babei jene mehr in ber Größe und Runftlichkeit ber Theoreme ober an Zuversicht, an Soheit ber Dictate ober an Tiefe ber Illusion überboten seyn möchten.

Ränner bestreiten muffen, mit benen ich sonft in der Beise der Auffassung und in hundert andern Punkten übereinstimme, wie 8. Schwendt, bessen große Begabung und Einsicht nicht immer, und dieß nicht immer ganz ohne feine Schuld, gehörig anerkannt werden, R. O. Müller, L. Preller, bei denen auch persönliche Berhältniffe, eben so wie diese auch zu Creuzer, Gerhard, deren groke Berdienste im Allgemeinen und in verschiedener Richtung ich jo gern anerkenne, mir Widerspruch und Ladel schwer machen Manche Gritlingsversuche von Jüngeren verrathen, je würden. witer fie vom Biel abschießen, um fo mehr Kraft und Gewandt= hat bei fortgesetter Uebung und Erfahrung in das Schwarze zu treffen - eine Erscheinung die sich vielleicht in keinen andern Un= terjugungen fo auffallend darbietet als in den mythologischen. Nur ein hartnäctiges, felbftgefälliges, prüfungsscheues und turzsichtiges Bestehen auf falichen Sätzen und Voraussetzungen und ein Befallen mit den mythologischen Stoffen auf feine eigne Art erfin= derijch, geistreich oder witzig, wie man denkt, zu tändeln, führen 3ch schmeichle mir mehr Freunde und 20061= ju bojen Dingen. meinende in dem Bolk der Mythologen zu haben und zu finden Bie es auch fey, so wird jeder als Gegner und Abgünstige. Unbefangene fich wenigstens davon überzeugen muffen daß es mir nicht darum zu thun ist meine Meinungen geltend zu machen, fondern mit ihnen auf den Grund des wirklichen Zusammenhangs der Dinge einzudringen, auf welchem doch almälig fo Bieles sich anders herausstellen wird als ich es fab.

Bonn 7. August 1857.

#### F. G. Belder.

Digitized by Google

,

.

i

## Jngaſt

#### Erfter Beitraum.

#### Einleitung.

#### Erfter MDfonitt. Befdichtlich.

| 1. homer 5. 5                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Die Arische ober Indoeuro=                                                 |
| päijche Sprachenfamilie 8                                                     |
| 3. Die Einwanderung 10                                                        |
| 4. Urbewohner Griechenlands. 13                                               |
| 5. Bielftämmtigfeit 15                                                        |
| 6. Pelasger und Sellenen . 18                                                 |
| 7. Einheit bes Belasgifc = Sel=                                               |
| lenischen 26                                                                  |
| 8. Das Land ber Griechen . 34                                                 |
| 3weiter SCofconitt. Ausdrucks=<br>und ober Lehrformen ber Natur=<br>religion. |
| 9. Ramen                                                                      |

|     | ******* |      | •   | •  | • | •   | •   | ٠  | -10 |
|-----|---------|------|-----|----|---|-----|-----|----|-----|
| 10. | Zahle   | n    | •   | •  |   |     |     |    | 51  |
| 11. | Bilb,   | Sym  | bol | un | 6 | Myt | hui | 8, | 56  |
| 12. | Thier   | hmbo | lit |    | • | •   | •   |    | 59  |

| 13. | Symbolisch   | eT   | hier | e bei | : 0 | rie  | :    |
|-----|--------------|------|------|-------|-----|------|------|
|     | chen         | •    | •    |       | •   |      | 61   |
| 14. | Symbolisch   | €₿   | in   | ber   | Ð   | 2en  | =    |
|     | schengestalt | •    | •    | •     |     |      | 67   |
| 15. | Lautsymbol   | if   |      | •     |     |      | 68   |
|     | Rathfel .    |      |      |       |     |      | 69   |
|     | Sinnbilblid  |      |      |       | •   |      | 70   |
|     | Personificat |      |      |       |     |      | 72   |
| 19. | Mythos .     |      |      | •     | •   |      | 75   |
|     | Der Glaub    |      |      |       | •   | •    | 79   |
| 21. | Allegorie    |      |      | •     |     |      | 84   |
|     | Die hieratif | đ) ( | 6    | age,  | Ĩ.  | eù   | t    |
|     | λόγος .      |      |      |       |     | •    | 88   |
| 23. | Legende .    |      |      |       |     |      | 92   |
|     | Märchen .    |      | •    | •     | •   | •    | 107  |
|     |              | -    | -14  |       | a   | ).+¥ | ahit |

Dritter SCDfcnitt. Methodit ber mythologischen Forschung. 114

#### Gott und bie Götter.

| I. | Das | Urwese | en, | 60    | tt im |
|----|-----|--------|-----|-------|-------|
|    | ស្ដ | mmel,  | 30  | u \$. | ,     |

| 25. | Das | Wort | <del>Jeòs</del> und | Zevc. | 129 |
|-----|-----|------|---------------------|-------|-----|
|     |     |      | •                   |       |     |

- 28. Das Wort daiµwr . . 138
- 2. Zeus Kronion, Kronibes . 140
- 28, Beus Kronion in mythischer

Entwidlung. Kronos und Rhea, Uranos und Gäa . 148 29. Kronos als Weltherrscherim

- golbnen Weltalter, bie Kronia . . . . . . . . . 155
- 30. Zeus mit zwei Brübern. 160
- 31. Zeus im Gewitter und in

| andern Himmelserscheinun=                | 55. Bergleichung mit dem Chri=           |
|------------------------------------------|------------------------------------------|
| gen G. 165                               | stenthum 255                             |
| 32. Zeus auf den Gebirgsgipfeln. 169     |                                          |
| 33. Der Olymp 172                        | IV. Herrschaftswechsel.                  |
| 34. Eigenschaften bes Söchften. 175      | Titanen.                                 |
| 35. Zeus ber Menschen sowohl             | 56. Der Mythus ist vorhome=              |
| als ber Götter Bater 179                 | tijd                                     |
| 36. Zeus im Berhältniß zur               | 57. Die Bebeutung bes Mythus. 265        |
| Wata Mära 183                            | 58. Der Titanenkampf nach ge-            |
| Aefa, Möra 183<br>37. Zeus schaffend 193 |                                          |
|                                          | fiebus                                   |
|                                          | 59. Nachflänge des Titanen=              |
| Einige Hauptculte des Zeus.              | mythus                                   |
| 38. Der Dodonäische Belasgische          | The operation is the construction of the |
| Zeus 199                                 | V. Anfänge ber Naturphi=                 |
| 39. Der hellenische Zeus 203             | losophie. Theogonie.                     |
| 40. Zeus Aftaos 204                      | 60. Die Götter aus bem Baffer. 291       |
| 41. Zeus Laphyftios 205                  | 61. Chaos ber Anfang ber                 |
| 42. Zeus in Athen 206                    | Dinge 293                                |
| 43. Zeus Olympios und Re-                | 62. Vermittlung bes alten Glau=          |
|                                          | bens und bes theogonischen               |
| meäos 209<br>44. Der Arfabijche Zeus 210 | Mythus 295                               |
|                                          |                                          |
| 45. Zeus bei ben Dorern 213              | VI. Die Götter.                          |
| II. naturgötter.                         | 63. Athene                               |
| · · · · · · ·                            | 63. Athene 298                           |
| 46. Götter der Griechen gleich           | ,                                        |
| benen ber Barbaren 214                   | 64. Gaa, Ga, Ge 321                      |
| 47. Gefühl für die Natur . 215           | 65. Das Götterpaar von Sa=               |
| 48. Zeichen und Bilber ber               | mothrate. Kabiren. Her-                  |
| Götter                                   | mes. Radmos oder Radmi=                  |
| 49. Die Beba 226                         | los                                      |
| 51                                       | 66. Hermes                               |
| III. Die Reform.                         | 67. Eros                                 |
| 50. Die eigenthümlich Griechi=           | 68. Dione in Dobona                      |
| fce Gestaltung ber Götter. 229           |                                          |
| 51. Urfachen ber entifandenen            | 69. Uchão                                |
| Geistesbewegung 232                      | 70. gera und Hebe, Eileithnia,           |
|                                          | Nymphen, Charis 362                      |
| 52. Borläufige Uebersicht bes            | 71. Demeter                              |
| neuen Systems 238                        | 72. Persephone und Albes . 392           |
| 53. Rationalistische Aussallung          |                                          |
| ber menschenartigen Götter. 244          |                                          |
| 54. Gute und nachtheilige Fol-           | 73. Helios 400                           |
| gen bes Dogma ber men=                   | 74. Ares 413                             |
| schenartigen Götter 248                  | 75. Dionysos 424                         |
|                                          |                                          |

| 76.   | Dionysos bes Zeus und                                       |                      |
|-------|-------------------------------------------------------------|----------------------|
|       | ber Semele Sohn S. 434                                      |                      |
| 77.   | . Pan 451                                                   |                      |
| 78    | Der urfprüngliche Apollon,                                  |                      |
| • • • | Helios = Apollon 457                                        | 1                    |
|       | genes - apouon 401                                          | 1                    |
|       | Verschiedene Apollone.                                      | 1                    |
|       | Karneios, ber Schaafapol=                                   | 1                    |
|       | lon                                                         | 1                    |
| 80.   | lon                                                         |                      |
| 81.   | Der Lytifche Apollon, Gre=                                  |                      |
|       | thymios, Smintheus u.                                       | 1                    |
|       |                                                             | 1                    |
| 82.   | f. w 476<br>Apollon als Heerbengott                         | 1(                   |
|       | wie ber Karneios 485                                        | 1(                   |
| 83    | Nriftana 487                                                |                      |
| 84    | . Ariftãos                                                  |                      |
| 01    | lon Batraad 404                                             | 10                   |
| 95    | lon Patroos 491<br>Apollon Agyieus 495                      | 1(                   |
| 00.   | appublic agnieus 495                                        | 1(                   |
|       | Apollon Delphinios 499                                      |                      |
| 87.   | Apollon und Artemis als                                     |                      |
| •     | Zwillingssöhne der Leto;                                    | 11                   |
|       | bie Dibymäischen 511<br>Apollon ber Letoibe, ber            |                      |
| 88.   | Apollon ber Letoibe, der                                    |                      |
|       | Delisch = Pythische 530-                                    |                      |
|       |                                                             | 11                   |
| 89.   | Selene. Mene. Endy=                                         |                      |
|       | mion                                                        |                      |
| 90.   | Artemis einzeln in vielen                                   | 11                   |
|       | Seftalten 560                                               | 11                   |
| 91.   | Seftalten                                                   | 11                   |
| 92.   | Hefate Brimo 568                                            | 11                   |
| 93.   | Artemis Munychia 570                                        | 11                   |
| 94.   | Herate Brimo                                                | **                   |
| 95.   | Die Göttin von Rhamnus. 576                                 | 3                    |
|       |                                                             |                      |
| 97.   | Artemis Kallifte 580<br>Artemis Limnäa, Limna=              | 11                   |
| •     | tis, Orthia, Lygodesma,                                     | 11                   |
|       |                                                             |                      |
|       |                                                             |                      |
|       | Phatelitis, Hymnia; auch                                    | 11                   |
|       | Phakelitis, Hymnia; auch<br>die Taurische und Eury=         | 11<br>12             |
| 00    | Phatelitis, Hymnia; auch<br>die Taurische und Eury=<br>nome | 11<br>12<br>12       |
|       | Phakelitis, Hymnia; auch<br>bie Laurische und Eury=<br>nome | 11<br>12<br>12<br>12 |
|       | Phatelitis, Hymnia; auch<br>die Taurische und Eury=<br>nome | 11<br>12<br>12       |

Orte. Pholis, Lotris, Afarnanien, Actolien (La= phria), Sikpon, Rreta (Britomartis, Aphäa) . 594 00. Artemis bie Letoibe . . 598 01. Diosturen . . . . . 606 02. Der Hundsstern, Sirius. 615 Baffer und Feuer. 03. Nereus und Thetis . . 616 04. Poseidon . . . . . 622 05. Ino Leufothea . . . . 643 06. Phorkys. Glaukos Pon= tios. Proteus. Triton. Amphitrite . . . . . . 645 07. Flüsse . . . . . . . 652 08. Nymphen . • . . . 656 09. Hephästos . . . . . 659 10. Aphrodite . . . . . 666 VII. Niedere ober Neben= götter. 11. Allgemeine Bemerkungen. 676 Götter ber natur. 2. Eos . . . . . . . 681 3. 3ris . . . . . . . . 690 4. Hebe . . . . . . . 692 5. Jasion . . . . . . . 693 . . . . . . 693 6. Horen ötter ber Menschennatur, förperlich und geiftig. 7. Båeon . . . . . . 695 8. Charis, Chariten . . . 696 9. Eileithyia, Eileithyien . 697 0. Möra, Mören . . . 698 • 1. Erinnys, Erinnyen . . 698 2. Themis. Dite . . . 700 3. Musa, Musen . . . 700 4. Enyo . . . . . . 706

۱

- Blofppoetifche, vorüberge=
- henbe Personificationen.

•

125. Binbe, Reren, Ate und Liten, Eris, Bhobos und Deimos, **R**ybömos, Hypnos und Cha= natos , **Ara**um , Offa und **Bheme . . . . . . 70**7

#### Der Menfch.

| 126. Die Weltalter S. 721       | 1 |
|---------------------------------|---|
| 127. Dämonen, erste und zweite, | 1 |
| ober = und unterirdische        |   |
| 283achter                       | 1 |
| 128. Die vier Japetiden 743     | 1 |
| 129. Prometheus und Paudora 756 |   |
| 130. Die Sinflut 770            | 1 |
| 131. Des Menfchen Sertunft,     | 1 |
| Antochthonie 777                |   |

|      | Giganten Typhoeus 787       |
|------|-----------------------------|
| 133. | Lobtendienst ober Gräber=   |
|      | religion 794                |
| 134. | Das Reich des Albes . 798   |
| 135. | Die Seele, ber Verstand     |
|      | ober Geift 805              |
| 136. | Strafen nach bem Lobe . 816 |
| 137. | Elyfion 820                 |

# Griechische Götterlehre.

Erfter Zeitraum.



1

In religionibus veterum, imprimis Graecorum, pervestigandis studia doctorum fervent quum maxime, neque ea res iis solis, qui antiquis litteris operam dant, videtur gravis esse, sed quisquis varium et multiplicem generis humani cultum, pietatis ac sapientiae incrementa et decrementa per aetatum vicissitudines saepe alternantia, cognoscere cupit, philosophus, historicus, theologus, denique omnes qui a liberali eruditione non alieni sunt, his quaestionibus advertunt animos.

A. Boeckh 1830.

# Einleitung.

•

٠

Digitized by Google

•

.

٠

.

## Einleitung.

### Erster Abschnitt. Gefchichtlich.

#### 1. Homer.

homer reicht gleich einer Gebirgsspipe burch einen alles Land überbedenden Wolkenhimmel allein ju uns herüber und steht auch abwärts in der Zeit als unmittelbares Denkmal noch lange hin allein. Er ift in der Geschichte des Geiftes auch badurch eine unvergleichbare Erscheinung daß er die wirtliche Götterwelt feiner Zeit wie tein andres frühftes Nationalgedicht so treu und vielumfassend überliefert. Wir lernen aus biesem, bas zwar mit großer bichterischer Freiheit behandelt ift, einen in fich wohl zusammenhängenden Götterglauben fennen, fo geschildert daß aus beffen gegenwärtiger Gestaltung auf frühere Entwicklung vielfach geschlossen werden kann. Die Zeit ift vorüber wo bie homerischen Götter als Geschöpfe ber freien Phantasie ober als allegorische Personen nach abstracten Be= griffen galten und wo bie homerische Mythologie selbst auch bie älteste zu seyn schien weil die Urfunde welche sie enthält, bie älteste ift. Läßt sich aber aus andern Sagen und Ge= bräuchen und aus Denkmälern die aus Zeiten vor homer herrühren, viel entnehmen, so muß boch er bie ganze Untersuchung auch über die ältesten Religionsverhältnisse leiten und zur Bestimmung des eigenthümlich Hellenischen in den Grundzügen der Religion als das wichtigste Hülfsmittel gelten.

Die homerische Mythologie als bie ältefte zu nehmen wäre baffelbe als wenn man behauptete, bag ber gesammte Sagen= ftoff kein almäliges Bachsthum erfahren habe, bag bem Zug eines verbündeten heers gegen bie fast unbezwingliche Burg bes reichen Troischen Landes nicht Jahrhunderte solcher Fehden zwischen Geschlechtern und Städten wie wir aus homer felbst fie kennen und andre ganz unbefannte Buftande vorhergegangen seven, wie wieder Jahrhunderte vergangen sind bis die Sagen vom Troifchen, vom Thebischen Rrieg durch bobe Poefie un= vergängliche Gestalt erhielten. Somer ift baher, wie bie ältefte, fo in Bezug auf die Griechische Religion eine sehr junge Quelle und seine Sprache giebt uns einen ungefähren Maßstab ab ber Geistesarbeit und ber Formenwandlungen, bie, wie sie in ihr sich kund geben, fo auch in der Mythologie einer folchen nationalen Ausbildung vorausgehn mußten, bevor Homer sie von bem Standpunkt feiner Zeit und feiner epischen Entwürfe barftellte. Die Griechische Religion hat hinter ber Zeit homers nicht bloß ben langen Zeitraum gehabt ber zur Entfaltung und Vereinbarung so manigfaltiger und sinnreicher Bildungen bis zu biefem alle andern Mythologieen weit überragenden Grade ber Vollendung und des geistreich freien Spiels der Poesie vorausgesetzt werden muß, sondern noch einen andern, in welchem ein von dem zu Tage liegenden Buftande ber Bilbung ganz verschiedener, eine andere Art ber Auffassung ber Welt und ber Gottheit, andre Richtungen und Bedürfniffe des Geiftes in Borftellung und Cultus berrschend waren.

Als vor mehr als fünfzig Jahren ein heller Kopf aus Gründen der Griechischen Sprachbildung das Vorurtheil der Pelasgischen Rohheit bestritt 1), konnte er nicht ahnen, wie

<sup>1) 3.</sup> Sugae in der Epistola vor Balckenaers Callim. Elegiar. fragm. pag. 19.

viel auch bie Mythologie vermittelft ber Analyse und ber Ber= gleichung innerhalb ihres weiten Rreifes auf Griechischem Boben und vieler andern Religionen bazu beitragen könnte, um ben ursprünglichen Buftand bes Griechenvolks, fein Erbeigentbum. wonach bas Verdienst feiner durch sich felbst erlangten Erziehung ju bemeffen ift, in ein andres Licht ju fegen als bas in welches fie versetzt worden war durch ben von vielen ber Alten übertriebenen Gegensatz der entwickelten Bildung. Als wir bie alten Städtemauern und ber Atriden, des Minyas ftaunenerregende Grab = und Schatzgewölbe kennen lernten, ba behnte fich der Blid in das Alterthum plöglich aus und aus einer An des Handwerks konnte viel über ben Zustand von Bölkern geschloffen werden, den alle Welt sich weniger vorgeschritten Wenn es möglich wäre einen Kreis von reli= gedacht hatte. giösen Vorstellungen aus bemfelben Zeitraum, die nur burch fritische Forschung nach und nach erkannt werden können, in ihrer Kernhaftigkeit und Fruchtbarkeit, mit gleicher Augenschein= lichkeit und Birkung auf ben Geift hinzustellen als worin diese Überrefte uns vor unfern staunenden Bliden stehn, so würde bie aus Unkenntniß geringe Vorstellung von ben Anfängen ber Griechischen Geschichte sich noch ungleich mehr erweitern und glänzend erhellen. Im homer sehn wir die Mythologie ber Götter, die früher war als die Kunstform des Epos, wie einen prangenden Blüthenbaum vor uns. Sie ift erwachfen aus bem Geifte ber Nation : ber einfachere alte Glaube, aus bem sie ihre Wurzeln getrieben und sich stufenweise erhoben hat, liegt verborgen. Aber auch bas Wenige was wir bavon mit Bestimmtheit nachweisen können, reicht bin um ber Bomeit wovon keine ausdrückliche Runde gegeben ift, einen bedeutenden Inhalt zu verschaffen und so auch von biefer Seite bie Griechen in ein bestimmteres Verhältniß zu andern berühmten Völfern Bir haben in den der Mythologie zu Grunde lie= au setten. genden Anschauungen und Ahnungen bas Erzeugniß eines früheren Zeitalters, wie die Naturforscher eine untergegangene

Thier= und Pflanzenwelt an das Licht hervorzuziehen, in dunkeln Schachten zu erspähen und wenigstens im Allgemeinen nachzu= weisen, und aus Homer selbst ist der beste Aufschluß zu ge= winnen auch über die Anschauungsweise welcher sein Zeitalter entwachsen war. In seinen Ursprüngen begriffen ragt das Religiöse aus der Geschichte der Völker hervor wie ein hoher Thurm über das gewöhnliche Treiben der Menschen hinweg in weiter Ferne noch sichtbar bleibt.

2. Die Arische ober Indoeuropäische Sprachen= familie.

Von ber neuen vergleichenden Sprachwiffenschaft aus ift ein großes Licht auf alle Geschichte und Mythologie gefallen, besonders auch auf die Griechische. 3m Allgemeinen scheinen bie westlicheren Bölfer früher von dem Franischen Bochland ausgegangen und immer weiter vorgeschoben worden zu feyn. Im Verhältniß der Zeit und der Entfernung muß die Sprachverwandtschaft lockerer und unkenntlicher geworden seyn. Unter ben einander näher gebliebenen Bölfern, als Jraniern und In= bern, Griechen und Italifern, Deutschen, Letten und Slawen ift auch eine größere gegenseitige Beziehung zu einander natür= lich. Bählt man acht große Sprachenfamilien, die obigen fieben nebft ben Relten, Reltiberiern, bie aus bem Urftamm entsprof= fen, nach ihren besondern Stammesarten, Bohnorten, Schicfs falen in immer größeren Eigenthumlichkeiten und Berschieden= beiten auftreten, so ist die Zurückführung einiger Sprachen, wie ber Armenischen, der Albanesischen und ber Lykischen, auf den Urftamm noch ganz neu 1).

<sup>1)</sup> Um die letztere hat sich Sassen ein großes Berdienst erworben in der Abhandlung über die Lykischen Inschriften und die Sprachen Rlein= assens in der Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 10, 329—388. Die Lykische Sprache hatte nach ihm die nächsten Berührungen mit der Griechischen, wich aber in mehreren Punkten zu fehr von ihr ab um als eine Griechische Mundart gelten zu können. Eben so die Phrygische.

Die Religionen dieser Bölkerfamilie haben eine allgemeine Übereinstimmung in ihrem Bezug zur Natur und zum Polytheismus, wodurch sie sich start von den Semiten unterscheiden, aus denen Moses und die Propheten und ein Mahomed hervorgehn konnten. Die besondre Natur beider Stämme, auch der Boden, dann die Stufen der Entwicklung der Gedanken waren verschieden.

In hinsicht des ursprünglichen Culturstandes der Arischen Bölfer ift besonders bemerkenswerth die Gemeinsamkeit ber Börter für Felbfrüchte, Gerfte ober Spelt ober Getraibe, [6a 2), für die zahmen Thiere D, für die Familienglieder 4), die für bas haus, bas Pflügen, bas Weben 5), auch bas Mahlen. A. Ruhn hat in einem Programm die Übereinstimmung im Sanffrit, in der Griechischen, Lateinischen und Deutschen Sprache nachgewiesen in Wörtern ber Familie und Verwandtschaft, in folchen für Bolf und herrscher, bie haustbiere, ben Acterbau, zwei Getraidearten 6). 3m Rigveba fommen Stäbte und Dör= Auch in der Mythologie wird das Gemeinsame in fer vor. hauptsachen und besonders auch in charakteristischen Nebenzügen immer reiner und bedeutender hervortreten, je mehr man sich auf bas Einleuchtende und Erweisliche beschränkt; und eben fo werben vermuthlich fünftigbin Untersuchungen, die zu den schwie= rigften gehören und bisher oft als die leichtesten obenhin be=

2) Laffen Indische Alterthumstunde 1, 247. 531. 3) S. 551. 4) S. 813. 5) S. 814. 6) Jur ältesten Geschickte der Indogerm. Bölker Berlin 1845. Bgl. Pott in der Hall. Encykl. Ih. 18. Indogerm. Boltsstamm. Neulichst stellt eine "Geschichte der Arischen Civi= lisation" von Max Müller das Gemeinsame in den Sprachen die eine Ursprache gleich dem Latein für die Romanischen erkennen lassen, sehr an= schaulich dar in seiner Abb. über vergleichende Mythologie in den Oxford Essays 1, 11—32, wo namentlich auch die Jahlen von eins die hundert, in mehreren dieser Sprachen auch taussen, Ruder (nicht Meer), Metallarbeit zu bemerken sind. Die triegerischen Lusdrücke sollen in allen diesen Sprachen ganz verschieden feyn. handelt wurden, aus dem Heldenlied Arischer Bölker einfache Grundzüge mythischer Natur, auf die es wie geimpft ist, Erin= nerungen aus der gemeinsamen Heimat in bestimmtem Zusam= menklang erkennen lassen. Auf eine wunderbare Einstimmung der Rechtsformen und Sätze in verschiednen Ländern dieses Bolköstamms machte I. Grimm ausmerksam 7). Bekannter sind die Gottesdurtheile im Griechischen, in Indien und in Deutschland. Wie die Kinderspiele in vielen Gegenden, wohin der Arische Stamm gelangt ist, dieselben seven, ist verschiedent= lich nachgewiesen worden.

Durch ben Fortschritt ber Sprachwissenschaft ift ber 3rr= thum ber herleitung ber Griechischen Bötter aus Agypten wie mit einemmal auch denen, wenn fie anders davon Kenntniff nehmen mögen ober nicht allzu befangen in spizfindiger Ge= lehrsamkeit sind, einleuchtend geworden die nicht ohnedas sich über ben Standpunkt Berobots und über die wirkliche Beschaf= fenheit der Griechischen Geschichte und Religion flar geworden Benn bieß seit einem Menschenalter eigentlich feine waren. großen Schwierigkeiten hatte, fo blieb boch ju Biberlegungen und Deductionen ein großer Stoff, während es jest, wo man mit gleichem Fug von China als von Agypten oder auch vom A. T. ausgehn würde, vergönnt ift die Griechische Mythologie in ihrem unbestreitbar im Allgemeinen richtigen, wenn auch erst fehr almälig noch vollständiger aufzuklärenden Zusammen= bang und Ausgangspunkt ungestört zu erforschen.

#### 3. Die Einwanderung.

Die Griechischen Stämme trafen bei ihrer Einwanderung aus Assen frühere Bewohner, wie alle ihre Franischen Stamm= verwandten, in Indien 3. B. die Arya, wie sie in den Beda sich nennen, am Indus und Ganges auf schwärzliche Urbe= wohner stießen, die näheren Berwandten der Griechen in Ita=

<sup>7)</sup> D. Rechtsalterth. G. XIII f.

lien auf bie fogenannten Aboriginer. Prichard unterscheidet in feiner Naturgeschichte bes Menschengeschlechts bie Iranischen Bölfer und bie allophylischen als frühere und rohere. Den Namen Arier führten bie Meber ehmals bei Allen, fagt Sero= bot (2, 62) und Ariene behnte sich nach Strabon aus bis zu einem Theil ber Perfer und Meder und auch zu den nörd= lichen Baktrern und Sogdianern, weil sie beinahe dieselbe Sprache hatten (15 p. 724. 11 p. 510). Aefchylus nennt Arifch für Persisch 1), Hellanitos Persisches Land Aria. Im 3endavesta aber wird das ersterschaffne, das heilige Land die Duelle ber Arier genannt, Airyanem vaego. Unter ben Grieden und ben ihnen zunächst stehenden Abzweigen des gemein= famen Rautafischen ober Indogermanischen Bolkostamms finden wir den Namen Arier nicht vor. Für das Thrafische Land ward neben Perte der Name Aria angeführt 2). In der Ger= mania bes Tacitus find Arier einer ber mächtigsten Stämme ber Ligyer (43). Die Einwanderung nach Indien, welche spä= ter erfolgt ift als bie westliche, wird um oder vor das Jahr 2000 gesetzt, die Entstehung der Bedischen hymnen, "nach dem böchften Ansatz den man bis jest, übrigens auch nur aufs Gerathewohl gemacht hat, um 1400, als bieje Urya noch we= fentlich auf das Pendschab beschränkt waren" 3). Alle Unter= suchungen über die Trennung der Slawen vom großen Iranis ichen Stamm und ihrer Festsehung liegen aufferhalb der Grenjen ber wahren Geschichte, wie ber gründliche Schaffarit fich überzeugt bat 4). Auch wie boch hinauf die Bölfer Griechischer Bunge in ihrem Lande zu seten seven, ift völlig bunkel. Ihre Einwanderung, die wahrscheinlich nicht auf einmal erfolgt ift, fönnte weit älter gewesen seyn als ihre Genealogen ahnten, wiewohl bestimmte Gründe dieß anzunehmen bis jest nicht nach=

 Choeph. 418. Hesych. Λρείας. In den Keilinschriften nennt Darius sich "einen Perser, den Sohn eines Persers, Arier und von Ari= scher Abkunst".
 Steph. B. Θράχη.
 M. Beber in der Allgem. Monatsschr. 1853 S. 668.
 4) Si. Alterth. 1, 531. gewiesen zu seyn scheinen. Es ist keine Spur wie etwa Die von ben Afen in Standinavien ober die auch nach Deutschland gebrungne Sage von Dbins herfunft aus bem Dften 5), ober bie von den Rymren, welche zwar von der Urt ber ausschließ= lich gemachten Sagen ift, so wie bie in ben Puranas von Der herfunft aus Norden, während die Beda feine Erinnerung ver= rathen. Die Griechen hatten früh und fpat feine Ahnung eines ursprünglichen Zusammenhangs mit ber Affatischen Belt, wenn auch wohl einige Namen, wie Japetos, Minos (Indisch Ma= nus, Deutsch Mannus, Manis, wie Laffen zusammenstellt) mit= gebracht waren. Infofern hatte ber Agyptische Priefter Recht, ber nach Platons Timäos mit Bezug auf Phoroneus und Niobe und die Abkömmlinge des Deukalion fagte: Solon, Solon ihr Sellenen send boch immer Kinder und einen Sellenischen Greis giebt es nicht. Aus biesem Mangel an Tradition fann weber auf die Größe von Bechseln und Verwirrungen, noch auf eine baraus etwa hervorgegangne Verwilderung geschloffen werden. Die Art und ber Geift ber Bölferschaften, auch die Natur ihres Landes brachten es mit sich daß biese noch mehr als andre anderwärts, bei behaglicher Beschränktheit und geschloffenfter Bolksthümlichkeit, in ihrem Boden die Belt faben, ohne viel barüber hinaus oder in die Zeit rückwärts zu schauen. Der Glaube an Autochthonie, den auch andre Bölfer hegten, konnte bei ihnen tiefe Wurzeln schlagen, der daß die Götter ihres Landes zuerst alles zum Leben Nothwendige und Ersprießliche bargeboten und gelehrt hätten, fich weit verbreiten. Dag Men= schen in Arkadien schon vor dem Mond an ihrer Stelle gewe= fen feven, konnte gebacht, die aus der Urheimat mitgebrachten verdunkelten Sagen und Vorstellungen von einer allgemeinen Flut, von einem Götterberg, von Weltaltern u. f. w., manche gemeinsame Thiersymbole, Sternbilder, auch Zeiteintheilungen tonnten auf den Griechischen Boden übergetragen worden seyn

<sup>5) 3.</sup> Grimm Geschichte der D. Sprache 2, 770.

ohne daß man späterhin banach fragte woher sie gekommen seyen. Den philosophischen Theorieen späterer Zeiten über ben Ursprung ber Cultur aus dem Thierischen, die oft und lang als historisches Material um die Culturstufen des ältesten Griechenlands zu beurtheilen mißbraucht worden sind, waren Mythen vorausgegangen von einheimischen Bringern des Feuers wie Prometheus, Phoroneus, von dem Urmenschen Pelasgos dem Entwilderer der Arkader, von Kentauren als Halbthieren <sup>5</sup>). Die Götter waren geboren auf Griechischem Boben aller Orten.

#### 4. Urbewohner Griechenlands.

hetataos ber Milesier fagt bag vor ben hellenen ben Pe= loponnes Barbaren bewohnten, indem er zu Dryopern, Rau= tonen, Pelasgern die Worte "andre Solche" hinzusept, und dem fügt Strabon bei daß fast ganz hellas vor Alters von Barbaren bewohnt gewesen zu seyn scheine (7 p. 321), was auch Pausanias annimmt (1, 41, 8). Barbaren bewohnten zuerst Böotien, Aoner, Temmiker, Leleger und Hyanten, fagt Strabon (9 p. 401), ganz Rreta, Herodot (1, 173). An solchen Angaben haben wir keinen Halt, da der unbestimmte Name ber Barbaren, sagsagogwvol in der Ilias (2, 867), ungefähr wie welsch, frühzeitig, im Gegensate ber hellenischen Sprache und Bildung, nicht blog ben ganz verschiedenen Böltern wie Negypter und Phönizier, und den den Griechen verwandten Thrakern, Phrygern, Lelegern, welche D. Müller halbgriechische Stämme nennt (Dor. 1, 202), sondern auch

6) Diges doeszios, Lazvierres II. 1, 268. 2, 743, ben Menschen entgegengesetst Od. 21, 303. Daß die Siges auch der Ilias nicht anders zu verstehen sehen, habe ich, eine frühere Abhandlung berichtigend, unter Anstührung von Tacitus Germ. extr. Hellusios et Oxionas ora hominum vultusque, corpora atque artus ferarum gerere, schon vor Er= scheinung von Riebuhrs Länder= und Bölkertunde S. 160, angedeutet in einem Zusas Rl. Schr. 3, 550. Urist, halb Bock, halb Mensch giebt einer öhle bei Loch Katrine in den Schottischen Hochlanden den Namen. Walter Stott zu Lady of the lake.

ben älteften, in andre früher ober fpäter verwachonen Griechenftämmen, wie 3. B. von Strabon in der Schlußfolgerung daß fast gang hellas ehmals von Barbaren bewohnt gewesen fey, ben Pelasgern, Dryopern, Raufonen, Aonen, Temmifern, hyanten gegeben wird. Sehr annehmbar ift bie Ansicht Berobots (1, 58) daß das Hellenische Volt, das feit seiner Ent= ftehung offenbar dieselbe Sprache gebrauchte, als es sich von bem Pelasgischen trennte (als besondrer Stamm bervortrat), fcwach, von einem kleinen Anfang ausgehend zu einer Menge ber Bölker (von hellen ftammend 8, 44) wuchs, indem bie Pelasger vorzüglich und zahlreiche andre barbarische Bölfer zu ihm (und feiner Sprache) hinzutraten; vorher nemlich scheine auch bas Pelasgische Bolf noch barbarisch, feineswegs groß, gewachsen zu feyn. Wenn Thraker zu einer gewiffen Beit in Phokis, Böotien und weiterbin unter die Griechen eingedrungen find, fo läßt fich aufferdem mit Bestimmtheit nur bas große Bolf ber Leleger, beffen Verhältniß zu ben Rarern bis jetzt noch ein Räthsel ift, als Vorbewohner und bis zur nach und nach erfolgten Austreibung ober Unterdrückung, Mitbewohner ihres Bobens erkennen. Auch fommt wenig ober nichts barauf an ob manche ber Stämme bie bier und bort, aber nur auf Griechischem Boden, genannt werden und in den sich bildenden Griechischen Staaten untergegangen find, ben Pelasgern ober einem "halbgriechischen" Zweig angehört haben. Denn wenn es schon seine Schwierigkeiten hat das Keltische und das Slawische in vielen nachmals Deutsch gewordenen Gegenden Deutschlands hervorzuziehn, fo fehlt es uns im höheren Griechischen Alterthum allzusehr an Mitteln um mit einigem Erfolg und Nuten in ähnliche höchft specielle und bedingte Unter= Die Verbreitung ber Leleger aber über suchungen einzugehn. einen großen Theil Griechenlands, der Infeln und der Afiati= schen Rüfte aufmertsam zu verfolgen ift unerlaßlich 1). Von

<sup>1)</sup> B. G. Colban über b. Rarer u. Leleger im Nhein. Muf. 1835, 3, 89-128.

ihnen sind auch im Eult auf manchen Punkten Überbleibsel wahrzunehmen und wenn in Lakonien der Amykläische Gott nach seiner ältesten bualistischen Form und die Dioskuren von ihnen beibehalten seyn sollten, so zeigt dieß wie stark die Leleger dort einst gewesen sind. Ob manche der underühmteren Stämme Griechisch oder Lelegisch oder sonst barbarisch gewesen serhaltnis der Erigenslogie nicht entscheiden, da wir nicht das Verhältnis der Griechischen Mundarten zu den "halbgriehischen" kennen, die unstreitig sehr viel Gemeinsames hatten.

## 5. Bielftämmigkeit.

Bie hervorstechend immerhin ber Stamm ber Pelasger erscheinen mag, so sind die andern, die an Alter im Lande ihnen zum Theil gewiß nicht nachstanden, nicht zu übersehn, die Minyer, Athamanen, Halmonen, Lapithen, Phleaver, Magneter, Helloper, Doloper, Aenianen, Moloffer, Gräfen, Perthäber, Lofrer, Phokier, Die Bektenen, Monen, Temmiker, hyanten, Radmeer, Böoter, Abanten, Gephyräer, Thesproter, Aethiker, Rureten, Aetoler, Rephallenen, Taphier, Teleboer, Ephyrer, Akarnanen, die Kranaer, die Epeier, Pylier, Kynurier, Arfader, Kreter u. a. In unbestimmbar viele, zum großen Theil ben Ort oft wechselnde Bölkerschaften war von Anfang an die Nation gespalten und auch vor den Lelegern und den Pelasgern dürfen wir uns andre durcheinander getrieben den= ten, so bas bas Gewimmel ber erhaltnen Namen und Sagen nur als ein Überrest von vielen verschollnen erschiene. Wäb≠ rend es unerlaßlich ift, mit vorsichtiger Unterscheidung ber höchft ungleichen und vielfach einander widersprechenden Nachrichten, auf die Alterthümer ber Bölferschaften einzugehn, die für nichts ergiebiger find als für bie Religionen, wird es boch leicht eben lo nuplos oder täuschend als es muhvoll ift, diese Busammenhänge, dieses Ineinanderfließen der einander weichenden Bevölkerungen mit allzu eifrigem Glauben oder fpitfindiger Combination zu verfolgen.

Die vielen fleinen Stämme erhielten sich neben einander wohnend und auch bei verändertem Bohnfit in Absonderung, rara opa's wie Strabon fagt (7 p. 321), so daß z. B. die Meffenier nach 300 Jahren Epaminondas in ihre Beimath zurückführte und alle auch einverleibt in mächtigere ihre Götter und Gebräuche beibehielten, fo wie es bie Kolonieen auf fremdem Boden thaten 1); insbesondre auch die Landge= meinden welche burch Eroberung eine ftammfremde herrschaft in ber Stadt erhalten hatten. Jamblichos fagt, noch jest fey aus den Opfergebräuchen zu erkennen, woher die verschied= nen Samos bewohnenden Stämme abstammten (V. P. 4, 18). Eben fo geschah in andern Ländern, wie g. B. nach Neoforus bie Friefen im Dithmarschen als besondre Genoffenschaft wohn= ten. Es opferte aber ein Andrer einem andern ber ewigen Bötter, fagt homer (II. 2, 400). Bei dem Sonderleben in Bauen war jede Bolksgemeinde eine Welt für sich, mit ihrem eignen Gott auffer Zeus und etwa einem Flug und Nymphen bazu; und auf bie gemeinsame Verehrung biefes Gottes war eine jebe, so wie jede Art von Verein auf irgend ein göttliches Wesen begründet. Die Einerleiheit des Cultus ift daher für bie früheren Zeiten bas ficherste Zeichen gemeinsamer Abtunft. Ein jeder in feiner Besonderheit würde ein treueres Bild der ursprünglichen Griechischen Religion geben als fie uns ge= schichtlich erscheinen kann, ba wir überall schon zusammenge= tretene ober unter einander gemischte Stämme antreffen. Die Bielheit der Götter wird besonders badurch vermehrt daß die= felben Gottheiten, besonders die der Erde, der Sonne und bes Monds, des Meers an verschiednen Orten verschiedne Namen und Charafter empfangen hatten, die dann von ver= schiednen Seiten her an demselben Drte zusammentreffen konn= ten 2). Aber auch derselbe Gott erhielt leicht bei der Bande

<sup>1)</sup> Strab. 4 p. 179. 2) Schol. Il. 2, 400 το θείον φύσει μέν οὐ πολύ, θέσει δὲ πολύ.

rung in andre Gegenden andre Eigenschaften durch Anwendung auf deren Eigenthümlichkeiten oder andre Namen, spaltete sich durch veränderte Prädicate, so daß dann mehrere Götter unter

burch veränderte Pradicate, fo bag bann mehrere Götter unter einem in Bezug auf fie generischen Namen, wie Apollon, Ar= temis, Uthene, wieder zusammengefaßt erscheinen. Mie die Rinder wohl ben Mond ihrer heimath für einen eigenen neh= men, wie die Madonnen verschiedener Orte oft verschiedene waren, so bag man in Ludwigs XI Zeiten neben ber Dame de Clugny eine Reihe andrer anrief und noch jest in Rom eine ber andern einmal im Jahr bem lieben Volt zu Gefallen einen Besuch abstattet, so entstand nach und nach eine nur scheinbare Mehrheit von Göttern. Aber auch die von Natur gegebene wirkliche Minderheit trat burch die Bereinbarung von Stämmen, nicht bloß in Bünden, sondern in demselben Staat jusammen, wie benn ben vier Phylen Attifas 3. B. die Na= men Dias, Athenais, hephastias und Poseidonias gegeben worden find, und die ber besiegten Stämme waren nicht ausgeschloffen. Denn fo wenig man baran bachte ben eignen Gott burch Befehrung ober Gewalt Andern aufzudrängen, eben fo wenig wurde ber Gott eines andern Bolfs für weniger göttlich als der eigne gehalten; es war mit ihm verwachsen und bie Götter einer gänzlich zerstörten Stadt wanderten baber aus, wie in Ilion. In jedem größeren Staat bildete sich mit feiner Geschichte zugleich ein besondres System von Göttern, und bieß erhielt an Hauptorten auch burch freiwillige Einführung besonders angesehener Gottesvienste von aussen noch eine große und oft verwirrende Zunahme 5).

Mit der Zeit werden einzelne Stämme stärker, wie in Gallien die Aeduer, die Averner, in Deutschland die Franken und Sachsen, in Griechenland die Achäer, Dorer, Jonier, und gewinnen ein Übergewicht über andre. Auch werden nach

<sup>3)</sup> K. D. Müller stellt diesem Justande die frühe und feste Vereini= gung der Stämme der Israeliten zu einem hierarchischen Ganzen gegen= über, Proleg. S. 240.

ľ,

Umständen mehrere unter einem gemeinschaftlichen Namen zufammengesaßt, wie z. B. Alemannen, Lygier, Gothen, von ihren östlichen Nachbarn die Sueven und Markomannen, von den Griechen die Epiroten, die Aeoler, Alodess, gruppirt unter irgend einem Gesichtspunkt. Das Letzte ist der Sammtname für alle nur mundartlich, also weniger unter sich als die sprachlich abgesonderten und in größeren Massen zu einander gehörigen Bölker verschiedenen, nunmehr auch durch ihre Sagen, Politik und Bildung sester geeinigten Stämme. Unser eigenes Bolk hat sich erst ein Jahrtaufend später als wir Kenntniß von ihm haben in dem Wort thiodisk, von der Sprache, als Einheit begriffen und noch heute verstehn sich die Deutschen und die Dänen und Schweden nicht über den Namen unstrer Borfahren.

## 6. Pelasger und hellenen.

In Theffalien treffen die Stämme der Pelasger und der Hellenen zusammen, in derselben Landschaft Phthia **Die** für uns als der Ursitz beider in Griechenland erscheint. Denn wenn Achilleus in der Ilias den Pelasgischen Dodonälschen Zeus anruft, so ist, wie ich zu diesem zeigen werde, ein Heiligthum seiner Heimathgegend, nicht das später allein berühmte Dodona im fernen Westland zu verstehen, und Pelasgisch Argos wird im Schiffstatalog voran den Städten des Achilleus genannt (2, 681), gegenüber dem Achälischen Argos der Ilias (9, 141. 243. 19, 115. Dd. 3, 251.) Theffaliotis bewohnten nach He= rodot die Pelasger welche nachmals Städte am Hellespont ge= gründet hatten und ihre eigne Mundart behaupteten (1, 57.) Strabon nennt Theffalien Pelasgiotis (7 p. 329 cf. 5 p. 220.) Es hieß so eine der Theffalischen Tetrarchieen <sup>1</sup>). Pelasger

<sup>1)</sup> Strab. 9 p. 431. Schol. Apollon. 1, 14 ΌμηριΖώς την Ηραν Πελασγίδα είπεν έχ της Θεσσαλικής χώρας. Πελασγοί γάρ είσιν οι την Φθιωτικήν φχουν ώς ηποιν Όμηρος. Hesych. Πελασγοί. Un

faßen auch in Rleinafien, wie fo manche andere Bölfer, Les leger, Karer, Phryger ober Briger u. a. auf beiden Continenten vorkommen; beren Phylen aus Lariffa im Beer bes Priamos find im Ratalogos (2, 840) und im zehnten Gesang erwähnt (429) und es haftet an ihnen die Sage später Geschlech= ter bei herodot, Strabon und Diodor. Nichts natürlicher als daß die über den Hellespont nach Griechenland übergegangenen Pelasger fich in der bevorzugten Gegend festsesten, aus welder nachmals bie Achaer fie verbrängten, und nach bem all= gemeinen Brauch hielten diefe bas heiligthum bes unterdrud= ten Bolkes, bas ältefte der Landschaft, in Ehren, wie z. B. die Achäer und nach ihnen die Dorer das des Lelegischen Gottes von Ampklä. Die Bedeutung bieses heiligthums zeigt fich noch größer als in dem Gebet des Achilleus darin daß eine von da ausgegangene priesterliche Kolonie in Epirus, wohin den De-

lasgern auch andre Stämme gefolgt sind, so früh zu allgemeinem Ansehn gelangt ist daß darüber der Ausgangspunkt ganz in Bergeffenheit gerathen konnte. Bon diesem Ursitz aus zogen außerdem die Pelasger südwärts, so wie die Thraker bis unter den Parnaß, an den Helikon und weiterhin und die Minyer vorrückten, wie die Achäer den Pelasgern nach Argos, deffen seit der Hessischer Poesse bekannter Pelasgos von der Sage mit Phoroneus verknüpft wird durch die Tochter als Sohn des Zeus und von deffen Larisfa noch Mauern übrig sind, und

¢

Lheffalien werden sie vertrieben Dionys. A. R. 1, 17. Der Pelion oveea µaxçà IIelasyw Apollon. 2, 1241. Theffalien wird nach König Pelasgos IIelasyia genannt Schol. Apollon. 4, 266. Bgl. 30 1, 580. Steph. B. v. Oessalia. Wahrscheinlich um von dem Ausdruck IIelasyixà yeáµµara eine Ertlärung 30 geben, die zwar so verschitt als spitsfindig ist, läßt der Grammatiter 30 II. 2, 841, mit Bezug auf Hellen und seine Sohne in Phthiotis aus diesem Lande die Stifter der Pelasgischen Larisa in Afien ausgehn. Auch Dotos (die Dotische Ebene) heißt Sohn des Pezlasgos: und Pelasgos nimmt Besith als Erdbeben den Olymp und Offa trennte und stiftet die Pelorien, das Segenssert, Athen. 14 p. 689 b.

bie Dorer gleichfalls erobernd gefolgt find. Aus Theffalien zogen ja auch andre Stämme füdwärts, die Aeoler nach Boo= tien, namhafte Bewohner von Elis u. f. w. Afios, in ber zwei= ten hälfte des achten Jahrhunderts, nennt den Pelasgos Sobn ber Erbe in Arfadien und Stammvater des Menschengeschlechts: fo fehr ehrte er die Meinung der Artader daß fie Autochtho= nen und die ältesten, vor dem Mond geborenen feven 2): auch nennt ein hesiodos und mit ihm Pherefydes den Lyfaon Sohn des Pelasgos und es ift fast allgemein geworden, wohl besonders Berodots wegen, die Artader, dieß hirtenvolt, für Pelasger zu halten. Aber Diefer Glaube ift nach vielen Grün= ben falfch und aus speculativer Logographie hervorgegangen, obgleich Ephoros die Pelasger aus Arfadien nach Theffalien führt und Artadien Pelasgia nennt, fo wie Strabon (9 p. 431) und Dionysios (A. R. 1, 17) sie von bem Peloponnefischen Argos dahin ausgehn laffen, während Charar fie von Argos nach Artadien, vorher Pelasgia genannt, führt 5) und die La= riffa vom Argos, nach der Tochter bes Pelasgos benannt, Die älteste ber Lariffen genannt wird. Eigentliche Pelasger, Des besondern Stamms möchten überhaupt außer an den genann= ten Punkten nicht überzeugend nachzuweisen feyn, an wie viele andre er außerdem auch gedrängt worden seyn und sich zer= fplittert haben kann. Nicht einmal die in der Odyffee (19, 174) neben Achäern und Dorern genannten Pelasger in Rreta find hievon auszunehmen. Dem Herodot schien es, wie schon be= merkt, daß bas Pelasgervolk, noch barbarisch, nach keiner Seite groß angewachsen fey (1, 58), womit sowohl feine Borstellung daß die Arkader Pelasger seven und seine eigne fünftliche Hy= pothese daß deren Mysterien sich unter diesen bewahrt und vor

Die natürliche Erklärung diefer Boltsvorstellung bei Aristoteles in der Politie der Tegeaten, die προσέληνοι seyen vor Aufgang des Mondes erschienen als sie sich in den Besith des Landes setten, ist noch schwächer als die meisten dieses Schlages.
 3) Steph. B. Παξδασία. Sch. Eur. Or. 1642.

ben Doriern gerettet hätten, als die Äußerung das nunmehrige hellas sey vorher Pelasgia genannt worden (2, 56. 8, 44), nicht übereinstimmen.

Beiter als die Pelasger brangen im Peloponnes bie fubnen Achäer vor, die mit Umgehung des nachmals auch von ben Dorern verschonten großen Mittelgebirgs fich auch in 2mp= fla festsesten. In ihrem Ursit, Phthia und Bellas, beren Bewohnerinnen in der Ilias Achäerinnen beißen (9, 395), haben die Achäer zugleich den specielleren Namen Bellenen, von ber Stadt Hellas, und ben Beinamen Myrmidonen (2, 681.) Da benn sowohl der held des Troischen Rriegs als bas Bun= beshaupt, nebst feinem Bruder in Amyfla Uchaer waren, fo ging biefer Rame, neben dem von der hauptstadt entlehnten ber Argeier ober Danaer, auf die vereinten Bölfer über und bie Obyffee nennt bas ganze Land Ellada zad pleoor "Apros (1, 344. 15, 80): er umfaßte bie Bölferschaften nicht eigent= lich, sondern war durch das Übergewicht bestimmt und war, wie die Bundesherrschaft felbst, vorübergehend, nicht bauernd, wie etwa ber Bund ber Relten, beren Name einen Bundesverein von Stämmen, nicht ein Bolf bezeichnet 4).

Der erste Sammtname des Bolks aus der Troischen Sage her konnte nicht dauern nachdem die Dorer und Jonier mit großem Geräusch in die Geschichte eingetreten waren, doch konnte auch selbst der der Dorer nicht sofort an die Stelle treten, wie etwa Äschylus ihn in den Persern einmal ehrt und statt des hellenischen sest. Als die Ausbildung der Nation im Ganzen so weit fortgeschritten war, daß sie das besonders auch durch Amphiktyonieen und gemeinsame Orakel genährte Bewußtsen ihrer Zusammengehörigkeit und Berschiedenheit von den andern deutlicher fühlte; als die Pelasger nicht weniger als so viele andre Stämme, nebst den unterdrückten fremderen Stämmen in dieser nationalen Bildung untergegangen waren und

<sup>4)</sup> Am. Thierry Histoire des Gaulois, 1828.

eine erste Ordnung und Übersicht der nach der Sprache untrennbaren Stämme gesucht wurde, fehrte man ju bem älteren homerischen Namen gewissermaßen zurück, fo bag man nur ftatt Achaer, ba jest neben biefen als Stamm, ber lange Zeit ber Träger einer neuen Cultur gewesen war, andre Stämme nicht untergeordnet werden konnten, auch der name burch bas überwältigen ber Achaischen Macht im Peloponnes burch bie Dorer erblaßt war, hellenen fagte, Panhellenen bei heffobus in ben Werken und Tagen, wo übereinstimmend auch der Name Bellas vorkommt, und bei Archilochus, wie zuvor Panachäer. Dieß natürlich zuerst nach und nach im Bolk, bann nach festgestelltem Lehrbegriff im hefiodischen Ratalogos. Da zeugt Deukalion, Sohn bes Prometheus (ber Bildung), König von Phthia, den hellen, diefer ben Doros, den Xuthos, von welchem die Achaer und die Jonier, und ben Aeolos, Bater von fünf Rönigen, des Rretheus, Athamas, bes flugen Sifpphos, bes gewaltsamen Salmoneus und bes übermüthigen Perieres.

Durch den neuen Namen, der den Begriff einer höheren Nationalbildung einschloß, entstand zugleich für den der Pelasger und aller Stämme der vorhellenischen Zeit die Bedeutung des Alterthümlichen und Rohen: der Name wuchs wie der Stamm selbst in den Hellenischen eingieng. In der Sippschaft des Hellen im Katalogos ist Pelasgos selbst ausgeschlossen, der neue Nationalname übermäßig hinaufgerückt. Deutalions Tochter gediert indessen nach ihm den Grätos von Zeus; und die Äoliden die er nennt, Halmonen, Athamanen, Sissphos, obwohl aloloupus, Kretheus und Perieres, liegen vor der Hellenischen Cultur, so daß Pelasgisch zu nennende Stämme wie durch eine Hinterthüre zurücktehren nachdem Pelasgos vor dem nun Deutalionischen Hellen verschwunden ist 5). Sie waren mehr oder weniger in die nun mächtigen Stämme eingewachsen.

<sup>5)</sup> Keineswegs alfo tann man fagen daß jene vier Stämme nach ber Pelasgischen Beit Griechenland bejesten. R. D. Müller Eleufin. §. 26.

Auch bie Dorier in ihren Gebirgen, vor dem heraklidenzug, find nicht jünger zu achten als bie Pelasger, noch bie Jonier, beren Spuren fo viel weiter verbreitet find, welche ichon Buttmann und Niebuhr mit Recht in Rleinassen schon vor den Ro= lonieen voraussegen, von welchen bas Achaische Argos ober ber Peloponnes auch Tasor in ber Dopffee heißt (18, 246), bie auch Naveds als Bater des Orchomeneus kennt (11, 282); und Jasos ift auch einer ber brei Söhne bes Phoroneus, bie Argeier Jafiden. Die Pelasgische Periode, wenn man sie nach bem hervorragenden Stamm bezeichnet, war ichon durch bie Art und Bildung der Achäer Homers abgeschlossen, so viel auch bei ihm noch auf sie zurückweist; burch bie Hellenische ttat fie in einen noch viel ftärkeren Abstand und tieferen Sin= tergrund, und es ift nicht unerwartet bag nun almälig im Begensatz ber hellenen, die in der hellenischen Cultur geeint waren ohne alle von den eigentlichen Sellenen abzustammen, Pelasgisch als vorhellenisch, eine neue erweiterte Bedeutung, bie zuweilen an barbarisch anstreift, erhielt, als ein Sammt= name für bie unter fich ebenfalls gleichartigen Stämme ber Bor= zeit, ungefähr wie wir alt mit Fränkisch zusammensepen und wohl auch mit Gothisch ben Begriff bes Alten überhaupt verbinden 6). Bie diese Ansicht auffommt sehn wir in der Dichtung daß Pelasgos in Arfadien von der Erde geboren worden fen. Das Bedürfniß und die Gewohnheit und Bequemlichkeit Pelasgisch in diesem Sinn zu gebrauchen nahm überhand und viele Bölkrichaften wurden Pelasgisch genannt, bei denen es nur in diefem allgemeinen unbestimmten Sinn zu nehmen ift. So bie Dryoper, Perrhäber, Dolionen, die Sämonier, Makedner, Rautonen, Chaoner, nach herodot die früheren Bewohner von Samothrake, so wie die von Attika, die Kranaer, ebe sie 30=

<sup>6)</sup> Ganz anders die Ausdehnung des Namens der Gräten, fo wie der Germanen, vom Stamm auf die Nation, die gegenwärtige, durch jufälligen, örtlichen Anlas.

nier wurden, die (Thrakischen) Sintier, die Inhaber febr vie= ler Infeln, bie ber gangen Jonischen Rufte von Mytale an, bie Tyrrhener, bie Mäonier, Karer, Leleger, insbesondere auch die Jonier bes nachmaligen Achaja, bei herobot IIslaoyod Alyualdes, die Aeoler. Dieg ift fo weit gegangen baß zulett bie Dichter bie Achäer vor Troja Pelasger nannten, wie Lukophron ben Achilleus (177), Antipater von Sidon die Achäer Agamemnons überhaupt (ep. 65) und fo die Römischen Dichter von Ennius an. Thukydides bemerkt fehr wohl daß ehe ber Samminame ber hellenen auffam (ben zu erklären ihm zwar die Söhne des hellen in Phthiotis noch annehmbar ge= nug find), nur bie einzelnen Bölfer und am meiften bas De= lasgische genannt wurden (1, 3.) Aber burch bie Ausbehnung bes angesehenen Namens im uneigentlichen Sinn ift geschehen daß auch die vor der Kritik nicht bestehende Meinung von im älteften Griechenland berrichenden Pelasgern, einem in gang Bellas und besonders bei den Aeolern in Theffalien verbreites ten alten Stamm, einem großen Bolf auffommen tonnte, wie fie Strabon von Ephoros annimmt (7 p. 327. 5 p. 220. 13 p. 621.) Schon herodot spricht von einer Zeit wo die Pelasger bas jest Hellas genannte Land hatten, Die Attischen Kranaer Pelasger waren (8, 44), und Aeschylus bichtet ein Reich bes Pelasgos. Eben so unglaublich ift bie andre Meinung bei Strabon nach Ephoros (13 p. 621, 8 p. 345, 9 p. 397) und Dionyfios (A. R. 1, 17 u. A.), eine Folgerung aus der nach und nach auf so vielen Dunkten behaupteten Abstammung von bem ebr= würdigen Altvolf, und in Biderspruch mit ber Annahme eines großen Bolts fo wie mit dem Ackerbau des wirklichen alten Stamms, daß die Pelasger ein viel umberirrendes, zur Aus= wanderung geneigtes, nirgends feste Wohnsitze habendes Bolt gewesen seven, sporadisch, wie Eustathius fagt (ad Dionys. 347), und herobot sett gerade die Dorer als ein viel umber= geirrtes Bolf bem Pelasgischen, bas nirgenbobin je auswan= berte, wobei er an feine Attischen Pelasger bachte, gegenüber

(1, 56). Die Homerische Tradition, die ältere Kunde ist durchaus vorzuziehn dem relativ spätern wohl vom Volk nicht weniger als von gelehrten Geschichtsmachern ausgegangnen Gebrauch des Pelasgischen Namens in allgemeinerem Sinn, wie auch der Hellenische sich seit einem großen Wendepunkt der Geschichte erweitert hatte zu dem der Nation. Nicht das entsernteste Zeichen verräth daß der wirkliche Stamm der Pelasger auf den verschiedenen Punkten wo er bei Homer erscheint, einen Zusammenhang gehabt, eine Macht über andre Stämme ausgeübt habe, ein Bundeshaupt gewesen sey.

Aber unschätzbar ift uns in andrer hinsicht die ethnologische Dichtung bes Aefchylus in den Schutzslehenden. Pelasgos, Sohn windgebornen Palächthon, Altland, ift Rönig von Argos, indem bifem späteren Sitz von Pelasgern der Dichter die Ehre des Aus= gangepuntts gönnte, welche frühzeitig bem heiligthum in Epirus, bann auch bem Hochgebirg Artabiens zugesprochen worden mar, so wie auch Aratinos Argos Pelasgisch nannte. Pelasgos berrscht von Argos aus über bas Perrhäberland, über ben Pindus binüber bis an den Strymon und Päonien und von da westlich über das Dobonische Bergland bis an bas Meer (240). (Sophokles be= folgt biefe Dichtung nicht, sondern nennt die Pelasger von Argos Lyrrhener, wie auch die nach Athen gesetzten genannt worden find, vielleicht mit Bezug auf die Bedeutung von rugous, turris). Es verjagt Danaos ben König Pelasgos von seinem thron und in den Charakter des einen und des andern im Contrast leat Aefchylus eine unvergleichliche Schilderung, fo weit fie in solchen Fernsichten möglich ist, ber alten guten Pelasger und ber kriegerischen Danaer 7); wobei es keinen Unter= schied macht ob man Danaos mit Danae verknüpfe, oder um die Sage seiner Aegyptischen hertunft, worauf das Drama beruht, zu berückschtigen, mit Ewald und Movers ben Namen auf eine Schaar Arischer Abtunft beziehe, bie vorher in Aegyp=

7) Neber die Schutflebenden im Rhein. Duf. 1845, 4, 486 ff.

ten ober bem Grenzland eine Zeitlang fich niedergelaffen gehabt hätten. Denn diese Danaer find bie Achaer. Der hier ange= beutete Gegensatz zwischen dem Pelasgischen unbeholfnen, thatlofen Leben und bem Achaischen Belbenalter erweiterte fich je= mehr dieß in den hellenischen politischen und geiftigen Cultur= stand übergieng. Bas wir von bem Stamm ber Pelasger wissen ift feine besondre Berehrung bes Beus und ber Erbgot= tin und seine Neigung zum Acterbau. Die Larissa des Troi= schen Hülfsvolks nennt bie Ilias furchenreich (epeschaua 2, 840. 17, 301, bie Pelasger find dros 10, 429), bas Pelas= gische Argos nahm die Ebene am Peneios ein und bas Achai= fche bie am Inachos, bie in ber Ilias odBag dooions beißt (9, 141), was Zenobot, ben Vers umschmelzend, auch auf bas Pelasgische anwandte (2, 681). Den friegerischen Achäern lieferte diefelbe fruchtbare Flußebene gute Pferdeweiden. Die Lariffen find Steinburgen. Bu verkennen ift bann auch nicht ein ftarker hierarchischer Stand, Gewalt ber Priefter auch burch bie göttlichen Drakel.

## 7. Einheit bes Pelasgisch=Sellenischen.

Nach ben Berschiedenheiten ber Griechischen Hauptmunbarten und ben Berschiedenheiten wieder in einigen von diesen läßt sich ungefähr ermessen, welche Manigfaltigkeit von Spielarten sich unter ber Menge der Bölkerschaften und im Lauf der Jahr= hunderte entwickelt haben möge. Den Dialekt der Tzakonen (nach ihm der Kynurier) hat Thiersch an das Licht gezogen; Spuren des Pelasgischen ein zu früh verstorbener Gelehrter zu erspähen gesucht, A. Giese in seiner Schrift über den Aeolischen Dialekt (1837). Die Unterschiede der Pelasgischen Mund= arten von den uns bekannten und erkennbaren sind nicht eben so groß zu denken als die in Lebensweise, Charakter und Bil= dung von den später hervorgetretnen Stämmen, wenngleich in Herobots Zeit die Sprache der Pelasger die einst in Thessalietis als Rachbarn wohnten und nachmals Krefton, Plakie und

Stylake gründeten, unverständlich geworden war (1, 57). Nach B. v. Humboldts Idee liegt in der Bereinigung verichiedner Sprachen eine Bedingung des Reichthums, der Entwidlung und Vortrefflichkeit. In verhältnismäßigem Grade nuf ber Reichthum an einander burch Angränzung, Banderung und Eroberung berührender Mundarten die Sprache, b. i. den Beift, Die Cultur eines Bolfes bereichern. Die Griechifche Sprache mit ihren Mundarten als Aeften eines Stammes zeigt eine feltene Einheit und Reinheit und eine in sich abgeschlossne kniwidlung und reiche Analogie. Namen von Bergen, Städim und andern Gegenständen, bie von ben Borbewohnern zu= rugeblieben seyn können, kommen so wenig in Betracht als etm bie Indischen Namen für früh zugeführte Indische Probutte wie Narde, Zuder, Baumwolle, Reis u. a. oder bie Agyptischen Byssos, Sindon, oder auch die Semitischen Worin die entweder ursprünglich gemein unter beiden Stämmen gewesen ober von einander auf Aflatischem Boden aufgenommen find, wie es auch unter ben Bölkern auf bem Europäischen gegenseitig geschehn ift. Eine große Erscheinung aber ift es bağ die Ausbildung ber Griechischen Sprache inmitten ber nächstverwandten Bölfer fo berrlich gediehen ift, mahrend nicht ein= mal ein Gerücht davon geht daß eine von biefen zu einem ügend bemerklichen und dauerhaften Grade der Entwicklung in Liedern oder irgendwie gelangt wäre. In diesem Ueberwach= im der Nachbarvölker burch bie Sprache kündigt sich die gei= fige Größe der Nation, wovon fie Anfang und Bedingung war, an und es find keine Umftande bekannt bie auffer einer hochbegünstigten Naturanlage und auffer ben Vorzügen des Landes zu diefer frühen Geistesthätigkeit und Bildung befon= bers mitgewirkt haben könnten. Darum läßt sich aus diefer Neberlegenheit ber Griechischen Sprache und Eigenthumlichkeit nicht einmal auf eine größere Zeitferne ihrer Fortbildung auf bem neuen Boben oder ihrer Losreiffung von ben Ursigen ober auch von den vor oder nachher gewanderten Bruderftämmen

schließen, ba bas Genie in feiner Entfaltung nicht an bie glei= chen Zeiten gebunden ift als die gewöhnlichen Anlagen. Diese Sprache aber in ihren hauptmundarten hat im Europäischen Griechenland fich gebildet. In Afien finden wir Pelasger, aber von hellenischer Sprache vor den Kolonieen ift bort feine Spur; von den Joniern allein, wenn sie da auch eben so alt wie die Pelasger vorausgesett werden, ift fie nicht ausgegan= gen und Uchäern und Dorern begegnen wir zuerft nur nach ber Einwanderung in Europa. Benn baber Rleinasien bie Bertftätte Griechischer Cultur genannt wird, was für eine spätere Zeit und von einer höheren Cultur verstanden Bahrheit ent= hält, fo hat die frühere, die noch wunderbarere, aber geheim= nisvollere Wertstätte der Sprache, fo wie auch der Mythologie nach allen ihren hauptbestandtheilen, jenseit des Meeres gele= gen, und in der Sprache hat, nach 28. von humboldts tief= burchdachtem Ausspruch, ein Bolt fcon die wichtigsten Schritte feiner Culturentwicklung gethan. Diese Sprache ift gewiß feine Mischfprache und ba burch fie bie hellenen was von Thrakern, Lelegern, Dryopern u. a. Stämmen nicht zurück= und ausgetrie= ben ober vernichtet wurde, sich afsimilirt und einverleibt haben, fo tann auch nicht mit Recht von ihnen felbst gesagt werden baß sie "kein Urvolk, sondern wie bie Römer (Die es auch nicht waren) ein Mischvolt seyen, ein Bolt aus allerlei Län= bern zusammengekommen ".

Bir werden gewiß nicht irren wenn wir die gleiche Borzüglichkeit, den gleich felbständigen regen Entwicklungstrieb wie in der Sprache auch in der Religion der Griechen voraussfetzen, die mit der Sprache, durch die undewußt wirkende Araft der Idee und der Phantasie die nationale Gestaltung annahm. Die mit den verwandten Bölkern gemeinschaftlichen Anschauungen, Götter und Mythen sind in einzelnen rohen Zügen sichtbar und werden, wenn auch aus trüben Quellen und späteren Zeiten, vielleicht noch weit mehr erforscht werden. Aber nicht darin liegt das Auffallende und besonders Bemerkenswerthe, sondern

Digitized by Google

in der Entwicklung, Einheit und harmonie des eigenthümlich Griechischen, bas auch in ber Mythologie sich hervorthut. €i≠ nige Götter ber Thraker, Ares und Dionysos, die Musen, und ber Leleger, wie oben bemerkt, und manche fremde Sagen, wie 3. B. von Bellerophontes, Endymion, find zu unterscheiden. Selbst von dem ganz fremden Volk der Phöniker, die auf In= feln ber Griechen fagen und auf vielen Punkten bes Festlands ihre Factoreien hatten, wurde eine Göttin frühzeitig aufgenom= men und ein Gott derfelben mit dem herakles verschmolzen. Frühefte Berührungen mit Phrygern ober Brigern find burch Rhea, mit Lykiern im Apollodienst, Einflüsse aus Lydien ver= schiedentlich find unverkennbar. Empfänglichkeit für alles bedeutende Fremde ift den Bölkern leben= und geiftvoller Art vor= jüglich eigen, eben fo wie hervorstechenden Individuen: aber das wahre Genie stärkt nur seine Eigenthümlichkeit und Freiheit indem es aufnimmt und fich aneignet was ihm gemäß ift. Freilich ift auch die ältefte uns bekannte Griechische Mytholo= gie aus Göttern verschiedner Griechen=Stämme, fo wie bie Sprache aus fehr vielen Mundarten in lebendigem Wachsthum eniftanden: aber welchen und wie vielen jeder einzelne zuerft angehört habe, läßt sich nicht bestimmt nachweisen, obgleich an Hauptorten Hauptculte deutlich-genug und nicht selten der Hin= jutritt andrer und entstandene Veränderungen in der Bedeutung ertennbar find. Auf das Bachsen und Weben von innen heraus, auf die ausgezeichnete Individualität ift vorzüglich die Aufmerksamkeit zu richten 1), und man verkennt fehr die Natur

1) B. v. humboldt über die Aufgabe des Gefchichtfchreiders 1, 20 der Berte fpricht von der "vielfacheren Theilung des urnationellen Geiftes der Briechen, als es je in einem Bolke gegeben hat, in Stämme, Bölker= schaften und einzelne Städte und der weder vorher noch nachher da gewe= fenen Idee nationeller Individualität die sie aufstellten". Aber es kann dief, "Ergreisen der ersten Richtung, das Sprühen des ersten Funkens", das "geistige Princip der Individualität" in des Verfaffers Ginne nur

Digitized by Google

und ben Berth biefer Mythologie wenn man von ihrer Einbeit und den harmonischen Fugen und Formen absieht und inbem man mühfam bie verschiedenartigsten Bestandtheile zufammenftudelt fich von ber allein mabren Borftellung entfernt bag sie im Besentlichen nicht viel weniger als feine Sprache aus bem Geiste biefer bestimmten Nation hervorgegangen fey, von ihm ihr Gepräge empfangen habe. Manche Pflangen, Thiere, Baaren von auffen eingeführt, die man benuten konnte ben alten Cultus zu schmuden, untergeordnete Beziehungen neu auszudrücken ober auch zu modificiren, werden jest gern als bie Reime betrachtet woraus Religionen erwuchsen. Die Anficht, wovon man sonft wohl ausgieng, als ob ber rohe Grieche fich zuerft und unabhängig die Natur in eine Götterwelt übertragen habe und bei ihm besondre, ganz eigenthumliche Grundvorstellungen zu fuchen feyen, ift unmöglich geworden, ba wir wilfen baß die religiösen Ueberlieferungen mit dem hauptstamm in Usien zusammenhiengen, bag ber bildliche Ausbruck für bie ersten Ideen von Natur und Gott, von den allgemeinsten Erfahrungen des äuffern und des inneren Lebens in ähnlicher Berzweigung wie die Sprache burch die Bölfer brang. Aber jedes verwendet das Grundgemeinsame, bas mythische wie das sprachliche Gemeingut nach seinem angebornen Geist und Charafter und nach den ihm gegebenen Lagen und Berhältniffen, und wo es vergönnt ift eine folche Eigenthumlichkeit und Ents widlung zu erkennen, ba kommt es barauf unendlich mehr an als auf das Erspähen einzelner Puntte die ähnlich auch ba oder bort zusammenhangslos zum Borschein kommen. Die Grens zen bes Gemeinsamen burch Aufspürung bes Besonderen und Abweichenden immer enger zu ziehen, bas Auseinandergehn ber Zweige bei ber Einheit ber tief liegenden Burzeln zu gewahren, ift bie größere Aufgabe.

im Zusammenhang feiner Theorie der die Geschichte durchdringenden Idee volltommen gewürdigt werden.

Wenn mit Recht eine folche ber Sprache ebenbürtige nas tionale auf bem Griechischen Boden mit Ueberwältigung und Ausscheidung bes Frembartigeren burch bie Nachsaffen erwachsne Mythologie angenommen wird, bann tann es nur vertehrt feyn Pelasgisch und Hellenisch oder Achaisch ganz auseinanderzuhal= Möchten immerhin bie Stämme beren Eroberungszüge ten. wir in ben Sagen unter Augen haben, viel fpäter in bas Land eingezogen seyn, ftatt fich nur später unter ben ber natur näher lebenden Pelasgischen burch eine triegerisch und geiftig felbftthätigere Rraft hervorzuthun, fo besteht boch tein anderer Gegensatz als ber bes Urgriechenthums und bes Fortschritts. Es ift kein Grund ben eigentlichen Pelasgerstamm, beffen Sprache mit ber bes Achaisch= Sellenischen eins geworben, beffen Ber= ehrung des Zeus sehr zu beachten ist, für einen unedleren zu halten als diesen. Von keinem der Hauptgötter kann gesagt werden daß er nicht auch Pelasgisch oder in der Pelasgischen Beit irgendwo verehrt gewesen sey, wenn man auf Bedeutung und Besen sieht und bei einigen über die Berschiedenheit der Namen sich versteht. Die Entwicklung ift eine zusammenhän= gende, gemeinsame nicht weniger wie in ber Poesie, wie in ber Geschichte ber Nation überhaupt, und gerade bas Ganze ber Griechischen Religionen beweift vor allem Andern daß bas De= lasgische nur "eine frühere Phase der Sellenischen Nationalität" gewesen ift.

Auch Göttling ftimmt mit vieser Ansicht überein, der in einem seiner jüngsten Aufsätze schreibt <sup>2</sup>): "Lassen wir den My= thus und halten uns an die Geschichte, so ist kein Zweisel daß am Fuße des Olympos aus Einer Wurzel die beiden Stämme erwachsen sind welche dem Griechischen Bolke das Ge= präge einer nie überwundenen Zweiheit aufgedrückt haben. Diese beiden Stämme sind hellenen und Pelasger oder, wie sie in späterer Zeit sich ausbildeten, Dorier und Joner, ohne beren

<sup>2)</sup> Gefammelte Abhandl. aus dem claff. Alterth. 1851 1, 12 vgl. 215.

Gegensatz wir zwar eine politische Griechische Einheit gehabt haben würden, aber nicht die hohe Bilbung des Bolkes in Poa litik, Bissenschaft und Kunst." Die Bichtigkeit bes Unterschies bes in Ober= und Niedergriechisch für die gesammte Geschichte und Cultur bes Bolfs in den verschiedensten Beziehungen, nicht am wenigsten in den Religionen, ift nicht zu vertennen. Aber schwer ist es nur einigermaßen zu bestimmen wie und in welden Stufen er fich hervorgebildet habe. Berftehn wir unter Bellenen die ältesten Uchaer, die später ben Meolern zugezählt werden, fo haben sowohl sie als andre Aeoler, vorzüglich die um ben Pagasäischen Meerbusen und in ben fruchtbaren Ebenen an der Rüste Niederungen bewohnt, so wie auch die Pelasger homers und die in Argolis. Die Jonier erscheinen nirgends als Bergländer und biesen allen gegenüber könnten bann allein bie Dorer gestellt werben. Die hellenen ober Achaer ftehn alsbann nicht den Pelasgern gegenüber und es kommt vor Allem barauf an bas Berhältniß ber Acolischen Mundarten zu ber Dorischen und ber Jonischen zu prüfen. Es wird zweifel= haft, ob bei herodot mit Recht Phthiotis als ber erfte und heftiäotis und ber Pindos als spätere Wohnsige ber Dorer genannt find. Indem er bie hauptvölker ber historischen Zeit, Dorer und Joner als hellenisch und Pelasgisch betrachtet, hängt er vielleicht nur von der hefiodischen Genealogie des hellen ab, wonach Doros auf demfelben Boden erzeugt war als feine Brüder und also hellenische Sprache hatte. Das Bergvolf der Dorer konnte aber auch (fo wie die Jonier) einen verschiednen Stammfitz gehabt haben, und doch unter die Einheit der Böl= fer fallen die früher Achäer, nachher Bellenen genannt wur= den; und es wäre bann der Gegensatz von hellenischem und Pelasgischem Dialekt falsch und von Anfang an Dorisch und Pelasgisch= Jonisch zu unterscheiden. Bas aber im Aeolischen Dialekt Berwandtschaft mit dem Dorischen bestimmt verräth. mußte auf vorgriechische Zeiten der Stämme ober auf unbe= tannte gegenseitige Berührung auf Griechischem Boden zurück=

geführt werden, sofern man nicht annähme, daß das Gepräge ber Gebirgsmundart erst seit der von Herodot behaupteten Trennung entstanden seyn könne.

Grote ift der Ansicht 3) daß unfre geschichtliche Runde über die hellenen als Nation, als ein "primäres Factum" nicht hinausgehe, indem er alles sagenhaft Überlieferte überhaupt als völlig unbrauchbar - wie um unfer Sprichwort das Rind mit dem Bade ausschütten recht anschaulich zu machen --- ganz= lich abschneidet und wegwirft. Fällt der Troerfrieg weg, wie könnte die Geschichte sich auf die Pelasger einlassen? "Die Pelasger, die Leleger, die Rureten, die Raufonen, die Aoner, bie Temmiker, die Hyanten, die Telchinen, die Böotischen Ihraker, Die Teleboer, Die Ephyrer, Die Phlegver u. f.w. find Namen bie bem fagenhaften (legendary), nicht bem geschicht= lichen Griechenland angehören, ausgezogen aus einer Menge widerftreitender Legenden durch bie Logographen und nachfolgenden Geschichtschreiber, die aus ihnen eine vermeintliche Geschichte ber Vergangenheit zusammenstellten zu einer Zeit ba die Bedingungen hiftorischer Evidenz fehr wenig verstanden wurden." Nichts als Namen. homer, beffen Zeugnig bem Strabon zwar sich ganz vorzüglich bewährte, ift kein Geschicht= ichreiber, alfo ift auch aus ihm über bie Pelasger, ihre Beit, ihre Sitze, ihr Thun nichts zu lernen, an ihn nichts anzu= mupfen was sonft etwa Annehmbares vorliegt. Wenn aber dagegen ein Wort des herobot zum Ausgangspunkt dienen und über bie ältesten Verhältniffe entscheiden foll, das Wort fagsagos, von einer nichthellenischen, grundverschiedenen Sprache verstanden, da bie Pelasgischen Städte Rrefton, Platia und Schlate boch auch eine alte, unverständlich gewordne, von ber hellenischen Bildung nicht berührte Mundart, a very bad Greek, gar wohl gesprochen haben könnten, fo hat gerade ba bie hiftorische Rritit Einspruch zu thun. Dem Berobot wider=

I.

<sup>3)</sup> Hist. of Greece 2, 345-355.

spricht Grote auch selbst in so fern dieser die Sprache der Pelasger in die Hellenische übergehn läßt, indem, wenn zwei Nationen von verschiedener Sprache zusammen kämen, nicht die eine von beiden unterdrückt und aufgegeben, sondern beide unter einander gemischt und verdorben würden. Die Italischen Mundarten großer Stämme sind in der Römischen, die Griechische Sprache in Unteritalien nach und nach in der Römischen, die Slawische im Norden Deutschlands in der Römischen, die Slawische im Norden Deutschlands in der Deutschen und in Griechenland, wo sie im Mittelalter strich= und zeit= weise eingedrungen war, in der Griechischen untergegangen. Bie bächsacos dirlwossen nicht selten waren, so konnte leicht auch unter Umständen die eigne Sprache, noch leichter die eine Mundart aufgegeben werden\*).

#### 8. Das Land ber Griechen.

Dhne ein deutliches und geübtes Gefühl dessen was im Allgemeinen die füdlichen Bölker von denen Mitteleuropas und den nördlichen unterscheidet, kann die Geschichte nicht recht be-

<sup>4)</sup> Es ift in der That ju bedauern daß der fpätere Berfaffer einer Briechifchen Befchichte Thirlmalls fo febr ausgezeichneten "Berfuch Begende in Geschichte umzuformen", indem er folche Prüfung der Sagen für me= niger übereinstimmend mit den Gefeten der hiftorischen Untersuchung er= flärt und hiftorifche Materien von den Legenden ganz unterfchieden und ausgeschieden haben will, fo wenig ju würdigen weiß und bag er niebuhrs ausschweifend großem Begriff von dem Bolt und Bufammenhang der Pe= lasger, ben er p. 347 beurtheilt wie es jest wohl Mue thun, einen nicht minder ausschweifenden entgegensett, wonach diese Pelasger nicht bloß mit den, wie oben angeführt, neben fie gestellten Bölterichaften in Eins verschwimmen, fondern aus dem Gebiete des Birklichen ober aus unferm Besichtstreis ganglich ausgestoßen werden. Ancient Pelasgians are not Der Ansicht daß das gellenische das primare Factum fep, knowable. gegenüber werden wohl Thirlwalls Worte fest stehn: The presence of the Pelasgian in Greece is not only the first unquestionable fact in Greek history, but the first of which any tradition has been preserved.

griffen werben: in ben gandern felbit, im Angesicht ganger geographischer Physiognomieen und unter ben Menschen, Die der Süden gebildet, müssen wichtige Studien gemacht werden venn die alte Geschichte die lebendigste und ausdrucksvollste Gestalt für uns gewinnen soll. Die von ber Natur ausgehen= ben Unterschiede ber Bölker find so burchgreifend bag fie selbst in ihrem Christenthum, wenn man es im Großen und Gangen erfaßt, ftart genug hervortreten. 3m Allgemeinen werden die Alpen mit den anschließenden Gebirgsreihen die Grenze abgeben. Der Süden bildet die geistigen Anlagen glädlicher und früher aus, ber Norden Europas würde ohne im schwerlich je aus einem edlen Barbarenthum herausgetres in imn, Philosophie und Runft von felbst entwickelt haben. Rachdem er aber durch die Vorbilder geweckterer Bölker feine Enichung vollendet hat, hält er die ursprünglichen besten Anlagen in Beift und Gemuth fester, mehr geschützt vor Erschlaf= fung und Entartung als die sinnlicheren, leidenschaftlicheren und burch eine gütigere Natur leichter verzogenen, in Unthätigkeit versinkenden und widerstandlos der Gewalt und der Gewohnheit ich bingebenden Südländer 1). Aristoteles bemerkt febr allge= mein, die nördlichen Bölker Europas feyen zwar muthvoll und tapfer, aber ärmer an Gebanken und Kunsthfertigkeit, darum fteier, aber unstaatlich und über bie Nachbarn zu berrichen un= fabig; bie Affaten seven zwar benkend und kunstreich, aber muthlos und barum beherrscht und bienend: bas Geschlecht ber hellenen aber, wie es örtlich zwischen beiden in der Mitte ftebe, habe Beides, Muth und Geist zugleich, darum sey es sowohl ftei als am besten staatlich geordnet und vermögend Alle zu beherrichen wenn es eine einzige Staatsverfassung hätte: den= felben Unterschied hätten auch die Bölfer der Sellenen unter

1) Birtungen auf das Gemüth durch den grelleren Unterschied der Jahrszeiten stellt den Bortheilen einer gleicheren Temperatur gegenüber 28. v. humboldt in den Briefen an eine Freundin 1, 241-243. 2, 187.326. einander, die einen seinen einseitig, die andern aber wohl gemischt nach diesen beiden Kräften (Polit. 7, 6.) Mehr ins Einzelne gehn die Bemerkungen des Hippokrates in der schönen Schrift über Wasser Luft und Orte. Daß das Anregende, Erhebende, Erheiternde der Natur an der großen Erscheinung der Griechischen Cultur großen Antheil habe, leuchtet ein wenn man die edelsten Stammverwandten vergleicht und wie diese Cultur zu der neueren, fast Jahrtausende hindurch sich verhält, eine eben so wunderbare Erscheinung wie die ihres Verhält nisses zu der älteren Cultur Asses.

In neuerer Zeit hat man besonders aufmerksam auf die Natureinflüsse mit Bezug auf sie ben Charafter ber Bölfer geprüft, ber Inder 3. B. 2), der Hellenen, ber Spanier 3); ben Einfluß bes helleren himmels in Schweden hat E. M. Arnbt mehrmals treffend nachgewiesen +) u. f. w. Unter wolfenfreiem himmel ift auch ber Geift nicht umwölft, in ber klaren, freien Luft bas Auge leicht und scharf aufzufassen befähigt und anaeloct, das Dasenn in milder, reinster, elastischer Atmosphäre wie gehoben, die Stimmung aufgelegt, die tiefere Azurbläue bes himmels fesselt und erquidt den Sinn. Bielleicht bat nichts auf Lebensgefühl, Stimmung, Regfamkeit einen größe ren Einfluß als der himmel, die vielen hellen Tage und wunberbar schönen Abende und Morgen und eben fo bie vielen truben Tage. Bie viele Rräuter ftart duften, viele Blüthen ber füdlichen Erbe ftart glühen in Farben, fo bringt fie auch feurigere Menschen hervor, heftiger in Trieben und Leidenschaften, beherricht von Bildern der Einbildungstraft, vielfach verschie ben wie in Kräften, fo in Neigungen, Bedurfniffen und Genuffen von denen welche ber lange Binter erzieht.

Indeffen ift bei ber Beurtheilung bes Klimas und bes

- 2) Ml. humboldt Rosmos 2, 38 f. Baffens Ind. Alterth. 1, 413.
- 3) Spanien und die Spanier von E. Cuendias 1849 S. 3.
- 4) Bulest in der Germania 2, 51.

Bobens nie bas Angeborne ber Bölferstämme, bas Geheimniß ihrer ursprünglichen Individualität außer Acht zu laffen, bie mit ber Natur zusammenwirkt, von ihr gefördert und gehemmt wird, ihr auch widersteht und nicht leicht ganz unterdrückt wird. Die Analyse, so weit sie reicht, muß nie einseitig verfahren; mit ber Geographie ift bie Ethnographie auf bas Engste zu verbinden. Bie Jugendeindrude in bem Einzelnen unauslösch= lich find, so empfängt wohl auch ein Boltsstamm bie am mei= fin bestimmenden Anregungen in feiner ersten Periode und diefe wirfen fort auch wenn nun bie äußere Natur, Lagen und Schickale bas Ihrige hinzuthun. Es ift ein Irrthum bag ber Charafter ber Bölfer und mit ihm ihre geschichtliche Entwick= lung nur badurch bestimmt werde wie sie die Natur ihres blei= benden Wohnlandes auffaßten und verarbeiteten, nicht burch bas was sie dahin mitbrachten. Das Angeborne, wie Pindar fagt, ändern nicht der rothe Fuchs noch die brüllenden Löwen. Bie viel bie andern Bedingungen einer Nationalbildung die Gaben ber Natur entweder unwirksam machen oder ihren Mangel ver= güten können, bleibt babei ftets zu bedenken. Die enge Berwandt= schaft bes Germanischen mit dem hellenischen, die in der Sprache ju Tage liegt, hat nicht gehindert daß der Nationalcharafter weit auseinandergieng und andre Bölker nicht bloß nach dem Persönlichen, sondern auch in ber Entwicklung ihrer Cultur ben Griechen näher zu kommen behaupteten als die ehrlichen Deutschen. Aber es bleiben große Büge übrig worin diese trot aller Macht ber physischen Einwirfung bie alte Verwandtschaft bewähren und zum Theil diese Einwirfung überwunden zu ha= ben scheinen — so dauert und so überwiegend ist der Geist der Boltostämme — der Freiheitssinn, das tiefe Gefühl für die Natur und, was damit zusammenhängt, für die Religion, der Beift bes großen helbengedichts, bie Fabigfeit bie höchften Berte des Griechischen Geistes in Poesie, Runft und Philoso= phie lebendig aufzufaffen und bis zur glücklichsten Nachbildung ju empfinden, worin feine andre Nation ihnen gleichgekommen

seyn möchte. Ein Beispiel von der Bedeutung des Angebornen aus der alten Welt geben ihrerseits die Griechen im Vergleich mit den vorzüglichsten der ihnen verwandten Stämme in Rleinassien, Dardanern, Troern, Lykiern, die, obwohl ein edler Trieb sie weit geführt zu haben scheint, hinter den Hellenen voch zurückgeblieben sind. Und es geschah dieß bei vielleicht nicht weniger günstigen Bedingungen des Klimas und der Natur, wenn man deren Ungunst als Grund der Verwilderung anderer Stammverwandten im Norden Griechenlands betrachten wollte.

Die Luft von hellas ift nicht, wie es in bem Eingang ju Theophrasts Charakteren heißt, dieselbe und wenn Serobot von Bellas überhaupt die schöne Mischung ber Jahreszeiten rühmt (3, 106), fo fcildert hesiodus ben Böotischen Winter nach ber Wahrheit und Polybius behauptet daß die Artader die Musif und andre Bildungsmittel gesetlich einführten um der Rauhig= feit und herbheit ber Sitten entgegenqumirken, die bort die in ben meisten Gegenden herrschende Kälte und Trübe des Simmels nothwendig erzeuge, indem bie hauptfächlichen Unterschiede ber Bölker in Sitten, Gestalt und Farbe, auch Lebensweisen von ber Natur abhängen (4, 21.) In ber Platonischen Epinomis ift die Hellenische Mitte zwischen ben Bintern und ber fommerlichen Natur ber Morgenländer gepriefen 5). Die Wohlmischung ber Jahrszeiten in Attika rühmt Platon wiederholt und mit freudigem Stolz Kratinos, auch Aristophanes in ihren Dort ift auch ber heutige Reisende, aus welchem Theil Horen. bes Landes er dahin zurücktehre, durch bie noch tiefere und reinere Bläue des himmels überrascht. Bon der Feinheit ber Attischen Luft leiteten schon die Alten den größeren Scharffinn

<sup>5)</sup> P. 987 d τύδε γε μην διανοηθήναι χρη πάντ ἄνδρα Έλληνα, ώς τόπον ἔχομεν τον τῶν Έλλήνων προς ἀρετην ἐν τοῦς σχεδον ἄριστον. το δ' ἐπαινετον αὐτοῦ χρη λέγειν, ὅτι μέσος ἂν εἶη χειμώνων καὶ τῆς βερινῆς φύσεως.

ber Athener her 5); auch Euripides rühmt sie 7). Nur hinter Jo= nien muß in Anschung des Rlimas auch Attika zurücktreien. Mit Entzücken schildern einen Theil von Jonien schon Herodot (1, 142) und Hippokrates in der schon erwähnten kleinen Schrift.

Wenn es für jede Naturreligion wichtig ift die Natur des Landes worin sie erwuchs, ju kennen, so giebt für die Grie= chifche ber Boden um fo mehr Aufschluß als er mehr und ftarfere Eigenthümlichkeiten und Unterschiede vereinigt als leicht ir= gend ein anderer. Die Abwechslung ist vort größer als in ir= gend einem Lande von Europa, der Reichthum von Erscheinun= gen und Formen, Sinn, Gedanken und Thätiakeit belebend und nahrend, größer. Überfluß bietet dieß Land nur felten. %r≠ muth war immerbar in hellas zu hause und die Tugend, durch Beisheit und fräftiges Gefetz bewirkt, ift hinzugekommen, fagt herobot (7, 102), von den Bätern her erwarben wir durch die Mühen die Tugenden, Thukydides (1, 123.) Daß sie auf ihren Bergen und Relfen icon wohnten, verdankten die Grieden bem Berftand und der Runft, wie Strabon fagt (2 p. 127), und Stolz liegt in dem Vers des Menander, daß schlecht näh= rende Gegenden Männer tapfer machen. Bei einer forgenlofen Leichtigkeit des äußern Daseyns sich der Contemplation zu er= geben, wie die Inder, war nicht ber Griechen Beruf.

Griechenland hat Berge in allen Theilen und auf allen Inseln, den Peloponnes hat man einen Marmorfelsen genannt, er ist ein Gebirgsknoten. Die Berge von Südeuropa erheben sich weit höher als die Skandinavischen; die Griechischen Ge-

<sup>6)</sup> Cic. de fato 4, 7. N. D. 2, 16, 142. Das vollere Licht Athens bezeugt auch Aristides Panath. p. 97. Jebb. 7) Med. 829 und Plutarch de exilio 13, auch ein Leben des Pythagoras dei Photius N. 249 leitet von ihr die Bildung der Athener her. Rur mit ihr ist die Jartheit der Attischen Stelenmalerei und die reine Bollendung der Bauornamente am Poliastempel zu vergleichen. Otto pon Stackelberg in einer Stelle [tines Tagebuchs in Gerhards Studien 2, 300 f. hält mit der Gegend von Athen das Gepräge feiner Runstmerte, ftille einfache Größe, zusammen.

birge beberbergten großentheils Bölferschaften, und ber Einfluß ber Gebirge auf bie Menschen ist ber eingreifenbsten und ma= nigfaltigften Art 8). Belche Pracht und herrlichkeet ber Erde eröffnet fich vor dem Blic auf dem Penteliton und hymettos, bem Parnaß, bem Ocha, auf Afroforinth, bem Arfadischen Lyfaon und von fo vielen Bohen und Gebirgshäuptern Griechenlands; und folche Bilder muffen im Sinne ber Bewohner von jeher ben Stolz auf ihr Baterland fo unauslöschlich, wenn auch unbewußt, gepflanzt haben als fie bem Reifenden unvergeßlich find. Daß die große Natur erhebt, die schöne verfei= nert, leidet keinen Zweifel. Die Griechischen Berge machen zum Theil die Wirfung wie Architektur, die, wenn sie rechter Art ist, über den Geist eine große Gewalt ausübt. Die Starr= heit und öde Rahlheit der meisten Berge, die dafür so oft in wechselnden Beleuchtungen und bem Schmud ber Farben prangen, dienen der Fülle und Schönheit der Erzeugniffe an 21b= hängen, in versteckten Berggründen, in Thälern, an Flüffen und Duellen zur Folie; ber Sinn für bas Rräftige und ber für bas Barte wird einer burch den andern genährt, eben fo wie burch bie entgegengesetten Gestalten ber ftürmenden und ber lachenden Gee.

Noch außerordentlicher als durch das Licht und die Far= ben seines Himmels ist Griechenland durch das Meer begün= stigt, das ihm fast überall nah genug ist um gleichsam zum Lande zu gehören, ein Ganzes mit ihm auszumachen. Andern Bölkern scheiden sich See und Land und das Daseyn wird da= durch einseitiger, die Vorstellung der Natur und die Aufgabe über sie zu herrschen beschränkter D. "Ganz Griechenland aber, wie Cicero so schön sagt, ist wie Korinth; der Peloponnes ist saft

<sup>8)</sup> S. darüber Nit. Möller in Schellings Zeitschrift S. 472 ff. Über das System von Griechenlands Gebirgen und Thälern Pouqueville Voy. de Morée à Constant. 3, 143. 149 ff. vermuthlich mit Benutzung von Billoifons Papieren. 9) Reizend ist dieser Vorzug geschildert in A. von humboldts Rosmos 2, 10 f. 173.

gang im Meer, außer ben Phliuntern find Reine deren Land= schaft nicht an das Meer stößt, und außer dem Peloponnes liegen nur bie Aenianen und Dorer und Doloper vom Meer ab. Die Kolonieen alle in Afien, Thracien, Sicilien, Afrika, \_\_\_\_ außer der einen Magnesia, bespült die Belle, so daß an die Länder ber Barbaren Griechenland als ein Rand angewoben icheint" (de rep. 2, 4), und von Euböas Rufte und von Sunion aus zieht sich wie eine Straße von Griechischen Infeln Wenn die Bergnatur einen eignen Baunach Asien binüber. ber auf bas Gemuth ausubt, bie fich hoch und einfam über das alltägliche Treiben erhebt, fo dehnt auch die Aussicht in die nuresweiten ben Geift aus und fraftigt ben Sinn und ben Der Anblick des Meers in der Nabe stimmt nach sei= Muth. nen Bechfeln, gleich lang aushaltenden Tonen einer Neolsharfe die Bruft, Die schaumbefränzten Bogen wenn die Mömen flat= tern, bas muthwillige Spiel ber Bellen wenn die Delphine bas Schiff begleiten, ihr "Gelach", beim Sturm ihr Rauschen, Brausen und Krachen in erhabenem Tonfall, die finstre ernste Färbung, das schöne Dunkelgrün und die liebliche Spiegelung der himmelsbläue, bas bald beftige bald wie schalthafte An= prallen an die Ufer und all die unendliche in aller Biederho= lung immer neue Maniafaltiakeit der Erscheinungen, das im= 'mer rege, immer bewegte Leben bes Elements.

Ein trefflicher Englischer Gelehrter hat behauptet daß ein weites Land ohne Meere und Berge, wie Rußland, vielleicht nie im Stande sey ein Volk zur Cultur zu erziehen <sup>10</sup>). Mehr im Gegensatz mit einem solchen Lande steht kein andres als Griechenland.

Das Meer aber das die Einbildungstraft und den Tief= finn weckt, regt auch den Unternehmungsgeist an. Die Nah= rung die es den Natursöhnen bot durch Rüstenstischerei und Seeraub, härtete ab, eben so wie ein Boden der großentheils

<sup>10)</sup> Jul. Bare, Guesses at truth 1, 91 ff. ber erften Husg.

mittelmäßig ober äußerst karg das arbeitsamste und genügsamste Leben vorschrieb, wenngleich er andrerseits wunderbare Krast bewährt durch den schönsten und rascheften Baumwuchs, die mächtigen, weit über die Fläche sich schlängelnden Burzeln der uralten Delbäume, die höchste Fruchtbarkeit in den Reben Euböas, den Feigenseldern Messense, schwellende Fülle in der Nähe von Flüssen und Duellen, und stellenweise in der größten Lieblichsteit der Erzeugnisse, schwellen vor der Hige bergen blüthenreichem Gezweig sich die Ziegen vor der Hige bergen wie in den großen Büschen von Cytisus, Oleander und Agnus Castus in weiten wüst liegenden Strichen.

Das ein Land so reich an Berg und Thal, an Meerausbliden, Vorgebirgen, vielförmig gezeichneten Rüften, unter folchem himmel die Phantasie nährt und fo eine poetische Theologie entsteht, wie Agathias bas heidenthum nennt, ift nicht Die Bilder aber ber Griechischen Phantasie ju verwundern. unterscheiden fich mehr durch bas Begränzte und Gemäßigte als burch bas Ungeheure und Wilbe, mehr burch bestimmtere Beich= nung und immer fortgesette Vervollkommnung und Entfaltung aus sich heraus als durch sprudelnde Rulle und mehr burch eint Bezüglichkeit und Zusammenhang unter sich als durch eine uns erschöpfliche Buntheit. Das Mag und bas Plastische, bas bamit verwandt ift, Die Bestimmtheit der Begriffe find als Art und Anlage bes Griechischen Geistes anerkannt. Diese Gemesfenheit und charaktervolle Abgeschloffenheit im Typus ber relis giösen Mythen, in der Natur= wie auch in der Beldensage, ber eng gezogene und innerlich boch so reiche Rreis des Epos ift verwandt 11) mit bem fo vielfach burch Berge eingeengten

<sup>11)</sup> Nehnlich hat v. Stackelberg gefühlt, Apollotempel zu Baffä S. 101. "Es ift keine bloße Vermuthung wenn wir überhaupt in der Gestalt und in der Physiognomie des classifichen Griechenlands felbst eine Uebereinstim= mung, ja sogar die erste Veranlassung zu einem Hellenismus der Form und des Charakters finden, welcher in den Kunstgebilden seiner ehemals begeisterten Einwohner bewundert, aber nicht durch Nachahmung greicht

Gesichtstreis, mit ber Gestaltung ber Landschaften, die als gefoloffene Gaufchaften innerhalb riefiger, fcharf bestimmter fabler Bergwände, in Bergkeffeln und Thälern fich absondern und in bas Grenzenlose sich nicht einmal durch bas anliegende Meer verlieren, beffen Flächen durch tiefe Buchteneinschnitte und durch Infeln gebrochen werben. Selbst bie von manchen Punkten fichtbaren Rüften Aliens werden als eine nicht allzuferne Grenze in die Vorstellung aufgenommen und ohnehin schließt bie Horizontlinie des Meers wie ein glänzender Ball ab. Mit bem am Delphischen Tempel angeschriebenen Grundsat Maß am besten contrastirt die orientalische Uebertreibung und Ungehmerlichkeit, die Indische Maßlosigkeit, das Phantastische und die ineinanderfließenden Allegorieen andrer Mythologieen erin= nern an bie Dämmerungen und bie Nebel ihrer Heimathsge= Die unter bem Eindruck fo flar bestimmter, von Ne= aenden. bel und Bolten felten verhüllter Bergformen, in einer icharf und meift eng begrenzten natur lebten, tonnten fich nicht in eine traumartige Menge von Phantasiebildern verlieren: auch ihre Götter und Dämonen mußten größere Bestimmtheit haben, einfacher und minder zahlreich feyn, wenn fie auch almälia durch Spaltung in sich und die in hundert verschiednen Bezir= ten angenommenen Variationen sehr zahlreich erscheinen : baraus geht keine Berwirrung hervor. Die hauptmerkmale aller Form in der Dichtung leffen sich mehr oder weniger einleuchtend auf bie Natur zurückfihren, sie theilt der Idealwelt in großen und in wunderbar fanen Zügen viel von ihrem Charakter mit.

Noch herzorstechender als die Phantasie ist in der Griechischen Cultur ier durch die Natur mütterlich erzogene Berstand.

und anderswo inheimisch wird." Thirlwall bemerkt (Kap. 2 am Schluß), der Sinn für Symmetrie sey der ausgezeichnetste Bug im Charatter der Hellenen. Allrdings herrscht sie bei ihnen nicht bloß im Baulichen, wo sie auch andersärts früh und häufig eintritt, sondern auch in der bild= lichen Composition, in der Poesse und im Versbau in auffallender Weise.

Man febe auf die eigenthümlichen Vorzüge ber Sprache 12), auf ben Charafter bes Ueberlegten und bes Begründeten ber alle Rünfte und Runftwerte ber Griechen (von Musif tann bier nicht die Rede feyn) durchdringt und fie harmonisch umfaßt, ober auf die Dialektik bie sie schufen um ben hoben Rlug ber Gedanken über bie Natur ber Dinge, bem auch andre Bölker sich ergaben, zu sichern und zu regeln, ober auf bie versönliche Ueberlegenheit womit fie fich unter fremden Böltern geltend machten, nicht bloß in ihren Kolonieen, fondern auch wo sie machtlos und einzeln auftraten wie am hof ber hohen Perfermonarchie und unter ben Ueberwindern ihrer eigenen Staaten. Auch als Duelle ber Lift und Gewandtheit zeigt fich biefe Berstandesanlage in der Nation eben so mächtig als in einer andern haupteigenschaft, ber Ruhmliebe, die Phantafie. Sie zeigt sich vorzüglich auch in ber Beweglichkeit welche ben Grie chischen Geift auszeichnet 15).

Besondre Aufmerksamkeit verdient in der Natur Griechen= lands die vielfache Vertheilung in besondre Gebiete, wie in kleine selbständige Länder, mehr auf Hirtenleben, mehr auf Ackerbau oder mehr auf die See angewiesen (reworod zad Inalason, oder mehr auf Burgherrschaften. Wenn auch in

12) B. v. Humboldt nach hapm in deffen trefflicher Charakteristik dieses großen Sprachergründers S. 571. 630. 658.

13) B. v. Humbolbt über die Rawisprache — einem Wert das in der volltommnen Einheit eines Reichthums tiefer Ideen und Wissenschaft und vollendeter Form fast einzig in der neueren Literatur dassteht — S. CCLIII: "Die Eigenthümlichteit der Griechischen Battsstämme bestand in einer immer zugleich nach Freiheit und Obermacht, di aber auch mei= stentheils gern den Unterworfenen den Schein der ersteren erhielt, ringen= den Beweglichteit. Gleich den Bellen des sie umgebenden, eingeschlossenden Meeres, brachte diese innerhalb derselben mäßigen Gränzn unaufhörliche Beränderungen, Bechsel der Wohnsite, der Größe uni der herrschaft hervor und gab dem Geiste beständig neue Nahrung und Antrieb sich in jeder Art der Thätigkeit zu ergießen."

Deutschland die Abtheilungen des Landes oder die Site ber Stämme natürlichen Scheidungen nachgebildet waren, so waren dort diefe Abgränzungen schärfer und manigfaltiger, und durch bie Zerftücktheit bes Landes wurde bie Zersplitterung, auch bas Gebränge ber Stämme befördert. Es ift möglich daß ber fur= jen Schilderung in der Einleitung des Thufydides (2) eine allzu ungünstige Vorstellung von den Anfängen zu Grunde liegt. Wer schon das häufige Hirtenleben mußte bei der Beschränkt= hti der Gemarkungen das Wandern und Überziehen von Fremden sehr vermehren, ba bie Bevölkerung im Hirtenstand ungleich mehr Raum bedarf als eine ackerbauende. In solcher iharfen Abgeschlossenheit hielt sich die Eigenthumlichkeit fest und mmidelte fich felbständiger und freier, bis zu Gegenfägen; Inbividualitäten bildeten sich aus und biefe pflegen unter einan= br durch Anziehung und burch Abstogung, burch häufige Mi= sound Mittheilung ben Werth zu steigern. Es erziehen fo fleine Volksgemeinden und clansartiger Zufammenhalt manche ethische und menschliche Eigenheiten, und die ganze politische Enwidlung bestimmt burch sie die Consiguration des Landes 14). Noch mehr vielleicht ist von ihr die Entwicklung und die Ver= schiedenheit der Culte abhängig. Es giebt, wie vorlängst be= merkt worden ift, kein Land bas günftiger wäre für die Ent= faltung bes Polytheismus und ber ben Grundverschiedenheiten bes landes entsprechenden Culte als Diefes. Es muß baber bem Studium ber Mythologie Die Bahrnehmung feiner Choro= graphie eben so gut zur Seite gehn als bem geschichtlichen und als etwa für die spätere Zeit der Religionen das geschichtliche felbft. Bie die auf so verschiednem Boden erwachsnen so ver= schiednen und in ihrer örtlichen Besonderheit selbst wieder so verschiednen Götter und Mythen almälig mehr und mehr vereinbart, verschmolzen, gegen einander ausgetauscht und im Großen bei der wachsenden Nationalbildung in eine gewisse na=

<sup>14)</sup> R. F. hermann Gr. Staatsalterth §. 6, 3 ber 4. Musg.

tionale Einheit zusammengebracht worden sind, wie in Olympia und Delphi die Bölker, ist Gegenstand unerschöpflicher Betrachtung.

# 3weiter Abschnitt. Ausdrucksarten oder Lehrformen.

## 9. Namen.

Nichts Weiseres ist als Namen ausser ben Zahlen, sagt Pythagoras bei Platon im Kratylos. Manche haben gesagt daß die ganze Art zu venken von Anfang nur mythisch gewesen sey, das Alterthum seine Iveen nur symbolisch und mythisch habe ausdrücken können. So alt als irgend etwas sind für uns auch Namen und Beinamen, welche Wessen und Eigenschaften bildlich und unbildlich ausdrücken. Sie sind Erkenntnisse noch vor den Zeiten die statt der Sätze, Definitionen und Abhandlungen nur Sprichwörter kennen, oft eine Duint= effenz von Vorstellungen oder Eindrücken, Keime die eine Fülle von Entwicklungen in sich schließen oder ganze Ideenreihen zusammenfassen.

Bottforschung ist daher ein unentbehrliches Hülfsmittel der Mythologie, indem zu der Erklärung der ältesten und hauptnamen gewöhnliche Sprachkenntniß nicht hinreicht. Die Erklärung der Namen ist gefährlich, wie Cicero sagt: aber durch Vorsicht und Beschränkung ist dieser Gefahr zu entgehn. Freilich wer die der Griechischen Namen aus den Sprachen der Ebräer, Phönizier, Indier, Aegypter, weil er von ihnen die Götter felbst überliefert glaubt, oder auch bloß nach der allgemeinsten Sprachvergleichung herleiten zu müssen glaubt, wird, wenn er ehrlich seyn will, gestehen müssen, wie Zoega, der so viele Götternamen aus dem Koptischen erklärte, daß die Etymologie nur ein schwacher Schimmer sey, dem man nur ungern fic überlaffe wo Geschichte und Tradition fehlen '): fo unbefriedigend ift diese gezwungene, überfünstliche, Alles aus= einanderreiffende Art ber Herleitung. Es ift eine bedenkliche Boraussezung bag bie einfachsten Idcen, in Bild und Person überall gefaßt als bieselben ober nahverwandt, barum auch mit denselben gleichlautenden Worten bezeichnet feyn müßten. Die Bötter treffen ursprünglich mit Naturanschauungen zusammen, und für diese vor Allem findet sehr häufig jedes Bolt seine eignen Ausbrücke. Die Grundvorstellungen können baber unter mehreren Bölkern biefelben und bennoch in ben felbständig ent= widelten Sprachen die Götter verschieden benannt seyn. haben boch verschiedene Bölker in dem Wort Gott verschiedene Ge= banten ausgeprägt. Der schöpferische Geift eines Volksstamms jeigt fich in einer früheren Periode gerade in der Bildung der Namen aus eignem Gebankenstoff und nach eigner Phantasie. Daß die Griechen in der selbständigen Erfindung berfelben bis ju ben Göttern hinaufgestiegen find, läßt fich ichon aus ben vielen bedeutsamen Beinamen vermuthen die fich den eigent= lichen Götternamen auf die eine oder die andre Art eng an= schließen und beren rein Griechischer Ursprung offenbar ift, wie Tritogeneia, Glaukopis, Argeiphontes, von eben fo bestimmtem Sinn als bie einfacheren Ennosigaos, Gaeochos. Dann beachte man die zahlreichen leichtverständlich Griechischen Namen aller Dämonen oder Untergötter, die in der Griechischen Mythologie lo bedeutend und mit den oberen in folcher Weise geeinigt find daß man aus ihrer Benamsung auch auf die der oberen in ihrer nationalen Allgemeinheit schließen barf. In so vielen Namen klingt uns das hellenische entgegen daß schon dem

1) Bassir. tav. 63 not. 109. Abhbl. S. 257. 282. Wyttenbach ad Plut. Vol. 1. p. 24. 237 nannte es thöricht und leer Götternamen und andre älteste bestimmt deuten zu wollen: sonst eine weit verbreitete Ansicht. Rach Bobeck mögen, was Sokrates nicht vermochte, auch heute nur die wenigen μεμυημένοι — nugatores symbolici — die Götterna= men ertlären, 'Pηματικόν p. 325. 317.

Namen nach ein Fremdling sich leicht verräth. Benn man bie Sache in diesem Zusammenhang betrachtet, so kann man nicht umbin sich zu verwundern über den hang, die immer neu er= wachende Sucht in irgend einer neu beliebten Richtung ber Burgel und Bedeutung Griechischer Götter= und selbst Damo= nennamen in weitesten Fernen nachzuspüren 2), anstatt barauf ju achten wie finnig und treffend bas Griechische Bolt bie oberften Begriffe oder haupteigenschaften feiner Götter aus fich felbst heraus in Namen ausgedrückt habe, gleichwie auch die andern Bölfer ben Gedanken jedes Gottes, bie Erscheinungen und innern Erfahrungen worauf ihre Religion fich gründet, in ihrer eigenen Mundart aussprachen. Nur weil man sich des Sinnes ber Namen bewußt war, gieng man bäufig bazu über, um ben Inhalt eines einzelnen barzulegen, bas Befen ber Person anschaulicher zu machen, Eigenschaften auszudrücken, wieber Namen zu gebrauchen, theils indem man den einen Gott in zwei, brei, fünf ober mehr geschwisterliche Personen spaltete, theils indem man ihm Eltern, Söhne oder Töchter, Gattinnen beilegte, dieß in so herrschender Beise, daß an die Genealogie alle mythologische Erklärung gebunden ift. Die Sprachen lasfen viele Börter fallen, wie die Bäume die Blätter: aber in Namen, besonders göttlichen und mythischen, ift größere Dauer, wiewohl auch in menschlichen 3): manche von biesen reichen aus einer unbekannten Vorzeit trümmerhaft herüber und ent= ziehen sich baber ber Erklärung aus bem Griechischen, wie Titan, Okeanos, Ogyges, Pelasgos, Olympos, Rhadamanthys,

3) 3. B. Schubart, während die Bortbedeutung Schuwart, die noch bei Flemming vortommt, fich verloren hat.

<sup>2)</sup> Die neueren Erklärungen aus dem Indischen, nicht bloß die von Equeias, Iloseedäw, "Hyaeoros, Aeórvoss, Exary, sondern auch an= bre mit großer sprachlicher und mythologischer Gelehrsamkeit ausgeführte, wie die der 'Equervies, Tedzüres, haben mich nicht mehr überzeugt und machen zum Theil teinen besseren Eindruck als die Boegaschen aus dem Roptischen, die Schellingschen aus dem Ebräischen u. f. w.

ohne auf andre Sprachen mit binlänglicher Bestümmtheit binauweisen. So soll die jettige Slawische Sprache in ihren verschiedenen Mundarten für manche Slawische Götternamen eben fo wenig als die Römische zu Ciceros Zeit für manche Römi= iche Götter die Erflärung hergeben. 3m Griechischen bleiben auch einige Götternamen dunkel oder zweifelhaft, wie Aphrodite, Poseidon, ober gehören andern Bolfestammen an, wie Ares, Rhea, Japetos : aber die in welchen bas Befentlichste ber Bel= lenischen Mythologie ruht, sind klar und deutlich Griechisch, Beus, Kronos, Athene, Apollon, Artemis, hermes, Here, Dione, Demeter, Ardes, Pluton, Rereus, Amphitrite, Dioshum, Dionysos, Leto, Mäa, Semele u. a. herodot felbst lit here, heftia, Themis, Chariten, Nerenden, Diosfuren als hellenisch gelten und Dionysos nicht mit den andern Götter= namen aus Aegypten gekommen feyn. Die Griechen bichteten fremden Ländern, Flüssen, Bergen Namen aus ihrer Sprache, wie Aethiopien, Nil, und fassen die fremden Götter nach den Achnlichkeiten mit Namen der ihrigen auf, wie Herobot die Aegyptischen: fremde Namen nehmen sie in späteren Beiten auf mit wirklich fremden Göttern, wie Sabazios, Benbis, Rotytto, Jsis, Dsiris u. a. Einer ber ersten Gelehrten unserer Zeit hat eingewandt daß, wenngleich die Wörter ur= sprünglich bie Ansicht ausdrücken aus welcher die durch sie be= kichneten Sachen betrachtet wurden, boch in Eigennamen ober biefen nabe ftebenden Benennungen fo fehr ber Bufall walte daß sie als willfürlich erscheinen könnten. Die Bedeutung von Naturerscheinungen und natürlichen Kräften bleibt sich gleich, wie sehr auch die Namen der von menschlicher Erfindung und Emrichtung abhängigen Dinge, wie z. B. Tragödie, Liturgie, Afademie, fich von ihrem Urfprung entfernen mögen. Aud Eigenschaftsworte, beren Beziehung an sich zweifelhaft feyn tonnte, erhalten durch die sonsther befannten Merkmale der Person wozu sie gehören, ein Name burch einen andern, alle durcheinander in den Syftemen welche sich bilden, ihre Bestä-I.

tigung, indem die durch sie bezeichneten Götter einzeln und alle unter einander als sprechend Hellenische und eigenthümliche Gebilde sich darstellen. Die allgemeine Vergleichung aber der Burzeln und Wörter, so wie die von Personen und Bildern geht leicht in die Irre wenn ihr nicht die selbständige und in sich abgeschlossen Mythologie der besondern Völker zur Seite geht. Wohin diese Einseitigkeit der mythologischen Etymologie führe, zeigen in noch weit auffallenderer Weise G. Hermanns Versuche, der sich auf das Griechische beschränkt, als die mancher neueren Sprachvergleicher die mehrere Sprachen umfassen.

In nichts Anderm ift fo viel von ben bald theologisch ernften, bald poetisch fpielenden Gedanken ber Griechen ausgebrückt ober angedeutet als in ben namen und namengleichen Beinamen, in denen die Sprache eine eigenthümliche Ausbilbung gewonnen und eine große Probe beffen was fie vermag, Der hang bie Ideen in der Form ber nas abgelegt hat. mengebung zu entfalten hat bas Reich ber Dämonen burch eine Fülle mit bem Schein ber Perfönlichkeit täuschender Befen und Genealogieen erweitert, woran sich in fortgesetter Ausübung und Nachahmung bis in die spätesten Zeiten auch eine Menge von leeren Spielereien anschließen. Dhne diefe Namen immer nach ihrem Sinn zu lesen geht uns ein großer Theil ber Schöns heit Griechischer Mythologie und der von ihr durchdrungenen Poesie verloren; beibe haben seitdem sich die Aufmertfamteit mehr auf die Namen gerichtet hat, an Durchsichtigkeit und bem Reiz eines vielfach über ben Berfen fchwebenden Farbenspiels febr gewonnen 4).

<sup>4)</sup> Die Namen zum Auffchluß von Mythen zu gebrauchen ift ein Mn= fang gemacht in der Beitschrift für alte Kunst 1817. 18, nachdem I. N. Kanne von diefem Schlüssel bescheidnen Gebrauch gemacht hatte in feiner Mythologie der Gr. 1805, ehe fein Verstand in dem Meer von Wörtern aller Sprachen von feiner Naturphilosophie und feinem dämonischen Wit umhergetrieben, untergegangen war. G. hermann ist in feinen Versuchen die Mythen etymologisch zu erklären (1817) von dem nicht ungewöhnlichen

# 10. Zahlen.

Wo die Religion sich auf die Natur bezieht, deren Dronungen sich zum Theil in Zahlverhältnissen offenbaren, ba muffen auch biese Bahlen, ber Tatt in welchem sie sich bewegt und die alles Leben bedingenden Beränderungen schafft, natür= lich nicht minder als die Weltkörper und die Elemente felbst göttliches Unfehn erhalten. Allen Bölfern ber alten Belt find daher bedeutsame, symbolisch oder mystisch gewordene heilige Bahlen eigen, die ein wichtiges Rapitel in ihrer Theologie ab= geben. Wie die in der Natur lebenden oder aus ihr hervor= gehenden Götter verschieden waren, fo auch diefe Bablen: boch begegnen sich in den meisten viele Bölfer und alle einfachen Bahlen find irgendwo als die bedeutendsten ausgezeichnet wor= den. Nach ihnen wurden die Mehrheiten eines und desselben göttlichen Besens als Geschwister bestimmt, Vereine ber verschiednen Götter einer Landschaft oder mehrerer verbündeter Stämme geschlossen, häufig auch bas Ländereiwesen und ber Bliederbau ber Gesellschaft in ihren Stämmen, Geschlechtern und ihren Unterabtheilungen, Bieles in priesterlichen und poli= tischen Einrichtungen geordnet. Rein Wunder daher daß sie auch in Gebräuchen und Gebilden des Cultus eifrig berud-

Srrthum ausgegangen, daß was auch ohne auf die Personen und ihre Berhältniffe im Zusammenhang Rückschicht zu nehmen, bei ihren Namen (prachlich zu denken möglich, auch von Ansang an bei ihnen wirklich ge= dacht worden sey. Was bei dem Wiederabdruck Opusc. 2, 167 in den wei ersten Zeilen der Note bemerkt wird, trifft gerade mich. Uber eben darum nicht das was die beiden folgenden enthalten. Bessen und Ut= mann im Eingang zu der Ubhandlung über Ianus (1816) geschehn, konnte über den Segenstand nicht gesprochen werden, den auch Ed. Serhard in ähnlichem Sinne bespricht Hyperb. Römische Studien 1, 78 ff. Bon ein= dringlicher Berückschigung der Namensbedeutungen konnte die alte Litteratur lange Zeit zurüchalten, weil der gegründeten Ertlärungen die sie barbietet, so wenige sind im Verhältnich zu den unübersehlich vielen die unt wiejs und spielend, oder unglaublich willtürlich und ungeschickt find.

fichtigt und angewandt wurden, gleichsam zu Ehren ber inneren an fie gefnupften Berhältniffe und um fie in fteter Erinnerung gegenwärtig zu erhalten. Dag Theben fieben Thore hatte, war so wenig zufällig als daß den Etruskischen Städten und dem alten Rom drei Thore gegeben waren. Ein Bieberschein dieser herrlichkeit gemiffer Bahlen fällt auch auf bie poetische Sage, die sich der herkömmlichen Bablformeln nach ber Wahrscheinlichkeit runder Babl in den gegebenen Fällen frei bedient, als eines Schmuckes, so im A. T. wie in Stanbinavien, im Mittelalter und bei Ferdusi wie bei homer. Der bichterische Gebrauch welchen homer von folchen Bablen fo vielfach macht, läßt uns schließen wie tief begründet vor feinen Beiten ber theologische gewesen feyn muffe, ben wir auch nach ihm fortbauern sehen. Auch in ben ältesten ethnologis schen und geographischen Annahmen vieler alten Bölfer ift ber Einfluß ber bevorzugten Zahlen häufig erfennbar.

Der Grund der heiligkeit einzelner Zahlen ist meistentheils in den verschiednen Zeitkreisen zu sinden: denn die Götter sind, wie herodot bei den Negyptern anmerkt, die Vorsteher und Regenten der Zeit. Eine innere Nothwendigkeit oder Ursache ist im Allgemeinen unverkennbar, wenn auch bei der fortgesetzen Anwendung Manches als zufällig und Abweichung von dem allgemeinen Gesetz erscheinen mag. Die in der organischen Lebensentwicklung, so wie im Geistigen später erkeit, wonach in Zahlen die Geheimnisse der Natur vergraben sind und Epicharmos sagte daß wir in Zahl und Vernunst leben, haben auf die ältere Welt keinen Einsluß geübt.

Die Zahl drei ist die erste vollständige (relesos Poll. 6, 2), die auch allen Germanen vorzüglich heilig war. Nach Platon war die alte (Orphische) Rede, daß die Gottheit in sich habend Ansang und Ende und Mitte aller Dinge, ihren geraben Weg wandle (Leg. 4 p. 715 e); und die Pythagoreer nannten daher die Orei die vollkommenste Zahl, die aus der Natur ber Dinge auf bie Carimonien bes Gottesbienfts übertragen worden fey (Aristot. de caelo 1, 1.) Immer zuerft und zu= lest und in der Mitte, fagt Theognis. Mit diefer Anschau= ung aller Dinge unter ber Form bes Auffteigens und Binabfinkens vom Gipfel an ist verwandt die Theilung der Zeit in Gegenwart, Butunft, Bergangenheit, wie bie Musen sie ver= fünden in ber Theogonie (32. 38.), so wie man auch brei Elemente feste, brei Belttheile annahm (Pind. P. 9, 8. Herod. 4, 42.), den Tag in drei Abschnitte theilte, nach der Ilias (21, 111) und die Nacht (10, 251. H. in Merc. 97. Mosch. 2, 1), danach auch bas Jahr, theoretisch oder mythisch wie mehrere andre Bölfer, obgleich bie natürlichen vier Jahreszeiten im gemeinen Sprachgebrauch vorherrschten. So führt bie Theogonie nur drei Binde, Notos, Zephyros, Boreas auf (378. 870), obwohl Homer auch den Euros nennt und in der Doys= fet wölf Kinder des Acolos, wie die vier Augen des Argos bei hesiob, auf bie vier Beltgegenden gebn. Gervon ift breis leibig, Kerberos dreiköpfig, Chimara aus drei Thieren zusammengesetst. Besonders aber lieben die Griechen die Drei zum Ausdruck ber Bielheit (wie benn auch in Zusammensezung ro. virgrößert, verstärtt, was bann burch roez 3a is zad isroaz 3a überboten wird), zum Theil einer unbestimmten Bielheit in ber Einheit, wie brei Horen, und so viele andre weibliche und männ= liche Dämonen. Auch aus einzelnen Göttern werden bier ober bort drei gemacht, wie here bie Jungfrau, Ehefrau, Witwe ift, Artemis Triflaria "Av.9eia, Messaas, 'Agely, Dionyfos 'Av-Sevs, Meosadeús, Apeús, Aphrodite Urania, Pandemos, Apostrophia. Bei homer wird Bater Zeus mit Athene und Apollon angerufen. Tiefer greift die Trias ein von Gott, Mut= ter und Kind und bie von Zeus und feinen zwei Brüdern. Bei brei Göttern zu schwören war Solonisches Gesetz. Daber benn auch brei Festtage, 3. B. in Athen der Thesmophorien, Unthesterien, Sfirophorien, Diipolien, ferner eine zorzuds von Opferthieren, die Dreispende von Wein, Milch und Honig,

brei Libationen bei ber Mablzeit 1), wie bei ben Festmahlen, aus brei Rratern ), brei Theile ber Mahlzeit 5). Drei helme ober Panzer von ber Beute, brei Disten murben geweiht \*), breiedt war die Ryrbis ber heiligen und bürgerlichen Sagun-Besonders bei den Zaubercarimonien muß bie Drei aen 5). viel ausrichten : "es erfreut Ungrades die Gottheit." Drei wa= ren Gebote bes Triptolemos, Gesetze ber Ryprischen Demonaffa, ber Dorer, die als wurdines in allen wichtigen Dingen bie Dreitheilung gebrauchten : breitägig war auch ihre Rönigs-Drei Büßer hat im Ardes Homer, brei Schritte trauer 6). thun die Götter. In drei Theile war das Stadium getheilt burch Stelen 7) und bas Ringen hatte brei Gange (reicoceiv.) Bedeutender ift die herrschaft ber Drei in der Runft und in ber Biffenschaft.

Die Ehre ber Fünf ift nicht von ben fünf Planeten berzuleiten, noch von ben fünf Aegyptischen Epakten, fondern von ben Fingern, bie allem Zählen und Rechnen bienten. Daher fünfeln (πεμπάζειν), Fünfast (πέντοζος) die Band bei Besiobus, wie bas quinäre und vicesimale Zahlensyftem in allen Sprachen nachgewiesen wird 8). Außer ben fünf Daktylen finben wir fünf Nymphen des Gebirgs bei hessiodus, fünf hpaben, hesperiden, Perphoren, hier und ba fünf Archageten, wie bie Drachensöhne und auf bas fünfte Geschlecht führt homer bie Abstammungen zurud. Poetisch find fünf Beltalter, in ber Ilias ein fünfjähriger Stier geopfert dem Zeus. In fünf Jahren will die Göttin zu Anchises zurückfehren im Hymnus auf Aphrodite, fünf Tage wird ber ausgesette Paris von ber Bärin genährt, Pleione bei Pindar von Orion verfolgt.

 <sup>1)</sup> Aesch. Choeph. 575. 1064. Pind. I. 5, 2.
 2) Plut.

 Symp. 5, 5, 2.
 3) Panyas. Aesch. Palam. Poll. 6, 83 τράπεζαι πρῶται, δεύτεραι, τρίται.
 4) C. I. Gr. n. 16.

 5) Schol. Apollon. 4, 280, richtiger als bei Harporr. v. άξονες.
 6) Heraclid. Polit. 2.
 7) Schol. Jen. ad Soph. El. 710.

<sup>8)</sup> In einer Abhandlung von Pott 1847.

Obenan ist die Sieben des Apollon zu stellen, die mit Bier verbunden wird.

In neun entfaltet sich bie Drei in den Musen, den drei tanzenden Drillingen von Göttinnen im Hymnus auf Apollon und in denen am Fuß des alten Borghesischen Candelabers. Neun Ellen breit und neun Klaster lang sind die neunjährigen Otos und Ephialtes in der Odysse.

Die Behn hat ihre Geltung bei ben Griechen nicht, wie etwa in Italien, von zehn Monaten, sondern wohl nur burch bie mit ihr multiplicirten brei und fünf, nicht siebenzig noch neunzig bei ben Griechen. Der ältere, hefiobische Monat von brifig Tagen ober brei Detaben wird burch zehn horen, ín Aben burch eine Dreiheit ber Mondgöttin gefeiert. Dreißig Steine waren im hain bes hermes zu Phara aufgestellt 9). Driftig Freier ber Helena gablt Defiodus. Bei größerer Biels beit wird hundert festgestellt, wie 3. B. hundert eble Geschlech= ter ber Lokrer 10), breihundert, wie bie 3ahl ber Nymphen und ber flüsse in ber Theogonie ift, brei tausend, wie bie ber Dieaninen und ber Flüsse in derselben (364. 367), der wachhal= tenden Dämonen in ben Werken und Tagen (250.) Abnlich tifft bie mythische Bahl fünfzig, 3. B. ber weiblichen Danais ben, ber Söhne bes Danaos, bes Lykaon jufammen mit ben siebenmal fünfzig Tagen. Der Zahl zehn wird ein eigenthum= licher Nachdruck gegeben in ber Formel neun Tage flogen bie Pfeile Apollons und am zehnten beruft Achilleus und ähnlich oft bei homer und hesiodus. Behn Jahre dauert der Troische und ber Titanenfrieg, irrt Obyffeus umher, liegen zwischen bem ersten und zweiten Thebischen Krieg, bem ersten und zweiten Troischen Feldzug.

Der Zwölfzahl giebt das 360tägige Jahr nach Monaten von breißig Tagen <sup>11</sup>) ihren Vorzug, von welcher Barro

<sup>9)</sup> Paus. 7, 22, 2. 10) Polyb. 17, 5. 11) Hesiod. Ley. 766. Ideler Aftron. Beobacht. der Alten S. 190,

sagt: multa antiqui duodenario numero faciebant. 3wölf Titanen wurden in der Theogonie bestimmt nach zwölf Göttern und mit diesen und mit den zwölf Monaten stimmen die altattischen, die Jonischen, die Aeolischen, die Achäischen 3wölfstädte, die zwölf Stämme der Eleer, gleich den Tyrrhenischen und Campanischen, überein. Bei homer sticht unter den poetischen Jahlen die Zwölf schr hervor, deren auch die Späteren stich häusig bedienen, so wie die Isländischen Sagen.

Im Vergleich mit ben ungeraden Zahlen stehn vier, sechs, acht, vierzig, sechzig, achtzig gänzlich zurück. Die Vier bes hermes, die acht Thebischen Götter bei Aeschylus erscheinen als Ausnahmen. Indem die zweis viers und achtjährige Periode Trieteris, Pentaeteris und Enneateris genannt wurden, geschah es daß Anspielungen z. B. auf die Trieteris durch drei ges macht wurden <sup>12</sup>).

# 11. Bild, Symbol und Mythus.

Der erwachte Geist strebt die Dinge, die auf ihn eindringen, mehr als äußerlich, in ihrer Wesenheit und innerlichen Einheit zu fassen. Biele Vorstellungen gehn ihm, wie die Sprache zeigt, nur bildlich auf, da im Worte die Vorstellung erst gebildet oder wirklich wird. Nur äußerlich gefaßt, giebt ein Gegenstand ein leeres, todtes Bild, wie ein Kreis für die Sonne; durch Erfahrung und Beobachtung der Wirfungen wird das Eigenthümlichste und Bedeutendste gefühlt und durch Vergleichung mit einem näher liegenden, schon bekannten Gegenstand wird im Bilde versucht auch dem inneren Wesen vie genscheinlichsteit zu geben. Ein gefundnes Bild für eine Ausrung der Naturkräfte war in jenen Zeiten, deren Psychologie, insbesondre auch in ihren nationalen Verschiedenheiten zu wenig

<sup>12)</sup> Drei 3aden auf dem Ropf des schwärmenden Sathr Zoega Bassir. tav. 82. Gail Culte de Bacchus p. 344.

erforscht und in größerem Zusammenhang zu ergründen nicht leicht ift D, bie im Geift aufteimende 3dee felbft, eine lebendige, augenblidliche Offenbarung, eine Inspiration des von der Phantaffe erleuchteten Verstandes, welche auf bas nachmals Begriffne bindentet, es im voraus zur Abnung und Anschauung bringt, un= gefähr was in andern Zeiten die eigentliche Erfindung des Dichters, in andern bas willenschaftliche Avercu eines Revyler oder Newton. Eben so faglich als treffend theilt ein so ergriffenes Bild sich nit, beherrscht alle bezüglichen Anschauungen und erlangt, bald als analog, bald als identisch genommen, Dauerhaftigkeit und bullaung. Dber wenn bas Bild nicht ben allerersten, so gab st zuerft einen volleren und ganzen Aufschluß über ein Berhält= tif ber anzubetenden Natur, fo biente es zur Bestätigung, zum fmlichen prägnanten Ausbruck, zum Pfande der Wahrheit und Der Beweis liegt bann in bem wunderbaren Bu= Sewifibeit. sammentreffen der Naturerscheinung mit dem Bild und wirkt ähnlich auf den Sinn des Volks wie das Zusammenfallen ei= nes gleichlautenden Worts mit einem bedeutenden Gegenstand.

Die Bilder sind genommen entweder aus der Thierwelt und Gliedern auch des menschlichen Leibes oder aus dem menschlichen Leben. Wir nennen die einen Symbole, die andern Nythen und verstehen darunter in einem engeren, weder von den Alten gebrauchten, noch auch jest eingeführten Sinn aus= schließend diejenigen symbolischen Figuren und mythischen Erzählungen vermittelst deren gewisse Vorstellungen oder Wahrheiten einem Zeitalter, das allein auf diese Art sie zu fassen und kar geworden sind. Symbol und Mythus sind uns, indem wir Ursymbole und Urmythen von dem Symbolischen und My= thischen im weiteren Sinn unterscheiden möchten, gewisse For= men innerer Wahrnehmung, genialer Erkenntniß, Mittel und

<sup>1)</sup> Man follte in der Pfpchologie Weltalter unterscheiden, wie auch in der Grammatik.

Berkzeuge zum sinnlich = geiftigen Berftandnig religiofer Dinge. Sie sind mehr gefunden als erfunden und immer einfach und burchaus treffend, haben ben Schein innerer Nothwendigkeit, woraus die Neigung sie zu heiligen entspringt. Reine auch ber neueren Sprachen bietet für bie folcher Art beschränkten Begriffe Symbol und Mythus einen Ausbrud bar: bie beiden Börter aber haben eine gemiffe Berechtigung burch ihren verbreiteten, vieldeutigen Gebrauch, ber was bas erste betrifft burch bie Rirche, was bas andre burch bie Bibelerklärung seit dem vorigen Jahrhundert so sehr gesteigert worden ift. Die der Sprachgebrauch manchen Börtern, J. B. religio, einen höheren Bezug, eine weitere Bedeutung gegeben bat, fo muß es im Fortschritt wiffenschaftlicher Unterscheidung erlaubt feyn, alts bergebrachte, ichmer zu ersegende Ausbrude in einem bestimm= ten engeren und tieferen Sinn zu gebrauchen. Da die Griechen felbst Untersuchungen folcher Urt noch nicht anstellten, fo haben sie auch für die ursprüngliche Natur des Thiersymbols und bes Göttermythus, die wir nach der Sprache felbft als bie zweite große in die Urzeiten zurückgehende Urfunde ber Gei= stesentwicklung, ber harmonie und Zusammengehörigkeit ber Natur und des Geistes, Dieses größten Geheimnisses wie es auch im Menschen sich fortsetzt und in ber Sprache beurfundet, ansehen, eine Bezeichnung nicht gehabt wie wir sie zu wiffenschaftlichem Gebrauch feststellen. Nichts giebt von der unter= ften Geistesstufe und dem großen Unterschiede der Fassungstraft und Auffassungsart, den Bedürfnissen und innern Thätigkeiten ber unbefannten Vorzeiten von ben Fähigkeiten und Begriffen ber geschichtlichen Zeiten ein auffallenderes Mertmal ab als ber Trieb burch Symbolif Verständniß ber höchsten Dinge ju erringen und bie Gegenstände ber Verehrung festzustellen und als Die Elemente des Mythus. In Symbolen und Mythen biefer Art spricht ber Sinn burch ben äufferen Gegenstand ober bie Geschichte unmittelbar ju bem Schauenden ober börenden, wie er in ihnen unmittelbar zuerft ergriffen wurde, während Sinnbilder und Mythen einer nachfolgenden Ordnung sich, wie alle Allegorie, an das Nachdenken wendet und den Verstand anregt eine bereits als Gedanke für sich bestehende Bedeutung und Beziehung schön bekräftigt und wie neu belebt in sich aufzunehmen.

## 12. Thiersymbolik.

Bum Symbol für bie noch in Einfalt, besonders bie nur von ihren heerden lebenden Bölker eignen fich die Thiere, als bie nächften Gegenstände ihres Bertebrs und ihrer Beobachtung. Manche Thiere sind an Körperkraft und in der Schärfe der Sinne bem Menschen weit überlegen. Sie erscheinen aber über= haupt diesem so vielfach verwandt und wieder so fremd und maleich, so sicher in Allem was sie thun, überlegt und folge= recht zu thun und zu erfinden scheinen, sich selbst genug und unwandelbar und stetig, jedes nach feiner Gattung, als ob sie von einer reineren oder volleren göttlichen Kraft erfüllt wären als der hülfsbedürftige und oft rathloje Mensch. Daber glaubt biefer nach vielen Fabeln bei vielen Bölkern ihm feine ver= schiednen Geschicklichkeiten abgelernt zu haben. So arofi ift da= bei ihre Nütlichkeit und Unentbehrlichkeit für ihn daß sie auch barum ihm auf diefer Stufe bämonisch burch ihre Natur, so wie späterbin bie Menschennatur burch ben Beift erscheinen. Im ersten Buch Mosis beginnt die Belehrung des Menschen damit daß den Thieren Namen beigelegt werden, und am Sim= mel erblicken die Bölker, sobald sie einzelne Sterne und Grup= pen zu beobachten und zu verehren beginnen, vornehmlich ihre Thiere wieder, den Stier sammt dem Bootes, den Widder, den Bär, den hund des Orion Sirius. Richtet sich die Aufmertsamkeit auf bas Treiben ber Menschen, so giebt wiederum bie Thierwelt die Charaktermasten her, an welchen der Mensch Ei= genschaften kennen gelernt hat ebe noch er sie aus seinem eige= nen vielbestimmbaren und widerspruchsvollen Befen ausscheiden und bestimmt unterscheiden lernte; in Thiere wird so die Men= schenwelt verlegt, wie früher die Naturgottheit.

Digitized by Google

Thiere als Symbole von Naturgöttern, sey es in Abbilbern ober im Namen, ber Verehrung ausgestellt, mußten natürlich auch selbst Seiligkeit erhalten und fo konnte die dumpfe Vorstellung einer Einheit von Bild und Bedeutung ben Glauben leicht erweden bag jenem Gottbeit einwohne, etwa wie bem burch Drohen, Ermuntern, Weinen, Lachen Leben äußernden oder dem wunderthätigen Schnipbild. Das Symbol, welches bas Befen ber Sache concentrirt, evident, lebendig vor Augen stellt und je weniger es zusammengesett ift, um fo mehr ben Sinn mit einer einzigen, aber überschwenglichen Bebeutung trifft, und indem es vor Augen oder vor der Einbildungstraft ftebt, bie Vorftellung mächtiger beherrscht als Wort und Namen, bie in bas Gebächtniß weniger tief eindringen, erhielt Theil an ber Göttlichkeit deffen was es bedeutete. Der myftische Charakter bes Symbols, wonach die Vorstellung des Wesens unabtrennbar an ber lebendigen es ausbrückenden Gestalt hängt, ift nicht ursprünglich, sondern entwidelt fich aus bem ursprünglichen mit ber Beit; feine Seiligkeit mehrt fich burch bie Übereinftimmung Aller, in aller Beitfolge fich nach ihm binzuwenden, es zu verehren, bis unvermerkt und unvermeidlich bas Bild und was es in fich begreift in einander verwachsen, ber Schein ber 3ben= tität zur Täuschung und bas Symbol vergöttert wird. Die Illusion, die in gebildeten Zeiten ben Glauben an dichterische Personen wirft, schafft in benen ber rohesten und fühnsten Eins bildungsfraft den an die Einkehr und die Manifestation der großen Mächte der Natur und bes Jahres in Thiersymbolen. Dazu treibt andererseits bas Bedurfniß bes Menschen sich feis nem Gott anzunähern, ein sichtbares Zeichen zu haben von welchem unsichtbare Wirfungen ausgehn. Leicht ift zu benten baß zu allen Zeiten bas Symbol nicht allgemein von Allen in bemfelben, sondern von den Einen in feinem ersten und eigent lichen, von den Andern im mystischen aufgefaßt worden fep, ähnlich wie im chriftlichen Zeitalter ber Streit ift, ob im Sacrament objective und mystische ober sinnbildliche Bedeutung

liege. Es ift frommer Glaube gewesen bag bas Kreuzeszeichen, ftatt bloß Gedanken zu weden, felbft eine göttliche Rraft in sich schließe, 3. B. auf ber Stirn eines gegenwärtigen Chriften bewirke daß dem Arusper die Eingeweide des Opferthiers versagen 1). Indra wird im Rigveda gewaltiger Stier genannt und häufig als Stier angerufen: aber er heißt auch ein Hort, fürmend wie ber Stier (im Sampeda) und faßt die Welt in sich wie die Strahlen eines Kreises. Nicht alle Frommen auch bes roheften Griechischen hirtenstamms haben im Stier ben Bott felbft anzubeten, nicht alle Gläubigen der blühenden Städte ihn im Gottesbild (Edos) gegenwärtig geglaubt. Wenn von bu Thieren bas älteste Culturvolt in feinen religiosen Borftellungen und Bräuchen den unfinnigsten Mißbrauch gemacht hat, fo ist die Frage ob die Erklärung diefer widerwärtigen Erscheinung eher zu suchen sey in der Ausartungsfähigkeit der Menschen und der Religionen an sich, oder in einer bierarchi= ichen Politik, beren Systeme mehr als einmal, wie wir 3. B. auch in Indien sehn, die Bölker nach und nach dem naturwibrigsten Zwang und Wahn zu unterwerfen vermocht haben. Der Ausgangspunkt muß wohl auch bort im Symbolischen gelegen haben, wie viel andre Ursachen auch mitgewirkt haben mögen, herab bis zu der niedrigsten in dem Umstande daß ber Sohn der Büfte das Thier selbst verehrt wovon er seine Leb= sucht hat.

## 13. Symbolische Thiere ber Griechen.

Der Kreis der Thiersymbole ist verschieden nach der Natur der Länder und dem Entwicklungsgange der Völker. In Alegypten gehören zu den allgemein verehrten Thieren, außer dem Stier und der Ruh, der Hund, die Rape, der Ibis, der Falke, die Schlange und der Käfer, das höchste Symbol. Die große

<sup>1)</sup> Lactant. de vera sap. et rel. 4, 27.

Verbreitung und Übereinstimmung vieler Thiersymbole unter einander bei vielen Bölfern berfelben Urabstammung muß ju ben andern Gegenständen ber Bergleichung, besonders ber Spra= chen hinzugezogen werden. Es ift daher zu wünschen daß die aller Indoeuropäischen Nationen forgfältiger untersucht und ver= glichen würden, mit Berücksichtigung ber Länderunterschiede, ber Lebensweisen und ber Zustände und mit genauer Unterscheidung ber Art wie die Thiere in der Mythologie vorkommen ober des Berhältniffes ihrer Geltung und ihres Gebrauchs, in engerem und weiterem symbolischen oder in mythisch phantastischem Sinn. Bei den Slawen, bemerkt Schwend, haben die symbolischen Thiere bieselbe Bedeutung wie bei andern Bölfern 1). Maø bie Griechischen betrifft, fo ift zu unterscheiden zwischen bem was auch ohne fehr alte Zeugniffe aus ben Spuren örtlicher, ihrer Natur nach uralter Culte und einem inneren Busammen= hang fragmentarischer, aber so besonders charakteristischer No= tizen als Eigenthum altgriechenländischer Stämme zu ertennen, und dem was aus Semitischem ober andern Culten und Fabeln eingebrungen ift. Es wird fich zeigen bag beffen was Arischen Ursprungs zu seyn scheint, nicht viel und daß die eigentliche Thiersymbolit fehr früh vor bem Geiste ber hellenischen Reli= gion zurückgewichen ift und nur in einzelnen Gegenden als Beimischung zu ihren Göttern fich im Gebachmiß bunkel und un= bestimmt behauptet hat, unberührt von ber nationalen Cultur Denn daß gewiffen Göttern das Thiersym= und Mythologie. bol erft in späteren Beiten, unter welchen Einflüffen immerhin, angeheftet worden fen, ftatt aus dem Uralterthum berzurühren, wird sich nicht behaupten laffen. Noch mehr als in Griechen= land ift unter ben Stämmen ber Lateinischen Sprache diefe Symbolik entweder frühzeitig erloschen oder unausgebildet ge= blieben, wo taum ber Bolf, ber Specht barauf hinweisen. Die wichtigsten Thiersymbole, Bod, Stier, Bolf, find im Birten=

<sup>1)</sup> Mythol. 7, 110.

leben entstanden; boch zeigen andre bag bas Berhältniß ber Menschen überhaupt in einfachsten Buständen ju ber Thierwelt ben Gebrauch diefer Symbolit mit fich brachte. Den Diensten bes Beus, ber Athene, ber Here, ber Demeter, bem Stande ber Aderbauer, fo wie benen ber Rrieger, ber Jäger, ber hand= werter find fie fremd. Im Allgemeinen ift anzunehmen bag wenig Andres ben burchgreifenden Unterschied ber Aegypter von jenen Bölkern und die Unverträglichkeit Aegyptischer Religion mit der jener ganzen großen Bölkerfamilie, ihre Grundverschie= benheit von ber Griechischen so auffällig macht als daß in je= ner entweder die Symbolik ober ein trauriger Fetischismus in en System bes scheuslichsten, burch mystisch bogmatische Befümmungen im Wefentlichen nicht zu verbeffernden Thierdien= ftes übergehn konnte. Bei ben Griechem finden wir taum ein bemerkenswerthes Beispiel daß ein Gott in vollständiger Thier= gestalt vorgestellt ober nach ihr genannt märe. Und wenn ber Theil, wie der Ropf oder die Protome der Bedeutung nach nicht von dem gangen Thier verschieden ift, fo gleicht boch die Ber= mischung ber Menschengestalt mit thierischen Theilen eber ben Beinamen Aúxeros, Kapveros, in welchen mehr eine Anspielung auf ein Symbol als eine mystische Auffassung deffelben fich zu verrathen scheint. Die neuerfundnen Ausdrücke Mondtub, Stier= zeus (ber Phönizische) vergröbern, anstatt zu erläutern. Die älteften Xoana enthalten teine Spur von Thiersymbolit; Ziegenober Widder- und Rubbörner find manchen andern Bildern eigen.

Folgende eigentliche Thiersymbole sind bekannt.

Geis= und Schaafbock, jener in Pan, der Widder in Apollon Karneios. Beiderlei µijlæ find in Griechenland meistentheils beisammen, und beide konnten daher auch bei dem= selben Gott, Apollon, Hermes, zusamentreffen. Der Widder geführt von Hermes ist anderer Art. Daß am Arkadischen Pan nachdem spät sein Cult sich aus seiner Verborgenheit hervor= gethan und auswärts verbreitet hatte, die Bocksnatur bis zu= letzt haften geblieben ist, hat er in einer niederen Schichte der Gesellschaft ernftlichen Aberglauben, in andern ber ironischen und fünstlerischen Laune zu banken gehabt.

Stier, nicht ber bem Joch unterworfne, ber Ackerstier, fondern ber welchen Sopholles des Berges unbezwungnen Stier nennt, das mächtigste Thier unter den nicht wilden, Fürst ber Heerde und Vorbild der Könige, wie ihn Dion schilbert (2, p. 92 s.), der zeugungskräftige: daher cravéqueos für jungfräulich und raveos von Aeschylus, so wie zarcos, für Zeugungsglied gesagt wurde. Darum ist auch der Phallos me gesähr gleichbedeutend mit dem Stier in örtlichem Cult des Dionysos, so fern dieser im Frühling die Natur neu belebt, mit dem Bock in dem des Pan und des Hermes. Die belebende Kraft macht außer der Sonne auch die Feuchtigkeit, den Acheloos, die Flüsse zum Stier<sup>2</sup>), der auf diese und ihre Jahrszeit auch im Dionysosdienst sich bezieht.

Die Ruhhörner der Jo erinnern an ein ehemaliges öriliches Symbol der Mondgöttin und nur durch Rünftlerlaune scheint spät in Athen dieser Jokuh die Arkadische Kallisto zur Seite gestellt worden zu seyn mit sinnbildlicher Anspielung auf das Bärenland.

Wolf, ber Verwüster ber heerbe, ber Feind barum des Stiers, als dessen Gegner er in einer bedeutenden Sage von Argos erscheint 5). Er trifft im Laut zusammen mit  $\lambda vixy$ , Dämmerung, was zufällig seyn kann, aber wenigstens in mehreren Sprachen hervortritt und wohl von der Farbe des Thiers herrührt <sup>4</sup>). Auch im Alterthum dachte man bei Apollon Lykios an  $\lambda evxos$ , oder spissindiger daran daß die Farbe des Wolfs zwischen dem Schwan und dem Raben des Apollon

<sup>2)</sup> Strab. 19 p. 458. Ael. V. H. 2, 33. Spanh. de usu et pr. num. 1, 394 s. 3) Alte Dentm. 3, 78. 4) Die Farbe ift zwischen grau, mit einem Anstrich von gelb ober grauröthlich, braun, schwarz. Im Alter wird der Wolf auch weißlich. Doch giebt es auch ganz schwarze und in den nördlichen Gegenden ganz weiße Wölfe.

liege 5), Andre an andre Eigenheiten des Wolfs, als Scharfsichtigkeit, da der Wolf auch bei dunkler Nacht sehe 9), oder daß er im andrechenden Morgenlicht auf den Raub ausgehe 7). Daß die Sonne im Süden alle Vegetation verzehrt, macht sie zum Feinde der im Grünen und Sastigen lebenden Natur, gleich wie die Wölfe die Weidethiere aufreiben, die man in Griechenland auch jest oft genug zersteischt auf den Wegen liegend begegnet. Bie der Hund die Hundstage, so bedeutet der Wolf die dem Beleben des Stiers oder Bocks entgegengeseste Kraft und Zeit des Jahres. Es ist also der Wolf wohl ein Symbol "eines dem Licht feindlichen Wesens, des Winters, der Stürme, der zussterniß". 3), aber indem der Lichtgott sich in Ares und Sas beziehts und Dionysos spaltet, hört er nicht auf auch Symbol des Lichts zu sern, der verzehrenden Sonne.

65

Die Schlange, bas vielbeutigste von allen Thieren, ift auch von ben Griechen nach und nach vielfältig verschieden angewandt worden, so daß ber Rirchenvater Juftin fagt: "bei je= dem ber bei euch gebräuchlichen Götter wird die Schlange als ein großes Symbolon und Mysterion angebracht" (Apolog. 2, 55.) Im älteften Götterbienst ift sie hauptsächlich wegen bes Delphischen Drachen ber Gaa und wegen bes Astlepios wich-Sie ift "bas feurigste und geistigste aller Thiere" und tia. bewegt sich ohne äußere Organe wie burch eine zauberische Rraft mit ber größten Geschwindigkeit und Gewandtheit und ift von ihren scharfen und klugen Bliden öges und deaxwe genannt. Die Kreter nannten sie göttlich, disar d. i. diar (Hesych.) Dieß würde für ben Sosipolis der Eleer und den Schutgaeist Agathobämon paffen. Die fie im Paradies die Überflugheit, ber Berftandesbochmuth ift 9), fo ift fie ben Griechen ein Sym-

<sup>5)</sup> Eustath. II. 4, 101 p. 449. 6) Ael. H. A. 10, 26. Theon ad Arat. p. 95. 7) Macrob. 1, 17. 8) Behr= mann bas Befen und Birten des hermes St. 2 S. 19 f. Magdeb. 1849. 9) herber Geift der Ebr. Poefie 1, 166 ff.

bol, nicht phyfifcher, fondern geiftiger Rraft, die bochfte Beis= heit, Drakel gebend, baber auch olwods genannt 10). Daber bağ in den Befiodischen Göen eine Schlange bem Melampus die Ohren ledte und die Bahrsagung einflößte, wie dem Astlepios in einem iconen Bronzeföpfchen bei Caylus (2, 77), so auch dem Helenos, der Kaffandra und andern Sehern. Bei Pindar nähren den Stammvater ber weiffagenden Jamiben zwei Schlangen mit Honig. hiermit hängt denn auch der Gebrauch der Schlangen von Gauflern und Zauberern zufam-Die heilfunst aber war im Anfang überwiegend weissa= men. gerisch und es scheint daß Asklepios aus einer heilschlange ber= vorgegangen ift. Sonst bedeutet die Schlange vorzüglich das hervorwachsen aus der Erde weil sie aus ihr plöglich hervor= zuschießen pflegt. Daburch find Retrops und die Giganten zu Schlangenbeinen gekommen und bie Sparten bie aus den Babnen bes Drachen hervorgehn, find eben auch Autochthonen und furchtbar, friegerisch insbesondre. Wegen ber Furchtbarkeit einer großen Schlange ift fie in manchen Mythen auch als Bach-Auf rohe Bölfer übt die Schlange eine myfti= ter gebraucht. fche Anziehung aus. In harti tangen die Mitglieder eines Geheimbundes um die heilige Schlange aus Congo.

Das Roß als Meer und nachmals Baffer überhaupt und in diesem Sinn in Namen, in sinnbildlichen und mythischen Anspielungen äußerst häusig verwandt, scheint in demselben den Griechen ansschließend eigen und ist auch bei ihnen in der alten Zeit nicht mit Stier, Bock, Wolf und Schlange zu vergleichen, die mehr mit dem Gott selbst identissicirt worden sind. Die Demeter von Phigalia mit einem Roßtopf als Poseidonisch scheint ein Product sehr später, seltsamer Priestergelehrsamseit zu seyn. Auch wenn das Pferd dem Helios geweiht und geopfert wird, wie bei den Persen, Karthagern und andern Bölkern, und den Bellerophon trägt, kommt, wie bei Poseidon, der Lauf in Betracht. Wegen der Schnelligkeit auch denkt es

<sup>10)</sup> Hesych.

sich Eustathius den Flüssen zugeeignet: und freilich ist Aeolos ein Hippotades und die Araber fagen, Gott habe eine Hand= voll Südwind genommen und daraus das Pferd geschaffen. Doch kann auch das Pferd der Flüsse von dem des Poseidon abstammen.

## 14. Symbolisches in ber Menschengestalt.

Auch in die Menschengestalt wird Symbolik gelegt burch Bestimmungen die gegen die Natur sind. Bekannt sind Zeus Iriopas, mit drei Augen, die drei Naturreiche bedeutend (wie Obins und Brahmas Augen Sonne und Mond sind), Apollon Ampkläos mit vier Armen mit Bezug auf die zwei Seiten des Sonnenlaufs, der dreileibige Geryon, nachgeahmt früher durch die drei in eins verbundnen Chariten in Apzikos, dann von Allamenes durch die dreigestalte Hekate, die Hundertarme bei hessons, die Aloiden und Titpos von ungeheurer Ausdehnung, das zusammengewachsne Brüderpaar der Molioniden, der Ry= klop mit dem Auge auf der Stirne.

Auch von ber Art ber Geburt bes Beibes aus ber Seite bes Mannes (nicht aus feinem Juge, noch haupte, ba es me= ber feine Dienerin, noch herrin, sondern seine Genoffin senn follte, wie Vincenz von Beauvais fagt in feinem Hand = und Lehrbuch Ray. 37), ober der Entstehung der vier Indischen Raften aus ben entsprechenden Rörpertheilen Brahmas oder auch bes erften Manns aus seiner rechten, des erften Beibs aus feiner linken Seite, oder des ersten Menschen aus ber rechten Seite des Stiers Rajomorts, kommen Beispiele vor in der Geburt ber Athene, des Dionnfos, ber Palifen, des Chryfaor. Aber das Legtere wenigstens, wie noch später das Androgynis iche, ift erft burch ben Einfluß bes Orients und burch nachahmung zu den alten Stämmen der Hellenen gelangt. Die un= natürlich zusammengesetzten Thiere nichtgriechischen Ursprungs, wie bie Lyfische Chimära bei Homer, ber Minotauros, bie Sphinx, lassen vermuthen daß auch der geflügelte Pegasos

5\*

und einige Wassergötter die theilweise die Gestalt von Seethieren annehmen, Triton, der Glaukos von Anthedon, die Eurynome der Phigalier eben so wenig altgriechisch seven als etwa die schlangenfüßigen Giganten. Der breiköpfige, in der Theogonie fünfzigköpfige Rerberos heißt in der Ilias nur Hund (8, 368.)

#### 15. Lautsymbolik.

Auch zwischen bas Bort und feinen Gegenstand tritt bas Bild in die Mitte und deutet zufällig gleichlautende Gegenstände an, zwischen denen und ber eigentlichen Bedeutung bes Borts kein andrer Busammenhang ftatt findet, phonetische ober Lautfpmbolik. Die Sprache ist wie eine sichre Urkunde aller Dinge, sie unterscheidet sie bestimmt; wo baber an sich verschiedne Wörter bennoch im Laut zusammentreffen, ba täuschen fie bas Bolf, fo baß es einen nothwendigen Zusammenbang wie zwischen Wort und Sache überhaupt, eine geheime Beziehung annimmt. In einer kleinen Anzahl alter und wichtiger Beispiele hat auch biefer Glaube an die Berwandtschaft der Laute und ihrer Doppelbedeutung, ber Zauber bes Wortlauts Antheil an ber Ge staltung Griechischer Religion. Aus ihm geht das Berhältniß hervor worin wir Lúxos zu Lúxy finden, yladz zur Flaunonus, bie Ziege ober bas Ziegenfell, bie alris bes Zeus und ber Athene ju Sturm und Gewölf und einiges Andre. 3n folcher Doppelbedeutung spielt befonders die Rabel von Argeiphontes. Als Bisspiel zur nachahmung Diefer phonetischen Symbole tann die Dichtung gelten von der elfenbeinenen Pforte ber trügerischen und ber hornenen ber in Erfüllung gehenden Träume in der Obyffee (19, 564.) ')

<sup>1)</sup> Daß die ersten, von Uégas, auf Elegaiow sich beziehen, bemetten schon die alten Ausleger. Daß durch xepäeson reredzaras auf xoairw, wovon dxpaarra, angespielt wird, bemertte Bolcher Hall. L. Z. 1827. B. 139 S. 209, auch Joega.

## 16. Räthfel.

Mit ber Sucht ber Symbolik und Paronomasie verbindet fich gewöhnlich bie Neigung ben Verstand baran zu üben und aus ihnen Räthfel zu bilden. Das Räthfel, ähnlich einem fünstlichen und festen Gehäuß, verwahrt ehrenvoll und auf die Dauer bas Rleinob einer Wahrheit ber Erfahrung ober bes Nachdenkens in Zeiten die ihre Wahrheiten noch jählen können und gern in einen Kranz von Räthseln zurecht legen mögen. Durch bas sinnlich Auffallende und zugleich Dunkle ber fymbo= lifchen Erfindung wird ber Ginn festgehalten, ber in feiner Nadtheit weniger gefaßt oder festgehalten wird. Diese Räthfel find nicht naiv wie bas einfache Symbol, fondern ausgebacht. Bon einer vermuthlich einft verbreiteten Rathfelpoefie, worin keinheit und Bedeutsamkeit gesucht wird, hat sich ein hang zu verstedten Andeutungen in hieratischen Sagen und in ber Theogonie erhalten. Oft liegen sie blog in einem Namen, wie 3. B. Jafios in ber Obyffee, ber auf dem breimalgefurchten Ader= feld bei Demeter schläft, das Aufgehn der Frucht, das dresvas angeht, eben so wie auch "Avios, der Bater der drei De= notropen. In einer andern Stelle ber Dopffee laffen bie Plantten nicht einmal die dem Bater Zeus Ambrofia bringenden Tauben unverletzt burch, die lette wird von dem Felfen vernichtet, was auf ben bunklen fiebenten Stern bes Siebengestirns geht 1).

1) Db. 12, 59-64. Bon bem Siebengestirn der Plejaden, welche Regensterne, Schwestern der Hyaden in demselben Gestirn sind, von dem Siebengestirn, mit dessen Frühaufgang die Regenzeit, also Grünen und Saat begann, ist ein Stern dunkel, von dessen Dunkelheit viele mythische Erklärungen gegeben werden. Er ist die hinweggenommene Taube, indem nessädes, oder wie im hefiodischen Sternbuch und bei Pindar u. a. By= rikern nelesädes als nelesas (resseures) gesast werden, welche den regnen= den zeus speisen. Außer den Scholien und Eustathius s. die schöne Er= klärung von Bölcker Japet. Geschl. S. 83-89, welche Nitssch zur Odussse thärung von Bölcker Japet. Geschl. S. 83-89, welche Nitssch zur Odussse thärung bei gesannt haben muß. K. O. Müller wußte sie zu schähen, Götting. Gel. Anz. 1825 S. 672. Eine Flucht wilder Tauben sind die Majäcas auch bei Hefiodus key. 618, aber als ein Mertzeichen, Auch an ben Abentheuern bes Obyffeus hat zum Theil diese alte Räthfelwiffenschaft Antheil. Die Pythagoreer haben sie einigermaßen erneuert, wie es scheint in archaistischem Geiste. Auch die Griphen in der Zeit der sieben Weissen und der blühenden Gnomenpoesse scheinen noch abhängig von dem alten Hang. Weit mehr neigte die Standinavische Mythologie dahin die Naturbetrachtungen in räthselhafte Bildersprache einzukleiden, weßhalb denn auch die Götter in der Edda sich an Räthseln ergögen.

#### 17. Sinnbildliche Zeichen.

Bu unterscheiden von der ursprünglichen naiven auf die Götterlehre einwirkenden Symbolik ift eine nachahmende, welche fpäterhin mit Bewußtheit bes Gebantens vielfach angewandt wurde und von ber Allegorie fich nur unterscheidet wie bas Einfache von bem Busammengesetten. Für fie eignet fich ber Ausbrud des Sinnbildes, welcher nicht auch auf die beschränkte Babl ber erften Rlaffe, ber Ursymbole übergetragen werden follte, deren Natur er nicht genau bezeichnet. Sinnbildliche Beichen tragen die Götter an fich, wie bas Laub ber Eiche, bes Lorber, ber Palme, bes Delbaums und eine große Anzahl von Thierfiguren. Der Adler ift ichon bei homer bem Zeus heilig, ber habicht bem Apollon; fie find Zeichen wie Scepter, Aegis, Blits, Dreizad, Bogen. Löwe für Königthum, für hipe, Taube für Liebeswärme sind ähnlich; die Eule ylauf wird ber Glaukopis gegeben, um an diesen geheiligten Namen Auch das Rog haben wir als finnbildlich, abn= zu erinnern. lich einem Gleichniß genommen. Der hund bes Drion ift ein Sternbild, die bellende Skylla eine Allegorie. Auch bie vor=

s

mit Anfpielung ohne 3weifel auf nlew, für den Schiffer, der sich aus dem Meer zurückziehen soll wenn Orion diese Tauben jagt daß sie sich in das Meer ftürzen. Diese werden nicht unterschieden von den andern von Müller über Orion im Rhein. Mus. 1833. 2, 12 und von Ritsch zur Obysse 5, 269.

übergehende Verwandlug mancher Götter in allerlei Thiere gehört hierher und die andern die zum Säugen von Götter= findern angewiesen sind, dann die bezügliche Auswahl der Thiere ju ben Opfern. Sinnbildlich bienen bie Thiere einzelne Eigenschaften und Beziehungen auszudrücken, als Attribute, Zeichen und Andeutungen. 3. B. Apollon als Delphin, Zeus als Rufuk, Abler, Schwan, Geier, Bachtel, Ameise, Artemis in eine hindin, eine Bärin verwandelt, alfo ber Bortwig ber my= thischen Dichtung und besonders der grübelnden Legende, zur Ver= zierung der heiligen Räume und Geräthe. Ein Panzoïon und eine hierobotanif murbe für bie spätere Beit und besonders für bie Bildwerke nütlich feyn, wenn ber Verfasser nach Zeiten, Orten, Arten und Bezügen zu unterscheiden, wenn er recht viel (benn Alles ift unmöglich) zu fammeln verstände, nicht um anzuhäufen und zu verwirren, sondern um zu sichten und zu ordnen. Indem der rege Sinn für Naturbeobachtung und der für allegorische Erfindung zusammenwirkten, erweiterte fich ber Rreis des Sinnbildlichen ins Unendliche. Doch hielt man auch an dem Altvolksthum= lichen in Zeichen und Gebräuchen als es gegen ben Geschmad ber Cultur nicht minder abstechen mußte als etwa in Rom alt= italischer Brauch gegen bie eingeführten Griechischen Culte. Nur erhob bie Griechische Feinheit bas Alte und Rohe burch fünftlerische Behandlung; und bie Bildwerke sind hauptsächlich bas Feld diefer mehr schmückenden, ausmalenden Sinnbildne= rei. Noch in den blübenbften Zeiten ber freibildenden Runft haben Thiere auf einige Götterideale Einfluß gehabt. Die im Cultus befeftigt gemefenen realen Symbole, fo wie die ältesten Sinnbilder behielten für alle Zeiten hier oder bort einen Schein von Besenhaftigkeit ober von Seiligkeit, wie z. B. ber Abler nach Aristoteles heilig gehalten wurde (H. A. 9, 32 p. 619 a.) Die in späteren Zeiten in gleichem Sinn und Geift gedichteten Sinnbilder unterscheiden in diefer hinsicht sich leicht von den alten, mehr religiösen. So find 3. B. die Reit= und Bug= thiere ber Götter, bie in Indien schon in den Beden vorkom= men 1) meistentheils als ein Spiel fünftlerischer ober bichteris scher Phantasie, wohl felten, obgleich sie immer bezüglich maren, mit einiger Andacht angesehn worden. Die Thiere sind etwas febr Schönes, besonders auch für den Rünftler. Sehr natürlich daß die den Göttern beigegebenen Thiere auch als Beihgeschente aufgestellt wurden, die Gule der Athena, ber Bibber, ber berselben als Ergane so gut zufam als auch bem Hermes, ber Stier, ber Bolf u. f. w. Noch jüngst ift von einem fehr gelehrten Archaologen, einem Deutschen Archaologen bie Behauptung ausgesprochen worden, daß die Griechischen Götter ursprünglich in Thieren bargestellt worden seven. Doch will ich nicht fürchten bag fie Unterstützung finden möchte, ba fie nur als rasche Folgerung auftritt aus bem Umstande bag in einigen untergeordneten, verschwindenden Bildwerken bas Thierattribut eines Gottes auf dem haupt beffelben gebildet ift, bie Eule aufobem ber Athene, ber Abler (vermeintlich) auf bem bes Beus u. s. w.

### 18. Personification.

Die Belebung ber Natur beginnt burch Unterscheidung bes Geschlechts der Dinge in der Sprache '). Gefühl von dem Leben der Sprache vermehrt daher sehr die Empfänglichkeit für das Verständniß aufteimender Mythologie und Poesse. Eben so nothwendig und allgemein wie die Sprache den Wörtern Geschlecht, giebt in fortgesetter instinctartiger Entwicklung die Einbildungskraft den Dingen, sobald sie dem Geist auffallend und bewußt werden, Menschenart und Gestalt. Das Gesühl der Lebendigkeit der Natur oder der Glaube an dies Leben

1) Im Niganthon 1, 15 find die von zehn Göttern der Beda zu= fammengestellt, die gelben Pferde des Indra, der Widder des Agni, die Efel der Agvinen, die röthlichen Kühe der Morgenröthe u. f. w.

1) Bindelmann Allegorie S. 443. Diffen Kl. Schr. S. 349 f. 3. Grimm D. Gramm. 3, 346 ff.

Digitized by Google

und bie Gleichartigkeit ber natur mit unferm Besen, welches bie Borwelt in bie Natur überträgt, treibt ben Menschen an Raturgegenftände als Individuen anzusehn. Er läßt die Na= tur burch feine umschmelzende belebende Einbildung gehn und bie dem Birklichen abgewonnenen Bilder beschäftigen ihn mehr als diefes felbst; in der ideellen durch ihn geschaffenen Belt liegen ihm die Besenhaftigkeiten ber Dinge. Die Personifici= rung besonders auch im Dämonischen ift bas Puppenspiel ber Doch muffen neben bem Jugenbalter auch ber Su= Vorwelt. den und die Grundanlagen der Nation in Anschlag gebracht In ber burchgeführten Personificirung zeichnet ein werden. Bill vor bem andern sich eben so fehr aus als durch bie Sprache, bie es sich schafft, und es scheint daß bie Griechen, bei ber regften Lebendigkeit bes Geistes, fie mehr als alle an= bem geubt und zur Bollendung ausgebildet haben 2).

In diefer Thätigkeit der Personificirung ift zweierlei ju unterscheiden, das hervorbringen des Bildes und die Geneigt= beit diefe Phantasiebilder gleich den Dingen felbst als wirklich und wesenhaft anzusehn, die tief gehende Illusion welche zwi= schen dem Objectiven und Subjectiven wenig zu unterscheiden vermag. Wenn man die Schauspielerei ber Kinder ansieht, bie sich Sachen persönlich machen und sich einbilden mas sie wollen, so versteht man daß der erste Ursprung der persönlichen Bötter in biefem leichten Glauben an bie felbstgeschaffnen, und wenn sie große Naturgegenstände betreffen, mit geheimnißvollen Rräften und Eigenschaften ausgerüfteten Befen liegt. Die Pschologie hat für die älteste Periode der Bölker keinen größeren Gegenstand als diesen Trieb ber Personification. Die Macht der gläubigen Fiction ift in ihr was Staatstunft, Wisfenschaft, Handel und Industrie in andern. Auf einem Syftem felbsterfundner Personificationen ift zuletzt der Glaube ge=

<sup>2)</sup> Thirlwall Hist. of Greece ch. 3 beginnt feine Schilderung der Ration mit der "Tendenz zur Personification".

gründet welcher so viele Bölker beherrscht hat, ohne daß die Tradition sich auf irgend eine äussere Thatsache stüpte.

Leichte Phantasiebilder, gleich flüchtigen Geistererscheinun= gen geben ben Anlaß; almälig bilben fie fich bestimmter aus, verförpern fich gewiffermaßen. Dft und viel schwanken bieje Vorstellungen in den Gemüthern zwischen Bild und wirklichem Dasepn, Person und Sache, wie z. B. Eos und Morgenroth, werden jest zusammen und jest gesondert gedacht. Dafi die Phantafiebilder, oft bei Namen genannt, unter Allen nach die fen namen verstanden, unter einander bedeutsam verfnupft, bei Bielen zu realen Eriftenzen werben, von ber Birklichkeit ber Dinge nicht mehr als bloge Bilder unterschieden, wie es bie Erfahrung lehrt, ift vollkommen begreiflich. Berfichert uns boch ein miffenschaftlich ausgebildeter Dichter, Rlopftod, es können bie Borstellungen von gemissen Dingen fo lebhaft werden daß dieje als gegenwärtig und beinahe die Dinge felbst zu feyn scheinen, und daß dem der fehr gludlich oder fehr ungludlich und dabei lebhaft ift, feine Vorstellungen oft zu fastwirklichen Dingen Die Borstellungen von Naturerzeugniffen, Elemens werden 5). ten und Beitwechseln, von allen physikalischen und intellectuels len Größen, von Rräften und Eigenschaften, Principien erhalten in der gläubigen Einbildung ihre Repräsentanten, die nun den Sinn mehr als die wirklichen Dinge beschäftigen und die Natur mit einer zweiten Welt lebendiger im Geiste geschauter Wefen bevölkern, die jest bestimmter und natürlicher, jest gers fließender und wunderbarer aussehn. Erscheinungen und Ereigniffe, Umftände und Beziehungen geben in handlung und Ber Personification und Genealogie, so weit diese That über. auf jene zurücktommt, richtig zu nehmen weiß und geläufig bie mehr ober weniger unbestimmten Unsichten faßt welche burch fie- angedeutet werden follen, die Nachahmungen von dem wirklich Empfundenen und Gebachten in dieser Gattung unter-

<sup>3)</sup> Berte 16, 4, von ber Darftellung.

scheidet, der besitzt zum Verstehen der Sagen das wichtigste Erforderniß, und zum Erforschen. Denn wenn hier die Wur= zel der Mythologie liegt, so wird oft auch die ursprüngliche Personification dem Bewußtseyn verdunkelt, so wie viele Wör= ter ihr eigentliches Wesen verlieren und einen conventionellen Charakter annehmen.

#### 18. Mythos.

MoJos, Rebe, Erzählung bei homer und hefiodus und ben Doriern, wie Lóroc, µúda, Stimme Ryprisch, µovoaf (wi9a5) herold 1); bann, besonders seit Pindars Beit, un= inschieden als Sage, alterthümliche, poetische Rede und Er= julung, ber bas Wunderbare eigen ift, im Allgemeinen von Menschen und menschenähnlichen Befen. Unfrer Sprache fehlt das Bort für den Mythos, da Sage doch eigentlich nicht die Religion angeht, und beilige Geschichte, was der eigentliche Mythos war, uns zu fremd klingt. In bem engften Sinne, von dem wir ausgehn wollen, find nicht bloß bie heldensagen und andre Arten von Mythen ausgeschloffen, fondern auch von ben Göttern als eigentliche Mythen nur die verstanden die aus der Menschenwelt auf die nun bestimmter personisicirten Götter ein Verhältniß übertragen, durch welches wie durch einen plög= lichen Lichtsttrahl bie Natur ber Dinge aufgeschlossen wurde. Diefer Mythus gehört ber Zeit an wo bie Begriffe fich noch nicht ohne die Vermittlung der Phantasie dem Bewußtseyn bar= ftellten; er bildete sich nicht aus einer Idee beraus eine That= fache, fondern, unbewußt, vermittelft einer befannten Thatfache einen Begriff, der ohne sie nicht gefaßt und ausgesprochen werden konnte. Er ift immer ein Ganzes, wenn auch nur als Embryo, und auf einmal gegeben ober eingegeben, im Gegen= fat des Bedachten und Gemachten. Er ift der Erweiterung und Ausschmuckung fabig, auch ber Verknüpfung mit einem

<sup>1)</sup> Valck. Adon. p. 279.

andern Mythus, nicht burch äufferliche, mechanische Busam= menfügung, fondern wie durch Impfen ober burch Verschmel-Der Gedanke, bie Wahrnehmung innrer Verhältnisse zung. und Gefete rankt fich wie eine garte Pflanze an ber Erfahrung aus bem Leben ber Menschen als an einer Stütze empor, bie Phantafie ift die hebamme des Gedankens; die Analogie, bas Bild einer gegebenen äufferen Thatsache muß hinzukommen um bas Wefen eines inneren Verhältniffes aufzuklären, und fo bricht erst unter ber geschichtlichen Einfleidung ber Begriff ber= vor, tritt in und mit ihr in bas Daseyn. Wir nehmen also auch hier ein Kunstwort an für ein nur einer gewissen Bilbungsepoche angehöriges Erzeugniß ihrer Geistesthätigkeit; welches Runftwort etwa auch mit Urmythus vertauscht werden kann, um ben wesentlichen Unterschied von andern Mythen zu bezeich= nen. Solche Mythen find das schönfte und fruchtbarfte Gewächs auf bem Boben bes ber Religion fich erschließenden Gemuths. Denn diese Urerkenntnisse find die hauptbedingung des Geisteslebens ber Nation in einem großen Theil feiner ganzen Entwidlung. Durch biefe Art des Mythus erhob fich zuerft ber Geift ber älteften Griechen, und wenn hellas uv Poroxos heißt wegen ber überschwenglichen Mythenfülle, fo verdient es biesen Namen insbesondre auch wegen folcher Urmythen, welche 3. B. die Bölker Italiens nicht geschaffen und eben darum weil es ihnen an dieser Geistesrichtung, an den Reimen fehlte, auch des ganzen Bachsthums entbehrt haben. Diese Urmythen aufzusuchen ift unfre nachfte Aufgabe. Beispiele find die Ebe von himmel und Erbe ober Zeus und here, manche uralte Genealogie wie Athene und Thetis, Töchter des Zeus, des Nereus, brei Brüder als die drei Naturreiche, die Zwillinge Apollon und Artemis, das Tagumtagleben der Dioskuren, Bermes ber Argeiphontes und ber Rinderdieb, die Titanomachie, bie Olympische Gesellschaft, die Entführung und Biederkehr ber Kora, die Einkehr der Demeter, des Dionysos bei den Menschen, vielleicht noch die Paliken, besonders auch die nach

Charafter, nach Bezügen unter einander und nach bem Thun und Birken vollendeten Persönlichkeiten der großen Götter, in= bem sie erst durch Handlung bestimmtere Gestalt annahmen. So erhält ber Mythus alle Grundlagen des positiven Glaubens, worüber bas allgemeine Bewußtfeyn, wie es auch in ber Sprache zusammentrifft, so einverstanden war als ob in allen Individuen der Aufschluß von selbst aufgegangen wäre ben ber Mythus enthielt. Dieselben Mythen mit Reflexion nfonnen würden Gleichniffe aus bem Menschenleben feyn : in ber Zeit ihrer Entstehung, des Dranges und Triebes die Na= tur in selbständige Götter umzuwandeln und diese in Handlung » segen, waren sie wie Offenbarungen und machten ihren tie= im religiöfen Eindruck baburch bag fie annoch ber einzige und in überraschender Ausdruck großer Babrheiten waren, daß in biefen Bildern gemiffe Gebanken fich zuerft felbft erkannten und Der Mythus gieng im Geist auf wie ein Reim verstanden. aus dem Boden hervordringt, Inhalt und Form eins, die Geschichte eine Wahrheit 1).

Wenn im Fortschritt die Urmythen entwickelt und neue Mythen gebildet wurden, so war das Verhältniß der Phantassie zum Verstande nicht mehr dasselle, sondern ähnlicher dem Zusammenwirken beider in der Production des begeisterten Dichters. Auch bei diesem sind oft Bild und Gedanke, Ersindung und Bewußtwerden eins. Weil aber schon eine Fülle von Ideen und von Bildern verbreitet sind, so können sie einander zu einem neuen Erzeugniß entgegen fliegen: dem freien Zuthun ist mehr überlassen als dort wo der Durchbruch des Gedankens nur durch das Bild erfolgt. Die kindliche, naive und undewußte Natur des Mythos ist wohl ausgedrückt durch die Knabengestalt die ihm in dem berühmten Relief der Apotheose Hoe-

1) Diefe feit gar vielen Jahren öffentlich vorgetragene Erklärung des Mythus trifft im Befentlichen zusammen mit Schelling Philos. der Mythologie 1, 195 vgl. 193.

Digitized by Google

mors und in einem andern Monument gegeben ift. Die Entwicklung und Berflechtung, die Nachbildungen der Mythen, ihre Anwendung insbesondre im Epos, worin plastische und allegorische Motive mit einander wetteistern ihn zu bereichern und auszuschmuden zur Ergözung wie zur Belehrung, find von dem Mythus in seiner Entstehung und seiner Bestimmung für die positive Religion durchaus zu unterscheiden. Die Geschichte ber Götter einzeln und ihres Verbandes, die Homerische Götterwelt gehört einer zweiten Stufe oder Art des Mythus an, der nicht sowohl schöpferisch ist als entwickelnd, im gläubigen Sinn, doch freier, immer weiter und weiter gehend.

Der hier gegebenen Erklärung des Mythus als einer Frucht bes religiösen Geiftes und einer natürlichen und nothwendigen Entwidlung widerstreitet die Ansicht bes gelehrten Alterthums, in einer Zeit also in welcher bie mythischen Götter ber positiven Religion durch die Philosophie zu Phantomen geworden waren. Das bie Erfinder felbst an die mythische Erfindung als an eine heilige Offenbarung gebunden waren, faben bie Alten nicht ein als fie in Diefen Sayungen absichtliche Erfindung erfannten. Aristoteles in ber Stelle wo er bemerkt bag von ben uralten Borfahren in mythischem Gewand ben Späteren überliefert worben, ber himmel und bie Sterne seven Götter und bas Gottliche umfasse die ganze Natur 2), fährt fort : "bas Uebrige ift mythisch hinzugefügt zur Ueberredung der Menge und zum Nuten für bie Gesete und bas Buträgliche. Gie nennen nems lich die Götter menschenartig und legen ihnen auch Achnlichkeit mit andern lebenden Wefen bei und fagen von ihnen noch manches Andere was dem Angeführten gemäß und ähnlich ift. Benn man nun diefes ausscheidet und bloß auffaßt bag fie bie ersten Besenheiten für Götter nahmen, so wird man dieß für göttlich gesprochen halten müssen." Spätere Gelehrte stimmen barin überein daß ber Mythus überhaupt, alfo auch ber pri-

<sup>2)</sup> Metaph. 11, 8.

mitive, bewußt und mit Absicht gedichtet sey. Eben so hat heyne Philosopheme, begrifflich erkannte Wahrheiten als den. Keim und Kern der Mythen betrachtet, die symbolische und mythische Einkleidung (involucra, sermo vetustus) als weislich berechnetes Mittel auf das Volk zu wirken von Seiten einer klar denkenden höheren Klasse, von dem Inhalt oder Sinn scharf geschieden. Die Zeit wo jene Hülle, jene Art des Ide nausdbrucks natürlich, unwillfürlich und nothwendig war, hat man nicht von der späteren unterschieden und nur hierati= schen von der späteren unterschieden und nur hierati= sche oder politische Abssicht in allem Mythus erkannt. Der Unt nach aber wird erst im Verlauf der Zeit die mythische, sweichliche und räthselbaste Sprache zur Form, deren man sch zum didaktischen Zweck mit Kunst bedient, eben so wie von den Dichtern die Mythen rein dichterisch entwickelt und verviel=

Geheimnisvoll wie die Ausbildung des Embryo ist die Entwicklung der Glieder des mythologischen Systems und der einzelnen Personen vorsichgegangen. Nur Ansätze zu erwachsenden Gliedern haben wir in einzelnen Mythen und Zeichen: aber diese Ansätze schließen die hellen Iveen der Folgezeit in sich. "Der Mythus, fagt Schiller, ist der Achtung des Philosophen werth, der sich ohnehin damit begnügen muß zu den Anschauungen, in welchen der reine Natursinn seine Entdeckungen niederlegt, die Begriffe auszusuchen oder mit andern Worim die Bilderschrift der Empfindungen zu erklären <sup>5</sup>).

fältigt werden.

#### 20. Der Glaube.

Als ein Correlat, ein Zwillingsgeschwister des Götter schaffenden Mythus ist in der damaligen Welt der Glaube zu unterscheiden. Es deutet auf ihn schon die Kindereinfalt welche

3) Rudis fuit priscorum vita atque sine litteris: non minus tamen ingeniosam fuisse in illis observationem apparebit, quam nunc esse rationem. Plin. 18, 69, 3.

bas Borgestellte, ihre unwillfürlich gebichteten Personificationen von dem Wirklichen nicht unterscheidet. Rräftig zeigt er fich wenn er bie aus bem religiösen Grundgefühl, bem Gefühl Gottes und göttlicher Natur hervorgegangenen Götter bes Mythus ergreift, festhält, ihnen Dauer verleiht, indem er aus demfelben Gefühl eines göttlichen, übersinnlichen Lebens bervorgeht. Fingunt simulque credunt, was Tacitus gesagt hat, läßt sich in biefem Fall burch bie Borte aus neuer Beit erklären : "ber Glaube meldet fich wenn bas Berg fich öffnet." Denn fo febr verkennt man nicht mehr bie alten Bölker bag man biesem Öffnen bes herzens vor der chriftlichen Babrheit nicht vergleichen follte bas Erfassen bestimmter göttlicher Befen ober ber Gott= natur wie ber Mythus fie offenbarte, in bem zur Frömmigkeit gestimmten und sofort gläubigen Gemuthe. Der Mythus ift fräftig, schöpferisch, mehr im Ropf, in Idee und Phantasie, Die nious, fides hinnehmend, bewahrend, mehr im Bergen mohnend; bas gonus in ben alten Sprachen recht angemeffen im Allgemeinen und für die heidnischen Bölfer, beren Natur dage= gen ber männliche equs, amor vielleicht eben so gemäß war als dem zu betehrenden nordischen Bolf ber Glaube. Øban≠ tafie und Glaube zusammen find es wodurch bas religiofe Bebürfniß sich bestimmte Religionsformen schafft. Das böber Begabte gesonnen und geschaut, nimmt bie ftamm = und zeitver= wandte Menge froh und dankbar auf, was jene selbst, in ber unbewußt in ihnen erzeugten Vorstellung befangen, als wahr und wirklich empfinden, bringt fie zu allgemeiner Geltung und Anfebn, gestärft burch bie Bufammenftimmung aller Gemüther, und erhebt es boch über alles Sinnliche, in dem angebornen Bewußtseyn bag unsere Natur auf etwas Metaphylisches an-Alle Idealbildung und alle Mystik gehn aus gewiesen sey. berfelben Grundfraft hervor, aus der Fahigfeit und Neigung an etwas zu glauben bas nicht sichtbar und greifbar ift.

Je fruchtbarer die Phantassie eines Bolks in Urmythen und bann in nachahmender Mythenentwicklung und freier Mythen= poefie ift, um fo regfamer wird es naturgemäß auch feyn ju glauben. 3m Charakter ber Griechen sehn wir dieß volltom= men bestätigt, selbst auf bas deutlichste bis in die Neuzeit herab, ba hauptzüge ber alten Nationalität unter allen Vermischungen ber Bewohner und ber Zuftände fich allerdings im neuen Griedenland noch erkennen lassen. Im Aberglauben mögen andre Bölker, wie die Römer, den Griechen vorangehn, da er da wo es an einem edleren ober einem zeitgemäßen Glauben fehlt, am üppigsten zu wuchern pflegt; aber eigen waren ben Grieden besondre Glaubensfähigkeit, leichte Gläubigkeit und eigent= liche Leichtgläubigkeit, welche Plutarch w ayav rhs. niorews nunt, oft bis zum Erstaunlichen, oft freilich auch von poetis for Illusion schwer zu unterscheiden. Daraus auch daß ber Glaube bis zum Überfluß vorhanden war, erklärt es sich daß ibre Priefter und Beifen ihn nicht preisen und empfehlen wie andere zur Gottesverehrung (edoesseica) mefentliche Eigenschaf= ten. Parmenibes nimmt Rraft bes Glaubens für Überzeugung mit Bezug auf den rechten Glauben an die Götter, wovon das Bort öfter gebraucht wird 1). Es ift eine falsche Behauptung

1) Parmen. 67: οὐθέ ποτ έχ τοῦ ἐόντος ἐφήσει πίστιος ἰσχὺς γιyresai u nag' adró (wogegen Platon Rep. 10 p. 601 e die nious der iniorijun gegenüberstellt, also wie geraklits oinois iepa vovoos.) Thucyd. 5,30 θεῶν πίστεις ὀμόσας. Eurip. Med. 414 θεῶν οὐχέτι πίστις ἄραρε. Strab. 1 p. 19 ού γάρ όχλον τε γυναιχών χαι πάντος χυδαίου πλήθους ίπαγαγεῖν λόγο δυνατόν φιλοσόφω χαὶ προσχαλέσασθαι πρός εὐσέβειαν και όσιότητα και πίστιν, άλλα δει και δια δεισιδαιμονίας. In Bezug auf die Borfehung und bas Göttliche im Dratel beißt Plutarch την εύσεβή χαι πάτριον μή προτεσθαι πίστιν, de Pyth. or. 18. In ber Serichtsfprache find niores Beweisgrunde (inideixrizai) und Unterpfänder. In der Apotheofe des gomer von Archelaos find, was nicht richtig ver= fanden worden ift, in der letten Gruppe aufgeführt Dios, des Dichters Naturanlage oder Genie (wie bei Aristoteles in der Poetit und fonst), in Sestalt eines Rindes, fleiner als der Mythos, mit vier Eigenschaften Agerin, Mriun, Mioris und Dogia. Die beiden erften Figuren ragen über die andern hervor, von denen Piftis den Finger auf den Mund legt, wie **T**. 6

einiger ber wenig apostolischen neufrangösischen Apostel bag bas Wort Glauben einen Sinn angenommen habe erst feit dem Chriftenthum. Das Wort hatte feinen Sinn fo gut wie bie Namen ber fünf Sinne, und ber Unterschied liegt nur in bem Object des Glaubens, ber im Alterthum fich oft Borstellungen, bie uns fremd ober auch vertehrt erscheinen muffen, eifrig ge nug zuwandte, rein ideellen Befen, bie fich ber Aufflärung fu= chenden Phantasie barboten, aber boch auch einem lebendigen, allmächtigen Gott und seiner Gerechtigkeit. Selbst bas Dogma bag ber christliche Glaube vom heiligen Geifte gewirkt werbe, schließt nicht den Glauben als Begleiter und Träger aller Religion aus, sest nicht das heidenthum von Seiten "bes Glaubensprincips" in einen Widerspruch mit dem Christenthum, mit bem ein "Organ des Glaubens" ju allererft in die Welt ein-Das Streben burch die Liebe Gottes und ber getreten wäre. Menschen, durch sittliche Vervollfommnung und Reinheit bes Willens das Göttliche in der Menschheit so viel zu verwirklichen als bas frühere Griechenthum es in ber Natur und feinen Göttern ber natur und bes menschlichen Befens verehrt hat, ift ein großer Gegensap. Aber auch bas Chriftenthum in diesem Gegensate ift nicht anders "auf die Basis des Glaubens gestellt", als daß biefer aus dem Ergreifen des Göttlichen in Chriftus ober ber Lehre des Chriftenthums folgt, die er als le= bendige Überzeugung im Gefühl und Verstande fest hält. Die≠ felbe Rraft die dem aus dem Drang des religiösen Gefühls ber-

harpotrates, Sophia ihn nachdenklich an das Kinn fest, Eins fo bezeichnend als das Undre. Bon harpotrates fagt Plutarch de Is. et Os. 68. Tor de Aquoxyatyr ovte dedr atelf xai rintor ovte xedyonwr twa roµιστέοr, alla του πεφί dewr ér ardywnois lóyou reagou xai atelovs xai adlachgowitor ngostatyr xai swygoristýr. did tw stojate tor dáxtulor éxei ngosteiµeror éxeµudias xai siwnifs súµbolor. Sonft wird der auf den Mund gelegte Finger im Agyptischen auch als Beichen der Kindheit gedeutet, und das Kindliche past für Pistis eben sowohl als das Unsichalten ohne zu zweiseln noch zu fragen.

vorgegangnen Bert ber Einbildungstraft feinen Bauber bewahrt, halt auch die spiritualistische Religion. Man könnte wohl sa= gen, ber Glaube sey die mit der angebornen Boraussegung Gottes verbundene Rraft und Fahigfeit die durch ben Trieb der Gottesverehrung erzeugten Borftellungen, fie feyen phantaftifch, philosophisch ober mystisch, in bas innerste Leben aufzunehmen; r fep bie religiofe Anlage in ihrer natürlichen Entwicklung burch alle Beltalter hindurch. Es macht nicht einen abfoluten, bie Menschheit in zwei Arten theilenden, fondern einen unter= geordneten Unterschied aus daß die Apostel zunächst den Glauben an den Gottgesandten, in dessen Geift, Wort und Leben w Göttliche bestimmter, leuchtender und wunderbarer, mit gogerer Birtung in die Ferne der Zeiten als je vorher herwigetreten war predigten. Sie foderten nicht den Glauben m bie Zeichen und Wunder, Die als thatsächlich vorausgeset wurden, fondern wegen ihrer, aber auch wegen feiner Lehre, beren Berfundiger fie waren, den Glauben an ihn 2). Und von einem alten Glauben fich einem neuen juzuwenden muß man allerdings ftärker auffodern als wo einem großen Glauben nicht ein großes Aufgeben gegenübersteht. Nach der Größe ober Tiefe bes Gegenstandes machft ber Ernft, bie Innigkeit, bas Feuer und bie Wirksamkeit des Glaubens, und so ift bie Bärme bes chriftlichen Glaubens, bie ihn zum Lebensprincip nhebt, auch nur ein Unterschied ber Art und bes Grades. Aber bas Alterthum forderte ben Glauben an die Götter nicht wenis ger als Paulus ben an Chriftus und feine Auferstehung, bas Gangelium Johannes an ben Logos.

.

ł

ł

2) Bgl. Planck Gesch. des Christenthums in der ersten Periode 2, 310. — Im ersten Fargard des Bendidad, wo Uhura mazda dem hoch= heiligen Barathustra offenbart daß er sechszehn Länder bewohnbar gemacht hebe, nennt er das fünste und das zwölfte Länder des Unglaubens an dem Obersten (B. 8. 16), worin nemlich durch den Gott des Bösen Un= glaube an jenen noch durchgeset werde.

83

Digitized by Google

6\*

#### 21. Allegorie.

Diefe spricht ihre Bedeutung bestimmt burch bas Wort felbst aus, bas wir zuerst bei Cicero und Longin antreffen 1). Wahrnehmen, Nachdenken, Vergleichen leiten auf eine bildliche Einkleidung, ähnlich einem verstedten Gleichniß, oder es wedt eine Erscheinung im Leben ber Matur ober bes Menschen einen Gebanken im Gebächtniß auf, ber längst im Sinn und Bewußtseyn ba war. Nothwendig ift also bie Allegorie später als bas Symbol und ber Mythus in ihrer allerfrühften Erscheis nung, bie nur einen fehr engen Rreis einnehmen im Vergleich mit bem unermeßlichen ber Allegorie. Dagegen ift biese bem Sinnbildlichen durchaus verwandt. Der Mythus, auch ber fpätere sinnbildliche, ift im Allgemeinen naiv, kindlich, einfach, bie Allegorie ernsthafter, gefünstelt, lehrhaft, auffodernd zum Deuten des Sinns und Zusammenhangs, welchen der Mythus vergeffen laffen tann, wie er benn gewöhnlich vergeffen mors ben ift. Doch hat auch die Allegorie oft zwei Seiten und wech= felt die Farbe: man muß sich oft baran erinnern daß bas schöne Gefäß eine edle Frucht verberge, wenn es nicht die Dich= ter felbst für uns thun, wie Dante, Tasso. Das Symbolische ber Runft und ber Poefie, worin bas Besondre bas Allgemeine repräsentirt, ift ein diefer Untersuchung fremder Begriff. Rur eigentlichen Bergötterung führt die Allegorie nie, nur ju einer scheinbaren in manchen Griechischen Dämonen; aber ihr Erzeugniß tann, wenn es fich mit bem achten Mythus verschlingt, Diesen bereichernd, entwidelnd, Die Wirklichkeit und Seiligkeit bes Mythischen felbst in ber Borstellung theilen. Die Alleao= rie herrscht nicht nur in Zeiten worin die Verstandesthätigkeit überwiegt und der Einbildungsfraft die Frische und Stärke les

<sup>1)</sup> F. A. Bolf. Analett. IV, 526. Στηρήση περί τρόπων ms. Ruhnkenii, Valcken. et al. ad Ernest. Epist. ed. Tittm. p. 46. Daffelbe früher ύπόνοια Plat. rep. 2, 17 p. 378. Ruhnk. ad Tim. Lex. Plat.

benvoller Gestaltung entweicht, sondern auch dann wann mit dem noch völlig naiven und dem poetisch fruchtbaren Sinn eine jugendkräftige Lernbegierde, Luft des Verstehens und Begrei= fens zusammentrifft. Die allegorische Verwendung des alten Mythenvorraths ift die Blüthezeit der im Mythischen vereinten Gesstesthätigkeit der Phantasse und des Verstandes. In Sha= ktpeares Zeit wurde alle Kunst von der Allegorie beherrscht.

homer ift reich an allegorischer Dichtung von ber Farbe ber eigensten, neuesten Erfindung. Dahin gehört die wunder= icone Dichtung (Jl. 14, 231-291) von Bere, welche ben hppnos, um ihren Gemal einzuschläfern, von Lemnos auf den In loct burch bas Versprechen einer ber jüngften Chariten Mithea, einer Gattin nach feiner Natur, benn hold ift ber Schlaf und gewaltig über alle Natur, barum Maoi-96n ge= nannt, und eine ber jüngsten Schwestern weil Jugend reizt. Der here lieber Sohn hephästos versprach ihm zuvor zum Lohn einen Seffel, worin es sich gut schläft, so wie unter ber ho= hen Tanne, worauf barum nachher Hypnos als ein erzfarbi= ger Singvogel fist, wie bei Birgil die Träume auf einer Ulme Die Douffee enthält in den Töchtern des Pandareos wohnen. (20, 66-78) eine fehr feine Allegorie worin Göttinnen bie handelnden find 2). Sehr alterthümlichen Charakter hat eine allegorische Erfindung in der Ilias, die Rette an welcher Zeus alle andern Götter aufschnellt in ihrem Versuch ihn herabzu= jiehen, nach bem Vorbild eines Ziehspiels. Einen weiten Spielraum erhält die Allegorie durch jene poetischen Personen wie die horen, Cos, Fris, Die Liten, beren Gang und Blid bas Ängft= liche ber Bittenden ausdrückt, Gos und Rleitos, Gos und Ti= thonos, die Tödung des Orion durch Artemis, Ate, in der Dopffee Stylla, Kirke, Ralppfo, Die auch Cicero nicht Beiber

<sup>2)</sup> Nach der, wie ich glaube, ganz unleugbaren Erklärung in den Schriften der Berl. Atad. 1847 über Polygnots Gemälde in Delphi S. 136 f. S. 56 des Separatabdrucks.

nennen mag (off. 1, 31), Sispphos ben Steinwälzer und feine Genoffen, besonders auch durch einige ber Götter felbft, Ares, Aphrodite, diese namentlich in ihrem Berhältniß zu Belena, zu Ares, und durch die Fortbildung der Mythen und ihre Behandlung in dem epischen Stoff, die großentheils eben fo wohl allegorisch als plastisch ift. Denn die epische Poefie nimmt entweder mit dem Bolt die geheimnisvolle Überlieferung als geheiligt an oder sie erschüttert den Mythus durch Mythenpoesse in allerlei Verknüpfung und Verwendung. Benn die Dichter bie Mythologie zu Zweden ihres epischen Stoffs umwandeln und ausspinnen, fo hören biefe auf fremdartigen Anlag gebichteten und gescherzten Neuerungen auf finnvoll zu feyn. Durch flares Verständniß und Deutung wird ber Mythus ganz zur Allegorie: oder werden die Mithen, einft beilige Wahrheiten für die Beit welche sie erzeugte und begte, frühzeitig mehr ober Allegorisch oder sinnbildlich ift daß Athene weniger zur Fabel. fich den helm des Ardes auffest (Jl. 5, 845), find die Faffer bes Guten und bes Böfen (24, 527.)

Bei Hessions ist die Allegorie, die im Homerischen Epos hier und da versteckt durchblickt, sehr selten, wie etwa in den vier Söhnen des Prometheus. Denn allegorisch kann man nicht nennen daß die Theogonie die Dinge der Natur und des menschlichen Innern in genealogischer Beise auseinanderset, eben so wie andre hessiochscher Poesse die Bölkerstämme als Personen aufführt und wie die Sage überhaupt auch Städte, Inseln, Länder, Flüsse, Kolonisen genealogisch behandelt und auf Berhältnisse von Individuen einfach zurücksührt. Dagegen sind die altvolksmäßigen Besen eigenthümlich unbestimmter und barocker Art, Gorgonen und Gräen, Geryon, Chrysaor, die Ryklopen des Gewitters und die Hundertarme, Pegasos, Typhoeus (dieser und Gorgo auch bei Homer) eher Phantasseilber von Naturerscheinungen oder ächte Mythen.

Bu den schönsten aller allegorischen Dichtungen gehören die Attischen von Prokne und Philomela und von Boreas und

Dreitbria. Die lettere 5) nennt Sofrates im Eingang des Phabros voran den "Mythen", die nicht für wahr zu halten gan; flug fep, deren Erklärung aber, wie jest die Sophisten sie ausklügeln, wenn auch bie gerade von biesem Mythologen recht gefällig fen, einen gewaltigen und mühfeligen und nicht gar glücklichen Mann erfobre, weil er nothwendig nach bie= fem auch die Gestalt der Hippokentauren ins Gerade bringen muffe und wieder bie ber Chimara, und bann ftröme ihm ein haufen entgegen von dergleichen Gorgonen und Pedasen und andern durch Menge und Einfältigkeit unbezwinglichen wunder= baren Naturen, welche Einer der sie nicht glaube, alle gebüh= mb mit einer gemiffen ungeschickten Runft anzugehn viel Muße haben muffe: er habe sie nicht, ba er sich noch nicht felbft tenne, was nöthiger sey, und lasse daher diese Allotria und nehme was über sie geglaubt werbe, an. Die Zeit war noch nicht getommen zu einer gründlicheren Unterscheidung und Erklärung solcher Dinge, die übrigens von den Mythen worauf der Got= tesbienst und der Staat gegründet war (wenngleich auch Bo= reas einen Altar hatte) und die Platon allerdings auch nicht ben Erklärern Preis gegeben miffen wollte, wohl abzusondern Die Rechtgläubigen beschieden sich daß man von den find. Böttern nichts wiffe, weder von ihnen noch von ben Namen womit sie sich nennen, wie es Gesetz war in den Gebeten zu beten (bie Formel zu gebrauchen), wie und welcher Abkunft fie gerne geheißen feyn wollen 4).

i

Digitized by Google

<sup>3)</sup> Ich habe diefe auf die zu Grunde liegende Naturanschauung zu= rüczuführen gesucht A. Dentm. 3, 154 ff. vgl. Preller Mythol. 2, 98 f. und erhalte dafür die beste Bestätigung durch diese Bemerkung eines seit Jahren in Athen lebenden Philologen: "ber Boreas ist die gewöhnliche Lussifikrömung für Athen, er erhebt sich aber nie vor der zehnten Morgen= stunde; ihm geht der Seewind voran, ein leises Wehen." Wer will kann in der Wirkung der Erscheinung auf die Phantassie unmittelbar den Grund der Dichtung erkennen, diese also als eine nicht allegorische, sondern my= thologische betrachten. 4) Cratyl. p. 401 d.

### 22. Die hieratische Sage, seeds Loyos.

Die hieratische Sage (Lóyos) unterscheidet sich von andern Sagen durch ihre Beziehung auf die Götter, deren Eigenschaf= ten, Thun und Erleiden, auf Gebräuche und Sayungen ber Sie ift bem Mythus in fo fern entgegengesets als Religion. in ihr der Gedanke, Nachdenken, Aussinnen der bildlichen Erzählung immer vorausgeht, die ihm bewußterweise zur Einflei= bung gesucht wird, daß er also unter ben allgemeinften Be griff ber Allegorie fällt. So ift die Thierfabel fein Mythos, fondern Aesop ein Loyonoids, so ist ein Loyos was Ryros ben Joniern und Aeolern vorhält bei herodot (1, 141), ein Apo= Die von Melampus gestiftete Sayung über Dionpfos, log. beffen Namen, Opfer und Phallophorie nennt herodot Lóros, und Melampus ift ihm ein weiser Mann, oopsoras auch bie welche nach diesem die Sache noch weiter ausbildeten (2, 49.) Platon freilich im Phäbros nennt die Geschichte des Eros jest Mythos, jest Logos (p. 254 d. 257 b.) Durch das Beiwort beilig wird diese Art von Sagen als priesterliche des grübeln= ben Verstandes geschieden von den freien Erzeugnissen der Phan= tasie und höheren Anschauung. Das Schöne, Bildung und Geschmad find fern von den heiligen Sagen, theologisch mögen fie so gehaltreich seyn ober so nichtig als sie wollen, das Poe= tische ift ihnen fremd. Der Ausbrud Mythen wird zwar auch ihnen oft von den Gelehrten des Alterthums, obwohl fie gewöhn= lich zwischen Leyovor und uv Joloyovor unterscheiden, gegeben, wie er auch jest Allem was Erzählung ift ohne Unterschied beigelegt wird: denn die Annahme ift, in der Griechischen und Römischen Mythologie nenne man Mythus "jede unbistorische Erzählung, wie auch immer entstanden, woran eine religiöse Ge= meinschaft einen Bestandtheil ihrer beiligen Grundlage, einen Ausdruck ihrer conftitutiven Empfindungen und Borstellungen erkenne" 1). Der eingehenderen Untersuchung aber entsteht bas

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Dav. Strauß der Romantiker ober Julian S. 64. Seben Iefu 1, 94 ff. 4. Ausg.

Beburfniß bie ältefte aus natürlichem Sinn und schöpferischer Phantasie hervorgegangene Mythendichtung, welche natur und Beift in großen, allgemeinen Bügen menschlich faßt, zu unter= scheiden von ben gelehrter ersonnenen, auf innere Naturverhält= nisse in räthfelhafter Dichtung auf das schon' im Cultus Geheiligte und auf die äußerlichen Umstände des Cultus bezügli= den Erzählungen, die im Ganzen einen priefterlichen und prosaischen Charakter an sich tragen. Heilige Sagen können wir alle die "Mythen" nennen, welche die alte Physiologie ausma= hm, wovon Plutarch spricht. Bie alt sie war, können wir aus ben Beispielen febn von räthselhaften auf phyfischen Säten bgründeten Namen wie Argeiphontes, Tritogeneia, und phy= fich-allegorische Räthselmythen, die von der homerischen My= thologie so fremdartig abstechen, wiewohl sie zum Theil mit ihr verwebt find, daß sie als Archaismen, wie sie auch in ein= klnen Börtern die hohe Poesie liebt, eingestreut zu seyn schei= nen und wahrscheinlich nur als eine Probe solcher Physitotheo= logie aus einer Menge ähnlicher berausgegriffen find. Dahin gehören Dtos und Ephialtes bie Aloiden (Jl. 5, 383), die Ergählung baß here, Poseidon und Apollon ben Zeus binden wollen und Thetis ihm ben Briareos-Aegaon zuführt (1, 398---406), Ganymedes, bie Reise der Götter zu den Aethiopen 2), hephästos von seinem Bater, berfelbe von seiner Mutter aus dem himmel geworfen, die Rinder des Belios. Über die Prio= rität der hieratischen Beisheit in allegorischer Räthseldichtung oder, von den Urmythen abgesehn, der poetischen Mythologie möchte sich kaum ftreiten lassen, sie konnten neben einander her= Sehen wir ja boch felbst bie naturphilosophische Idee laufen. von der Entstehung der Dinge und der Götter aus dem Baf= fer in der Ilias berührt (14, 246.) Die Wenigen in denen, wie nach Lucanus bas Menschengeschlecht, noch mehr eine Na= tion lebt, find bei einem Bolt wie die Griechen ichon bei ihrer

ł

ł

l

<sup>2)</sup> Fafi homers Iliade 1851 1, 12.

Einwanderung nicht in Maffe, aber im Einzelnen waren, nicht auf einen urersten Punkt ber Entwidlung zurudzusegen, und fie find unter einander verschieden, fo daß ichon die haupt= richtungen ober Rräfte bes Geiftes in jenem Alles umfaffenden Reime, ben man sich gern denkt, gesondert hervortreiben konn-Nur möchte ich ben Unterschied bes Befens zwischen Myten. thus und heiliger Sage festhalten. Jener ift national und in ununterbrochener Entwidlung und Geltung; bieje für einen ört= lichen Cultus absonderlich ersonnen und ftarr und unabänderlich ausgeprägt in dunfler, oft widerwärtiger ober barocker Allegorie, ein Ausbrud einer theologischen 3bee ober physikalischer Beisheit und ein Vorspiel der freien Speculation 5). Die Ho= merischen hymnen von der ihre geraubte Tochter suchenden und bei einem zum Priefterthum bestimmten Geschlecht einfehrenden Demeter, von ber Geburt des Apollon, des Bermes, von bem Drachensieg des Apollon enthalten Mythen, die als wirkliche Geschichte geglaubt die Evangelien der Verehrer Diefer Götter an den verschiedenen Orten abgaben. Aber alle auf besondee örtliche Gebräuche und Umftande bezügliche, in die Geschichte ber Götter als typisch aufgenommene Züge, wie 3. B. die auf bie Einrichtungen in Eleusis bezüglichen Geschichten, die Sage von Apollon Delphinios u. f. w. in ben hymnen find nach und

<sup>3)</sup> K. D. Müller Proleg. S. 340, wo er aus meinen Bemerkungen über die Namen in der Mythologie hinter Schwencks Etymologisch=mythol. Andeut. S. 254—260. 343—47 einige Stellen aushebt, nur nicht die Borte: "der Griechischen Poesse lag großentheils diese Gieratik (auf die Natur bezüglicher Namen) zu Grunde", hat überhaupt meine vielleicht nicht klar genug gesaßte Ansichten unrichtig aufgesaßt, die im Besentlichen keine andern waren als die jeht auszussührenden, daß nemlich der Mythologie die wir aus homer kennen, eine Naturreligion vorausgegangen sey, und Lauer Gr. Mythol. S. 148 hat wieder Müllers Darstellung in Kürze noch mehr entstellt. Auch die Bemerkungen Müllers S. 342 f. so wie die S. 119, 231. 266. 335 Not. 3 u. a. hängen davon ab daß er Mythus und hieratische Sage nicht unterscheid.

nach ausgesonnen, und wurden dann nicht weniger als ge= schichtlich geglaubt. Dadurch erhalten für uns diese hymnen einen ganz andern Charakter als ber rein mythische auf bie Aphrodite; ihr besonderer Werth für uns liegt gerade in der Mijdung bes einfachen Inhalts, ber aus bem Charakter und der Situation der Götter menschlich, natürlich von dem Aöden entwidelten Büge mit ben bogmatisch ober rituell bedeutsamen Bufägen ober ben gemachten Bestandtheilen, bie bem Mythus einen bieratischen Anstrich und die rechte Seiliakeit für ben Ort geben. Bei dem hymnus auf hermes ist freilich diese gerade nicht bezweckt. Dagegen ist in Athen Erichthonios als Sohn m Athena und der Gaa eine heilige Sage, wie bei dem Lempel ber Despöna eine Sage ist, die Pausanias anführt (8, 3, 1, qaoi de oi negi to iegov), und bie ber Rabiraischen Demeter (9, 25, 5), die ein rechter Rnäuel später pfäffischer Erdichtung ist. Die Sage der Rhodier von dem Grund ihres heliosdiensts bei Pindar (Ol. 7) ist ein fchöner Mythus.

Der Mythus spricht zu Allen, die hieratische Sage geht nur das örtliche Dogma und seine Gebräuche an, und wie sie priesterlichen Ursprungs ist, so wurde sie häusig zu einer Hei= ligkeit gesteigert die ihre Mittheilung an Fremde außerhalb der Gemeinde oder einer Gebeimfeier verwehrte. Der degos loss ist gleichbedeutend mit dem geheimen (anschäftigeros) und es lie= sen wohl neben ihm her auch offenkundige Sagen über denselben Gegenstand <sup>4</sup>). Daher ist kein degos loss bekannt außer

<sup>4)</sup> Eucian de dea Syr. 11 πολλοί λόγοι έλέγοντο, οί μέν ίφοί, οί δί έμφανέες, οί δέ χάφτα μυθωίδεις. Plut. de Is. et Os. 7 für die Enthaltung der Acgyptischen Priester von der Fischspeise hatten sie σύο λόγους, ων τον μέν ίεφον και πεφιττόν — ό σ' έμφανής και πρόχειφος. Sonst ist ieges λόγος auch die heilige Lehre oder Wahrheit, im Gegensah alles Mythischen. Dio Chrys. 1 p. 59 εί σ' άφα μύθον έθέλοις άχουσαι, μάλλον σ' ύγιζ και ίεφον λόγον σχήματι μύθου λεγόμενον. Philo de somniis p. 64 ταύτας δαίμονας μέν οι άλλοι φιλόσοφοι, ό δέ ίεφος λόγος άγγέλους είωθε καλεϊν προσφερεστάτω χρώμενος όνόματι. Plut.

benen welche die Rirchenväter, meift aus entarteten, unter fremd= artigen Einflüffen ftehenden Mysterien verrathen fonnten. De= rodot erwähnt einen solchen in den Samothrakischen Rabiren= weihen über bas Phallische bes hermes (2, 51) und einen andern darüber daß die in die Orphischen Orgien Aufgenommenen nicht in wollenem Gewande bestattet werden durften (2, 81); auch einen Aegyptischen, ben es für ihn, ber ihn wisse, nicht schidlich sey anzugeben (2, 47), und so zwei andre (2, 48. 62), während er an einer andern Stelle fagt, daß er ra Эвга тых алуущатых zu erzählen nicht begierig fen, indem er glaube daß alle Menschen über sie gleichviel (d. i. nichts Rlares oder Bestimmtes) wissen (2, 3.) 5). Und biefe Ansicht möchte er nicht allein von den Negyptischen Sagen der Art gehabt haben. Nach Pausanias hatten sie in Phlius dafür daß sie von der Ganymeda heba kein Bild hatten, einen isods 26ros d. h. den sie geheim hielten. Den in der Telete der Mut= ter Rhea auf hermes und ben Bidder gesagten will er nicht fagen obgleich er ihn weiß (2, 3, 4.). Warum im Quell Ranathos zu Nauplia Hera jährlich badet, ift eine geheime Sage (loros rov anodontov) der Telete ber here bei ben Argeiern (2, 38, 3.) Über die Granate der hera zu Argos spricht er nicht weil die Sage geheimer sey (auch in Eleusis war eine nach Artemidor 1, 73). Die vom Rufut in welchen Zeus sich verwandelte, führt er an mit dem Bemerten bag er fie und was sonft nicht Geziemendes von den Göttern gefagt werde, aufzeichne ohne es anzunehmen ). In ben Mysterien der Eleu-

de 1s. et Os. 3. ούτοι είσιν οι τον ίερον λόγον περί θεών πάσης χαθαρεύοντα δεισιδαιμονίας χαὶ περιεργίας ἐν τῆ ψυχῆ φέροντες. Heliod. 7, 11. τον θανόντα χαίροντας εὐσημοῦντας ἐπείμπειν, ώς τῆς βελτίονος μετειληχότα, ὁ θεῖος καὶ ἱερος παρεγγυῷ λόγος. Go öfter. Bieder anders find die Titel iepoi λόγοι, die Orphischen in 24 Büchern, die des Urissie bes über die heiloratel die ihm geworden waren. 5) In Grettärung dieser Stelle tann ich nicht übereinstimmen mit Eobects Aglaoph. p. 1287. 6) Paus. 2, 17, 4. Bor ἐοικότα ift οὐχ einzuschieden, finischen Demeter zu Pheneos erwähnt er bag bie Priester bie Unterirdischen mit Stäben schlagen zard Lóyov dý riva und daß ein i. 2. fey, warum ihnen die Bohne unrein fey (8, 15, 1.) Von Hyakinthos, welchen die vom Zephyros abgelenkte Wurficeibe des Apollon getödet, bemerkt er, es möge fich wohl auch anders verhalten, aber geglaubt werden wie gefagt werde (3, 19, 4), indem er vielleicht bier ben phylischen Sinn ber schönen Sage ahnte und darum die Geschichte, welche geglaubt wurde, nicht annahm. Bei ber etymologischen Sage von Arne, vo Rhea den eben gebornen Poseidon unter Lämmer nieder= legte, zum Kronos aber fagte, fie habe ein Pferd geboren und im ein Fohlen statt des Rindes zu verschlingen gegeben, wie nachber statt bes Zeus einen Stein, fagt er, biefen Sagen ber hellenen habe er beim Beginne feiner Schrift die größte Einfältigkeit vorgeworfen : ba er aber nach Arkadien fortgeschrit= ten fen, habe er biesen Gedanken von ihnen gefaßt, daß bie für weife geachteten ber hellenen ehmals burch Räthfel und nicht geradaus die Sagen fagten und vermuthe baher daß das über Kronos Gesagte eine Beisheit enthalte (8, 8, 2.)

Pausanias verräth hierdurch zwar daß er nicht immer eine alberne, durchaus nichtige Fiction oder Legende von alten be= beutungsvollen Sagen zu unterscheiden verstand. Aber er be= kennt sich, vermuthlich belehrt durch bessere Sagen, denen er nachgedacht hatte, zu der unter den Gelehrten des Alterthums berrschenden Ansicht, die wir in Bezug auf den Mythus be= kritten haben, hinsichtlich gewisser Sagen aber gerade als das was sie von diesem unterscheidet, anerkennen müssen, daß sie nemlich einen im voraus schon zum Bewußtseyn gekommenen Gedanken einschließen, für den sie, weil das Volk zuerst nur

was noch übersehn worden ist. Das od ist noch öfter irrthumlich ausge= lassen als eingeschoben worden. Beispiele des Ersten Nachtr. zur Lesch. Tril. S. 277 Not. 236, des Andern S. 62, und sie können gar sehr vermehrt werden. Derselbe Fall ist daß weiß für schwarz in Handschriften sesst wurde. S. Göthe an Schiller 6, 144. für das Geschichtliche Sinn hat und der Belehrung für nadte Begriffe nicht offen ift, eine sinnbildliche, allegorische Einkleidung und oft lieber eine räthselhafte Verhüllung suchten. Die Alten brücken sich hierüber nicht genügend aus: boch ist die Sache so wichtig daß ich eine Anzahl ihrer Aussprüche hierunter zusammenstellen will 7). Gegen hieratische Sagen legt Pin-

7) Strab. 10 p. 474. Has of b περί των θεών λόγος αρχαίας έξετάζει δόξας και μύθους, αίνιττομένων των παλαιών ας είχον έννοίας φυσικάς περί τών πραγμάτων και προστιθέντων άει τοις λόγοις τον μῦθον. απαντα μέν οὖν τὰ αἰνίγματα λύειν ἐπ' ἀχριβές οὐ ῥάθιον· τοῦ δε πλήθους των μυθευομένων έχτεθέντων είς το μέσον, των μεν όμολογούντων άλλήλοις, των δ' έναντιουμένων, εύπορώτερον άν τις έξ αύτών είκάσειε τάληθές. Ρ.467. ή τε κρύψις ή μυστική των ίερων σεμνοποιεί το θείον, μιμουμένη την φύσιν αύτου φεύγουσαν ήμων την αίσθη-L. 1 p. 19. φιλειδήμων γαρ ό ανθρωπος προοίμιον - δε τούτου σιν. τό φελόμυθον. έντεῦθεν οὖν ἄρχεταε τὰ παιδία ἀχροᾶσθαε χαὶ χοινωνείν λόγων έπιπλείον. Plutarch. fragm. 9, 1, 3, von den Dätalen in Platää. Ότι μέν ούν παλαιά φυσιολογία και παρ' Ελλησι και βαρβάροις λόγος ήν φυσικός έγκεκαλυμμένος μύθοις, τὰ πολλὰ δι' αινιγμάτων και ύπονοιών επίκουστος και μυστηριώσης θεολογία, τά τε λαλούμενα τῶν σιγωμένων σαφέστερα τοῦς πολλοῦς ἔχοντα καὶ τὰ σιγώμενα τῶν λαλουμένων ὑποπτότερα, δηλόν έστιν έν τοῖς Όρφικοῖς ἔπεσι καὶ τοῖς Λιγυπτιχοῖς χαὶ Φρυγίοις λόγοις · μάλιστα θὲ οἱ περὶ τὰς τελετὰς όργιασμοί χαί τὰ δρώμενα συμβολιχῶς έν ταῖς ἱερουργίαις τὴν τῶν παλαιών έμααίνει διάνοιαν. Max. Tyr. 10, 6 Reisk. Τοῦτο τοίνυν οί ποιηταί χατανοήσαντες έξεῦρον έπ' αὐτῆ μηχανήν έν τοῖς θείοις λόγοις, μύθους λόγου μέν άφανεστέρους, αλνίγματος δέ σαφεστέρους, διά μέσου όντας έπιστήμης πρός άγνοιαν κατά μέν το ήδυ πιστευομένους, κατά δε το παράδοξον άπιστουμένους και γειραγωγούντας την ψυγήν έπι τὸ ζητείν τὰ ὄντα χαὶ διερευνᾶσθαι περαιτέρω. Pseudoplut. de vita et poesi Hom. 92. Ελ δέ δί αλνιγμάτων και μυθικών λόγων τινών έμφαίνεται τὰ νοήματα, ού χρή παράδοξον ήγεῖσθαι τοῦτο γάρ αίτιον ποιητικής και των άρχαίων ήθος, όπως οι μεν φιλομαθούντες μετά τινος εύμουσίας ψυχαγωγούμενοι δάον ζητήσωσι τε και εύρισκωσι την αλήθειαν οί δε αμαθείς μη χαταφρονώσι τούτων, ών ού δύνανται συνεέναι · και γάρ έστι πως το μιν δι ύπονοίας σημαινόμενον άγαστόν, to de gavepag leyóuevor edtelec. Abalic Julian Or. 5 p. 169 extr. bar Biberspruch ein: Göttermythen, ba sie immer Menschliches und menschlich ansprechenden Sinn entwickeln, konnten ihm nie gleich anstößig werden, wenn sie auch Menschlichkeiten enthiel= ten die er gewiß nicht billigte. In wirklich bedeutsamen hie= ratischen Sagen scheint die ariskokratisch-priesterliche Mittelperiode, da die Hauptculte längst sessifickratisch-priesterliche Mittelperiode, ju seyn. Für den degos  $\lambda dy os$ , das Kind der Telete, kam erst mit dem Verfall der Staaten und der Bildung, wie für allen Uberglauben, die fruchtbarste Periode, worin die Mysten ihn nicht ohne heilige Schauer vernahmen<sup>8</sup>).

# 23. Legende.

Unter dem mittelalterlichen Namen der Legenden habe ich mich gewöhnt die unendlich zahlreiche Klaffe von Erzählun= gen abzusondern die ihrer Natur nach sowohl von den My= then als den hieratischen Sagen durchaus verschieden sind. Die Unterscheidung im Namen ist uns im Alterthum nicht gegeben, aber der Unterschied in der Sache ist gegründet. Denn wäh= rend jene zwei immer eine innere physische oder religiöse Be=

Simplic. praef. in Categor. Τῶν γὰρ παλαιοτέρων νομιζόντων, μή δείν χαι τοῦς σχυτοτόμοις τὴν ξαυτῶν σοφίαν προτιθέναι εἰς πάρεργον άντίληψων δια την προφαινυμένην σαφήνειαν, οί μέν μύθοις, οί δέ συμβόλοις αθτήν απέχουψαν ώς τοῦς παραπετάσμασι τὰ αποβδητότερα τῶν ἱερῶν. Lyd. de ostent. 3 p. 12. Τοῦτο σὲ ἀλληγοριχῶς παρὰ τὸν μρατικόν παρακεκάλυπται λόγον, έπει ού προφανώς ό περί θειοτέρων πραγμάτων λόγος διὰ τοὺς ἀνιέρους, ἀλλὰ νῦν μὲν μυθιχῶς, νῦν δὲ Rapasolizais napadiedoras (von dem Rinde Tages.) Macrob. Somn. Scip. 1, 2, 8 (9.) Protlos περί τοῦ τρόπου τῆς τῶν θείων μύθων διασχευής παρά τοις θεολόγοις χαι αιτίων αποδόσεις χαι λύσεις των πρός adrody Enerradew, hinter Ilo. els Temasor 1534, befonders p. 369. Mertwürdig find die Einwendungen des Arnobius gegen das Spftem der Allegorie in den Mythen 5, 33- 45, mahrend Clemens wenigstens bas συμβολικών έρμηνείας eldos und feine έπίκρυψις rühmt Strom. 5, 8 p. 671 ff. Pott. cf. 2, 1 p. 429. 4, 1. 8) Ifisgrabichrift von Un= ότος 1, 12 ταΐσι γάραξα φριχαλέον μύσταις ίερον λόγον.

beutsamkeit haben, einen Gebanken poetisch ober änigmatisch in fich schließen, fo findet zwischen ber Legende und ihrem Gegenstand gar kein innerer Busammenhang ftatt, fie murbe et= was Gegebenem wie zur Erklärung und nie um einen eigenen Gedanken selbständig auszuprägen erdichtet, schiebt dem mas nach Idee und Form Erfindung und Begriff war, etwas aus bem Leben und ber Geschichte Genommenes unter, führt es auf einen äußerlichen Anlaß zurud und enthält eine feiner ur= fprünglichen Bedeutung fremde, erkennbar falsche und nichtige Erfindung. Durch die Wirfung ber Natur und bes Jahres= laufs auf Gemuth und Gedanken, unter bem Drang ber Er= fahrungen hat der Cultus sich ausgebildet: die Legende steht burchaus nicht unter folchen Einflüffen, fondern fpielt deutelnd und tändelnd mit dem Gegebenen. 3hr Stoff ift nicht im Phy= fischen und Ethischen, sondern geschichtlich, fabelhaft geschicht= Benn ber Mythus von bichterisch begeisterter Anschau= lið. ung, ber hieros Logos im Allgemeinen von priefterlicher Beis= heit und Sinnesart ausgeht, fo find als die Rlaffe der Men= schen welche sich für die Legende gebildet hat, die Eregeten oder die Erklärer zu betrachten. In den Platonischen Gesetzen find bie Eregeten neben Prieftern und Bahrfagern als allge= mein erforderlich genannt (8 init.), interpretes religionum bei Cicero, auch Periegeten, füstermäßigen oder auch pfäf= fischen Geistes 1). Zwischen ben Ursymbolen und Urmythen, auch zwischen den Gründern der besondern Culte, auch den meisten aus inneren oder örtlichen Beziehungen entstandnen eigentlich mythischen Erweiterungen und ben Erklärern ift im 2011gemeinen ein fehr großer Abstand ber Beit, und unter ben Legenden felbst eine große Verschiedenheit ber Beit zu benten: mit den einfachen Mythen der homerischen hymnen bat nich

. \*

i

4

1

1

<sup>1)</sup> Ruhntenius zu Tim. lex. Plat. s. v. p. 150 ss. περιηγηταί bei Lucian Philopseud. 4, der sie als Fabler und Lügner behandelt. Pretter Polem. fragm. p. 162.

manches Legendenartige verbunden das ehrwürdiger ift weil es nach und nach in der Gemeinde aufgekommen seyn möchte. ο ift eine Zeit gekommen wo bie Gefuhle und bie Anschauungen aus denen die Religionen oder hauptculte hervorgegangen ma= ren, nicht mehr herrschien oder ansprachen, und für einfache Ideen und Bahrheiten ift zu allen Beiten die Menge wenig empfänalich. Indem man das ursprünglich Gedachte nicht mehr verstand ober bas einmal Festgestellte, bas Positive auf bie nun= mehr geeignete Art in Ansehn und Dauer zu erhalten hatte, welche der innere Sinn ihm nicht sicherte weil er unverstanden blieb, knüpfte man es an erdichtete, meist ihrer Beschaffenheit nach sehr fabelhafte, oft auf scheinbare Etymologie gestügte mählungen, an fagenhafte Personen ber nächsten Beimath oder bes weiteren burch homerische Poesie verherrlichten Rreises. Durch die Fulle und Schönheit der heroensagen war die Vor= jeit wie geheiligt. Die weit und breit tief eingedrungne Bebeutung ber homerischen Poesie für ein gewisses Zeitalter macht fich gerade burch biefe Anwendung auffallend bemerklich. Die Legenden gleichen den Antworten die oft den Rindern gegeben werden wenn sie Dinge erklärt verlangen die sie noch nicht verftebn können ober verstehn follen : man speiste mit ihnen, wenn man anders nur selbst des Sachgrundes sich bewußt war, das Bolf ab, bas zu Geschichten immer großen hang hat. Die Le= gende besteht in einer Auflösung finnvoller Bestimmungen aus einer entfernten Periode in Erzählungen die im Geschmack und Bereich ber gegenwärtigen, an sich aber ohne Sinn sind und nur durch ihre Berbindung mit den von Alters ber beiligen Personen und Dingen auch ihrerseits heiligkeit und Ansehn ge= Bon Allem, Namen, Sachen, Berrichtungen wollte winnen. ber unruhige Geift des Bolts die Urfache miffen. Paufanias sagt einmal von Opfern des Zeus Polieus, den von ihnen gesagten Grund (altiar) wolle er nicht schreiben (1, 24, 4), Strabon, in Koronea sey Athena mit Hades (Pluton), wie sie sagen rará riva pvorizýv alriav zusammengestellt (9 p. 411.) L 7

Eine Atiologie erwächft, atiologische Sagen - nicht Mythen follte man fagen, obgleich die Alten es fehr häufig thun und den Unterschied nicht beobachten — überziehen allmälig wie Nur eine fleine Auswahl Bucherpflanzen bas ganze Land. baraus können bie aina des Kallimachos, wie berühmt sie auch geworden find, enthalten haben. Bo bie Legende an Seschichtssage sich anlehnt, bedient sie sich ihrer immer nur jur Dieß muß im Allgemeinen angenommen werden. Denn Fiction. wenn auch die Möglichkeit nicht zu bestreiten ift daß hier ober bort achte Tradition aufgenommen fep, fo bleibt dieß boch bei bem äußerst geringen geschichtlichen Sinn bes Griechenvolks und bei den unendlich vielen Fällen augenscheinlicher Erdichtung im= mer höchft ungewiß und unwahrscheinlich. Geschichtsähnliche Erbichtung, willfürliche und niemals richtige Namensbeutung eingeschloffen, bei regelmäßiger Verleugnung bes einfachen, natürlichen symbolischen oder mythischen Sinnes, ift bas Princip ber Legende als eregetischer und Bolkstheologie.

Die Gegenstände ber Legende find Beinamen, alfo Eigenschaften und besondre Bezüge ber Götter unter einander, mythische Angaben über sie, und bann alles was ben Gottesbienft angeht, Feste, Opfer, Gebräuche und alle Dinge Die babei Auch dieß alles was den Cultus angieng, hatte vorkommen. bei feiner Einsezung und Anordnung im Allgemeinen dem Wefen der Götter entsprochen, war ursprünglich im Ganzen finnbildlich und bedeutungsvoll gewesen. Die Legende, die nie auf ben wirklichen Sinn eingieng, sondern frei aus sich beraus Geschichtchen erfand, feste folche auch bier durchgängig an die Stelle einer wahren und einfachen Erklärung. Es ift geradezu Regel und Gefetz alles Ideelle, die mythologische Bedeutung hintanjusepen, ben wirklichen Sinn den auch der hieros Logos immer andeuten will, ju umgehn, weil er bem Bolf ober bem Zeitalter nicht gerecht ift ober bem Erzähler felbst nicht eins Poetischer Geschmack und Bildung werben bei ber leuchtet. Ausführung nicht immer vermißt. Zuweilen sind darin einzelne

Namen ober Merkmale ausgestreut die sich ausnehmen wie aufgegebene in zusammenhängenden Bersen untergebrachte Wörter. In den Gebräuchen war indessen ohne Zweisel nicht immer alles Einzelne in den Verrichtungen und in dem dabei gebrauchten Geräth und Schmuck mit Absicht bestimmt gewesen oder noch verständlich in seinem Sinn geblieben, oder auch unverändert in seiner Bedeutung und rein unvermischt erhalten worden. Auch auf dieß Zufällige, Unerklärbare und Gleichgültige richtete die Legende ihre Ausmerksamkeit um Alles dis ins Kleinste nach ihrer Art zu heiligen oder merkwürdig zu machen, auf einen bestimmten Ursprung und Stifter zurückzuführen.

Um Beispiele von Göttern anzuführen, so vergleiche man bie verschiedenen Urfachen warum Apollon fey Lyfios, wo bie Bölfe der Leto durch den Schwarm der verschiednen Le= genden fich von felbst aufbeben, warum Karneios, Pythaeus ober Pythios, Epibaterios, Aegletes, Smintheus, Parnopios, Agräos, Boebromion, Hekatos, Eoos u. f. w. ober warum Athena Alalfomeners, Sellotis, Ellefia, Agraulos, Anemotis, Dryderkes, Dytiletis, Zosteria, Salpinx u. f. m. Am ein≠ fachsten ift die Art wonach so gewöhnlich auch den Orten ein ihnen gleichnamiger Stifter gesetzt wird, wie wenn Demeter Mysia nach einem Mysios, hera Bunda nach einem Bunos, Artemis Anagia nach einem Anagios ober Elaphiäa, was Paufanias verwirft und berichtigt, nach ihrer Amme Elaphios, einer Frau des Landes, genannt war, Apollon Malloeis (bei hellanifos) von einem Melos, einem Sohn der Manto, wo offenbar die jest hochheilige Person der Mutter den Gott eb= ren, die Person Melos aber vermuthlich die jest in hinter= grund getretne Beziehung des Gottes zu den Heerdethieren (unilous) versteden foll, Apollon Lyfios von dem Pandioniden lytos, Rarneios von einem Seher Rarnos ober Krios ober einem Troischen Rarneos, von einem Geliebten Apollons, Py= thaeus von einem Pythaeus, Athena Alea, Itonia von einem König Aleos, Itonos, die Homoloïen von einer Homoloïs

7\*

Prophetin der Enpo u. s. W. Auch einen Kranz ganz naiver, einfach poetischer Legenden könnte man heraussuchen, die den örtlichen Besonderheiten des Cults einen neuen Antheil erwecken konnten. Bei den Festen wird besonders das alljährliche oder häufige physische Ereignis in ein einzelnes historisches umgebeutet, dessen Andenken forterhalten werde.

Ein ähnliches herabsinken der Religion aus den Ideen und Empfindungen in die Fadel, einen Übergang von dem finnbildlichen Ausdruck der göttlichen Dinge, welcher auf die Menge wenig wirkt, zu bedeutungsleeren Darstellungen für die Einbildungskraft, die das Gedächtniß leicht aufnimmt, findet sich im Großen auch sonst. Es verhalten sich so im Ganzen die Puränas, Fadeln für das Volk zu den Veda, ideenreichen Hymnen an die Gottnatur für Geist und Gemüth- Den Griechischen verwandt find die Römischen Ergenden die wir in den Ovidischen Fasten, Plutarchs Römischen Fragen, bei Servius u. A. leicht überblicken: nur ist noch die Frage ob nicht an ihnen die Nachahmung der Griechen ungefähr eben so viel Antheil gehabt hat als an der Römischen Mythologie und Poesse <sup>2</sup>).

Es finden sich unter ben Griechischen Legenden nicht wenige die sinnreich und anziehend genug sind, oder von gelehrteren Ersindern, wie es scheint, ernsthaft oder als ihnen selbst wahrscheinlich gemeint waren. Zuweilen wollte man, scheint es, das Hirtliche, Ländliche, die Rohheit eines alten Cultus vermittelst dieses Systems falscher Eregese verstecken, wie bei dem Karneios und Maloeis, oder bei den Dädalen nach der Legende bei Pausanias (9, 3); oder auch eine obscöne Symbolist abweisen, wie bei der am Schenkel verbundnen Athena in Teu-

Digitized by Google

<sup>2)</sup> Saturnaliorum originem illam mihi in medium proferre fas est: non quae ad arcanam divinitatis naturam refertur, sed quae aut fabulosis admixta disseritur, aut a physicis in vulgus aperitur: nam occultas et manantes ex meri veri fonte rationes ne in ipsis quidem sacris enarrari permittitur. Suvenal 6, 450 nec historias sciat omnes, cf. 7, 231, Spalbing zu Quinct. 1, 9, 18.

this 5); einigemal sieht man eine romantische, rührende Ge= schichte aufgenommen +), oder eine Bundergeschichte wie bie Frühzeitig ist der Hang und das Bedürfniß bei Konon 35. auch dieser Art von Erfindung erwacht, und das am be= ften Erfundene sammelt sich aus ben alten Tagen für die spä= teren auf. Aber im Allgemeinen ift ohne Zweifel auf Diefe bas Gottesdienstliche angehenden Sagen ganz vorzüglich an= juwenden was von den Sagen überhaupt hefataos bemerkt: bie Sagen der Hellenen find viel und lächerlich, und herobot: bie hellenen fagen auch viel Anderes unbedacht und einfältig ift auch biese ihre Sage von herakles (2, 45), und Dionyfius fogt von ben vielen "nun gar einfältig erscheinenden Sagen bei den Logographen" daß sie als seit der langen Zeit geglaubte aus heiligen und profanen Büchern nach Bölkerschaften und Städten von ihnen geschöpft fegen (de Thucyd. jud. 5.) Pausonias bemerkt von den Eregeten in Argos, es sey nicht ein= mal ihnen felbst verborgen daß nicht Alles nach Bahrheit von ihnen gesagt werde, sie fagten es aber boch (2, 23, 6), und wie wenig er bie Legenden die er nacherzählt, großentheils we= nigstens, glaube, ift von Siebelis in der Borrede feiner Ausgabe gezeigt worden (p. X11 s.). Die Dichter berühren Legenben felten, ba diese allermeift nur in örtlich beschränktem Glau= ben lebten, sie aber an die in religiöser Hinsicht freieren und gebildeten Rreise fich reihten, auch die Schriftsteller ber guten alten Zeiten überhaupt nicht, benn ben Rreisen ber Gebildeten und ber guten Röpfe waren die Legenden frembartig und sie haben baber auch für bie bildende Runft feinen ober gewiß nur fehr wenig Stoff abgegeben. Die Mehrzahl hat ihre Eigen= thumlichkeit wesentlich barin bag fie volksmäßig, bem Sinn und Verstand bes großen haufens angepaßt ift, aus bem fie zum Theil eigentlich auch hervorgieng an so vielen kleinen, bunkeln Orten. Strabons Ausbruck Laodoyparinai arogá-

<sup>3)</sup> Paus. 8, 28, 3 vgl. 5, 3, 3. 4) Id. 7, 23, 1. 4. 3, 16, 2. 3.

osis ift fehr bezeichnend (10 p. 465.) Oft ift die volkomäßige Einfalt in ben Legenden, die Plattheit und abergläubische Befchränktheit groß, und erstaunen muß man über die Leichtfer= tigkeit womit die verschiedensten Berleitungen und Bermuthun= gen über einen und benfelben Punkt hinter einander auftraten. Der Theologe Döllinger bemerkt von ben späteren Griechen baß sie robe Erfindungen über ihre Seiligen und Martyrer (wie ben h. hippolyt) in Ungahl nach berselben Schablone machten. In der Aufgelegtheit zum frommen Erdichten über jedes Rleinfte gaben ihre Vorfahren ihnen nichts nach und ihre Fertigkeit ift aus der langen und unermeßlichen Übung der Nation ;in edle= rer Sagendichtung zu begreifen, die nirgends übertroffne allgemeine Anlage der Nation, immer rege Einbildungsfraft und Dichtungsluft, Geistesneugierde und Schwaghaftigkeit dabei wohl Barum follten die Eregeten, insbesondre die angeschlagen. ber entlegnen kleinen Drte, einsichtiger gewesen seyn als in ihrer Art die Etymologen und ursprünglichen Sinn und Zusammenhang weniger oft gröblich verfehlt haben als diefe?

Benn man bie Menge der größeren und fleineren Gemeinden in Städten und Dorffchaften und ber außerhalb errichteten Tempel, Tempelchen und Altäre, Denkmäler mit relis giöser Beziehung bedenkt, die alle, fo die kleinsten wie die größten, ihre Sagen für das ihnen eigenthümliche, so Rleinste wie Größte foderten, fo tann man fich bas Gewimmel ihrer örtlichen Sagen nicht groß, dicht und bunt genug vorstellen. Einigermaßen läßt es sich bemeffen nach ber schwer übersebba= ren Fülle beffen was fich in ber Litteratur ber späteren Zeiten erhalten hat. Diese Masse leichter und allgemeiner anschaulich zu machen, was noch nicht versucht worden ift, müßte ein Chalkenteros ben Muth fassen recht viel bavon, wenn Alles taum möglich oder rathsam feyn möchte, nicht blog aufzusams meln, sondern zu ordnen und zu richtiger Bürdigung zu sich= ten und nach Einsicht und Aufschluß gewährenden erschöpfenden Classificationen zu unterscheiden um bas fabelselige hellas auch

von diefer volkomäßigen Seite in feiner Eigenthumlichkeit fcarfer zu zeichnen. Die Ausführung dieses Plans würde den Begriff ber Legende bewähren und erläutern wonach fie zum Princip hat nach Bedingungen im Geiste des Volks, der Orte und der Zeiten, die ursprüngliche ideale Bedeutung der Götter und der Gebräuche, die Begriffe, das eigentliche Dogma zu versteden und überall an bie Stelle eines finnvollen Glaubens an das Göttliche einen leeren an das hiftorisch=Fabelhafte zu Durch Bergleichung einer großen Reihe folcher Sagen fesen. würden sich die Merkmale fester und feiner bestimmen lassen. Die durchgängige Verschiedenheit des ursprünglich Gedachten md Ausgesprochnen und diefer populären falschen Eregese ober Bolittheologie, ber ersten und ber untergeschobenen Bedeutung würde leicht einleuchten und dabei vorzüglich auffallen wie in bem eigentlich Mythologischen in Personen Eigenschaften, Na= men überall Zusammenhang, Analogie, gegenseitige Bezüglich= feit, natürliche Entwicklung und ungezwungne Übereinftimmung ju erkennen ift, bie Legenden bagegen, ba fie nicht aus bem Reim vernünftiger Unschauungen und Gedanken hervorwachsen, fondern ihren Stoff von außen nehmen, biesen Zusammenhang überall aufheben und in buntefter Verwirrung auseinandergebn. Bas aus ben Reimen ber Religionen bie Belt erziehen tann, zeigt fich hier noch greller als anderwärts. Die Legenden wohl unterschieden und geprüft würden daher der ursprünglichen Ra= turtheologie ober der ächten Mythologie zur Seite gestellt, eine Bestätigung der richtigen Auffassung abgeben, während sie, unter das Mythische gemengt, den Zusammenhang im Ganzen ber von Denkern ausgehenden Ideen und Dichtungen verwir= ren und einen guten Theil ber gottlichen Personen und ber Gebräuche voppelsinnig machen.

In der That wenn der Unterschied der Natur und Beschaffenheit der Mythen und der Legenden, des ursprünglichen und des angedichteten Sinnes gegründet und so entschieden ift, so wird es zweckmäßig seyn die letzteren von der in der älteren

Litteratur lebenden und bem Gottesbienft ju Grund liegenden Mythologie, welche sie zu verdunkeln und aufzuheben geschäftig find, fo viel als möglich abzusondern und auszuscheiden, fie in ber Mythologie nicht ihrer felbst wegen, ba zufällige in ihnen vorkommende Einzelheiten beachtenswerth feyn können, ju berücksichtigen 5). Wir schließen in ihr die philosophisch allegorische Auslegung ber Mythen aus, die von Theagenes und Metrobor an bis auf die jüngsten Neuplatoniker ein fo großes Beifpiel abgiebt, wie weit und wie lange Zeit, wo es an historiicher Forschung und Übersicht fehlt, der Menschengeift, von einer falichen Ansicht und Methode ausgehend, fich träumerisch und erpicht auf leere Spitfindigfeiten im Irrmabn berumtreiben kann, zugleich auch, welchen Zauber ber Anziehung hochalte nationale Religionssyfteme noch auf bie von ihnen eigent= lich abgefallnen Geister ausüben können. Die Uranschauungen wurden nicht mehr gefaßt oder auch nach bem Bedürfniß ber Beit ober ber besonderen Rlaffe nach Gutbunken umgebeutet. Auch nicht ber in andern Rreisen, wie z. B. in ben wißigen und lachlustigen der Aristophanes und Luciane oder der frivolen Liebesbichter, oder in der Kinderwelt herrschenden Auffalfung der Götter gestatten wir Einfluß auf unfre eigne. Warum follten wir bas Eigenthum einer andern, ebenfalls fehr beftimmten, noch fo zahlreichen Rlaffe, bie fich burch einen niebrigen Standpunkt, findliche und kindische Bolfseinfalt und einen engen Gesichtsfreis, ohne die rechte Übersicht nationaler Religionsideen und Mythen, auszeichnet, bevorzugen? Die in ben Glauben bes Bolks, jede an ihrem Ort übergegangnen Legenden haben meistentheils für bas Allgemeine ber alten mythischen Theologie eine äußerft geringe Bedeutung : fie unter-

<sup>5)</sup> In diefem Sinn ift die Legende auch in früheren Schriften immer von mir beurtheilt worden, 3. B. Tril. S. 49. 249. An Schwend S. 277. Rl. Schr. 1, 16 f. 19. 101. 436. 3, 186. 195 f. 403. 482 f. Ep. Cycl. 1, 130. A. Dentm. 2, 333.

scheiden sich von den ebleren Gewächsen der Mythologie nicht weniger als von Homeren und ehrwürdigen Priestern alter Zei= ten und anschnlicher Heiligthümer, die frommgläubigen "Theo= logen" und Eregeten aller Orte im langen Lauf der Zeiten, die das Wesentliche, das Alte, Einsache, Hohe zu fassen und zu pslegen wohl meistentheils selbst so wenig fähig waren als das Volk dem sie vorerzählten. Fast wie die Volkspoesse, die zwar bei den Griechen beschränkt ist, weil die nationale seit stücher Zeit sehr allgemein eindrang, zu der höheren verhält sich die Volkssage in Hinsicht des Religiösen zu der eigentlichen My= thologie. Dennoch scheint sie jest, wo alles Volksmäßige so eisig aufgesucht wird, sür Manche ein Lieblingsgegenstand zu son, je alberner desto lieber.

Damit foll nicht geläugnet werden bag bie Erscheinung an ich, wie burch erfundne Geschichten bem Glauben und ber Beiligachtung ber Gebräuche für ben größten Theil bes Bolks ein neues Kundament gegeben worden ift, ihre Bichtigkeit hat. Die Götter werden, wenn gleich nicht richtig gefaßt und begriffen, toch im Gedächtniß bewahrt, bie Gebräuche, wenn auch noch fo willfürlich hergeleitet, wenigstens beobachtet und bie Gewohn= beit einer religiösen Pflicht äußerlich unterhalten. Wer nur ben Pausanias, die reichste Quelle der Legenden, kennt und die Fragmente ber Atthiden und die Scholien und andre Hinter= laffenschaften ber Grammatifer, bie Dichter unter ihnen mit eingeschlossen, tann nicht zweifeln bag ber alte Glaube oder bie hauptfache ber für uns erkennbaren Mythologie erloschen und vergeffen war. Die Namen lebten fort, unter hiftorisch=fabel= haften Bezügen, der Sinn hatte gewechselt, das Besen war verändert, wie früher ichon einmal als die Naturculte in die Rythologie übergiengen, geschehn war. Aber an diesen Legen= ben hiengen zum großen Theil, wie abergläubisch immerhin, die Religionen der Maffen Jahrhunderte hindurch, was nicht außer Acht zu lassen ift, während die philosophisch allegorischen Umdeutungen und die andern erwähnten Mißdeutungen der My=

then nur wenig und wirtungslofer aus ber Schule ober ben andern Rreifen herausgedrungen find und alfo mehr ber Ge schichte ber Litteratur und ber Gelehrsamkeit zufallen. Die Ritchengeschichte, Die Geschichte ber Dogmen und ber Repereien, ber Ausartung aller Art haben ihre große Bichtigfeit, aber sie mögen für sich betrachtet und behandelt werden, wie auch ihrerseits die biblische oder die zur Zeit gültige Dogmatik. Auch bie christliche Dogmengeschichte ist reich an unglaublichen Dingen und verhält sich oft zu ihrem Grundstoff trauriger als bie Bolkslegenden zur Mythologie; nur daß sie auf wenige Punkte in größerer Tiefe ihre endlosen Streitigkeiten richtet, mährend bie Legenden oberflächlich den Boben, worauf in einfacheren Beiten Gedanken ernft und finnig angepflanzt worden waren, nach und nach mit unendlich vielen und bunten Gespinften in Daß wir bei einigen späteren Autoren Die Breite überziehen. bie Legenden in fo großer Geltung finden, barf uns nicht beftimmen mit diesen von durchaus namenlosen Erfindern herrührenden Geschichten die Entwicklung welche die erften einfachen Mythen ber hauptculte burch die geiftvollften, zwar auch felten namhaft befannten Männer alter Beit erhalten haben und worauf die großen alten Schriftsteller fich beziehen, allzustart zu durchflechten und darüber das viele Schöne, das ber Griechengeist geschaffen, fast in Schatten zu seten. Freilich ift die Grenzlinie oft weniger scharf zu ziehen wenn, besonders durch berühmte Feste, an angesehenen und vielbekannten Orten, wie namentlich Athen, legendenartiger alter Glaube in die Stammtheologie der Götter tiefer eingreift. Darauf tann 3. B. bie alte Romobie aufmerkfam machen. In ben alten Göttermythus felbst find Züge übergegangen worin das Symbolische in das Geschichtliche umgesetzt ift, 3. B. Die Bedeutung der Siebenzahl im Apollon in den Zug daß Apollon am Siebenten geboren sey (&Bdouayévys.) Bon dem Gedanken, dem Grund, ber für die Menge nicht faßlich genug ift, wird abgesehn, die Beiligkeit ber Bahl wird festgehalten und an etwas fehr faßlis

.

hes geknüpft. So ist die Bedeutung des Delphin in der als ten Legende vom Apollon Delphinios eingekleidet und verherrs licht. Und so verschmilzt sich manigfaltig seit alter Zeit mit Symbolik, Mythus, Allegorie auch Sage.

#### 24. Märchen.

Das Wort Märchen brückt ichon, fo wie uv Saguor, burch bie berabsetzende Deminutivform fein Verhältniß zum Mythus md zur Sage aus. Den Kindern Mythen zu erzählen war ber Anfang der Erziehung und Platon schreibt im idealen Staat wr, fie wohl auszuwählen und die Mütter und Ammen burch bie erwählten Mythen die Seelen ber Rinder bilden ju laffen (2 p. 377 s.) In der Wirklichkeit erzählte man die lieblichen Rythen, wie Strabon fagt, zum Antrieb, die fcyredbaren aber, vie von ber Lamia, Gorgo, Mormolyfe, bem Ephialtes, um abzuhalten (1 p. 19.) Aber die Bahl und die Behandlung bieng von ben Ammen ab und von bem Ginn und Berftänd= niß ber Kinder, die sie durch "Mythologie warteten" 1) und "wieder stillten nachdem sie sie geschlagen"?). Bie Theseus bie Ariadne schlafend verlassen nach Dionpsos Willen und ber= gleichen zu erzählen waren sie geschickt und weinten barüber so oft fie wollten 5). Noch geschickter barin waren wohl einzelne alte Beiber, von benen Platon fagt, daß die Rinder fie ge= brauchten zum füßen Mythenerzählen wie die Lakedämonier ben hippias. Bie ber Mythen bemächtigten sich die alten Weiber auch der Afopischen Fabeln \*). In Athen wurden nach Plu= tarch in Thefeus an den Oschophorien allerlei Mythen erzählt, bie Legende fagte, weil ben nach Rreta als Tribut zu schicken= ben Kindern die Mütter um ihnen Muth zu machen, folche er=

Max. Tyr. 29.
 Dio Chrys. 4 p. 164. Philostr. Her.
 p. 668. xai xaτεμυθολόγει με ή τίτθη.
 3) Philostr. Im. 1, 15.
 4) Philostr. V. A. 5, 14. βάτραχοι xai δνοι xai λήφοι, γραυσίν οἰοι μασάσθαι xai παιδίοις. Aesopi fabellae fabulis nutricularum proxime accedunt. Quinctilian.

zählt hatten. Dieß beutet auf alten bedeutenden Gebrauch der Kindermythen. Die Kinder und das gemeine Volk haben den Mythen gegenüber viel Ähnlichkeit mit einander, und es ist glaublich genug daß aus der unendlichen Menge der für Kinber und Volk kindlich zugerichteten Erzählungen einzelne Züge auch in die Litteratur übergegangen sind, gelungene und auch alberne, da Vielen nichts mehr behagt als das Absurde. Um die Aufmerksamkeit hierauf zu lenken, stelle ich hier unten einige Beispiele zusammen 5): aus den Sammlern, selbst aus Pausanias wird man sie leicht vermehren. Schon Sappho scheint

5) 3m hymnus des Rallimachos auf Artemis 64-79 lefen wir, während fonft die Göttinnen, wenn ihre Söchter unartig find, einen ber Ryklopen, Arges oder Steropes, rufen und bann hermes (ber Diener) mit Ruß gefcmärzt (fo den Rotlopen vorstellend wie ein Diener ben Rnecht Ruprecht) hervorkommt und das Kind in der Mutter Busen kriecht und bie Bandchen vor bie Augen halt, habe Artemis, erft dreijährig, als Leto fie zum Bephästos brachte, bem Brontes nicht bloß fich auf ben Schoos gescht, fondern ihm die Saare von der Bruft tahl weggeriffen. Obaleich biefer Dichter ju einer Märchenhaftigteit feiner eignen Erfindung in ber Behandlung der Mythen hinneigt, fo scheint er hier boch von den Ummen ju borgen. (Die Stelle ift von Bielen, besonders von Grifi in Rom in einer mir einft gütigft mitgetheilten Ubhandlung ber papftlichen Atademie nicht verstanden und falfch emendirt, von Baldenaer u. a. einfach richtig ges deutet worden, julest in der Beitschr. f. M. 28. 1846 S. 299-303 und von haupt in den Ber. der Sächf. Gef. für Biff. 1849. S. 41-46.) Athene, die Tochter des Giganten Pallas, vom Schwung der Lange, wie Gelene von bem des Geftirns burch ben Simmelsraum, hat ihren eignen Bater getödet da er ihrer Reuschheit zusette. Cic. N. D. 3, 23. Tzetz. ad Lyc. 355, Clem. Al. Arnob. Der Gigant, ben fie in ber Giganto= machie todet ift nicht ihr Bater, aber bas Ummenmärchen bas gern mora= lifirt, vermischte die beiden Pallas und hielt dies Beispiel den jungen Mabchen vor. hermes, ber Gott der Diebe, ftahl als Rind die Rleider feiner Mutter und Brüder, die fich badeten, und gab fie ihnen unter Ba= chen zurud. Eustath. Jl. 24, 24. Pofeidon befturmt unter Thranen ben Ares die im Net gefangne Approdite loszulaffen. Lucian. Philopatr. 6. Höbon und ihr Gemal Philotechnos prablen bag fie einander mehr lieben als Beus und Gere; ba foidt Gere unwillig bie Eris unter fie.

i

1

fich biefem Bolkston zu nähern in dem Anfang, wie es scheint, eines großen Mythus : "Leto und Niobe waren gar liebe Freun= binnen." Die Bestimmung für Kinder und Bolt brachte es mit fich daß aller Ernft tiefer Gedanken wegfiel 6) und daß die überweltlichen Personen und ihre Berhältniffe burchaus in bas Menschliche und Volksmäßige berabgezogen wurden. Die reich und herrlich gestaltete und innerhalb ihres eignen Rreises ins Manigfaltigste und bis ins Rleinste entwickelte und das Leben gang burchdringende Göttersage scheint zum Stoff ber Märchen in Griechenland so sehr zugereicht zu haben, daß man von ans bem Arten der Kindermärchen bort fehr wenige Spuren findet. Richt von benen, die nach Balter Scotts Bemerkung 7) von Bolt zu Bolt wie Febern und leichtes Geströh geflogen zu fenn iceinen, während gewichtigere Realitäten zur Stelle hafteten, die von Indien bis in den Europäischen Norden in einzelnen Jügen ober im ganzen Sinn zusammentreffend, gleich den Wurjeln der Sprachen, häufig gefunden werden. In diefen wird besonders alle Natur unmittelbar, Sonne, Mond, Flüsse, Bind, ins fleine Menschenleben gezogen, wie in dem bei Plutarch im Gastmal ber sieben Beisen (14), wo ber Mond friert und von seiner Mutter ein Kleid verlangt u. f. w. Nur die mit dieser Gattung, die in der kindlichsten Sympathie mit der Natur wurzelt, verwandten Verwandlungen von Menschen in Ratur, Blumen, Bäume, Duellen u. f. m. haben ben Grie= den gefallen. Aufmerkfame, ben punkt ber Uhnlichkeit ober

Anton. Lib. 11. Beus fist auf bem Felfen von Geutas um ber Liebe jur here los zu werden; Approdite flürzt fich wegen ber Liebe zum Monis hinab. Ptolem. Heph. 7. — Protlos Plat. Tim. p. 39. οί μἰν γὰρ τῶν σοφῶν μῦθοι περὶ ἀἰδίων εἰσὶ πραγμάτων, οἱ δὲ τῶν παίδων περὶ ἐγχρόνων καὶ σμικρῶν· καὶ οἱ μὲν νοερὰν ἔχουσι τὴν ἀποκεκρυμμένην ἀλήθειαν, οἱ δὲ χαμαιπετῆ καὶ οὐδὲν ὑψηλὸν ἐνδεικνυμένην. 6) Macrob. Somn. Scip. 1, 2, 8 — fabularum genus quod solas aurium delicias profiteatur e sacrario suo in nutricum cunas a sapientiae tractatu eliminam. 7) Bur Lady of the lake. ber Gemeinschaft erfassende und empfindsam verweilende Betrachtung bes Naturgegenstandes fo wie bes menschlichen Buftandes ift mit jenen andern Naturmärchen ben Metamorphosen gemein: nur haben diese, nachdem die ohnehin durch die Verwandlungen ber Götter bei homer geläufige Form beliebt geworden war, auch manche andre Richtung genommen in bas Phantaftische ohne Antheil des Gefühls. Schön spricht dieß dagegen aus den allegoris schen Märchen von Prokne und Philomele, von Rephalos und Profris. Beachtenswerth find bie Sehermärchen von Melampus und Bias, Polyidos und Glaufas. Das Märchen vom goldnen haar des Nisos hat zur Dichtung der Metamorphose in die Bögel Riris und Haliäetos Anlaß gegeben. Noch weniger läßt fich bei ben Griechen Unlage zu bemjenigen Rindermärchen vermuthen bas nur Menschen zum Inhalt hat, Menschen aller Alter, Rlaffen, Schicksale und sittlichen Charaktere, ohne Namen oder bestimmte Der "Mythos" von Melanion und ber von Timon, Heimat. welche sich in ber Lysisftrate Die Chöre ber Alten und ber Beiber einander vorhalten, find nichts als Charafterbilder, benen mancher Bug aus ber Erfahrung, aber tein einziger märchenhafter zugesetzt worden ift, wofür boch Lucians besonders trodne Fabelei und Allegorie im Timon nicht gelten kann. Die Rind: . lichkeit war bem hellenischen Geiste fremd, welche bas Befen bes Deutschen und Slawischen, bes Persischen Märchens ausmacht, worin sich die bunte Belt der Natur und der menschlichen Gesellschaft wie in Rinderaugen zu spiegeln fceint, inbem es die Überlegungen des Berftandes und die Erfahrung bes weltfundigen Beobachters verleugnet. 3ch fürchte fehr daß, abgesehn von geschmadlofer Mythologie, an Ausbeute bes yoawdys µ0905 in den Lateinischen und Griechischen Classiftern, worin ich von früh an auch auf Märchen geachtet habe, weniger ju finden ift als J. Grimm erwartete 8). Außer ber reichen Grie

<sup>8)</sup> In der Vorrede zum Pentamerone des Bafile 1846 S. x1. "Hätten doch auch die Griechischen Mythologen schärfer Acht auf den Volksaberglauben." Berl. Jahrb. 1844. 2, 732.

hischen Mythologie selbst mußten auch die an allen Culten und allen auffallenden Örtlichkeiten haftenden Legenden der vorher geschilderten Art Sinn und Gedächtniß des Bolks, die endlo= sen genealogischen Spiele die Unterrichteteren viel zu sehr ein= nehmen als daß die Märchendichtung leicht hätte austeimen kön= nen, die im christlichen Norden sich so sehr ausgebreitet hat und die freilich auch sonst viel einschließt was dem Geiste der Grie= chischen Bölker fremd war.

Eine reiche Saat von Märchen ift bann auch burch bie Berbreitung des Christenthums aus den untergegangenen beid= nichen Göttern erwachsen. Von Italien 'spricht Niebuhr in feinem Rheinischen Museum (3, 6 f.), ber auch anderwärts ber in Ruffischen Boltsliedern fortlebenden altflawischen Mytholo= gie gebenkt. In Griechenland ftammen bie Märchen von ben Naraiden, Charon und manches Andre aus dem Alterthum, nährend Die in den neugriechischen Bolkoliedern berührten Mär= hen mehr Gemeinschaft mit ben Serbischen und andern Sla= Noch weit bedeutender ift diefe Überlieferung wischen haben. in den andern neuchriftlichen Ländern, wo der alte Glaube weniger abgelebt gewesen war und sich baher wie ein Schatten= bild der alten Naturgötter, oft mit unverändertem Namen, im Bolt märchenhaft erhielt. Das alte Griechenland, beffen My= thologie bis zu ihrem völligen Ablauf in feinen eignen Urfun= ben wir übersehn können, und die ihrer ganzen Entwicklung nach mit bem Bolksmärchen in einem Gegensatz fteht, hat boch zu Märchen einen einigermaßen ähnlichen Stoff gehabt, theils in frühzeitig abgekommenen eignen, uralten, theils in bekannt ge= wordnen, auch hier und ba mit Griechischen Culten in Ber= bindung gekommenen fremden Göttern und Dämonen. 3d nenne beispielsweise Jo, Europa, Minotauros, Helena, Perfeus, die Meffenischen, die Thebischen ehmaligen Diosturen, ferner Bellerophontes, Sphinr, Talos. Auch die alten Natur= fabeln, welche die Theogonie aufbewahrt hat, fo wie die Aftoriden, Aloiden, Drion, Borcas, Phineus u. a. auch viele

ber Stammyäter, wie Rabmos, Refrops, Danaos, und felbft Bölferschaften, wie Rentauren und Lapithen, haben einen märs chenhaften Schein. Aber bieß ift bie ernfthafte Dichtung ober Sage der Zeit, des ganzen Bolls gewesen, sie geht nicht ne ben Erzeugniffen eines gebildeteren Geistes ober ernfthafteren, weniger volksmäßtgen Sinnes ber. Gang anders die Phäafen, Lästrugonen, ber Ruflop und andre Märchen ber Dopffee, worin Bestandtheile verschiedener hertunft fünstlich verwandt und ge mischt find um zu spannen burch bas Ungebeure, Gespenftischt, Bunte, Die Mischung bes Rlaren, Berftandlichen und bes Uns erhörten, bes Zusammenhangs und bes Nichts, und Theilnahme zu erweden burch Bilder ber höchsten Freuden und ber ärgsten Schrecken, zu bezaubern und zu erschüttern. Die Märchendichtung fängt ba an wo an die Stelle des Idealen und Bedeutsamen das rein Phantastische tritt bas alles Zusammenhangs und fünftlis chen Motivirens spottet und von einer sittlichen Dronung ber Dinge nichts weiß. Phantasievoll genug sind die späteren Dichtungen von bes herafles herrschaft über die Natur; aber fie haben Sinn und Ernft, sie wollen ihn verherrlichen. In der Obyffee ift auch der Autolytos auf dem Parnaß, vor beffen Berührung alles verschwindet, der die Rinder fliehlt und aus weiß in schwarz verwandelt, eine Probe bes Märchengeistes, und zwar derjenigen Art, welche die hervorstechendsten menschlichen Eigenschaften ergreift und ins Söchste fteigert, wozu Reiner ihm mehr Stoff geboten hat als Sispphos. Aber die Dovi= fee giebt uns zugleich das große Beispiel wie die heldensage märchenhaft ausgebildet worden ift, weit reicher noch als die mancher der ältesten Könige. Und hier dient uns die Ilias zur Vergleichung, welche über bie Linie des Idealen, alfo bes Naturgemäßen und Zusammenstimmenden im Allgemeinen taum binaustritt 9). Auch bie bieratischen Sagen waren oft und

Digitized by Google

i

<sup>9)</sup> Märchenhaft tann man etwa nennen daß Diomedes die Rypris ver= wundet und den Ares in die Flucht schlägt; besonders aber den Rampf

felbft manche Mythen mit einem marchenartigen Bestandtheil behaftet, dunkel und wunderlich wie robe Symbolik. Aber es scheint mir nicht gut biefe barum Märchen zu nennen, wie Sowend zuweilen thut, während er boch auch bie "aus wirts licher Mythologie hervorgegangenen Volksmärchen" in der Deutichen Mythologie unterscheidet (S. 28. 279 und sonft.) Nict in ein Märchen eigentlich, sondern in heroensage ist der My= thus ber göttlichen Diosfuren, bes Ibas und Lynkeus, bes Amphion und Bethos, des Perseus, Bellerophontes und andrer Götter übergegangen. Das Aenigmatische in den ältesten na= urmythen wie in ben hieratischen Sagen hat seinen Bezug auf w Bolt wie bas Märchen: aber wo bas Befen in ber Be= kutung liegt, bie Form des Sinnes wegen von Anfang an afunden ift, wollen wir lieber ben Ausbrud Märchen vermeis bm, bas auch vom Mythischen und Poetischen in der alten Litteratur immer mehr unterschieden werden wird je schärfer man Alles in seiner Eigenthümlichkeit zu fassen und zu empfin=

den sucht. Dft freilich wird es kaum thunlich seyn die Grenz-

Nachdem die Mythologie im Leben großentheils abgestor= ben, dagegen ein Spiel der Auslegung, des Wipes und der Gelehrsamkeit geworden war, konnte es geschehen daß sie wie von jeher von den Ammen, nun von den Schriftstellern in Mär= den einer neuen Art umgewandelt, ihres ursprünglichen Sin= nes entkleidet und im verschiedensten Sinn für den Geschmack

bes Achilleus gegen ben Xanthos 21, 287 ff. Das Motiv ift die Ber= herrlichung des Peliden. So unwiderstehlich ift diefer, daß zulett felbst der Xanthos Stamandros, als ihr Stromgott der nächste Schutz der Troer, ihn vergeblich adwehrt. Die Gewalt des Flußes zu erheben, ist dann noch here, die Feindin der Troer, und hephästos hereingezogen, eine pottische Erweiterung, ohne physitalische Bedeutung. Argutias werden mit Recht von heyne (2, 344) alle Deutungen alter Schriftsteller, welche die lettere suchen, genannt, während auch hier Trouzer 3, 401 2. A. prie= ftrliche Sänger aus orientalischen Quellen schöpfen läßt.

I.

8

ber neuen Lefertreise zugerichtet, befonders auch burch Bere fchlingung und Systematifirung entstellt wurde. Wenn wir febn wie Jahrhunderte hindurch vor Alerander bie Auslegung ber Philosophen die Ratur ber alten Götter verfannt hatte, fo barf es uns wenig befremden bag bie Grammatifer fich fo we nig auf ben Boben der lebendig erblühenden Mythologie vargangener Zeitalter au verschen vermochten. Man muß es geftehn bag es uns nach hiftorischer und vergleichender Erforschung ber Mythologie, wenn wir den Apollodor und andre Aleranbriner, Dvids Metamorphofen, Hygin und fo vieles Zerftreute lesen, oft genug vorkommt als wenn wir die Mythologie in bunte Märchen verwandelt fähen. Dag wir aus benselben Duellen zugleich so viel Einzelnes zur bistorischen Erkenntnik ber alten Mythologie ichöpfen, hebt diefen Eindrud nicht auf. Aber auch diefe neue Phase der Mythologie, die mythographifche und eregetisch=gelehrte, zum Theil unter glanzender metrifcher Behandlung, mar durch ihren unglaublich großen Erfolg und Einfluß ein neues Hinderniß für das Auffommen folcher Märchen bie unter Nachahmung bes Rinder = und Bolfsmät= chens alle Phantafie und Lebenserfahrung, eine reiche Bildung für bie Gebildeten aufwenden; benn auch diese, bie auch zu Rinbern und Bolf felbft zur Abwechslung fich gern gesellen wurben, werden durch bie funftvolle, fpate Marchendichtung nicht wenig angezogen. Das Märchen von Amor und Pfyche fteht fehr allein.

## Dritter Abschnitt.

### Methodik der mythologischen Forschung.

Es ift nicht meine Meinung von der Art und den Ansichten die ich bei meinen Versuchen und Untersuchungen wählte und beobachtete, gleichsam eine Theorie zu abstrahiren, die febr zusammengesetht seyn und in einem weiten Kreise dunchgestührt, susammengesetht seyn und in einem weiten Kreise dunchgestührt, sich auf allzuwiele und zum Theil zu unwichtige Einzelheiten beziehen würde. Nur einige Hauptsätze denke ich dem zunächst herantretenden gegenüber aufzuskellen und dadurch meinen Standpunkt im Allgemeinen so bestimmt zu bezeichnen, wie etwa Los bed den seinigen, der sehr verschieden ist, in seinem Aglaophasmus (p. 1279-81.) Denn wenn bei irgend einem Gegenstande ber Alterthumsforschung, so ist es bei der Griechtschen Ruthologie nothwendig sich der Grundsätze klar bewußt zu seyn, wonach man aus dem wunderbar verschiedenartigen überreichen Raterial eine so viel möglich geschichtliche Übersicht zu gewinnen sucht.

Die größte Gulfe welche jur Erforschung ber Grundlage und bes Zusammenhangs ber Mythologie und ber Bebeutung vieler einzelnen Puntte von ber neueren Biffenschaft geboten wurde, ift in der Bergleichung verschiedener Bölfer auf derselben Stufe. Schon Rlopftod in der Gelehrtenrepublik fagt, "in mirm erleuchteten achtzehnten Jahrhundert wird mehr vergli= hen als jemals ift verglichen worden." Seitdem hat auf all= gemeine Gesetse einer organischen Entwidlung besonders bie ungleichende Ratur = und die vergleichende Sprachwiffenschaft fo vielfach geführt. Beniger leicht als in diefen ju üben ift bie Bergleichung zum Auffinden bes übereinftimmenden und bes nach gewissen Bedingungen Rothwendigen in der Bölferfunde, in welcher boch auch das zufällig und an sich unerklärbar Scheinende durch Analogie und fich einfugende Zwischenglieder auf feinen Grund und wahre Natur zurückzuführen ist, in den Sit= im und im Politischen, überhaupt in der Geschichte, welcher herders Philosophie der Geschichte der Menschheit ein großes Richt aufzusteden anstieng, und eben so in der Mythologie. Eine vorher verborgne Seite einer Sache wird burch Vergleichung offenbar, eine andre in ein richtigeres Licht, in eine neue und lehrreichere Beziehung gestellt, was nicht ausgedrückt ift durch bas in demfelben Zusammenhang anderwärts Gegebene aufgeschlossen D, die Bedeutung aufgeklärt. Wie eine jede Sprache in der Reihe der verwandten viele Aufschlüsse erhält, so die Religionen der Volköstämme durch das was sie unter einander gemein haben, und wo die Analogie nicht zum Schlüssel der alten Theologie erforderlich ist, da kann die Reihe der Analos gieen doch die Überzeugung verstärken wie die Verlängerung des Hebels die Kraft der Wirkung mehrt.

Die große Entbedung ber Iranischen ober Indogermaniichen Bölkerfamilie, die uns nöthigt von dem einschlägigen Theil der neueren Sprachforschung Renntnig zu nehmen, hat auch den Vortheil gebracht daß, obwohl Vergleichung und Be rudfichtigung aller Religionen des Menschengeschlechts nicht aus geschloffen bleibt, boch deutlich geworden ift, auf welchen Seiten nicht zunächst Aufschluß für die Griechische zu suchen fen, und die Verhältniffe zwischen den Griechen und ben feit fruhe ften Zeiten mit ihnen in Berührung gekommenen Phöniciern werden bei der auf die großen Unterschiede zwischen jener Bölterfamilie und ben Semiten erregten Aufmertfamkeit und burch bie immer größere Aufflärung der Phönicischen Alterthümer felbst an Klarheit gewinnen. Nicht bloß als handelsleute, die auf ihrem Boden Fuß faßten, haben ben Griechen bie Phonis cier viel zugeführt, als funfterfahrne und in ber Civilisation vorgerückte Leute ihnen vielfach Anleitung gegeben und es ift bie beffere Ausstattung des äußeren Lebens nicht ohne allen Einfluß auf das Gedeihen des geistigen. Doch soll man sich hüten ber materiellen und technischen Cultur eine übermäßige Wichtigkeit beizulegen und biese hauptsache zu unterschäßen daß

1) Solon nach Demetrius bei Stobäus 3 p. 46 rà ἀφανη τοῦς φανεροῖς τεχμαίρου. Strabon in einer oben angeführten Stelle: τοῦ đὲ πλήθους τῶν μυθευομένων ἐχτεθέντων εἰς τὸ μέσον, τῶν μὲν ὁμολογούντων ἀλλήλοις, τῶν σ' ἐναντιουμένων, εὐπορώτερον ἄν τις ἐξ αὐτῶν εἰχάσειε τάληθές. Biel Vorsicht und Rälte erfodert bei einzelnen Stellen was die Grammatiter zu nennen pflegten χατὰ τὸ σεωπώμενον ἐπαχούειν. Strab. 9 p. 431.

A,

bie Griechische Mythologie in ihrer Entwicklung aus den ein= fachten und kernhafteften Ideen und Raturanschauungen, aus ihren eignen Rnotenpugten bervor, einen natürlichen, burch= gängigen, burch frembartige Bestandtheile nicht unterbrochenen Zusammenhang, also ihren eignen Organismus zeigt. Nict von jenen handelsleuten konnten bie Griechen lernen was zur Begründung einer Cultur nöthig ift ): aus den Bluthen und früchten ber hellenischen Cultur, beren gleichen bei jenen nicht befannt ift, muß auf die Burgel geschloffen werden und ber Ariiche Stamm ift in Geist und Anlagen nicht unter dem der Se= An ber Griechischen Mythologie können wir mehr als miten. mirgend einer andern bie natur und felbständige Entwicklung kednischer Religion überhaupt erkennen und es liegt ja in ber Kraft und Schönheit diefer Entfaltung zuletzt der Grund daß bief Bolk für bie Menschheit so wichtig geworden ift wie wir wr Augen fehn - bie Urfache, beiläufig zu bemerten, warum fte einer besonders genauen Prüfung bis in das Rleinste wohl ber Mube werth feyn möchte. — Die Bewährung diefer Ei= genthumlichkeit und Selbständigkeit im Ideellen, in den religibsen Ideen barf hinter bem noch fo verdienstlichen Nachweis

<sup>2)</sup> Mit Recht fagt Theodor Mommfen in der Romifchen Geschichte von den Phöniciern: "Die Kraft der bildungsfähigen Bölter, mit denen ft fich berührten, zu civilisiren und sich zu affimiliren, wie sie die Selle= nen, auch die Italiter besaßen, fehlt gänzlich den Puniern. Selbst der faatsbildende Trieb ift in ihr Gemüth nicht fo gepflanzt wie er überall bei ben Indogermanen uns begegnet. Ihre Kolonieen find Factoreien; es liegt ihnen mehr baran den Eingebornen Baaren abzunehmen und zu brin= gen als weite Gebiete in fernen gandern zu erwerben und baselbft die schwere und langfame Arbeit der Kolonifirung durchzuführen." Platon vom Staat 4 p. 435 c ftellt das gelouades ber gellenen bem gelogofparov der Phöniker und Aegypter gegenüber. Neben Allem was von den Phoniciern die Griechen mit der hand nachzumachen gelernt haben mogen, zeigt fich nichts oder wenig was mit ihrer innern Bildung einen Busammenhang verriethe, was nur zum Ausfinnen eines einzigen Beina= mens ihrer alten Götter geführt ju haben ichiene.

äußerlicher Einwirtungen, bei benen bestimmte Reime geistigen Erzeugnisses in Religion und Poesse burchaus nicht sichtbar sind, keineswegs zurückgesetzt werden. An hom Nachbilde der Phönicischen Göttin, woran wir das Phönicische und das hellenische so bestimmt unterscheiden, so wie an den fremden Zweigen die auf dem Stamm des hellenischen herakles aufgepropfi sind, ist abzunehmen, daß, hätten die Griechen mehr andere Götter vor den historischerkennbaren von durchaus fremden Rationen angenommen, wir die Wirksamkeit ihres Geistes auch auf diese neben ihnen selbst gewahr werden würden.

Die Meinung bag eine nach ben Stellen ber Alten geord= nete, etwa von ber Chronologie ber Zeugniffe bier und ba abweichende Mythologie die zuverläffigste feyn würde, welche noch immer von manchen vorzüglichen Philologen gehegt wird 5), ift nicht wilfenschaftlich. Ubnungen einer naturgemäßen Entfaltung und eines inneren Busammenhangs muffen auf fo viel Puntten als thunlich zur Überzeugung erhoben werben um nach ihnen bie wohlgeprüften Bruchftude ber mythologifchen Überlieferung, ftatt sie äußerlich aneinanderzureihen, zu ordnen. Finden wir ja auch in ber Poefie und ihren Arten, im Gangen und im Einzelnen System und gesetsmäßige Entwicklung. Es ift nicht genug bie einzelnen Schriftsteller nach ihrer Geistesart, ihrer Gattung zu unterscheiden und ihr Verhältniß zum mythologifchen Glauben fo geläufig zu errathen wie etwa bas ber mobernen Schriftsteller zum Christenthum, sondern es find auch bie nach Zeiten und nach Rlaffen ber Menschen verschiednen Auffaffunges und Darstellungeformen zu würdigen, die im zweiten Abschnitt geschildert worden find.

Nothwendig ist es den Blick fest gerichtet zu halten auf den alten guten Stock der Mythologie und auf die ihm gemäße Fortbildung und Anwendung, die sie durch die Weiseren und

<sup>3)</sup> L. Jacob zur Mythologie S. 27. 80-84. Der geiftvolle J. C. Orelli u. L. äußerten mir mündlich diefe Unsicht.

Geistreicheren ber Nation erfahren haben tönne, zu feben. Dft ift man, wie auch in ber Litteraturgeschichte zu beren großem Nachtheil, ftatt allein von den früheften, wenn auch nur aus Bruchftücken bekannten, aus benen natur und Babrheit fpricht, von den späteren Schriftstellern ausgegangen oder hat sich am meisten mit Diefen vertraut gemacht. Seit dem achten Jahr= hundert priefen die lyrischen Dichter die Götter in Symnen und hymnenartiger Sprache, besonders in Chören, andern und den tragifchen; es entstand auch eine Art freierer Götterpoefie, wie fie ja auch noch in christlichen Zeiten mehrfach wieder erblüht Ein paar Jahrhunderte später tamen bie moftischen Sa= ift. gen der Orphiker, der Methape hinzu; politisch wurde nach den Berhältniffen ber Staatsgenoffen und ihrer Culte unter einan= ber Manches neu festgeset; fremde Götter und Gebräuche brangen ein; früh und spät auch die Gebanken ber gläubigen Drts= theologen, welche bogmatifirten wie fie konnten, fo wie ber ge= lehrteren und pedantischeren, die es, wenn gleich von Drybischen Speculationen ausgebend, obne allen Glauben thaten, wie man an den Göttergenealogieen bei Cicero von der Natur der Gotter, Clemens und Johannes Lydus fehn tann. Auch tam Theofrasie auf, ba die Macht der meisten Götter sich leicht ins Un= bestimmte ausdehnen ließ und man jeden einzelnen, wenn man die Scheidelinien in Namen und Aemtern verrückte und von einem Cult in den andern die Farben, Bilder und Symbole binüberspielen ließ, um fo frömmer und prägnanter zu preisen Bulest, Jahrhunderte hindurch, find die ergiebigste schien. Duelle bie Erflärer, Grammatifer, Scholiaften, Mythographen, burch bie im Ganzen genommen gegenüber ber religiösen My= thologie, ber alten und ächten, sich eine ganz andre, eine litte= rärische bildete. Denn jene war abgelebt und todt, der Götter= glaube selten und wohl meist nur fehr allgemeiner Art, ber Stoff aber reich und merkwürdig genug, obgleich er nur noch Poesie und Antiquität war. Nur fehlte um ihn gut zu erkla= ren sehr viel was wir vor jenen Gelehrten voraus haben. Die

Gesettes Mythus und bie Ausbildung ber religiösen 3been zu erforschen hatten bie Alten, welche bie so viel deutlicheren Erscheinungen ber Poesie auf ihren Zusammenhang in ber Natur und Geschichte zurüchzuführen und bie Sprache zu erforschen einen großen Anfang gemacht batten, noch nicht begonnen. Die Runft sich aus der eignen Zeit und Bildung heraus in die entlegenste und in die Empfindungsart, Gedankenkreise und Beistesbedürfnisse fremder Bölter zu versegen, die erft burch ben leicht und tief eindringenden und biegfamen Geift Berbers mehr geubt und vorgezeichnet worden ift, wurde wenig verftanben. Das Berhältniß der Gebildeten und Gelehrten seit Aleranbria und Pergamos zu ber aus bem Geift und Berzen ber alten Griechen bervorgegangenen Mythologie war weit entferns ter, bas unfrige ift ju ihr vermittelft ber Biffenschaft weit nas her, als es obenhin scheint und gemeinhin angenommen wird. Dag wir uns schenen sollten die Ansichten und Darftellungen biefer Rlaffe ber Alten durchgängig unferm Urtheil zu unterwerfen, ware eine fehr falsche Bescheidenheit. Dag wir in ber Etymologie ben alten Gelehrten wie Dichtern nicht folgen, wird auch von ben Peinlichsten zugestanden und es fällt allerdings leichter in die Augen wie felten uns jene barin belehren tonnen und was sie im Allgemeinen barin vermögen. Aber es ift an ber Zeit burch eigends zu bem 3wed angestellte Untersus chung zu zeigen, was nicht fo leicht ift als ben Irrthum ber allegorischen Auslegung nachzuweisen, mas die Mythologie ber Alten, außer daß sie uns viel Material darbietet, an fich im Allaemeinen werth ift, wie durch das Borurtheil bas man für fie hatte, Migverständniß und Verwirrung fortgepflanzt und eine wissenschaftlichere Auffassung aufgehalten worden ift, wie nöthig es fev fie nur bedingt ju benuten und frei und felbständig ju untersuchen. Denn es ift auffallend wie gewöhnlich noch mythologische Punkte mit nicht mehr Kritik behandelt werden als bas politische Alterthum in ben Tagen ber Sigonius und Grucchius, als die Begriffe bistorischer Entwicklung und Ana-

۰.

logie noch nicht gewonnen waren. Ein Nebenvortheil wird feyn baß wir bedeutenden Gelehrten des Alterthums ihre Ansichten auch in mythologischer Hinsicht abgewinnen, wie wenig diese auch für uns bestimmend seyn könnten: wichtiger aber daß wir mit Verwunderung erkennen, welche Mythologen denn viele der Gelehrtesten waren, wie z. B. Didymus, wie unrichtig oft die Auslegungen eines Aristarch, ein wie unübersehliches Feld hier, nicht minder wie im Etymologischen, der leichtsinnigen Einfälle und Irrthümer, der größten Albernheiten, ohne eine Ahnung von den verschiedenen Weltanschauungen und Standpunkten der langen Vergangenheit der Bölker, ohne Unterscheidung wisser oder komischer Einfälle, Beziehungen und Anspielungen, die man aus ihrem Zusammenhang geriffen unter den gegebe= nen mythologischen Namen ernsthaft eintrug, nachzuweisen sey.

Benn man diese spätere synkretistische Mythologie der Ge= lehten von der lebendig empfundenen und das Leben beherr= schenden alten und eigentlichen absondert und geübt ist zu unterscheiden wie verschieden derselbe Gegenstand in verschiednen Kreisen und Zeiten sich abgespiegelt hat, auszuscheiden was im Laufe der Zeiten sich von verschiedenen Seiten Neues und von allen auch Misverständliches und Leeres angesetzt hat, so wird man die Griechische Mythologie, zurückgesührt auf ihren ächten Gehalt, gesichtet und geläutert, weniger unbestimmt, launenhaft, tändelnd, und unzusammenhängend finden als sie Manchen erscheint<sup>4</sup>). Personen und allegorische Dichtungen sprechen

4) G. F. Schömann über die Genien 1845 schließt: "Wie überall im heidenthum die Vorstellungen von den Göttern und göttlichen Dingen unbestimmt, schwandend und wandelbar waren und seyn mußten, so hat auch unfre Forschung sich damit zu begnügen, eben nur diesen Justand in jedem einzelnen Falle zu ertennen und nachzuweisen, nicht aber darauf auszugehn Einheit und Consequenz auf einem Gediete zu finden, wo der= sleichen nun einmal nicht zu hause ist. Sust. Parthey bemerkt, bei Ge= legenheit zwar von Isis und Ofiris, in dem Schriftchen über diese Götter 1850 S. X, daß "eben Verwirrung und schlillernder Wechsel der Gestalten das wahre Element der Mythologie su sould sie obald sie aus der Unklarheit praustrete, alfobald aufhöre Mythologie zu sun?.

allerdings ihren Sinn weniger flar aus als Begriffe, wiewohl auch biefe über göttliche Dinge oft bunkel find und burch Diftinctionen und Streit verworren werden ; und bie Beziehungen und Verhältniffe unter einer größeren Babl von Göttern geben zu Berwidlungen Anlag. Aber homerifche Gotter und Shafespearische helben machen boch einen fehr bestimmten Einbrud und auch ber Charafter und die Bedeutung ber meiften Tempelgötter find deutlich genug. Die Griechische Religion ift ein arober Baum mit fräftig aufgefchoffenen Ueften, um= und über= wachsen von allen Seiten (wie man Bäume in Oberitalien und anderwärts oft fieht) mit üppigen Ranken= und Schling= Beschichtliche Erforschung nach Unterscheidung ber gewächsen. Zeiten und ber Standpunkte ber Schriftsteller lehrt natürlichen Busammenhang vielfach erkennen und die Entstehung von widerfprechenden Unfichten und mannigfaltigen Umdeutungen be-Wer Mühe angewandt hat das theomytisch Bedrugreifen. tende herauszufinden, alles Gegebene in feine Elemente aufzulösen, wird je weiter bie Sache zur Rlarheit gebracht werben follte, um fo leichter fich auf bas Besentlichere beschränten fönnen und alsbann weise thun wenn er feinen Lefer in bas Allgemeinste und Sinnigste einweiht, ftatt ihn burch Redigiren alles Einzelnen bas er gesammelt hat, zu verwirren. haupt regel muß immer fenn bie frühere Periode des Ernftes worin Die Theologie ihren Ausbruck suchte und fand und in Absicht, Folgerung, Motivirung und Zusammenhang meistenthetts flar ift, zu unterscheiden von ben späteren ber Fortbildung, ber Ans wendung an unzähligen verschiednen Orten, der Auffassung in ben zahllosen Röpfen verschiedener Zeiten. Bie follten gerade bie Griechen, fo bedachtfam, ftreng, fleißig, formgerecht, folges recht fortschreitend in ihrer Sprache, im Bers, in der Gestal tung ber Sage, in der Schule ber Bildnerei, regel= und zucht los in der Götterlehre gewesen fenn? Wenn von einem my thologischen Besen nach inneren Gründen gezeigt wird wie es entstanden ift, wie es unter gegebenen Bedingungen gebacht

ober gebichtet werben konnte, fo ift es erklärt, und alle einem Gebiet angehörigen im Einzelnen gewürdigten Dinge in die ihrer Natur, ihrem Begriff nach rechte Ordnung gestellt, find das Gegentheil von dem was fich irre umherschweisenden Bli= den barstellt, als ein Neusserliches, ein Schein. In System und Entwicklungsformen ber Griechischen Mythologie ist so viel 3der, Natur, Einfachheit und Gesundheit daß eine Menge von Namen und Mythen sich leicht einigen, sich gegenseitig auf= schließen und halten unter ben gefundenen allgemeineren An= schen und bas Ineinandergreifen der Theile und Theilchen tann schließlich bie genommenen Gesichtspunkte rechtfertigen. und wenn bann auch viel mehrbeutig ift und zwischen gleich gelehrten Erklärungen fcwankend bleibt, fo wird dieß von ber in Ganzen herrschenden Harmonie und Analogie getragen, die auch ben bloß möglichen, nicht streng erweisbaren Erklärungen ju gut tommen werben. Man tonnte aus einer Maffe ber verschiedenften Bucher nach nicht wohl ausgesuchten und ver= bundenen Stellen ein Christenthum zusammenseten womit bas einfache und wahre wenig Achnlichkeit haben würde. Na man könnte vie, obwohl in mancher Hinsicht unglückliche Ver= gleichung noch weiter führen und ber Fortbildung ber einfach= ften Götterlehre zu ihrer Befestigung und nach ben Umftanden möglichen Birtfamteit unter ben Bölfern gegenüberftellen bie hriftliche Rirchengeschichte und Dogmengeschichte. Diese bat man sich gegenwärtig zu halten um bie heidnische Welt in ihren leidigen Erscheinungen unpartheilsch zu beurtheilen. Biele bie nur diefe gern in das Auge faffen, scheinen von allem Trau= rigen in jenen beiden großen Geschichten und von allem Beid= nifchen bas in bem ftets makelvollen Geschlecht fortlebt, ganz abzusehn, zu vergeffen was bie Belt aus bem ursprünglichen, dem reinen Christenthume gemacht hat und macht. Den Forts writt welchen durch dieses die Menschheit gemacht hat, werden bie nur richtiger ertennen bie auch in bem vorchriftlichen Grie= denland die Religion in ihren ersten einfachen Regungen und

bie in den befferen Geistern vieler Jahrhunderte begründete Mythologie nebst dem von ihr abhängigen Gottesdienst von dem unterscheiden was im Laufe der Zeit die Staaten, die Schwachköpfigkeit des Bolks und seiner "Theologen" und "Eregeten" zum Theil schon vor dem Verfall des öffentlichen Lebens und der Sitten gemacht haben, die neben der ursprünglichen und reinen Mythologie auch etwas einem Theil der Kirchengeschichte Entsprechendes zulassen.

In der Ausführung ift es rathfam fich von bem buchstäblichen Sinn ber Beinamen und ben ftreng verstandnen Ausfprüchen ber alten Schriftfteller nicht weit zu entfernen. Menn man bie mythischen und poetischen Büge ber Ueberlieferung ausmalen, geistreich frei deuten und vertnüpfen, in Bezug auf die Naturallegorie oder auch das Mystische selbständig dogmatifiren will, wozu man fich leicht, wenn man erst vieles Einzelnen fundig ift, verführt fühlen tann, fo erhält bie Darftellung einen starken Schein der Lockerheit, der ohnehin nicht ganz zu vermeiden ift. Es ift ein großer Unterschied zwischen bem als gelehrt und sinnig Ansprechenden und dem haltbaren bas nach feiner Seite bin in Zweifelhaftigfeit oder Biderfpruch verfällt. Nur folche Vermuthungen und Combinationen aufzustellen bie fich mehr und mehr bestätigen werden, möchte für jest, wenn man boch ben wirklich bestehenden Berbindungsfähen nachspus ren foll, taum möglich seyn. Buweilen aber glaubt man bei mehreren Neueren nach Creuzer wie eine Predigt über mythologische Terte zu lefen, wohl auch stellenweise, wie bei ihm und Gerhard, auf einen gemiffen falbungsvollen Ton zu ftoßen. An Salbung hat es wahrlich vielen ber Alten in ber Sprache an ihre Götter und über sie nicht gefehlt: aber diefe läßt sich von uns nicht nachahmen: und bie ber alten entweder fromm gläubigen oder geheuchelten Theofrasie, welche einer heutigen in Combinationen und Anwendungen productiven Mythologie jum Vorbilde bienen könnte, ift beffer zu vermeiden. Bas uns ju einem Ausspinnen und Berweben des überlieferten Stoffs über bas Buchstäbliche hinaus bienen tann, ist weniger aus den mythologischen Quellen selbst als aus der allgemeinen Kenntniß der Lebens= und Culturverhältnisse der Nation, zwei Jahr= tausende hindurch, zu schöpfen, worin die Mythologie sich ab= spiegelt, so wie aus ihr ein großer Theil dieser Entwicklung erhellt.

Das Berhältniß der Mythologie zur Theologie wird ver= schieden und nicht immer flar aufgefaßt. Es ift gesagt wor= ben, bie Anordnung nach den einzelnen Göttern fey nicht wif= fenschaftlich, sondern nur die nach dem Gegenstande, nach der Religionslehre. Aber die Lehren treten nur aus ben einzelnen Culten, nach Berschiedenheit ber Lebensweisen und Bedürfnisse bervor ; eine allgemeine Religionslehre gab es nicht, fie ift aus ben einzelnen zu erforschen und zu bilden, die also vor Allem in ihrem Busammenhang bargelegt werden muffen. Benn uns ter Mythologie, wie gewöhnlich geschieht, die Lebre von den Göttern und göttlichen Befen verstanden wird, fo ift ber Name eigentlich zu eng und andrerseits zu weit, ba man versucht fenn tann auch die Poefie von ben heroen, die binfichtlich ibres Cults von ber Götterlehre nicht ausgeschloffen werden können, binzuzuziehen. Ift aber die Mythologie Götterlehre, fo ift fie zugleich die Theologie und follte der Theologie nicht anders entgegengestellt werden als wir Inhalt und Form unterscheiden. Die Götter find wie die Säulen eines Tempels, mit Zeus als der darüber gewölbten Dede, und in ihnen haften, von ihnen werden getragen alle theologischen Ideen eines Bolks, nur diefelben ober ähnliche Ideen in mehreren Göttern zugleich und andre ausschließlich nur in einer Gottheit. Aber außer bem Grundriß und dem Aufrig tonnen perspectivische Ansichten von aussen und von innen aufgenommen werden. Dem Mytholo= gen ber ben mythologischen Tempel zeichnet, liegt es eigentlich ob, um vollständiger mit ihm bekannt zu machen, auch folche von gewählten Standpunkten aus genommene An= und Durch= fichten feinem Berte beizugeben. Es kommt bem Mythologen

ju nach ber Darlegung bes Befonderen, wie über bie Mythen, ihren Charafter, ihre Berschiedenheit und über Andres, fo auch über die theologischen Ideen, die er gesunden, allgemeine, ord= nende, vergleichende, ausgleichende, fuftematifche Bemertungen ju machen, und wenn er es felbft thut, fo tann es mit Bezug auf die Erklärungen im Einzelnen fürzer geschehen. Aber die Arbeit tann auch getheilt und ber genauen Erörterung theologifcher, ethischer und pfpchologischer Begriffe ein großer Raum angewiesen werben. Creuzers Symbolit und Dythologie ift von dem Theologen Bauer unter demfelben Titel in ein theologisches Lehrgebäude übergetragen worben. Nägelsbuch bat eine homerische Theologie — worin jedoch ber zweite Abschnitt bie Gliederung der Götterwelt und den Dlympischen Staat, also Mythologie enthält — und neuerlichst eine nachhomerifche Theologie des Griechischen Bolksglaubens geschrieben. Wenn er aber ben neueren Deutschen Mythologisen gegenüberfiellt Limburg Brower, ber Mythologie und Theologie zugleich behandle, fo wird wer beffen acht Bände verfuchen will, ichwerlich biefe Bermischung bem Plan einer Scheidung bes Besondern und ber spftematischen baraus gezogenen Uebersicht bes barin enthaltenen Ganzen religiöfer Borftellungen und Begriffe ober bes Theologischen ben Borzug geben. Beffer that G. J. Boffius für seine Zeit als er de theologia gentili schrieb 5). Darüber will ich nicht urtheilen, ob es gerathener feyn möchte bie Gries chifche Dogmatif, bie unbewacht, ohne Einbeit und Zusammenhang im Leben wie ohne ben Borftand einer gelehrten Priefterschaft, in den Quellen auf fo wunderbare Beise zerftreut liegt, mit allen Bergerrungen und Disverständniffen bie fie im Bolt er= fahren hat, nach einer burchgeführten Parallelifirung mit bem specifisch Christlichen, oder freier aus sich und im Zusammenhang ihrer eigensten Ibeenentwicklung aufzuftellen.

5) Strabon 10. p. 474 προήχθημεν δε δια πλειόνων ελπείν περό τοότων χαίπερ ήχιστα φολομυθοῦντες, ότι τοῦ θεολογιχοῦ γένους εφάπτεται τὰ πράγματα ταῦτα.

# Gott und die Götter.

•

.



•

•

.

•

## I. Das Urwefen, Gott im Simmel, Beus.

Vi.

· · · ·

Die größte Thatsache, wenn wir in bas höchste Griechische Alterthum zurudgehn, ift die Idee Gottes als bes höchsten Befens, verbunden mit einem Naturdienft, welcher nie ganz mirgegangen ift, aus welchem sich aber frühzeitig eine von Zeus entsprossene Götterfamilie außerhalb der Natur hervor= zubilden angefangen hat. Von biesen Dreien scheint Eins bas Andere fo fehr auszuschließen daß vielleicht nur barum das Erfte und bas Zweite weniger erkannt und beachtet worden ift als bas Dritte, welches im Verlauf ber befannteren Zeiten vorherricht. Die Griechischen Religionen find, wenn man fie scheidet und auf ben Ursprung zurückführt, weit einfacher und beschränkter als man vorher bachte: so ift es in allen großen Dingen. Je mehr man fich mit der Manigfaltigkeit und den Verschlingungen alles deffen was baraus hervorgewachsen ift, betannt gemacht hat, um so mehr kann man erstaunen über die Unscheinbarkeit ber Reime, die Einfachheit der Grundideen.

#### 25. Das Wort Jeós und Zeús.

An der fernsten Grenze des Griechischen Alterthums tre= ten uns die Wörter Jeds und daluw und die Namen Zeds und Kooriwr entgegen: etwas Älteres giebt es für uns in der Griechischen Religion nicht. Hiernach aber waren von Anbe= ginn Gott und Götter diesen Bölkern (wenn auch nicht allgemein) als himmlische und geistige, Zeus als der ewige Him= melsgott, im Gegensag alles Gewordnen, Sichtbaren bewußt.

L

9

Dieß schafft uns einen unabsehlichen Hintergrund bes allgemeinen Gedankens hinter all den Göttergebilden welche das Gepräge eigenthümlich Griechischer Sprache oder besondrer Borstellungen an sich tragen; es läßt uns im Anfang Griechischer Geschichte die höchste Ahnung die dem Menschen vergönnt ift, erkennen und wir haben uns gegen die Macht der nach und nach abgeleiteten Borstellungen, die uns zu leicht mit einer falschen Stepsis und Scheu befängt, zu verwahren, um mit dem Geschnten zurückzugehn auf die tief liegende Burzel, aus welcher so viel erwachsen ist und sich ausgebreitet hat. Im Geschl ist der große Geist auch den ungebildetsten Bölkern offenbart<sup>1</sup>): in der Art dieß Geschl sich zum Bewußtsen zu bringen und zu erklären liegen die Unterschiede und aus diesem Bemühren entspringen alle kindischen Borstellungen, die dem ersten kindlichen Geschl so wenig zu entsprechen schemen.

Der Übergang ber Bebeutungen himmel und Gott ift allgemein: sagen wir voch heute noch: ver himmel weiß. Gott ves himmels lesen wir in Psalmen, die himmel sind des herrn, bie Erde aber hat er den Menschen gegeben, in einem Propheten; der verlorne Sohn sagt: ich habe gesündigt wider den himmel. In der Anschauung des himmels ruhte sich immer vie Idee Gottes aus, wenn sie kaum sich über ihn zu erheben anstieng D. Indessen schick ich hier die Erörterung wenigstens aus einem der dem Griechischen entlegenen Sprachgebiete voraus. "Das Wort tängri sagt Julius v. Klaproth D welches

1) Die Bölter Nordameritas welche dem Geisterglauben und Fetischistmus anhängen, verehren doch alle (die Delawaren, Mohawits, Chietaws und Camanchen, Shoshomes und Omawhaws, Mandans, Dacotahs, Tchspewäer und Huronen) einen höchsten Geist, oft unter lächerlicher Gestalt, Manitu, Manito, Manitulu. 2) Aristoteles de coelo I, 1, 3. nártes yaz ärdzwaros nezi dew kovors únólnyter zai nártes rdr árwarárw rois deois rónor ánodislóass. 2, 1 rdr odzardr xad rdr árwa rónor ol µdr ágxaios rois deois ánéresµar ús örra µóror ádáraror. 3) Über Sprache und Schrift der Uiguren S. 9.

fich in vielen alten Tatarischen Dialekten findet, bezeichnet nicht allein den himmel, sondern auch ben Geift des allumfaffenden himmels und entspricht ganglich bem Chinefischen Worte Thian, von dem es entweder abgeleitet ift oder mit bem es einerlei Ursprung hat. — Überhaupt bietet die alte Religion der Chi= nefen fehr viel Ühnlichkeiten mit der der Tatarischen Bölker= Bei den Türken findet man das Bort tängri schaften bar. mit ber Bedeutung von Gott; eben so bei den Rasanischen md Sibirischen Tataren, bei den Baschfiren, Nogay und Kir= gim; ja sogar bei ben Jakuten am Eismeer und ber gena boutet tagara Gott. Diejenigen Tataren die das Wort ingri zur Bezeichnung ber Gottheit brauchen, nennen gewöhn= bi den materiellen Himmel kök oder kük, das Blau. --Bei den Mongolen in deren Sprache sich häusig Türkisch Lat. Börter finden, heißt ber materielle himmel oktorgoi, und ber Beift bes himmels tägri; welches Bort ein allgemeiner name ihrer Gottheiten geworden ift, oder wenigstens einer untergeordneten Rlaffe berfelben."

Auch im Griechischen ist das Wort für Gottheit in der Burgel eins mit Licht, Himmel; die Unterscheidung ist in die Form gelegt. Im Indischen ist div leuchten, devas Himmel, himmlisch, Gott, Iso's \*), im Zend div, Hesych. Alar rdr odeardr Mégaas, Sist. divam, Ala. Im Pers. hat div, wie daspores, die Bedeutung böser Geister angenommen. Mit Iso's kommt deus überein, wie ador mit Arje, hordeum mit zerIs, und das Abj. dios mit Divus. "Dewas, deus sindet sich rein nur im Litthausschen Diewas, Lett. Dews und Freussischen Deiws wieder, daher Pr. deiwats, pius, devotus,

Bgl. Pott Hall. L. Z. 1849 S. 440 f. 4) Laffen Ind. Alterth. 1, 755 f. Pott Ethm. 1, 98 f. 102. Benfey Griech. Burzeller. 2, 206—10. Mar Schmidt der Zufammenhang der Lat. u. Gr. Spr. mit dem San= [tit, nachgewiefen bei der Erkl. des Worts Jupiter in Jahns Jahrb. für Philol. 1830 12, 333—49.

im Sanstrit deiwat." So bemerkt Bohlen, ber mit Recht baraus folgert daß die nordischen Stämme dieses Wort daher mitgebracht haben woher es die Griechen und Römer hatten 5). Die Form deus ist auch im Griechischen 9, seos, sür Issos Aeolisch, Assis, Zoo's, Asa<sup>7</sup>), Assivvoss. Z ist Entartung aus j nach Bopp 5). Zoo aus Joo (für Acod) stimmt zum Lat. In nüpiter oder noch besser zu dem Stamm Jöv ber obliquen Casus; der Dativ Jov-i stimmt zum Str. Dativ dyav-1. Die ältere Lat. Form sür Jovis Diovis bei Barro (l.l. 5, 66) in einer Inschrift in Erz, jest in Berlin, DIOVE, Juvepa in den Eugubinischen Tasel, "mach verschiedenen Stellen speciell der Gott des lichten Tages oder des lichten Himmels "10). In den Germanischen Sprachen thius, Tys, Tyr, Tiv, Zio, Diar<sup>11</sup>).

Von der höchsten Wichtigkeit nun ist es daß von dem Appellativum Seds, Seed durch die Form der Rame des einen, bestimmten Zeds unterschieden wird, welcher die Bedeutung des Worts in sich schließt aber dadurch daß er durch die Form von den Göttern geschieden und eine Persönlichkeit ist, als Gott der Götter, ihnen welche durch ihre besondern Eigennamen besondre Kräfte, Eigenschaften, Wesen ausdrücken, gegenübergestellt wird, also nicht bloß ein Gott unter den Göttern, son dern auch vorzugsweise oder überhaupt Gott, die Gotthem ist. Daß von Atters her Zeus wenigstens im Allgemeinen in die sem feinem höhern und absoluten Sinn aufgesaßt worden sei,

5) In Boigts Gefd. von Preuffen 1, 715. 6) Hort. Adon. und Cod. Vat. b. Boiffonade Greg. Cor. p. 614. 692. Hesych. 7) Etym. M. p. 259, 58. 8) Bgleich. Gramm. Derfelbe Accentuations= [bftem S. 224. 257. 9) Th. Mommfen unteritat. Dial. Xaf. 7, 14. 15 S. 129, in der von Monteleone doov zee, Xaf. 12. n. 37 S. 191. 10) Preuer in den Schriften der Sächf. Gef. 1855. 11) J. Grimm D. Myth. 2. Ausg. 1, 175 f. (S. 131 f. 424 f.) Schwend D. My= thol. 6, 39.

gebt in ber That aus feinem von ben Göttern ber Mehrheit. ihn unterscheidenden und boch Gott bedeutenden Namen hervor. Das Befen ber Götter, Geift, Unvergänglichteit, wird in ihm burch die Individualform gesteigert und als in Einem concen= trirt bem manigfaltigen sichtbaren All entgegengestellt, wie ber Geift fich fuhlt als Eins gegenüber bem Leib und wie befonbre Kräfte bes Innern unterschieden werben, die aus bem Geift ausfließen, fo wie die Götter aus Gott. Es hist fich baber in grammatischen Sinn verstehn was wir im Etym. M. lefen Zwis, & Jeos (p. 408, 52.) Beil Jeds in ben Plural übermangen ift, wird & Jeds zum Zeus erhoben: so bedeutend it viefe Form. Es ift ein allgemeines Naturgefes ber Spraden daß fie burch irgend eine, oft febr feine Eigenheit ber form Eigennamen von ben Bedeutungen, worin fie gegründet ind, als concret unterscheiden. Die Personkichteit eines Gote wird 3. B. durch ein dem Stammwort angehängtes Sufft bestimmter bezeichnet: eine Besonderheit ber Endigung ober des Anfangslautes erfüllt diefelbe Bestimmung. Der Name Beus hatte feine eigentliche Bedeutung bis er durch Mytholo= gie auch in eine Besonderheit eingeschränkt, aus dem Allumfassenden bas in ihm liegt, in besondre Beziehungen gesetzt, ober wo und in wie weit er dieg nicht wurde; die Bedeutung himmel, Licht hingegen ift in bem Wort Deos, das boch in ber Burgel mit ihm zusammenfällt, abgelegt. Demnach ift Zeus jest als Gott, von Anbeginn als persönlich gegenüber der Welt, jest als ein Gott, Gott des himmels zu foffen.

Der Gen.  $\Delta i_{f} \sigma \varsigma$  und der Dativ  $\Delta I_{f} I$  (an einem Helm), dizar, öger bei helychius führen auf  $\Delta i_{f} \varsigma$ ,  $\Delta i_{\varsigma}$  bei Rhinthon und Herodian ( $\pi$ .  $\mu or$ .  $\lambda i_{\varsigma}$ . p. 6, welcher zusammenstellt dis, i'r, di'r,  $\zeta e v \varsigma$ ,  $\zeta i \varsigma$  bei Pheretydes, nach einer Böotischen Bendung,  $\delta e v \varsigma$ ,  $\delta a r$ ), in  $\Delta i \varsigma$  der Bocal wie im Böotischen Isods, im Dorischen  $\sigma o \varsigma$ ,  $\sigma i o \rho$ , im Plural  $\Delta i \epsilon \varsigma$ , (ein Drama oder vielmehr Gedicht von Menippos, wie Meineke bemerkt, Vind. Strab. p. 235),  $\Delta i c v \rho$ ,  $\Delta i \sigma i$ ,  $\Delta i \sigma \varsigma$  (Eustath. Od. p. 1384, 46), baher Atos (Alios), oroma rd Ator, Atos als Eigenname wie 'Arrollosviog, Asig Latonifc und Bootifc, irros deviç bei Aristophanes 12), im Acc. Zeviv, bei Aeschrion und Polytrates 15), wie Gevy, Sevs, auf einer Münze von Trozen (Die zwar Edhel für unacht erflart D. N. 1, 243. 2, 291.) Nach Zys bei Pheretydes (auf einer Münze von Sy= ratus Zels), wird jest zu Il. 8, 206 und 14, 265 geschrieben Zyr, ftatt Zyr, Zyra. Damit wechselte auch Zyr wie Oeφην neben Όρφης und Όρφεύς, Έλλην, Τέλλην, άρσην, άγην, und Zár, & Zýr bei Aeschylus, Zár bei Altman, Zar Konrayerýs, nicht TAN, wie Edhel las (2, 301), Gen. bei Artadius w Za (p. 125, 17), & psiyas Zar bei Aristophas nes, abgeschliffen in Zavizsus, Znuds izens und Zaudoni (wie für Mardora zu schreiben ift) Zyvosoora, onusta (Hesych.) Bootifc dar (Herod. l. l), din in bem 1855 ent bedten Eib ber Drerer gegen bie Lyftier wir Agva wir 'Ayogator xai tor Ayra tor Tallator. Aus Asds scheint ZAEYS (Gregor. Cor. p. 661) hervorzugehn wie Zhoo, aus Ahoo, dolinlos aus delonlos (Buttm. Lexil. 1, 204, vgl. 220), Záraly aus Aáraly, Zórrezos aus Aióresos, während dúros, súros mit jugum, súos, jus, zusammentrifft 14). Unter ben verschiedenen falschen Ableitungen des Namens ift die von In, bei heraflit, Platon, Aristoteles (de mundo 7) bie eins zige wenigstens scheinbare 15). Bon vielen umsichtigen Mythos logen war schon seit J. D. Lenneps Etymologicum bie Berwandtschaft von Beos, deus, Zeus anertannt.

Lehrreich ist die Auseinandersezung über die brei Wörter für Gott in den modernen Europäischen Sprachen von Mar Müller <sup>1</sup>). Im Sanstrit ist dyzus nicht als Gott, sondern

12) Ach. 910. Anal. Oxon. 4, 325. Herodian. 1. 1. Hesych. 13) Athen. 8 p. 335 d. Eust. Od. p. 1387, 28. 14) Den 3etacismus weist in vielen Sprachen A. Schleicher nach, Sprachvergl. Untersuch. S. 46ff. 15) Bernaps im Rhein. 9, 256 f. 16) Edinb. Review 1851 Oct. p. 35. des Separatabbr.

Digitized by Google

dyaus fom. bedeutet nur himmel und Luft; allein die Beda verrathen noch, j. B. ber Rig-Beba einen Gott masc. dyaus, "ben großen Bater der die Lichtstrahlen fendet. Früh also wurde der Gott Dyaus vergessen wie er im Lateinischen sub dio verstedt ift, indem Dichter und Priefter andre namen für ihn eingeführt hatten, Agni, Indra, Mithra u. bgl. und wir gelangen fo zu einem Ergebniß welches gleich einem plöglichen lichtftrahl burch bie bunfle Belt ber erften mythologischen 3been mter ben Arischen Bölfern bringt. Bir feben daß fie, bevor ihre Trennung ftatt hatte, einen Namen für einen Gott hat= im welcher ben Glanz ber Sonne, himmel und Tagslicht ausbrückt und baß sie ihn Dyaus und den großen Bater nann= tm. Dyaus bedeutet Licht, nicht im abstracten Sinn, nicht als fem. ober neutr. sondern als masc. als die scheinende Sonne, Die Bringerin von Licht und Leben: es war ein glück= licher Burf ber Sprache bas ahnungsvolle Gefühl des Dafenns einer göttlichen Macht burch ein Wort auszubrücken welches Licht bedeutet." Nur bin ich nicht der Meinung, indem ich in der Form Dyaus die Form Zeds erkennen muß, daß barum nothwendig allein burch bie Sonne bas "in bem Menichenbergen ichlummernde Bewußtfeyn Gottes bervorgelodt, burch ihre Macht ber Schleier burchbrungen und gelüftet und bie 3dee Gottes in ihrem Glanz vor bie Augen ber heiden ge= bracht worden und daß, wenn der poetische Genius ber Menschen nachmals die active Gegenwart einer göttlichen Macht in andern Naturformen erfaßt habe, boch durch die Sonne die Glorie Gottes ben Menschen zuerft offenbar worden sey" 17).

17) Für die Indische Gottsonne ist zu bemerken, daß bhaga ein Be= discher Beiname der Sonne seyn soll, die Slawen aber und die Perser für Gott das Wort bog und bagda haben, wovon Bayasos Zeus nach heschicht im Phrygischen. Übrigens ist auch Mar Schmidt a. a. D. S. 344 f. derselben Ansicht wie Mar Müller: "Wenn wir demnach be= haupten, daß Jupiter der Tages = himmels = Sonnengott sey, so stimmt dies mit dem übrigen Götterglauben der Römer und der alten Bölker zu=

٠

Dem fteht auch bie Thatfache felbft entgegen bie ber Berfaf= fer binzufügt, daß die Arischen Boller noch in ihrer Bereinigung icon bas Bedürfnig eines Ausbruds für die einfachere und reinere 3dee Gottes gefühlt haben, wie die Rlaffe von gemeinfamen Börtern berfelben Burgel div burch Derivative bie ihnen einen allgemeineren und abstracten Sinn geben, deva, 9565, deus, Litth. diewas, beweisen. "Deva ursprünglich licht, glanzend, göttlich, eine Eigenschaft bie allen verschiebenen Formen und Namen Gottes die aus bem individualifirenden Geifte ber Sprache entsprungen find, anpaßt und baber fich leicht und natürlich eignete die allgemeine und wesentliche Ibee Gottes, göttlich auszubruden (fo wie gut, Gott.) Dief ift schon in den Beda der Fall, obgleich die Transparenz ih= rer Sprache in vielen Fällen die eigentliche Bedeutung durch scheinen laßt. Im Griechischen und Lateinischen jedoch sind Beds und deus weder Attribut noch Name Gottes, sondern find wirklich das Wort für Gott geworden." (Ahnlich wie Gott neben Guodan, Woban.) 18) Es hängt von Sinn und Anschauung der Bölker ab ob sie das geahnte div, von welchem manche Derivative offenbar nicht das eigentliche Licht, fondern Geift bedeuten, zunächft, vorzugsweise, alfo ben Dyaus, Zeus, in ber Sonne, mit bem Ausleger bes theologischen Dich-

fammen Denn die Spuren der waltenden Gottheit die sich in der ganzen Natur offendaren, vermochte der Mensch nicht sofort unter Einem Begriff zusammenzusassen, vermochte der Mensch nicht sofort unter Einem Betur ein besonderes Wesen annehmen zu müssen das jene Erscheinung der Natur ein besonderes Wesen annehmen zu müssen das jene Erscheinung hervorbringe — den Tag, den Himmel, die Sonne natürlich als die oberste höchste Gottheit, weil diese Naturkraft die gewaltigste unter allen zu sein schien." 18) In Bezug auf jene beiden Formen bemerkt M. Müller: "Sstr. div scheinen, das in dyu übergeht, davon Zeós, dyu oder zu mit dem s des Nominativs, also genau Dyaus. Die Griechtsche Sprache erträgt nicht zwei Consonanten im Ansang, sie hat daher den einen oder den andern abgestreist, deis, dia, oder Zeós, y gleich  $\zeta$  regelmäßig (yuj,  $\zetae vyvus, yava, \zetaéa)$ , also Zeós, Yaus."

ters des Rigveda und mit vielen Völkern, oder mit andern, barunter den Griechen, im Himmel anbeten wollen. Die einen sezen die Menschenseele in das Haupt und nennen den Geist, das Denken, die Person Kopf, die andern in das Blut, das herz, das Zwerchsell. Die Semitischen Sprachen bezeichnen, wie Dr. Paulus bemerkt hat, nicht den Kopf, sondern immer das herz als den Sig des Bewußtseyns.

Auch aus ber Slawischen Sprache sucht Joachim Lelewel in einem 1855 in Pofen erschienenen Schriftchen (Czase balwochwalecza Slawian i Polski) die uranfängliche monothei= fische Religion nachzuweisen. Er bestätigt die Ansicht durch bn Gott ber Geten, Die ihm Slawen find, wie feit Gatterer angenommen wurde, Gebeleisis, ber Größte, der mit 3amolris 19) berfelbe fey, und durch Procop, ber von den Sla= wen in der Mitte des fechsten Jahrhunderts fagt: "sie glauben Einen Gott, den Schöpfer des Bliges, herrn aller Dinge, ihn allein herrn ", neben bem fie auch fluffe, Nymphen und einige andre Genien verehren (de b. Goth. 3, 14). Der Pas triarch Photius im neunten Jahrbundert ftimmt damit überein und helmold, der beutsche Priester: non diffitentur unum deum (1, 83.) Die Rappavofer hatten einen großen Tempel bes Jupiter Asbamäus nach Ammian (6, 19, 6), und im Zend heißt, wie mir gesagt wird, agman ber himmel. Von ben Deutschen fagt 3. Grimm: "In allen Deutschen Bungen von jeher ift bas böchfte Besen einstimmig mit bem allgemeinen Namen Gott bezeichnet worben "20). Über den Finnischen Sprachstamm schreibt derfelbe : "Den Finnischen Sprachen ist wie der Deutschen und Slawischen ein allgemeiner Ausbruck für bas höchste Befen feinem lautersten Begriff nach eigen,

19) Herod. 4, 93 s. Arrian exped. Alex. 1. 20) D. My= thol. S. 12. Die Übereinstimmung der Bedeutung mit gut ift zugegeden Ersch, der D. Sprache S. 541. Tacitus von den Semnonen Germ. 39: regnator omnium deus ceters subjects atque parentis. ber barum auch seit ber Bekehrung zum Christenthum nicht brauchte aufgegeben zu werben. Unserm Worte Gott, dem Slawischen Bog entspricht das wohlklingende Finnische Jumala, und wenig verändert zieht es vom äußersten Lappland bis über ben Ural<sup>21</sup>). Schelling nennt die Mythologie einen auseinandergegangenen Monotheismus<sup>22</sup>), der freilich auch auf andre als die bort angenommene Weise auseinandergegangen gedacht werden kann.

#### 26. Das Bort dalpwv.

Der andre Ausdruck für Gott, Götter ift bei homer, De fodus, häufig auch bei Aeschylus u. A. daimor, daimores, ohne Unterschied ber Bedeutung, wie in Bezug auf homer auch Plutarch bemerkt (def. orac. p. 433), obwohl bei homer u. A. bas Wort auch bäufig bie besondre Bestimmung Gott im ge naueren Berhältniß zum Einzelnen, wie genius, und fpäterbin andre Bedeutungen annimmt. homer sagt von Aphrodite: nors de dalumer (Jl. 3, 420), Hefiodus daluore d' loos enova (Op. et D. 312); Athene geht in ihres Baters haus word δαίμονασ άλλους (Π. 1, 222), δαίμοσιν είναι άλιτρος (20, 595.) Daher Zeus Aaxedaluwr. Nach ber Grundbedeutung von daiw, scheiden, theilen, ift es auch ordnen und wissen; benn wir wiffen nur bas mas wir scheiden, wie Schiller an Göthe schreibt, daher danuw tundig, wie rezrovos danuovos (Jl. 15. 411), oder daluwr, wie von daw daupós, daldaw, ober murbe für danum gesagt daalum, wie innalum u.a. und dieß contrahirt wie anjoulos in acoulos, xúnua in xuua. Lobed nennt dalpor für danpor ungewöhnlich 1) und Butt mann hält dieß nicht für den Urbegriff ?): gewiß nicht mit

<sup>21)</sup> Höfers Beitschr. f. die Wiff. der Spr. 1, 42. 22) Philos. der Mythol. S. 91.

<sup>1)</sup> Ajac. p. 157 ed. alt. 2) Beril. 2, 191. Die herleitung von div, daiv, mit dem vriddha und angehängtem Suffir man, in Ben-

Recht. Die Borte bes Archilochus von ben Euböern Saiuores eloi paizys ftimmen nicht burch Bufall mit ber einfachen Bortableitung überein und in diesem Fall erflärt ber Plato= nifche Kratylos unverdächtig: ότι φρόνιμοι xai δαήμονες ήσαν, dalporas adrods drópace (p. 398 b.), wie Servius: daemones qui totum sciunt (ad Aen. 3, 111), Arnobius (1, 23), Martianus Capella (2, 9, 3.) Das Etym. M. (p. 35, 24) daluwr o adrodidarwos. Darum ist in einer Inschrift von Amorgos verbunden Seoi daluoves, wie in umgekehrter Beife die Theogonie nennt (daluova dior 991.) In der Anrede w dauporie, bu Gottheitvoller, Gottgetriebner, wird die Bedeus ung volksmäßig unter ihren eigentlichen Gehalt in unbestimm-Auch im Slavonischen wird ber um Begriff berabgesett. Rame Gott, Bog abgeleitet von dem Begriff bhaj theilen, Str. bhaga. Sonne, in ben Beba und ber epischen Poeffe, als die eintheilt, ordnet 5). Sieht man nun darauf daß auch die Menschengeister bes goldnen und filbernen Geschlechts bei Be= siodus bie boch von ben Göttern, wie auch Plutarch bemerkt, bestimmt zu unterscheiden sind, daspores heißen, und auf die fernere Anwendung bes Worts in einer diefer ähnlichen Bedeu= tung, so muß man denken daß Dämon von dem hauptmert= mal aus zu bem Begriff Geift fich erweitert gehabt habe, fo daß in Diefem Borte ber Unterschied vom Phylischen bestimmt ausgebrückt ift, ber in bem namen Beus als bem höchsten 20efen zwar auch lag, aber auch übersehn werden konnte, in so fern er im himmelsrevier wirkte. Das Wort gehört ber Grie= hilchen Sprache an und beweift allo für fie ein Bewußtseyn welches bie Römische in bas Wort numen gelegt hat. Eø

kis Burzelleriton 2, 206 scheint völlig entbehrlich. Auch für daigewr, daigewr wird die Bedeutung tundig nach Bergleichung aller Verbindun= sen worin es bei homer vortommt, mit Wahrscheinlichteit angenommen. Danzer in Söfers Zeitschr. 2, 95-97.
3) Auch der Meffer, allem Ding sein Maß gebende wird Gott genannt, im Angels. und Standin. meotod, metod, midtudhr, tönnte für sich allein zum Beweise bienen daß der Griechenstamm zu seinen Naturgöttern, die doch auch daspowes waren, nicht wie der verwilderte Afrikaner zu seinem Rameel oder Lama oder irgend etwas Wohlthätigem in der Natur als solchem an sich betete, sondern daß das Göttliche für ihn im Geiste lag. Daß Zoega dieß umkehren konnte \*), zeigt wie gewaltsam bei irrigen allgemeinen Voraussezungen auch ernstlich nach Wahrheit forschende Männer in der Erklärung des Einzelnen verschren kömnen.

Auf das Himmlische also und mit und in ihm Gott und die Wissenden oder Geister war die Urreligion der Griechen gerichtet, und davon ist alles Andre abhängig und nur als abgeleitete oder im Bildlichen, zur faßlicheren Erklärung gesaßte Borstellung zu betrachten. Späterhin wurde der Name Damonen vorzugsweise den specielleren Wesen vorbehalten die wir Unter- oder Nebengötter nennen.

### 27. Zeus Kronion, Kronides.

Kronos ift zenvos, die Zeit und wurde als Eigenname fo in ber Schrift gestempelt wie Kaquarwog für Xaquarwog, 'Apgention für Augention, wie vielen alten Namen geschehn ift. Die Zeit schließt ben Anfang ein und Sohn ber Zeit ift im Begriff von Sohn der Ewigkeit nicht verschieden. Wir ver= stehn Kronion in dem Sinn wie besonders die Drientalen, überhaupt aber die dichterische und die volksmäßige Sprache fehr oft eine Eigenschaft burch Bater und Mutter, bas 3ns wohnende, Angestammte als abgestammt ausbrudt. Wie ein Sohn von sechzig Jahren der Sechzigjährige, fo ift helios Überwandlers und der Weitleuchtenden Sohn, oder Sohn des "Axpoor, des Unermüdlichen dies eben fo wie Uranos von Alfman, Antimachos u. A. wie Kronos felbft fo genannt wird, und Dleanos (wie bie Fluffe, bei Sopholles bie Monde ber Götter

4) Bassiril. 2, 186.

Section.

duaumes find), auch Charon 1): und bis ins Unendliche baben bie Griechen von diefer Formel Gebrauch gemacht. Einen Sohn ber Beisheit würde Niemand anders verstehn als einen Beisen, Söhne ber Tüde, wie ein Pfalm fagt, anders als Tüdi= iche. Der Idee Gottes wird also nach bem richtigen Berftande bes formalen Ausbrucks Kronion nichts abgezogen, sondern ihm das höchste Prädicat beigelegt. Nun ift der Beiname Kronion von allen des Zeus der häufigste bei Homer und heftobus, und bei allen Nachfolgenden um so mehr als sie in den religiofen Ton ber ältesten Poefie einstimmen. Auch wird Rronion over Kronides sehr oft allein statt Zeus gebraucht und w es mit Zeus oder mit Zeus und einem andern gewichtvol-In Beinamen verbunden ftebt, muß es eben fo wohl wie bieft auch felbst Gewicht haben. So wenn Stafinos sagt Bater Kronion Zeus, ober hesiodus Koorldys uulgvyos, Koorldys - εδρύοπα Ζεύς, Διί Κρονίωνι άναπι, Ζευς Κρονίδης -πατής, έρισθενέος Κρονίωνος, πελαινεφέι Κρονίωνι, Δι Κρονίωνι, Эυών σημάντορι πάντων.

Indem man aber Kronion überall als das Prädicat ewig zu verstehn geneigt ift, stellt sich dem Begriff des Abssoluten die Genealogie entgegen, worin Kronos als Person im eigentlichen Sinn genommen und Zeus ein Enkel ist. Nach dieser Genealogie ist es auch geschehn daß von homer auch Poseidon zweimal ausnahmsweise Kronides und Ardes der unterirdische Zeus (9, 457), wie auch von hessous genannt wird, indem er jenen combinatorischen Mythus berührt, der als eine spätre, auf Griechischem Boden entstandene Entwicklung sich deutlich ertennen läßt. Beide, Poseidon und Ardes, sind zu Brüdem des Zeus geworden durch ihre Beziehung zu ihm als dem dimmel, kosmisch verstanden. Gerade daß bei homer Kronion als Ehrenname stetig allein des Zeus gebraucht, so wie daß

<sup>1)</sup> Die Erklärung aus dem Indischen von R. Roth in Luhns Beit= schrift 2, 44 scheint hiernach nicht anwendbar.

Dieser von ihm bagegen nie Sohn Rheas genannt wird, wie ber fromme Pindar in Bingebung an den Mythus ihn anruft, beweift baß gegen biesen neueren Mythus bie alte religiofe Anschauung sich noch in Rraft behauptete, nach welcher Rros nion bestimmter als Zeus ben Unterschied Gottes von ber Welt ausdrückt und nach welcher allein Zeus ursprünglich und wesentlich Rronion war. Bare Dieser Name zuerft aufgetoms men durch die Genealogie, so würde er weder einen so nachbrudsvollen und häufigen Gebrauch in Bezug auf Beus erhalten, noch würden beffen beide mythologische Brüder benen ber Name nur genealogisch zukommt, von biesem Gebrauch in folchem Grad ausgeschlossen worden seyn. Pindar, welcher nach ber Theogonie für Olympier selige Kroniden und Könige bes Kronos Söhne fagt, bie hera und bie heftia als Töchter ber Rhea preift (P. 2, 39. N. 11, 1) und ben Poseidon einigemal Sohn des Kronos nennt (Ol. 6, 29. I. 1, 52), sagt bagegen ganz gewöhnlich (sechzehnmal) Bater Kronion, Zeus Aronion ober Aronion, Kronides allein. Auch ift nur bie Geburt bes Zeus von Rhea auf einigen Punkten gefeiert worben, nirgenbs bie ber ihm gegebenen Brüber. Der Name Rro= nion, dieß fey erlaubt zu wiederholen, ift fo alt als für uns im Griechischen Alterthum irgend etwas ift und er in Berbinbung mit Jeds und Zeds reicht bin um den geiftigen Horizont beffelben, die bei der Einwanderung ihm eigene Gottesidee ju bestimmen. Das Tieffte aus der Griechischen Vorzeit ift in biesem namen enthalten: er flang ihr wie ben Rabbaliften El Olam, ber Alte ber Tage (nach Dan. 7, 13. 9, 22), ber Unvordenfliche, der Gott von jeher, Gott vor und verschieden Nach ihm war Zeus nicht ein Geworde von allen Dingen. ner, wie Apollon der, wie Pindar fagt, in der Beit geboren war (fr. 114), und wie alle Dinge, die, wenn auch in ber Materie, als Gaa, Chthon, von Ewigkeit gegeben, boch erft burch ihn Leben empfangen; bemnach als überzeitlich, als ber Anfang bes Seyns, bas wir uns in ber Zeit vorftellen wie

im Raum, und als der Grund aller Dinge, Endursache, der geheimnisvolle einige Grund des Daseyns, wie Maximus Tyrius sagt, neskreur zeórov xad adwros xad racons seorons grosses (8, 10.) Association in einem Fragment fast Zeus als erfüllend die Welt und doch darüber: d Ieds Isour Zeus, sagt Platon im Timäos.

Neben dem genealogischen Mythus bat sich auch die Idee immer erhalten, vorzüglich spricht sie sich aus in bem unbefimmt weiten Rreife Drphischer Ansichten. Terpander fang: Zeus aller Dinge Anfang, aller haupt; bie Dobonischen Ple= jaden: Beus war, Beus ift, Beus wird feyn, o großer Beus (Paus. 60, 12, 5.) In dem Mythus von dem Bechfel der Beltherrschaft felbst kommt bas Beiwort bes Rronos dynulowing vor, welches ihm als Zeit zuzukommen scheint. Dbes ntholes begann sein Bert: Zeds per zad Xoovos els del zad X3wir #r 2). Euripides nennt den Neon Sohn des Rronos (Heracl. 900), als der ewigen Zeit, so wie der Orphische homnus (12), und daß ihn die Griechen überhaupt als zooros verstehn, bemerken Dionysius (A. R. 1, 38), Arnobius (3, 29), Plutarch (Qu. Rom. 12, wo erios bescheidner Auss druct ift), und die Menge einzeln vorkommender Zeugniffe be-

2) Diog. L. 119, wo ich nicht mit Preller im Rhein. Mus. R.Folge 4, 379 gegen die Handschriften Koóros schreibe, da der Bersassen fortsahrt, Ehthonia aber erhielt den Namen Ge, auch Pi schribt u. s. Damascius de princ. p. 384, wahrscheinlich nach Eudemos p. 383, wie Brandis bemertt Gesch. der Philos. 1, 80: Φερεχύσης di δ Σύριος Ziva schrenz (wie wohl gelesen werden muß) μέν άει χαι Χρόνον χαι Χθονίαν τάς τρείς πρώτας άρχάς. Hermias Irris. gentil. philos. 12. Φερεχύσης μεν αξιάς είναι λέγων Ziva χαι Χθονίην χαι Κρόνον . Ziva μέν τον αλθέρα (wosür Damascius p. 384 hat: τον di Χρόνον ποιησαι έχ τοῦ γόνου έχαυτοῦ πῦς χαι πνεῦμα χαι ödwo), Χθονίην dè τὴν γῆν, Κρόνον dè τον χρόνον. δ μέν αίθης το ποιοῦν (Ζευς ζῶν), ή dè γη το πάσχον, δ di χρόνος έν δ τὰ γυγνόμενα. So auch Bal. Probus zu Virg. Ecl. 6, 81. Aristoteles de mundo 7. Κρόνου dè παις χαι χρόνου λέγεται διήχων έξ αιδινος ἀτέρμονος είς διερον αίδινα. fatigt bieß; um einige ju ermähnen, ber Scholiaft bes Apollonius (1, 1098), Cicero (N. D. 2, 25), Augustinus (C. D. 4, 10), Themistius, Lactantius, Apulejus, ber diesen Kronos befinirt: inceptum ab origine, interminum ad finem (de mundo.) Das fie barin recht thaten, ift bei einiger Umficht und Unbefangenheit zu verfennen unmöglich. Johannes Diaconus zur Theogonie neunt Rronos den anfangslofen Bater, Beus den eingebornen Sobn. Wenn im Allgemeinen die bilds liche Vorstellung herrscht, wonach Pindar die Zeit (xeévos) nennt ben Bater aller Dinge (OL 2, 17), ben alle Seligen übertreffenden herren (fr. 135), Euripides den alten Bater (Suppl. 788), ben von Reinem erzeugten (Belleroph. fr. 26), fo erhebt sich barüber ber Dichter bes Peirithoos, indem er ben Zeus nennt ben aus fich Gebornen wir adroquy, alfo ro adroparres on, bie causa sui, bie scholastische Afertät. Die Sidonier stellen nach Eudemos bei Damascius an die Spise ben Chronos und ben Pothos.

Anspielend auf die eigentliche Bedeutung heißt Kronion bei Aeschulus alwocz zośwo draworow, bei Sophokles dryews xeów, und Kratinos, indem er den Perikles einen Sohn der (Titanin) Empörung und des uralten Kronos nannte, schrieb resostorswigs Xeóvos, was in Kęóvos so wenig zu ändern ist wie zegalyregéras in vegelyregéras Zeus, nemlich Perikles (Chiron. fr. 3.) Meleager nennt den Kronos schnellsüßig (epigr. 128.) In einem Olenschen Hymnus mird nach einer besondern mystischen Speculation Eileithyia, Mutter des Eros, älter als Kronos genannt, während dem Orphiker Eros Sohn des Chronos ist. Epimenides, wenn nicht Empedokles, nennt Aphrodite, die Mören und die Erinyen Töchter des Kronos und der Eurynome 5), der Dichter des Rhesos (36) den Pan, sonst auch ein Sohn des Himmels und der Erde, Kęóvios, eine Form die auch von Zeus für Kęovicins vortommt<sup>4</sup>),

3) Schol. Oed. Col. 42. 4) Eurip. Tr. 1298.

Andre den Krieg, Enyalios <sup>5</sup>), Pindar den Ril und den Chiron, die Isisinschrift von Andros diese Göttin der Herrscher unter den Göttern Alteste, des Kronos Lochter; alle diese in der Bedeutung ewig oder von jeher. Darum hat auch der späte Linos den Kronos als ein cyclisches Jahr eingeführt <sup>5</sup>). Darum gieng in Kreta der siebente auf ihn zurück<sup>7</sup>), und weil unter seinem Vorstand Helios das Zeitmaß ordnet, so hatten beide in Elis einen gemeinschaftlichen Altar<sup>8</sup>), und in einem von Stanley edirten Chaldaischen Oratel heißt Kronos Hellov rachesdoos.

In der Berührung mit Phönikiern in Kreta, Rhodos, Ruthago, Sicilien nannten die Griechen den Phönikischen Baal oder Moloch Kronos, und es hat nicht an wunderlicher Bermischung beider Wesen geschlt?. In Rhodos sollen die von Kreta dorthin gekommnen Telchinen dem Kronos die Sichel (der Griechischen Theogonie) gemacht haben <sup>10</sup>). Dem (Phönikischen) Kronos opferten vordem, sagt Istros, die Rureten Kinder, und in Rhodos ward ihm am 6. Metageitnion ein Mensch, später ein zum Tode Verurtheilter geopfert <sup>11</sup>). Diesen blutigen Gott "der Barbaren" nannte auch Sophokles in der Androweda Kronos.

Bichtig genug nun ist es daß Ormuzd, der Iranische Zeus, wie er von den Griechen immer genannt wird, in demselben

L

<sup>5)</sup> Eustath. p. 944. 6) Theoph. ad Autol. 2 p. 139. 7) Tac. Annal. 5, 5. 8) Etym. M. p. 426, 18, wo Bisconti Icon. Rom. 1 p. 269 mit Unrecht *xeóros* fchreibt. 9) Buttmann Mytho= logus 2, 40-51. Selbst Preller der im Philologus 7, 37, wie in au= smblidtlicher Ahnung die schönen Worte hinschrieb: "Kronos war nur die theogonische Begründung, die mythologische Ableitung des Zeus Keoriwr dessenische Begründung, die mythologische Ableitung des Zeus Keoriwr dessenische Bweisel den des Kronos erst geschaffen hat", tonnte in stiner Mythol. 1, 42 sich von dem Phönitlichen Kronos nicht losmachen, und verbindet damit die unglückliche Etymologie des Keoros von xeairw, der Bollender, der Zeitiger, Sommergott. 10) Callim. in Del. 36. 11) Porphyr. ap. Theodor. 7.

Berhältniß zu bem vielbesprochnen Bervane Marene fieht wie Beus zu Kronion; und wenn es an fich fo wenig zu benten ift daß beffen Idee im Menschengeist zuerft durch bie Speculation Zoroafters aufgegangen als daß die Idee des Kronion in ben Pelasgern erft nach ihrer Einwanderung um ben Berg bes Dodonäischen Zeus erwacht fep, fo muß bas Busammens treffen zur gegenseitigen Bestätigung und zu einem großen Mertmal für bie Geistesstufe ber noch vereinten Arier bienen. Hier will ich mir erlauben wörtlich mitzutheilen was Prof. Dlehausen aus Riel in Paris, wo er damals ben rühmlichen Versuch das Zendstudium zu begründen und die Grammatik ber unbekannten Sprache zu erforschen anstellte, worin ihm bald fein Freund Burnouf nachfolgte, im Derbft 1828 mir aufzuschreiben die Gute hatte 12). "Zrwano Zend-Avesta II p. 244. Ber hat geschaffen und wie, wann und warum? In ber Religion bes Zerduscht ift fo viel flar daß Gott aus ber Beit alles Übrige erschaffen hat und ber Schöpfer ift bie Beit und die Beit hat feine Grenzen, fein oben und fein unten. Sie ift immer gewesen und ift immer und wer Verstand hat wird nicht sagen : woher ift die Zeit gekommen? Und unge achtet aller ihrer Majestät war boch Niemand ber fie Schöpfer nannte. Barum? Beil sie noch nicht geschaffen hatte. Dats nach schuf fie bas Feuer und bas Baffer. 218 fie biefe ver band, entstand Ormuzd. Die Zeit war dieser Schöpfer und herricher in Rudficht auf die Schöpfung bie fie vollbracht batte. Bgl. Ulemai Ulam, Manuscrit de la bibl. du Roi, supplément du fonds d'Anquetil n. XIII." Dies Manuscript wurdt nachher von Bullers befannt gemacht 15). Ein gelehrter Parfe, Doschabai, schrieb: "Zervâna=Marana ist der Name der Zeit

<sup>12)</sup> Meine Unsicht des Kronos war mir damals schon aufgegangen, und viel früher f. Tril. Prom. S. 95 f. 13) Fragm. über die Rel. des Zoroaster S. 46 vgl. S. xxv und Silv. de Sacy im Journ. des Sav. 1832 p. 40 ss.

und ift ein Attribut Ormuzds, das ihm gegeben ward, weil Niemand weiß, wann er hervorgebracht ward und wann er aufhört." — Müller in München bat mit Anführung Dieser Stelle bie im 19. Fargard bes Bendibad vortommt, erörtert, fo wie in Bezug auf das Schaffen auch Spiegel. E. Meier überfest bas Bort ftatt unbegränzte Beit der leuchtende Grund 14). Die Zoroastrische Speculation, alle näheren Bestimmungen, Schöpfung, Bervana als Urfache berfelben geben uns bier nicht an, fondern nur die nadte Idee, die Ahnung des Unendlichen in Gott im Gegensatz ber Welt, welche Zoroaster nicht erfuns bn hat, Zervana als Prädicat 15). Darüber können wir auch wi Kronion nicht hinausgehn; es ift aber möglich daß über i Beit zu speculiren auch die vorhomerischen Griechen nicht missig geblieben find. Denn es ist natürlich sich die Zeit als tine göttliche Rraft zu denken, wie benn die Parfen Azervana "auf dieselbe Beife verehren wie die vier Elemente, wie Sonne und Mond", wie Pindar an mehreren Stellen die Zeit nicht als einen abftracten Begriff faßt, fondern als versehen mit einer dämonischen Kraft, boch ohne Personification. Sagt doch Bithe einmal: die Zeit selbst ift ein Element 16). So bodo= fafirt feinen Chronos Pherekydes 17), die Orphiker die unbegenzte Reit und den Neon, der die Gnoftiker fo viel beschäf= igt hat. Auch der Bedische Zeus Indra ift vor allen Göttern geboren und biefer Vorstellung begegnen die paar hymnen des

i

14) Paulys Realler. 5, 93. 15) Ganz anders betrachtet Müller ibrt den Anfang des Bundehefch in Abh. der Münchner Atad. 3. Abth. 3, 185 den Raum und die Zeit als verehrt als unendliche Mächte in fehr miferntem Alterthum, unabhängig also von Ormuzd und feiner Schöpfung.

16) Kunft und Alterth. 4, 2. Als wesenhaft faßt die Beit Schelling in einem mertwürdigen Brief in dem Buch zur Erinnerung an E. C. W. Meyer 2, 48, da er in den Samothr. Göttern S. 39 gesagt hatte, die Beit ohne Grenzen sehr kein summus deus. 17) Sertus Empir. adv. phys. 10, 232 über heratlit, Platon, Aristoteles, das Seyn oder Nichtz sim der Beit. Stob. Ecl. 1 p. 250 Heer. geovou odosav adrijv rijv zirgav. Aristot. Phys. 4, 10. 11. Rig=Reba bie mit ben Ideen eines höchsten Geistes und ber Weltschöpfung ringen 18).

28. Zeus Kronion in mythischer Entwicklung. Kronos und Rhea, Uranos und Gäa.

Unvermeidlich war es daß nach der patronymischen Form Rronion, Rronides ftatt der bloßen Bedeutung oder des Prabicats mythisch eine Person aufgefaßt wurde, und es ift mog lich daß die Idee des Kronos als Urzeit, Frühling aller Zeiten, felige Vorzeit bem Glauben an eine bem Zeus vorange gangne Dynastie zu hülfe gekommen ift. Damit fällt zusam men daß diefer nun gesette Bater des Beus mit einer Mutter verpaart werden mußte, wie er felbst mit der Erdgöttin vermält war. Da aber die landeseigne Religion und Überlieferung keine Göttin barbot bie bem Bater bes Beus fich ans eignen ließ, indem ihm felbft als himmel die höchfte Person, bie Erbe schon zugefallen war und Gaa oder jede ähnlicht Göttin einem andern als dem himmel nicht vermält werden fann, so wurde in jene neue Ordnung, nicht etwa wie in spaterer Beit geschehen fenn würde, eine ersonnene Potenz wie Leto, Mäa, u. a. oder eine gleichbedeutende Göttin wie Amphitrite bem Poseidon, Rabiro bem hephaftos, alfo etwa Kaugu, fondern in Übereinstimmung mit Zeus und Erde, die wirfliche böchfte Göttin eines verwandten Bolfoftamms bereingezogen, Sobald der Kronide mythisch oder im eigentlichen Rbea. Sinn gefaßt wurde, trat Rhea ebenfalls ächt mythisch, jur Ergänzung, wie zur Lösung eines Problems, nicht äußerlicher Syftematifirung wegen, hinzu. Rhea als eine Erdmutter be nachbarter Stämme, wie fie fich auch fpäter in ihrer Bermischung mit Rybele zeigt, hat zu Kronos, Beit, feine natürliche Beziehung, fondern nur burch bie Gemeinschaft bes Alten und

÷. :

<sup>18)</sup> Rig-Veda VIII, 7, 9. 11. 2, nach Langlois überfest von Barth. Saint Hilaire im Journal des Sav. 1853 p. 536—38.

Ehrwürdigen. Nur weil ihr Name und Cult fremd und bunkl waren, konnte sie mit bem ureinheimischen Kronos verbun= ben werben, wodurch zugleich zwischen den Götterspftemen zweier benachbarter Bölker eine gewisse Einigung entstand. Das Bes freben die in allgemeiner Runde gegebenen Götter aneinander= juruden, burch Amalgamiren eine Art von Syftem ju ichaffen wirkte zeitig ein. So gewiß bie fremde Rhea ein Griechischer Jusat ift, hat der angestammte Kronion nicht ursprünglich die eigentlich patronymische Bedeutung gehabt: die Verbindung des Ronos mit Rhea ift eine Erfindung für sich, die einen langen Beitraum nach ber Idee bes Kronion auf Griechischem Boden gmacht worden seyn kann. Nach dem was uns vorliegt, geht fe von Areta aus. Bu einer Zeit wo etwa Apollons ober mbrer Götter Geburtsfest als bas Seiligste gefeiert wurde, bufte ber Mythus sich nicht scheuen auch den Kronos als Ba=

tr im eigentlichen Sinn zu fassen und bann ihm die große

Bottin zu vermälen, die wirfliche, alte hochangeschene Göttin Rhea. Näher als bas Wort Kronion patronymisch zu fassen lag es ben Zeus zum Sohne des himmels zu machen, ba er felbst Uranios ift, unter welchem Namen er auch in Sparta verehrt wurde, und ba es gemeinsame Rebe aller Menschen ift bag Beus im Himmel herrsche, wie Pausanias sagt (2, 24, 5.) Benigstens war von bem ewigen Zeus Kronion ein Uranos eben so scheinbar abzuscheiden als ein Kronos und er ift ver= muthlich als eine besondre Anschauung persönlich herausgestellt gewesen, wie ber Indische Baruna, ber Alles umgebende Sim= mel, an den Grenzen bes Weltalls, jenseit der Sonne und ber Sterne. Spätere Theologen bei Cicero und A. gaben bem Beus den Nether, ben himmel ftatt des Kronos zum Bater. Die älteren haben ihm bas hohe Prädicat Uranides badurch ermittelt bag fie über bem Kronos und ber Rhea ein brittes Paar festen, Uranos und Gaa, Gaa mit ber sonft Zeus felbst verbunden wurde, als potenzirt wie ber himmlische Zeus felbst im Uranos. Schidlicher freilich hätte Rronos Bater des Ura=

nos geheißen; aber bem ftand Kronion als ber uralte unentreißbare Beiname bes Zeus entgegen, während andrerseits in Uranos an ber Spite bas Gefühl daß im himmel bie Gott= heit sey, wie die Seele im Haupt, wieder durchbrang und die Dichtung mit ber einfachften Religion fich wieder ausglich. Bugleich bildete sich so bei dem Erwachen einer theogonischen Poefie, ohne allen Anlag in wirflichen Umftanden bes Cultus ober ber Tradition, die beliebte Formel der drei, die namentlich in ber ganzen hefiodischen Theogonie so großen Einfluß ausübt. Aefchylus bildet fo die Trias Gaa, Themis, Phöbe, die in Delphi dem Apollon vorangegangen sey. Denkbar ift es baß bie Dichtung in innerem Zusammenhang gestanden hat mit dem Übergang von den Naturgöttern zu den menschenartigen. Denn Beus, wenn er auch nicht aufgehört hatte ber bochfte Gott ober Gott vor und über allen naturgöttern ju feyn, mar boch auch ber Gott eines Naturreichs: burch jenen Mythus aber er-, fährt er scheinbar in diesem Bezug eine Umwandlung, indem er unter bie Götter biefer neuen Periode nicht als natur, fonbern nur als Person eintrat, eben so wie bie aus ihm geborenen Götter. Noch wahrscheinlicher wird dieß Motiv burch ben engen Busammenhang biefer Genealogie mit bem Titanenmy thus. Im Cultus ift Uranos so gut wie nicht berücksichtigt worden gleich bem Kronos; ein Zeichen bag er nur ein Gebanfenwesen war, abgezogen aus Beus, welcher felbft von Ande ginn auch phyfifch als himmel verehrt wurde: ber himmel als Naturgott fällt mit Zeus zusammen. In der Ilias werden mit Beus wohl Gaa, Belios und die Fluffe angerufen, nicht aber Uranos, ber nicht Luft und Licht, fondern ben Horizont mit dem Gewölbe über ihm, den Umfang bedeutet und nicht, wie jene, zu ben positiven Göttern gehörte, nur zu genealogifchem Gebrauch gebient hat. Eine Ausnahme ift bag in Athen bas Gefetz vor der Ebe dem Uranos und ber Gaa ein Opfer zu bringen vorschrieb 1). Bedeutungs = und wesenlos an sich

1) Procl. in Tim. V p. 293.

also find die über Zeus und Rhea aufgerichteten Uranos und Die häufig verehrte Gaa ift die wirkliche Göttin der (Sáa. Auch findet fich Uranos nicht in Bild und Gestalt Griechen. gleich ber Gaa, bem Helios, bem Dieanos. Ein Colus an einem späten Römischen Sartophag tommt nicht in Betracht 2). Die beiden Götterpaare über Zeus, ein Product der fystema= tifirenden Theologie, gaben binter dem Altar oder Tempel des Allerhöchsten wie einen Peribolos des Heiligthums ab. Diese eher mythischen als metaphysischen Spielereien wurden frühzeitig nachgeahmt, indem Uranos in der Titanomachie von Arktinos ober Eumelos ein Sohn des Aether, als der ätherische, von Alfman des Afmon, als der im Umschwung unermüdliche ge= nannt wurde.

Durch die Berbindung des Kronos mit der Rhea wird einerseits die Idee des Kronion beengt und gefährdet, indem er aus dem Unendlichen in das Zeitliche herabsteigt, zugleich aber auch, indem er die Herrschaft erhält das rein Göttliche, als Beltregiment, von dem physischen, in die Reihe des Gewordnen aufgenommenen Zeus gewissermaßen geschieden, so wie im Homer wieder die Idee der aloa vom Bater der Götter und Menschen, das Herrschende von dem Herrscher schied. Daß dem theogonischen Zeus der Name, Zevis, Seos xar? Esoxspr blieb, ist Beweis dasst das durch Absonderung des Göttlichen von dem Sichtbaren die Idee nur verdeutlicht werden sollte. Es ist die Entwicklung Gottes, der dem Gespiel

<sup>2)</sup> Benn die Theologen den Uranos (Calus) dem hephäftos, der Utena, dem hermes, der Aphrodite zum Bater geben (Cic. N. D. 3, 22, 35 s. 23, 59), fo ift dieß Abfall von dem feit homer und heftodus geltenden Shftem. In den Worten Bitruvs 1, 2, 5 Jovi, Fulguri et Caelo et Soli et Lunae aedificia sub divo cet. ift entweder Caelo nach Schneiderts Meinung zu emendiren oder eine irrige Meinung des Verfassers anzunehmen. Die huldigung später Römischer Inschriften an Caelum aeternum. Terra Mater. Mercurius menestrator wie bei Orelli n. 1503 speint von einem in Samothrate Eingeweihten.

tes Kindes leicht, dem Gedanken des Mannes meist zu fcwer fällt, aus ber natur ber Dinge zu einer Stütze in ber Bor= stellung, ohne feiner Unabhängigkeit von ber natur, feiner herrschaft über fie ober ber Persönlichkeit eines Allwaltenden Abtrag zu thun. Berehrt wurden die zu dieser Entwicklung verwandten Befen nur feinetwegen, als zu ihm gehörig, und zwar nur bas ihm zunächft ftebende Paar und nur ausnahmsweise. So klug war man einzusehn bag himmel, Blipe und Donnerkeile eher gewesen seyen als Zeus in Rreta geboren wurde, wie Minutius Felix feine Zuhörer belehrt (22.) Niðt bie entferntefte Andeutung bag Kronos einft ben Blig gehabt, bag ihn Beus ihm entriffen habe. Die Genealogieen aufwärts follten bie Bürde erheben und erklären ftatt bas Befen ber Perfon als minder umfaffend barzustellen. Go werden hoben Personen erdichtete Uhnen gegeben; bie jüngeren Götter behaupten im Ansehn über bie genealogisch älteren, weil biese nur ihrentwegen ba sind. Aehnliche Theogonieen kommen bei ben verschiedensten Böltern vor. Bei ben Sputo in Japan ift "ber oberfte Regierer ber Belt ein geiftig vollfommnes Befen, entsprungen aus bem In Jo, bem Thun bes Simmels und bem Leiden ber Erbe."

Diese Theogonie ist im Wesentlichen vorhomerisch, wie einer der folgenden Abschnitte zeigt (§. 56), und deutlich genug trägt den Charakter Pelasgischer gewaltiger Derbheit, wovon auch die Ilias einige Denkmäler gerettet hat, die Art wie Uranos seine Kinder in den Schoos der Gäa zurückstößt wie sie gedoren werden sollten und diese bedrängt auf Nache sinnt und den listigen Kronos bereitwillig sindet durch den dazu von ihr hervorgebrachten Stahl den Uranos zu beseitigen, wie dies sein seine Rinder selbst verschlingt und von Rhea durch den eingewickelten Stein getäuscht wird, so daß der ihm entzogene Beus ihm die Herrschaft abkämpft. Das für unsern Geschmack Biderliche scheut alle hieratische Sage nicht, und der kosmogonische Mythus ist ohne das Barocke und Ungeheuerliche nicht

ju benten. So häßlich ift indeffen jener nicht daß unter ben niedrigsten Afrikanischen und Amerikanischen Stämmen ein häßlicherer nicht gefunden würde: man müßte die Ideen worauf er fich ohne Zweifel bezog, bestimmter und im Einzelnen ten= nen um über ben Eindruck des Originalen, Rraffen und Dunklen ben er macht, hinauszukommen. Wie ber Mythus von ben brei Götterbynastieen und ber Titanomachie nach gewis= in Anlässen und Borftellungen fich bilden und als Entwicklung und Erklärung befriedigend feyn konnte, ift jest leicht einzuse= Aber taum ift auch an einem andern Beispiel beutlicher ben. als an diefem zu erkennen, wie verwirrend und im Ganzen nachtheilig geheiligte Mythen, die in ihrer Entstehungszeit an= jebend und unschuldig ben unruhigen Menschengeist beschäftig= im, burch ihre Fortwirfung auf späte Zeiten werden können. Dmn bas mythisch Entstandne geht als factisch in ben Glaubm über und tann arge Folgerungen, Biderspruche und Rnoim veranlaffen. Gerade ber Mythus von ben alten und neuen Göttern hat späteren Denkern viel ju schaffen gemacht, wie bei bem Prometheus des Alfchylus hervorgehoben werden wird. So haben in andern Religionen manche bogmatische, ihrer Zeit wohl gemäße Entwicklungen späterhin auch gethan. hatte sich boch das Anfehn diefer Theogonie durch Alter und den Besio= dichen Namen fo fehr und allgemein befestigt daß noch Philo in der Darstellung der Sanchoniathischen ihn benutte. Aristo= teles schreibt, daß die Vorfahren des Zeus vormals geherrscht hätten wie die andern Götter nunmehr, glauben oder sagen Me (Pol. 1, 1. 2.) Indeffen wirkte bem Mythischen, d. i. tigentlich dem orthodoren systematisirenden Glauben die wirkliche Religion, die Berehrung des Zeus und der wirklichen Bötter machtig entgegen, fo bag nur auf einzelnen, im Bergleich mit ben herrschenden Culten bunklen Punkten eine grö= bere Verwirrung ber Begriffe entstehn und praktisch eingreifen tonnte, wie wir im Rheadienst sehn werden.

Schelling hat in der Einleitung zur Philosophie der Mys

Mythologie (G. 120 ff.) in den drei Götterdynastieen eine wirtliche Aufeinanderfolge, bie Beschichte des Griechischen Bötterglaubens erblickt, wie bieg lang vor ihm andre berühmte Manner gethan haben, und er durfte babei bas Chaos und beffen nachfte Erzeugungen als einen späteren Bufas und Eingang unberücksichtigt laffen. Die bei dem Biberspruch zwischen geheiligtem Mythus ober dem Glauben und der Bernunft unlösbaren Zweifel des Nefchylus im Prometheus find ihm Grund genug ben Griechen ein Bewußtfeyn zuzuschreiben von einer in ber Gottheit felbst vorgegangenen Entwicklung, einem Fortschritt, wo ich nur einen durch ben Mythus veranlaßten Rückschritt bes Bolts in feinem Bewußtfeyn von der ewigen unendlichen Gottbeit febn tann. Er unterscheidet bemnach von bem Polytheismus überhaupt einen geschichtlichen oder fucceffiven Polytheis: mus, wobei er aus ber Bedeutung des Phönikischen Kronos unter dem Namen des Griechischen Kronos beliebige Folgerungen zieht. So wird an die Stelle des naiven Products einer fehr tindlichen Theologie, das ich auf dem hiftorischen Bege nachzuweisen suche, burch große Arbeit tiefer Speculation eine, wenn fie begründet wäre, weiteingreifende metaphyfische Doctrin Früher ichon hatte berfelbe große Philosoph in die geset. Fabel bes Kronos selbstausgedachte Beisheit hineingetragen, als er in einem Gemälbe bas nach aller von einer Griechischen Darftellung je zu fobernden Augenscheinlichkeit Beus und here auf dem 3ba nach ber Ilias mit den brei Ibäischen Daftplen als einer unter mehreren Andeutungen bes Locals barftellt 5), Kronos und Abea und in den Daktylen Zeus und feine Brus ber, denen geboren ju werden bestimmt fey, gesehen und bars aufhin bem Alterthum wunderbare Speculationen untergeschos ben. Wer von den Gesetzen und den Schranken rein mythos logischer Analyse fich einen Begriff gebildet hat, tann mit ber

<sup>3)</sup> Abgebildet und erklärt in Ternites Pompej. Bandgem. 2. Rethe Taf. 23.

Einmischung einer solchen neuen mythologischen Gnosis sich un= möglich befreunden.

29. Kronos als Weltherrscher im goldnen Welt= alter, bie Kronia.

Kronos ift in späteren Zeiten gleich andern Wesen ber theogonischen Dichtung, er insbesondre als Bater bes Zeus, fo wie Leto als Mutter des Apollon, verehrt worden. So in Olympia und Athen. In Athen hatte er im Bezirk des Olym= pieion mit Rhea Olympia einen Tempel 1), in Olympia ben brühmten, nicht hohen hügel neben ben Ruinen bes Tempels, mf welchem ihm um die Tagundnachtgleiche geopfert wurde ?); bie Mutter des Zeus aber einen fehr großen alten Tempel, Retroon genannt 5), und unter ben feche Altären für zwölf Götter war einer dem Kronos und der Rhea geweiht 4). Die emheimische Fabel verknüpft biesen Cult als gestiftet von ben Renfchen noch unter ber herrschaft bes Rronos, mit ber Ge= burt des Zeus 5). nach Olympia scheint sich die Rretische und Artabifche Geburtsfeier bes Beus, in Verbindung mit ben 3bais ichen Daktylen, in gewiffer Art verbreitet und von ba auch einigen Einfluß auf Athen gewonnen zu haben. Daß wegen bes Drakels des Trophonios außer bem Beus, ber here u. a. Göttern auch dem Kronos (ohne Rhea) geopfert wurde 6), hat nach der Art vortiger Theologie feine besondre Bedeutung.

Bon diesen späten, eigentlich dem Zeus geltenden Ehren des Kronos ist bestimmt das alte und berühmte Fest Kronia zu unterscheiden, bei welchem kaum eine Spur von Rhea zu entdecken ist, während umgekehrt wo Rhea als Mutter des Zeus

<sup>1)</sup> Phylarch. ap. Lyd. de ostent. p. 276. Paus. 1, 18, 7. Macrob. Sat. 1, 10. 2) Paus. 6, 20, 1. 3) Id. 5, 20, 5. 21, 2. 4) Schol. Pind. Ol. 5, 8. 10, 1, ein gemeinfamer bes fronos und helios ift im Etym. M. erwähnt. 5) Paus. 5, 7, 4. 3. h. Boß feht ihn auf die Bierziger Olympiaden herad, Mythol. Br. 5, 218. 6) Paus. 9, 39, 3. 4.

gefeiert wurde, Kronos zurückteht. Die Kronia beziehen fich allein auf bie Ibee bes parabiesischen Buftandes welcher vor ber herrschaft bes Zeus, eigentlich vor aller Wirklichkeit, im goldnen Weltalter unter bem Regiment bes Kronos im Simmel, wie Hesiodus sich ausdrückt, gewesen war. Das Feft war eine Nachahmung diefer goldnen Zeit bes Friedens und des arbeitslofen Genuffes, und hieß Kronia nur allein in Bezug auf fie. Es war keine gludliche 3dee von Buttmann in ber Abhandlung über Kronos ober Saturnus (1814), daß Rronos überhaupt "bie golone Borzeit sey und deutlicher perfonificirt die Gottheit derfelben" 7). Beus tonnte als ber Rronide unmöglich gefeiert werden weil er der guten alten Zeit ein Ende gemacht, den Kronos in den Tartaros geworfen hatte: bie Dichtung von ben Beltaltern steht in feinem innern 31 fammenhang weber mit bem Götterkampf noch mit Zeus und ber Religion überhaupt und ift nicht durch fie entsprungen. Die Fabel von den Titanen aber ift benutzt worden um die Vorstellung einer glücklichen Urzeit an den Kronos als ben großherrschenden Uraniden, ber Götter vorigen König, wie ihn bie Theogonie nennt (486), anzuknüpfen. Bare Beus beren Sohn (und nicht der ewigen Zeit), so würde er fie in sich enthalten und bedeuten, und dann wäre fie nicht verschwunden.

Ein hauptzug der Kronia war die Gleichheit von herr und Diener. Attische Legende, wie sie aus Philochoros Macrobius erzählt (Sat. 1, 7), war daß Ketrops zuerst in Attisa dem Kronos und der Rhea einen Altar gegründet und sie statt des Zeus und der Be, d. i. vor diesen, noch unter des Kronos herrschaft, wie auch in Olympia die Sage war, verehrt und angeordnet habe daß die Hausväter nach der Einsammlung der Feldfrüchte und des Obsts und Weins mit den Knechten speisten, mit denen sie die Lasst der Arbeit ertragen hatten: denn der Gott freue sich der Ehre der Knechte in Betracht ihrer Ar-

Digitized by Google

219 B

beit. Dem Kronos und ber Göttermutter geweiht nennt bie Rronia auch Photius im Lexikon, während hefpchius nur ben Rronos nennt. Sie fielen auf ben 12. hefatombaon, an weldem ber Rath fich nicht versammelte 8); ein Staatsopfer jedoch nicht bargebracht wurde, ba es fehlt in einem Berzeichniß ber Opfer dieses Monats 9). Es läßt sich wohl annehmen daß folche frohe, die Eigenthümer und die Zinsbauern gleichstellende Sefte althergebracht waren, eben fo wie das Juelfest bei den Reltischen und den nordischen Bölfern, an welches Buttmann erinnert um daran die Bemerfung zu knüpfen daß an ein ähn= liches einheimisches Binterfest in Italien ber Griechische Gebrauch sich angeschmiegt und es zu ben Saturnalien gemacht haben möge (S. 56). Dieg barf wohl auf die Rronia ausgedehnt werden, für welche zwar Diefelbe Beit angemeffen fenn würde, auch wenn sie dem Kronos zu Ebren als Fest der Bor= zeit und nicht als Jahresfest, ohne andern Unlag als die Dich= tung ber Beltalter gestiftet worden wären. Aber konnte eine folche Idee fo tief in das Bolf eindringen? Bar hingegen das Fest der allgemeinen Lustbarkeit und Gleichheit schon ba, so tonnte es eher burch bie Beziehung auf ben herrscher ber Zeit ber Freude und Unschuld erhoben und erweitert werden. Man fagte, die unter Kronos sepen Landbauer gewesen 10): bieß paßt gang auf die volksmäßige Art des Festes, an dem die herrn fich unter bie Dienstleute mischten. Auf folche Art fommt Kronos in Verbindung mit der Erndte, "da doch keine Spur in irgend einem Schriftfteller in bem Kronos ber Griechen einen Gott des Feldbaues ahnen läßt", wie Buttmann mit Recht be= merkt (S. 54). Doch indem er weiter zeigt, wie der Gott fich

Demosth. adv. Timocr. p. 708. Kronios hieß er als Thefeus der Friedensstifter in Athen einzog, sagt dichterisch die Gage bei Plutarch im Theseus 12, d. i. der glückselige, zur guten Vorbedeutung, was dann, wie gewöhnlich, als historisch angeschurt und mit beliebiger Erklärung ver= schn wird, and rög yevouisrge röf Koory dvoices, Etym. M. v. Exaroußauw.
 9) C. I. n. 157.
 10) Plut. de nobilit. 20.

jum Theil aus bem Feft entwidelte, aus bem Fefte ber Borgeit, ohne baß eine eigentliche Berehrung bes Gottes Zweck, felbft nicht hinzutretender 3med bavon gewesen wäre, bestätigt er nur unfre Anficht, bag ber fo eingeschränkte Rronos nicht ber Bater bes Beus feyn konnte. Attius in ben Berfen aus ben Annalen bei Macrobius worin er berichtet, der Gebrauch daß die Diener bei ben herren fpeifen, fep von ben Griechen zu ben Romern gekommen, scheint nur aus Boraussezung nach ber Berbreitung bes Feks in die Ferne zu viel zu fagen mit ben Worten daß ber größte Theil der Griechen und am meiften Athen dem Saturnus Kronia feire und an diefem Tage durch alle Feldmarken und Städte frohe Mahle begehe und Jeder feinen Diener bediene. Erwähnt werden Kronia außerdem in Korene von Macrobius (l. c.). In Uthen wurden die poetischen Bilber bes hesiodus vom goldenen Beltalter, in welchem die Erde Alles von felbst hervorbrachte, während man an den Kronien fich nur der überftandnen Arbeit und ber eingesammelten Früchte freute, so beliebt daß sie von den Dichtern der alten Romödie von Kratinos an theils scherzhaft übertrieben, theils zu launis gen Gemälden eines Schlaraffenlebens umgewandelt wurden. Uthenäus ftellt Buge zusammen (6 p. 267 - 268 d), wogegen folche Bilder wie das des sentimentalen Tibullus anmuthig abstechen (1, 3, 35 - 48). Eupolis hatte in ber Romödie das goldne Geschlecht deffen Biedertehr prophezeit oder vielleicht als in ber Gegenwart verwirklicht mit bitterem Spott geschildert. Ein Leben wie unter Rönig Kronos war sprichwörtlich 11), von feiner herrschaft haben wir von Bielen gehört, fagt Platon 12). Andre verwebten bamit ihre Vorstellungen von bem wirflichen Uralterthum, wie Difaarchos 15). An ben Begriff altväters licher Gludseligkeit knupfte fich ber andre altväterlicher Ginfalt,

•

<sup>11)</sup> Plat. Hipparch. p. 229 b. 12) Politic. p. 269 a. cf. 271 c. 276 a. 13) Porphyr. de abst. 4, 2. Dicaearchi quae supersunt ed. Fuhr. p. 102.

Beschränktheit, und der Altersschwäche, wie in den Bolken nach Kronion riechend und du Kronos geschimpft wird (397. 929).

Dem Kronos wurde auch ben 15. Elaphebolion ein Ruchen geopfert 14), was um ober in bie großen, aus ben länd= lichen entsprungenen Dionysien fiel 15), offenbar wegen der Ber= wandtichaft ber Kronia mit dem Feste des Befreiers Dionpfos. Plutarch fpricht von bem Geschrei ber Diener wenn fie Rronien schmausen ober Dionysien burch bas Land feiern (adv. Epic. Die Gleichheit ber Rnechte mit ben Freien wurde an 16). andern Orten auch in Festen verschiedner Götter gefeiert, in Theffalien an den Pelorien des Zeus, wo die Legende dar= über auf den Durchbruch des Offa und Pelion zurückgeht, um bas höchfte Alter anzudeuten; in Trozen am Feste des Geräftis ichen Poseidon, in Kreta an dem des hermes 16), und auch daraus ift zu ersehn daß der weit verbreitete Gebrauch einen guten Lag der Rnechte zu feiern, was die hauptfache auch an den Kronien war, älter war als diese, die nur eine mythische und durch den Vergleich mit der goldnen Zeit gehobene und verschönte Form für ihn abgeben. Das auch bei ben Babylo= niern ein äbnliches Fest der Knechte gefeiert wurde, ist aus Rtefias und Berosos bei Athenäus (14 p. 639) u. A. befannt.

Daß die Saturnalien nach Griechischem Brauch gefeiert wurs ben, bestätigt M. Cato Censorinus <sup>17</sup>), daß die Römer sie durch das Dodonäische Drakel erhalten, sagt M. L. Barro bei Macros bius (l. c.), womit die Dichtung bei Virgil zusammentrisst daß Kronos vor Zeus fliehend sich in Latium geborgen habe (Aen. 8, 319). Aber Saturnus hatte den Ackerbau gelehrt <sup>18</sup>), das Impsen, dieBienenzucht und dergleichen <sup>19</sup>). Sehr richtig erklärt Schwend

14) C. I. n. 523. 23, πόπανον δωδεχόμφαλον, wobei die 3ahl die Seit oder das Jahr angeht, wie solche Spitsfindigkeiten in den Gebräuchen überall angebracht wurden.
15) Böch über die Lenäen u. s. 68.
16) Athen. 14 p. 639 s.
17) Prisc. 8, 3, 12.
18) Varro r. r. 3, 1.
19) Macrob. l. c, wo Freigen, Sonig, Kuchen an den

ben Saturnus für einen alten Italischen Gott, "veffen wahres Wesen baburch verwischt ward daß man bei der Bekanntschaft mit den Griechen glaubte, er sey ganz und gar eins mit Kronos"<sup>20</sup>), wie schon J. H. Boß<sup>21</sup>), wobei außerdem daß schon dem Saturnus ein fröhliches Erndtelied geseiert wurde, das zufällige Zusammentreffen der Sichel des Römischen Gottes und bes Krummmessen des Kronos der Theogonie Einsluß gehabt haben kann. Die allgemeine Bedeutung des Kronischen Weltalters ward in eine Saturnische Zeit Italiens umgedeutet.<sup>23</sup>), Saturnus auch zu einem König und Stadtgründer gemacht, manche altehrwürdige Burg zu seiner Residenz <sup>25</sup>). Wenn dieß Regiment auch Aleschylus in den Netnärrinnen berührte, so war es sicherlich in uneigentlichem Sinn, zum Preis des glückseig fruchtbaren Siciliens.

In Zeiten wo bas Gefühl gegen den gestürzten Weltherrscher im Tartaros sich sträubte, wurde der Fürst der goldnen Zeit zum König der Seligen in Elysion geset. Der Erste bei dem wir dieß sinden ist Pindar (Ol. 2, 77), der den Zeus auch die Titanen freigeben läßt: denn bei hessoss in den Werten und Tagen ist der einschlägige Vers (169), was auch Spohn und van Lennep in ihren Ausgaben anerkennen, Buttmann nicht glücklich bestreitet (S. 63 s.), mehrere berühmte neuere Philologen in beiläusiger Anführung nicht gehörig erwogen haben, später eingeschoben. Die Obysse hatte bei dem Elysium (4 563) ben Kronos nicht unerwähnt gelassen, wäre dieser Wierspruch gegen Kronos im Tartaros, wo er auch in der Theogonie ist, so früh ausgekommen.

30. Beus mit zwei Brubern.

Überall hat die einfachste Ansicht und Eintheilung, ber

Rronien in Kyrene, die das goldne Weltalter angehn, durch Verwechslung auf Saturnus, den Römischen, als Erfinder übergetragen werden. 20) Mythol. der Römer S. 181. 21) Landbau 2, 173 S. 342. 22) Dionys. Hal. 1, 38. 23) Diod. 3, 61. Kronia wie Altenburg.

Ratur, welche fich den Augen und bem betrachtenden Geifte barbot, einen großen Einfluß auf die Gestaltung ber Theolo= Ein vierköpfiger Brama mit vier nach ben vier gie gebabt. Beltgegenden gerichteten bärtigen ober auch jugendlichen Gesichtern ist nach vier Theilen der Schöpfung oder nach vier Ele= menten gebildet '), und eben fo find vier Beltgegenden und vier Paradiefe unter vier Buddha getheilt 2). Borherrichend aber liegt die Zahl drei der ersten Systematik zu Grunde: die Bei= spiele vom Ganges und von Cevlon her, von Germanischen und Slawischen Bölkern sind bekannt genug 5).

161

Das Land der Griechen brang ihnen durch feine Lage fast auf allen Punkten die eigenthümliche Eintheilung der Welt benn bas eigene Land ift ben werdenden Bölfern bie Belt in Himmel, Erde und Meer auf, während bas lettere dem Iranischen Mutterland fremd geblieben war. Diese finden wir im Homerischen Schilde zu Grund gelegt, die Hesiodische Helate ber Theogonie waltet über Erbe, Meer und Luft und auch wenn die transcendentale Gaa der Theogonie ben himmel, bie Berge und den Pontos aus fich erzeugt (126-132), neh= nen die Berge die Stelle der Erde als eines Ganzen in der Anschauung ein, da das Land dort sich als Berge darstellt. Lief hat fich dem Alterthum eingeprägt diese triplex natura, tria corpora mundi, tris species 4).

In solchem Lande blieb Zeus nicht bloß ein Jehova, Gott des himmels und ber Erbe, ein Gott im himmel und unten

1) Moor Hindu Pantheon pl. 3. 4. 2) 23. v. humboldt Ramisprache 1, 130 f. 3) Auch in dem Finnischen Gpos findet 3. Brimm hinter den drei gaupthelden versteckt drei wirkliche Götter, die eine bedeutsame Trilogie bilden, gleich benen andrer Mythologieen, in göfers Beitichr. 1, 42. Manigfaltige Göttertrilogieen der Standinavischen My= hologie ftellt in feiner Deutschen Mythol. R. Simroc zufammen §. 37. 57 G. 108, 190. 4) Lucret. 5, 93. Ovid. Her. 8, 118. Stat. <sup>Theb.</sup> 4, 516. Lucil. Aetn. 101. Orph. H. 11, 2 κόσμοιο το σύμπαν, ούρανόν ήδε θάλασσαν ίδε χθόνα παμβασίλειαν. L

Digitized by Google

11

auf der Erde, wie Moses, der Herr der Himmel und Erde erfüllet, wie Jeremias fagt, fondern wurde ein Herr in drei Reichen. Sein einheitliches Walten durch alle drei drückte das Xoanon des Zeus Triopas, des dreiäugigen (wie Agriopas, wildäugig) aus, das auf der Larisa in Argos, gleich dem Palladion, ausgegeben ward für eine Troische Beute, für den Zeus Patroos oder Herkeiss des Priamos selbst, an dem dieser ermordet worden sey ).

Nachdem Beus Eltern erhalten hatte oder indem er fie erhielt, war es natürlich und fast unvermeidlich daß die werdende Griechische Mythologie ihm als bem himmel zwei Brüder fcuf, fo bag unter biefe brei bie Belt vertheilt wurde, bem Beus aber bem ber himmel gehörte, als Gottheit den Dingen gegenüber, bie herrschaft zufiel und badurch bie Einheit ersett wurde: als Rronion, dieß formal genommen, ift er ber breieinige Zeus, Rronion genealogisch gefaßt, der herr auch über seine Brüder. Aber in diefem Mythus tritt der Umftand bedeutend ein daß bie Erbe nicht als die nährende, fondern als der Wohnort als ler Abgeschiedenen das britte Reich ausmacht. Eine ähnliche Stellung nimmt das Todtenreich auch in andern Religionen ein. Mylitta hatte das dreifache Amt als Beherrscherin des bewegs lichen himmels, alles Lebendigen auf Erden und ber Todten; eben fo Mithras 6). Von den Standinavischen und Glawischen

5) Agias und Derkhlos bei Schol. Vat. Eurip. Tr. 14, Paus. 2, 24, 5. Noch ift in zwei Gemmen ein Zeus Triopas erhalten, Panosta Berlegene Mythen S. 19. Ein drittes Aug auf der Stirn hat auch Ke oder Fo und nach einer neueren Secte in China Peffa als eine Dreieinheit. Ein staunenswerthes altes Götterbild in den Höhlen von Stephanta hat drei Gesichter. Buchanan Justand des Christenthums in Afien von Blumhart S. 278. Lassen bemerkt in den Indischen Alterth. 2, 463: "die drei großen Götter die im Cultus immer ihre ursprüngliche Würde behauptet haben, erkennt die epische Dichtung als die höchsten neben einander an ohne daß jedoch ihre Einwit beutlich hervortrete." 6) Félix Lajard sur deux basr. Mithr. 1838 p. 13.

Dreigottern Perfunos, bem Donnrer, Potrimbos und Pitoflos ift der letzte die Unterwelt 7). Dieß kann auch nicht überraschen wenn wir fehn wie in den gebildetsten Beiten Griechenlands bie Eintheilung in die obern und die unteren Götter zu einer gewöhnlichen wird. In der Ilias, wo Poseidon im Born über eine Drohung bes Beus fich gleiche Burbe, Stellung und Antheil mit ihm zuschreibt, fagt er, brei Brüder feyen fie, erzeugt von Kronos und Rhea, Zeus und er und Albes der Beherr= icher ber Lodten, breifach fen Alles verlooft worden (wie ein Gut unter Brüdern); er erhielt das Meer, barin immer zu wobnen, Ardes die wuftige Finsterniß, Zeus den weiten himmel in Aether und Wolken, die Erde aber und der Olymp seven noch allen gemeinsam (15, 185-193.) In ber Gleichstellung bes Erzürnten mit Zeus liegt Unwahrheit: man halte nur bas gegen was furz vorher Sere über die nöthige Unterwerfung unter Beus fagt (104-109), bie boch im Streit mit Beus auch felbst auf den gemeinschaftlichen Bater und ihre Erstgeburt pocht (4, 58), und wie Iris sofort den Erzürnten zur Besin= nung mahnt und an den Vorzug der Erstgebornen. Auch er≈ flärt in einer andern Stelle Poseidon selbst, wie entfernt er sey zu meinen daß sie andern mit Zeus streiten könnten, ber weit über ihnen stehe (8, 210), und als er heimlich ben Ar= geiern helfen will, ba Zeus den Troern Sieg bestimmte, heißt es, war sey Beider Geschlecht gemeinsam und ihr Stamm einer, aber Zeus fen zuerst geboren und wisse mehr (13, 354). Auf die Erstgeburt beruft sich auch Zeus selbst bei dem Verbot an Poseidon das deffen Born zur Folge hatte (15, 166). In ber Theogonie mußte Zeus zum Jüngsten werden wegen ber fabel vom Verschlingen des Kronos. Die Theilung giebt eben so auch der Hymnus auf Demeter an (86).

Daß Zeus und die Unsterblichen die Erde unter sich ge= meinfam behalten, geht nicht die Natur oder die Theologie an,

<sup>7)</sup> Schwend Mythol. 7, 79. 98. Joh. Bogt Gefch. Preuffens 1, 579 ff. 11 \*

fondern bezieht fich auf ben Cultus ben fie durch bas Land hin unter sich theilten, was sich durch die Sage bei Pindar be ftätigt baß für ben helios Rbodos aus bem Grund aufflieg weil bie Götter ichon alle Länder unter fich vertheilt hatten (Ol. 7, 55). Bielmehr ift auch bei homer bie nahrungsproffende Erbe felbft auch durch Persephone, bie Lochter ber De meter, wenn auch nur als Todtenkönigin bem Ardes juge wandt; und im hesiodischen Lehrgedicht ist ber unterirdische Zeus felbst mit ber Demeter verbunden (464), also fruchtbringend wie sie, die dagegen mit ihm auch Bezug auf die Todten erhält, worauf wir an manchen Orten ben Cultus begründet finden. Wie ber im Aether wohnende Beus von oben berab, fo ift ber ber Tiefe von innen beraus mit ber Erbaötttin ichovferisch verbunden. Die Theogonie vermält Zeus den himms lischen mit Demeter wie ben Poseidon mit Amphitrite (912. 930), den Ardes mit der Todtengöttin (455-57). Horaz vereinigt die beiden Systeme hinsichtlich des Zeus Chthonios indem er den einen Gott der fruchtbringenden Erbe, des Meers, ber Unterwelt und bes himmels preist (Carm. 3, 4, 45.)

Die brei Brüder sind eine Entwicklung wie die drei Mören, drei Chariten. Die Personen sind eigenthümlich Hellenisch, eine Veranschaulichung der Hellenischen Welt, woraus dann andre Besonderheiten sich gründen. Indessen hat dieser Mythus sich nicht viel geltend gemacht und selbst die Nebeneinanderstellung der drei Brüder kommt nicht häusig vor <sup>5</sup>), obgleich man in einer gewissen Zeit sich gefällt Zeus Chthonios zu sagen, der einen Altar in Olympia hatte <sup>9</sup>), den Poseidon Zeus zu nennen, wie Aeschylus <sup>10</sup>). In eigenthümlicher Lysischer Bildung sehn wir drei Zeus an dem berühmten Grabmal

<sup>8)</sup> Meine A. Dentm. 2, 87. In rohefter Malerei sieht man fie an einer Kylir von Xenotles, Panoska M. Blacas pl, 19, und an einer Base aus Chiusi (Rv. Herakles im Rampse mit Ryzitos). Ullen dreien ist sogar der Blitz gegeben in einem Basengemälde, Gerhard Archäol. Zeit. 1851 Tas. 9, 27 ©. 77. 9) Paus. 5, 14, 5. 10) Id. 2, 34, 4.

165

von Xanthos <sup>11</sup>). Die Religion des einen Zeus und die be= sondern Culte der Brüder waren zu sehr verbreitet und ausge= bildet und die Bereiche der drei Götter liegen zu weit aus= einander als daß jene mythische Form hätte zu großer Bedeu= tung gelangen können und für die Idee einer Dreieinheit zeigt sich erst unter den Philosophen wieder Sinn.

## 31. Zeus im Gewitter und andern himmelserschei= nungen.

Der Gott vom himmel, wie er im Buch Esra heißt, of= fenbart sich vor Allem im Blitz und Donner, dann auch in licht, Regen, Wind und jeder besondren Erscheinung am him= mel. Den Blig führt er als bas Scepter feiner Beltherrichaft; er ift nicht Blitz und himmel, sondern er wirkt die Erscheinun= gen "boch im Aether wohnend", wie Nereus und Thetis im Meer, Aides in der Tiefe. Überall ift bas Gewitter den Bölfern als bas höchste Zeichen ber göttlichen Macht und zugleich Gute erschienen, indem es ben ruhigen Bestand ber Dinge mit einer plöglichen ungeheuren Bewegung unterbricht, die Ord= nung zu erschüttern und Alles mit einem andern als bem ge= meinen Feuer zu entzünden broht, und zugleich seinen Bligen und Regenströmen frisches Leben und reichen Segen zum Gefolge giebt. Durch diese gewaltige Erscheinung, die wie ein heftiger Pulsschlag die ganze Natur durchzuckt, oft ben ganzen Gesichtsfreis bes himmels durchfturmt, erhob fich immer von neuem ber himmel zu dem göttlichen Anfehn unter ben Befen der Natur, das ihm das allgemeine Gefühl der Gottheit von Anfang an angewiesen hatte. Sonne und Mond, sonst große Bötter, verbergen fich vor bem Donnergott, die nacht scheint

<sup>11)</sup> Müllers Archäol. 3. Ausg. §. 90 S. 76. Daß auch das triquetrum auf den Lykischen Münzen dieselben Götter angehe, (E. Curtius in Serhards Archäol. 3eit. 1855 S. 11), ist zweiselhaft geworden. Göt= ting. Sel. Ang. 1857 S. 167 f.

einzubrechen, bas Meer wird durchpeischt, bas Land überfluthet ober von hagel bedeckt, die Berge gittern, die Binde braufen und wie Pfeile schlagen die Blige in den Grund. Nichts er= habener als im achtzehnten Pfalm bie Schilderung von bem Bürnen und Schelten Jahves, hier bes Donnergotts, von bem Schnauben seiner Mase, aus welcher Rauch fteigt, verzehrend Feuer aus dem Munde: die Donner rollen, der herr fährt auf einem Cherub im Flug einher, ober fist über ben Cherubim (Jef. 37, 16) und zu Feuerflammen macht er feine Diener (Pf. 104, 4.) haft bu einen Urm wie Gott und tannft bu mit ber Stimme bonnern wie Gott thut? fagt hiob (40, 4.) Gott donnert mit feinem Donner (37, 5. 38, 14), ift ber Schöpfer ber in feinem Gezelte bes Donners ichafft und regiert (40, 31), wie auch bei Moses Jahre Donner und Blit aus ben Wolken schwingt, bei Joel und Jeremias, er ber in ben himmeln thront und von ba auf die Erde herabblidt (Pf. 102, 20), Die feiner Fuße Schemel ift (Matth. 5, 35. 21. 7, 49.) Die Glawen verehrten nach Prokopius in ber älteften Zeit nur einen Gott, ben Beberricher bes Weltalls, welcher ben Blis fchafft, wenigstens bei ihrer Einwanderung in Böhmen vor allen ben Gott bes Donners und Bliges. Perfunas ift eins mit Reicher ift die Mythologie des Thor, Dewaitis d. i. Gott 1). ber als Eigennamen bas Wort für bie Naturerscheinung Donar, Thunar zu eigen behalten hat, während fie felbft fich burch einen neuen Ausdruck unterschied, wie in mehreren Sprachen geschehen ift 2). Eben so ift bis in die fernsten Gegenden der Donnergott der oberste, Lui=Dschin in China, Loupan in Brasilien.

Das Bild des rollenden Donnerwagens war den alten Griechen nicht fremd: es liegt den Formen *slæsissorra* 3), *slænjo sovräs drauartónodos* bei Pindar zu Grund wie im Norden der Donner durch das Rasseln des mit Böden bespannten Wagens

<sup>1)</sup> Schwenck Slav. Mythol. S. 70. 2) 3. Grimm D. Gramm. 3, 353. 3) Hesych. s. v.

bes Donnergotts erflärt wird und in Schweden bas gemeine Bolf noch fagt, ber gute Alte fährt, im Ungelfachf. thunorrad, des Gottes Fahren, ohne aus dem Ebräischen entlehnt zu feyn, wie man geglaubt hat 4). Auch Indra, ber Regner, der Sie-, ger über Abi, ber die Baffer in den Bolten gefangen balt, fährt auf dem Donnerwagen D. Eigenthümlich aber ift den Griechen bie Aegis, Beus ber Aegishaltende, ber die Aegis umthut, womit im Wefentlichen die Worte des achtzehnten Pfalms übereinkommen : "er macht Finfterniß zu feiner hulle, was um ihn ber, ju feiner Dede, dunfles Baffer, Bolkenhaufen." Eigentlich ift alris ein Stofwind ): 8 auf aber auch der Ziegenbod, & ars bie Biege, bas ganze Geisgeschlecht afres, fo daß im Thierfreis als den Sturmftern bedeutet. Da der Sturm bie Bolken jagt, fo trifft dann die Sturmwolke zufällig mit abris bem Biegenfell zufammen und bieß, ba Biegenfelle übergeworfen wurden, wird durch Bortspiel zur phonetischen Siero= gwphe bes Sturmgewölks; biefe bunkle Aegis schüttelt Zeus 3. B. über alle Troer in der Ilias (4, 166), er nimmt sie und bedeckt mit Wolken bligend den Ida (17, 593). Eine Thier= haut über Schulter und Arm geworfen ift ein Schild und bieß gebt mit Recht auf bie Tochter bes Beus, die Aethergöttin über. Durch Blits, in den drei Ryklopen bargestellt, auf die fich ver= lassend er Sterbliche und Unsterbliche beherrscht (506), besiegt Zeus die Titanen in der Theogonie : Rhea gebiert den Bater ber Götter und Menschen, unter deffen Donner die weite Erde bebt (458), im Himmel herrscht er, der ben Donner und Blig bat (71), durch sie wirft er nieder die Giganten, den Rapa= neus, ben Typhon ; vor feinem Blip fürchtet fich auch Dteanos

4) Doering Opusc. p. 23 ss. de Jove tonante. 5) Nève Hymnes du Rig Veda p. 53. 6) Aesch. Choeph. 585 ἀνεμοέντων αλγίδων χότον, Hesych. αλγίς, δξεῖα πνοή, taher λάβος ἐπαιγίζων II. 2. 145: χαταιγίς, περιαιγίζειν, auch ἄἰχες ἀνέμων, Apollon. 4, 520, und alves Bogen ἐν τῆ συνηθείς, Artemid. 2, 12. in der Jlias (21, 198). Die vielen und so häusig, auch in Berbindung mit Rath oder gehoffter Bollführung gebrauchten schönen Wortbildungen vegelnregeirgs, xelauregois, viellgepeirgs, deisgepeirgs, Olvipstios dorwoorgerigs, wegniekegavvos, deispaigayos, deisdovstos, sagvixtvrtos, desinkégavvos, deispaigayos, deisdovstos, sagvixtvrtos, desinkégavvos, orwegornysgéra, u. a. sind nicht bloß als dichterische, sondern als religisse zu fassen, vie aus den Hymnen voriger Jahrhunderte nachtlingen. Als Abzeichen des Zeus war der Blitz das allgemeinste früh und spät: er bezeichnete die Münzen der Lotter 7) und vieler Städte <sup>8</sup>) und vertritt auch sonst oft seine Person, der er gewöhnlich in die Hand gelegt wird. Die tiefe Wirtung dieses urältesten Zeichens kann man daran erkennen daß Kleanthes selbst in dem philosophischen Hymnus auf Zeus als Weltregierung ihn dezixkgavvor nennt und in fünf Versen (9-13) dies Wertzeug der Naturgewalt schübert.

Beiter fagte man, Beus regnet, gießt Baffer, in ber Ilias (12, 25. 281. 380), er schafft, wenn er blipt, unendlichen Regen ober hagel ober bie Felder bededenden Schnee (10, 5-9), fpannt den Sturm los (16, 363); Aids oußgoos (Hesiod. ker. 624. 674): dinnewis ift ber Fluß, von Beus, vom himmel herab gefallen, auch ber Aether bei Euripides (Bacch. 1266.) Die Regenbogen ftellt Zeus in ben Bolken auf ober fpannt fie aus (Jl. 11, 27. 17, 547), ben Acolos hat er zum Berwalter ber Binde gemacht (Od. 10, 21.) Des Zeus find bie Jahre (I 2, 134), von ihm bie Tage (Ser. 763. 767): bei Tag heißt ένδιος (Od. 4, 450), εὐδια bie Mittag8zeit; bie Rreter nann≠ ten ben Lag dia 9. Von bem Licht hatte Zeus in Arkadien ben Namen Auxatos, vom Glanz in Theben Elievs, in Rypros 'Elaiov, wie fein Altar 'Ela Súoas, wenn man auf biefe brei von hespchius angegebenen namen sich verlassen tann. So ift hephästos Elwoc.

 <sup>7) 255</sup>th zu Pind. Ol. 11, 80.
 8) Rasche L. N. 2, 1, 1194 s.

 9) Macrob. Sat. 1, 15.

### 32. Beus auf ben Gebirgsgipfeln.

Bon ber größten Bichtigkeit ift bag Beus, gleich bem alt= testamentlichen und bem Persischen Gott, seit ben ältesten Beis ten auf den höhen verehrt wurde. Ein Berghaupt hat in jenem Bergland jede Landschaft, jede Infel. Man glaubte bem himm= lischen Zeus sich zu nähern wenn man am bestimmten Tage, nach ftundenlangem Aufsteigen, bas Land und alles Irbische ins Rleine zusammengezogen tief unter sich fab, ben himmel wie allumfaffend über sich. Mofes stieg berauf zu Gott und Jahre flieg herab im Gewitter auf die Spitze des Berges Sinai 1). Schwerminterlich heißt Dodone; auf ber Sohe bes Pelion, einer fortsegung des Offa, war ein berühmtes heiligthum des Zeus Attaos, die Athoshöhe des Zeus erwähnen Aefchylus und So= Den Idapipfel Gargaros nennt Epicharmos tiefbe= phofles. schneit, dem Zeus Lykoreios opfert Deukalion 2). Detas höch= ften Berg bes Zeus, in Trachis, die Detäische Gipfelflur, wo bie Biefe nicht zu mähen, nennt Sophofles (Tr. 1191. 436. 200); ber Zeusdienst auf der einzelnen Bergspipe Laphy= ftion in Böotien giebt die Urzeit zu erkennen, auf dem Heli= fon ift ein Altar bes Zeus aus ber Theogonie bekannt (4), ber Rithäron gab dem Rithäronischen Zeus den Namen 3), bei Glisas ein Tempel bes Zeus Hypatos auf dem Berg der daher felbst hypatos bieg 4). In Attifa waren ber hymettos und Parnes feinem Dienft geweiht. 3m Peloponnes beherrichte bie Spipe des Lyfaischen Beus die Aussicht des ganzen Landes. Eine weitumschauende herrliche Berghöhe nahm Zeus Ithoma= tes ein, wo jest ein Muttergottesbild an feine Stelle getreten ift. Auf der Spipe des Apefas über Nemea, fagte man, habe Perseus zuerst bem Beus geopfert 5). Auf ben Infeln die gleiche Erscheinung. Aus hesiodus ist bekannt Zeus Aeneros auf bem

1) 2. Mof. 19, 20. vgl. 5, 33, 2. 2) Apollod. 1, 7, 2. 3) Paus. 9, 2, 3. 4) Paus. 9, 19, 3, ohne gerade fehr hoch ju fepn. 5) Paus. 2, 15, 3. 44, 13.

Digitized by Google

Aenos in Rephalenia, das Vorgebirg des Kenäischen Zeus in Euböa nennen Aefchylus und Sophokles und ihn und mit ihm Bera tann ber fleine erhaltene Tempel auf bem Ocha in Euböa angehn. Der höchste Berg von Aegina, jest ber Berg (w õgos) genannt oder der b. Elias (den auch die Offeten als herrn ber Felshöhen und des Gewitters anfehen, fo wie die Serben, weil er im feurigen Bagen auffuhr), gehörte bem Panbellenischen Beus, in Reos auf einem Berge, mahrscheinlich ber böchsten Ruppe ber Insel, ein Altar des Zeus Melosios nach einer Inschrift, auf Rhodos ber Zeus des Atabyrischen Gebirgs 6), wo Phönikischer Cult vorausgegangen war, in Rreta ber 3ba, in Sicilien ber Aetna, welchen Zeus Aetnäos besucht bei Pindar, wie überhaupt die von den Bergen entnommenen Namen, wie Athoos, Renäos, Aenesios, Diktäos u. a. wie fo viele Bürden klingen. So allgemein war diefer Brauch daß ein Melanthes in einer Schrift über die Opfer fagte, jeder Berg fey des Beus Berg, indem es bei den Alten Sitte gewesen ihm als bem Böchsten in der Böhe Opfer zu bringen.

Nur ganz ausnahmsweise sind in spätern Zeiten andern Göttern Tempel auf hohen Bergen errichtet worden, wie dem Hermes auf der Spitze des Kyllenischen 7), dem Apollon auf einem nicht allzu hohen bei Phigalia. Der älteste Zeuscult wußte nur von einem Altar. Diesen nennt ausdrücklich die Theogonie auf dem Helikon, diesen sehn wir noch erhalten auf dem Berg in Aegina, klein nach dem Verhältniß des kleinen Raums den die Spitze darbietet, solche werden uns genannt auf dem Kenäon<sup>8</sup>), dem Parnes und Hymettos, auf Keos, auf dem Atabyrios<sup>9</sup>). Auf dem Gargaros nennt die Ilias Bezirk und dustenden Altar und einen Priester (8, 48, 22, 171.

Digitized by Google

<sup>6)</sup> Pind. Ol. 7, 87. 7) Paus. 8, 17, 1. 8) Soph. Tr. 238. 993. 9) Apollod. 3, 2, 1, wo &. Roß den Veribolos deffel= ben, etwa hundert Schritte unterhalb der höchsten Spise bemerkte, Insetreise 3, 107,

16, 604.) Auf bem höchsten Gipfel bes Menos, jest montagna nera, in Rephalonia fand ber Dbrift be Boffet einen tonischen Altar aus Rnochen und Asche aufgehäuft und Stadelberg bezeugt einen ähnlichen Erbaltar bes Lyfäischen Zeus, welden man mit Afche und Gebein aufgehöht habe (Gräber S. 1.) Einen Erbaufwurf (ris xoua) nennt ihn Paufanias, vor wels dem zwei Säulen gegen Sonnenaufgang fanden (8, 38, 5); ts umgab ihn, nach ber Länge bes Peribolos bes Zeus Ata= byrios zu schließen, in weitem Umfang eine Umbegung, 20zuor onzwuch bei Euripides (El. 1275). Aus Opferasche war auch zum Theil der große Altar des Zeus in Olympia aufgebaut, welchen Pausanias genau beschreibt. Dieser gehörte fei= nem Umfang und feiner Lage nach nicht zum Tempel, der nur in ben Feftzeiten geöffnet wurde, fondern ward als ein Dentmal bes älteften Zeusdienstes von Einheimischen und Fremden burch Opfer geehrt. Ein andres Dentmal ber Zeiten noch ohne Tempel ift ber erst in neuerer Zeit von Ulrichs in Athen felbft wieder entbedte großartig aus einem Felfenhügel herausgehauene Altar bes Zeus Sypatos. Beide zufammen laffen uns gemahr werden, wie bie Anbetung bes Zeus auch von ben Berghohen abgesehen, sich als die des Höchsten unterschied von ans berem Götterbienft.

Der Name Afräos<sup>10</sup>) scheint bem Zeus niemals von ben Spizen der Hochberge gegeben worden zu seyn, sondern nur von benen seiner Tempel die auf den Afropolen standen, ärens dr rodlesse <sup>11</sup>), wie von solchen auch andre Götter und Göttinnen äxqatos hießen, oder auch von benachbarten Anhös ben: dagegen wird Eraxesos erklärt dri rwv äxqwv rwv dow idquuevos <sup>12</sup>).

 10) Auch Aσχραΐος Plut. animi an corp. aff. 4. Apollon. Dysc.
 13, in halifarnaß, hera Ασχραΐα Apostol. (wie Θρασχίας f. Θραχίας) Beus Afräos auf Münzen von Smyrna, Milet, Temnos in Neolis u. a. Derfelbe in Athamania nach Livius 38, 2.
 11) Callim. in Jov. 82.
 12) Hesych. Etym. M.

### 33. Der Dlymp.

In die Reihe ber Berge bes höchsten Zeus follten wir, scheint es, wenn wir uns in die ältesten Beiten versegen, auch ben Theffalischen Olymp stellen. Der Olympos, jest Elimbo, Semavat Evi, Wohnung ber Himmlischen, im heutigen Lachegebirge, mit mehreren Gipfeln und auf biefen fast neun Donate des Jahrs mit Schnee bedeckt, von Thälern und Schluch ten durchschnitten, tritt felten aus ben Bolfen hervor, ift uns erstiegen, geheimnißvoll. Schöne Schilderungen von ihm bas ben v. Stadelberg 1) und Göttling gegeben 2). Bekannt ift inbeffen biefer Berg nur als Wohnfitz ber um Zeus versammelten Götter, während bie andern noch fo hohen nur als Gipe bes Zeusbienstes gebacht werben. Daher empfiehlt sich die Borftellung bag auf jenen eine aus Afien mitgebrachte 3bee übertragen worden fey, fo wie die Sinfluthfage in Griechenland verörtlicht worden ift und ber Glaube daß ein Seiligthum Mittelpunkt der Erbe fey, fich in Delphi wiederholt hat. SI hat namentlich Gefenius zu der Stelle im Jefaias 5) wo ber Rönig von Babylon den Versammlungsberg im äußerften Norben nennt (14, 3), ben Olymp neben ben Meru und Albordi gestellt, mährend bei ben hebräern "bas Meiste und Sonderbarfte jener Weltansicht wegfalle." Nun kann man zwar fagen bag auch andre Gottesberge eine Art von Dlymp abgas ben; ber Hochzeitsberg des Zeus und ber hera, wie der Rithäron, ber Dcha, hatte wenigstens feine Nymphen und es fcheint im Allgemeinen fo natürlich bag, fobald eine Mehrzahl von Naturgeistern sich frei bewegten Persönlichkeiten mythisch mehr angenähert haben, diese fich auf dem Gebirge welches fich zu des großen Gottes Himmel erhebt, versammeln. So ver= muthete Stuhr daß bie Lygier und andre in ben Gebieten am Fuße des Riesengebirgs berumschweifende Germanische Stämme

<sup>1)</sup> In Gerhards Studien 2, 302 f. 2) Abhbl. 1, 9. 3) Th. 3, 316—326, von dem Götterberg im Norden.

bie in ben Bolken fich verlierenden Gipfel biefos Gebirgs als ben Sit ber Alfen, eine Wohnstätte ober Asgaard von Bei= fterwefen, für die noch nicht funftsymbolisch bestimmte Bilder geschaffen waren, angesehn haben möchten 4). Laffen zeigt baß bie Vorstellungen, wonach ber Inder die Wohnungen ber meis ften Götter in ben Himalaja und brüber hinaus und ben wun= bervollen Meru in ben fernsten Norden verlegen, sich erst in Indien entwidelt haben und aus der eigenthümlichen natur des Landes abzuleiten seyen 5). Hiermit läßt sich nun leicht die Betrachtung verbinden daß an dem Abhang des Olympos ber Sit ber Pierischen Mufen gewesen seyn foll, und daß dieß ber Grund ber großen Dichtung von dem Götterolymp, die burch Homer und die homeriden ihre lette Ausbildung erhielt, gewesen seyn könne, indem durch fie der wirkliche locale Beus= berg anwohnender Bölferschaften vor ben andern, Schritt vor Schritt wie ber Götterfreis zusammengezogen und in fich ausgebildet wurde, zum ideellen nationalen Beusberg erhoben wurde. So nimmt der scharffinnige Bölder an, "daß durch jenes Bolt am Götterberge mit seinen Sängern der Olympus zu jener Beiligkeit gelangte, ohne bag wir baraus schließen können, er fey ursprünglich und von jeher der allgemein geheiligte Berg aller Hellenen ober ber Ursitz ihrer Mythologie gewesen 6). Da≠ gegen ift boch bie Idee des Berezat oder Alburs in den Bend= buchern, von dem boch auch Laffen eine Erinnerung in Indien als möglich zugiebt (1, 527. 514 f.), eine zu bedeutende als baß ich fie nicht auch nach Griechenland verpflanzt benten müßte. Bon ber Anbetung auf den höchsten ersteigbaren Bergen hat fich die Borstellung, welcher auch diese Söhen der Gegenwart Gottes nicht würdig ichienen, die aber boch noch eines festen Bodens und Raums bedurfte, zu einem dichterischen Gipfel erhoben, wo die Urquelle ber Gemäffer fpringt, auf welchem

<sup>4)</sup> Ab. Schmidts Beitschr. f. Geschichtswiff. 1, 265. 5) Ind. Alterth. 1, 511. 6) homerische Geogr. S. 8.

ber himmel ruht, von welchem Sonne, Mond und Gestime aufgehn (oder deffen Pförtnerinnen bie Soren find), ber Aufenthalt des Ormuzd und ber reinen Geister, und von ba erft zum himmel, in den der homerische Olymp, mit Berläugnung ber bichterischen Annahme, stellenweise ichon geradezu übergeht. Von ba bolt Zoroafter feine Offenbarung, fo wie Feridun bei Ferduss an deffen Jug feine Jugend unter den heerden verlebte und nachmals auf deffen beilige Sobe sich flüchtete. Benn ich nun erwäge daß das Zendvolf den beiligen Berg, ein Mittelbing zwischen himmel und Erde, an die Grenze seiner Belt, ben Rautasus nebst ben übrigen Hochgebirgen Georgiens und Urmeniens, hoch über bem Baftrischen Tiefland, bas Indische feinen Meru in die äußerste Spipe feiner Gebirge, die Stämme von welchen die Griechische Nation entsprungen ift und die, als fie vordrangen, die Vorstellung ihres Olymps überallbin tru gen, auf ben überragendsten Gebirgsgipfel ihres Gefichtsfreifes verlegten, so scheint mir der Grund daß ber Olymp ber höchste Berg im Norden ihres Gebiets fey, wegzufallen, und damit auch die Ansicht als ob das Alterthum überhaupt die Götter in ben Norden ftatt in die bochfte Bobe, die für die Arier und Indier zufällig im Norden gegeben war, gesett habe 7). Mað Etrurier und Römer in diefer hinficht bestimmten, bieng von ber Lehre ber Auspicien ab 8): bei ben Griechen deutet nichts auf eine heiligkeit des Nordens und die Frömmigkeit der by perboreer läßt fich ohne ihre von Griechenland nördliche Lage wohl verstehen 9). Der Theffalische Olymp, gedacht als ber Götterberg in einer Periode nach der Einwanderung, ift in ber nachfolgenden, beren Spftem ber Stüte biefer alten Borftellung noch nicht entbehren konnte, burch die bichterische Behandlung zwar glänzend verherrlicht, aber dem Glauben der Nation eher

<sup>7)</sup> Die heimat der Götter am Nordpol, Manus Geseite 1, 67. 8) Serv. Aen. 2, 129. Dionys. A. R. 2, 5. 9) 3. Grimm Gesch. der D. Spr. 2, 981.

entfremdet worden, was nach der poetischen Beschaffenheit die= fer Göttergesellschaft, ihrer Wohnungen und Lebensweise nicht ju verwundern ift. Nie wurden dahin Opfer und Proceffionen (dosspavias) geführt, nie Drakel von ba geholt, und als bie Griechen Aufenthalte für Berftorbene als Selige suchten, ba= ben sie nicht an den Olymp gedacht, wie im Zendavesta der Berezat für sie bestimmt ist, so wie auch bei den Germanen "der höchfte Gott, der Altvater den Sterbenden Aufnahme in feine Wohnung gewährt" 10) und bei den Thrakischen Geten bie Verstorbenen zu dem Gott Zamolris oder Gebeleiza tom= men 11). Das Dlympische ift burch bie Macht ber Abben fruher ein hoher Ehrentitel gewesen. Die homerischen Götter find vorzugsweife bie Dlympischen; aber zwischen den Göttern ber Staaten und bem Olymp ift auch nicht mehr Zusammenhang als zwischen biesen und bem homer. Nur Olympia in Elis und ber Olympische Zeus in Athen find Zeichen einer alten hohen Geltung des Olympos im Bolk, die gegen die Ber= breitung ber Namen Pythios, Delios und ähnlicher nicht fehr in Anschlag tommen. So ift auch ber Chinesische Rouen=lun, "in welchem fich die Gebirge des öftlichen Tübet verlieren, ber ben Pol berührt und den Himmel trägt, der Olymp der Buddhiftischen Gottheiten, ohne daß diefe Borstellung eine all= gemeine oder besonders bervortretende ift."

### 34. Eigenschaften bes Böchften.

Auf die nachdrücklichste Weise spricht sich bei homer und besidus überall aus daß der Kronide sey allsehend, allwissend, allweise, allmächtig, allwaltend, gerecht und ein Bater der Menschen. Diese Begriffe fallen freilich mit den Griechischen Ausdrücken nicht synonymisch zusammen; aber sie sind zusam= men in ihnen, wenn wir sie nach ihren eigentlichen Bedeutun=

Digitized by Google

<sup>10) 3.</sup> Grimm D. Mythol. 1 S. x11 2. A. 11) Herod. 4, 94 sq.

gen unter einander vergleichen, enthalten. In hundert Stellen jener Dichter klingen wie geheiligt die Namen ber Beitfebende, ber Beife, ber Balter, ber höchfte Balter und Rather, εδούοπα Ζεύς, μητίετα Ζεύς (Δι μητιν ατάλαντος), μήστως, ύπατος μήστως, θεών ύπατος και άςιστος, Ζευς ύπατος Κρονίδης, μέγαλος (Jl. 14, 417), υπατος χρειόντων, Ζευ χύδιστε, μέγιστε, κελαινεφές, αλθέρι ναίων, Ζεῦ πάτερ "ίδηθεν μεδέων, κύδιστε, μέγιστε, δς πάσι θνητοίσι και άθανάτοισιν ανάσσει (Jl. 2, 669. 12, 241), ύψιμέδων (Theogon. 529). Er weiß ber Menschen Glud und Unglud (Od. 20, 75), feine Rathschläge find fcmer und auch für bere zum Theil verbors gen, unerforschlich für alle Götter (Jl. 1, 545. 549), und nicht rudnehmbar noch täuschend noch ohne Bollendung was er verheißt (1, 526.) Seinem Sinn vermag kein andrer Gott auszuweis chen, noch ihn zu vereiteln (Od. 5, 137.) Die fein Rathfchluß vollführt wird, in einzelnen großen Schictfalen zu zeis gen war bas böchste Biel bes heldengedichts. Bieler Städte Bäupter hat er gebrochen und wird viele brechen, benn feine Macht ift die höchste (Jl. 2, 177. 9, 24), er ift ber Berwalter bes Rriegs (14, 84), zwei Fässer liegen in feinem hause, ber böfen Gaben und ber guten (24, 527.) Er erniedrigt und erhöht (Jl. 15, 490-92), mehrt und mindert die Rraft (20, 242), giebt Rriegsthaten bem Einen, großen Berftand bem Andern (13, 730), er felbst verleiht Wohlstand Sohm und Geringen, fo wie er will einem Jeden (Od. 6, 188), gewährt dieß und verweigert jenes, mas er will in feinem Be muthe; benn Alles vermag er (14, 444), und ungablige Stel len beziehen sich in der Anwendung auf diefe Grundansicht. Auch hefiodus fingt, durch ihn find alle Menschen, bobe und niedre, die er leicht erniedrigt und hebt, er sendet Krieg und schenkt ben Frieden, schickt hungersnoth und Rrankheit (Op. et D. 3-8. 225. 240.)

Dem Allwiffenden kommt es zu ben Menschen die Zeichen ihres Geschicks zu geben. Er thut es durch Bögel, durch Licht

erscheinungen (deooqueekaç), wie er ben Schiffern einen Stern juschidt (II. 4, 75), oder burch irgend etwas Auffallendes im Augenblide der Spannung, wie dem Agamemnon, als er in ber Rampfesnoth opfert, ein Adler der ein hirschfalb am Altar niederfallen läßt, wobei Zeus Пачо́µфаюς genannt wird (8, 250), ober wie er Blutregen fendet wenn er Biele ver= berben will (11, 53.) Seine Stimme spricht namentlich aus ber beiligen Eiche zu Dodona in Epirus. Auch Olympia war nach Strabon zuerst berühmt durch das Drakel des Olympi= ichen Beus und Lakedämon, Drakelgott, hieß Beus ben Achäern in Lakonien und in Rypros. Apollon weiß en Aids duons (H. in Merc. 532), ihm ift die Bahrfagung von Zeus überragen. So wird Jehova befragt und Jehova antwortet, die Priefter werfen das Loos vor ihm, David unternimmt nichts ohne bas Bild Jehovas, bas er auf feinen Zügen mit sich herumführte, zu befragen; als gutes Zeichen wird ihm einmal bas Rauschen im Bipfel von Balfambäumen verfündet 1). In ben Mofaischen Schriften wird Beissagung, Bogelschau, Beis hendeutung unter bie Greuel ber heidnischen Bölfer gezählt (5, 18, 9), die mit Jehova nicht vereinbar sind. Hingegen ift ber Glaube daß ber Lenker aller Dinge Zeichen feines Willens und Baltens gebe (nicht zu verwechseln mit Aberglauben an den Zufall), an fich frommer und unschuldiger Art, fo viel Mißbrauch und Unvernunft sich auch baran, wie an Alles in ben Religionen, gefnüpft hat.

Insbesondre ift die ganze sittliche Ordnung der Gesellschaft geboten, geheiligt und geschützt durch Zeus, an ihn geknüpft. Die andern Götter haben die meisten der Bezüge auf die Men= schen die er hat, nicht, oder einzelne nur mit ihm oder von ihm übertragen, und sie stehn im Fortschritte der Culturentwicklung einzeln einzelnen Thätigkeiten vor, nicht den von der Na= tur unabhängigen, allgemeinsten und wichtigsten menschlichen

<sup>1) 2</sup> Sam. 5, 22—25.

L

Belangen und Pflichten; er ift umfaffend in Bezug auf bie Gesellschaft wie auf bie Natur. Die ältesten Rönige sind in ber Sage Priefter bes Beus, wie Acatos, Lyfurgos in Nemea, Lytaon, Minos, und bie Rönige als Rechtsverwalter haben von ihm Gesets und Scepter (Jl. 1, 238. 2, 101. 6, 159), Ehre und feine Gunft (2, 197), Ruhm ober Majestät (xodos 1, 279). Daher als Titel dioyevýs, diorpsyńs, und die Ronige heißen Söhne bes Zeus, nicht bloß fo figurlich wie im 2. T. Göhne Jehovas, David fein Erftgeborner 2), fondern die alten Griechen machten Diefe Legitimität positiver; Uhnherren wie Pirithoos, Perseus, Minos und Rhadamanth (Jl. 14, 317-22), Tantalos, Darbanos, Berafles, Aeatos, Pelasgos, Danaos, hellen u. A. galten als Söhne des Zeus in bemfelben Sinne wie Apollon, Dionyfos. Tlepolemos fagt ju Sarpedon, mit Unrecht werde er Sohn bes Zeus genannt, er ftehe fehr nach ben Männern bie von Beus entsprangen bei ben früheren Menschen (6, 635), wie Berafles, von welchem Beus fagt, er fey bes Geschlechts ber Menschen die aus feinem Blute (19, 105)3). So behaupteten die Rönige von Stanbinavien von Dbin abzuftammen. Zeus ift der Gott des Eibes, als ber Grundlage bes Rechts und ber Sittlichkeit, dex105 (Jl. 4, 235); Die ungerechten Richter bestraft er (16, 386) und die Übertretung der beschwornen Verträge (4, 160. 235), bie ihm heilig find (5, 107. 288. 7, 76. 411.) Er züchtigt allen Frevel (Od. 1, 379. 2, 144.) Beus allfehendes und allverstehendes Auge nimmt wahr welch Recht eine Stadt auss übt, er wacht über ben Meineid (Hes. sor. 269.) Er ift ber Gott der Gastfreundschaft, worin, wie befonders auch bei ben alten Slawen, vor Allem Die humanität des Zeitalters lag,

 2) Pf. 89, 28.
 3) Atfchylus in der Niobe: Oi θεῶν ἀγχίσποροι,
 oi Ζηνὸς ἐγγύς, ὦν xat Ἰδαῖον πάγον
 Διὸς πατρώου βωμός ἐσῖ ἐν αἰθέρι,
 xοὖπω σσιν ἐξίτηλον αίμα δαιμόνων. šévios, deffen Zorn schwer zu fürchten ift (Il. 12, 625. Od. 9,

179

271. 14, 57. 281. 389), ber Armen (Od. 6, 207), so wie er es ahndet wenn man seine Töchter, der Bitten mißachtet (J. 9, 502), ferner der Flüchtlinge, der blutbefleckten Schutzflehenden (Od. 16, 422), des Hauses, der im Hauschof seinen Altar hat (Soussos Jl. 16, 231 Od. 22, 335); denn diese Beizwörter sind zu nehmen wie in unstrer kirchlichen Sprache der Gott der Ordnung, der Gott der Freiheit. Von ihm auch wird ber Traum gesendet (Jl. 1, 62. 2, 6), er ist Bater der Musen) 2, 491. 598) und giebt den Sängern ein, wie es ihm gefällt zu singen (Od. 1, 347.)

# 35. Zeus ber Menschen sowohl als ber Götter Bater.

Das neuere Göttersyftem, von dem ich erft noch zu reden habe, enthält seinen volltommensten Ausbruck in dem von Ho= mer fo oft gebrauchten Namen Bater ber Menschen sowohl als ber Götter. hinsichtlich der Götter wird badurch bestimmt die Bahrheit eingeschärft bag sie aus Zeus seyen, ober im eng= ften Familienband von ihm abhängig, oder doch wie von ei= nem Clanshaupt, in so fern bas Wort Bater mit eingewur= zelten Vorstellungen des alten Systems nicht ftreng buchstäblich vereinbar war. Um gewahr zu werden welch großes Gewicht auf dem Namen Bater ruhe, muß man bemerken wie selten bei Homer die Anrede Zev äva, o Herr, gebraucht wird im Bergleich mit der andernZev notzeg und demfelben namen fast durch alle Casus, oft mit unverkennbarem örtlichem Nachdruck, nardo Zevic, narods Aiós, Ait narol, mehr ober weniger bäufig. Athene redet ihn an im Namen der Götter & rareg ημέτερε, υπατε κρειόντων (Π. 8, 31), wie Aeschylus die Götter Aroyevels nennt und Zeus ber Olympier Bater (Eumen. 608); aber auch bie alte Meergöttin Thetis fagt zu ihm Zev náreo (1, 503), so Poseidon (7, 446); Here (19, 121): auch Sterbliche nicht felten (3, 365. 7, 179. 12, 164. 13, 631.

12\*

15, 372. 17, 19, 645. 19, 270. 21, 273). Auch πατής als lein wird mehrmals gebraucht (8, 69. 11, 80. 14, 352. 22, 209.) In der Sesiodischen Poesie berfelbe Gebrauch, nament= lich in der Theogonie der Götter Bater und auch der Menschen (47. 457. 838), in einem Bruchstüd Δι πατρί θεών, σηpartoge narww. Bie fehr also auch die mythische Persons lichkeit des Zeus und der Mythus der Götter unter ihm oder auf dem Wege der Mythologie der Polytheismus fich entwidelt hatte, so war doch der anfängliche monotheistische Charakter ber Religion, die transcendentale Gottesidee des Zeus Kronion nur beeinträchtigt, nicht ausgelöscht; Beus ftand allein über ben übernatürlichen Göttern wie, ebe fie waren, über ber Natur, es war burch ben Olymp ber ber Natur entwachsenen Götter unter ihm eine gemiffe Einheit hergestellt und in neuer Beife eigentlich bestimmter ausgesagt. Enger war sogar diese Einheit in so fern als vorher der Gott des himmels und die Götter ber übrigen Natur gewiß selten in bestimmteren Begriffen mit ihm und unter fich zusammengehalten wurden. Bemerkenswerth ift daß schon bei homer Zeus zuweilen gleichbedeutend mit Jeós, w Setor, neben Seds ober bamit abwechselnd gebraucht ift, so wie später Beds ober Seol gesagt wird 1).

Αλλφ μέν γας έδωχε θεός πολεμήτα έςγα,

άλλφ δ' έν στήθεσσι τιθεϊ νόον εύρυόπα Ζεύς (Jl. 13, 730.) Έγω δ' ούκ αιτιος είμί,

άλλά Ζεύς και Μοΐρα και ήεροφοΐτις Ἐριννύς, οίτε μοι — - Θεός διά πάντα τελευτά (Jl. 19, 86. 90.)

1) Theognis 432 el σ' Λσκληπιάδαις τοῦτό γ' ἔδωκε θεός. 865 θεός διδοϊ ἀνδράσιν ὅλβον, fo 897, bafür θεοί 463. 591. 881. 1033. Si= monides von Reos fr. 8, 8 Schneidew. θεός ἀν μόνος τοῦτο ἔχοι γέρας. 27 θεός δ' ὁ πάμμητις ben Menschen gegenüber. So τὸ θεῖον und θεός, auch θεός, ὁ θεὸς bei den Tragitern und ben Geschichtschrei= bern, oder bei diesen auch oi θεοί, θεῶν τις, τὸ θεῖον, τὸ δαιμώνιον, ὁ δαίμων. Bei Pindar sind P. 5, 109-115 θεός, Κρονίδαι μάκαρες und Διὸς νόος abwechselnd. — ἀτὰς θεὸς ἄλλοτ' ἐπ' ἄλλφ Ζεὺς ἀγαθόν τε κακόν τε διδοϊ (Od. 4, 236.)

Αίβ ούτως Εύμαιε, φίλος Διτ πατρί γένοιο und die Antwort: Θεός δε το μεν δώσει, το δ' έάσει ότα κεν & Ουμώ έθέλη. δύναται γαρ απαντα (Od. 14, 440.)

'Ρεία θεός γ' έθέλων και τηλόθεν άνδρα σαώσαι (Od. 3, 231.)

Daß daluw vielleicht schon in der epischen Poesse für die Gottheit stehe, hat Nägelsbach bemerkt D. Also Zeus ist Gott und auch ein Gott; aus dem Einen und dem Andern leuft eine Reihe der verschiedensten Vorstellungen aus. Noch häussger sind Zeo's und Seod so neden oder nach einander gestellt daß kein Unterschied gemacht zu seyn scheint, und Prädicate sind von Zeus auf die Götter übergetragen, wie Seod de ze naura divarras oder soaser (Och. 10, 306. 4, 379), Seod despersent (Jl. 2, 400), als ob Zeus und die Götter eins wären, wie Gott durch den Plural Elohim ausgebrückt wird. Doch über den Homerischen Gebrauch von Seds ist aus dem nefflichen Dammschen Wörterbuch leicht weit mehr zu schöpfen, wenn man zahlreiche Stellen in diesen Sinne vergleichen mag.

Db in ber Verbindung Bater der Menschen sowohl als ber Götter das Eine, Bater der Menschen, uneigentlich ver= standen werden dürfe, da das Andre Bater der Götter offen= bar im eigentlichen Sinne gilt, steht sehr dahin. Im Hymnus auf den Pythischen Apollon stammen Menschen sowohl als Göt= ter von den Titanen (150): wie dieß nach der einen Ansicht wahr ist, warum sollen nicht eben so nach der andern aus Zeus eben so die Menschen wie die Olympischen Götter seyn? Die Menschen der Titanischen Zeit sind durch das Japetische Geschlecht in vier nach der Art der wirklichen Menschen in so= lossand Setus geschlicherten Brüdern dargestellt und nach dem

<sup>2)</sup> homerifche Theol. S. 68.

Prometheus bes Aefchylus wollte Zeus diefes vertilgen (234.) Nach ber Sage von ben Beltaltern hatte im goldnen und filbernen, als Rronos berrichte, biefer bie Menschen gemacht 3), und Bater Beus, als er zur herrschaft gelangte, machte bas britte und bas vierte Geschlecht wie ber hesiodus ber Berke und Tage erzählt (109. 127. 143. 157), biefelbe Sprache wie bei Simonides von Amorgos, nach welchem Gott die ver-Schiedenen Arten ber Beiber machte (in mehreren Stellen berfelbe Ausbruck), wofür er einmal auch sest Zeus (115). Bei Platon find bie Menschen von Gott aus Erbe geschaffen 4); bei Dion von den Göttern geschaffen und zu einem geordneten Leben auf die Erde gewiesen 5). In ber Dopffee aber hält Philotios, indem er dem Zeus vorwirft bag er bie Menschen in Unglud und Schmerzen fturze, ba er fie boch felbit erzeugte (Erin di yeiveas adros, 20, 282), worin vor langer Zeit Schwend eine Spur ber Ansicht erkannte bag Zeus bie Menfchen erschaffen habe, wenn auch ber Biberspruch welchen bieß mit ber homerischen Mythologie bilde, nicht zu beben fey 6). Philotios bezieht fein reireas auf feine Anrede rate Zev und man wird nicht fagen wollen daß er in feiner Ruchlosigfeit eines sonft in weiterem Sinn genommenen Namens burch die eigentliche Deutung spotten wolle, sondern dem Scholion beipflichten bas an rurge avdewr re Iswr we erinnert. Denn auch die Unterscheidung zwischen einmaliger Schöpfung bes Menschen im Anfang der Dinge und ber fortbauernden Bele= bung und Erhaltung ber Menschen wie ber ganzen Belt würde übel angebracht seyn bei einer nur in großen Zügen hingeworfnen und von bichterischen und volksmäßigen Einfällen frei umrankten Theologie wie diese alte. Neben ber Bedeutung

 3) Pindar N. 5, 7 iz di Kęórov zad Zyrds howas alzuards qurevθérras zad and zevseär Nyeytdwr Alazidas dyégager. In einer andern Stelle glaubt er an den göttlich gegebenen Anfang und Ende des Menschen. 4) Polit. p. 271. 5) Or. 30 p. 550. 6) Ztschr. f. Alterth. Wiff. 1834 S. 951.

welche ber Bater ber Menschen in Verbindung mit dem Namen Bater ber Götter hat, fonnte gar wohl auch die figurliche beftebn, welche bem Menschen so natürlich ift baß 3. B. die Sty= then ihren Zeus Papaos nannten, was bem herobot gefällt (4, 59), Bithyner und Phryger den ihrigen und ben Attis Papas, Papias 7) - ein Wort bas bei ben Griechen nicht edel genug für Zeus war ), fo bag alsbann Zev nare in ber Anrede ber Menschen ganz mit Jupiter zusammentraf 9), ber nicht als Gott oder Stammgott eines einzelnen Bolks, fondern als ber allgemeine himmlische Bater angerufen wird, unter beffen Gewalt und Dbhut alle Sterblichen stehn. Das Befühl bag bie Menschen aus Gott seyen, brudt im Allgemei= nen sich auch aus durch die unzähligen Sagen der Einfalt von ben Stammvätern aus Zeus und beffen Vermälung mit ben landen, als Phthia, Aegina, Thebe, Taygete u. f. w. Auch für bie ältefte Beit aber muß gelten was Epiftet fagt: "Wer von der Lehre wahrhaft fich überzeugen tann daß wir Menschen alle von Gott bevorzugt geschaffen find und daß Gott Bater ift ber Menschen wie ber Götter, ber, mein' ich, wird über sich keinen unedlen, keinen gemeinen Gebanken fassen." Rlean= the fagt, in rov rag revos iouer, und Aratos range drδρών - του γάρ γένος έσμέν.

### 36. Beus im Verhältniß zur Aefa, Möra.

Nur burch unzulängliche Kenntniß des Zeus und der Götter hat die Meinung entstehen können daß bei Homer ein blindes Schickfal, ohne Leben und Persönlichkeit, eine dunkle un= begreisliche Nothwendigkeit über ihnen stehe, auch über Zeus,

ł

7) Diod. 3, 58. C. I. n. 3817. 8) πάππα φίλ' Odyss. 6, 57.
 <sup>3</sup> παππία Aristoph. Vesp. 297. Hesych. άππας ό τροφεύς.
 <sup>9</sup>) Umbrifch Jupater, Hesych. Δειπάτυρος (Διπάτυρος) Θεός παρά Στυμφαίοις, worauf G. Curtius aufmertfam macht in dem Kieler Ofter= program 1856. Die Stymphäer oder Tymphäer in Epirus.

beffen burchgreifende Macht auch bie Götter, wenn sie sich in ber Poefie ihm oft vergeblich widersegen, eigentlich nicht befchränken; eine Ansicht wozu fich in neuerer Beit nicht wenige Gelehrte befannt haben 1); während boch mehr andre bas Gegentheil behaupteten 2). Andre glaubten zu erkennen daß die Vorstellungen hinundberschwankten, bald bas Schicksal größer fev als die Götter, bald die Götter als das Schickfal, daß Die homerische Vorstellung die Bereiche beider Birkfamkeiten burchaus nicht habe fondern können, ba fie göttlichen und Schidfalswillen bald unterscheide, bald vermische 5). Auch Schwend in feiner Mythologie der Griechen (S. 8 und Mythol. der Germ. S. 27) nimmt an, "es fey in ber homerischen Poeffe bas Verhältniß bes allmächtigen Gottes, bes Lenkers aller Geschide, ju bem was bie Menschen Schidfal und Nothmenbigkeit ber Bestimmung nennen, weber scharf bestimmt noch zu einer genügenden Ausgleichung und verftändlichen Anschauung gebracht. Dieß fey aber auch später nicht geschehen und noch habe ber Mensch nicht vermocht, einen freiwaltenden Gott mit ber Nothwendigkeit und einem vorherbestimmten Schicklal auszugleichen, weil er zwar burch bie Form feines Denfens getrieben, beibe verschiedenartige Gedanken, die Freiheit und Nothwendigkeit (Die dunkle Naturgewalt und bie ethischen Ge-

1) Außer den von Nägelsbach Homerische Theol. S. 113 genannten Creuz zer hift. Kunft S. 117, Solger nachgel. Schr. 2, 698. 708, Schömann Prometheus S. 133, Preller Gr. Mythol. 1, 327—329. 2) Außer den von Nägelsbach angeführten Kanne Mythol. der Gr. 1805 S. 64. Baur Symb. u. Mythol. 2, 1 S. 334—36. Bobe hellen. Dichtk. 3, 1 S. 270, helbig die fittlichen Justände des Gr. heldenalters 1839 S. 11 ff. der feine Überzeugung gegen Nägelsbach in einer Kritik feines Buchs auf= recht erhält in der Zeitschr. f. Alterthumswiff. 1843 S. 658 f. 3) So heyne zu Jl. 6, 488. 17, 321. G. hermann zu Aristot. Poet. p. 265s. Ed. Platner Notiones juris et justitiae ex Homeri et Hes. carminexpl. p. 22 ss. Stuhr Religionsspfteme der hellenen 2, 271, Rägels= bach S. 128.

Digitized by Google

fese, fagen Andre) bente, aber keine Form bes Denkens befite in welcher fich bas Bibersprechende und Einanderausschlie= fende harmonisch zu Einem verbande." Bir tonnen bie Frage, wie eine ewige und absolute Nothwendigkeit dieß auch für Gott fen, ben Philosophen überlassen \*). Auch bei ben Griechen ift bie Zeit des abstracten Denkens und ber Speculation getom= men, worin sie bas Schickfal gleichsam als ein geheimnißvolles, immerhin geiftiges Princip ben Göttern gegenüberstellten, bie fte entweder nicht mehr im Sinne der alten Belt oder gar nicht mehr glaubten 5). Davon aber ift meiner Meinung nach noch nicht die geringste Spur weder im homer zu bemerken, in welchem boch ichon bie Tenden; burch ein phyfisches Prin= np die Einheit der Dinge zu retten, welche die Religion nicht mehr Allen gewährte, eingedrungen ift, noch in allen Überbleibseln Sefiodischer Poefie; eben fo wenig als in den Beda, obgleich auch aus ber Indischen Mothologie später ein Fatum über ben Göttern hervorgegangen ift 6). Lucian in feinem 2015berlegten Beus bringt ben höchsten Gott in Verlegenheit burch die homerische Möra: und ihm und feinem Zweck war bieß gemäß.

Beide Börter, aloa und pola bebeuten bei Homer und hesiodus Theil, dann Tod insbesondre, verbunden Sávaros zad pola (Jl. 3, 301. 5, 83. 16, 334. 17, 477. 22, 436),

 <sup>4)</sup> Bie Schelling in der Borr. zu Coufin über die Deutsche und Franz. Philos. Beiße u. A. 5) Auch mit dieser unzähligemal aus= gesprochnen Ansticht streiten wieder andre Stellen, wie z. B. Euripides in dem Georlied an die Ananta sagt: xad yad Zedes ö re redor ode sode rodro rekevrä, Alcest. 987. Bogegen Aeschulus sagt im Prometheus 515: ris oder ärasynge korde olaxostedogos; Molgas reimogegos µrhµorés t Reprodes (ohne oder soi, aber nur zuställig). Am wenigsten sollte man aus dem Schwur bei Himmel, Erde und Styr, der Jl. 15, 36 ff. von den Menschur auf die Götter unter so vielem Andern übergetragen ist, sollter die Götter "eine unperschliche Macht über sich anertennen."
 6) S. z. B. Bartriharis Sententiae ed. Bohlen 2, 92.

ober motoa Jarárov (Od. 2, 100. 19, 145. 24, 134), wie Κήρες θανάτου, έν θανάτοιό περ αίση (Jl. 24, 437. 750) over allein, είπες μοι και μοίζα Διός πληγέντι κεραυνώ (15, 118), Ζεύς — ἐπὶ μοῖραν ἔθηκεν (Od. 11, 559), ὄν δα πατήρ Κρονίδης — αἴση ἐν ἀργαλέη φθίσει (22, 60), ἀνδρα πάλαι πεπρωμένον αίση (22, 179). Personificirt wurden beide Börter durch ein Beiwort, Savaros zad Morga zgarain, Motea Sucurvpos, ober ein handlungswort Auspea Mote' eneonev. Endlich auch Loos Bestimmung, zunächft bes Todes ober bes Lebenbleibens, wie es bem Achilleus porga ift vor Troja umzukommen (20, 80), dem Aeneas prógepor zu entrinnen (20, 302), ober ähnlich Od. 5, 113. 8, 511. 9, 532. Au leiden was die Möra, die Aefa oder die Mören, xa9a-Rhodes Bagetas, bem Werbenden in ben Faben gesponnen (Jl. 20, 127. 24, 209. Od. 7, 196), Dieß Bild ift nicht aus einer fatalistischen Weltansicht entsprungen, sondern aus ber Erkenntniß ber natürlichen Verkettung ber Umftände im Leben ber Menschen 7). Die objective Möra, einmal ins Leben gerufen oder aus einem Erleiden in ein Thun verwandelt, objectivirt, treibt auch ben zum Tobe Bestimmten vorwärts (Jl. 5, 613. 22, 5), wie auch die Reren des Todes führen, ober awingt ihn verderblich zu stehen; sie giebt mit Beus und Erings Berderbliches ein (Jl. 19, 87). Aber nicht felbständig ift biefe Möra ober Aefa, an welche schon Alexander von Approbifias in seiner Schrift über bas Verhängniß (2), getäuscht durch bie fpäteren Ideen von einer blinden Nothwendigkeit, feine Untersuchung anknüpft, sondern aus Zeus ist sie, und es ist nur zufällig daß wir sie nicht auch Tochter des Zeus genannt fin-

<sup>7)</sup> Daran knüpft sich die im homer auftauchende Bedeutung von Glud und Unglud. Thetis fagt Jl. 1, 418 ro σε xaxy alog rexor ir μεγάροισι, namentlich von μοίρα als Glud Od. 20, 76 μοίραν τ' άμμορίην τε, Jl. 22, 428. 485 δυσάμμορος, 3, 182 δ μάχας 'Arquidy, μοιρηγένης, ολβιόδαιμον (wonach bei Leschylus und Pindar μόρσιμος sür eduorocs.)

ben. Dagegen lesen wir Aids aloa (Jl. 17, 321), Ex Aids αίσης (H. in Apoll. 433), χαλεπή δε θεού κατα Μοίο' έπεόησε (Od. 11, 291), κακή Διός Αίσα παρέστη - ϊν άλγεα πολλά πάθωμεν (9, 52), Μοτρα θεών ἐπέδησε δαμήναι (3, 269), τούσδε δε Μοιο εδάμασσε θεών (22, 412), ασε de daipovos Aloa xaxi (11, 61). Nun ift boch von ber Möra des Zeus oder der Götter die andere, wobei diefer Zu= sammenhang nicht ausgedrückt ift, in ihrem einfachen Wirken und in allen gebrauchten Worten nicht verschieden, bemnach nur anstatt bes Todes oder Schicksals von Zeus, wie die Reren, aus Abkürzung gesetzt und also im Allgemeinen oder für ge= vöhnlich nicht einmal in dem Maße selbständig wie etwa Ae= gion ober andre Dämonen, welche eine einzelne Kraft oder Eigenschaft eines Gottes bedeuten. Patroflos fagt: Beus und Apollon bezwangen mich, und gleich darauf: Möra und Letos Sohn tödeten mich (16, 845. 849), was das Roß Xanthos wiederholt (19, 410), den heftor hält die verderbliche Möra jurud und er fagt, die Götter riefen mich in den Lod (22, 5. 297); Doyffeus fürchtet daß die Götter heftors Drohung voll= bringen und den Achäern unterzugehn asoupor seyn möge (II. 9, 245.) Mora und Gottes Bille ober Birken find eine: Beus und Apollon beschütten mich vorher, fagt Settor; jest erreicht mich die Möra (22, 302), und Lykaon zu Achilleus, jest gab mich die verderbliche Möra in deine Hände, ich bin bem Zeus Bater verhaßt, ber mich bir übergab (21, 82.) Möra und here bezwingen ben herakles (18, 119), der Tod burch heres Feindschaft, ganz wie bie Reren, welche Zeus ober Uthene, Apollon, Poseidon, Bere, Rypris sendet und abwehrt. Benn heftor zur Andromache fagt, fein Mensch wird mich über mein Loos zum Ais schicken und seinem Loos ift keiner ber Menschen entflohen, so heben die Worte oneg aloav und potoar negvypévor so wenig die Beziehung des Menschlichen jur Gottheit auf als wenn ein chriftlicher held getroft bem ent= gegen gienge was ihm beschieden scy, und von menschlicher

Trostlosigkeit ver Motea gegenüber kann nicht die Rede seyn. So klagt Odysseus daß es nun ihm bestimmt sey in elendem Tod umzukommen (5, 312), oder sein Theil sey, ekwageov, von peleopau, wie pkgoz, pegiz, potga.

Die vermeintliche von Zeus gesonderte Schicksalsmacht, bie nicht einmal in bestimmter Gestalt und handlungsweise wie bie Götter unter Beus je auftritt, niemals verehrt und gefeiert worden, aber wohl als Idee lang nach homer ju großer Be beutung gelangt ift, mußte boch in großen Dingen wirtfam eingreifen, im Dlymp, in ber Natur, im Rrieg, beffen Berwalter Zeus beißt, im Schickal ber Reiche, in bem Gang ber beiden großen Gebichte. Aber in ber Ilias, bem Streite bes Achilleus, wird Zeus Rathschluß vollendet, wie im Eingang verfündigt ift, daß viele der Achaer umfommen und ber held geehrt werde, was Zeus der Thetis verheißt und durchführt. Der here antwortet er zornig, die Bertilgung fo vielen Bolls fey Gottes Spruch ober Bille, Séogarov (8, 477), ein Bort womit aloa, potoa in bem vermeintlichen Sinne burchaus uns verträglich ift, und weiterhin beruft er fich gegen fie auf fein Bersprechen an Thetis (15, 72-77.) Die Rypria, indem sie ben Krieg über ben Tod bes Achilleus hinaus bis zum Ende in das Auge faßten, ftellten des Beus Rathfchluß voran all gemeiner bestimmt nach diesem Umfang. So ruht auch die Dopffee auf bem 960parov, welcher Ausbrud barin auch mehrmals gebraucht ift. Der Bogeldeuter halitherses hat bem Dopfseus bei ber Abfahrt geweissagt, wie er nach zwanzig Jahren zurücktehren werbe, und besteht barauf, (2, 171-176); Eurymachos, der ihm nicht glaubt, wird es buffen. Des Dops feus Loos ifts (aloa) bei ben Phäaken feine Irrfahrt zu enben (5, 288), vermöge ber göttlichen Bestimmung, bie unter Beus bem navougatos, ber allen Babrzeichen vorsteht, vor-An die Götter und bas Hogarov find alle bergesagt war. Dinge gefnüpft, ihre Macht, ihr Eingreifen find fo burchgans gig und nachdrücklich verfündigt daß man sich wundert ben

Lob, was boch ursprünglich und wesentlich die Möra ift, poeos, mors, wie die Mören in der Theogonie Schwestern ber Keren und ihre Wohnung im Hades (218), ein Wertzeug oder eine Ausserung, etwa wie wir Vorsehung oft fast wie eine person ber Gottheit nehmen, spätere Griechische Mythologie tine Metis, eine Pronöa absondert, unter oder über die Göt= tr felbst gesetzt zu sehen. Bie unrichtig dieß sey ist schon in einem im Übrigen sehr unreifen Schriftchen zureichend nachge= wiefen worben 8). Aefchylus, ber ben homerischen Zeus wohl unftand, sagt von ihm ds πολιφ νόμφ αίσαν δεθοί (Suppl. 647), Pindar to μόρσιμον Διόθεν πεπρωμένον (N. 4, 61); bu name Morgarsting enthält teinen neuen Begriff. 3weifel a ber göttlichen Gerechtigfeit in ben menschlichen Geschiden, wie wir ihn später oft ausgesprochen finden, konnte auf den Gedanken einer blinden Möra leiten: aber Philötios der diesen zweifel schon in der Odyssee faßt, richtet ihn an Vater Zeus (20, 201.) Die Alten bachten: 95wr er yourade zesta.

Raum möchten einige Stellen die sich zur Noth misdeuten lassen, noch einer Erörterung bedürfen; doch will ich auch dies nicht sparen. Zeus legt in einer hisigen Schlacht in die goldne Wage zwei Keren des Todes, die eine der Achäer, die andre der Troer, und wieder die des Heftor und die des Achilleus und es sinkt der Schickslasz, aisupor space, die alsa, der Lod der Achäer, des Heftor (8, 69. 22, 210.) Nun wird behauptet, wer den Dichter kenne, müsse zugestehn daß Zeus im entscheidenden Augenblick sich selbst nicht klug genug sey und einen ihm fremden Willen zu erkennen strebe, oder, wie Fäsi in seiner Ausgabe sagt, Zeus erforsche den Rathschluß des Schückslas, ob er mit seinen eignen Absichten und Wänschen ausanden.

<sup>8)</sup> Eange Einl. in das Studium der Gr. Mythol. 1825 im 5. 205= fmitt. Eine falfche Deutung giebt auch Porphyrius zu Jl. 8, 69, Beus fry nicht mächtig des Schickfals, tönne es aber doch aufschieben.

zudringen glaubt, dürfte eher fagen, der Dichter werfe einen fatyrischen Blid auf die Mächtigen die bei wichtigen Entschlusfen bem Bufälligsten ober ber Laune Einfluß gestatten, ftatt ihrem geprüften Billen zu folgen. Auch an ein Symbol uns partheiischer Gerechtigkeit, wie ber Theolog Baur verstand, ift nicht zu benten; sondern ber Weltherrscher nach Menschenart, ber ein andermal viel hinundherdenkt, ob er den Patrollos gleich mit bem Sarpedon fterben ober noch viele Troer töben lasse (16, 647), wie vorher ihm bas herz getheilt war, als es die Zeit war (potea) daß Sarpedon burch Patroflos falle, ob er ihn lebendig aus ber Schlacht nach Lytien versete (wie burch Bunder auch Sterbliche unsterblich gemacht werden), ober jest unter bem Arm bes Menötiaden ihn bezwinge (16, 433-438), und bann bem Schelten ber Bere daß er einen längst bem Lobe (aloa) bestimmten Sterblichen vom Lobe befreien wolle, nachgiebt, und wie ihn nachher bes von Achilleus verfolgten frommen heftor fo febr jammert bag er bie Götter ju bedenken auffordert, ob sie ihn retten oder durch den Peliden vernichten lassen wollen (22, 174-176), und barauf bem gleichen Borwurf ber Athene nachgiebt, läßt es bort auf bas Loos ber Bage ankommen zu entscheiden: benn von biefen Fällen hieng nicht fein Rathschluß für das Ganze ab. Aber er giebt hin alle Troer umzukommen (21, 216), tobet, wenn er will, auch ohne zu wägen. Wenn die höchften Angelegenheiten und Personen bei gleich scheinender Macht zur Entscheibung gedrängt werden, fo steigt bie Spannung fo boch und erscheint nach vielen Wechseln der Ausgang fo ungewiß daß er bei dem endlichen plöglichen Eintritt wie Sinken und Steis gen von Bagschaalen wirkt. Das Gefühl tieses Einbruds wird durch dieß Bild gludlich hervorgerufen: aber die Bage ift in der hand des höchsten, sein sind die Lode die er als Loofe in ihre Schalen legt, nicht eine Macht über ihm 9). Biel≠

<sup>9)</sup> Birgil der die Bage auf den Turnus anwendet, läßt den Jupi-

mehr wird das Bild, unter dem ursprünglichen, eben entwickelten Sinn oberflächlicher und geradezu für Beschluß des Zeus gesest. Der fliehende Hektor kurz vorher erkennt im Todesge= fühl Zeus heilige Wage (II. 16, 658), die freilich gleichbedeutend mit Acds véos ist, und die darum heilig genannt wird, aber auch nichts anders ist als die nachher geschilderte; das Mähen dauert kurz wenn Zeus die Wage senkt, welcher der Berwalter des Kriegs ist (19, 223.) In der Geneigtheit des Zeus den Sarpedon, den hektor zu retten, ist es doch natür= licher die höchste denkbare Auszeichnung dieser Helden oder des höchsten Gottes Barmherzigkeit (uelovos und dalouevol neeg 20, 21) zu sehn, als seine Resignation und Unterwerfung un= ter die Möra des Todes, welche eine allmächtige Möra zu nennen eines der stärkten Misverständnisse ist. Jehova erhört ein Gebet und nimmt einen Beschluß zurüch bei Jesaias (38, 1).

Anders verhält es sich mit einigen Wendungen des gemeinen Berstandes oder der Leidenschaftlichkeit, die dem nachahmenden Dichter an rechter Stelle zur Farbe der Rede dienen. Dazu gehört nicht der Satz welchen Athene dem erregten Telemachos zu Gemüthe führt, daß den Allen gemeinsamen Tod auch die Sötter ihren Lieblingen nicht abwehren können, wenn die Möra sie ergreist (3, 336—338), der eine Gebundenheit der Götter ungefähr so viel beweist als der daß das Gesche= hene Gott selbst nicht ungeschehn machen kann. In der Helbenwelt der Ilas zwar wird auch an Bunder als Ausnahmen vom menschlichen Loose gedacht. Übertriebenheit des Ausdrucks ist es doch wohl und nicht eigentlich zu verstehn wenn Poseibon die zween Ajas treibt den Hektor von den Schiffen zu ja= gen auch wenn diesen der Olympier selbst wecke (13, 58), oder

ter in die gleich schwebenden Schaalen fata diversa duorum legen, wie ungleiche Gewichtsteine, und es scheint als ob Aeschylus in der Psychosta= sie, indem Thetis und Eos slehend daneben standen, ähnliche Gedanten ge= habt habe. Dann hätte das Wägen (trutinatio) die Bedeutung des gin= undherüberlegens, wie hepne erklärt zu 16, 658.

wenn Menelaos mit Ajas bie Leiche bes Patroflos bem Peliben zu entreiffen auch gegen einen Gott tämpfen will (xai nods dalpova neg 17, 116), oder Telemachos fagt, auch nicht wenn bie Götter so wollten (3, 228). Und so ift inte Aids aloar (17, 327), υπέρ μοτραν (20, 336), υπέρμορον nichts anbers als ein hyperbolischer Ausbruck, wie zuweilen unmenfclich, unnatürlich, unmäßig, mehr als zufällig, und wird baher auch nicht von Gethanem ober Geschehenem gesagt, sondern bedingt von Thaten ober Gewalten benen burch einen Gott Einbalt geschieht, mit bem Übergang el un, all' adros'Artol-Lov ober durch eine Wendung ber Sache. Die Rückfehr ber Argeier wäre onequoga erfolgt, wenn nicht Uthene eintrat (2, 155). Dopffeus ware in ber Flut brieguogov umgetom= men, wenn nicht Athene ihm zugesprochen hätte (5, 436). Wenn Zeus fürchtet daß Achilleus onteppopor die Mauer erfturme (20, 30), bem bieg nicht bestimmt war, fo ift flar dag bieg nicht buchstäblich zu verstehn ift, fondern bas unwiderftehliche Vorstürmen malt, so als ob er fagte, das sieht so aus als follte er bie Mauer zerstören. Ühnlich 21, 516. So ift es ein Kraftausbruck wenn Apollon ben Aeneas anfeuert bie Stadt auch one gede zu retten (17, 327). Als bie Achaer υπέρ αίσαν tapfer waren (17, 780), ba bauerte es nicht lang und Patroflos fiel: man tonnte überfegen über Gebubr, über bas Maß, wie auch ein Scholiast angiebt, wie zar' aloav ένείκεσας ουδ' ύπες αίσαν (6, 333). Indem Zeus im Eingang ber Doyffee vor ben versammelten Göttern flagt, uns geben bie Menschen bas Unheil Schuld welches fie durch ihre Freyel oneopor fich zuziehn, ift ernftlich die göttliche Regie rung als ber Grund bes menschlichen Loofes ber menschlichen Freiheit gegenübergestellt. Aber auch nur in diefem Gegensat finden wir daß etwas gegen Gottes oder der Götter Billen geschehe, ober über den Billen des Geschicks binausgebe. ο begegnet ben Menschen sonft leicht, dem Gebanken bes Unendlichen, Absoluten, Böchsten sich zu entziehen, ihn nicht voll

193

aufzufaffen, bem Außersten noch etwas abzudingen hinter dem Lepten ein Leptes sich vorzustellen; doch Zeus ist in der Homerischen Zeit nicht einmal durch die Spiele der Dichtung in seinem allerhöchsten Ansehn beeinträchtigt worden in dem Olympischen Drama, in welchem seiner Erhabenheit die freie Rede mancher Götter nur wie zur Folie oder zur Probe dient, indessen bas Ganze sein Walten wunderbar durchdringt und wie ein stets sühlbarer bald leiser, bald stärker bewegter Hauch darüber schwebt.

## 37. Beus schaffenb.

Mit bem angebornen Gefühl ber Gottheit verband fich bei ben Griechen, wie bei ben meisten Bölfern Aftens und Europas nachgewiesen ift, ber Gebanke bag burch bie Vermälung bes himmlischen Gottes mit der Erbe Leben und Bachsthum in ber Ratur erwachen und bie fich aus einander fortpflanzenden Geschöpfe entstehen. In ber Erde faßt der Rinderlinn bas von ber Erde auf was ihn angeht, worin er die fortwährende Schos pfung alles Werbenden und Vergehenden erblickt, woran er mit Allem was lebt als am mütterlichen Busen ber Weltmutter, Les benomutter, wie Manche ber Neueren fich ausbrücken, hängt. Die Natur ift als gegeben, als basepend von jeher und im Allgemeinen als göttlich lebendig und empfänglich, Gaa als ine Göttin angesehn. Mit ihr unter verschiedenen nach br Verschiedenheit der Stämme, so daß sie an demfelben Ort von Aufang einander ausschließen, als Gaa, Dione, Demeter, haa, zeugt Kronion, und es erblüht in weiterer mythologi= icher Entwicklung ein Kind ober es erwacht ein Trieb. Das Rind ift weiblich, zunächst bie nahrunggebende Pflanzenwelt, weschalb auch bie Vermälung mit ber einen biefer Göttinnen als unter ben Frühlingsgewittern vollzogen gedacht wurde: es ift das Bild des Werdens und Bachsens und Unterpfand einer fortbauernden Erneuerung des Lebens: männlich ift der Deus primigenius, ber Erstling ber Schöpfung, bas erwachende 13 I.

Leben, bas Lebensprincip, Eros, hermes Ithyphallitos 1). Der eingeborne Sohn bes Donnergotts Perun, ber ihm getödet murbe, wie Abonis, ift im Grunde gleich ber Persephone. Schöpfer, Mutter und Kind find unter fo manchen Dreiheiten Griechifcher Götter die gehaltvollfte und einflugreichfte. Schon Boega 2) ertannte bag biefer Berein ber große Gegenstand als ler beidnischen Philosopheme und Religionen fen, und ein Ge lehrter welchem bas Einzelne richtig zu feben ganzlich versagt war, suchte auszuführen bag aus bem Tritheismus bes activen und passiven Princips mit dem Sohn Rosmos, vermittelft der Aegyptischen Kolonieen, alle großen Gottheiten ber Griechen bervorgegangen feven 5). Bir erblicken bas Syftem Beus, Erdmutter und Erzeugniß erhalten und gepflegt nur an einigen Orten, wie benn ber Cultus ichon baburch bag ber Tompel in ber Regel einem einzelnen Gott geweiht ift, und überhaupt in der alten Zeit eine Tendenz verräth ber Beite ber 3dee, gleichfam ber Haren Auseinandersehung ju entstieben, während er in der späteren viele Götter mit einander in Berbindung ju fegen liebt. Aber vorauszufegen ift bieß System allerdings in früheren Zeiten, zwar nicht überall auf bem Griechischen Boden, boch ba wo jene Raturebe bes Zeus fammt ber Tochter nachweisbar ift, wie bei ben vier genannten Göttinnen, und nachgeabmt febn wir bie Trias auch in Beus, Semele und Dionysos. Die eingetretenen Umwandlungen in den Ideen und im Cultus wodurch es aufgelöft worden ift, feine Bedeutung verloren und insbesondre die Lochter, namentlich hebe und die ber Dione, eine gandre Be beutung erhalten bat, liegen zum Theil vor Augen. Rirgende

<sup>1) 28.</sup> v. humboldt rechnet einen Gott der Javanischen Mythologie, Sohn Bramahs "zu den Urwessen, die zwischen den ersten und obersten Grund aller Dinge und die geschaffene Welt geset werden." Kawisprache 1, 193. 2) In ungedruckten Bemerkungen zu St. Croir über die Mysterien. 3) P. N. Rolle Religions die la Greve 1828. Gegen die Argyptische Trias Bumsen Regypten Bd. 4 G. 198.

tommt ein Symbol aus alter Zeit vor das eine besondre Heiligung dieser Dreiheit, ein auf ihre immre Einheit gelegtes Gewicht anzeigte, etwa wie der Zeus Dreiaug die Einheit der brei Brüder bedeutet. Zum Vorschein kommt sie fast allein noch in Samothrake. In so weit kann ich mit K. D. Müller übereinstimmen, welchem in seiner Abhandlung über die Samothrakischen Mysterien — einer seiner geistvollsten, aber auch und meiner Meinung an Fehlgriffen reichsten — in diesen Mykerien der Mittelpunkt der Griechischen Urreligion gegeben schien, und eine Versamlung dessen was anderwärts zerstreut ist <sup>4</sup>). Auf dieß System ist auch Pherelydes zurückgegangen, indem er von dem Paar Zeus, in welchem Chronos eingeschlossen ableitet, der nun nach seiner Naturphilosophie Ogen, das Wassfer, ist.

In ber Deutschen Mythologie sucht man eine ähnliche Einheit nachzuweisen wie bie von Zeusvater und Mutter Erbe, Dyaushpita und Mata prthevi "neben andern ftreng bavon geichiednen Götterwesen." 5) Die Babylonische Rosmologie nach bem Babplonier Berosus fest ein Beib Omorofa, von den Chaldäern Thalatth genannt, welches von Bel in der Mitte gespalten wurde, und also sonderte fich Simmel und Erde wie in ber Genefis Gott der herr das Obere und Untere theilt. Die Thalatth ift eigentlich die das Ei Gebärende. And in ber Phönikischen Theogonie nach Mochos bei Damascius spal= tet fich bas Ei in himmel und Erde. Bel, der auch Sonne, Mond und Planeten, b. i. den himmel schafft, ift im Zeus, ber zugleich der himmel ift, himmel nicht blog phyfisch, son= bern auch Gott, wie Leib und Seele, Ropf und Geift vereint, bas Setor im Himmel welches ber vielgestaltigen Ratur sich mittheilt, die zwar selbst nicht ohne worn, anima ist, aber von ihm als voüz, animus Gesetz und Organismus, Form und Fruchtbarfeit erhält. Zeus ift nicht schlechthin über, weil

ļ

÷

ì

4) Or**ch**om. S. 450. 5) B. Mannhardt in der Beitfchr. für <sup>bergi</sup>. Sprachforschung 1856. 5, 229. nicht außer der Natur, aber er ift, wie das Licht über ber dunklen Materie, über der Natur als das Haupt.

Die Zeugung Gottes mit der Natur, der Grundzug der Griechischen Theologie, ift ber Urmythus, ber mit Kronos als Bater bes Zeus ben Eingang zur Mythologie abgiebt, indem lose Personificationen von Sonne, Mond, Feuer, Baffer nicht als mythisch gelten können. Es wird burch biese Bestimmung ber Theismus nicht ausgeschloffen, ber Theismus verftanden als ein Pantheismus der Transscendenz, wie er bem der 3m manenz entgegengestellt wird ober primitiver Pantheismus 6), ber baher zwischen diesem Pantheismus ber Immanenz und bem reinen Deismus in ber Mitte fteht. Der mythischen Form nach schließt die Vermälung des Zeus den gewöhnlich fogenannten Pantheismus ober Mafrotosmus aus 7. Beus ift, indem von ihm die Gattin unzertrennlich ift, die ans feinem Verhältniß zur Erbe hervorgieng, eben fo innerweltlich (immanent) als er überweltlich (transcendent) ift, an die Beft hingegeben und in sich zurückgezogen, nicht in sie aufgebend als Beltgeist. Doch ift er durch dieg Verhältniß zur Natur von Anbeginn, fo weit wir bliden, grundverschieden von Jehova, und die suprana turale Seite seines Befens mußte fich leicht verbunkeln weil er auch von ber phyfifchen aus zum Beltherricher geeignet ichien. Neuere speculative Mystif tommt auf dasselbe Bild zurud, wie ein Persischer Dichter fagt:

Der Batersame lag, von Rraft erfüllet,

Berborgen in ben Mutterschoos verhüllet:

In diefer Wiege schlummernd lag, ben Mund verschlossen, Das holbe Kind daraus das Weltenall entsprossen.

Das Wort Schöpfer (des himmels und der Erde) fehlt den Sprachen deren Bölkern eine absolute Trennung des Göttlichen von der Materie nicht in den Sinn kam. Darum unterschei-

<sup>6)</sup> Fortlage Genet. Gefch. der Philof. feit Kant 1852 S. 236, Laur Gr. Mythol. S. 50 f. dem ich widerspreche. 7) Bgl. Ewald Phinitische Beltschöpfung S. 31.

ben fie nicht weniger bestimmt Gott und Belt wie Geift und Rörper bes Menschen. Auch bas Mojaische Schaffen ift nur an einem ichon materiell Borhandenen, und also wefentlich von bem bes Beus nur badurch verschieden bag biefes fich jährlich emeuert bie gottliche Rraft immerfort schafft und erhält. 2Benn ber Pfalmift fagt: ehe denn die Berge geworden und bie Erde und bie Belt geschaffen wurden, bift du Gott von Ewigkeit ju Ewigkeit (90, 1), erklärt er bag bie Belt in ber Zeit ge= worden fey, was in den Griechischen Religionen fich nicht ausgesprochen findet; aber burch ben auf ben Namen Kronion ge= legten Nachdruck wird indirect angedeutet was bort ausgesprochen ift. Gewiffermaßen ift Zeus allerdings Demiurg, der an ber Materie bildet, die ohne seine Beugung feine lebendigen Gestaltungen barbieten würde, ju göttlichen Berten erft burch feine Gottheit befähigt wird. Die Natur ift untergeordnet in= dem fie ohne ihn immerbar unveränderlich ruhen würde. Bu vergleichen ift was im Anfang bes ersten Fargard bes Bendidad Abura mazda zum hochheiligen Zarathuftra fpricht: "ich fcuf, bochbeiliger Zarathuftra, zu einem Orte von angenehmer Be= schaffenheit bas noch nirgends Bewohnbare", worauf nach ber Beschränktheit geographischer Renntniß fechezehn Gegenten Uriichen Landes aufgezählt werden 3). Die Schöpfung aus nichts ift dem Geift unfaßlich und daher bem myftischen Offenbarungs= glauben als Dogma anheimgegeben. Der Gedanke an fich in feiner einfachsten Gestalt ift ber umfassendste und fuhnfte von allen, gewaltig genug um alles Nachsinnen über bas Unerforschliche niederzuschlagen: bem Sinn welcher in ihn fich zu vertiefen sucht, muß nicht nur alles Endliche in den fernsten Abstand zurücktreten, fondern die Eindrücke der Materie, die alle Welt beherrschen, müssen ihm zu nichts werden. Do ber Gott außer ber Zeit und über ber Belt mit ftrenger Abftraction und großer Energie verfündigt wird, bleibt bas wie hinter ei=

1

<sup>8)</sup> haug das erfte Rapitel bes Bendidad in Bunfens Legypten Th. 5.

nem heiligen Ssissschleier verborgen. Bas ist Gott? was das AU? sagt Pindar (fr. 104) und wie schön der Dichter und Beise Simonides sich über die Frage ausspricht, ist bekannt genug.

Die Gottesehe hebt eigentlich ben Monotheismus nicht mehr und nicht weniger auf als Emanation oder Incarnation und durch viele Formeln würde die stets fortgesetzte oder erneute Schöpfung an und aus den Dingen vielleicht eben so schöpfung ober so verwirrend aufzuklären seyn als etwa die Schöpfung ber Welt nach den Worten der Schrift, wie von Milton versucht worden, nicht aus nichts, sondern aus Gott 9. Aber sie giebt dem Geist und der Theologie die Richtung, Sott mehr in der Natur zu suchen als im Gesetz bes eignen Innern zu ahnen und zu erforschen. Der Ausgangspunkt ist die wirkliche Ehe, gedacht wie in Manus Gesetzuch, Mann, Weib und Kind als ein ganzer Mann oder das leibliche Ganze der Menschbeit; nicht ist die Grundidee Einheit im Geiste oder der Gegensat von Natur und Freiheit.

# Einige hauptculte bes Zeus.

Zwischen dem Zeus Kronion oder der fernen Quelle und dem Homerischen Zeus, in welchem sie einen majestätischen Strom der Ideen gedildet hat, liegen viele Culte des Zeus, auf manchem höchsten Berghaupte der Landstriche, in manchem Hauptort des gesammten Landes. Und nicht gering ist der Unterschied zwischen Zeus Laphystios und Lykäos allein, wie auch im alten Dodona, wo wir von Gäa nichts hören, in Athen, wo Gäa neben dem Bater der Athena verehrt wurde, und Zeus im Epirotischen Dodona wo Dione als seine *siv-Loovos* erscheint, Zeus mit Gäa und Hermes in Samothrake, mit Demeter und Kore in Eleusis und anderwärts. Bielleicht ist der Cult der Idee bes Kronion am nächsten geblieben wo Zeus einsam auf höchsten Gebirgshäuptern thronte.

9) De docțrina christiana p. 131-147.

### 38. Der Dobonäische Pelasgische Zeus.

Unbekannt ift der Berg der schwerwinterlichen Dobona wo= hin Achilleus in der Ilas sein Gebet richtet an Zeus, den Dodonatischen, Pelasgischen, fern wohnenden (16, 233), fern, in einsamer Höhe, weil der Aether fern von uns ift, wie ein Scho= liast sagt, oder fern von Ilion. Daß er dem Heimatslande des Achilleus angehören müsse, hat schon bei den Alten die Kritik hergestellt, nachdem über dem Ruhm des Thesprotischen Dra= tels das untergegangene Mutteroratel, als ob es nie gewesen wäre, längst vergessen war <sup>1</sup>). Die Odusse spricht von dem

1) Dhne Stephanus B. v. Auduny würden ber Mifchmasch ber Scho= lion und Euftathius unverständlich fepn. Philorenos in einem Commentar jur Odyffee, wo das Thesprotische Dodona ihm Anlaß gab, und andere Grammatiker, ein Suidas, Kineas, auch Mnafeas werden für die richtige Meinung angeführt, die auch Apollonius Lex. Hom. v. dwd. angiebt. Der nachfte Grund ift, außer der geographischen Beftimmung im Ratalogos, dem Argos Pelasgiton in Theffalien (mo fpäter auch eine Bandichaft Pelasgio= tis), wo alfo für den Pelasgifchen Beus auch ein Dobona ju vermuthen ift, und Theffalos wird Stifter von Dodona genannt, daß "Achilleus den in Theffalien benachbarten Gott anruft, wie Panbaros (wie auch Glautos ber eptier Jl. 16, 514) jum Lptegenes, Chryfes jum Smintheus betet," Achil= leus als Theffaler fagt Sehol. J. 5, 422, mit dem Beifpiel des Ibaifchen Beus welchen hetabe anruft, und Schol. Aesch. Sept. 148 mit andern Beispielen. Ein andrer entscheidender Grund ift daß bas Thesprotische Dodone nicht svoyeiµegos ift, wie auch hawtins on the site of Dodona in Walpole Travels p. 480 bemertt, weghalb Benotot fich gemüßigt fab dafür nolonidanog, nach der Ratur des dortigen Bergs, ju fegen, fo wie er auch Dywrass für Awdwrass fcrieb, um die Thesprotische Eiche zu gewinnen, die der Theffalischen Dodone ovageiusgos nicht jutam (Steph. Epitom.) Auch Berfechter diefer Dodone ließen Dywass gelten, aber mit Bezug auf einen Beus Phegonaos bei Stotuffa in Theffalien, wie auch ein Beus Bodonaos in einer Theffalifden Stadt Bodon beigebracht murbe. In einem Scholion ift jusammengemischt die Dopffee als Beweis für das Thesprotifche Dopona und ber Gegengrund bas homer (in der Ilias) bie Eiche nicht murbe übergangen haben, auf welchen fcon Benobot. Rudficht genommen hat. Eine Probe ber auch heute noch nicht gang abgetommnen

jüngeren, woraus indeffen ftreng genommen nicht folgt daß ber Dichter von dem andern keine Runde mehr gehabt habe, was

Art von Vermittlung welche beiben Parteien Recht giebt, ift Hyg. 225: Thessalus templum quod est in Macedonia Jovis Dodonaei in terra Molossorum : ähnlich Bellejus 1, 3. Das Strabon den richtig blidenden homerifchen Ertlärern bier miderspricht (7 extr.), wiewohl er vorber den homerischen Dodonaos auf Theffalien zu beziehen icheint (5 p. 221), ift auffallender als bas Ariftoteles Meteorol. 1, 14 dem feit Pinbar und ben Tragitern und wohl feit viel längerer Beit herrschenden Irrthum das berühmte und feit Menschengedenten allein noch bestehende und allein befannte Dodone für das einzige ju halten noch gefolgt ift. Etwas ftart ift es zwar daß er in Folge diefes Brrthums Epirus für den Urfit der Sellen, hellen (wie Pindar fr. 31 und Philoftratus Ic. 2, 33 fcbreiben) gelten und den von Phthia, gleich den Moloffern und den Namen Acheloos und Tifaon, mitgewanderten Deukalion auch dort daheim feyn läßt. Diefer und Pyrrha ftiften nach ber bortigen Gage den Tempel; nach einer andern aber war Phaethon, einer ber mit Pelasgos nach dem Katatlysmos nach Epirus (aus Obthia?) Eingewanderten der erfte Ronig der Thesproter (Plutarch. Pyrrh. 1.) Sophotles, fonft ein guter Antiquar, verfest un= bedenklich nach Thesprotien ju ber Eiche bie erblagernden Bergfeller (Tr. 1166), deren Umwohner bes Beus er deutet in den Borten Audwrs raim Zeds oueonos soorwor (Niptr.) Das bortige Dratel ward nach gerobot für das ältefte und jur Beit einzige gehalten (2, 52) und auch Platon nennt Die Scherfprüche ber Eiche die älteften, Phaedr. p. 275 b. Doch ift dem Berodot Deukalion in Phthia 1, 56, wie dem Thukybides 1, 3 und wem nicht? Schol. V ad Jl. 21, 194 fest mit Ariftoteles bas ältefte gellas nach Dobone und Andre ju 16, 233 laffen ben Deutalion nach ber Flut nach Epirus tommen und auf der Eiche figend mahrfagen. Much Doloper wandern an den Acheloos aus von Theffalien ber. Durch die Berftellung Dodonas im alten Pelasgerland ertlärt es fich warum die Blias teine Pelasger im heer des Agamemnon aufführt : biefe waren bereits unterworfen von den Achaern. Baren die Pelasger zuerft in Epirus gemefen, ohne fich feit ihrem Uebergang aus Afien aufzuhalten, fo hätte ihr Rame nicht fo groß werben tonnen wie er ift, ba nicht besonders nach Thesprotien bin bie dunteln Pfabe der manigfachen alten Sagen fuhren. Den alten Irrthum hat außer henne, Creuzer u. M. auch R. D. Müller in Schutz genommen Aegin. p. 159, Dor. 1, 10. Es bestritten ihn Clavier Apollodore 1, 2

auch von bem ber Eöen gilt, welche Dobona und bie Eiche Nie= berlaffung ber Pelasger nennen, bes älteften Stamms, wie Epho= ros hinzusept, welcher in Hellas berrschte. Nichts ift gewöhn= licher in den älteren Sagen als daß Rolonieen sich für die Urste geltend machen und das Heiligthum des Thesprotischen Dobona war alt und angesehen genug daß auch die Dichter der Obyffee und ber Eden, bag Sophofles, Ariftoteles und alle Andern bie Ehre die es sich herausnahm die Stelle der Ilias auf sich ju beziehen, leicht unangefochten lassen mochten. Uebrigens würde Achilleus ben Pelasgischen Zeus nicht anrufen wenn nicht bie Pelasger von feinem Stamm unterworfen ober ausgetrieben gewesen waren; und baburch gehörte biefer Gott ihm an; fremde Bötter werden nicht angerufen. Die Sellen, fußungewaschne, erdegebettete Propheten des Zeus führen, wie es scheint, auf tellurische Mantif 2), wovon wir auch in Delphi, bei bem Zeus Trophonios und in Olympia Spur haben. Die Wahrsagung aber traft der Erbe zeigt diese in Abhängigkeit vom himmlischen Gott, nicht weniger als bas Luftreich. Der Kronibe wohnt im Aether und in den Burgeln der Erde und in den Menschen, lagt hesiodus (sor. 18.) Nach dem Schiffsverzeichniß wohn= ten um das schwerwinterliche Dodone der Ilias Enienen und perrhaber und ber Titarefios in ihrer Nabe ward als ein Aus-

p. 77 und sur les oracl. p. 9. 20, befonders K. Ritter Borhalle S. 383-88, der in Bezug auf Aristoteles bemerkt daß er, "von dem Zeit= glanze des Epirotischen Orakels irre geleitet und nur in kosmogonischer Rücksche, ohne irgend Gewicht darauf zu legen," die Sache berührt habe. Bölder unterschied richtig (1831): G. hermann Opusc. 7, 274 geht zu weit, indem er auch die Berse aus den Eöen auf das Thessalische Dodona bezieht. D. F. Ranngießer Grundriß der Alterthumswiss. 1815 fagt S. 125: "die Priesterschaft des Zeus der Pelasger am süblichen hämus ver= liert sich in die grauesten. hier ist das hohe und in Griechenland höchste Gebirge der Olympus. – Rach allen Betrachtungen ist hier die erste Uranlage der neuen Priesterschaft, nächstdem oder gleichzeitig unstreitig in Dodona." 2) Meine 11. Schr. 3, 90 f.

fluß bes unterirdischen Eidslusses angesehn (2, 749—755), wor aus auf ein Vorbild der auf die Unterwelt bezüglichen Sagen Thesprotiens in Verbindung auch mit dem Stammsitz zu schliesen ist <sup>3</sup>) In Olympia ist ein ähnlicher Jusammenhang angebeutet durch den Gebrauch nur mittelst Pappelholzes zu opfern da die Weißpappel, von Homer Acheroüs genannt, von Herakles vom Acheron nach Elis gebracht war <sup>4</sup>), so wie durch die bei ber Gäa zu erwähnende Erdwahrsagung.

Im Thesprotischen Dobone wurde Zeus Rath nicht aus ber Erbe geschöpft, fondern aus ber Eiche vernommen (wenn fie im Bind rauschte und flüfterte); bieg milfen wir aus ber Douffee (14, 327. 16, 407. 19, 296.) Die hierher gehörige Dione ift in ber Ilias erwähnt. Der Baum bes ägisbaltenben Zeus wird die schöne, die hohe Eiche auch in der Ilias genannt (5, 693. 7, 60.) Unter einer Eiche betet auch Meacus in den Metamorphosen (7, 622.) Eine Eiche war auch ber Sitz, bas Agalma fagt Maximus bes Reltischen Zeus (8, 8); bie zu Romove, dem hauptlit der Religion der alten Preußen, Die in ihrem Stamm die Bildniffe ber brei oberften Götter bewahrte 5). Die ber alten Deutschen fällte Bonifacius. Die Dobonische Eiche nennt Sophofles vielzungig und Aeschylus die verfündende auf hohem Bergesrücken (Pr. 833), bes Tomaros nemlich, ber ögy Audurata, wie er anderwärts fagt (Suppl. 245), nach den Göen en eogarun in Ellopia, fo daß bei Snabon Tóuagos & Tuagos bod zerrai ro legor nicht von dem Fuße bes Bergs, fondern, mit Bezug auf ben Gipfel bes Os birgs, vom Abhang verstanden werden muß; und fo konnte Zeus Imarios genannt werden, wie wir aus hefychius wiffen. Das alte Thesprotische Todtenorakel und ber Acheron und Rokytos beuten uns an baß hier ber Erdzeus abgesondert worden war,

<sup>3)</sup> Bölder in der A. Schulzeit. 1831 S. 312. C. Thirlwall hist. of Gr. 1. p. 35 1. A. 4) Paus. 5, 14, 3 cf. 13, 2. 5) Boigt Preuß. Gesch. 1, 580.

ber im alten Dodone mit bem himmlischen noch eins war. So finden wir noch in Lebadea, hermione, in Sinope, was seit Anfang ber Kolonie her gelten muß, Zeus örravos und 290nos in Zweieinheit, eben fo in Rreta Zeus und Aldes in den Rretern bes Euripides, fo daß in der Alfmäonis der Gemal ber Ge Zagreus genannt werden konnte. Durch Berlegung des Dovonäischen Drakels in die Luft und durch die Verbindung einer Dione mit Zeus, womit nach Strabons Vermuthung die Einführung von weiblichen, ftatt der früheren männlichen Propheten, jufammenhieng, war bem unterirdischen Zeus für fich Raum gegeben. Doch erhielt sich vermuthlich zugleich die ur= alte Borftellung; Die zwei Berfe der Peleiaden bei Paufanias ftellen bedeutsam den ewigen Zeus und die fruchttreibende Mutter Erbe zusammen und bie fpate Theotrafie, welche bas Dobonaifche Paar als hades und Persephone, Liber und Libera beutete, fo bag man bem Beus= Dionpfos aus Epheublättern fpendete 6), hängt bamit zusammen. Beus Dobonaos war zu= gleich Natos, fluffig, wie Strabon und Andre bezeugen, weil bie Gegend wasserreich war 7), triftenreich in ben Eden ge= nannt 8), fo bag ein Fest Naa gefeiert wurde 9) und eine Bufte (im Berliner Museum) ben eichenbetränzten Gott mit triefendem haar und Bart barftellt 10).

## 39. Der hellenische Beus.

Zeus Hellanios kommt uns zuerst in Aegina vor <sup>1</sup>). Die Myrmidonen dieser Insel aber sind die Hellenen des Achilleus, ihr Aeakos und Peleus gehören, was ihre Sage nur umgekehrt hat, ursprünglich nach Phthia, und dahin also auch der Hellenische Zeus, zuerst nur der der Aeakden, die so wie die Pelopiden

6) Nicand. ap. Macr. 5, 21. 7) Schol. Jl. 16, 233. 8) (εδλείμων, Tomarius mons, centum fontibus circa radices Theopompo celebratus Plin. 4, 1, 9) C. J. 2908. 10) G. Braun Unt. Marmorwerte 1, 4. 1) Pind. N. 5, 10. Aristoph. Equ. 1250.

feine Abkömmlinge beißen. Erft nachdem ber hellenische Name, ber nach herobot in Aegypten ichon unter Amafis Dorifche, Jonische und Aeolische Städte einte, fich bis zum Gegensatz ber Barbaren erweitert hatte, ift in Aegina ber alte Landesgott in Diesem weiteren, vornehmeren Sinn zum Panhellenios erhoben worden 2). In Theffalien ift Beus unter biesem namen nicht bekannt. Die Sagen von Acatos, beffen Gebet bei allgemeiner Durre ober bei ber großen Fluth bie Götter erhörten, bem Schiebsrichter von Göttern, und von Peleus beffen Lugend die Götter belohnten, deffen hochzeit fie feierten, und Andre geben ber Religion Dieses Stammes einen Schein besonbrer heiligkeit und Bürde. Mit Unrecht aber hielt Diffen ben hellenios und den Dodonaos für benselben, ben Stammgott ber Acafiben 5), nach ber Annahme Müllers +) daß bie Berbindung des Priestergeschlechts ber Sellenen ober Sellen, bie ihm in Epirus find, mit ben heroen der hellenen von Phthia uralt und in ber innerften Burgel beider Geschlechter begründet fey. Benngleich die Namen Selloi und Ellyves, wie auch Ellones, Dieselbe Wurzel haben und ber Pelasgische Zeus von bem Bellenen Achilleus angerufen wird, fo konnte biefer bennoch einem andern Stamm angebören, in Phthia aber von einem ber biefem in Unsehn und herrschaft nachfolgte, feines alten Ansehns wegen vorzugsweise verehrt werden. Die aus hellas auswandernden Myrmidonen aber nahmen nicht ben Pelasgischen, sondern ihren Sellenischen Zeus mit.

#### 40. Zeus Aftäos.

Beus Aftäos, beffen heiligthum auf ber außersten Spise bes Pelion bei dem Aufgange des hundssterns zur Zeit der größten hite bie vonehmsten und noch fräftigen, von dem Prie-

2) Müller Aegin. p. 18 s. 155 s. Proleg. S. 167 f. 3) 3u Pind. N. 4, 51. 5, 10 p. 385 s. 394 ed. Boseckh. 4) Aegin. p. 159.

fter auserwählten Bürger, ber Kälte in ber Sohe wegen, in neue breischürige Schaaffelle eingegürtet, erstiegen. Bei bem heiligthum war nach Dikaarchos die Chironische Höhle. Aus ber Legende von Aftaon ift befannt daß in diefer Söhle ein Jol beffelben ftand. Dieses stillt die Trauer feiner fünfzig hunde, nachdem sie in ber Buth ihn aufgefreffen hatten 1). Diefer Aftaon laßt wohl teinen Zweifel bag Altaos nicht von ang, Rufte, sondern nach Aquifregos aner zu erklären ift, der Nährende, wie Athena arrala und repola. Der Pelion ift fein Borgebirg, wonach Zeus benannt feyn tonnte wie Apollon Arratos, Aruos, fondern fein Gipfel ift von beiden Ruften Magnefias gleich weit entfernt. Die hunde find die fünfjig hundstage, Aftaons Bater ift Ariftaos, welcher ber hipe des Sirius wehrt. Die Procession auf den Pelion flehte ohne 3weifel ben Beus an die Etefien ju fenden, wie Ariftaos in Reos, überhaupt ein Aftaos zu feyn.

# 41. Beus Laphyftios,

Zeus Laphystios, in Joltos und auf der einzelnen nach ihm benannten Bergspiße Laphystion zwischen Koronea und Dr= chomenos, ist mit Athamas, dem ersten Herrscher bald von Jol= los, bald von Orchomenos, den Minyerstädten, verknüpft, der Gott der Athamanen, die zu den Aeoliden gezählt werden. Der erste Minyersönig tritt dem Athamas die Gegend um den Berg Laphystion, Koronea und Haliartia ab <sup>1</sup>). Die auf dem Hause bes Athamas lastende Pflicht der Menschenopfer, die zu so vie= len Fabeln, namentlich durch den zu einer gewissen Zeit stell= vertretenden Widder zu der von Phriros und dem Goldvließ, wodurch dieß Geschlecht zum Mittelpunkt der Argonautendich= tung geworden ist, Anlaß gegeben hat, stellt der Platonische Minos als noch fortdauernd dar (p. 315 c) und Herodot er= zählt aus der Zeit des Xerres daß noch in Alos in Thessa

1) Apollod. 2, 4, 4. 1) Pausan. 9, 34, 5.

von ben Uchäern ber Bann bas ber jedesmalige Altefte aus bem Geschlechte des Phriros dem Laphystios geopfert murbe wenn er bas Prytaneon betrat, aufrecht erhalten wurde (7, 197). Ber≠ muthlich find nur Gebräuche zu verstehn, burch die anerkannt war bag bas Opfer zu Recht bestehe, wenn es auch nicht wirklich ausgeübt murbe: wohl nur gegen diefe Borftellungen hat Sophokles in seinem Athamas am Opferaltar gekämpft"). Bie grausam bagegen die Opferpflicht in alten Zeiten geübt worden, ertennt man aus dem Ramen Laphyficos, der den blu tigen Charafter biefes Gottesbienfts berb, vollomäßig ausbrudt, wie homer sagt: ernarg nad pelar adua lagusoera. Dem nur barauf möchte ich den Ramen beziehen, ftatt diefen Athamanischen Zeus allgemein und unbestimmt als einen "Rache und Lodesgott" ju faffen 3).

## 42. Beus in Athen.

Sehr hervorstechend war der Zeusdienst in Athen, befonders im ältesten. Ketrops, heißt es, sehte unblutige Opfer ein, Kuchen, dem Zeus Hypatos, mit Enthaltung von Wein, der auf der Afropolis vor dem Crechtheion, dem Tempel der Athena Polias verehrt wurde <sup>1</sup>). Die Stieropfer aber (wie von hettor dem Idäischen Zeus) wurden erblich von angeschenen Geschlechtern dem Zeus Polieus gebracht, die daher sowohl Buphonia (wovon in Delos der Monat Metageitnion Buphonion hieß) als Diipolia hießen.

<sup>2)</sup> Meine Griech. Trag. S. 321. 3) R. D. Müller Eumen. S. 139. — Es ift eine fonderbare Folgerung, weil bei den Arja in Indim wie in Iran Menschenopfer "so gut wie unerhört" sepen, so müsse das Opfer im Geschlecht der Uthamantiden von den Phonitischen des Moloch hergeleitet werden. Auf diese Spike der Opferpflicht find auch andre Bole ter durch gestrenges Priesterthunt oder durch Noth und Angst des Bolts hinausgetrieben worden. In Schweden wurde bei hungersnoth, Landesnoth der König geopfert. 1) Paus. 1, 26, 6. 8, 2, 1. Man opsert ihm für die Gesundheit. Demosth. Med. p. 531 Reisk.

Für diese fcheint ursprünglich ber aus bem Felfen eines ber fünf Hügel, nach ber Entveckung bes Prof. Ulrichs in Athen, gehauene Altar bestimmt gewesen zu seiden. Er springt aus dem lebendigen Felsen hervor, der zu beiden Geiten weithln einen tiefen Einschnitt mit glatt behauenen Wänden erhalten hat; vor dieser Wand ist ein schmaler Naum, über ihr eine große fläche geebnet und glatt behauen, und unten ist der Hügel, bessent mit Erde bedeckter Abhang zum Temenos gedient zu haben schweint, mit einer im alten Athen Pelasgikon genannten Strebemauer aus ungeheuren Steinen gestühlt. Die Feier siel in die Mitte bes Sommers, den 14. oder 16. Stirophorion.

Diasia hieß das Fest des (vom Polleus zu unterscheldenben) Zeus Meilichios, nach Thutydides, der es ein größtes nennt, außerhalb der Stadt, an welchem alle Demen opferten, viele aber nicht Opferthiere, sondern landübliche Opfer, was der Scholiast als Ruchen in Thiergestalt erklärt 1<sup>st</sup>). Die Thieropfer brachten Schmaus mit sich und man beschentte die Kinder, wie aus Aristophanes bekannt ist?. Meilichios bebeutet honiglich, süß, mild, freundlich 5), und die erste Bebentung des Beinamens war sicher physisch indem sie in Bezug fand zu dem Zeus Mämakters, dem die Mämakterien am 20. des Mämakterion geseiert wurden 4), d. i. dem Stürmi-

1\*) Thuc. 1, 126. έστὶ xai 'Aθηναίοις Διάσια ἁ xaleīras, Διὸς ίορτὴ Mesdexiov µeyioτη ἔξω τῆς πόλεως, ἐν ἦ πανθημεί θύουσι, πολλοὶ σόχ ίερεῖα ἀλλὰ θόματα ἐπιχώρια. Στὸ. Ģemsterhuys Lucian. Tim. 7. πασθημεί ἐορτάζουσι, θύουσι δὲ πολλοί, wo δὲ allein genügt die Construction zu verbeffern; der Sinn aber bedarf teiner Berbefferung und die von R. F. Ģermann, πολλά, die er im Philvlogus 1, 1—11 versicht, ist nicht glücktich, wogegen er den Widerspruch der in den Angaben über bas Fest und den Gott zu liegen scheint, überzeugend ausschift. 2) Nub. 408. 864. Das Erste bezugt noch Lucian Tim. 7. 3) Hedych. pedixios, πρῶσς, συνετός, ἦσύς, προσήνης. Jl. 15, 741 τῷ ἐν χεροϊ φόως, οὐ µeidixin πολέμοσο. 4) Rath der Institt C. J. 523; 12, aus der Raifergeit, wo Zeus Georgos genannt wird. fcben 5). Die Diafien aber fielen auf ben 23. bes Antheftes Burben Sturm und Regen als rion, des Blumenmonats. Born bes Beus über bie Gottvergeffenheit ber Menschen ange fehn, wie in ber Ilias (16, 386. 12, 280), fo erscheint Meilichios als ber Berföhnte, Gnabige, wonach fein Dpfer nicht zur Subne ober wie bas bes Mämakterios zur Abwendung bes Betterschadens, sondern zum Dant bestimmt feyn follte. 316 beffen wendet sich auch der Schuldbeladne an den Meilichies als ben Barmherzigen; in diefem Sinn fteht bas Bort bem Unbarmherzigen, dueiligos, z. B. in Bezug auf Menfchens opfer bie ein Gott empfieng, entgegen und Erinys hat duef-Livor grop. Go war in Uthen jenfeit bes Rephifos ein Altar bes Beus Meilichios, auf welchem wegen Blutvergießens ichon Theseus von den Phytaliden Reinigung und ihre uselizea em pfangen haben follte 6). In Korinth ward ihm unter andern Bräuchen ber Sühnung für vergoffes Bürgerblut ein Sigbild von der hand Polyflets errichtet 7). Als nun überhaupt bas religiofe Bedurfniß ber Subnung ftarter gefuhlt murbe, welchem vorber andre Culte Genüge gethan hatten, mußte auch ber höchfte Gott und zunächft ber Meilichios ein za-Sagaus, Sühnzeus werden und daber ift entstanden was wir lesen, daß ibm, ohne Zweifel zu ben alten Bräuchen ber Diafien, wert tivos orvyvótytos geopfert wurde 8). Dieß geschah von Xenos phon als er ihm zwei Schweine (Reinigungsopfer) nach vaters ländischem Brauch ganz verbrannte (Anab. 7, 8, 5). Nun wurde bas Fell eines an den Mämakterien wie bas bes an ben Diasien geschlachteten Bidders aufbewahrt und bei Sühnungen

 <sup>5)</sup> Jl. 20, 490 ἀναμαιμάιο βαθέ ἄγχεα θεσπιδαλς πῦς. Hesych. μαίμαξ ταραχώδης. Id. μαιμάσσει σφύζει. Id. μεμάσσων μεθ όρμῆς έξερχόμενος. Harpocr. Phot. μαιμαχτηριών ἀπὸ Διὸς μαιμάχτου μαιμάχτης ὁ ἐνθουσιώδης χαὶ ταραχτιχός, ἀρχὴν λαμβάνοντος τοῦ χειμῶνος<sup>-</sup>, ἐν τούτου τῷ μηνὶ ὁ ἀἡς ταράττεται χαὶ μεταβολὴν ἴσχει.
 6) Paus.
 1, 37, 3. Plut. Thes. 12, μειλίσσειν expiare.
 7) Paus. 2, 20, 1.
 8) Hesych. Διάσια. Schol. Lucian. Icaromen. 24. unò Tim. 7.

auf verschiedne Art gebraucht und ein großer Gegenstand unter bem Namen Acdç oder dior zwisior?. Es wurden damit an ben Mämakterien Sühnungsumzüge gehalten oder zur Abwendung alles Schadens, wie sie nach Pausanias am Feste der hermäen in Tanagra zur Abwehrung der Pest einen Schaafbod selbst um die Stadt trugen 1°). Ein Zeus Meilichios hommt auch in Korinth vor, aus sehr alter Zeit, da er in Pyramidalform dargestellt war 1°), und ein Meilichieion in einer Sicilischen Inschrift 1°). In Athen folgte auf die Diassen etwas später im April ein Ritterauszug zu Ehren des Zeus im Monat Munychion 15).

Auch der Name eines Allzeusfestes, Pandia, wird mehr= mals erwähnt 14).

Die Verbindung der Athena mit Zeus wie in Athen, Alalfomenä, wo Zeus Alalfomeneus, Rhodos u. a. Orten nah= men wir bei den vorhergehenden Zeusdiensten nicht wahr.

#### 43. Zeus Olympios und Nemeaos.

Im Peloponnes ist der Zeusdienst ausgezeichnet in Elis, Elis dra bei Homer; Nestor opfert dem Zeus mit den Pyliern

9) Hesych. Suid. s. v. Bekk. Anecd. p. 242. 10) Eust. 0d. 22, 481 p. 1935, πομπαΐα, διοπομπείν, αποδιοπομπείσθαι, αποδιομομπήσεις Schol. Plat. Cratyl. Legg. 9, tathartifc und hilaftifch, Beus anorpónasos und zadágosos, Bekk. Anecd. p. 7. 11) Paus. 2, 12) C. I. n. 5594, 16. 9, **6.** 13) Plut. Phoc. 37. 14) Poll. 1, 37. 6, 163. C. I. n. 82. S. meine Ubh. in den Schr. der Berl. Mad. 1852 f. wo Rot. 11 hätte bemerkt werden follen, daß bei harpo= tration und Suidas: Πάνδια έορτή τις Διάσια μετά τὰ Διονύσια, ver= muthlich das Lette nur misverständlich gezogen ift aus dem Gefet bei De= mosthenes Versammlung zu halten er diorvoov th vorspaig ror Mardiwr. Ja es fragt fich ob nicht Mardia die Araoia felbst bedeutet mit Bezug darauf daß an ihnen nardyues geopfert wurde. Pollur verbindet Asaasa zai Návora, Návora zai Aráora und bei Demosthenes und in der In= fcrift eines Demos tonnte der name Hardea dem jest befannteren vorge= jogen fenn.

L

am Alpheios (Jl. 11, 727.). Nach ber Sage über die Heratlivenwanderung ward vieß Land als dem Zeus heilig unverlezlich erklärt '), und was seitdem in Olympia sich Großes entwickelte, ist als bekannt vorauszusezen. Ein Ueberdleibsel aus einer Zeit die dort noch keinen Tempel kannte, einen 22 Fuß hohen Altar beschreibt Pausanias (9, 12, 3.). Biele Städte haben bei sich nachahmend diesen Olympios und Olympieen eingeführt.

Die andern heiligen oder allgemeinen Spiele des Zeus, bie Nemeischen, sind zwar wohl erst im sechsten Jahrhundert zu Stande gesommen, unter dem Vorstande der Kleonäer, dann der Korinther, mit Antheil auch der Argeier; aber sie lassen boch, in Verbindung mit der uralten örtlichen, sagenderühmten Heier von Spielen, die in irgend einer Weise mit dem Gott versnüpft war, auf das alte große Ansehn dieses Cultus schlie sen. Noch jest sind die vom Erdbeben niedergelegten Säulen des Tempels, wie wir es an mehreren einfamen Tempelruinen sehn, in dem weiten, stillen, von niedrigen bewaldeten Bergen umgebenen Grund ein rührendes Denkmal.

Zeus in Argos, so wie in Platäa, Samos, Cp pern zusammen mit Hera gefeiert, wird bei dieser zu betrachten ten seyn. Eben so an anderm Ort auch Zeus in Samothrake und Zeus mit Demeter und Kora verbunden.

# 44. Der Artabische Zeus.

Zeus Lykäos, Gott des himmelslichts, wie Lucetius, Diespiter, diei ac lucis pater, von Achäos dowegomolz genannt, auf dem von ihm benannten Gebirg Lykäon, von dess fen Spize, wo ein Erdauswurf seinen Altar ausmachte, der größte Theil des Peloponnes überschaubar war, wie Pausanias fagt, so daß Pindar den Altar des Lykäos einen herrschenden nennt (Ol. 13, 108.) <sup>1</sup>). Weithin herrschend st auch sein

1) Strab. 8 p. 333 b. 358 a.

**b**.

1) Dodwell, der vier Spigen des Gebirgs unterschied, fab vom Dias

Dienst zu benten, je höher hinauf in der Beit, um fo mehr, woher sich auch die Namen des Lykaon beilige Sobe der Arka= ber und Dlymp erflären 2). Bei anhaltender Dürre wandte fich ber Priefter zur Quelle hagne und berührte, nachdem er geopfert und gebetet hatte, bas Baffer mit dem Eichenzweig: es bewegte fich, ein Nebel ftieg auf, bildete fich zur Wolke und es regnete 5). Mit der Witterung war Leben und Wohlfahrt von dem Gott des Himmels abhängig. 3m Platonischen Mi= nos lesen wir (p. 315 c): "welche Opfer opfern nicht nur Barbaren, sondern auch die in der Lyfäa und die Abkömmlinge bes Athamas, die boch hellenen find," und Porphyrius, ber über Opfer viel aus einer Schrift Theophrasts entlehnt und ibn mehrmals anführt, hat aus ihm höchst wahrscheinlich auch bas (de abst. 2, 27), daß man in Arfadien an den Lykäen einen Menschen opferte "bis jest", was also als Zeugniß nur bis auf die Zeit Theophrasts gelten möchte 4), wiewohl auch Paufanias dieß er anogentw gebrachte Opfer, gegen weldes, wie ich in meinen Griechischen Tragodien zeigte, Uchaos feine Tragodie Aganen gedichtet batte, als noch bestehend an= beutet (8, 38, 5.). Der Parische Marmor läßt Menschenopfer und bie Lykäen feiern unter Pandion, dem Sohne des Refrops (ep. 18), der nicht einmal Thierblut vergoß; außer diesen und ben Athamanischen kommen im Zeusdienft feine Menschenopfer vor, nicht einmal abgelöfte, wie in den Culten des Apollon, ber Artemis und andrer Götter 5). Aus dem Lyfaos ift ber

forti auf die heilige Ruppe 2, 267, welche auf diefem B. Gell entdeckte, in einer treisrunden Fläche von ungefähr 50 yards im Durchmeffer, Itinerary of the Morea p. 106. E. Curtius Pelop. 1, 18. 60. 338 f. 2) Paus. 8, 38, 2. OARM auf Münzen. 3) Paus. 8, 38, 3. 4) Platon Leg. 6 p. 782 c rd de und Nünzen. 3) Paus. 8, 38, 3. 4) Platon Leg. 6 p. 782 c rd de und Sciew dr Sownous diliglous, en xai võr nagauseren doguer nollois. 5) Ariftomenes schlachtet dreihundert Gesangne dem Seus Ithomates, die Lyttier opfern dem Zeus Menschen nach Antiklides in den Rosten, Euseb. pr. ev. 4, 16, 10. 11, vermuthlich auch in einem besondern Fall, wie Ahas dem Schovah seinen Sohn, König David, wez 14\*

Stammkönig Lykaon hervorgegangen, von dem in der Sage, ober von deffen Göhnen das Opfer gestiftet und bem Zeus ber Name Lytäos gegeben worden. Da biefer Name in die andre Bedeutung Bolf einspielt, so ift dieser in die Opfergebräuche und den Glauben eingebrungen, die zu dem Eigenthümlichften und Strengsten gehören was aus bem hohen Alterthum fich in irgend einem Theil Griechenlands festgeset hat. Sogar ber nach Italien und von ba in den Norden verbreitete Aberglaube ber Lykanthropie als Krankheit hat barin seine Burgel gehabt, wie ich früher nachzuweisen suchte ). Bas die hohe Gebirgslage und bie verhältnigmäßig große Abgeschloffenheit eines Bolfostammes von ben verwandten zu wirken vermögen, fieht man hier an einem großen Beispiel. Der Lytaische Be zirt war unzugänglich und bieß bes Zeus äbaron, wie aus einem hesiodischen Bruchstud und aus Euripides befannt ift; auch dieß fo ftreng daß auf die Betretung bes Abaton Lob ftand und man noch zu Plutarchs Zeit fest glaubte bag weder Mensch noch Thier barin Schatten würfen. Benn ichon ber Beiligkeit allein wegen manche Tempel nur bem Priefter ober nur einmal im Jahre zugänglich waren, fo mußte ber Schauer bes Opfers, bas zwar, wie es scheint, nur enneaterisch war, ben Einbrud ber heiligkeit verstärken. Die Bedeutung bes Zeusdienstes für Arfadien geht auch daraus bervor daß spä terbin bie Rretische Geburtsfage bes Gottes auf bem Lylaon localisirt worden ist; das Ansehn des Lykaon aber aus den in gleichfalls unbekannter Zeit bort eingeführten Rampffpielen, die bei Pindar vorkommen, von der Sage auf den Lykaon zurück geführt werden 7). Alfman hatte einen hymnus an ben by

fäischen Zeus, wie Pindar an den Dobonäischen gedichtet. Auch

nigstens durch feine Auslieferung, 31 Sibea sieben Männer von Sauls Geschlecht. Das Opfer des Zeus Saotes in Thespiä ist unverkennbar eine erdichtete Legende, Paus. 9, 26, 5. 6) Kt. Schr. 3, 160 ff. 7) Plin. 7, 57.

in Megalopolis wurde dem Zeus Lykäos ein Heiligthum er= richtet 8).

# 45. Zeus bei ben Dorern.

Daß in Dorischen Landen "kein hauptinstitut bes Zeus= cults" vorkomme, was R. D. Müller auffiel 1), barf nicht fo verstanden werben als ob Zeus in den Dorischen Staaten nachgestanden habe. In Sparta ift der Diarchie wegen neben ten Uchaifchen Beus Latedamon, von bem die Befiegten Lakbämonier genannt wurden, Zeus Uranios gesetz und so bas Priefterthum des Zeus unter beide Rönige vertheilt wor= ben 2). Der name bes erften tommt von ausgesprochnen, alfo von benen bes Pelasgischen Zeus in beiden Dodona verschied= nen Drakeln her. Häufig ist bei den Tragikern und Aristopha= nes Aozias elaxer, auch sonst & Oorbos elaxe, bekannt auch zouπoλazeiv, μαψυλάzaς: auch G. hermann übersette Deus Locutius. Dem andern Zeus werden noch spät die großen Urania gefeiert 3). Der herakliden Patroos war Zeus 4), wie ber Aeakiden, Aeoliden u. f. w. 3m Krieg opferte ber König bem Beus Agetor 5), ber wie Tyrtäos in ber Eunomia fang, die Verbündeten in den Peloponnes geleitet hatte, der daher auch in Argos verehrt wurde ). Auf der Afropolis in Sparta hatte Zeus als Rosmetas einen Tempel, mit bem Grabe bes Lyndareus bavor, und das Standbild des Zeus von Learchos daselbft war das ältefte von allen Bildern aus Erz 7). Auch waren es bie Dorier welche bas Zeusfest in Olympia neu begründeten. In Messen ien wurden die Dorier zum Antheil an dem Dienste bes Ithomatas', beffen Temenos und Altar auf ber Felsenspipe von Ithome bier ben Landesmittelpunkt abgab, frühzeitig zugelaffen ). In Argos hat bas hauptfest

8) Paus. 8, 30, 2.

1

۰.

!

 1) Dor. 1, 394.
 2) Herod. 6, 56.
 3) C. I. Gr. 1241.

 1420.
 4) Apollod. 2, 8, 4.
 5) Xen. de rep. 13.

 6) Theopomp. ap. Sch. Theocr. 5, 83.
 7) Paus. 3, 17, 4. 6.

 8) Paus. 4, 3, 6. 12, 6.

ber Heräen, die in ihrer frühesten Gestalt ein Zeusseft waren, bie Hera nicht mehr in den Vorgrund gestellt als die örtliche Entwicklung der Culte in Athen die Athena. Unter besondern Namen war auch in Argos Zeus vielsach verehrt, unter denen der alte Dreiäugige voransteht. Ob mit den Dorern vereint Uchälsche Geschlechter wieder an die Spisse gelangt seven, was Müller schaftsinnig berührt<sup>9</sup>), liegt im Dunkeln.

## II. Naturgötter.

# 46. Götter ber Griechen gleich benen ber Barbaren.

Bir faben wie bie Idee eines allbelebenden, weltbeberrs schenden Allgeiftes mit bem Griechenvolt felbft in die Geschichte eintritt und die Vorstellungen von Beus die wir im älteften Cultus, und bann wieder im homerischen Götterspftem ausge fprochen finden, laffen fich als die Pflege des garten im Anfang ertennbaren Reims betrachten. Aber nicht ju groß dürfen wir uns die Macht von Ideen denken in Bölkern fich zu behaupten, fie zu burchbringen, bie in fo einfachen Buftanden ein landliches Leben, unter häufigen Wanderungen führten. Dem Platon im Kratylos scheint offenbar daß die ersten Menschen in Hellas bie allein für Götter hielten welche jepo viele ber Barbaren, Sonne und Mond und Erbe und Gestirne und himmel (p. 397 d), und bie Barbaren, fagt er, find älter als wir (p. 425 e), was auch Ephoros annahm. Die Perfer nannten nach herobot Zeus ben ganzen Kreis bes Himmels (Zeus sagt auch Xenophon Cyrop. 8, 3, 11) und opferten ihm auf ben bochften Bergen; fie opferten ber Sonne und bem Mond und ber Erbe und bem

<sup>9)</sup> Dor. 1, 3, 1 S. 47 f.

Feuer (beffen Gottheit er auch 3, 16 erwähnt) und Baffer und den Binden; diefen von Aufang allein, wozu fie von ben Affprern und Arabern noch die Urania oder Mylitta annahmen (1, 131.) Diefelben Götter nennt Strabon indem er ben helios als Mithras, deutet (15 p. 732.). Die Latiner verehrten ne= ben Diovis und Juno ganz besonders Janus und Diana, die Germanen nach Cafar allein bie Sonne, bas Feuer und ben Rond (B. G. 6, 21), die Thraker Sonne und Mond und vermuthlich Beus, ber auch ben Germanen nicht fehlte. Eine große Bahrheit liegt in Platons Worten, obgleich, abgesehn von dem darin nicht berücklichtigten Kronion, das Wort allein bei näherer Betrachtung nicht besteht. Denn Athene und Bermes finden wir nicht bei den "Barbaren", so wie dagegen in Sanffrit und Zend unter fich übereinftimmende Götternamen vorfommen follen bie allen andern Indoeuropäischen Bölfern unbefannt find 1). Aber außer ber Erde finden wir in Gries denland Sonne und Mond ober bie aus biesem Cult entfprungnen Götter Apollon, Pan und hetate, Artemis, Selene, einzeln in allen Theilen des Landes verehrt, und überall auch andre Naturgötter, Baffer, Feuer u. f. w.

## 47. Gefühl für bie natur.

Der Zusammenhang des Menschen mit der Natur, ihre Gewalt über ihn auf den ersten Entwickelungsstufen und von da aus fortwirkend in abnehmenden Schwingungen, bleibt für uns ein Geheimniß: nur in einzelnen Erscheinungen wird uns das einstige Daseyn dieses religiösen Naturgefühls als Ursache tund. In seinem Selbstbewußtseyn hat der Mensch von dem Gesammtleben der Natur, wie es die alte Welt fühlte, um so weniger Uhnung als er mehr geistig thätig ist. Ist er dieß gar nicht oder sehr wenig, so giebt er sich der Natur mehr und ganz anders hin als wir es uns etwa nach augenblicklichen

<sup>1)</sup> mar Müller bei Bunfen Christianity and mankind 3, 112.

feltnen Einbrücken bie wir erfahren, nach ben Gefühlen und Schilderungen großer Dichter oder nach den Erinnerungen einer auf bem Lande verlebten Rindheit und Jugend benten mögen; er verliert an fie bieß 3ch bas in späteren Beiten ihn von ihr scheidet, und sympathisirt und wechselt Gedanten mit dem Flus, bem Mond, dem Baum und Allem was in regerem Leben fich bethätigt, fast wie mit ben Thieren, die ihm auch nabe genug ftehn, fühlt mehr und mehr alles Sichtbare lebendig und feine Phantafie fliegt nach diefer Seite den freieften Flug. Der Sinn unbeschwert und unzerftreut von vielerlei Biffen, Bedürfniffen und Belangen, Treiben und Sorgen faßte die Natur, auf fie allein gerichtet, mit Innigkeit auf als bezüglich auf ihn, als nah ihm und gegenwärtig, in all ihrer Größe und Rräftig= feit, bie burch bie Bärme bes Tags und bie Feuchtigfeit ber Nacht allerhaltenden großen himmelstörper, mit beren Umschwung alle Rreise des Natur= und Menschenlebens, aufftrebend ober leidend, in stetem Zusammenhang erschienen, Ge wässer und Gebirg, Land und Meer, Sturmgewölf und Nacht, Tags = und Jahreszeiten. Blind müßte man feyn um ju alauben daß die alte Belt die Materie oder die blogen Erscheinungen, bie todte Natur, wie sie dem analysirenden und fritischen Geiste ber jetigen fich barftellt, ber über bie bunten Erscheinungen weg auf die inneren Gesetze sieht, angebetet habe, und nicht vielmehr bas unsichtbar aus ihrem Innern hervor wirkende Leben und göttliche Befen 1). Vielmehr war ihnen bie Belt erfüllt von lebendig thätigen Intelligenzen und Individualitäten, alles Sichtbare dämonisch persönlich, in allen Bir-

11-2-2014

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Schon ein Moschopulos lehrt ganz gut in Hesiod. pr.: δστέον örn πάντα ol "Ellyves & δύναμιν έχοντα έώςων, ούχ άνευ έπιστασίας δεων την δύναμιν αὐτῶν ἐνέργειν ἐνόμιζον, ένὶ δε ὀνόματο τό τε την δύναμιν ἔχον χαὶ τὸν ἐπιστατοῦντα τούτω δεὸν ἀνόμαζον. Golger Rachgelaff. Schr. 2, 681. 723 erläutert die unmittelbar nothwendige Personificirung der Götter, wonach der göttliche Feuerball und der helb helivs, die göttliche Erde und die Mutter Gaa immer identisch gewesen find.

tungen auf die Sinne und das Wohl und Wehe der Men= ichen, in allen Borgängen Absicht, Bille und Gefühl und abhängig von biesen Geistern alles menschliche Thun und Erleiben. Die Natur als Inbegriff verschieden gestalteter Körper beherbergte Geister nicht anders als es die menschlichen Leiber thun, nur nicht trennbar von ihr wie bie menschlichen vom Körper, beren Entweichen die Lebenden beim Anblic des Todes in bem Gefühl des im Sichtbaren wirtenden Geiftigen bestärtte, fondern höhere, übermenschliche, göttliche: auch noch bie fleine= ren Individualitäten, ben Baum, die Quelle, mochte ber Mensch mit einer heiligen Scheu und zugleich diese als ihm traulich nahe verbunden, betrachten. Die Elemente weisfagten ihm und noch bei heraklit ift der Urftoff der Welt, das Urfeuer, zugleich bie Duelle alles geiftigen Lebens (erft Anaragoras scheidet), nahrend Andern die Feuchtigkeit bie Burgel bes Geiftigen war, fo daß Licht, Baffer und Geift sich in vielen Dichtungen und Sinnbildnereien wie Bander verschiedener Farben durchschlin= Prächtig ift die Schilderung der Natur von Aristoteles aen. in der Stelle bei Cicero, wo er Menschen voraussetzt die vors her unter ber Erbe in Wohnungen voll Schmuds wie bie ber Reichen gelebt und durch das Gerücht erfahren hätten, es gebe eine Gottheit und Göttermacht und bann plöglich hervorkämen und an diefe Götter glaubten 2). Finden wir ja auch noch im mittelalterlichen Bolfsglauben Geifter ber vier Elemente, Sylphen der Luft, Gnomen der Erde, Baffergeister oder Seenym= phen und ben Feuergeist, Undinen, Baldniren und ähnliche Befen : und die heutigen gelehrteren Parfen fagen daß fie nicht

2) N. D. 2. 37. Sertus Empir. 9, 20 p. 353 cf. 22. p. 554 deutet das Gerücht. 'Aqιστοτέλης από συοϊν αρχων έννοιαν θεων έλεγε γεγονέναι έν τοις ανθρώποις, από τε των περί ψυχήν συμβαινόντων και από των μετεώρων, ganz die Erklärung der Religion aus dem Busammenwirten des Psychischen, Angebornen und den Eindrücken von außen, aus welchen unlängst die Entstehung der Sprache tieffinnig abgeleitet worden ift. feltnen Eindrücken bie wir erfahren, nach ? Schilderungen großer Dichter ober nach beauf bem gande verlebten Rindheit und ? er verliert an fie bieß 3ch bas in fpa' fcheidet, und fympathifirt und wechfelt bem Mond, bem Baum und Allem bethätigt, faft wie mit ben Thierer ftebn, fühlt mehr und mehr alles Phantafie fliegt nach biefer Geitr unbeschwert und ungerftreut vo und Belangen, Treiben und allein gerichtet, mit Innig" nab ihm und gegenwärtio feit, bie burch bie 200 ber nacht allerhaltenden fcwung alle Rreife br bend ober leidend, i mäffer und Gebirg, Lags= und Jahr glauben baß bie scheinungen, bie 🌭 fritischen Geifte scheinungen v und nicht v wirkende g Die Welt vidualité

Geiftes, en geschärfte erzeugen, eine ichonen Brief o, ben Lehrer Marc iläugnung und naturs ver Atheift gegen Gott, fo veife natur verstockten und und Rreifen ber Menfchen

### Bilber ber Götter.

ben erflärt wurden, gehn in natur= ber natur gesondert für fich vorge= in fofort unvermeidlich in einem gemiffen tifch. Auch ber Menschengeift, wie er gogen ift, entipricht fruh und fpat, und efpenft wohl immer in irgend einer Beife in bem Menschen. Die Personificationen ber na=

at Menfina,

980

Digitized by Google

" phantaftifchen unbeftimmten Allgenach ben Offianischen eine Bor= Section 2 in festere, charaftervollere, ingen und Meußerungen 110 12: in welcher Art biefer irreligion vor ber 13, . art find, ausge= verborgen. Für bie haben wir eine große Balten, als Zeichen ber .gten Holzbildern, die auch werben können, indem fie von lehnen wie die Vorstellung ge= orfcheinenden Geistes zu leihen, und inen von ber wirklichen Menschenge= .iten als fie nachzubilden. Der Pelas= ar nach herobot bildlos (2, 50), wie ber Strab. 15 p. 732), ber ber Römer bis unter scus ober noch viel länger bin 1), ber ber Ger= per ber Stythen 2), wie auch bie alteften Megyp= wel obne Götterbilder waren 3). Auch die Beben ent= eine Sindeutung auf Bilderdienft. Es lag nah einen su fegen, um barauf bas Opfer zu verrichten, wiewohl e Stythen es nicht thaten, Die Perfer bazu nur eine gang reine Stelle auffuchten. Eben fo natürlich aber war es, wie Manche ja auch eine Eiche zur Berehrung bes Beus beiligten (in welche man fpäterbin, fo wie auch in manchen andern Baum ein Götterbildchen einschloß), oder Sirten bem Pan eine bobe Tanne ober eine Grotte, nach Marimus Tyrius (8. c. 2), ein Beichen bes bestimmten zu verehrenden Gottes aufzurichten, bem Bebanten an ihn, in welchem alle zufammen Betenben fich ver=

biniiholdt Starrifpradie, C. 222

1) Plut. Num. 8. Varro ap. August. C. D. 4, 31. 2) Herod. 4, 59. 3) Herod. 2, 14?. Zoega Obel. p. 231.

217

bie Elemente, fondern bie über fie gefesten Engel andeten. Auf jedem Schritte ben bie Bölfer in ber Richtung ber Cultur thun, schwächen sie den Kindersinn ab aus welchem die Naturreligion bervorgieng, verwandeln fie Unfchauung und Bilder in Begriffe, entgieben ben Gottesfinn, bas Grundgefühl ber Religion ber Leitung ber Phantasse um ihn ber ber Bernunft zu übergeben und bringen dunch die vielfachsten Thätigheiten und eigenen Schöpfungen, burch Staaten, Gefellfchaft und Gefchichte eine neue Welt neben ber Natur bervor, welche zulest burch Dechanit, Physit und Chemie in einen Stoff ber Biffenfchaft verwandelt wird, nicht mehr verwandt bem Meuschen, sondern arogentheils ihm unterworfen, wenn er sich nicht etwa ernie brigt um fich felbst auch als blogen Stoff ihr wieder aleich ju fegen. Unvermeidlich mußte bas Chriftenchum burch bie Binweisung auf das Innerliche bei einem ftart verwilderten und abgelebten Götterdienft eine burch ben Gegenfas des Beiftes, bes Guten, ber himmlischen Bestimmung bes Menschen geschärfte und überfpannte Abneigung gegen Die Natur erzeugen, eine wahre Anfeindung, wie fie fich ichon in dem iconen Brief (nach Bunsen bes Marcion) an Diognetos, ben Lehrer Marc Aurels, ausspricht. Doch diese Naturverläugnung und Raturverachtung ber Chriften, die fich, wie der Atheift gegen Gott, fo gegen Gottes wundervolle und allweise Natur verstodten und verschloffen, tann in befferen Zeiten und Rreisen ber Menschen nicht um sich greifen.

# 48. Beichen und Bilber ber Götter.

Naturgeister, wie sie eben erklärt wurden, gehn in Naturgötter über so wie sie von der Natur gesondert für sich vorgestellt werden, und werden sofort unvermeidlich in einem gewissen Grad anthropomorphistisch. Auch der Menschengeist, wie er von der Leiche ausgezogen ist, entspricht früh und spät, und das umgehende Gespenst wohl immer in irgend einer Weise in der Vorstellung dem Menschen. Die Versonissionen der Na-

turgeifter tonnen aus einer phantastischen unbestimmten Allgemeinheit, woyour man fich etwa nach den Offianischen eine Bor= ftellung machen kann, nur almälig in festere, charaktervollere, ber verschiedenften menschlichen Bandlungen und Meußerungen fähige Personen übergehen. Bie weit und in welcher Art viefer Anthropomorphismus in ber Griechischen Raturreligion vor ber Epoche ber homerischen Götter, welche andrer Art find, ausge= bildet worden sey, ift uns fast burchaus verborgen. Für die Dauer ihrer herrschaft im Allgemeinen haben wir eine große Bürgschaft in den Pfeilern, Säulen, Balten, als Zeichen ber Götter, fo wie in ben barauf gefolgten Holzbildern, die and eher Beichen als Bilder genannt werden tonnen, indem fie von bem Menschen nur fo viel entlehnen wie die Vorstellung ge= nothigt ift bem Bild eines erscheinenden Geistes zu leihen, und fichtbar mehr bedacht scheinen von ber wirklichen Menschenge= falt fich entfernt zu halten als fie nachzubilden. Der Pelasgische Götterdienst war nach herodot bildlos (2, 50), wie der Perfifche (1, 131, Strab. 15 p. 732), ber ber Romer bis unter Largninius Priscus ober noch viel länger bin 1), ber ber Ger= manen, auch ber ber Skythen 2), wie auch bie älteften Aegpp= tischen Tempel ohne Götterbilder waren 3). Auch die Beden ent= halten teine hindeutung auf Bilderdienst. Es lag nah einen Altar zu segen, um barauf bas Opfer zu verrichten, wiewohl bie Skythen es nicht thaten, Die Perfer bazu nur eine gang reine Stelle aufsuchten. Eben fo natürlich aber war es, wie Manche ja auch eine Eiche zur Verehrung bes Zeus beiligten (in welche man späterhin, fo wie auch in manchen andern Baum ein Götterbildchen einschloß), oder hirten bem Pan eine hohe Tanne ober eine Grotte, nach Marimus Tyrius (8. c. 2), ein

Jelchen des bestimmten zu verehrenden Gottes aufzurichten, dem Gedanken an ihn, in welchem alle zufammen Betenden fich ver-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Plut. Num. 8. Varro ap. August. C. D. 4, 31. 2) Herod. 4, 59. 3) Herod. 2, 14?. Zoega Obel. p. 231.

einigen follten, einen gewissen halt zu geben. In einer ber beiden langen religiösen Javanischen Steinschriften lefen wir "Machet Bilder aus Stein, gleich menschlichen Befen, an welche Die Gebete gerichtet werben tonnen" 4). Ift biefer fichtbare Repräsentant des unsichtbaren Besens, welches wir um die handlung bes Opfers durch ihn als Empfänger zu vervollftänbigen aufgestellt worden zu seyn scheint bevor ihn noch Tempel aufnahmen, nur Pfeiler, Säule, so zeigt sich barin eine würdige Scheu die unbekannte Persönlichkeit des Gottes zu erniedrigen, obwohl Mofes Grund genug haben mochte zu gebieten : ihr follt euch teinen Gögen noch Bild, und follt euch teine Säulen einrichten, noch teinen Maalstein in eurem Lande, daß ihr davor anbetet. Aber wie sich die Religion mehr und mehr und in den Borftellungen der Anthropomorphismus entwicklt, deffen fich ja felbft in Bezug auf Jahve Die Propheten bes A. T. in ihren Bisionen nicht entschlagen können 5, versagt man sich auch nicht länger an dem Gotteszeichen einiges Menschliche anzubringen, wie Ropf, Arme, Fuße; boch mit Scheu und wie mit absichtlicher Zurüchaltung um nicht zu scheinen als ob man glaube bas Ungesehene und Unbegriffene in ben Schranten menschlicher Gestalt wirklich einschließen zu wollen, oft auch mit abschreckendem Ausbruck wie um Gottesfurcht einzuflößen.

Auch bei den Griechen sind Anfangs solche Gotteszeichen und solche Halbbilder herrschend gewesen. Pausanias sagt daß bei allen hellenen unbearbeitete Steine (derod 26.900) statt der Bildsäulen die Ehren von Göttern hatten, bei Gelegenheit von dreißig solcher Steine die unter besonderen Namen in Pharä verehrt wurden (7, 22, 3), und als Beispiel von solchen kommen bei ihm vor Zeus Kappotas (3, 22, 1), Eros (der kosmogonische) in Thespis (9, 27, 1), ein Herakles als 26.900 derds "nach der alten Art" in Hyettos (9, 24, 3) und die

<sup>4) 28.</sup> v. humboldt Rawisprache, S. 222. 5) Sef. 6, 1−7. Ezech. 1, 4. 28. Dan. 10, 5−8, wovon viel in die Apotolypfe übergegan: gen ift.

brei Chariten in Orchomenos (9, 38, 1 nérgai). Als hohe Säule (xloor) ift Apollon in Delphi bekannt aus zwei Berfen ber Europia des Eumelos, und wir kennen als solche, mit eini= gen Buläten fpaterer Berfunft, den Gott von Ampfla, in weldem der Naturapollon sich zum Theil noch erhalten hat. Eine Saule (zim) war Artemis Patroa, ohne alle Runft gemacht, in Sityon 6) und die in Itaros 7) und beide Götter find ahnlich auf Münzen von Illyrium in Epirus ). Eine hohe Säule war auch hera in Argos nach Versen ber Phoronis, und die Rithäronische in Thespiä ein ausgehauener Stamm 9). Auf Münzen von Reos erscheinen Zeus und Bera obelistenartig 10), Jeus in Sikpon als Pyramide 11), vermuthlich als das All breiseitig in ihm in seine Spitze zusammenlaufend. In Megara nannten fie einen Stein in Gestalt einer Pyramide Apollon Karinos 12). Überrefte bes Gebrauchs ber Steine, Säulen, Stämme find ber Apollon Agyieus (§. 85), die Bermen und Dionylos oriloc.

Ungleich häufiger und kaum übersehbar kommen, besonders auch in Nachbildungen auf Münzen, in Thon, in Basengemälben und andern Denkmälern vie durch den Anthropomorphis= mus veranlaßten der Menschengestalt mehr oder weniger ange= näherten Götterbilder vor, die im Allgemeinen mit den Sla= wischen und den Skandinavischen zu vergleichen sind und ein großes Kapitel, nicht so sehr der Kunstgeschichte als der Reli= gionsalterthümer abgeben. Zum Theil waren sie klein und un= gestalt, ausdruckslos<sup>15</sup>). Das größere Holzbild ist in rohefter

6) Paus. 2, 9, 6. 7) Clem. Al. Protr. 4, 46 ξύλον οὐχ εἰργασμένον, lignum indolatum, Arnob. 6, 11. 8) Millingen Anc. coins pl. 3, 20, Eckh. N. vet. 7, 9. 9) Clem. Al. l. c. πρέμνον έχχαχομμένον, ramus Arnob. l. c. 10) Quatremère de Qu. Jup. Ol. p. 71. 11) Paus. 2, 9, 6. 12) Paus. 1, 44, 3. 13) Dio Chrys. 12 p. 401 R. τονα μοχα χαι ασημα τῶν ἕμπροσθεν εἰχάσματα τεχνοτῶν, ἀσημα, wie et p. 406 fagt: οἱ πολλοὶ τῶν βαρβάζων, πενία τε χαι ἀπορία τέχνης, ὅρη θεοὺς ἐπονομάζουσι, χαι θένθρα ἀργὰ χαι ἀ σ ήμους λίθους. Form saris, Brett, wie das der Dera in Samos, welchem ein statuengleiches dusgeauroeides unter Prokles solgte.<sup>14</sup>), das lestere von Smilis nach Pausanias (7, 4, 5) und einem vielbesprochnen Epigramm des Kallimachas; nachher Sossac, welchen Ausbruck besonders Aleschylus häusig gebraucht, suchaider Sossac. Diese rohen Koana der alten Zeit murden matürlich in den Tempeln fort und fort aufbewahrt und haben gewiß nicht wenig dazu beigetragen Ideen und Gebräuche des vorhomerischen Alterthums, gemischt unter die einer neuen Persode, zu erhalten auch nachdem ganz andre Vorstellungen und Editerbilder herrschend geworden waren.

Diefe allgemein verbreitete Art ber älteften Loana und ähnlicher Götterbilder und Bildchen würde allein zureichen, noch ebe wir andre Beweise aufsuchten, uns von einer in ber frühften Veriode in Griechenland berrichenden Bielgötterei ohne Syftem und Busammenhang ju überzeugen, die von ber anderer ftammverwandter Bölfer nicht wesentlich, mghl aber won ber von homer ab befannten burchaus verschieden mar, und unter welcher Beus, wenn auch niemals geläugnet, boch oft vergefs Daß unter Diese vielen Götter bie Stämme nach fen war. Berschiedenheit ihrer Lebensweisen fich theilten, fo daß vielleicht viele nur je einen Bott verehrten, hebt diefen Polytheismus, neben ober trotz ber aus ber fernen heimat miteingezogenen hohen Idee des Kronion, nicht auf, sondern schränkt ihn nur Bas um und an ber mit bem himmlischen Zeus vereín. einten Erbe ift, Duellen und Flüffe, Feuer, Thau, Luftbauch und Stürme, wenn auch Alles was in feiner besondern Rraft und Birtfamfeit ftärker empfunden wird, leicht ben Charafter felbständiger naturgeister annehmen mußte, ließe fich boch als vorträglich mit der Einheit denten, in fo fern als Diefe Bielheit ber Erscheinungen in Gott und "ber natur ungefähr wie bie Glieder an unferm Leibe, Die verschiednen Seelenfräfte in

<sup>14)</sup> Clem. l. c. pluteus, Arnob. l. c.

1

unferm Geiste sich einigten <sup>16</sup>). Wher anders ift es mit bem Meer und besonders mit Sonne und Mond, welche den Tag und die Nacht, das Jahr und den Monat so gewaltig beherrschen daß ein Bild ihrer Abhängigkeit von Zeus nicht so leicht gesunden war als für den Zusammenhang der Erde mit dem dimmel oder dem der Athene mit Zeus als seiner Tochter aus seinem haupt. Daß Aeschylus den Helios Vogel des Zeus nennt, ift keine Idee der Vorzeit. Von den Zwillingen Abendund Morgenstern ist allerdings der Name Dioskuren alt, aber möglicherweise doch nicht älter als ihre mythische Gestaltung. Somme und Mond oder die aus ihnen entsprungnen Götter sinden wir vorzugsweise verehrt, nie beide vereint, sondern immer einzeln, wie es natürlich war, und nirgends eine Spur genealogischer oder irgend einer Beziehung der einen oder der andern von beiden Gottheiten auf Zeus <sup>16</sup>).

In Memphis wurde am meisten das Licht des Himmels, in Heliopolis Phra, die Sonne verehrt. Bel, Baal (mit Baltis, wie auch bei den Arabern Himmel und Erde) bei den Babyloniern, Chaldäern, Syrern der Herr des Himmels, der alte Tott (Kronion), von den Griechen Zeus oder Uranos genannt, wurde vorzugsweise erkannt und verehrt in der Sonne, als der auffallend herrlichsten und wohlthätigsten Erscheinung. Der

15) Dante warnt davor verschiedene Potenzen des einen untheilbaren Seistes als ganz verschiedene Objecte anzunehmen, Seele, Gefühl, Bernunft, Sedächtniß, Einbildungstraft. 16) Ich wage nicht Gewicht darauf zu legen daß Artemis als Säule und Zeus als Pyramide auf der Agora von Sityon sich zusammen befanden, und dieselben nochmals von Bysippos (Paus. 2, 9, 6), und dieselben auch in Argos angeblich als Weichgeschente bes Danaos (2, 19, 6.). — P. F. Stuhr, dem bei unstückter Beherr= schung feines ungehruren Stoffs und einer, wenigstens im Griechtschen seherr= schung teines ungehruren Reissionen nicht abzusprechen sind, weist die "Uhnung von der über der Manigsaltigteit des Lebens waltenden höheren gestigten Einheit" in geistreicher Weise nach in den Religionssystemen des Oxients 1836 p. XVII ff. L. Syrifche Jupiter Dolichenus steht auf dem Sonnenstier als feinem Thier. Haben also wohl einzelne Griechenstämme, hirtliche, da Helios, Pan, Apollon Karneios, Aristäos u. s. w. Hirtengötter waren und die bedeutendsten Thiersymbole, Stier, Bock, Wolf aus dem Hirtenleben stammen, nicht den Ackerbau oder Zeus und die Erdgöttin angehn, den Helios anstatt des Zeus als den höchsten Gott verehrt? Das man gegen die Zeiten der Ausschlichung, als Zeus mit allen Göttern wankte, sie mehr und mehr durch Zurückführung auf Helios zu retten suchte, ist aus Ideen erklärbar die erst in der Blüthezeit aufgekommen sind. Bon helios welchen die Weisen Erzeuger der Götter nennen, spricht Sophokles in einem Bruchstück, der ihn auch den Vorder Reus aller Götter nennt (Oed. R. 660.)

Aus Naturgöttern, gleich benen ber Barbaren, find alle, auch biejenigen persönlichen Götter die dieß nicht fo deutlich verrathen als hephäftos, Poseibon u. a. hervorgegangen. Dief, was wohl nun ichon allgemein nicht mehr ernftlich vertannt wird, im Einzelnen durchzuführen, wird in diefer erften Abtheis lung unfer hauptgeschäft fenn. Dag bie Götter nicht erft fpater auf bie Natur bezogen worden, fondern bieß, wo es fich zeigt, aus ben Urzeiten überfommen ober boch burch nachahmung älteren Brauchs entstanden fey, ift nicht zu bezweifeln. Ließe fich bie Entwicklung ber Mythologie aus Naturgöttern nicht im Allgemeinen nachweisen, fo wäre gar tein Busammenhang im Griechis fchen Alterthum, fondern überall nur Bruchstud und Biderspruch, während sich Alles aufflärt wenn man bas Berschiedenartige bas in und burch einander spielt und verwächft, jedes in feiner besondern Natur erkennt und unterscheidet. Die dämonifc= phyfikalischen Anschauungen, woraus die Mythologie erwachsen ift, muffen burch Analyse, Bergleichung und Induction gewonnen werden. Alles was nach ben wichtigsten und allgemein erfennbaren Merfmalen aus älterem ober älteftem Cult herftammt, hat geschichtlich ben Borzug vor dem Werk der Uöden. Die Merfmale alter herfunft, besonders aus Gebräuchen, die zwar

Digitized by Google

ihren ursprünglichen Sinn oft einbüßen ober ändern, aber an fich unwandelbar find, können oft aus fehr späten Duellen nach innerlicher Uebereinstimmung ober Zusammengehörigkeit bestätigt und verdeutlicht werden, wobei alsdann zugleich big Bichtigfeit und Dauerhaftigkeit gemiffer nationaler Borftellungen fich zeigt. Kommt nun hinzu daß mit solchen Merkzeichen des älteren Gottesdienste einzelne Buge bei homer zusammentreffen bie feinen eignen Göttern nicht gemäß find, fondern unwillfürlich untergelaufen ober auch absichtlich beibehalten ju feyn scheinen, fo läßt fich nicht mehr bezweifeln bag eine Umgestaltung vorgegangen, Eins auf bas Andre gefolgt fep. Die Zeichen bag fie vor sich gegangen, sind nicht selten unzweifelhaft und es er= flärt fich durch die Herleitung der bekannten Götter aus diefer Berwandlung vieles Einzelne, ja auch die Person und haltung jebes Gottes oder der meisten im Zusammenhang, wie in jeder auf ihren Grund und Boden zurückgeführten achten Dichtung das Balten und Verfahren des Dichters flar wird.

Die große Erscheinung dieses abgeleiteten, fo träftig und glänzend ausgebildeten, fo wie auch des erfennbaren früheften Polytheismus der Naturreligion, ausgebreitet durch die ganze Beichichte und alle Griechischen Lande, bat fich vor ben Bliden ber Belt gleich hohen und bicht umschließenden Gebirgswällen gelagert, hinter welchen es nur einer allgemeineren Geschichts= forschung vergönnt ift, wie von einem höheren Standpunkt aus, den natürlichen primitiven Monotheismus zu erkennen, aus weldem alle jene Erscheinungen, wie aus ihrem letten Grund als Entwidlungen in ben Zeiten hervorgetrieben, burch bas Beburfniß bes Geiftes fich Gott und Belt begreiflich zu machen und durch die Kraft der Phantasie in gesetzmäßiger, vielfach gestörter und unterbrochener, aber im großen Ganzen immer jusammenhängender Folge bervorgegangen find. Nachdem zu= lest die Philosophie zur Einheit Gottes geführt hatte, hinter welcher eine Belt bes Polytheismus lag, glaubte man, nach ber Vorstellung ber aufsteigenden Linie in den Entwicklungen, L 15

von allem Anfang einen Gegensatz zu der Spitze annehmeu zu müssen: ba doch in dieser Hinsicht die Kreislinie ein richtigeres Bild, das Zurückgehn der tiefen Weischeit des Alters zu dem Gefühl der frühsten Einfalt das Naturgemäße ist und in den Weltaltern der Cultur nichts aufschießt was nicht im Reim enthalten gewesen war.

## 49. Die Beba.

Um fich eine abnende Vorstellung von den Pelasgischen Göttern ohne Eigennamen zu bilden tommen uns, wenn wir bas bei nur zugleich die Verschiedenheiten der Länder und des zars ten, oft überweichen Sinns und Gefühls ber friedlichen Indischen und der rauheren Griechischen Arier in das Auge fassen, bie Beba zu ftatten. Fromme Einbrücke empfiengen die Indischen Menschen von der wunderlieblichen Aurora, vom Regengott, dem Gott bes Feuers u. f. m. Bille, Charafter, Persönlichkeit ift in ihnen nicht, nur Erscheinung. Einer der vorzüglichsten Renner ber Beba fagt 1): "Gludlicherweise ift fein System von Religion oder Mythologie in den Beda. Namen sind in einem Hymnus als Appellative gebraucht, in einem andern als Namen von Böttern. Derfelbe Gott ift bald vorgestellt als über andern, bald als gleich, bald als unter ihnen. Die ganze Natur dieser fo genannten Götter ift noch transparent; ihre erste Conception in manchen Fällen flar faßlich. Es find bis jest feine Genealogieen, teine festen Eben zwischen Göttern und Göttin-Der Bater ift zuweilen ber Sohn, der Bruder Gemal nen. und die welche in einem hymnus die Mutter, ift in einem ans Bie die Auffassungen bes Dichters wechseldern die Gattin. ten, so wechselte die Natur diefer Götter. Nirgends wird die weite Entfernung, welche bie alten Gebichte Indiens von ber ältesten Litteratur Griechenlands trennt, beutlicher gefühlt als wenn wir bie werdenden Mythen ber Beba mit ben ausge-

<sup>1)</sup> Mar Müller Oxford Essays 1, 47. 1856.

wachsnen und welkenden Mythen vergleichen, worauf die Dich= tung Homers gegründet ift. Die Beda sind die wirkliche Theo= gonie der Arischen Stämme, während die Hesiodische eine ver= drehte Caricatur des ursprünglichen Bildes ist."

Auf den angedeuteten religiöfen Naturstand der in ihrem Urland noch vereinigt lebenden Baktrocuropäischen Stämme folgte bei dem welcher in diesem zurückblieb, im Fortschritt der Zeit die Zoroastrische Offenbarung; bei ben Griechen die Um= gestaltung von der ich zunächst handeln werde; bei ben Indern, bie lang nach ber anderen ausgezogen waren, ber Pantheismus des Brahma und die Hindu=Mythologie, von welcher bei Ge= legenheit der über die Beda eben abgeschriebenen Stelle der geistvolle Verfaffer fagt: "bie Geschichten von Siva, Bischnu, Ma= badeva, Parvati, Rali, Rrifchna u. f. w. find fpäten Urfprungs, einheimisch in Indien und voll von wilden und phantastischen Conreptionen. Aber während Diefe fpate Mythologie der Puranas und felbst ber epischen Gebichte bem vergleichenden My= thologen keinen Beistand barbietet, ist uns eine ganze Belt von primitiver, natürlicher und verständlicher Mythologie in den Beda bewahrt. Die Mythologie der Beda ist für vergleichende Rythologie was Sanffrit für vergleichende Grammatik gewesen Das Lette muß ich fehr bezweifeln : boch barauf kommt íft." weniger an. Desto wichtiger ift die Verschiedenheit unfrer bei= berjeitigen Ansicht hinsichtlich bes hauptpunktes, ber in ben fofort folgenden Worten berührt ift: "Wenn wir lernen wollen wohin ber menschliche Geift, obwohl begabt mit bem natürlichen Bewußtfeyn einer göttlichen Rraft, nothwendig und unvermeidlich getrieben wird burch bie unwiderstehliche Gewalt ber Sprache in ihrer Anwendung auf supernaturale und abstracte 3deen, müffen wir bie Beba lefen; und wenn wir den Hindus fagen wollen was fie verehren - bloße Namen natürlicher Phano= mene, flufenweise verbunkelt, personificirt und vergöttert - muffen wir sie die Beba lesen lassen. Es war ein Irrthum der Rir= cenväter bie beidnischen Götter als Dämonen oder boje Beis

15\*

fter zu behandeln und wir muffen uns huten nicht benfelben Irrthum binfictlich ber hindugötter zu begehen. 3bre Götter haben nicht mehr Recht zu einer substantiven Eriftenz als Cos und hemera, als Nir ober Apate. Sie find Masten ohne einen Schauspieler, Die Schöpfungen bes Menschen, nicht feine Schöpfer; sie sind nomina nicht numina, Namen ohne Befen, nicht Befen ohne Namen." Eos (von der es auch S. 64 be zweifelt wird, ob fie ihrer Bedeutung nach dem homer mehrals Tithonos befannt gewesen sey) und Nacht sind gerade Götter wie alle Bedischen, beseelte Naturwesen, und Indra, der höchfte, ber auch im Bend nebft einem mythischen Beinamen vortommt, ber blaue himmel, ber Donnerer und Regner, ber bie Berge befestigt, dem Luftfreis Mag gegeben und ben himmel gestütt hat, ift mehr als sie, mehr auch als Surja, Savitri, ber Sonnengott, ber Erzeuger und Mehrer ber Menschen: benn er ift vor den andern Göttern geboren 2). Darin ift die Spur des Supernaturalen, welches wir im Namen und Befen bes Beus Rronion fanden und auf welches wir auch die von bem Berfaffer felbst bervorgezogene und oben angeführte masculine Form Dyaus, worin jener die Sonne erblidt, beziehen zu müffen glauben. Benn Dyaus, Indra nicht außer dem himmel auch Beus, Jupiter, den himmlischen Bater, Divaspatih, bedeutete, fondern die Sonne, bas Licht an fich ber höchste Gott wäre, bann wären die Bedischen Götter nicht das Primitive, sondern bann wäre bas in Naturempfindung fcmelgende Bolt im Gangesthal ichon bamals von bem früheften Gottesbewußtfeyn zurückge tommen und zu einem reinen Naturdienst übergegangen gewesen, bem fich bann ein Pantheismus entgegenstellte. Sind ja boch auch viele andre Bölfer von dem lebenentzündenden Lichte ber Sonne fo fehr geblendet worden bag ihnen bas zuerft im Geift aufgegangene Licht entschwand: und ber Beliosdienst Griechischer hirtenstämme ist banach begreiflich genug 5). Das Erste und

3) Achnliche Anfichten in Bezug auf bm

<sup>2)</sup> Baffen 1, 756 f. 3

Ratürlichste ift, worauf die Abstraction zurücktommt, bag bas All begeiftet, ber Rörper ber Belt belebt, bewegt und beherricht fen von einem unfichtbaren Befen wie ber menschliche; weniger läßt sich denken daß die Vorstellung von lebendigen Theilen zu der eines Allebens, von Göttern zu Gott aufgestiegen sey. Die insita notitia ift Gott, nicht Götter; biefe find bas Bert menfchlicher Gebanken und Sprachbildung. Die Zoroaftrischen Urfunden febn einer neuen Ausgabe und grammatischen Erklärung ent= 3ch vermuthe daß aus ihrer genaueren Erklärung, die gegen. nicht ausbleiben kann, sich immer deutlicher ergeben wird baß und wie die abstractere Lehre fich an den alten Glauben anlehnte, und bag insbesondre bie bem Kronion enisprechende Ideen bes Zervane Aferene nicht erft von Zoroafter ober einem Späteren, ersonnen worden ift. In Iran ift Mithra bie Sonne, unter dem Dbergott Ahuramasda im Zoroastrischen System, der höchste Gott. Uebrigens wird sich, wie ich ebenfalls nach manchen angestellten Bergleichungen längst vermuthet habe, einft herausstellen bag überhaupt zwischen der Griechischen und ber Iranischen Mytho= logie felbst binter ber Boroaftrischen Reform ertennbar mehr ge= meinfam ift, als zwischen allen andern ber Arischen Bölter. Bar ja boch auch ber Griechen Niederlaffung näher bem Urlande ge= blieben als die der Slawen, Germanen, Relten und die ber Indischen Arja ift weit später erfolgt. Dag bie Perfer in ältes ren Zeiten ein freies Bolt gewesen wie bie Griechen und Germanen ift längst erkannt worden.

#### III. Die Meform.

50. Die eigenthümlich Griechische Gestaltung ber Götter.

Rach unbestimmbaren Arbeiten und Fortschritten in der Argyptischen Sonnendienst Bunsen Negyptens Stelle in der Weltgesch 4, 204. und in Ptah und Na liegt Manches was in dieser Hinsicht sich ver= gleichen läßt.

Digitized by Google

Bildung bes Geiftes und Veränderungen ber Berhältniffe uns ter hervorragenden Stämmen ift ber Zeitpunkt erschienen wo bas von bem Naturdienft feinem Geifte nach burchaus verschiedne Götterspftem fich befestigte bas im Befentlichen gewiß nach ber Wahrheit in die homerische heldendichtung verwebt ift. Diefe neueren Götter haben Menschennatur; Berobot, ber in einer andern Stelle auch die Pelasgischen Naturgötter befcreibt, nennt treffend bie Götter ber Bellenen im Gegenfase ber Persischen av Sownooveas (1, 131), während bie menfchengestaltigen ber Aegypter ihm av Sommosideis find (2, 86. 142), wie Aefchylus fagt Inglor dr. 900moeides. Doch tann auch dieß lettere Bort, im Unterschiede von anthropomorphifch, menschenartig bedeuten, fo wie nach Plotin der Mensch Seoerdis, gottartig fenn muß, um das Gute und Schöne zu erfennen und bas Auge hliosidis, fonnenhaft, um bas Licht ju schauen 1). Und vermuthlich versteht es Aristoteles so 2), wel cher auch fagt : "wie bie Menschen bie Gestalten ber Götter fich anähnlichen, fo auch beren Leben 3). Die Menschengestalt tann finnbildlich vielfach auf bie natur bezogen werben; bie innere und bie ganze Menschennatur ift es wodurch sich die Griechischen Götter unterscheiden, als menschliche bobere Be-Bie und in welchen Zeitfolgen die in ber- Natur lebensen. ben, Angesichts ihrer verehrten Götter, von ihr losgeriffen, aus Schatten und Schemen, wie bie in ber Natur waltenben ober auch geisterartig umgehenden, felbst zusammentretenden Beifter immerhin unbestimmt bem Sinn vorschweben werden, in Personen von bestimmten menschlichen Eigenschaften und Eigenheiten, idealisirter Art, übergegangen find, dieß bleibt ein Geheimniß: es bente Reiner daß mit allen Sinnen das gange Lied er je enträthseln werde. Der Naturgott verpuppt sich in ben mythischen Fäden und geht aus ihnen als eine gottmensch-

<sup>1)</sup> Enn. 1, 6, 9. 2) Met. 11, 8 fin. 3) Poltt. 1, 1, 7, rovis siovs.

liche Person bervor. Das Wert ber allmäligen Bermandlung und Entfaltung bas bie Natur uns im Frühjahr vor Augen führt, ift schwer in feinem Verlauf zu schildern : schwerer würde es felbst einem Zeitgenoffen der entscheidenden Frühlingsperiode des neuen Götterwachsthums, der unfre jezigen Begriffe my= thologischer Physiologie hinzugebracht hätte, gewesen seyn bas Entsprieffen jenes beiligen Göttergeschlechts zu verfolgen und aufzufassen. Daß es erfolgt ift und auf welchen Punkten, bieß nuß uns genügen. Es ift von allem hellenischen bas helle= nichefte baß fie bieß Bert bis zur vollftandigen Metamorphofe und zur allgemeinen Illusion zu vollenden vermochten, die Per= sonlichkeit ber mythischen Götter so lebendig aus der Idee ber= vorbildeten daß diefe an die Stelle ber einschlägigen physischen traten ohne kaum an sie zu erinnern und in ben Religionen bes Landes weit bervorragten über die phylischen die fich noch ethielten: benn einen entschlognen bogmatischen Angriff um bie Natur gänzlich zu entgöttern nehmen wir keineswegs wahr. Begen bie große That des Griechischen Geistes diese Götter in das Daseyn zu rufen, sind die Argofahrt und der Troische Rrieg, ja bie Lieder die ihn verherrlichten, nur Spiele jugend= häftigen Bolks. Von ihr ift alle geistige Entwicklung ber Na= tion durchaus abhängig bis zu der Zeit wo in diefer nur ih= nen allein von allen Bölfern verliehenen Götterfunft (um ei= nen Ausbruck Fr. Schlegels zu gebrauchen) ihre Denker bas Unzureichende für ben gereifteren Menschengeist erkannten und die mißbräuchlichen Folgen biefer Götterpoefie, die in ihrer ur= sprünglichen Einfalt, Gesundheit und Energie alle Elemente ber menschlich schönen hellenischen Bildung in fich trug, fublbar und überwiegend wurden. Alle Naturreligion schafft leicht anthropomorphistische Bilder göttlicher Befen oder Rräfte; ben Griechen allein war es gegeben daß fie in dem Mosaischen Ge= fühl daß ber Mensch nach Gottes Bilde geschaffen fey 4), bas

<sup>4)</sup> Ovid. Metam. 1, 75:

Göttliche im Menschen in gottmenschliche Götter übertrugen, bie menschliche Gestalt und Natur zum Leib ber Gottheit erhuben, wie es vorher die Welt, das Phylische war. Statt bes symbolischen und anthropomorphistischen Ausbruds wurde ein realer, realidealer zur Aufgabe. Es gehört zu bem Mertwürdigen in ber Geschichte bag, nachdem nun die Auflösung erfolgt und bie Erkenntniß über biefe Götter hinausgeschritten war, sie sich bennoch in ber Meinung ber Böller im Gangen behaupteten und noch die ichon gelehrte chriftliche Rirche zum Theil nur ihre teuflische natur, nicht ihre Existenz bestreiten Benn später bie Seidenbetehrer im Norben andre mochte. heidnische Götter als Teufel behandeln, so scheint bieg nach ahmung ber Rirchenväter unter fehr verschiedenen Umftanden zu sevn.

Die Epoche wo die große Veränderung eingetreten ift, bezeichnen nach der Sage bei heftodus die heroen des Thedischen und des Troischen Kriegs im dritten Weltalter. hier fann zufällig eine ungefähr richtige Zeitdestimmung liegen, die Blüthe des Achäerstamms, die allerdings in der heldensage von Troja glänzend hervortritt. Wenn man die Zerstörung Trojas ein Symbol von dem Untergang des Pelasgischen Stammes genannt hat, so ließe sich eher behaupten daß der Sieg über Ilion oder das Achäische Heldenalter ungefähr mit dem Sieg der menschlichen Götter über die Pelasgischen zusammentreffe. So groß aber war die Veränderung, der Widerstreit daß wir nothwendig mehrere zusammenwirkende Ursachen, um sie hervorzubringen, vorausseigen müssen.

#### 51. Urfachen ber entstandenen Geistesbewegung.

Als letter Erklärungsgrund ber angeführten folgenreichen Erscheinung ift nichts anders zu benken als eine vorzüglich

<sup>—</sup> Sanctius his animal mentisque capacius altae deerat adhuc et quod dominari in caetera posset, finxit in effigiem moderantum cuanta deerant

farte fittliche Anlage bes Bolts. Den Sinn für bas Gute, Schöne, Babre muß ber Mensch, sobald er fich beffen lebhaf= ter bewußt geworden ift, von der natur unterscheiden und als etwas Göttliches empfinden, wie in ber sichtbaren Ratur bas unsichtbar Bewegende, Treibende ihm göttlich heißt. Durch dieses sein höheres Besen steht er über ber Natur und gehört einer intelligiblen Welt an. Er kann nicht zweifeln daß auch dieß aus Gott ober den Göttern sey, in denen das All ift, daß in ihnen das Sittliche und Geistige seine Quelle habe, und dieß als das Höchste in ihnen zu verehren findet er das Rittel, ben Ausbruck in ber ihnen beigelegten Ubnlichkeit mit bem Menschen, ba es aus der Natur nicht spricht. Das Ge= wiffen ward bei den Griechen als ein göttliches Befen, Erinys, gescheut und, wie wir es fonft nicht finden, zur Gottheit erho= ben; der Eid war im Gottesglauben gegründet so wie bas Ge= fühl der Gerechtigkeit, welches frühzeitig die erhabensten Bilder und Aussprüche schuf. Der ideale Trieb unfres Befens, ber bie rein idealen Götter hervor rief, schloß auch ben Sinn für das Schöne und Erhabene in sich, das fo wenig aus ber Natur ist als der für das Gute oder die Erkenntniß. Die Aufschlüsse bie in dieser Sinsicht Rant verdankt werden, dürfen auch bei der Frage über die Uranlage des Griechischen Bolks und den Ursprung ihrer eigentlichen Mythologie nicht verges= sen werben. Schiller mochte in ben Rünftlern fogar ausspre= den bag bie Runft zuerft ben Menschen aus ber Bildbeit reiße und, als eine Vorschule der Freiheit, die Religion der Furcht in die Religion der Liebe verwandle: er fest fie neben die Philosophie, insofern als in ihr ebenmäßig bas Göttliche sich zu ertennen gebe. Die Religion ber ftarren Gefetlichkeit ließ fo wenig als eine höhere Ausbildung des Geistes und edle Hu= manität auch ben Schönheitssinn, welchen bie idealen Götter ju Runftidealen leiteten, ju größerer Wirksamkeit jemals erftarten 1).

1) Fr. Jacobs in feiner reichhaltigen Ubhandlung über die Ergithung

Die höheren Anlagen in ber Nation zu entwickeln biente Die fortschreitende Bildung im Leben. Die wohlgegründeten Städte bie bei homer fo zahlreich vortommen, die festen Burgen tampfluftiger Fürften verrathen ein helbenalter worin uns ter allen härten und Rohheiten des Rriegsgebrauchs edle Charatterzüge fich festsen und tiefe Gefühle entstehn und fich aus-Bir werden dieß so anschaulich und lehrreich bilden konnten. in ben Jolandischen und Norwegischen Sagas gewahr. Jene Buftande weisen auf ein andres Geschlecht bin als bas welches mit feinen heerben von Sonne, Mond und Naffe abhieng ober Aderbau, oft im Frohndienste der herrschenden Geschlechter trieb, feine Belt, Segen und Unsegen im Boben und im Wetter beschlossen fab. Dem Edlen war göttlich friegerische Ehre, Baibwert, Lautenspiel am Mahl, Bahrsagung aus Geiftestraft, fein Recht und feine Gewalt, mehr als bie Natur im Bechsel ber Jahrszeiten. In einem fehdereichen Zeitraum maren Ruhmliebe und Thatendrang mächtig geworden und die Leidenschaften in bedeutenden Verhältniffen hatten die Menschen zu einem böheren Selbstgefühl erhoben. Der Verstand batte Raum und Anlaß gehabt fich zu schärfen, die gute Menschennatur unter berben Bräuchen auch feine Bestimmungen ber Sitte und garte Gefühle hervorgurufen. Eine innere Belt von Borftellungen, Begriffen, fagenhaften Erinnerungen mußte freilich entstanden feyn, ein Hochgefühl von den Rräften, ber Schönheit bes Menschen, von ber herrlichkeit bes Beiftes muß ten vorangehn, ehe bie Eindrücke und bie Güter ber natur fo viel an Macht und Einfluß verlieren, die Götter fo gang von ihr losgemacht oder vielmehr deren bisherige Eigenschaften und Naturbezüge im Verhältniß zu andern Belangen und Bedürf-

ber hellenen zur Sittlichkeit, Verm. Schr. Th. 3 S. 12 f. führt in etwas untlarer Beife die Sittlichkeit auf die Idee der Schönheit zurück. Er meint dagegen S. 9 daß "die mythische Religion, statt die Idee der Sittlichkeit zu beleben und zu reinigen, sie vielmehr trüben und verwirren konnte."

niffen so viel an Geltung einbüßen konnten, daß man neue Bötter in eine von der Natur verschiedene Sphäre als ihr ei= gentliches Reich ober an die Stelle ber alten zu fegen wagte. Je mehr eine geiftige Belt fich vor bem Geift aufschloß und erweiterte und bie Verhältniffe bes Lebens und Verkehrs bebeu= tender wurden, entfernte fich ber Sinn von bem Naturbegriff der Götter und gab ihnen Beziehung auf Geift und Leben ber Nur in einer heroischen Aristofratie zwar, hatte boch Menschen. bas allgemein menschliche Gefühl bes Rechts, ber Ehre, ber Schuld, der freien Geistesthätigkeit eine folche Kraft und Rlar= heit erlangt daß sie sich als göttliche Substanzen in der Natur ber Dinge barftellten und neben bie Naturgötter, ja über fie tteten konnten. Es muß ein begeiftertes Bewußtseyn von bem freien Billen und ben Anlagen bes Menschen, ein Gefühl bes Göttlichen in ber Menschenbruft - gang wie bie Späteren, 3. B. Euripides, sagen, ein Gott ift in uns (fr. 1035) und von bem Abel mancher menschlichen Angelegenheiten er= wacht gewesen feyn, fo daß bem religiöfen Sinne, ber boch in bie eine Idee Kronions sich zu versenken nicht reif ober burch die bisherige Bildung nicht vorbereitet war, die Natur nicht mehr genügen und Geift und Leben in ihren einzelnen Reichen nicht mehr bas höchste in sich zu enthalten schienen.

Neben ben burch bas thätige Leben bewirkten Fortschritten ist sobann als ein besondres Bildungsmittel, das auf den Geist ber Nation und die Gestaltung ihrer Religion entscheidenden Einfluß gewonnen hat, der Dienst und die Schule der Muse zu betrachten. In dieser ist das Singen der Helben und die Anbetung der Götter der Zeit nach nicht zu unterscheiden: ein Dichter des Heldenlieds kommt in der Ilias vor, während my= thische Namen der geistlichen Seher oder Hymnendichter erst später genannt werden. Im Heldengesang wird sowohl das Emporheben in das Bunderbare, von Ansang gewöhnlich in das Ungeheure, als die scharfe, markige Charakteristikt geübt. Das ber Trieb und die Gabe des Plastischen und Ibealischen

ber Griechen schon in ben ältesten Musensigen (wobei nicht an bas uns bekannte Drphische zu benken ift) ausgezeichnet haben, bavon geben uns einen ficheren Beweis bie Götter, wie viel wir immerhin in ihrer homerischen Persönlichkeit auf Rechnung ihrer jüngsten Ausbildung und des besonderen poetischen Busammenhangs fegen mögen. Bir tonnen uns benfen bag bas Gefühl ber Menschennatur ber Götter Anfangs unflarer war und mit dem der Naturmächte ftritt, daß die Vorstellungen von Naturgeistern und positiven Göttern wechselten ober burch einander wogten und Bieles erft nur bildlich war was almälig im Glauben Realität gewann, ba bieje Dämmerung unbestimmter und widerftreitender Borftellungen, über welche bie Einzelnen überhaupt felten binaustommen, ganzen Zeitaltern besonders eigen ift. Daß zulett bie menschenartigen Got ter siegten, war bas Werk ber Musen. Nach ihrem Ursprung aus ber Natur waren die Götter fo verschiedenartig daß die Individualitäten die an ihre Stelle traten, für Charakteristik und Manigfaltigkeit den günftigsten Stoff barboten. 3m Berhältniß zu ben handelnden Menschen, beren Leibenschaften, Thun und Geschide burch fie bestimmt werben, bildeten fich zugleich auch ber Charafter ber Götter und ihre Eigenschaften aus. Unter jenen alten Aoben hat fich allem Anschein nach zuerft auch bas Göttersystem des Olympos gestaltet, bas in Anfehung bes geistigen und geschichtlichen Belangs alle ftaatlichen Grünbungen fo fehr überwiegt. Durch bie nach ben Fehden mehr geeinigten Stämme waren einzelne Culte in Berbindung gette ten, von den Nachbarn ber, besonders durch Bündniffe tonn= ten andre befannt und in Anerkennung ober Beziehung zu dem eignen jedes Orts gebracht seyn. Aber eine Art von natio= nalem Götterverein scheint erft von ben Musendienern gestiftet worden ju fenn, bie fast alle Götter ber bervorragenden Stämme neben einander Wohnung nehmen ließen. Ber fichert ben Dlymp, vereinet Götter? Der Menschen Rraft im Dichter ofe fenbart. In fo fern hat auch herobots Anficht, bie nur barum

4

unglaublich erscheint weil er zween Dichtern allein zuschreibt was das almälig entstandne Werk der Nation und vieler Dichter war, eine gewisse allgemeine Wahrheit (2, 52), welche mit seiner und Platons und Andrer Ideen über die ältesten Griechischen Götter sich bestätigend verbindet. Den im Lande zerstreuten Pelasgischen Naturgöttern sieht der Olymp (der einer uralten Sage entlehnt seyn und neue Gestalt angenommen haben kann) gegenüber als eine Burg der neuen Götter, auf ihn ruft Zeus die Götter zusammen als er ben Kampf gegen die alten unternimmt in der Theogonie (391).

Wie viel man indessen auch dem almäligen Fortschritt im Empfinden, Denken und in den Sitten, fo wie der frommbegeisterten Poesie zuschreiben möchte, fo ift boch auch wohl bentbar daß zu ber großen Beränderung noch eine andre Urfache mitgewirkt habe, das Eingreifen einer bewußt und in beiligem Eifer thätigen religiöfen Parthei. In einem Zeitpunkt wo bie sittlichen Ideen ichon viel Gewalt über die physischen Götter gewonnen hatten, können einzelne Geifter, wie fie in ben gros fen Wendungen und Übergängen menschlicher Denkart und Geschide überall fo viel entschieden haben, Männer in welchen ber Geift Gottes nur anders als in mehr als einem großen Ebräer, als in Zoroafter wirtfam war, ober auch priefterliche Secten den übernatürlichen Göttern zum Siege verholfen bas Auch daß auf einzelnen Punkten, wie in Delos, Delphi, ben. Rämpfe ausgebrochen seyen, ift nicht unwahrscheinlich, wenn auch im Allgemeinen die Religionen der höheren Klaffe und bes Landvolks friedlich neben einander bestanden. Endlich barf ohne Zweifel auch in Anschlag gebracht werden bag bei bem, im Gegensage roherer Nachbarvölker, erstarkten Gefühl ber na= tionalen Einheit das Auseinandergeben ber vielen Götter leicht um fo mehr Anftog erregte als fie im Fortichritte ber Bildung und ber Befestigung der Stämme und ihrer Culte in ben verschiedenartigen Landschaften und Städten eine größere Indivis bualität entwidelt hatten, gewiffermaßen felbständiger geworden

i

ļ

1

ŧ

ł

waren. Nach biesen neueren Ansichten war weit mehr als in ber charakterloseren, mythenarmen, freieren Beise ber Naturverehrung die monotheistische Jdee gefährdet, zu welcher die bestimmte Verknüpfung der Götter mit Zeus den Sinn zurückführte. So ist vielleicht unter Semitischem Volk die Lehre des überweltlichen Gottes durch den Rampf gegen empörende Entartung der Naturreligionen aufschalb zu ihrer erhabenen Strenge und dem vollen Ausbruck getrieben worden.

52. Borläufige Ueberficht bes neuen Syftems.

Den Hauptinhalt des neuen Systems muß ich hier vorgreifend herausstellen. Die Darstellung würde gewinnen wenn sie die Ziele der Untersuchung versteckt hielte, wie sie es dem Untersuchenden selbst auf vielfach gewundenen Wegen oft waren; diese furze vorläusige Synthesis kann den Vortheil für ihn haben, sich leichter in den Gang und Zusammenhang der solgenden Erklärungen der einzelnen Götter zu versetzen und das worauf am meisten ankommt von Ansang an bestimmter beurtheilen und schärfer prüsen zu können. Einzelne Abschnitte liesen sich analytisch sehr wohl behandeln, das Ganze schon darum nicht weil dazu ein sehr viel größerer Raum erforderlich wäre, Viele auch vor dem erreichten Ziel ermüden möchten.

Zwei Absichten beherrschen die neue Götterlehre, zwei Hauptergebnisse bietet sie dar. Die menschenartigen Götter werden auf Zeus, der von den Naturgöttern verlassen und gesondert auf vielen Punkten zurückgedrängt worden war, unter der Form der Abstammung zur Einheit des göttlichen Wesens zurückgeführt : und die Verehrung wird von den Gütern der Natur auf die höheren Bedürfnisse die Freuden und Tugenden des Menschen, der Stände und der Gemeinden mächtig hinübergeleitet.

Aus Zeus sind zunächst Athene, bie nicht anders als die Tochter aus seinem Haupt bekannt ist, und Apollon. Apollon aber wurde vorher als Sonnengott, so wie Artemis als Mondgöttin, beide immer getrennt, an unzähligen Orten ver-

ehrt. Beide erhielten nun als Zwillinge Beus zum Bater, Leto jur Mutter und babei die für die Gefellichaft wichtigsten Nem-Bie Leto eine primitiv Griechische, spätere Fiction, fo ift ter. es auch, und wohl eine noch ipätere oder fpäter burchgebrungene, Maa, bie Mutter von Beus bes hermes, bes Gottes bes thierischen Zeugungstriebs und bes Umschwungs im himmel und vormals Sohnes von Zeus und Gaa. Leto und Maa find nie Naturgöttinnen gewesen, find nicht schon früher vorhandene, auch nicht in die Sprache übergegangene Namen, sondern eigends ausgebacht worden um die genannten Götter von Zeus abzus leiten indem man das von Gott und Erde hergebrachte unaus= tilgbare Bild der Ehe oder Zeugung beibehielt. Die Dios= furen waren in demfelben Berhältniß zu Beus und erhielten fo wie hermes manigfache Bestimmung für das menschliche Le= Die Thrakischen Götter Ares und Dionysos find ben. jener als Sohn des Zeus und der here in den Dlymp auf= genommen, biefer als Sohn bes Zeus und einer gleichfalls von Griechen ihm gesetten Mutter Semele, zwar nicht im homeriichen Olymp, aber boch in weit älterem Cult in manchen Gegenden Griechenlands. hephäftos hieß Sohn des Zeus und ber here. Demeter blieb burch ihre Lochter Persephone an Zeus gebunden obgleich eine Andre himmelskönigin gewor= ben war und sie im Götterhaus feinen Plat fand, gleich ber Dione, die zwar in der Ilias einmal darin erscheint, und der Gaa selbst. Aber im Cult hatte Demeter im Geifte ber Umgestaltung als Thesmophoros die Frauenrechte, fo wie Bere, bie zuerft selbst an andern Orten Erdgöttin gewesen war, bie Burde ber Ehe unter ihren Schutz genommen, sie als Gemalin bes Zeus aller Gemeinschaft mit bem Erbreich entriffen. Aphrobite, fremder herfunft, wird als Tochter bes Beus und ber Dione in den Olymp erhoben. Aus Zeus und hinzu= gedichteten Müttern find bann auch bie Untergötter bes Belt= regiments, die Musen, Geistesthätigkeiten an der Stelle begei= fternder Quellen, und Themis, die Chariten, die horen und andre

zunehmend mit der Zeit, während neben den andern Göttern nur solche Dämonen stehn welche Eigenschaften eines jeden einzeln ausdrücken, von ihnen abstrahirt sind. Nur die Erinzen haben aus heiliger Scheu in dem alten Reich ihren Ursprung behalten; so wie Möra, Tochter der Nacht, als die Todesstunde. Solche Bedeutung hat das Wort Bater der Götter.

Benn man bas bem homer vorschwebende Götterspftem nach seinen hauptfugen, wie sie bei aller Stigzenhaftigkeit und Loderheit boch im Gangen fühlbar find, fich recht vergegenwärtigt, so wird man nicht abgeneigt seyn auch auf ihn auszudehnen was Aristoteles fagte: "es ist eine alte und allen Menichen angestammte Lehre (πάτριος λόγος) bag aus Gott und burch Gott Alles besteht" u. f. w. wobei auch auf homer bingewiesen wird 1). Wenn bas übersinnliche Princip nicht flar und bestimmt aufgefaßt, nicht in öffentliche Sayung übergegans gen, fondern unftät und ichwankend ber mythengewohnten Menge bingegeben war, so liegt dennoch binter diesem Griechischen Polytheismus ber Gedanke bes Zeus als Kronion, ber in bem Platonischen Dualismus von Gott und Welt feine volle Ent widlung erhält. Und je tiefer wir in bas Alterthum guruds gehn, um fo hervorragender im Ganzen ift ber Zeuscult, ber zuerft burch Naturdienst, bann nach ber Umwandlung burch bie ftäbtischen Ehren und Feste ber einzelnen Götter, wie ber Athene in Athen, ber here in Argos, des Apollon in Delphi, mehr und mehr beeinträchtigt wurde, fo wie durch die große Manigfaltigkeit der Culte überhaupt. Das Licht der Gottesidee brach fich in fo vielen und buntgemischten Farben der Culte und ber Dichtung daß der Blid abgehalten wurde nach oben zu fchauen. Den Bedifchen Monotheismus betreffend, entwidelt 28. v. hum boldt aus ben berühmten zwei Jawaischen Steinschriften 2) folgendes: "Der wahrhaftige Gott, ber oberfte, an welchen ber Mensch sich zu richten hat, wird in beiden Inschriften immer



<sup>1)</sup> De mundo 6. 2) Rawisprache 1, 226.

241

als einzig angegeben. Zwar wird er nirgends ausdrücklich fo genannt und die Lehre der Einheit nicht wirklich ausgesprochen, sie liegt aber in den gebrauchten Benennungen." Daß bei den Griechen die Einheit mehr festigehalten sey als im Altindischen, wo sie jedoch im Allgemeinen sich gleichfalls erweise, bemerkt ein andrer feiner Kenner dieser Literatur <sup>5</sup>). Von der nordischen Götterlehre bemerkt Geiger <sup>4</sup>), es leuchte wohl nicht unbeutlich darin die Ahnung von einem höchsten Wesen, zu ferne von irdischen Angelegenheiten erschienen sey, die ein niebrigerer Gott vertrete.

Rein und vollständig durchgeführt ift auch bei homer bas 218 bie eigenthumlichste Ausweichung erscheint System nicht. baß Zeus ben Pofeidon und Ardes zu Brüdern hat. Pofeidon ift nicht wie Helios oder Eos und andre kosmische Besen be= handelt, beren Verhältniß zu Beus nicht bestimmt besprochen wird: bas Meer, als neben himmel und Erde ein Drittes, muß benen bie wohl den Stamander Sohn des Zeus nannten, mas teriell zu umfassend und in seinem Toben zu furchtbar erschie= nen feyn, um ihm ben Urfprung aus Beus beizulegen. In Born und Streit fagt in ber Ilias Poseidon bem Beus, feinen Löchtern und Söhnen, die er felber erzeugte, möge er große Scheltworte fagen, nicht ihm (15, 197.) Den Beherricher bes Unterreichs von Beus nicht geradezu abstammen zu laffen, war eben so natürlich. So find diese beiden feine Brüder geblieben: benen here, Demeter und Dione sich schidlich genug als Schwe= ftern anschließen in ber hesiobischen Theogonie, welche nur ftatt der Dione (bei Apollodor und Drpheus fr. 8) aus besonderm Grund heftia fest. Poseidon und Ardes unerscheiden fich auch von ben andern Göttern, die im Olymp und in ihren Tempeln

<sup>3)</sup> Nève Hymnes du Rig Veda p. 92. Essai sur le mythe des Ribhavas 1847. Anders urtheilt Saffen 1, 768. 774 ff. 4) Schwe= dens Urgefch. 1, 198.

ausschließend wohnen, badurch bag fie, Pofeidon zugleich ober abwechselnd, Ardes nur in seinem Naturgebiet hausen. Auch ber Cult des Götterschmieds Dephästos und ber ber chthonischen Gotter naturalistischer mußte bleiben als ber der Athene, ber Letoiden, ber here. Diese hatten bie gewaltigsten ber naturgötter gang aus ihren Stellen gebrängt. Die alten Culte bes Sonnenapollon und der Mondartemis wurden in ihrer bergebrachten Besonderheit nicht gewaltsam gestört; aber fie nahmen Ramen und Einflüffe von Delos und Delphi auf. Die Naturgöttin in Rhamnus wurde in Folge bes Vergeistigungsprincips Ne= mesis, eine ihr verwandte Artemis wurde Dpis, Gaa felbst anachronistisch Themis genannt. Es bestanden daneben auch noch Naturgötter fort, zum Theil felbst in ihrer anthropomorphiftischen Schattengestalt. Agamemnon ruft in ber Ilias die Götter an und nennt nur den Olympischen Zeus, die allsehende und allhörende Sonne, bie Fluffe, die Erde und die Götter brunten. Es fagt daher Platon 5): "alte Gefete über die Bot ter bestehen bei Allen von zweierlei Urt ; benn bie einen ber Götter ehren wir indem mir fie deutlich vor uns feben, von den andern Bilder, die wir aufgestellt haben, und glauben bag wenn wir sie, die seelenlosen, verehren, darum die befeelten Götter uns wohlwollend und gnädig feyen," indem er unter ben erften helios und Selene versteht . Allein wenn demnach der Sieg über die alten Götter nicht so absolut war als er im Mythus erscheint, fo war boch beren herrschaft gebrochen und bie ber idealen Götter überwiegend, die Berehrung ber Sonne, ber Erbe, der Flüffe und Duellen nur eine gern geduldete Fortfegung alten heiligen Brauchs, unschuldiger als wie nach ber Mosaischen Gesetzgebung noch oft genug und nach ber Offen barung Zoroafters im Avefta ben Naturgöttern von neuem ge huldigt wurde und ähnlich wie nach Einführung des chriftlichen Glaubens in allen Ländern, besonders im Standinavischen Nor-

<sup>5)</sup> Legg. 11 p. 930 c.

<sup>6)</sup> Legg, 10 p. 887 c. Tim. p. 41 s.

ben, in Finnland, Griechenland und Italien, in Deutschland, unter Keltischen und Slawischen Böltern, in Merico und an= derwärts heidnische Vorstellungen und Gebräuche mit der christ= lichen Lehre sich verschlungen oder von den Kirchen überschen sich forterhalten haben und hier und da noch erhalten, oder wie in Rom mit den eingeführten Griechischen Göttern die altitalischen sich vertrugen. Rein Widerstreit der gedankenarmen Naturreli= gion gegen Zeus und die gestigen, unsichtbaren Götter fand fatt, keine Spaltung wurde empfunden: noch weniger das Be= dürfniß einer dogmatischen Bestimmtheit und Systematik, welche den Gedanken, statt alle in einander, neben einander zu gehen und sich zu durchkreuzen wehrt.

Uebrigens läßt fich benten bag fich in ben neuen ideellen, auf sich ruhenden Göttern der Bezug auf den früheren Begriff und Dienst, auf Alles was einem Zusammenhang ober einer Einheit mit Naturphänomenen ähnlichte, von ber einen Seite gerne vermieden wurde, um nicht ben neuen zu gefährden, wie bei jedem Umschlag ber Meinungen die Gegenfätze von Anfang am schärfften hervortreten : Apollon, Artemis, Bere, Athene mußten ben phyfifchen Urfprung verläugnen um ben neuen Stand, die ethische Bedeutung zu mahren, hermes zum Boten bes Beus und Vertreter bes Verstandes in ben manigfaltigften Thä= tigkeiten werden. Undrerseits ift bei den großen Uebergängen in den Religionen auch die Accommodation, das Impfen neuer 3weige auf alte Aeste, mit Schonung gewohnter Borstellungen und Gebräuche natürlich, und es ift baber nicht zu verwundern wenn zuweilen durch die mythische Umwandlung hindurch die frühere Naturbedeutung noch kenntlich ift, wenn besonders der Cultus sie festgehalten ober wie in einem hintergrunde gezeigt hat in michtigen Aemtern und den beibehaltnen Festzeiten der alten Götter. Das deutlichste Beispiel giebt Apollon ab, bann auch Artemis und Athene. Auch zeigt fich die Zähigkeit im Festhalten religiöfer Dinge in fo manchen altgeheiligten Beinamen ber Götter, wie hefaergos und Lyfogenes, Glaufopis 16\*

und Tritogeneia, Argeiphontes, von Dephaftos fcmachbeinig, welche die Olympischen Götter fortführen obaleich sie ihrer Olympischen Natur nicht mehr gemäß sind. Aber beschränken mußte man die Anspielungen auf die Urbedeutung auf namen bie nicht nothwendig bedeuten, wie squovros, oder die dunkel und zweifelhaft find, und auf feltene und verstedtere andre Bezüge, man mußte gefliffentlich ben Urfprung ber neuen Götter aus ben alten, bei einem mehr ober weniger bewußten Antagonismus unter beiden, vergeffen, ihn unterbrücken wenn man ihn etwa wohl durchschaute, um bei bem augenscheinlichen Gegenfat zwischen beiden Systemen ber Anschauung oder bes Glau bens, womit eine verschiedene Stimmung ber Gemuther und Schätzung der menschlichen Dinge nothwendig verbunden ju benken ift, bem einen folgerecht in harmonischer Darstellung treu zu bleiben, dem des höheren Cultus, der alle großen Be lange ober göttlichen Mächte bem Zeus unterordnend ober eng anschließend von der Natur fich in demfelben Berhältniß, wenn nicht gänzlich, doch mehr abwandte.

## 53. Rationalistische Auffalfung ber menschenarti≠ gen Götter.

Heraklit fagte, die Menschen sind sterbliche Götter, die Götter unsterbliche Menschen, und sah auch nach andern Aeußerungen grellen Biderspruch in dem Götterglauben seines Bolks. Auch Xenophanes meint diesen seinem innersten Wesen nach indem er ausdrücklich nur den Homer und Hessous verdammt; er der in seinem Tischlied Gott zuerst mit andächtigen Worten und reinem Sinn zu lobsingen und um Kraft zur Rechtschafsenheit anzuslehen auffordert. Aristoteles, indem er das Bidersprechende in den Platonischen Iveen, die das ewig seyende Geistige (vorrdor) und das stets im Werden begriffne Sinnliche (aloGnedr) vermitteln, zu zeigen sucht und sie aloGned ätchan nennt vergleicht damit, das die Menschen behaupten das Götter seyen und ihnen menschliche Gestalt geben, wodurch sie sie

in ber That zu unsterblichen Sterblichen machen, und erklärt in einer andern oben (§. 18) angeführten Stelle die menschenarti= gen Götter für mythisch, erdichtet aus Rücksicht auf ben großen haufen und das gemeine Leben. Die alte Philosophie fonnte barüber hinauszugehn nicht einmal versuchen. Aefchylus und Sophokles aber glaubten noch an die Götter in ihrer leibhaf= tigen Persönlichkeit als wirkliche Befen, mahrscheinlich in dem= felben Sinn' welchen Pindar in ihrem Nachdruck und ihrer Schönheit gemäß nicht wiederzugebenden Worten andeutet (N. 6, 1.): "Ein Geschlecht ift ber Menschen, eines ber Götter; aber aus Einer Mutter athmen wir beide. Doch scheidet uns gänzlich verschiedene Rraft, fo daß das eine nichts ift, der eherne himmel aber ein ftets unerschütterter Sitz bleibt. Aber etwas gleichen wir bennoch fo burch großen Geift als Natur ben Un= fterblichen, obwohl wir nicht wiffen zu welchem Ziel bei Tag ober in Nächten uns das Geschick zu laufen gebeut." Diese also fühlten Geift und reine schöne Menschlichkeit des Men= ichen als göttlich, wie ber Apostel Paulus fagt : wir find gött= lichen Beschlechts; und diefer Bermandtschaft wegen hatte bie Borwelt die Götter menschenartig denken zu müffen geglaubt, natürlich zugleich als unendlich übermenschlich 1); bas Gegentheil von homo homini deus, ober bem elenden Erzeugniß die= fer letzten Zeiten, einer idolatrie humanitaire. Wohl aber tonnten auch ernstere Geister burch bas Geheimniß des Griechi= ichen Dogma auf ben philosophischen Satz getrieben werden, daß aller Dinge Maß ber Mensch sey, ber mit dem andern Ausspruch bes Protagoras zu verbinden ift : "von ben Göttern vermag ich nicht zu wissen weber daß sie sind, noch daß sie

1) Cicero Tusc. 5, 13. Humanus autem animus decerptus ex mente divina cum alio nullo nisi cum ipso deo, si hoc fas est dictu, comparari potest. C. 28. Haec tractanti animo et noctes et dies cogitanti exsistit illa a deo Delphico praecepta cognitio, ut ipsa se mens agnoscat, conjunctamque cum divina mente se sentiat, ex quo insatiabili gaudio completur. Der Menfch Seosodic, Platon de rep. 6.

ł

ļ

nicht find; benn Vieles steht im Beg es zu wissen, die Unklarheit (doylocys) und die Kürze des menschlichen Lebens," eine verhüllte Verneinung. Ber späterhin den Glauben an die mystische Realität der vermenschlichten Götter nicht haben konnte, aber doch zur nationalen Religion hielt und für diesen Glauben einen tieferen Grund als ein bloßes Spiel der Phantasse voraussepen mußte, dem blieb übrig die menschliche Gestalt als symbolisch zu beuten 2).

Pindar geht in der eben angeführten Stelle von der homerischen Ansicht von Zeus als Bater der Menschen sowohl als der Götter (§. 35) ab. Die welche er befolgt, ohne daß dieß praktisch in Bezug auf die Gottähnlichkeit der Menschen und die Menschennatur der Götter einen Unterschied macht, hängt mit der Hessischen Theogonie zusammen, die bei ihm und schon früher, wie auch gewisse Culte mehrerer Orte zeigen, in Ansehn stand. Der Satz daß Götter und sterbliche Menschen gleichen Ursprungs sind,

ώς όμόθεν γεγάασι θεοί θνητοί ε άνθρωποι, baß beide von der Gäa abstammen, steht zwar nicht in der Theogonic selbst, geht aber von derselben Grundansicht aus, baß von Gäa und Uranos alle Titanen herkommen (133.) 3m Hymnus auf den Pythischen Apollon ist dieß so ausgebrückt, daß von den Titanen Götter und Menschen seyen (158), die Götter von Kronos, die Menschen von Japetos. Jener Vers aber ist jest in dem andern großen hessolischen Gedicht zu lesen, wo er nach dem Eingang zu der Sage von den Weltaltern offendar falsch eingeschoben worden ist (108.). Denn es

<sup>2)</sup> So der edle Dion Chryfostomos 12 p. 404 R. "Da Verstand und Vernunst nicht bildbar und sichtbar sind, so flüchten wir zu dem worin sie für uns erkennbar da sind, dem menschlichen Körper und suchen, indem wir mit einem Gefäß der Vernunst und Einsicht Gott umgeben, in Ermangelung eines Urbildes, durch das Sichtbare und Bildbare das Unbildbare und Unsichtbare anzudeuten, die Kraft eintes Symbols anwendend ( $\sigma e \mu \beta o \lambda o v$ durchet zwieroe), besser als das manche der Barbaren das Göttliche Thieren ähnlich gestalten."

widerpricht ihm die "wohl und kundig" erzählte Sage felbst gleich im Anfang mit den Worten daß das goldne, so wie nach= her das silberne Geschlecht (127) der redenden Menschen die unsterblichen Bewohner der Olympischen Häuser, die unter Kro= nos waren als er im Himmel herrschte (111), machten ( $\pi olyoar$ ), so wie Zeus der Kronide die zwei folgenden machte ( $\pi olyos$  143. 158.) Wegen dieser Verschiedenheit war vermuthlich der Vers am Rande notirt worden, der nachter verkehrterweise in den Text eingerückt worden ist 5).

Ein andrer Hefiodus läßt Brotos, den Sterblichen, nicht von der Erde, sondern von Aether und Hemera, dem Tag abftammen 4), die in der Theogonie ein Paar sind (124), also himmlischen und lichten Ursprungs seyn.

Durch ben Gebanken des gleichen Ursprungs wurde besonbers auch das Gefühl der menschlichen Leiden im Gegensatz der seligen Götter geschärft. Denn so spannen es, wie es in der Ilias heißt, die Götter den armen Sterblichen zu leben in Be= trübniß, sie selbst aber sind forgenlos; benn zwei Fässer liegen auf der Schwelle des Zeus der bösen Gaben und der guten (24, 525.) Die Musen singen im Hymnus auf den Pythi= schuldungen, der nicht des Todes heilung und Abwehr des

3) Bergeblich suchen den Bers mit dem Eregos λόγος in Einklang zu bringen v. Lennep und gegen Lehrs quaestt. ep. p. 230 G. hermann in den Jahrschen Iahrbüchern 21, 131. Göttling verbessert die Sache nicht indem er ihn sammt den zwei völlig passenden oder zum Uebergang viel= mehr nothwendigen Versen einklammert. Ubtunst von der Gäa und ein Gemächte des Entels dieser Göttin als eins zu deuten ist unmöglich. Schon Schömann hat den Widerspruch bemerkt Prometh. 111, aber den Vers für ein Einschiebsele etwa aus der Mitte des stebenten Jahrhunderts genommen. Auf V. 111, die Kęórov βασίλεια, bezieht sich Schol. Jl. 1, 222, auch steht er bei Diodor 5, 66. 4) Etym. M. p. 315, 37. Euripides Chrys. fr. 6 — rit Ean aldsegiov βλαστόντα γονης εls odgáreov πόλον jede næier. Ov. Met. 1, 32. Alters zu ersinnen im Stand sind (11-15.) Kronion, als ihn der um den gefallnen Patroklos weinenden alterlosen und unsterblichen Rosse jammert, spricht das Wort aus daß nichts Kläglicheres sey als der Mensch von Allem was auf Erden athmet und wandelt (II. 17, 446.) Denn Blättern gleich sind die armen Menschen, jest frisch, jest vergehend (21, 464.) Auch die Obysse malt den Satz aus daß nichts Ohnmächtigeres (azudvózegov) auf Erden athme und wandle als der Mensch, abhängig von dem was der Bater der Menschen sowell als der Götter herbeisühre (18, 129-136), von den zwei Fässer.

54. Gute und nachtheilige Folgen des Glaubens an menschenartige Götter.

Durch bie Menschwerdung ber Götter, Zeus nicht ausgeschloffen, ift bie Ausbildung des Menschen zur religiöfen Ungelegenheit geworden. Die sittlichen Anlagen und ben Berftand als göttlich zu empfinden, höher als alle Thätigkeiten und Lebensgenüffe mußte immer neu anregen bie Gesinnung zu erbeben und zu veredeln und zum Nachdenken und Beobachten. Wenn nur eine ben Reim ber sittlichen Freiheit im Durchbruch in fich empfindende Gefellschaft bas Bedurfniß erfahren konnte bie Götter, bie es fromm verehrte, ju vermenschlichen, fo ift aus ber gottbewußten sittlichen Freiheit jene Ethif entsprungen bie als bas edelfte Gewächs in hellas von allen fich erhub und von ba wie ein geistiges Licht in die Welt ausgegangen ift, durch bas Christenthum aber aus einer von ihr gang unabhängigen neuen Duelle geläutert, geheiligt und in bem burch fie felbst vorbereiteten Theile ber Welt befestigt wurde. Unter biefem Gesichtspunkt ihres innigen Zusammenhangs im Ganzen mit dem religiöfen Bewußtfeyn verdient die Gnomit, welche von homer an die ganze ältere Griechische Poefie durchdringt und auch als besondere Gattung auftritt, große Aufmerkamfeit, so wie überhaupt die so rege und manigfaltige Entwidlung ber sittlichen Begriffe unter ben Griechen und ihre von

ben menschlichen Göttern untrennbare, ber Welt gewonnene humanität. Eine ansehnliche Menge von Mythen könnten als religios=ethische unter bem Titel beilige Geschichte zusammenge= ftellt werden, darunter fehr bedeutende des Inhalts daß ber Rensch der Götter nicht vergesse und ihnen, den menschenartis gen, gegenüber fich nicht überhebe. Bedeutsam ift bie Geltung ber ungefchriebenen Gefege, bie Schönheit vieler Gebete; und nicht überraschend ober zusammenhangslos erscheint bie Pytha= goreische Vorschrift zu ftreben nach Gottähnlichkeit (duoidens Sem) '). Bon dem Ebräischen Supranaturalismus hatte bie humanität nie ausgehn können; benn je ernfter und erhabener biefer aufgefaßt wird, um fo mehr wird bie Autorität und bas Befetz des einen Gottes und herrn die menschliche, gottbe= wußte Freiheit niederhalten, aus welcher alle Rraft und Freubiakeit zum Besten und Edelften fließt. Die Nähe worin man fich zu den Göttern überhaupt und besonders durch gewisse My= then und Caremonien zu einzelnen fühlte, mußte natürlich Innigkeit und Milbe wirken und wenn bie Aufgabe fo leicht zu lösen wäre das Gute und das Verwerfliche in der Denkart ei= nes fo geiftreichen Boltes Jahrhunderte, die Zeiten feiner größ= ten und manigfaltigsten Regfamkeit hindurch, nach taufend verfciedenen Außerungen, Ansichten und Erscheinungen unbefangen gegen einander abzuwägen, fo würde man wahrscheinlich finden daß die Frömmigkeit (evospena, boiorns) der Griechen, obgleich im Allgemeinen auf bie äufferlichen guten Berte ge= gründet, boch auffallend viel herzlichkeit und Treuberzigkeit vertath, welche nur burch ihre ihnen fo nahe gebrachten Götter bewirkt seyn konnte. Damit hängt zusammen die Freundlich= teit des Gemuths aus der das Gefühl der Philanthropia ent= sprungen und besonders seit der Sokratischen Schule zum Ausbrud gekommen ift 2), bas bes Mitleibs sogar mit bem Feinde

Cic. leg. 1, 8.
 2) Meine Proleg. ad Theogn. p. L.
 Das Bort ift früher. Epicharmos fagt: où gestár θρωπος τύ γ έσσι.

bei Sophofles 3), wie denn die Feindesliebe, an Stelle bes vor Sofrates allgemein gültigen Grundfages bem Reinde feind au seyn wie dem Freunde freund, au Ehren kommt . Sokas tes aber, indem er bas eigne Innere ju ergründen ftrebte, ethub eigentlich nur was im Gefühl der Alten fich angefündigt hatte, zu höherer Klarheit, so wie wiederum Rant, als der Sofrates der neueren Zeit, ber von neuem die Philosophie in bas heiligthum bes Gemuths zurudführte, im Befentlichen benselben Standpunft einnahm, als er bie Erfenntnig von Gott auf bas sittliche Bewußtseyn gründete, nach fo vielen vergeblichen Versuchen ihn dem Verstande haltbar zu erweisen, begreif= lich und durchschaulich zu machen. Sofrates, ber in feiner Vertbeidigung mit Recht den Athenern zum Borwurf macht bag fie ihn ben ihnen Gott zur Belehrung gesandt habe, verur= theilten, konnte nicht ahnen daß diese Sendung im Zusammenhang ftand mit ber ganzen fittlichen und geiftigen Entwicklung feines Bolts und beffen altem, in fo manigfaltigen und fo wie

rósor έχεις, χαίζεις δίδους. Eine weitere Bebeutung hat es bei Atifioteles Poet. 13, 3. 4. 18, 19 und bei heraktives Polit. 3 χαθόλου de πολλή φιλανθωπία ross ξένοις έστιν έν Κωήτη. Demades spricht von der φιλανθωπία des Königs Philippos p. 488 Bekk. (T. 3.) Seneta: homo mundanus est, non Romanus, der auch mit diesem Motiv seinen jungen Nero zur Gnade mahnt: nemo non, cum alia desint, hominis nomine apud me gratiosus est. In Athen ist das neue Menschengeschult vorzüglich auch an den Maßstad des Selavenstandes zu halten. Aristoteles bestimmt in der Ethist das der herr mit dem Selaven zwar nicht als solchem, aber wohl als Menschen Freundschaft schließen einne, und Euripides stellt unzähligemal den rechtschaftnen und gebildeten Unstreien dem Freien gleich. 3) Aj. 121. έποιχτείων δέ νεν

> δύστηνον ἕμπας, χαίπερ ὄντα δυσμενη, δθούνες ἄτη ζυγχατέζευχται χαχη.

4) Sugo Grotius de verit. rel. Christ. l. 2, 9-18. l. 4, 12. 3. Gurlitt Pindars Pythifcher Gef. zweiter 1810 ©. 22. Hupeden Comm. qua comparatur doctrina de amore inimicorum christ. cum ea quae tum in nonnullis V. T. locis, tum iv libris philosophorum Gr. et Rom. traditur. Gotting. 1817. bersprechenden Erscheinungen wirksamen Glauben: eben so wesnig Platon, der zu einem christlichen Ideen sehr nah verwand= ten Spiritualismus fortschritt. So treibt im Stillen aus der Liefe eine leitende Idee in unendlichem Wachsthum fort, so taucht sie im wallenden Strom der Geschichte in einzelnen Zei= ten und Geistern mit frischem Aufschwung hervor, während zu= gleich mehr oberslächlich eine zusammenhängende Folge ihrer Wirkungen sich erkennen läßt, wie z. B. von der der Zwillinge Apollon und Artemis aus Zeus und Leto und was damit zu= sammenhängt, bis zulest in den Hellenismus der ersten christ= lichen Jahrbunderte binein.

Die Auszeichnung ber Griechischen Religion, welche bie Götter zu Vorbildern ber Menschen und alles ihres Thuns er= hub, vor denen der Stammverwandten hinfichtlich des Ethischen, bas in diesen niemals recht frei geworden ist, noch weniger fie ganz durchdrungen hat, ift augenfällig. Bie groß der Un= terschied zwischen dem Naturalismus der Beden und der Men= icenartigfeit ber Griechischen Götter fep, haben mehrere San= ftritgelehrte bestimmt ausgesprochen 5). Bas das Nachfolgende betrifft, fo war "bie Bedeutung, wie Laffen fagt 6), der alten Götter bem Bewußtfeyn ihrer Berehrer entschwunden und ihre Thaten zum Gegenstand ber mythologischen und epischen Dichter geworben : "Fülle ber Rämpfe unter vielfachen allegori= ichen Bezügen auf die Natur, ohne menschlichen Antheil zu er= regen. Der pantheistische Satz ber Bedantisten im ersten Upa= nischad bag ber Menschengeist mit bem göttlichen eins sey, fonnte nicht die allgemeine Bildung bestimmen und umwandeln.

6) Ind. Alterth. 2, 463.

<sup>5)</sup> Eine Aufferung von Weber ift damit nicht gerade im Widerspruch, welcher fagt: "Es ergiebt sich aus den Persischen Religionsschriften daß in der Arischen Periode zu den alten naturspmbolischen Göttern der früheren Zeit auch bereits ethische Begriffe hinzugetreten waren, daß insbesondere der alte himmelsgott Odearos — Varuna zu einem durch seine himmli= schen Boten allwissenen Richter der Thaten der Menschen geworden war."

Die zu Menschen gewordnen Buddha will ich hier ganz übergeben. So auch überlasse ich Andern die Ansicht Stubre zu beurtheilen, daß "die Persische Religion sich vor allen andern heidnischen Religionsformen badurch auszeichne bag, etwa mit Ausnahme ber Römischen Religion, ber Geift feiner andern als ber in ihr waltende so völlig aufgeht in eine rein praktische Richtung nach auffen, auf handeln und Berkthätigkeit"?). Bas die Römer betrifft, fo können wir, je näher die Berwandtschaft unter ben altgriechischen und ben altitalischen Raturgöttern ift, um fo leichter Die Art ihrer "rein praktischen Richtung" beurtheilen burch ihre Aufnahme ber umgewandelten Götter ber Griechen. Die Edda betreffend bemerkt Gervinus 8): "Eine ber ideellen Mythologie ber Griechen ähnliche, Die ichon eine grundtiefe Anschauung der Menschennatur voraussett, konnte im Norden nicht entstehen." Durch diesen hauptunterschied ift eine Vergleichung ber Götter ber Edda mit ben homerischen, wie 3. Grimm fie angestellt hat 9, immer bedingt; und wenn bie Büge bie er als Zeichen unbewußter Urverwandtichaft jufammenstellt, der Prüfung wohl werth find, ob sie nemlich nicht ber Art fegen daß sie auch von felbst jeder anthropomors phistischen Götterfabel fich immer neu bätten barbieten können, fo mögen auch aus der uns befannten Griechischen einer fruberen Veriode in die auf einem andern und neuen Princip ruhenden Mythen viele Einzelheiten übergegangen feyn. 3ch rede nicht von Aegyptern und andern Bölfern, beren Götter, wenn fie fich nicht in Abstractionen auflösten, an die Natur fortwäh rend gebunden blieben, ohne festen Bezug auf das Innere ber Menschen, ohne Willen als den mit ihrer eignen Natur fich gegen sie willfährig ober ungnädig zu erweisen.

<sup>7)</sup> Die Religionsspfteme der heidnischen Bölter des Orients 1, 350.
8) Deutsche Dichtung 1, 47. 4. Aufl. Ein Urtheil Fr. Schlegels über die neuere Geschichte S. 48 in Betreff der sittlichen Begriffe bei den Griezchen und in Wodan gehört zu seinen arg übereilten und einseitigen.
9) Deutsche Mythol. 1, 293-314. 2. Aufl.

Die schadlichen Birfungen bes Griechischen Glaubens, befonders feit der hochgestiegenen Civilisation und Berftandesbildung, sind allgemein bekannt und leicht erklärlich. Die Men= schengestalt für sich allein ift eine Schranke ber Borftellung, in bie auch die Propheten Israels und fromme Zeitalter hindurch das Christenthum ihren Anhängern frei ließen die Gottheit ein= uschließen, und sogar ein Swedenborg ließ ben herrn in feinem Reich in ber vollkommensten Gestalt eines Menschen bie confabilirte Dronung ftändig festsen. Bir haben uns auch bie ideal menschlichen Götter in ber Zeit bie fie zuerft bem Glaus ben überlieferte, nicht nothwendig zu benten felbft nach den er= habenften Schilderungen ber Seldenpoefie oder bem bestimmten Ausdruck welchen die Bildkunft auf ihrer Sohe für sie gefun= Sondern sie mögen lang vorher im Gemuth em= ben bat. pfunden, in reinerem Lichte in aller Einfalt geschaut und in Lempeln verehrt worden seyn, unbestimmter und nicht flar aus= gedacht als göttliche unendliche Befen in ber Söhe, ähnlich in Geift und Natur, alfo auch in Gestalt bem Menschen auf Er= Aller Ausdruck der Religion, felbst in der heiligsten ben. fcriftlichen Urfunde, fteht boch unter bem Geift und ber 3bee felbst die er vermittelt und anregt, und wird befonders burch alle Erweiterung und Entwicklung leicht mehr ober weniger ver= gröbert und entstellt. Der Gegensatzu symbolischen Naturgöt= tern und nichts fagenden Gäulen und Brettern, außer= oder überweltlicher, geschichtlicher (aus Beus geborner) Götter zu phy= fischen ift ein entschiedener Fortschritt. Die in einer so äuffer= lich lebenden Belt gefaßten Vorstellungen göttlicher Personen muffen einer in ber Gewohnheit bes Denkens ganz befangenen Belt nothwendig befremdend und schwer begreiflich erscheinen. In einem Heldenalter ausgedacht mußte biese Götterwelt mehr von Seiten der Thätigkeiten und Freuden, die höchstens acht= bar oder unschuldig, als von Seiten der innersten Regungen bes Gemuths, welche heilig find, Die Menschenart ausprägen. Sehr charakteristisch für ben bichterischen, scharfe Bestimmtheit ber Begriffe fliebenden Geift ber früheren Griechen ift babei bie Urt wie bas Gottesspftem ber Reform in bem was auf uns gekommen ift, wie in einem beiteren und gewandten Spiel ber Gedanken vollzogen wird. Aber es war auch unausbleib= lich daß in fortschreitender Entwicklung ber Grundidee menschlicher Götter ju bem was im Menschen als gottlich empfunden werden tann, auch ein Busat menschlicher Leidenschaften, Schwächen und Übereilungen zur lebendigeren Charakteristif hinzu-Dieß die Quelle von Folgerungen und Anwendungen Fam. bie nicht bloß zur Entschuldigung ber Unsittlichkeit und Berwilberung migbraucht werden, sondern nach und nach ftärfer bervorgezogen und zusammenwirkend dazu verführen konnten, bis fie zuletzt zur Auflöfung ber Staaten mitwirkten. Denn 11 aleich mit der inneren Entartung verlor auch die von der poetischen Licenz wenig berührte Religion ber Tempel und ber Gebräuche den fräftigen Einfluß den fie in der befferen alten Beit gehabt hatte. Es ift in der Natur der menschlichen Gefellschaft begründet, daß je mächtiger ein Princip ober Spftem ift wohlthätig auf die Welt zu wirken, um fo größer auch ber Schaden ift den es nach Zeiten und Umftänden bei vertehrter Auffassung und Verwendung ftiften tann. Das Bort Göthes bag unstreitig kein andres Buch fo viel Gutes und Böses im Menschengeschlechte zur Entwicklung gebracht habe als die Bibel 10), ift fein Paradoron und läßt bas Berhältniß bes Maßes von beiden unberührt. Es ift eine ehrenwerthe Scheu bas Ge fühl freudiger Anerkennung des Beils durch bas Chriftenthum ju ftören, daß im Allgemeinen weniger als auf die Menschenveredlung burch daffelbe im Ganzen barauf gesehen wird, wie

<sup>10)</sup> Falck Göthe aus näherem Umgang. Man kann an diefen Sat viele Dinge halten die um fo mehr als sie Großes und herrliches gewirkt haben, auch schäblich angewandt werden können, z. B. Dialektik, specula= tive Philosophie, unbeschänkte herrschergewalt u. f. w. Der Oberpriefter Cotta bei Cicero N. D. 3, 27, 31 zeigt wie die Bernunst im Staaksund Familienleben dem Einen zum Heil, ben Andern zum Berderben gereicht.

255

es im Denken und Leben häufig genug verzerrt, in Gräuel ber Vorurtheile, des Aberglaubens und der Missethaten ver= wandelt worden ist, wie es der Sittenlossgkeit, der Härte und Rohheit, der Falschheit der Menschen zu wehren keineswegs immer vermocht hat.

55. Bergleichung mit bem Chriftenthum.

Das Bedeutende in der religiösen Geschichte der Mensch= beit ift in fehr verschiedener Urt und Richtung stufenweife ein= feitig durch- verschiedene Bölfer hervorgetreten, fteht aber inner= lich in einem Zusammenhang ber Entwicklung ber auf eine gött= liche im Fortschritt fich erweisende Gesetmäßigkeit deutet. Große Ideen find, nachdem eine Verförperung abgelebt war worin fie in ber Geschichte bahingegangen, in neuer Gestalt wie in einer andern Generation wieder auferstanden. Innerhalb ber Beistes= fphäre der Griechen selbst sehn wir nach langer äußerlicher Un= terbrechung an die hesiodischen Dämonen eine neue Dämonos logie sich anschließen, mit großen Verschiedenheiten wie dieß na= türlich immer ber Fall ift. Berborgen fortwachsend im inner= ften Busammenhang bes menschlichen Befens und Bebürsniffes hat bas Bichtigste im Lauf ber Zeiten sich in immer höherer und reinerer Form eigentlich nur wiederholt, nicht burchaus neu offenbart. Es zeigen fich Borahnungen, Vorempfindungen nach= mals tiefer gefaßter Gefühle, und "ber religiöfe Inftinct ift, wie Schelling in seinem unlängst erschienenen Berte fagt, auch in unklaren und verworrenen Geheimnissen zu ehren." Im Briechischen Glauben bietet sich bem unbefangnen hiftorischen Blick vor Allem die Umwandlung der Naturgötter in menschliche jur Bergleichung mit bem Mittelpuntte bes chriftlichen bar. Bir muffen in ihr ein Vorgefühl oder ein Vorspiel des letteren er= fennen, wie groß auch ber Unterschied zwischen bem inftinctartig erwachenden Bewußtfeyn des Göttlichen im Menschen und feiner Gemeinschaft hierdurch mit Gott in einer heldenzeit und bem ein Weltalter fpater burch göttliche Borfehung erweckten Geifte feyn mag. Einer ber ehrwürdigsten Theologen, D. Lücke, nannte noch kurz vor seinem Ende ben Spruch *návra Ista zad åv-*Jouíneva návra quasi compendiosam evangelii vaticinationem vel divinationem, obwohl dieß Wort (des Hippotrates) nach dem Sinn welcher ihm vorschwebte, bestimmter als mit dem Evangelium, als Griechische Speculation mit der christlichen Mystik eines Echard, Suso, Tauler, des Versaffers der Deutschen Theologie, Angelus Silesius u. A. zu vergleichen seyn möchte. Das Gefühl aber dieser Wahrheit, woraus der Glaube der Griechen an die Menschenatur der Götter hervorgegangen ist, war die Vorbedingung der Erkenntniß, womit "zuerst sie, wie Hegel sich ausdrückt 1), das was sie sich als das Göttliche gegenüberstellten, ausdrücklich als Geist gefaßt haben."

Das Gemeinfame in der Grundidee mußte auch übereinftimmende Wirfungen haben. Deren find zwei hervorzuheben. Das Eine ist daß jenes zur Erziehung der Europäischen Menschheit vorzugsweise berufne Volk in seiner Religion ihm selbst verwandte Mittelpersonen zwischen Zeus und sich erhielt, so wie in Christus, dem Mittler, das Menschliche in seiner Wahrheit, aber in Vollkommenheit und fleckenloser Reinheit erscheint. Zu dem jungen, im Geiste beunruhigten Luther sagte Staupis: "der Vater ist zu hoch; er sagt, ich will einen Weg geben, darauf man zu mir kommen möge" u. s. w. <sup>2</sup>) Mit welcher Ehr= furcht, Liebe, Innigkeit und Freude Biele der Griechen manchen

1) Encyklop. Bd. 3 S. 4. Bei diefem "zuerst fie" ist das "fassen" näher zu bestimmen wenn man sich des Glaubens Abrahams erinnert. 2) Th. Arnold, ein wahrhaft christlicher Mann, schreidt: "Was mich betrifft, so betrachte ich als den Einen gaoßen Inhalt der Offenbarung Sottes in der Person Christi, daß er uns einen Gegenstand der Versbrung verliehen hat den wir zugleich lieben und verstehen können, oder mit andern Worten, daß er auf eine höhere und heilfame Weise das Bedürfniß der menschlichen Ratur befriedigt hat, welches in andern Religionen die Menschen verleitete sich Götter nach ihrer Art zu machen." The lise and corresp. of Th. A. 1, 357. Göttern und ihren Festen sich nahten, wie treu und willig sie an dem äusseren Dienst derselben festhiengen, ist keinem aussmerksamen Leser der Alten unbekannt.

Sobann ift mit ben gottmenschlichen Göttern zugleich eine große und gute Gesittung in bas Leben getreten : und bas Chriftenthum ift auf die freie Sittlichkeit gegründet und erhebt fie jur Religion, lagt Religion und wahre Frömmigkeit ohne felb= fandige sittliche Gesinnung und freie Tugendubung und freubige Gewiffenhaftigkeit in Uebung und Anwendung aller gott= verliehenen, zur Verherrlichung bes Menschenlebens bestimmten Rtäfte nicht mehr benten. Das U. T. legt den Geschöpfen bes erhabensten herrn religiöse Gebote auf und verheißt ihnen für beren Erfüllung irdische Güter zum Lohn, wie sie auch bie Naturanbeter von ihren Göttern erflehen : von biefer Seite ift also die Griechische Religion vorzüglicher, die zwar im Allge= meinen das Gute durch das Gesets als ein göttliches oder durch priefterliche Gebote fanctionirt und alles Gute von göttlicher Offenbarung ableitet, aber weil sie bas Göttliche auch im Menschen voraussest, auf die Freiheit hinweist, aus der allein das Befte im Leben hervorgehn tann, und auf die beffre in ber Religion und Sittlichkeit felbst liegende Belohnung. Chriftus fagt, wenn einer ben Willen Gottes thun will, wird er auch über meine Lehre erfennen ob sie von Gott sey oder ob ich von mir felbft rebe, und verziehen werden könne mas wider Bott, was wider ihn, aber nicht was wider den Beift gefündigt werde. Die ethische Richtung ber christlichen Religion, in unzähligen heiligen Aussprüchen flar und entschieden gewiesen, wird auch immer mehr von eben so menschenfreundlichen als scharffinnigen, von zweideutigen Tendenzen und fünstlichen Sy= ftemen unabhängigen Schriftgelehrten und Seelforgern beider Rirchen als beren Besen anerkannt.

Einen Hauptunterschied der christlichen von der Griechischen Religion können wir auf den Ursprung beider zurückführen. Die Griechischen Götter entstanden in der Mitte der Mächtigen und

L

17.

Reichen, bas Chriftenthum unter ben Niedrigen und Armen, mit der Bestimmung allerdings für alle Menschen. Darum ift fein Augenmerk nicht bloß auf allgemeine Liebe, auf die Nachftenliebe, fondern insbesondre auch auf die Schwäche und bin fälligkeit des Menschengeschlechts gerichtet. Biele werden dem Ausspruch 20. v. humboldts beiftimmen 3) baß, "wenn wir eine Idee bezeichnen wollen die durch die ganze Geschichte hindurch in immer weiterer Geltung sichtbar ift, wenn irgend eine bie vielfach bestrittene, aber noch vielfacher migverstandene Bervollkommnung bes ganzen Geschlechts beweist, es die Menschlichkeit, bas Bestreben ber Verbrüderung " fen und bag "zuerft bas Christenthum bie humanität in ber Bahrheit ihrer tiefen Milde ausgesprochen" habe. Aristoteles in feiner Ethif vermochte Demuth, Ergebung, Geduld nicht als Tugenden ju erkennen; ftatt bie Demuth zu predigen, begnügte fich bas 21 terthum ihr Gegentheil Übermuth und Stoly ("Bois) unablafe fig zu bekämpfen. Liebe, Sanftmuth, Milbe, Singebung tonns ten noch nicht in ihrem rechten Berhältniß zu den andern Tugenden und als Rräfte bes Geiftes und Gemuths, ftatt als Schwächen, erfannt werden. Ein fehr großer Unterschied bleibt zwischen einer hellenisch tüchtigen und schönen Menschlichkeit und dem wahrhaft chriftlichen Sinne, des mehr in Gott und liebevoller Pflichterfüllung als in Thätigkeiten und Freuden its gend einer Art zu leben getrieben ift. Dagegen haben bie chriftlichen Bölfer, mehr oder weniger, eine fo große, fortan weder burch verwildernde Rriege, Berwirrungen und Nothftände noch durch hierarchische und abergläubische Partheien und Berbindungen irgend einer Art mehr zu unterdrückende Entwick lung burch Thaten des Geistes aller Art und burch staatliche und andre Lebensgestaltungen erhalten, daß fie von diefer Seite bas classifiche Alterthum zu würdigen, zu bewundern, nachzu ahmen oder in felbständigem Schaffen und Thun zu berühren

3) Rawifprache.

Digitized by Google

und zu übertreffen genöthigt find. Es widerspricht diese Ents faltung menschlicher Kräfte nicht dem Christlichen; aber sie konnte von dem Stifter und seinen frühesten Anhängern in dem Kreis ihrer Wirksamkeit nicht besonders ins Auge gesaßt werden, und was im Alterthum von solcher Bildung gewonnen war, hatte in vorigen Zeiten durch Überspanntheiten und einseitige, der heidnischen übertriedenen Weltlichkeit kaum vorzuziehende Aufsaffung und Anwendung des Christenthums, so wie auch durch die Rohheit der Zeiten Jahrhunderte hindurch wenig mehr auf die Welt gewirkt.

Wenn benn wirflich bie menschenartigen Götter bie Frucht einer Geiftesbewegung gewesen find die zur nothwendigen Bor= aussehung den Drang eines religiösen Bedürfnisses hatte, und venn fie ber Ausdruck und die Förderer einer sittlichen, vor allem Andern Griechenland auszeichnenden Bildung gewesen find, so behauptet die Griechische Mythologie eine noch weit eindringlichere Beziehung zu dem Ganzen der weltgeschichtlichen Entwicklung als insgemein geglaubt wird. Daß sowohl in der chriftlichen Lehre als in der Ahnung der Griechischen Religion bas Zusammenwirken ber Religion und ber Sittlichkeit im menschlichen Innern bas Entscheidende ift, hat eine große Bedeutung auch in Bezug auf unfre Vorstellung von dem fünftis gen Gang der Geschichte im Großen. Es verstärkt wenigstens dieß Zusammentreffen die auch schon allein aus bem Besen bes Christenthums zu schöpfende Überzeugung daß ber Fort= fcritt nicht abhängen kann von ber Ausbildung bes Berftanbes, bes Geistes einfeitig, von der Söhe und Stärke ber Abfraction, von dem Jahve des A. T. dem Schöpfer und furchtbaren Gebieter abfolut von ihm geschiedener, durch die Furcht regierter Creaturen, fondern von bem Gott in bem wir leben, weben und find, den wir im Geist anbeten und in der Wahr= Nicht bas Biffen, gnoftisch ober fritisch, macht bas beit. Chriftenthum aus, fondern Gottesglaube, Gefinnung und Thun, Sepn und Leben. Ehrmürdig und bewundernswerth find bie

17\*

welche bie höchften Höhen ber Speculation zu erklimmen ftreben, und bie Frucht ihres Geistes wird große 3mede erfüllen. Aber wie von ben Soben mo bie Natur erstirbt, ber menfch= liche Verkehr fo gut wie ganz abgeschlossen bleibt, fo kann auch von "einer herrschaft bes ertannten gottlichen Geiftes bie wahre Theokratie" 4) die ju erstreben ift, nicht ausgebn, nicht von einem philosophischen Bewußtfeyn; eben fo wenig als von dem gefühlten göttlichen Geifte tieffinniger Myftit, Die in Einzelnen Gott schaut und mit ihm Eins zu werden trachtet. Wer will fagen bag bie göttlichen Offenbarungen in ber Menschheit abgeschlossen und abgethan seven ? Reine wird über bie christ liche beren innerstem Wesen nach hinausgehn: barin stimmt mit der philosophischen die weltgeschichtliche Betrachtung überein. Aber follte einft bie Zeit für eine epochemachende neue Offenbarung und Gestaltung des Chriftenthums tommen, fo fann biefe nur in einem Aufschwung bes guten Billens, einer Berbefferung ber ganzen vom chriftlichen Geifte neu und fraftig burchdrungnen Gefellschaft - zuerft in dem dazu bestimm ten, dann in weiteren und weiteren Kreisen der Belt - beftehn, mehr im Praktischen als im Theoretischen, mehr als ein neues Lebensprincip denn als eine neue Lehre wirkfam fenn. Das Chriftenthum wird bann, wie es in feinen jungen Tagen nach bem Ausspruch des Dio Chrysoftomus bie Bauern ju Philosophen gemacht und ben Armen Sülfe und Troft gebracht bat, auch die höheren weiten Rreise ber Civilisation, ber inneren Bildung, des Reichthums, der Macht, der kirchlichen und ftaatlichen herrschaft und herrschsucht mit feiner einfachen, erne ften Bahrheit in höherem Grade durchdringen, der Selbftsucht, bem Stolz ber herrschaft, ber Gelbgier und Sinnenluft, bew

<sup>4)</sup> Schelling Philof. der Mythol. S. 545. Es erneuert fich fo gewiffermaßen die Idee feiner Jugend daß alle Wiffenschaften nur Eine werden, das Menschengeschlecht eine Einheit des Wiffens erreichen und dieser die des Glaubens und Bollens, aus der theoretischen Achtung vor sich felbst, wogu der Mensch fich erhebe, die praktische bald nachfolgen werde.

chelei und Eitelkeit wehren und ber Wahrheit und ber sittlichen Freiheit, der menschenfreundlichen Sinnesart unter den Men= schen zum Sieg und zur Geltung verholfen, den Wetteifer gemeinnützigen, sowie auch geisterhebenden Wirkens, beleben und die Ehre und den Abel der Rechtschaffenheit so allgemein wirk= sam wie bei den Griechen die Ruhmliebe machen, so daß der neu entzündete Glaube keinem der ein Christ heißen will, Auf= richtigkeit erläst und jenes freie Pflichtgefühl welches aus Liebe

ju Gott und den Menschen alle von den Heiden schon erkanns ten und alle wahrhaft christlichen Tugenden zu üben antreibt.

# IV. Serrichaftswechfel. Titanen.

### 56. Der Mythus ift vorhomerisch.

Der Mythus, ber aus eigner Bewegung bem Zeus Ba= ter und Großvater gegeben, baburch zwei Weltherricher vor ihm gesett hatte, konnte hierbei unmöglich stehn bleiben, sondern mußte folgerecht auch entwickeln wie aus ber angenommenen herrscherfolge die gegebene Weltherrschaft des Zeus (eigentlich die allein wirkliche) entstanden sey. Zulest entscheidet die Ti= tanenschlacht; denn Titanen ift für die Götter über welche die Religion des Zeus und seiner Familie sich erhebt, der allge= meine Name. Dem Kampf zwischen diesen und jenen liegt zugleich etwas Birkliches, weite und tiefe Beobachtung zu Grunde, dessen ber Mythus sich bemächtigte. Die Auffassung Diefer großen Thatfache hängt mit bem rein mythischen Kronos auf das Engste zusammen und hat zur Gestaltung des bloßen Bedankendings, eines Siegs des Zeus über die Titanen, nothwendig mitwirken muffen und dies wohl fraftiger gethan als bie Verwandlung eines formalen in ein eigentliches Patrony= micum und bie Freude an ber Ahnendichtung für sich zu ent= scheiden vermocht hätte.

,

Die hesiodische Theogonie hat was die Form ber Dichtung betrifft bie Migverhältniffe in Rönigshäufern roher alter Beit, ähnlich ben im Drient herkömmlichen, vor Augen: benn daß die Vorfahren eines herrschers auch die herrschaft gehabt bätten, ließ sich voraussegen; in ben hauptumftanden überlie fert biese Theogonie ohne Zweifel nur was uralt war. Solche Dinge als sie über Uranos und Kronos enthält zu erdichten, war die nachhomerische Zeit nicht angethan, sie anzuhören anbers wie als Nachhall aus rohem Alterthum, ber gewöhnlich gefällt, gewiß nicht empfänglich. Daraus daß homer biefe Dinge nicht im Zusammenhang enthält, zu beffen ganzer Götter= und heldenpoesie sie feine nahe Beziehung hatten, ju folgern bag fie barum auch nach feiner Beit erfunden febn muß ten, ift meiner Meinung nach in biefem Fall fo unftatthaft als in irgend einem andern. Auch berührt er mehr wesentliche Punkte ber Sache als noch neuerlich behauptet worben ift '). Er kennt die Titanen als Besiegte im Tartaros, also auch ben nothwendig vorausgegangnen Rampf zwischen Zeus und ben Titanen, der übrigens auch wörtlich erwähnt ift. Denn was wäre das boch für eine Erzählung : Bertreibung vom Thron, Einferferung bes übermächtigften Berrichers mit ben Seinen und kein Rampf bazwischen? In ber Ilias beißt hypnos die here ihm schwören bei dem Styr, mit ber einen hand die Erde, mit ber andern bas Meer umfassend, bamit ihnen Zeugen fepen alle bie Götter unten bie um ben Kronos find, und sie schwur bei allen den untertartarischen Göttern, welche Litanen genannt werden (14, 271-74. 278.) Beus aber fagt ju Poseidon, er habe für fich wohl gethan daß er fich ins Mer zurückgezogen vor feinem Born und feinen Urmen; benn bes Rampfs (mit ihm, wagns) fepen auch Andre inne geworden, welche bie unterirdischen Götter seyen (ereque), bie um Rros

<sup>1)</sup> Guigniaut Rel. de l'antiqu. 11, 3 p. 1164 s. Grote Hist. of Greece T. 1 ch. 1 p. 16. 17.

nos (15, 221 - 28.) Dem Ares ber ihm Borwürfe macht, antwortet er, wäre er nicht sein eigener Sohn, so würde er länast tiefer drunten seyn (hyperbolisch, im Born) als die Ura= nionen (5, 896—98.) Uranionen, obgleich der Ausbruck sonft die himmlischen Götter bedeutet, sind hier (und man muß ei= nen ftarken Biderwillen überhaupt gegen eine zwiefache Bedeutung ober Beziehung desselben Worts haben, um bieg zu befreiten) die Titanen, Kronos und die um ihn, genannt als Söhne bes Uranos, Uraniden, wie auch ein Scholiast bemerkt (15, 225) und wie die Theogonie fie fowohl als die andern Rinder von Uranos und Gaa, die Ryflopen und hefatonchei= ren nennt (644. 502.) Der here fagt Zeus, nach ihrem Born frage er nicht, auch nicht wenn fie zu ben letten Grenzen ber Erbe und des Pontos gebe (nemlich wenn fie dort fich Bulfs= genoffen fuchen wollte), wo Japetos zumal und Kronos figen und weber im Sonnenlicht noch in Luften fich ergöten, umber aber ber tiefe Tartaros ist (fie in feine tiefen Bande wie in einen Kerker einschließt, 8, 477-81.) Japetos ift unter ben hefiodischen Titanen die eigenthümlichste Erscheinung, an die fich eine merkwürdige Reihe von Ideen anschließt, und bie Douffee erwähnt überdem ben Atlas, einen von deffen Söhnen, obwohl in einer andern Bedeutung als die er dort im Zusam= menhang mit seinen Brüdern hat, in einer abgeleiteten. Dich alles beweist eine vorhomerische in sich ganze und abgerundete Titanenfabel, wie fehr auch von ihr im äußeren Gepräge, in Namen, in der Babl die hesiodische verschieden seyn möchte. Auch Briareus ift in der Ilias, in einem andern Rampf zwar als gegen bie Titanen, bem Zeus Beistand, aber bas Ber= hälmiß zwischen ihm und ben Gegnern, die Bedeutung, das Befentliche ftimmen überein; ber formelle Unterschied, daß ber eine in brei Brüder auseinandergeht, ift eine gleichgültige Ba= Die Ryklopen als bas Gewitter kommen bei Bo= riation. mer nicht vor, find aber in der Natur der Dinge von Bria= reus unzertrennlich und baber auch in der Fabel als gleichzei=

tig mit ihm nothwendig zu benten: die märchenhaften Ryflopen ber Obpffee find ein Zeichen ber Alterthumlichkeit und ber Boltsmäßigkeit des Namens, ber in eine folche Umbichtung übergegangen ift. In dem Mythus von der Dreitheilung der Rroniden ift dem Beus, um fein herrscherrecht zu motiviren bie Erstgeburt gegeben, und in einer andern einzeln stehenden munteren Dichtung pflegen Zeus und hera beimlich vor ben Eltern, nach alter Bolfssitte, ber Liebe (14, 295), ba boch im Zusams menhang bes theogonischen Mythus Zeus ber jüngste ift und für die Liebschaft bes Zeus sich nur mit Mube ein Zeitpunkt ermitteln ließ. Dieß find, alles Andre erwogen, Widerspruche wie sie in ben Fabeln gang natürlich entstehen und bemerkenswerth als Zeichen wie Mythen gerade folcher Art in ber Zeit und ben Rreisen Homers angesehn und behandelt wurden. Sonft kommt boch auch in ber Ilias vor bag here vor Zeus geboren war (4, 59) wie in der Theogonie, wie sie auch öfter Tochter bes großen Kronos und bes Zeus Schwefter und Gattin genannt wird (16, 432), so wie daß Zeus und Poseidon eines Geschlechts waren (13, 355), wie in ber Theogonie. Nicht widerstreitend dem Titanenmythus ift es daß Uranos und Gaa, Ofeanos und Tethys nicht als Vorgänger bes Kronos und Beus, fondern als ehrwürdige Götter erscheinen. Denn Die wirkliche Göttin Gaa ift nicht aufgehoben burch bie potenzirte theogonische und bei dem Himmel wird geschworen, er ift fein Titan, der Okeanos bleibt bei hessodus selbst mas er bei homer ift, und Okeanos und Lethys, die als die Urgötter in ber Ilias einmal vorkommen, find eine von bem ganzen homerischen Göttersyftem abweichende 3dee, die zugelaffen worden ift weil die alte Poesie nicht die Natur voctrineller und philos logisch=fritischer Peinlichkeit hatte.

Ein bestimmtes Merkmal des vorhomerischen Alterthums des bedeutendsten Umstandes in der ganzen Fabel von dem Thronwechsel scheint das in der Theogonie häusige und auch bei Homer stehende und alleinige Beiwort des Kronos darzu-

bieten, wonach benn bie Verstümmelung bes Uranos keineswegs von dem Einfluß kleinasiatischer Ideen nach homer herzuleiten Ibeen ober Bilder diefer Art find überhaupt nicht wäre. Rleinafien eigen, fondern ber früheften Rosmogonie aller Bölter gemein. Zeus wird genannt Koovov nats dyzulounfrew. Nun ist zwar bie Zeit das Weiseste, wie Pindar, denn sie erfindet Alles, wie Thales sagt, und dem Verstrickten, Verschmitz= ten und Liftigen flebt in ber alten Zeit so wenig eine üble Ne= benbedeutung an als etwa unserm tiefsinnig und klug. Øro≠ metheus ift noixilos, adolounnis und nicht anftößig ift alle lift des Sifuphos, bes Douffeus, noch bes Erzvaters Jakob ober bes verschmitzten Dbin. Rrummfinnig aber scheint Kronos boch fo allgemein nicht mit Bezug auf den Begriff ber Zeit genannt ju feyn, als deren Bege unerforschlich feyen, wie Beg= hummen undurchschaubar, sondern mit Bezug auf einen beson= bern auffallenden gelungenen Streich, auf eine einzelne Dich= tung: fo ift es ber naiven, volksmäßigen Auffassung gemäß, nach welcher ber bie 3dee in ein mythisches Räthsel einkleidende Beise sich richtet, indem er babei feinen eignen Gedanken im Sinn behält. Besentlich nach bem Zusammenhang und Grund bes Titanenmythus war nur ber eine Umfturz, wie auch bie Musen in bem zweiten ber Theogonie vorangestellten hymnus fingen, von Anbeginn die Erzeugten von Gaa und Uranos und jum zweiten ben Zeus (45 - 47.) Kronos und Rhea waren als wirkliche Götter angesehen worben, bie Eltern, bie fie als herricher haben follten, ba Zeus die feinigen hatte, Uranos und Gaa, find leere Formen, ohne Anhalt in Mythen und Gebrauchen. Es ift eine fonst nicht gemachte Folgerung aus bem Buch= ftablichen erpreßt, daß Aeschylus im Prometheus von zwei ge= ftürzten herrschern spricht (961.)

## 57. Die Bedeutung bes Mythus.

Um den Titanenkrieg zu verstehen ist es nothwendig sich den grellen Unterschied lebhaft vorzustellen zwischen den Göttern

homers und ber anfänglichen Religion des Zeus und ber Ratur, bem einfacheren, unbestimmteren Naturdienst. In Die Jahrhunderte muß man zurückgehn wo noch nicht jener Zeus mit einer Rönigin bes Dlymps, nicht Athene, Apollon und Artemis, hermes, Pofeidon, hephaftos, Aphrodite und Ares u. a. mehr ober weniger menschliche Ibeale, sondern dafür bie Naturgeister ohne Namen, je nach ihrem Appellativum benannt, und ohne Charakter, als bie Götter ber Pelasgischen Zeit verehrt wurden 1). Diefe waren nicht zu einer Gefellschaft verbunden, sondern durch die Matur hin zerstreut, wie die Bölferftämme denen sie je nach der sie umgebenden Natur angehörten, burch die Landschaften, und fie ftanden auch zu Beus gewiß nicht in bestimmter und allgemein faßlicher Beziehung: bie neuen waren nicht in der Außenwelt, sondern im Gedanken begründet und hatten ihre Bohnhäuser (vaov's) wie Menschen. Nichts tann eine größere Borstellung geben von ber Ausbehnung ber Zeiten geiftiger Bewegung und Entwicklung und bem Unterschiede großer Perioden als biese ganzlich verschiedne Beschaffenheit der Götter. Nur die Merkmale des Wachsthums ber Sprache hinter homer, so weit sie aus ihm geabnt werden können, erweden äbnliche Borstellungen von einer langen Vorzeit ber Geistesarbeit und nationalen Entwid-Die almäligen großen Umwandlungen werden nicht beluna. merkt: aber eine Zeit tam wo man inne wurde, Bieles fep anders geworden: ber Gegensatz zwischen einer Naturreligion, wie andre Bölker fie beibehielten, und einer Bellenischen Götterfamilie, diefer Gegensatz, durch keine Tradition und Geschichte in feinem Entstehen und Bachfen belauscht, lag plöglich in feiner Größe vor Augen und bas Doppelwesen in den Borftellungen von den Göttern, lebend in den naturförpern und felbständig wandelnd zu den Höhen des Olympos ober in ihre Tempel, fiel auf. Bie erklären fich Thatfachen von gleicher Gewißheit,

1

<sup>2)</sup> Herod. 2, 52.

bie eine auf altem und theilweise fortbauerndem Gebrauch und Glauben beruhend, die andre siegreich und vorherrschend in ber Gegenwart? Die Erscheinung eines Wechsels war ba; wie er im Laufe ber Zeiten entstanden fey, erforschte und begriff nies mand: nicht an eine Beränderung ber Ansichten bachte man, fondern bie Götter bie verwandelt maren, ftellte man fich als neu aufgetreten, bie zurückgewichenen alten als verbannt vor. Der mythischen Anschauungsweise war es gemäß den Wechsel aus einer einzigen Thatsache, einem urfachlichen Anlag als eine augenblickliche Entscheidung, aus einem Zufammenstoß zweier Systeme der Religion aus dem Sieg durch Zeus felbst bewirkt, einem herrschaftswechsel unter ben Göttern zu erklären. Benn aber ein Götterreich gestürzt war, so mußte ber neu eintretende herrscher auch jünger senn als ber vorige, eben fo wie die my= thischen Götter die unter ihm stehn und seines Geschlechts sind, bie jungeren bießen : fie maren es nur infofern als fie es bem Mythus nach schienen, denn in der That war nur die Auffassung eine andre, und wie ein Kronos nicht von Anfang der höchste Gott gewesen war, sondern Kronion, so traten die jüngeren Götter im Allgemeinen nur an die Stelle von solchen die ihnen, unter verschiednem Begriff ihres Welens, entsprachen. Das Gewahr= werben eines zwieschlächtigen Systems ber Anfichten, einer ftreitigen Doppelheit ber vornehmften Götter, bes eingetretnen Unterschiebs ihrer Berehrung, mehr in ber Natur oder mehr im Geift einer mächtigen in dem überlegenen Theil der Nation vorgegangnen Beränderung, einer unterdrückten, um ihr Ansehn gebrachten Bötterwelt, ber immer bestimmter gefaßten rein perfönlichen, von ben Naturculten verschiedenartigen Götter führte auf den My= thus eines Rampfs und des Sieges der Götter einer höheren Cultur, ben fühnsten und schönsten Mythus unter allen die vom Briechischen Geift ausgegangen find. Bie tief er bie Geifter ergriffen hat, zeigt sich baran wie er seit vorhomerischer Zeit Jahrhunderte hindurch in der Titanomachie und der Theogonie theils mehr speculativ ober fystematisch, wie in der hesiodischen Behandlung, theils episch von Arktinos festgehalten und ausgebildet worden ist.

Der Name ber Titanen, eine ber aus bem vorhomerischen Alterthum bervorragenden Spiten woran man feinen tiefen hintergrund ermeffen tann, ift dunkel. Doch ift nicht gerade zu verwerfen bie Tirain, bie in zwei allerdings fpaten Fabeln bei Diodor als Mutter ber Titanen, in der einen mit Uranos, in ber andern völlig ercentrischen mit einem ber Rureten vermält, genannt wird (3, 57. 5, 66.) Es wäre für da, Erbe, eine andre Form ra, wara ju benten, ba wir auch rie und die, rades und dadeoxers und mehr Abuliches kennen, die Länge aber in der Reduplication, ftatt der gewöhn= lichen Rurze, wie in Aldara, Tirac, auch nicht ohne viele Beispiele ist, wie in Audury 2). Die herleitung der Titäg von Jáw, rý99, 1/1391, woher auch Ty905, welche henne u. A. angenommen haben, ändert in ber Sache nichts ; benn dieß würde ein Beiname ber Gaa feyn, bie als Mutter ber Titanen von Uranos nicht zu bezweifeln ift. Seine bestimmte Bedeutung mußte ber Name Titanen nach bem einfachen Busammenhang Diefer Dinge eben fo unzweifelhaft haben.

Die Titanomachie als Monument einer neueingebrungnen Religion, einer zurückgelegten Periode oder als ein mythischer Versuch einen thatsächlichen Biderstreit zu erklären, läßt sich mit ähnlichen Erscheinungen bei andern Bölkern vergleichen. Be sonders gleichen den in den Tartaros verstopnen Göttern eines

<sup>2)</sup> Bon Terasa leiteten auch Bölcker und D. Müller ob. Aefchylus in den Phrygern reisvas fasslickes, womit Pott Etym. Forsch. 2, 586 ju: sammenstellt rieus, Hesych. Errepos & durasnys, od de fassleds (auch reries, repas.) Bensen Burgeller. 2, 225 führt dieß an, hat aber auch Str. tan (reisvess), die Schaffenden. Odderlein in seinem homerischen Glossar mag sich mit dem rerasivesse der Theogonie 209 begnügen, Tendones, woran auch horaz dentt 3, 4, 51 tendentes opaco Pelion imposuisse Olympo Aber dieß drückt dort nicht den Begriff der Personen selbst, sondern nur in Streben zu dem Freveln aus, ist gar nicht wesentlich.

früheren Glaubens im Allgemeinen viele Sagen, ber Bölker beren Götter bem Christenthum unterlegen waren. So haben in Schweden die alten Götter sich in die Flüsse zurückgezogen, worin man am Abend sie wehklagen hört, wie mir nach im lande vernommener Erzählung E. M. Arnot mittbeilte, und Achnliches ausführlicher über diefe Schwedische Bolksvorstellung las ich in einem Dänischen Blatt 5). Auch in Polen, wenn "das Bolf noch lange in halber Trauer unter Rlageliedern die Ertränfung ber alten Götter feierte 4)", möchte ursprünglich Berjentung in die Flüffe, ohne Vernichtung gemeint gewesen seyn. Dieß berührt zufällig die Dichtung bei Pherekydes wo in einem Rrieg zwischen Kronos und Dphionens bem Sieger ber Sim= mel, den Bestiegten der Ogenos angewiesen wird 5). Das Ein= fachfte war ben vertriebenen Göttern ihren Aufenthalt ba wo bie abgeschiednen Menschen weilen, anzuweisen, nur noch tiefer unter ihnen. Bie wir uns bas Aufhören unfrer felbst nicht denken, fo ift es bem Bolt unmöglich, geglaubte Götter auf einmal ganz aufzugeben ). Eine andre Wendung ift im Norben bie daß bie Alen mit ben Riesen und Zwergen, bem gestürzten Geschlecht, fortwährend fämpfen, nachdem die mit Obin und einem ebleren Stamm aus bem Often eingebrungene Afalehre gesiegt hatte. Befannter ift daß die befehrten Bölfer fich vorstellten, ihre alten Götter feyen boje Geifter, die in den Idolen wohn= ten, wie wir aus fast allen Rirchenvätern und vielen Leben ber beiligen wiffen. 218 folche stellten bie Bekehrer ber Deutschen benn auch diefen ihre Götter vor, wie aus ber Abschwörungsformel und aus bem Angelfachsischen Gedicht ersichtlich ift; baher auch bas Geisterfest ber Balpurgisnacht an die Stelle von Dbins Balhal treten konnte und hünensagen in Berenund Teufelsgeschichten fich verwandelten. Holda, die Göttin

<sup>3)</sup> Den norbiste Lilftuer 1814. Rr. 5. 4) 3. Grimm Drutsche Mythol. S. 446 f. 5) ed. Starz. p. 51=46.
6) "Den Glauben der Bäter für ein lustiges Richts zu erklären, siel mit Recht Riemanden ein." Dahlmann Gesch. v. Dänemart 1, 31.

ber Fluren, bes Erblubens, wurde erft in unterirdische Söhlen, aleich einer Titanin, als eine Teufelin verwiefen, nachber ift fie im Hörselberg bei Eisenach als die arge Frau Benus. Eine andre Art bas ehmalige Dasenn ber alten Götter und bie Ge fänge von ihrer Macht, wie 1. B. Des Dbin, in driftlichen Beiten zu erklären, war fie als Fürsten vorzustellen, die nach ihrem Absterben als haupter von Götterfreisen verehrt worben feven. Stuhr sucht zu zeigen bag ber chriftliche Clerus sich bemubt habe, indem er die Deutschen Götter euemerifirte, ein ganges genealogisches Syftem herzustellen, das nachher als geschichtlich in ben Röpfen haftete ?). Go schließen sich in ber Schwedischen Geschichte die Sagen von den Königen unmittelbar an die von ben Göttern an. Die große Verschiedenheit ift daß bie Titas nomachie nicht ben Sieg über eine fremde frühere Religion, fondern über eine abgelebte ober nicht mehr genügende Form ber eigenen feiert 8). Sie feiert ben Sieg, während bort die bin-

7) In Schmidts Beitschr. f. Geschichtswiff. 1, 237-82. S. 275 meint er, es fepen dem Saro Andeutungen vorgetommen über bedeutende Um= wandlungen in dem religiofen Bewußtfeyn, mythisch in der Zeit hadings, ein Uebergang von dunkel gedachten Naturmächten zu bestimmteren anthropomorphischen Göttern; S. 243 daß der Griechische Titanenkampf ihm etwa bekannt geworden fep. 8) Buttmann über Kronos, Mythol. 2, 31 vermuthet unter ben übrigen mit Kronos gestürzten Titanen die wirklich verehrten Götter fremder Nationen, ju welcher Bermuthung fich Unlaß genug finde. Ich wüßte durchaus teinen als Rhea, die aber bin wie die Ausnahme erscheint, welche die Regel bestätigt. 3. Grimm Gefc. der d. Spr. 2, 705 ficht eine der wichtigsten und bedeutfamften Ginftim: mungen zwischen Deutschem und Griechischem Alterthum barin bag mit den einwandernden Bölkern zugleich ein neues Göttergeschlecht anlangt, vor welchem die älteren Naturgötter weichen. So febr ich in der hauptfache mit thm übereinstimme, daß die alten Götter als Titanen untergehn, fo febe ich boch bei ben Griechen feine andern als ihre eignen Titanischen Götter, bie in teinem Berhältniß zu einer frühern, ihnen völlig fremden Bevölterung ftebn. Andre Anfichten als die oben ermähnte über die Titanen berührt Buttmann Mythol. 1, 24. 163.

ter ber Zeit zurückbleibende Volkssage die Ueberwundnen bejam= mert oder die siegende Parthei, um sie nicht ferner nach ihrer eigentlichen Bedeutung anzuerkennen, sie in andre Wesen ver= wandelt.

Das viele Seidnische in Borftellungen und Gebräuchen bas fich unter ber herrschaft bes Christenthums in fo vielen ganbern, besonders auch in Griechenland und Serbien, unter bem Bolf erhalten hat, giebt uns einen Begriff bavon, wie natür= lich und nothwendig auch im alten Griechenland die noch so häftige, aus tiefem Grund hervorgegangne, alle nachfolgenden Richtungen des religiösen und poetischen Geistes großentheils bestimmende neue Form des Götterglaubens nicht vermochte sich alleinherrschend zu machen. Denn freilich ganz vollständig und burchgreifend war ber Sieg des neuen Systems zu keiner Zeit. Es genügt zu erinnern an Poseidon, Demeter und Dionysos, an Helios in Rhodos und Korinth, Hekate in Böotien nach der Theogonie, an so viele Apollone und Artemiden in vielen Theilen Griechenlands, die nie aufgehört und die zu einer ge= wissen Beit wieder angefangen haben von neuem eifriger auf bie Natur, wenigstens mit ober vorzüglich bezogen zu werden. Der Titanenkampf bietet einen ähnlichen Gegensatz bar wie nachher umgekehrt die Philosophie die positiven Götter, denen die Titanen hatten weichen müffen, ihrerseits besiegte, aber eben fo wenig vollständig besiegte, und wie auch die Mysterien die allgemeine Volksreligion indirect beeinträchtigten. Lassen hebt in den Indischen Alterthümern eine "Reformation" hervor (1, Bei Sanchuniathon unterscheidet Ewald 9) eine auss 516.). führliche Göttergeschichte, welche in die Darstellung zweier gro= fer Göttertämpfe allen übrigen Inhalt zu verflechten fuche, von andern Bestandtheilen. Eigenthümlich allein den Griechen ift jedenfalls, wenn nicht ber Gegensatz zwischen Titanen und Göt= tern, boch bie einem Bölterfrieg nachgeahmte Form des Mythus.

9) Ueber bie Phönififchen Anfichten von der Belticopfung 1851.

Und diefer Mythus für sich allein könnte uns zum Beweise dienen für ein dem Homerischen vorausgegangnes durchaus verschiednes System des Cultus.

Die vom Titanenkampf gegebene Erklärung, bie aus bem inneren Busammenhang ber Erscheinungen bervorzugebn ichien, wonach fie mit ber nachgewiesenen Reform als eine vollkommen begreifliche mythische Entwidlung verknüpft ift, erhält eine gewiffermaßen urfundliche Bestätigung durch hefiodus. Denn feine Titanen find zwar nicht die Naturgötter felbst: aber es sind biesen Titanische Eltern gegeben worden die fich als zum 3med ausgesonnene Potenzen, aus welchen jene ausfließen, ergeben und welche gesetzt werden mußten, weil ihre Sippen, wie 3. B. Belios, Selene, welche Götter zu feyn fortfuhren, nicht felbft in ben Tartaros geworfen werden konnten. Indem die Stammeltern in biefen versett werden ift erflärt bag ihre Abkömmlinge feinen Aufpruch mehr haben auf herrschaft oder folche göttliche Verehrung wie sie auf den Zeus und seine Familie übergegangen ift. Diefe mythische Auseinandersetzung ift fo eigenthumlich und merkwürdig, daß sie bier ausführlich darzulegen ift.

# 58. Der Titanenkampf nach hesiodus.

Nach Hessions hat Gaa dem Uranos die Titanen geboren und die drei Kyklopen und die drei Hekatoncheiren. Die Titanen waren dem Bater verhaßt und wie einer geboren war barg er sie alle im Schoose der Erde und ließ sie nicht an das Licht kommen und freute sich der bösen That (154-59.) Bon den Kyklopen ist gesagt daß Uranos sie in Fesseln legte, Zeus sie befreite sobald er erwachsen war und sein Werk begann und sie ihm Donner, Blis und Leuchtung (was ihre Namen sind) gaben, womit er über Menschen und Götter herrscht (501-6); von den Hekatoncheiren daß der Bater sie ebenfalls in mächtige Bande legte, weil er ihre Stärke, Gestalt und Größe fürchtete, und sie unter der sinstern Erde, an den Enden der großen Erde wohnen ließ in Schmerz und Betrüchnis und

bag Zeus und bie Kroniden sie nachher auch frei machten, in= bem Gaa verfündigte bag von ihnen bie Entscheidung im Rampf mit den Titanen abhänge (617—28.) Die in ihrem Innern bedrängte Erbe denkt eine liftige boje Runft aus, schafft hurtig bas Geschlecht des dunkelen Stahls, fertigt eine große Sichel und fodert bekummerten herzens ihre Rinder auf, die boje Unbill des Baters zu ftrafen, der zuerft unziemliche Thaten afonnen. Alle ergriff Furcht und fie fcmiegen, getroft aber nwiederte ber große frummsinnige Kronos und nahm bas Werk Es freut sich Gaa, die ungeheure, und stellt ihn af sic. undorgen im hinterhalt auf, sie giebt ihm in die hand bas ichafzähnige Krummmeffer. Es kommt, Die Nacht herbeiführend, br große Uranos und streckt sich sehnsüchtig über die Erde aus, br Sohn aber faßte aus bem hinterhalt mit der linken hand md mähete mit der rechten des lieben Baters Zeugungstheile buttig ab, bie er hinterwärts zurückwarf und fahren ließ (159-Auf diesen Umstand ist eine Nebendichtung geimpft von 82.) bem Ursprung brei bofer Dinge, des Kriegs, ber Gemiffens= biffe und ber Geschlechtsluft. Kronos hinwiederum hat von Gaa und bem fternigen Himmel erfahren daß ihm bestimmt ity von einem Sohn unterdrückt zu werden: barum verschlingt n bie Söhne fo wie einer geboren ward, bamit fein andrer ber edlen Uranionen die königliche Bürde unter ben Unsterb= lichen habe. Rhea beräth sich mit ihren Eltern, der Erde und bem fternigen himmel, wie sie ben jüngsten Sohn vor ihrem Batten Rronos retten und bie Rache ber verschlungnen Rinder an ihrem Bater nehmen möchte. Die Eltern fandten fie, als fie ben Zeus gebären follte, nach Lyttos, einer fetten Drtschaft Rretas, wo fie den Zeus gebiert und in einer hohen Grotte des waldigen Aegaon verbirgt. Dem Kronos aber übergiebt k zum Verschlingen einen in Windeln gewickelten Stein, ben biefer ahnunglos in feinen Bauch niederläßt. Rasch wuchsen Rraft und Glieder bes Zeus, Kronos aber, nach der Gaa finnreichen Eingebungen überliftet, gab feine Erzeugten wieder zu-L 18

rück, bestiegt burch Künfte und Gewalt feines Sohnes. Zuerst spie er aus den Stein, den zuletzt verschlungnen, welchen Zeus auf der weiten Erde im göttlichen Pytho befestigte, unter des Parnassos Gründen, ein Zeichen zu seyn hinfür, ein Wunder ben sterblichen Menschen (459-509.)

Kronos entmannt ben Uranos, nachdem dieser alle seine Erzeugten in die Gäa zurückgestoßen hat, als der letze, und verschlingt seine eignen Kinder dis auf Zeus, den jüngsten, der ihm entgeht. Liegen darin Gedanken, ist die Zeit gemeint? Daß der Mythus den Begriff verläugnet, indem er für das Verschlingen ein Motiv aus den Königsgeschichten entlehnt und zur Verkettung dichtet daß Kronos die verschlungnen Kinder wieder von sich geben muß, beweist nicht daß wer ihn aussam, nicht von dem Begriff ausgieng. Auch wird man nicht behaupten daß Verschlingung die einzig anwendbare Art der Wegräumung unter solchen Wesen sey, wenngleich sie in Indischer Poesie für Vertilgung überhaupt vorkommt:

Wie, bein eignes Geschlecht willst bu retten bes fremden Sohn? Glüdsfeliger, dein Thun gleichet eignen Fleisches Verschlingung selbst? 1)

Das Erste könnte bedeuten daß den Zeugungen von Himmel und Erde, maßlos und wechselvoll an sich, durch Kronos, die Zeit, einmal eine Grenze gesetzt worden und seitdem alle Besen der Natur erst eigentlich seyen, weil sie nach festem Geles in ewiger Wiederholung dieselben bleiden, so wie umgekehrt in den Dionysischen und Kabirischen Beihen die abgeschnittten Zeugungstheile gerettet, die Fortdauer oder das Wiedererwachen des durch sie immer gleichen Naturledens bedeuten. Das dann Kronos seine eignen Kinder verschlingt, könnte das Vergehen alles in der Zeit Entstandnen angehn, während nur Zeus und die aus ihm Gedornen unvergänglich, oder es könnte sagen daß, indem vor seiner Gedurt seine Brüder und Schweftern

1) Biswamitras Büffungen von Bopp S. 216.

(wiewohl es von letzteren nicht ausdrücklich gesagt ist) im Bauch des Kronos liegen, er Anfang und Princip der Dinge sey. Die Unbeholfenheit ist nicht geringer in der Speculation als im mythischen Ausdruck.

Lange Zeit find ber mythische Uranos und Kronos hiftorich genommen worden, so bag, im Zusammenhang mit Frents Borftellungen daß bie Geschichte ber hauptgötter bie ber Einführung ihres Cultus feyen, Seyne eine breifache Art von Rythen oder breifache Religion diefer beiden und des Zeus, bie auf einander gefolgt fey, annahm 2). Auch Sylvestre be San bachte sich noch eine Periode als Kronos ben ersten Rang mir ben Göttern Griechenlands einnahm 5). Wer von ber gibichtlichen Bedeutung jener ganzen Dichtung ausgieng, konnte bunn eine Phönikische, eine Ruretische und eine Sellenische Pe= tiebe ber Griechischen Vorzeit seten, oder welche andre brei Beschichtsperioden ihm sonft je nach seiner Kenntniß des 211terthums einfielen. Buttmann hat schon vor mehr als vierzig Jahren treffend gesagt : "ber höchfte Gott einer Nation ift burch alle Mobificationen bie er erlitten haben mag, zuverläffig immer und von jeher ihr höchster Gott gewesen. Der mythische Bater bes Zeus ift nur eine jener persönlichen Allegorieen bie ich erst bei Anhäufung des mythisch = theologischen Systems in he Göttergenealogieen einmischen." — "Der oberste Gott jes ber Nation ift ein wahrer b. i. ein Erfahrungsgott. Der Ba= in sowohl als der Großvater den die Mythologie ihm giebt, ind philosophische, ergrübelte Götter." 4) Die größte Verschies benheit zwischen meinen und R. D. Müllers (und vieler An=

<sup>2)</sup> Ad Apollod. p. 3. 9. 3) Ju St. Croix sur les mystères 1, 187. 4) Mythol. 2, 30 f. 48. Die Erklärung von Rä= gelsbach Hom. Theol. S. 71—77 würde auch dann noch bedenklich genug kyn wenn die Annahme einer verloren gegangnen geoffenbarten Erkennt= niß besser wäre als die Lehre des Apostel Paulus, sie wissen daß ein Gott fey, denn Gett hat es ihnen geoffenbart, bestätigt durch den Slauben an den großen Geist unter manchen der rohsten Bölter.

bern) mythologischen Ansichten besteht barin daß er Theogonie im weitesten Sinne, d. h. Vorstellungen von der Abstammung der Götter (auch des Zeus, der Gäa) für so alt hielt wie den Griechischen Götterglauben überhaupt und "der Gottheit" (nicht bloß den Söttern) die Ewigkeit absprach, noch in seiner Griechischen Litteratur (1, 155. 153), wie er in den Prolegomenen sagte, Griechenland habe wohl nie einen Cultus eines ansangslosen, ursprünglichen Gottes gekannt (S. 372.)

homer bezeichnet in zweien ber angeführten Stellen bie Titanen durch die Formel die um Kronos, Koovov augis dorres, welche auch die Theogonie einmal wiederholt (851.) Im homnus auf ben Pythischen Apollon werden sie bie Tita= nengötter genannt (Turives 9eol), die unter ber Erde wohnen, um ben großen Tartaros, von welchen Menschen zumal und Götter ba find, indem here im Born gegen Beus, die Erbe und den weiten himmel oben und jene unten anruft, ihr einen Sohn ohne Beus ju geben (156-160.) In der britten Stelle ber Ilias heißt es daß Japetos zumal und Kronos an den letten Grenzen ber Erde und bes Pontos figen, vom Tartaros eingeschlossen 5): und fo in Verbindung find Rronos und Japetos im Andenken geblieben, in der Batrachompomachie (274) und als Schimpfnamen bei Aristophanes (Nub. 581.) Andre Namen als diese tauchen nach homer nur wenige und biefe felten auf, indem bie von hesiodus aufgeführten aus fpaterer Speculation hervorgegangen und nicht populär geworben zu feyn scheinen. Daber benn in den Sibyllinen als ein britter Titan ber Name Titan selbst gesetzt ift (3, 10 xal faofλευσε Κρόνος και Τιτάν Ιάπετός τε.) Mofes von Chorene übersetzt ben Kronos in Zruan, ben Zoroaftrischen Kronos, nach Berosus, ber ben Japetos Japetofthes nennt ).

<sup>5)</sup> Strigerweife fest ein Scholion zu Jl. 14, 274 hier voraus die hefiodischen Titanen überhaupt, ausser ben zwei von Homer genannten den Kreios, Hyperion, Röss. 6) Mos. Choren. I, 5 bei Richter

Benn es in homers Zeit Lieder gab, worin dieser Mythus entwidelt und ber Sieg bes Zeus über ben Kronos und feine Verstoßung in den Tartaros binaus durch manche Bestimmungen über die Götter um Kronos und bie Art ber Fehde mehr ausgeführt war, fo zeigt fich feine Beisheit barin baß er eine Dichtung bie ihrer barocken natur nach nicht zur poetichen Bahricheinlichkeit ausgebildet werden konnte, worin alle einzelnen Angaben nur zu leicht Anftoß geben mußten, so all= gemein hält und wie in die Ferne rückt. Wenn sie sich entfaltet hatte in Zahlen und Namen, in Einzelheiten wovon etwa wh in die hesiodische Titandmachie Manches übergegangen wie, so hat homer verschmäht bavon Gebrauch zu machen. Die von hesiodus eingemischte Lyktische Sage über bas bem Kronos entzogene Zeuskind, die zwar auch in vorhomerischer Beit weithin befannt gewesen seyn mag, tann burch mehr als eine andre ersett gewesen seyn: nicht auf bas Einzelne ber Ausführung, sondern auf die Bedeutung auf hauptpunkten im Busammenhang bes Ganzen kommt es an. Nach und nach aber mag ein seiner Bedeutung nach so hervorragender Mys thus auf manigfaltige Art entwidelt und gestaltet worden seyn bis er in der Hesiodischen Theogonie als im Wesentlichen absichlossen für uns erscheint. Diefer Abschluß mag fo viel nachs wmerisches enthalten als man wolle, so wird boch Niemand weifeln burfen bag im Gangen bie Sesiobischen Titanen gleider Natur feyen als die Homerischen, und es ift baber noth= vendig auch biefe ber Reihe nach zu prüfen um die Idee zu gewinnen worin fie zusammentreffen, unbefümmert um Alles was in ber Ausführung späteren und verschiedenen Zeiten ans gehören fönnte.

Nach Hessious nun gebiert Gaa aus des Uranos Umar= mung den Dkeanos, Röos, Kreios, Hyperion, Ja= de Beroso p. 59. Dem Moses sind die drei Sem, Cham und Japhet, mit einer Fabel über einen Krieg unter ihnen, die in den Berg Olym= pos auslauft. petos, die Theia, Rheia, Themis, Mnemosyne, Phöbe und Thetys, und nach diesen den Kronos als den jüngsten (133—137): darauf noch die brei Kyklopen und die brei Hekatoncheiren. Jene zwölf, ohne die Rundaugen und die Hundertarme, werden unter einer nichtigen Etymologie Titanen genannt (207.) Nachher wird die Sippschaft der sechs Titanenpaare aufgeführt und zwar so daß Themis, die in der Ilias im Olymp ist (15, 87), und Mnemosyne (weil sie hier dem Zeus bestimmt waren) ausgeschlossen und dafür zween der Titanen andre Gattinnen erfunden werden (337 ff.)

Die sechs Titanenpaare sind Okeanos und Tethys, von denen die Flüsse und die Quellen entspringen, Hype rion und Theia, welche Helios, Selene und Eos erzeugen, Rreios und Eurybie, deren drei Söhne Afträos, Pallas und Perses sind. Afträos zeugt mit Eos die drei Binde Ze phyros, Boreas und Notos und den Morgenstern: Pallas mit der Okeanide Styr Zelos und Nike, Kratos und Bia, Perses springt in den folgenden Stamm über. Köos und Phöbe zeugen Leto und Afteria, die legtere mit Perses die Höket. Bon Kronos und Rheia, stammen Histie, Demeter und here, Ardes, der undarmherzige unter der Erde, Poseidon, der Erderschütterer, und Zeus. Endlich Japetos und die Okeanide Klymene, deren Söhne Atlas und Menötios, Prometheus und Epimetheus sind 7. Aeschylus nennt den Atlas, Sophokles den Prometheus Titan.

Unter biesen Personen sind nicht wenige bie weber als wirkliche Götter aus dem Cultus (in den vielmehr aus ber

<sup>7)</sup> Auf die hefiodischen sechs Titanen nimmt vermuthlich die munderliche Stadtsage von Adana in Kilikien bei Steph. B. Adava Rücksich. Der Stifter nemlich, Abanos, Sohn der Ge und des Uranos, hat fünf Brüder, Oftatos (Aftatos Sohn der Erde bei Memnon, Phot. Bibl. p. 228, 10), Sandes, Kronos, Japetos und Olymbros, wobei dem Kronos zad 'Péa angehängt ift.

Theogonie einige, wie Mnemosyne in Eleutherä, Theia in Ne= gina, Themis, vielleicht auch Eros, wenn biefer nicht von Samothrake aus in Thespiä eingesett worden ift, übergegan= gen ju feyn fcheinen), noch auch von benachbarten Stämmen entlehnt find. Mite volksmäßige Namen waren nicht ba: fie würden fich verrathen bei homer ichon. Bielmehr icheinen jene eben so frei erfunden wie etwa Pherekydes feinen kosmogoni= ichen Gebanten Namen von Personen gab, angenommene Po= imien ober Factoren, die ben wirklichen Substanzen bes alten Bollsglaubens übergeordnet werden, mit jener naiven Sucht ber herleitung die für jede Erscheinung einen Grund fodert, der auch, wie bie Rinder, mit einem Bort fich abspeifen läßt. Autarch bemertt bag hefiodus Diefe Erzeuger, ben Roos, Rrios, hyperion, felbst eingeführt habe ), was aber nicht ausschließt daß einzelne von biesen und ben bazu gehörigen weiblichen Na= nen Thetys, Theia, Eurybie, Phöbe, oder manche andre von Andern versuchte icon umgiengen und von hesiodus nur nach ben Bedingungen feiner theogonischen Zusammenstellungen und Jahlen ausgewählt und ergänzt worden sind. Denn gleicher art wie biefe Befen, von einer ichulmäßigen, nicht volksmäßi= gen Art find fo viele bag man ben hefiodus gewiß nicht für in alleinigen Erfinder ansehn barf, als Afträos, Pallas und Derfes, Afterie, die vier Söhne bes Japetos, dann Reto, thaumas, Geryones u. a. aber auch Leto und Maa, die of= fenbar weit älter und in priefterlicher Doctrin entsprungen find. Einige Abnlichkeit mit ben göttlichen Rräften diefer Theologie baben bie physischen bie man in andern Zeiten annehmen ju nüffen geglaubt hat, wie die Lebenstraft, die Schwere, das Phlogiston, Anziehungs=, Centripetal= und Centrifugalfraft. Ber erflärt bas Bunder bag helios über unfern Röpfen hinwandelt? Er ftammt ab von bem Überwandler, während Ho= mer nach ber bloßen Anschauung ben helios felbst hyperion

<sup>8)</sup> de plac. philos. 1, 6.

oder auch bloß nach der patronymischen Figur Hyperions Sohn nennt<sup>9</sup>), ganz so wie Kronion von der ersten sigürlichen in eine zweite mythische Bedeutung, nur in weit früherer Zeit übergegangen ist. Der Bedeutung des Hyperion entspricht die Gattin Theia, ähnlich wie Jo, Wandlerin, die Lauferin, von Iseew, wofür Spätere das Leuchtende hervorheben, indem sie Euryphaessa oder Aethra nennen <sup>10</sup>), wenn nicht Theia selbst die Schauende, die Blick des Lichts bedeutet, von Isea.

Rreios, auch Kotos, ift flar aus ber Abjectivform in resiwr Erosig9wr, Unaros resiorror, und ben häufigen Namen Kosiwr, Koswr, herricher, deffen Bedeutung durch bie ihm gegebene Gattin Eurybie verstärft wird. Nicht aus diefer erften Potenz, fo allgemeiner Bedeutung, fondern erft aus einer zweiten, ben brei Brüdern Afträos, Pallas und Perfes gehn bestimmte Gewalten hervor. Afträos, Sternicht, er= zeugt mit Gos bie brei Binde, ben Morgenstern und bie Sterne bie ben himmel umfränzen, die Binde weil fie fich erheben wann Cos mit ben Sternen am himmel zusammentrifft. Non Pallas, bem Schwinger, wie auch ber Bater ber Pallas als Schwingerin ber Lanze genannt wird, und von ber Styr entfpringen die schon genannten vier Rinder Eifer und Sieg, Rraft und Gewalt, welche Schwung und das Befen der Smr eben fo wie bas der Großeltern, der herrschenden Macht, in fich tragen. Der britte Bruder, Perfes, "ber unter allen breien an Einsichten ausgezeichnet war" (377), im Hymnus auf De meter Perfaos (24), in ben Sagen von Argos Perfeus, ift jedenfalls auf den Himmel zu beziehen, wie er denn auch mit Ufterie bie hefate erzeugt. Die Ofeanide Perfe ober Perfeis wird mit Helios verbunden (956. Odyss. 10, 139.)

Röos, der Bater der Afterie, des Sternhimmels, und ber Leto, welchen auch der Hymnus auf den Delischen Apollon



<sup>9)</sup> Jl. 8, 481. Od. 12, 176. 10) Hom. H. 31, 2. Hyg. fab. p. 10 Staph.

nennt (62), ift wahrscheinlicher von xelw als einer Nebensorm von xaw, xalw, wovon auch xolys, xoldlys (wie µalvolys) ein Priester, der im Brennen, im Feuer sein Amt verrichtet <sup>11</sup>), abzuleiten als von xola, angeblich ogatea bei Antimachos <sup>12</sup>), wonach Hygin den Namen übersett Polus (140.) Mit dem Begriff des Brennenden, Hellen stimmt überein die Gattin Phöbe. Dieser, der hellen, reinen, der goldgefränzten in der Lheogonie (136), giebt Pindar, indem er sie mit dem Köos nennt, meersardnes Gewand, vielleicht mit Anspielung des Sonnen= und Mondaufgangs aus dem Meere. Während Afte= it mit Perses die Mondgöttin Helate erzeugt, wird ihre Schwe= fu Leto von Zeus Mutter des Apollon und der Artemis, die wich feldst mehr diesem Reich angehören, aber an die Stelle von Naturgöttern getreten sind.

Japetos endlich, auf den der gleichgültige allgemeine Rame der Gattin Klymene kein Licht wirft, ist nach seinen vier Söhnen zu beurtheilen, welche die Hauptcharakterzüge der Menschheit ausdrücken und daher erst in einem folgenden Ab= schnitt erklärt werden sollen.

Demnach enthält diese Auffaffung des Reichs des Kronos in den vier ersten Abtheilungen, die Götter des Waffers, der Sonne, des Monds und des Morgenroths, der bewegenden Kräfte, Binde und Gewaltanstrengung, und die der großen Lichtgott= heiten, diese alle zurückgeführt auf eine höhere Potenz ihres eig= nen Wesens. Im Allgemeinen betrachtet stellen uns diese Wese sen keich der Naturgötter unter Kronos dar, der mit Rhea die fünste Stelle einnimmt, was noch offendarer wird durch den Gegensag des neuen, worin Zeus nicht nur seine fünst Geschwi-

11) Hesych. χοιάται, ίεραται· χοιώσατο, άφιερώσατο. Id. πυρχόοι, ύπο Δελφών ίερεῖς δι έμπύρων μαντευόμενοι. So θυηχόοι. Auch Aglaoph. p. 1290 ift χόης ertlärt qui igne lustrat noxios, von Reinete bagegen Anal. Alex. p. 131 χοάν als μέσειν, wie Etym. M. v. Koïos, χοεῖν, ö έστι νοεῖν χαι συντέναι. 12) Etym. M. s. v. fter zu sich erhebt, sondern auch nach dem Siege mit sich vermält. Den vier Titanenpaaren, von welchen die Naturgötter abstammen, ist im Japetos, da jene als zurückgedrängt dargestellt sind, auch ein früheres Menschengeschlecht zugesellt.

Bie ber Rampf zwischen den Kroniden allen, fo weibliv chen als männlichen (667), und solchen zwölf Titanen (630. 648) zu führen und zu entscheiden fen, mar feine leichte Aufgabe. Der Dichter hat auf die zu feiner Zeit geltende Nationalmythologie Rudficht genommen. Nach ihr find ber Titanen zwölf gesetzt, wie der Götter zwölf waren, was zwar zuerft im hymnus auf hermes vorkommt, aber nach ber ungefähren Zabl ber Dlympischen Gefellschaft bei homer sich wohl ichon früher fest gestellt hatte. Bie neben ben zwölf großen Göttern noch viele Dämonen, so neben ben Titanen die Ryklopen und hekatoncheiren; außerdem die vielen Naturwesen, welche die Theogonie aus bem alten Stamm ableitet ohne sie in Verbindung mit ben ftreitenden Titanen zu bringen. Der Dlymp war bie Burg ber wirklichen Götter ber positiven Religion : baber ward auch ben gebichteten Titanen, die aber einem Princip und Syftem eines wirklichen früheren Cultus im Allgemeinen entsprachen, ein Gebirg als ihre Burg im Rrieg angewiesen, ber Othrys, nur ber Titanomachie wegen, indem die Titanen vom Othrys, bie Götter vom Dlymp ftreiten (632), ohne irgend eine Irabition daß die Götter außer Zeus und feiner Familie jemals auf bem Dthrys ober irgend einem andern Berg einen Sams melplatz gehabt haben 15). Vielmehr nahm man mit einer herrschaft bes Kronos auch benselben Sitz dafür an welchen nun Zeus einnehme, also ben himmel und Dlymp, wie die Berke und Tage (111) und die Theogonie felbst fagen (820) 14). Incongruenzen waren nicht zu vermeiden, ba beide Systeme fich

<sup>13)</sup> J. H. Boß Krit. Bl. 2, 364 vermuthete irrthümlich, in alten Fabeln fey der Othrys der Sitz der Titanen gewefen. 14) Aesch. Prom. 159. 959. Apollon. 2, 1232. Paus. 5, 7, 4.

nie ganz rein und burchgängig geschieden haben. Poseidon könnte unter den Titanen seyn, hieße er nicht Bruder des Zeus, und hephästos, wenn der Mythus nicht gewesen wäre wonach er von Zeus und here ober allein von here geboren war.

Die brei Paare ber Kroniden bilden eine sonderbare Kriegs= macht, worin sich besonders die gute Hestia und die blonde De= meter eigen ausnehmen, wenn man einen folchen Stoff im Einzeinen näher betrachten dürfte: sie sind baher nicht etwa wie Statiften auf einer Bühne, fondern wie in einem Gemälde im femften hintergrunde, dem Blid fast ganzlich verschwindende figuren gehalten. Zeus fiegt auf die Art daß die Ryklopen, wen Befreiung fein erstes Wert ift, ihm Donner und Blip iergeben (501 - 6), bag er, ber uranfängliche Gott bes Donuns, alle Unsterblichen auf ben Diymp beruft und verkündigt, n werbe keinem ber Götter bie mit ihm die Titanen bekäm= pfen möchten, feine Bürde entziehen und allen die unter Rronos unbeliehen geblieben, ihre Würde zutheilen, und daß bar= auf Styr ihm querft ihre Rinder Eifer und Sieg, Kraft und Bewalt zuführt, bie fofort ihre Wohnung neben ihm erhalten und mf allen Wegen ihm folgen, während die Mutter die Ehren des aroßen Eides erhält (383 - 403), und baß, nachdem der Rrieg phn Jahre vom Olymp und vom Othrys unentschieden gebauert hatte, Zeus der Kronide und die andern Kinder der Rhea, nach ber Verfündigung der Gaa bag von ihnen Sieg und Ruhm abhänge, bie drei andern von Kronos eingeferferten Uraniben, Briareus, Rottos und Gyges auch befreit und fie fich auf feine Seite fclagen (617 - 663.) Nun erst folgt ein Schlachtge= mälde. Bon den Titanen, von Ofeanos bis auf Japetos, so wenig als von den Kroniden außer Zeus wird einer genannt: und mit ber Schilderung bes Rampfes fteht in Biderspruch 881: adrade έπει δα πόνον μάκαρες θεοι έξετελεσσαν, aber es lief fich bieß nicht andern, da die Kroniden eine schlechte Figur im Rampf gemacht haben würden. Die Titanen befestigen ihre Phalangen (676); aber es ift zu vermuthen daß ber Dichter,

ohne alle mythologische Bedeutung, lediglich wegen bes Schlachtgemäldes, gleich ben hier und ba genannten Seerhaufen in ben heldenkämpfen der Ilias, sie einschob als ein Gegengewicht gegen die drei hundertarme, die breihundert Felsen auf einmal werfen und bamit bie Titanen überschatten (715), woburch augleich auch ihre mythologische Bedeutung bem Schauspiel des Rampfs aufgeopfert wird, während auf biefelben Zeus mit feis nen Bligen eben fo mächtig eindringt. Wegen diefer Rampfthätigkeit scheinen sogar zu Brigreus bie zwei andern Namen Kórros und Túns gewählt zu feyn 15), obwohl in einer Inter polation die phyfifche Bedeutung geltend gemacht ift (815-19.) Leicht unterscheidet man die älteren einfachen Bestandtheile einer roheren Sage, die Blige, die Steinwürfe, das Schlachtgeschrei, und bie nachmals als Repräsentanten ber Götter um Kronos ausgebachten zwölf Personen, und bemerkt leicht daß ber vielfach mißbeurtheilte, weil nicht im ganzen Busammenhang gefaßte Dichter über bas Unvereinbare diefer Bestandtheile und bie Dürftigkeit ber Reliquie burch bie fräftige Schilderung von ber Buth des Rampfs, dem Geschrei, dem Dröhnen der Erde, den Felsstürzen, dem Tumult der Gewitter, die Farbenpracht, der hall und Schwall in Worten zu täuschen und von dem Erwis gen bes inneren Busammenhangs zurückzuhalten sucht.

Nachdem die hekatoncheiren die Titanen unter die Erde in den Tartaros getrieben und sie gebunden, sich selbst aber als die treuen Wächter niedergelassen haben (717 — 55), nachdem auch Typhoeus, welchen Gäa erst jest als jüngsten Sohn ge boren hat, niedergeblist ist, trieben die Götter nach der Gäa Mahnung Zeus an, über die Unsterblichen zu herrschen und er theilt ihnen die Würden aus (881 — 85), wie auch der vorangestellte Hymnus angiebt (71 — 74) und Aleschylus im Prometheus (231.) Sich aber vermält Zeus mit sieben Göttinnen, erst mit Metis, der Weisheit, ohne Kinder, dann mit Themis, die ihm die brei Horen der gerechten, geseslichen, friedlichen

15) Mefch. Tril. G. 147-150.

Ordnung, der Okeanide Eunomie, die ihm die drei Chariten des festlichen und heiteren Mahls gebiert, mit Demeter, ber Mutter von ihm ber Persephone, mit Mnemosyne bie ihm die Musen, mit der Leto, die von ihm Apollon und Artes mis gebiert, zulet mit der Here (der bleibenden Gemalin), auf die außer der Hebe auch Ares und Eileithyia zurück= geführt werden. Aus feinem haupt gebiert bann Zeus bie Athene, Here aus sich allein ben Hephästos (885-929. Auch Poseidon wird vermält, Rythere mit Ares; angeschloffen werbm, fämmtlich als Söhne bes Zeus, hermes, Dionysos, he= utles. Unter den fieben Gattinnen mit denen Zeus fich ver= ichet, find nur zwei feine Schwestern, Demeter und Bere, und megen auffer ber Themis und Mnemosyne, bie auch Titanin= nen heißen, aus der Sippschaft ber zwölf Titanen, die Mutter bes Apollon und ber Artemis und bie Okeanide mit welcher n die Chariten erzeugt. Aus berfelben Sippschaft ift hefate, welcher Zeus nichts von Allem was ihr unter ben Titanen jugetheilt war, nahm (423) und welche nach ber beigefügten Schilderung, die von einem in Böotien noch bestehenden Cult entlehnt scheint, ganz mit unserm Begriff von einer Naturgöttin, im Gegensatz einer Olympischen übereinstimmt. Auch Demeter ftbft und ihre Tochter stehn, somie Poseidon und Dephästos, wischen der Natur und dem Olymp in der Mitte. Es wird also die frühere herrschaft nicht gänzlich vernichtet, sondern theil= weise eine Vereinbarung und Verschmelzung bewirkt. Auch ben Dteanos und die Tethys haben wir nicht als in den Tartaros eingeferkert zu denken. Es ift eine falsche Borstellung von den mythischen Erzählungen daß sie alle so genau und bestimmt fepen um zu jedem einfachen Plural, wie bier bie Titanen bie ihre Phalangen ordnen, die in den Tartaros geworfen werden, binzudenken zu müssen: alle ohne Ausnahme. Dkeanos ift fo wenig denkbar im Tartaros als etwa Gaa. Die Theogonie alfo, die ihn felbst als den heiligen, tiefftrudelnden Strom wie= berholt bezeichnet, unterscheidet fich nur barin von bem Dfeanos

ł

mit Theiys ber Ilias, welche die here, als Zeus ben Kronos unter die Erde und das Meer sette, von Rhea zur Auserziehung erhalten, daß sie den Okeanos nicht versteht wie sie (14, 201), sondern ihn als einen der Titanen sett, mit Uebergehung der Ursache warum er am Krieg und der Verstöhung nicht Theil nahm. Rein und den Grübler zufrieden stellend vermochte der Mythus nicht oder verschmähte es das Verhältnis von Zeus und den Naturgeistern darzustellen. Blieben ja doch auch die Flüsse und Duellen und die Kinder des Hyperion Götter wie sie es von jeher gewesen waren. Die Eringen in der Unter welt, auch die Mören werden nicht unter die neuen Götter aus genommen. Auch der unvermeidliche Wicksfigenossen Titanomachie daß die Titanen durch Titanische Hülfsgenossen bessient werden 16).

Die abgeschafften Götter werden natürlich geschmäht, und so heißen schon in der Theogonie die Titanen die schlimmen Söhne des Uranos (154.) Dagegen wird auch hefate die hochgeehrte Titanin genannt, wie helios Titan im Sinne der älteren Götter. Nach den Platonischen Gesetzen nannten die Alten eine Titanische Natur nicht fragen nach Eid und Treue, nach den Göttern (3, 16 p. 701 c.), was Plutarch wiederholt, der auch die Giganten den Titanen hinzufügt <sup>17</sup>). Es ift

17) De esu carn. 1, 7. de facie in o. l. 1, 12. Ich bemerke auss nahmsweise ausbrücklich die kleine Verschiedenheit der Ansicht Prellers 1, 36, welcher aus den einschlägigen Stellen der Rlias entnimmt daß die ältefte Dichtung ganz vorzugsweise die Bedeutung des Widerspruchs und des Kampfs gegen die bessere Ordnung der Dinge hervorgehoben habe. Der

<sup>16)</sup> Diefer ganze Erklärungsversuch steht greller als mir lieb ist ab von dem was einer meiner ältesten, besten Freunde über die Titanen ge= schrieben hat, Schwenck im 5. Theil seines großen mythologischen Werks S. 393-400, mit einem Jusas 7, 482. Kronos ist ihm Moloch, der Phönikische Patäke, und sieben Titanen sollen den sieben Patäken, sieben Umschafpands entsprechen. So wenig ich auf diese nicht ohne großen Iwang herbeigestührte Construction im Ganzen eingehen kann, so sehr weichen meine Ansichten von den seinigen über unzählige Einzelheiten innerhalb derselben ab.

bieß nicht etwa von der Rolle welche Prometheus später in der Litanomachie erhalten hat, entlehnt. Eine Berwechslung der Litanen mit den Giganten kam hinzu: beide kämpsten ja gegen den Allerhöchsten und wurden bessegt, darüber ward der Unter= schied ihrer Natur und des Grundes zum Krieg überschen. Euripides nennt die Attischen Giganten Titanen (Hec. 467), die Tochter des Merops eine Titanin (Hel. 388) und verwech= selt beide auch sonst (Iph. T.213 — 15), wie es späterhin häufig geschieht, und in neuerer Zeit sehr gewöhnlich, selbst in mytho= logischen Schriften <sup>18</sup>).

59. Nachflänge des Titanenmythus. Dem Mythus eines eroberten Throns, wie der des Kro=

Sieger fpricht natürlich triumphirend und von Biderftreben gegen die beffere Ordnung ift nicht die Rede. Uber eben fo natürlich ift daß die Berehrer des alleinherrichenden Beus auf feiner Seite ftanden und vorausjesten daß die Befiegten Unrecht gehabt haben müßten. 18) Schol. Eurip. Hec. 467 ber Cobetichen Nachlefe beweist dieß mit einem Diftichon des Kallimachos (dem ein Pentameter fr. 195 voranzustellen ist), wonach die Bötter nach dem Gigantenfrieg die Ehren in Metone theilten. Juftin 44, 4 läßt die Götter im Bald von Tarteffus gegen die Titanen tämpfen. Die Berwirrung ift entstanden aus der Dichtung bei Schol. Jl. 5, 479, tas nach der Verstoßung des Kronos die Giganten in Tartessos einen gro= fm Rrieg gegen Beus erhoben, der fie fchlug und fie im Erebos dem Rro= nos zu Unterthanen gab. Pfeudoplutarch de fluv. 5, 3 nennt Gigantomachie für Titanomachie; Dvid die Titanen Giganten (Met. 1, 152), Andre die Biganten Titanen. (Auson. ep. 29. Orph. Argon. 1060.) Befontees wird Empörung, übermuthiges Ertuhnen ben Titanen burch Bermifchung beigelegt, wie von horaz 3, 4, 42-64. Silius 3t. 12, 148 legt gar den Japetos unter bie Infel Inarime. Plutarch de fluv. 5, 3 flüchtet fich Rronos nach ber Gigantomachie. Ein fpäter Dichter deffen Name ausge= fallen, bei Schol. Pind. N. 3, 38 nennt den Briareus, der nach Eumelos in der Titanomachie, im Meer wohnend, den Titanen gegen Beus bei= ftand, einen Giganten, und Eudotia p. 29, 91 läßt mit Anführung des Eumelos denfelben den Göttern gegen die Giganten beiftehn. In der bil= benden Runft ift diefe Berwechslung vermieden worden, R. Rochette Représentations fig. - d'Atlas 1835 p. 43.

nos, mag leicht eine Dichtung sich anschließen von Aufstand in dem neugegründeten Reich. Davon enthält die Ilias ein Beispiel (1, 396 — 406.) Here und Poseidon und Pallas Athene wollten den Zeus in Bande legen: aber Thetis rief den hundertarmigen Briareos, gewaltiger als sein Bater (Uranos), welcher mit seinen zwei Brüdern bei hessons die Titanenschlacht entscheidet, zum hohen Olympos; der septe sich neben Kronion und aus Furcht vor ihm banden diesen die seiter nicht. Die Stelle ist geschmückt mit einem zweiten Namen des Briareos, den ihm die Menschen, wie den andern die Götter ge ben, Alegäon, und mit dessen Etymologie zides (ced) yakor. Dieß hat dem Zenodot so sehr missallen daß er für die beiben Verse:

> Αιγαίων (ὁ γὰς αὖτε βίη οὖ πατρὸς ἀμείνων), ὅς ἑα παςὰ Κρονίωνι καθέζετο, κύδεϊ γαίων

zwei andre, beren Inhalt aus der Theogonie entlehnt ift, unterzuschieden fühn genug war:

> καὶ μὲν Τιτήνων πολὺ φέρτερος ἦεν ἁπάντων, ὅππόσοι ναίουσ ὑπὸ Τάρταρον εὐρώεντα.

Es ist eben so möglich daß bei Homer dieß aus dem Titanenfampf, in Nachahmung seines von Anfang oder damals schon bestimmten Ausgangs durch den Briareus, als eine mythische Feier der Herrschergewalt des Zeus, benutzt ist als daß das spätere Gedicht den Briareos aus Homer entlehnt und nach gewöhnlicher Art verdreisacht hat, der zur Entscheidung des Rampfs nach der Probe, die er bei Homer ablegt, so wohl paßte. Andrerseits scheint der hundertarmige Alegäon, Walsermann, den Namen des Gewaltigen in keinem andern Sinn als dem des Okeanos im vierzehnten Gesang, in dem des Walsers als obersten Princips, erhalten zu haben: dem (mit Grote) dieser Briareus-Alegäon anders zu nehmen als für den Sohn des Uranos, für den des Poseidon, ist durchaus willfürlich, und in dieser Boraussseyung ist der Mythus zugleich ein physikalischer, worin der Form nach die Titanomachie, nur mit Beseitigung der Kyklopen benutzt ist 1).

Der Gebanke eines Aufruhrs im Dlympischen Reich führte ju jener Versinnlichung ber Allmacht bes Beus über bie Götter und das Weltall im achten Gesang der Ilias (5-26). Er verbeut ihnen sich in den Kampf vor Troja zu mischen und brobt ihnen, wenn einer fich von den Göttern zu den heeren mtferne, ihn zu schlagen oder in den Tartaros zu werfen (wie vordem bie Titanen): bann werdet ibr erkennen, wie febr ich ber ftärkfte von allen Göttern bin. Auf und versucht es, hängt eine goldne Rette vom himmel berab und faßt euch alle baran, alle Götter und alle Göttinnen: aber nicht werdet ihr aus bem himmel auf das Gelände herabziehn Zeus ben höchsten Bals ter, wie viel ihr auch arbeitet. Aber wenn auch ich zu ziehn geruhen wollte, jog ich euch famt ber Erbe felbft und bem Meer selbst und bände die Rette darauf um die Ruppe des Olympos und es hienge das alles dann schwebend: so viel bin ich über Götter und Menschen 2). Das Gleichniß ift entlehnt

1) "Thetis führt dem bedrohten Simmelstönig den Meerriefen Legaon ju. b. h. fie fendet bem gimmel Baffer, bamit er feine Macht im Gewitter befite." Schwent in den Jahnschen Jahrbüchern 1854 Bb. 69 G. 682. Bobl möglich daß nur um die phyfitalische Bahrheit auszudrücken, der Aufftand der Götter bedeutungs= und beziehungslos zur Einleitung bestimmt war. Das Achilleus den Mythus als Geschichte gebraucht, welchen ber Dichter ihm aus feinem Borrath archaistischen Beiwerts leiht, gebt nicht die Frage über beffen eigentliche Bedeutung an. 2) Platon, bem es um eine historisch kritische Auslegung nie zu thun ift, schiebt einen phy= fifalifden Sinn unter, daß Erde, Meer und Luft von der Sonne abhän= gen, Theaet. p. 153 c. Eben fo verstand der Anaragoreer Euripides Orest. 970. Nicht mehr ift Beus ber die Götter an der Rette auffchnellt, ju vergleichen mit Bischnu an dem das All vereint hängt, wie an der Schnur ber Perlen Babl, mas bas Ineinandergreifen ber Natur nebft ihrer Abhängigkeit von Gott ausbrückt: wenngleich Stoiker und Neuplatoniker wie Protlos Hymn. in Min. 2, 22 icon die goldne Rette in diefem Sinn gedeutet haben, auch genne T. 5 p. 519 und Creuzer. Gine Rette ift freis I.

von bem Spiel bes Wettziehens nach ben beiben Seiten (ilxvorivda), wie auch die Rraftanstrengung zweier heere, ber Achäer und der Troer, mit einem Ziehen derselben an beiden Enden eines Seils verglichen wird. Dag von dem Schütteln ber Ambrosischen Loden die Söhen bes Olympos erbeben, indem Zeus der Thetis zunickt — was an Erhabenheit mit dem im Säufeln bes Bindes vorübergehenden Jehova wetteifert scheint homer wie im Gegensatz mit dem Ungeheuren jenes al terthümlich und vollomäßig rohen Bilds erfunden zu haben. Das aber für feine Bubörer neben ber plastifchen Bestimmtheit und bem höheren Styl feiner Götter und ihres Thuns auch jene urfräftige Beije des Alterthums Reis behielt, zeigt die Stelle wo Beus ber here broht fie zu geißeln, wie einft als er fie Qu bem 3wed) boch aufhängte im Nether und iniden Bolken, mit Ambosen an den Füßen und goldnen Banben an den Armen; was nach wirklichem barbarischem Gebrauche vergrößert ift, und als die Götter auf dem hohen Dlymp unwillig babei standen und sie nicht losmachen konnten; er aber, wen er ergriff, von ber Schwelle hinabschleuderte daß er auf die Erde tam in Dhu macht (15, 18), worauf auch bie Drohung gegen Bere im erfte Gesang hindeutet (566. 67). Hieratische Allegorie könnte im merhin in diefer Geschichte zu Grund liegen, fie veranlaßt haben ohne daß wir barum berechtigt maren das Einzelne in ber Be stalt worin es vorliegt, deuten zu wollen.

In der Fabel von den zween Aloiden, welche die Götter im Himmel zu bekriegen und den Offa auf den Olymp, den Pelion auf den Offa setzend in den Himmel zu steigen drohen in der Obyffee (11, 305-16), ist der Titanenkampf ange-

lich Bild des Zusammenhangs und so wurde diese berühmte goldne Kritt auch auf das Geologische ungewandt (Boisson. ad Marini Vit. Procl. p. 120). Aber die Art wie sie hier gehandhabt wird, gehört auch jur Sache, und nach dieser sieht des alten Damm gesunder Stun, mit einigen Grammatitern, hier ein asnigma imperii monarchici.

wandt. Einen Sohn der Erde tödet Apollon, veti Tityos; auch dieß ein Sieg des jüngeren Göttergeschlechts über titanen= hafte Brut.

Sonft kam auch Titanisch für uralt in Gebrauch: Dolon= tos, von welchem das älteste Volk der Thraker stammt, heißt ein Sohn des Kronos und einer Titanischen Nymphe <sup>5</sup>). Um das hohe Alter des Despönadiensts zu erheben, nannten die Arkader Anytos ihren Erzieher (was nach Schwencks Bemer= hung der Name bedeutet) einen der Titanen, nach Pausanias (8, 37, 3.)

# V. Anfänge der Naturphilosophie. Theogonie.

## 60. Die Götter aus bem Baffer.

Bei der bildlichen Vorstellung von der Verbindung des himmels mit der Erde und bei der Anbetung von Naturför= pern, wodurch das Nachdenken über die innere Verwandtschaft diefer Naturgötter bei ben Scharffichtigeren geweckt murbe, mußte frühzeitig neben ber religiösen, burch das Gefühl eines Unerforschlichen, Bochften eingegebenen eine verstandesmäßige Bor= kellung auffommen, die den Anfang und Urgrund des Lebens in ber Natur suchte: und es hat sich wahrscheinlich der Sinn ber Jonier früher in die Materie versenkt, wozu der Dorische Beift weniger antrieb, fo bag noch die Pythagoreische Philo= sophie eine formale Einheit zu erfassen strebte. Doch untericeidet, wie es scheint, ber hang und die Freiheit von ber Berehrung Gottes über oder in der Natur zur Erklärung der Na= wrerscheinungen überzugehn, die Griechen fehr von andern fammverwandten Bölfern, sie fo wie die Indier. Denn auch unter diesen "erbob sich bei allem Spiritualismus ber natürli=

<sup>3)</sup> Steph. B. Ogázy cf. Meineke.

chen Richtung den Lehren der Beda gegenüber eine Ansicht welche Gott nicht läugnet, aber die Welt zu erklären meint ohne auf die Jdee von Gott zurüchzukommen."

In ber Ilias ift in ber züchtigen Erzählung von einer Schäferstunde bes Zeus bie Dichtung angebracht daß here, als Zeus den Kronos ftürzte, von Rhea in das haus des Dfeanos und ber Tethys gebracht und von diefen wohl gepflegt und erzogen worden sey, und an die Schalkheit daß sie jest einen häuslichen Zwift unter biefen beilegen wolle, in einem einzigen Worte der große Satz angeknüpft, ber mit dem von homm burchgängig befolgten Göttersyftem harmlos, wie unbemerkt in Biberfpruch tritt, bag Dteanos ber Götter Entstehung fen (14, 201), ber indeffen von Hypnos in feiner Antwort an here befräftigt wird (246 σσπες γένεσις πάντεσσι τέτυπται), bet Fluß Okeanos aus welchem Flüsse, Meer, Duellen und Bruns nen allfammt hertommen (21, 196.) Auf baffelbe Princip ber Dinge ist einmal in der Dopffee angespielt, wie ich bei Posei bon zeigen werde. Aristoteles in der Metaphysik fagt daß nach ber Meinung Einiger ichon im höchften Alterthum die Erften welche eine theologische Lehre aufgestellt, die Ansicht des Thake gehabt hätten, indem er fich auf diefe homerische Stelle bezicht und als zweiten Grund binzufügt, ber Eid beim Styr fr eigentlich bei dem Baffer als dem Aeltesten und barum Ehr würdigsten (1, 3.) Die durch ihren jaben Absturz in schautte voller Umgebung wunderbare Styr mag babin nicht geboren: bie Bedeutung bes Andern ift schwerlich zweifelhaft für uns, bie wir den Ursprung ber Dinge aus dem Baffer auch bei ben Indiern, und vermittelft freilich bes Borts, als Dofaisch ten-Noch in einer andern Stelle erwähnt die Metaphpfif ben nen. Dkeanos als Urwesen nach ber Meinung älterer Theologen (13, 4.) Platon im Timäus führt den Urfprung von Dfeanos und Tethys auf himmel und Erde zurück, von benen bann Rronos und Rhea nebst Phorips abstammen (p. 40 e), eine Bereinbarung beider Syfteme die man von ihm ber Anführung gewürdigt zu sehen sich wundert 1). Eine Hindeutung auf bas Basser als Urelement enthält wahrscheinlich, wie oben bemerkt, auch die Fabel daß Briareus den Zeus selbst beschützt (dessen Macht physisch auf ihm und dem Blitz gegründet ist.)

## 61. Chaos ber Anfang ber Dinge.

Ein andrer Versuch die Welt ohne den Kroniden zu erflären, mehr naiv und phantastisch als die herleitung aus einem Urelement, ift ber hesiodische: ein Grammatiker zur Ilias (14, 246) führt ben hesiodus an und bemerkt, man muffe alfo fagen baß ein Jeder gesprochen hat wie er wollte. In diesem Versuch, bn übrigens auch im Drient vorfommt, werden die Dinge bloß äußerlich unter ber Form ber Aufeinanderfolge auseinanderge= ligt. Zuerft war Chaos', der Raum, die Leere, die Rluft. Unter den Blipen der Titanenschlacht erfüllt hitze den Welt= raum (xáos 700) und wo bie Quellen und Enden der Erde, bes Tartaros und bes Meers find, ba ists jenseits bes finsteren Chaos (814), wofür auch xáopa péra als ein gleichbedeutens ber Ausbrud vorkommt (740.) Die Wortform zaos scheint für biefen Gebanken gebildet (von zaw, hisco, capax sum) und nicht alt zu feyn und ift auch sonft nicht in die Sprache übergegangen. Nach Euripides im Radmos nannte man wohl auch was zwischen himmel und Erde ift Chaos, als leeren Raum. So Aristophanes in den Bögeln (192. 1218), Bacchylides vom Abler: vouaras d' év arvvyérte ráss, Ibutos noraras o er allorolog gas. Die Begriffe von Ursubstanz liegen fern von folchen volksmäßigen Vorstellungen, wie j. B. in der Bo= luspa: Gaffen war der Gähnungen und Gras nirgends. Ein Berben aus nichts auffer bem leeren Raum , bas ber Berftand nicht faßt, hat also ber Einbildungstraft gefallen 1). Nach bem

<sup>1)</sup> Den Uranos als Sohn des Okeanos kennt auch das Etym. M. p. 50, 1. 1) Ein andres Beispiel giebt Ferid Eddin Attar in dem Erspräch der Bögel bei Silv. de Sacy im Pend-nameh p. XXXVI.

Chaos wurden Erbe, Eros, und aus dem Chaos Erebos und Styr, ber Raum war von Dunkelheit erfüllt (123), daher zaos Logegov (814.): wie die Nacht nur vorausgeht der helle ohne fie in sich zu fassen, so bas Chaos ber Nacht. Sowohl Platon im Symposion (p. 178 b) als Pausanias (9, 27, 2) wiederholt das encerca der Theogonie von Erde und Eros (116), aus welchem folgt daß das folgende ex Xaeos d' Egesos u μέλαινά τε Νύξ (123) in gleichem Sinn zu verstehen und alfo Chaos nach hesiodus nicht irgend eine Materie ift, wozu die Drphifer u. A. es machen. Als Raum verstehen bas Chaos auch Platon 2) und Ariftoteles 5), fo wie beffen Ausleger The mistius, Simplicius, Johannes Philoponus, Plutarch 4). Aber nach bem hang der Menschen ihre eigne Ansicht in alter Trabition ober Schrift wieder ju finden und burch willfürliche Deutung diefer sie aufzudringen legte man später den Grundstoff für die zu gestaltenden Dinge in bas Chaos; Pheretydes verftand barunter bas Baffer 5), welchem ber Stoifer Zenon ge-

"Er hat zuerft die Berge gefest wie Pfeiler, welche die Erde halten (wir Atlas den himmel); dann ließ er das Meer ablaufen, deffen Baffer bie Dberfläche der Erde bedeckten. Als die Erde fest gefest war auf dem Ruden des Ochsen, ruhte dieser auf dem Fisch und der Fisch auf der Luft. Borauf aber ruht bie Luft ? fie ruht auf dem Nichts und das ift genug." 2) Tim. p. 51 a dógator eldós to zad duogoor, nardezés, p. 50 b. ή τὰ πάντα δεχομένη σώματα φύσις. 3) de dogm. Xenoph. 2. Phys. ausc. 4, 1. 4) de Is. et Os. p. 57; auch Barro L. L. 4. p. 8 Bip. vacuum ro xevóv, und Andre, Etym. Gud. p. 562 w μέγα και απέραντον χώρημα. Sext. Emp. Hypotypos. 5, 16, 121 είναι γάρ φασι χάος τον τόπον άπό τοῦ χωρητικόν αὐιόν είναι τῶν ἐν 5) Ach. Tat. Isag. in Arati phaen. αύτω γενομένων cf. 10, 1. c. 3 παρά το χεισθαι. Pheretydes verschmilzt übrigens die theologische und die tosmologische Ansicht Procl. in Plat. Tim. 3 p. 368: & de 44ρεχύδης έλεγεν είς "Ερωτα μεταβεβλησθατ των Δία μέλλοντα δημιουργείν, δτι δη τον χόσμον έχ τῶν έναντίων συνίστας εlς δμολογίαν χαὶ φιλίαν η γαγε καί ταὐτότητα πασιν ένέσπειρε και ένωσιν την di όλων din κουσα».

gesolgt ift ) u. A. Zenovot ver Stoiker vie Luft (xdr xexv-, µéror déga) ); Andre das Feuer, von xaiw oder auch weil es xéxuras dia vir derroységear. Zu der Zeit als die Deutsche Philosophie in hohen Wogen gehend die Mythologie mit sich fortzureißen leichtes Spiel hatte, nannte sie das Chaos das ungeschiedene Urseyn 8). Richtig sahen Andre ). Aristophanes nennt, indem er in den Bögeln der Hessossichen und besonders der Orphischen Theogonie spottet, das Chaos geslügelt (698), was zu der geslügelten Nacht paßt, und Virgil letzt es in die Unterwelt um die schauerliche Buntheit zu ver= mehren <sup>10</sup>).

## 62. Vermittlung bes alten Glaubens und bes theogonischen Mythus.

Anstichten wie diefe vom Okeanos, vom Chaos brauchten nur folgerecht durchgeführt zu werden um die Götter Homers zur Fabel zu machen. Nach der Brahmanenlehre folgt auf die Jugs der Wahrheit und der drei Opferfeuer in unstrer Weltperiode das des Zweifels, woran das der Sünde, in welchem wir leben, sich anschließt. Auch in der Dichtung der drei Dy= nastieen, noch ohne das Chaos, liegt die Anslicht zu Grunde das das All im Physischen seine Einheit habe, in Uranos und Gäa der Ansang sey; und Zeus, den allein Kronos nicht ver=

<sup>6)</sup> Schol. Apollon. 1, 498 al. 8) S. Bagner Mythol. S. 379. 1793 S. 4 und in feinen Beitr. für Dogmen= und Kirchengesch. 2. Lufl. 1837 das Chaos eine Fiction, nicht ein Gesch für phys. Rosmologie. 5. Ranne Mythol. der Griechen 1805 S. 9 f., v. Lennep Theogon. p. 179, W. Mure Gr. lit. 2, 505 u. L. 10) Aen. 6, 266. Stoff genug für Millin um ju schrieben du Chaos et de la manière de le représenter im Mag. encycl. 1809 2, 335 — 45. Bei Sygin ist Caligo Mutter des Chaos (Praef.) und Chalcidius, der Überscher des Platonischen Simäus, überschet bei Hefiodus zéos durch Caligo. Val. Fl. 2, 85 horrendum Chaos ostendens pocnasque barathri.

schlingt, ftammt boch von Kronos und Rhea ab. Wenn bieß mythisch aus anderm Anlaß entsprungen ist, so konnte die kosmogonische Bedeutung doch hineingelegt und diese Anstächt bis zu der Buddhistlischen Lehre daß Alles von der Natur ausgehe und ein höchstes Wesen zu läugnen sey, ausgebildet werden.

In der Griechischen Nation indeffen hatte bie alte Ueberlieferung zu feste Burzel gefaßt, um die ftrenge Folgerung aus einem System auffommen ju lassen ju welchem nicht Geistesunruhe getrieben hatte, sondern das Bedürfniß das was durch mythologische Entwicklung und allegorische Dichtung zufällig angehäuft war, zur Uebersicht zu bringen. Auf eine vermittelnde Ansicht, welche die der Orphiker war, leitet die Hesiobische Theogonie selbst, auf die Annahme daß das göttliche Princip in almäligem Fortschritt aus einem bunkeln Urgrund, aber einem phyfischen, fich gleich ben geschaffenen Dingen ent widelt habe, bas Beffere aus bem weniger Guten ermachfen fey; ungefähr wie herder gebacht hat die Seele erst durch den Rörper entstehen zu laffen 1). Aristoteles felbst fagt daß "bei ben alten Dichtern als bas böchfte und Berrichenbe nicht bie Urwefen, wie die Nacht, der Uranos, das Chaos oder auch der , Dkeanos erscheinen, sondern Beus. Allein, fährt er fort, diet Vorstellung hat ihren Grund nur darin daß fie die Herrschenben verwechseln. Denn die gemischten und nicht mythisch rebenden Dichter, wie Pheretydes und einige andere, auch die Magier, fegen bas Erste erzeugende als bas Böchfte und Befte?)."

2) Metaph. 13, 4.

٠.

<sup>1)</sup> Luden in der Einleitung zu herders Gesch, der Menschheit S. Ulf. Steinthal der Urspr. der Spr. 1851 S. 19: "Die Frage nach dem Ursprunge der Sprache erhält jest die Geltung der psychologischen Ausgabe die Entstehung des Geistes aus der Natur [oder Entbindung des Geistes durch die Natur?] darzulegen. Welche Bedeutung hat Sprechen für die Bermenschlichung des Bewußtsens? wie bricht aus thierischer Stumpsheit menschliches Selbst, Persönlichkeit hervor? Welche Bedeutung hat die Sprache als Offenbarung des Geistes in der geistigen Welt?"

Der Beus ber alten Dichter ift nicht mythisch, sondern ber Ur= gedanke der Nation; und felbst von dem Mythischen in seiner Auffalfung widerftreitet bas Bichtigfte jener ftufenweisen Ent= widlung ber Welt, namentlich feine Vermälung mit ber Erbe, bie hinter ber mit ber Bere burchblidt, fein Bruder Pofeidon, ber bem Dfeanos als Erzeuger ber Götter entgegen fteht. Man überblide die Religionen aller Städte und die Litteratur und Runft von ben ältesten Zeiten bis zu benen des Verfalls und rwäge, ob die stufenweise Entwicklung ber Belt die allge= meine Vorstellung aller Griechischen Mythologie sey, ob im Allgemeinen, ich fage nicht bas materialiftische Syftem über ben alten Glauben und Aberglauben gesiegt habe, fondern nur ob außer ben philosophischen Rreisen, die auch einen Aschplus und Pindar einigermaßen berührten, die Idee der almäligen Entwicklung bes göttlichen Princips Einfluß gewonnen ober auch bie Fabeln in die sie gehüllt war, an dem Entstehn des Unglaubens Antheil gehabt haben. Mag daher Aristoteles von den theogonischen und Drphischen Dichtern ausgehn als ob fie bas Primitive wären, unferer Zeit ift es vergönnt zwischen ber Speculation über ben Glauben, die bei einem Bolt sich eigenthümlich bildet, und bem Glauben, ber Religion felbst, bie noch früher find und durch daffelbe Bolt ihre Burzeln hindurch getrieben haben, zu unterscheiden und diefen ersten Reim auf analytischem Bege zu erforschen. Diesen Unterschied zu machen tann von ber Geschichte ber Philosophie vielleicht nicht gefor= bert werden 5); die Mythologen hätten ihn machen follen 4).

<sup>3)</sup> Ritter Gefch. ber Philof. 1, 150. 154. Brandis Gefch. der Phi= lof. 1, 69 f. 4) Baur Symb. u. Mythol. 2, 1, 340. Schö= mann des Aefch. Prom. S. 35: "Gemeinschaftlich mit der Theogonie ist ihm die Vorstellung die, so viel wir urtheilen können, die allgemeine aller Griechischen Mythologie war, von einer stufenweisen Entwicklung der Belt aus einem dunkeln, unerforschlichen Urgrunde, einem Ersten, in wel= chem zwar der Keim zu allem folgenden geistigen sowohl als materiellen Daspyn lag, welches selbst aber als ein noch ganz Unbestimmtes, Ununter=

#### VI. Die Götter.

#### 63. Athene.

Die Griechen hatten bie Vorstellung von einem Elemente bes Lichts und ber Wärme über dem Luftfreis, unabhängig von der Sonne, aus der alten Heimath mitgebracht. Die Indier zählen zu Erde, Luft, Feuer und Wassfer als das fünste Element akas, akasa, Aether, eine subtile Materie, wie Wilfins sagt <sup>1</sup>), aus welcher alle Natur durch Verdichtung entsteht nach den Upanischaben. Auch den Negyptern wird Nether als fünstes Element zugeschrieben und daß Urlicht ausgestreut gewesen sey vor der Schöpfung der Sonne. Bei Moses spricht

fchiedenes gedacht wurde. Dies ift das Chaos" u. f. w. G. 103 ift bemertt, die gesiodische Form der Borftellung fep gewiß nicht die ältefte. "Buge einer andern und wohl ältern Form laffen fich in ben homerifchen Gedichten ertennen und auch was Pheretydes oder was bie Orphischen Theogonicen Abweichendes von hefiod vortrugen, mag theilweife wenigftens von eben fo hohem oder von höherem Alter feyn. 3ch meine eben put die Vorstellung jener ftufenweifen Entwicklung überhaupt ober, wie Cot ling fagt Gotth. von Samothr. S. 23, von den Steigerungen einer unterften zu Grunde liegenden Rraft, die fich endlich zur höchften Perfonlich= teit verkläre." Daraus folgt bann S. 37, was ich geläugnet habe, auch Beus, fo hoch er ftehe, fey bennoch durch ein Soberes gebunden. "**M**is ein geworbenes, nicht urfprünglich porhandenes abfolutes Befen, als ein Erzeugniß von Urfachen die vor ihm waren, ift er auch von einer auffer ihm ftebenden Nothwendigteit abhängig, berfelben die ihn felbft und Ales von Anbeginn bat entfteben laffen."

1) Hitopadees p. 332. R. Roth über die höchsten Götter ber Arischen Völker, Zeitschr. der D. morgenl. Ges. 6, 68. "Die Indische Raturanschauung — unterscheidet schaft zwischen Luftraum und himmel, wie die ganze Mythologie des Beda zeigt, — zwischen Licht und Luft. Das Licht hat seine heimatsstätte nicht im Luftraume, sondern jenseits deffelben im unendlichen himmelsraume; es ist nicht gebunden an dem leuchtenden Sonnenkörper, sondern unabhängig von ihm eine ewige Kraft."

Gott, es werbe Licht und es ward Licht (himmel und Erbe ausgeschloffen) und scheidet am ersten Tag bas Licht von ber Finsterniß und nennt das Licht Tag und die Finsterniß Nacht und schafft am vierten Tag zwei große Lichter ben Tag und bie Nacht zu regieren. Den Aether als himmelsglanz, ohne bie Sonne, bezeichnet die Ilias, al9sea zai Auds adras (13, 837); er wälzt bas Allen gemeinsame Licht (Elloow Prom. extr.), wie bei Euripides Belios Die Flamme, woher benn algefa bie helligkeit bedeutet, Athene und ber glangende Mether von Aristophanes zusammen gestellt, ber Aether Wohnung bes zeus und Lebensernährer aller Dinge genannt wird. In der hesiodischen Theogonie gehn Aether und hemera aus bem Dunkel hervor ehe die Titanen waren, von beren einem Paar belios, Selene und Cos entspringen; Nether aber vermält fich mit ber Nacht. Die Philosophen benten sich biesen bellen und als Licht feurigen Aether als eine Sphäre die nach Anariman= ber die himmelstugel mit Flamme, wie den Baum die Rinde umgiebt. Aristoteles, ber auch das Wort zavµa odeavou ge= braucht, sest fünf Elemente in fünf Regionen sphärisch in ein= ander liegend, bie kleinere immer von der größeren umfangen, bie Erbe vom Baffer, bas Baffer von ber Luft, die Luft vom feuer, bas Feuer vom Aether 2). Nach Parmenibes u. A. ift nemlich der Aether das Höchste, nach ihm das Feuer 5). Empedokles nennt ihn dior, naugarówra, Anaragoras gasvvor 1). Römische Dichter brüden das große Theorem aus, Ennius burch along sublime candens, Birgil burch aurae simplicis ignem, Dvib gelehrter (Metam. 1, 26. 67.) Die untere bewegte, wehende Luft heißt anje, von anjvas, die ho= here, feurige, heitre alogo, von acouv, brennen, Feuer, wie Anaragoras erflärte. Dieß ist sprachlich fo klar baß man sich

 <sup>2)</sup> de caelo 2, 4 p. 287 Bekk.
 3) Stob. Ecl. phys. 1,

 23. 24 p. 484. 500.
 4) Ul. v. Humbolit Rosmos 3, 42.

 200 f.

wundern muß über des Aristoteles dem Anaragoras widersprechende Ableitung von ded Setv 5). Numenius gebraucht exa-Seswo3ac, rose alSesusdes von dem periodischen Weltbrande. Die Blipe sind wie Funken die der feurigen Höhe entsprühen, haben aber vielleicht auf die Vorstellung von dieser geführt.

Diese uralte und so fest gewurzelte Naturanschauung ift in ber Göttin und bem Namen 'A9nyn ausgeprägt, al.9, wie in alono, Aloalldas, die Endung nun, die alt und außer in Städtenamen nicht häufig ift, oelnvn, u. 3nvn, bannvn, yalnvn, Hesych. "Αθινα, Αίθινα und αλθίνην, καυσίμην. Daber wird Hekate rolydyros auch rolydagyros genannt. Die Bers fürzung der Wurzelsplbe, wie auch in "A9µovor, einem an= bern Attischen Demos, ift wohl zu erklären durch bie beiden Längen der Endung, wie umgekehrt uelog in Euunlog ben Vocal verlängerte, auch Metathefen ber Quantität, wie noem, äwgro, allyo's, ft9eos, Verlängerungen ber ersten Sylbe, wie Selvia, nur burch Rhythmus und Aussprache bedingt waren. Es tann aber auch eine Burgel 29 fich burch . verftärtt haben wie  $\lambda_{12}$  ( $\lambda_{12}$ vds) in  $\lambda_{61}$  ( $\lambda_{12}$ vds) in  $\lambda_{61}$  ( $\lambda_{12}$ vds). Non der Göttin erhielt die Stadt auf dem herrlichen Felsen am Ilisse ihren Namen Athene, fo wie andre von den Beinamen Alafomene, Alea; 'A9 yvas im Plural, nachdem mehrere Gemeinben sich vereinigt batten (so wie 'Alalzoueval, 'Artellas eine Stadt in Rleinasien in einer Inschrift, Ed.Inval, Svoazovau, nachdem zu der Infel Sprakusa noch Achradina, Tycha und Neapolis hinzugekommen waren): eben fo 'A9 yvas Asádes in Euboa und bie andern Städte dieses Namens. Die Namens-

<sup>5)</sup> Meteor. 1, 3. de coelo 1, 3 extr. 6) Benfey Burgeller. 1, 77 f. erklärt 'Asývy für 'Arsývy, die Blühende, wie ein fleden im Peloponnes hieß, und G. Curtius in Kuhns Zeitschr. 5, 153 leitet von der Grundbedeutung des Keimens, Sproffens Jungfrau, Beib ab. Richt tiger wohl ist Benfeys Bemerkung in Hölfers Zeitschr. 2, 117: "Die ethmologischen Lautverhältnisse können bei Eigennamen nicht in ihrer ganzen Schärfe urgirt werden."

form 'AInvaly bei Homer könnte dann von der Stadt, wie 'Aladzousvyts oder wie Delios, hergenommen, aber auch selb= ständig seyn nach der Jonischen Paragoge, wie in Zedyrasy, rö, rata?). Die Athenischen Urkunden vor Euklides haben 'AInvaly oder 'AInvala, wie noch Xenophon schreidt<sup>8</sup>), erst nachter 'AINvä, aus 'AINväa<sup>9</sup>). Schon die Vase des Klitias in Florenz hat AGENA, so Eumelos dei Pausanias (5, 19, 5), Pindar und die Tragiker 'AIáva und 'AIavala<sup>10</sup>).

Der weiblich personificirte Uether ift Tochter des im Aether wohnenden Zeus (Jl. 4, 128), ohne Mutter, was die Ilias beiläufig sonderbar ausbrückt, indem Ares, erzürnt gegen Zeus md scheltend sie ein heimliches Kind nennt (nato atonlov 5, 880, od rag rezes äggora zovon 875), mas Zeus übel empfindet (897). Daß fie feine Mutter habe, fondern nur den Bater, aber ben Gewaltigen, will in biefem Zufammenhang auch ber name Opeiponciron (747) fagen, ber keiner andern Lochter bes Zeus gegeben wird 11). Die frühe Nachahmung bağ bere aus fich ohne Umarmung ben hephästos als bas irbische Feuer gebiert, bestätigt bas Gewicht biefes Merkmals. Denn wie die Abstammung immer ben Grundzug bes Wefens ausdrückt, fo ift banach natürlich in Athene bas reine Abbild bes Beus enthalten. Dem Zeus ward ber weite himmel zu Theil im Aether und ben Bolken (Jl. 15, 192), und biefe phyfifche Seite feines Befens gehn bie zwei alten namen ber

7) Unger Theb. parad. p. 358 sq. Lobeck Paralip. p. 295-324.

 8) Anab. 7, 3, 39.
 9) Böchs Staatshaush. 2, 200 1.

 Xusg. C. J. n. 526.
 10) Ellendt Lex. Soph. 1, 27.

Athene Glaufopis und Tritogeneia an : ba aber Beus auch ber höchste Beift ift, so ift bas Geistige bie andere Seite, welche bet Name Minerva ausdrückt (µévoc, mens Sfr. manas), auch in ihrer Natur und fie erscheint baburch vor allen Göttern außer Zeus felbst überirdisch. Sie als bas Geistigste im Aether fest bem Thon bes Prometheus die Seele ein 12). Athene als eine Offenbarung bes Beus, ein Ausfluß feines Befens, Mether und Geift, bringt in ihrer weiblichen Erscheinung insbesondre Verstand und Beisheit den Menschenkinbern näher, ruft leibhaftiger fie auf daß fie auf diese ihre Gedanken richten, sie verehren und ihre Spur in ber natur und im Leben erfennen. Sie tritt aus Zeus hervor wie bei Philon der Logos aus Gott. Sollte aber die Geburt einer Göttin aus Beus naber bestimmt werden, fo mußte fie unvermeidlich aus bem haupt erfolgen, wie es bie Theogonie aus fpricht (924): jede andere Vorstellung wäre widersinnig, wie leicht einzusehen ift. Spät ist daraus der Beiname Koria entstanden.

Wesentlich ist bas nahe Verhältniß der Athene zu Zeus. Nur sie hat mit ihm die Aegis, die er dem Apollon einmal leiht (15, 229. 318. 361), gemein (2, 447. 4, 103. 5, 738 sc. 742. 18, 204. 24, 302. 448. Od. 22, 297.) Sie darf done nern mit seinem Donner (Jl. 11, 451) und zieht zum Gesecht seinen Chiton statt ihres Peplos an (5, 736.) Gegen sie finden Ares und Here und selbst die liebe Aphrodite kein Gehör (430), und wenn einmal Thetis, so weiß sie daß Zeus dalb seine liebe Glaukopis wieder wird aussenna ausdrücken darf, worauf er plöglich umgewandelt mit Lächeln erwiedert (8, 38.) Ares klagt daß sie von allen Göttern allein dem Zeus nicht folge und daß er ihr in Wort und That nichts thue (872.) Obysseus ruft sie an als die erste im Olymp (10, 461), sie

<sup>12)</sup> Dio 40 p. 177.

bie mit Zeus hoch in ben Wolken fitsend über bie Menschen und die andern Götter herrscht (16, 264), stets zur Rechten des Zeus sitzt (24, 100.) Ihr wird vor allen Göttern gespendet (Od. 2, 132.) Nach ihrem zwiefachen Einsluß, sowohl auf die Natur als auf den Bestand und die kunstverständige Thätigkeit der Gesellschaft, ist sie nach Zeus und mit Apollon die angesehenste Hellenische Gottheit und steht auch diesem voran in der Anrede Zeus und Athene und Apollon, so wie in dem Veraleich: geebrt wie Athene und Apollon (Jl. 8, 540. 13, 827.)

Auf ben feurigen Aether bezieht fich bas Beiwort ylavxunis, bas homer und bie späteren häufig als Eigennamen ybrauchen, fo bag Alfaos ben Tempel auf Sigeum, Andre ben ber Afropolis Glaukopion nannten 13). Dieß Beiwort ift nicht ein verschönerndes, weder für Sterbliche noch für Göt= tinnen, sondern sinnbildlich und charafteristisch wie bie Feueraugen bes Schima. Es scheint ylavzos, eben so wie unser glauch, glau 14), Glanz und Helligkeit auszudrücken, in verschiedenen Farben, dem grünen Meer, dem Delblatt, dem Himmel, ber in Athen oft ebenfalls wunderbar grün ift, bann im Auge, im Monde, welcher von Empedofles und Euripides ylavxunic genannt wird, Selene Ilavxu 15), so wie Eos ylavxn von Theofrit und Apollonius 16) und es bezeichnet befonders den Feuerblid des Löwen 17), der Schlangen 18) und bie bei Nacht und unter bestimmtem Einfall des Lichts wie Feuer leuchtenden Augen der Eule,, die daher ylauf heißt 19). Diefer ber Paronomasie wegen ber Athene in nachhomerischer Zeit,

13) Strab. 7 p. 299 b, Etym. M. 233, 28.
14) Glauch in des Reotorus Dithmarf. Chronit 2, 426, "wohl fo viel als glau hell, durchfichtig." Die Luft wird glau b. i. hell; im Bergbau ift glau weiß= blau. Bon der Luft έγγλανχος. Diod. 1. 12.
15) Schol. Pind. Ol. 6, 76.
16) Lucas queast. lexilog. S. 81 ss. p. 136.
17) γλανχεόων δσσοις δεινόν Hesiod. Scut. 430.
18) Pind. Ol. 8, 48.
19) Blumenbach Spec. hist. nat. ex art. oper. ill. p. 21 behauptet nicht mit Recht, es fey nicht an die Feueraugen der Ohreule, bubo,

vielleicht in Athen, wo bie Räuzchen fruh und fpat, wie auch jest noch, bie Afropolis in fo großer Menge umflatterten daß man nach dem Sprichwort Eulen nicht nach Athen tragen foll, zur Begleiterin gegebene Bogel ift beweisend für die Feueraugen ber Glaukopis, wenn gleich fie biefen ihren Namen freilich nicht, wie auch gemeint worden ift, von den vielen Eulen Athens erhalten hat. Tirefias erblindet vor dem Glanze ber Glaufopis, die Augen ber Athene im Tempel des hephästos glaubte Paufanias aus ihrem Bezug zu Pofeidon, ber fie abnlich habe, erklären zu müssen (1, 14, 5), alfo wenigstens nicht natürliche, und die ältere Athenische Münze bat unnatürlich große Augen als eulenartige 20). Theofrit sagt oupwara xaροπώτερα 'A9ηνας (20, 25) und es ift nur Verschönerung wenn von Sophofles bie goldene Lochter bes Zeus edana angerufen (Oed. T. 198) und von Kallimachos ihr ein immer fcones Auge zugefchrieben wird (Lav. P. 17.) Auf bas Mether feuer deutete vielleicht auch ber in Athen ber Athene darges brachte Rrokotos, ba die Bezüglichkeit in Nebendingen fo vielfach burchgreift. So wurde Safran auf den Altar des Apollon Rarneios im Winter gelegt 21).

Ein andres Sinnbild trägt die Glaukopis an sich in der Alegis, die sie mit ihrem Bater gemein hat, dem schreckenerregenden Sturmschild, späterhin in dem Schlangengeringel umher blisdurchzuckte Wolken und Regenströme eingeschlossen. Herodot verstand das nicht mehr (4, 189.) Die Ilias selbst beutet das Bild wo Athene dem Achilleus die Aegis um die

bie nicht mit den menschlichen zu vergleichen seven, sondern an die dunkte blauen, auch sehr strachlenden der noctua zu denken. Man betrachtete ylauxans, gar nicht als schön, Lucian. D. D. 8. 20, 8. Hesych. ylauxi, φοβερα, vielleicht mit Bezug auf Jl. 20, 172 ylauxsow & 1905 geégeras µένεs, oder 1, 200 desvad de os össe gaarder von der dem Achilleus erscheinenden Athene. Die kleine strix passerina ist die gewöhnlichste Eule in Athen und Griechenland. Böttigers Amalthea 3, 263. 20) Mus. Britann. tab. 6, 10. 21) Callim. in Ap. 80 s.

Schultern hängt, ihm Gewölt um bas haupt legt und Diefem Feuer entstrahlen läßt (18, 203.) Bei Birgil ruft bas Schütteln ber Aegis Regen hervor 22). Nicht zu verwundern daß in Methone eine Athene des Bindes, Avenwirs, verehrt wurde 25), die den Wind schidt und befänftigt, wiewohl ba der ohne Zweifel ausgesette Rüftenort seiner Göttin auch über ihre eigentliche Natur hinaus eine Bestimmung geben mochte, wie nicht felten bie Beschaffenheit des Orts mit den besonderen Beinamen zusammenzuhalten ift. Legt boch Athene auch in der Dopffee ben Sturm (5, 381) und giebt bem Telemachos Fahrwind (15, 292.) Us einer Kriegsgöttin vient ihr die furchtbare Aegis ähnlich mit ben Kriegern irgend ein Schredbild auf ihren Schilden mb dieß nachzuahmen ist nach Homer der Aegis ein Gesicht ber Medusa aufgesetst worden, die als Gorgo der höchfte ber Schauder und Schrecken ift. Diese mehr zufällige Verknüpfung beweist daher nicht für die Beziehung der Göttin des Aethers ju bem Mond überhaupt, obwohl später auch bie Medusa ber Legis den Mond bedeutet. Aber natürlich und nothwendig ift auch diefer Bezug der Athene auf den Mond und er hat sich baber auf manigfache Art herausgestellt.

Auffallend ift was von Aristoteles Arnobius aus einem Granius berichtet, er habe mit mahrscheinlichen Gründen gejeigt bag Minerva ber Mond sey (3, 31.) Unter biefe Gründe möchte gehört haben daß Aristoteles den Beinamen der Athena Elleoin von eilero9ai, Elleo9ai, dem Umdrehen der Gestirne 24), wie along von det Seer erflärte und dies mit feiner Erflä= rung ber Götter als Gestirne in lebendiger Bewegung verknüpfte. Beniger geht uns an daß Plutarch fich fo ausbrückt, ber Mond werde genannt und sey Athena 25), ober daß Iftros den Na= men Torrorévera bavon erklärte bag fie für biefelbe mit bem

20

<sup>23)</sup> Paus. 4, 35, 5. 24) Nict 22) Aen. 8, 354. concludi, implicari, Ruhnten ad Vellej. p. 3. 25) de fac. in o. l. p. 938 b. L

Mond gehalten werde 26). Aber auch des Ariftoteles wegen werden wir die Athena fo wenig Mondgöttin nennen als wegen andrer Bezüge eine Baffer= oder Erdgottheit. Dageaen bat allerdings bie Aethergöttin bie auch am Baffer verehrt und mit bem Erdzeus verbunden worden ift, als die Duelle des Lichts auch herrschaft über ben leuchtenden Mond, als die Göttin ber oberften Sphäre, bes Aetherhimmels schließt fie ihn, welchen noch herakleitos lauteres Feuer nannte, in sich ein, zieht ihn an sich, ift sie Mond mit, ba er in ihr ist, und wurde in dieser Beziehung verehrt, da nemlich wo nicht Selene selbst oder eine aus ihr entsproffene Göttin berrschte. Bie spät immerhin bie Denkmäler seyn mögen die diesen Bereich der Athena beweisen, fo gehn sie boch augenscheinlich auf ihre Urbedeutung zurud. Auf dem Schilde der Pallas an einer Panathenäenvase if nichts als ein Halbmond gebildet 27), auf der Aegis derselben halbmond und Sterne 28). Der helm an der Statue von dem Tempel zu Aegina ift auf ber ganzen Oberfläche mit kleinen Löchern überfäet, bestimmt um Sternchen aufzunehmen, wie 3. M. Wagner vermuthet, weil man folche öfters in Basenzeich nungen an dem helme ber Minerva angezeigt finde, wie unter andern in Tischbeins Basen 1 Taf. 1. 29).

<sup>27)</sup> Gerhard Ant. Bildw. Saf. 7. 26) Harpoer. rorounvis. 28) Gerh. Muserlef. Baf. 3 Taf. 218. 29) Bericht über die Megin. Bilbw. S. 27. Auch auf vielen Münzen ift der helm mit Sternen gefcmückt (Fiorelli Mon. ined. d. Ital. p. 17), fo auf einer von Mläfa, mo eine andre zu dem Pallastopf auf der Rückfeite die Luna hat. Auch die Legis ift mit Sternen um die Mondmeduse her überfat an einer in funf Biederholungen vortommenden Marmorftatue (Müller Archäol. §. 370, 1) und an einer kleinen bei Orte entdeckten Erzfigur (Lübing, Runftbl. 1838 S. 73), ber άστερωπός αλθήρ, άστερωπόν ούρανου δέμας des Euripi= des. Nicht unwahrscheinlich daß dahin auch in einem hochalten Bafenge= mälde bei Millingen die Sterne an dem Gewande der Pallas deuten (Peint. de V. pl. 31) und vielleicht an einigen andern. Auf älteren Attifchen Müngen und manchen ber Kolonie Thurion ift die Mondfichel (Eckh. 2, 209. Fiorelli l. c. p. 14 s.), fo wie die Diedufa und die Diosturenmuten

Aus weit höherem Alterthum sind einige Namen der Athene, die sie als das Urlichtwesen denken lassen. Der schon erwähnte Ellessin dei Hespchius, in Metapont <sup>30</sup>) scheint Ellessin zu seyn, wie Aevrosin, AevroSéa, von ślac, sólac, ślln, śln, eiln, was Wärme und Glanz der Sonne ist <sup>31</sup>). Es wird auch Ellyvia AINVä angeführt als gestistet in Italien von Philostet <sup>32</sup>). Eine Athena Ellweis wurde in Korinth verehrt, wo ein Fackellauf statt fand <sup>35</sup>), und bei Marathon <sup>34</sup>), das in alter Verbindung mit Korinth und Sikyon stand <sup>55</sup>), so daß bie Ableitung von ślos ohne Wahrscheinlichseit ist <sup>36</sup>), obgleich bi Marathon viel Sumps und Wasser ist.

Eine Lichtgöttin giebt auch der Name Chryse zu erkennen, der Name der Göttin auf der gleichnamigen, später, wie Pausanias meldet (8, 33, 4), untergegangenen Insel bei Lem= nos, wohin den durch der Chryse Drachen dort verwundeten Philoktetes die Achäer versetten nach Sophokles (269.) Auf der von Uhden bekannt gemachten Vase in Wien, wo an dem

auf denfelben (Mionnet 2, 112 ss.) Die Diosturen werden auch mit dem Pallastopf verbunden (Catal. n. vet. regis Dan. tab. 1, 18 p. 50), fo wie auf Etrurischen Spiegeln mit der Menrfa. Die Diosturen und bie Sterne laffen mich auch die kleine Mondfichel auf den Attischen Münzen auf den Mond überhaupt und nicht mit D. Müller (Pallas Ath. §. 19) allein auf die Athena Tritomenis beziehen, die Borfteherin der drei Mo= natsbetaden, als welcher ihr der britte des beginnenden und des ablaufen= den Monats, die roiry lorapérov und geirorros vor und nach der Con= junction des Mondes und der Sonne, in Uthen geweiht war und fie am dritten geboren war. (Harpocr. Phot. Suid. roitóunvis, nãoai al rois ihr heilig, ber rosrasia. Philoch. ed. Siebel. p. 95. Darauf gehn auch bie drei zógas, der dreispaltige gelmbufch, wilogos u. f. m. In einer Mofait des Batican brehn fich um die Minervenbufte in der Mitte Mond= phafen und Sterne, M. Pioclem. 7, 47. 30) Aristot. mir. ausc. 108 p. 840. 31) Suid. Schol. Erotiani ap. Gaisf. Etym. M. 32) Etym. M. 298, 26, was Meinete in Ellevia geän= p. 2468. bert will Anal. Alex. p. 402. 33) Schol. Pind. Ol. 13, 56. 34) Schol. Pind. l. c. Etym. M. p. 332, 48. 35) Paus. 2, 36) Lobeck. Pathol. serm. gr. p. 393. 1, 1. 6. 2, 3.

20\*

Altar Herakles (auf seiner Trojasahrt) opfert, wie es Jason gethan hatte — es heißt daß er ihn gründete <sup>37</sup>). — ist über ihrem Xoanon geschrieben XPYZH <sup>38</sup>). Es sind daran zwei Sterne auf den Brüsten, die auf Sonne und Mond zielen möchten, wie die Brüste der Indischen Göttin des Bardesanes <sup>59</sup>), wie die Augen des Obin und die des Horus <sup>40</sup>), und unter dem Gürtel abwärts je sechs Kugeln. Anders, aber auch in ältester Idolform erscheint dieselbe Göttin in zwei andern Basenbildern <sup>41</sup>). Die Uthene erkannten in der fremden Göttin Chryfe Alle die klar sahen <sup>42</sup>). Sophokles nennt die Götin

37) Dofiadas in feinem Altar, Philostr. jun. 17. 38) Millingen Peint. de Vases pl. 51, wiederholt mit andern zugehörigen Bafenbildern in Gerhards archaol. Zeitung 3 Taf. 35 S. 161. 39) Porphyr. ap. Stob. Ecl. 1, 1, 144 Heer. 40) Schwend Agypt. My= thol. S. 236. 41) Unter den mertwürdigen von March. Campana in Cervetri gefundnen hochalterthumlichen Grabmandgemälden, die vor= läufig nur durch einen Bericht Em. Brauns in den Annali d. J. archeol. betannt find, fab ich unter fechs Stücken 1853 in Rom ben Philottet auf den Stad gestützt, vor einem Loanon', indem aus dem Altar hervor eine große Schlange ihm auf das Bein zuschießt. Auf einem Basrelief der Baticansbibliothet in den nicht publieirten Tafeln des Tifchbeinichen homer Laf. 42, wo Douffeus und Neoptolemos. eben mit dem Schiff angetommen, rathichlagen wie Philottet in ihre Gewalt zu bringen fen, erfcheint die Göttin auf einer hohen Gaule mit einem großen Unter in Sanden: fo war nun bas Urchaifche abgethan. 42) Dofiadas 22, ein Grammatiter jur Rias 2, 722, andre in den Scholien zum Philottet 194. 1326, wo aber zugleich, wie beide auch bei Tzetes Lyc. 911, die falfche Anficht portommt. Das bie Chrufe eine mit der hellenischen Athene bermifchte Gottin fep, fab auch Rarl heinrich ein, die Gottin die Sintier fagt er de insula et dea Chryse, Bonnae 1839. Richt tann ich der Bermuthung beiftimmen daß, weil von Arrian bei Bust. ad Dionys. 517 die goldreiche Thasos xovon vnoos genannt wird, auch dort der Rame Chrife von der Infel auf die Gottin übergegangen feb. Daß es in Rho= bos Gold regnete als Uthena geboren wurde (Pind, 7, 91), fcheint die De= talltunft anzugehn. Dofiadas nennt die Infel Thratifc, die ihm Rea beißt, bei Plinius 4, 23 Nea, der Pallas geheiligt.

eines barbarischen Stamms nicht ausbrücklich Athena, denkt aber doch an diese, indem er dem Drachen der Chryse den Namen des Athenischen giebt, xevigeos odxovew öges (1327.) Bon Eustathius (Jl. 2, 723 p. 330) und in den angeführten Scholien ist Chryse als eine Nymphe verstanden, die dem Philoktet sich grausam (Swogew) erwiesen habe weil er sie nicht lieben wollte. Zu verwundern ist daß Buttmann, G. Hermann, selbst D. Müller <sup>45</sup>) glauben konnten daß Sophokles

und Euripides die Chryse als Nymphe behandeln. Eine Nymphe als Hauptgottheit eines Eilands, der die Heerzüge Opfer bringen, eine Nymphe mit einem Drachen als Wächter, einem onris, grausam gegen einen Kriegsbelden <sup>4+</sup>), nicht zu reden von der Liebe, wo nichts an eine Kalypso erinnert.

In Arkadien hat Athene den Beinamen Alea, Bärme, ber zum Namen wird wie Isquez, vspesous u. a. bei andern Göttinnen. Den Tempel der Alea in Tegea erwähnt Herodot (1, 66. 9, 70); von Skopas neu aufgebaut, war er der prächtigste im Pelsponnes (Paus. 8, 45, 4), von alter Zeit her im Besis des sichersten Asyls <sup>45</sup>), das Fest Alsaca, Alara berühmt. Tempel der Athena Alea waren nach Pausanias auch in Mantinea (8, 9, 3) und in der Stadt Alea bei Stymphalos, die von ihr hieß (8, 9, 3. 23, 1), ein Xoanon bei Sparta (3, 19, 7. Xen. Hell. 6, 5, 27.) Das Wort Alsq ist von der Obysse (17, 23) und Hessis an, welcher eine Lesche dralsa nennt (segr. 495), häusig genug; Philolaos sagt das die Sonne das Licht nad wy alssar durchseiche <sup>46</sup>), doch ist im Thes. 1.

43) Pallas X. §. 33. 44) Möglich daß bei auopopain, da das koanon der Bafe in Wien Blutdurft in den Augen auszudrücken scheint, wie der Menschenopfrer Bussien Blutdurft in den Augen auszudrücken scheint, an so vielen der barbarischen Culte hasteten, der Dichter auf diesen Bug des alten Chryssecults anspielen und nicht bloß Mitleid mit den Schmerzen des Philoktet ausdrücken wollte. Die Verknüpfung dieser Chrysse mit der Samothrakischen aus Artadien hergeleiteten Chrysse ist mislich genug.

45) Paus. 3, 5, 6. 2, 17, 7. 3, 7, 8. 46) Stob. Ecl. 1, 26, 3.

Graecae noch nicht berichtigt, was falsch ift, daß nicht ber Plat zum Bärmen die eigentliche Bedeutung fey (xvglws unaθρος τόπος ύπο ήλιου θερμαινόμενος), fondern die zweite. Mit ber Barme ber Sonne und bes Aethers ift Schimmer verwandt (al-960a zad A.ds adras verbindet Homer) und Auge ift eine andre Göttin Tegeas, nach der Legende Priesterin ber Alea, welche diefelbe von einem König Aleos herleitet, dem Bater diefer Priefterin 47), welcher der Alea den Tempel gegründet habe 48); und Priesterinnen nach einer Eigenschaft ihrer Göttin benannt, find nicht felten. Daß dlen die wohlthätige Wärme, nicht hipe, bedeute, ift flar baraus bag bavon ein Ort zum Sonnen genannt wird; also ist sie auch günstig ben Saaten und Triften, hat übrigens ihre Quelle fo gut im Aether als Auf die Feuernatur der Athena beziehn sich in der Sonne. ber unauslöschliche Leuchter ihres Bilbs in Athen 49) und die Fadel in Händen der Athena Ilias auf Münzen 50), und wohl nicht ohne Anspielung leuchtet sie in der Odyssee (19, 33.) Eben fo bas unauslöschliche Feuer auf ihrem Altar in Alalfomena 51), bas Fadelrennen am erften Tage ber Panathenaen, an ben Ilieen und ben hallotien, womit auch andre Lichtgöt ter, hephästos, Apollon, Pan verehrt wurden. Mit Hephäste und Prometheus war Athena in ihrem heiligthum in der Afabemie vereint 52), mit hephästos am engsten in ber beiligen Erechtheusfage.

So wie der Gott des Himmels nicht bloß Feuer aus dem Uether schleudert, sondern auch regnet, so vereint auch seine Tochter in sich geschwistterlich Wasser und Feuer: darum heißt

47) Alcid. or. p. 70. 48) Paus. 8, 4, 5. 45, 3. 49) Paus. 1, 26, 7. 50) Eckh. D. N. 2, 484, aus Choifeul S. Voy. 2 pl. 38, 10 bei Guigniaut pl. 94, 353, auf einer aus Allier de Gauteroche pl. 13, bei D. Müller Dentm. Th. 2 Taf. 21, 222: fogar an einem Sartophag mit dem Raube der Perfephone hat Athene die Lampe, 3eitfchr. für a. R. S. 39. 51) Paus. 9, 34, 1. 52) Apollod. ap. Schol. Soph. Oed. Col. 55. Paus. 1, 30, 2.

bie Glaufopis auch Tritogeneia. Nach einer Strophe bes Alläos hatte bie friegerische Athena von Koronea ihren Tem= pel am Ufer bes Fluffes Roralios. Den Namen biefes Fluffes, fo wie die Itonische Athena hatten die Acolischen Böoter bei ihrer Einwanderung aus dem Theffalischen Urne (nachmals Rierion) mitgebracht 55). Ein andres Urne und Iton ober Itonos mit einem Fluß Auralios war am Pagasetischen Meerbusen 54). Der Tempel ber Athene in Pleuron war in ber Nabe bes Flusses Euenos .55). Athena Nedusia in Lakonien und eine andre haben ihren Namen von einem Fluß Nebon 56). Dag bie Gephytäer bem Palladion am Spercheios dienten, be= werft Job. Lydus 57). Eine abnliche Andeutung giebt der alte Rythus indem er die Göttin am Triton geboren werden läßt, 1. i. am Baffer, wie die Namen ber Tritonen und ber Amphi= rite verrathen. Das Baffer scheint biefen Namen zu haben ion ber zitternden Bellenbewegung, von roka, rokis (Arokis), Tolong, wie Nnolong von Nnosi's 58). Tritogeneia, bei homer IL 4, 515. 8, 39. 22, 183. Od. 3, 378), 59) hat, wie Dio= 19fos fein Nyfa, ihren Triton, woran fie geboren ift, in Alalomena, in Böotien, an welchem bie Umwohner fie erzogen seyn ießen 60) und von dem die Tritonischen Nymphen genannt nd bie ber here an den Dädalen das Brautbad bringen, in

53) Strab. 9 p. 411 c. Callim. Lav. 63. 54) D. Müller allas 21. §. 48. 55) 'Αναγρ. της Έλλ. 58. 56) Strab. 8 57) de mens. 3, 8 p. 45. 58) Hesych. 2017. . 360 c. ενμα, woons, φόβος, mit richtiger Unterfcheidung, mabrend Andre das μείν (wovon τυήρων, Saube auf) φοβείσθαι bezogen, Schol. Apoll. 4, 1311 i το τρείν ήγουν φοβείσθαι τοις έναντίοις ποιούσα), wie auch Lobed 'echnol. p. 320. Das Wort restw für Kopf ist zur Erklärung von stroyévesa erdichtet worden. 59) Much rouroyern's, Hom. H. 28, 4 ratel bei Herod. 7, 141. Aristoph. Equ. 1189. Hesych. auch in nem in Uthen gefundnen Epigramm. Der Name Tritogeneia wird auch ner ber Meernymphen gegeben. 60) Paus. 9, 33, 5. Strab. 9 . 413 a.

Thrakien bei Pallene 61), in Theffalien 62), in Arkadien zu Aliphera, eine Quelle 63), wie sie benn auch in Pheneos Tritonia heißt 64), in Rnoffos 65). In der Achaischen Stadt Tritäa wurde ber Tritäa, Tochter Tritons, als einer Priefterin ber Athena und bes Ares (ber fie, wie herakles die Auge, ber Alea Priefterin, geschwängert bat) geopfert 66). Benn Athena auch in Libyen am Fluß Triton weilt (Eum. 290), Tritonis von Rallimachus, Tochter bes Poseidon und ber Nymphe Tritonis von Paufanias genannt (1, 14, 5), als bort einheimische Göttin geschildert von Herobot (4, 180. 189), so bat D. Müller gezeigt daß bort ber See Tritonis und was sonft in ber Sage Griechisch anklingt von ben Griechischen Rolonien in Avrene herzuleiten ift 67). Als man die Athene in Aegypten geboren glaubte, wurde auch ber Nil Triton genann 68). Die aus bem Aether geborne Göttin ift am Triton ober auch aus Trito atboren, diese 3bee, auf irgend eine nicht näher zu bestimmende Beise gefaßt, enthält im Reim einen Theil des heraklitischen Systems und ber Vorstellung des Alterthums bag die Lichtförper aus bem Baffer nabrung ziehen. In einer späteren Beit als bie welche die Tritogeneia feierte, hat das fortgepflanzt religiöfe Gefühl benfelben Grundzug ihres Befens welchen bitfer Name anzeigt, burch ein Berhältniß ber Athene zu Poseidon als bem Baffer überhaupt, in welchem Sinn er auch mit De meter, mit Gaa verbunden wurde, auf andre Art bildlich auszudrücken gewußt, wovon an feinem Ort zu reden feyn wird.

. `

Um scheinbarsten war die Abhängigkeit des Thaus, des himmlischen Schaums, Geflocks, Exry, wie ihn Sophokles nennt, von der Göttin des Aethers, des Mondes, wonach sie in Athen als Aglauros und als Pandrosos angerusen und

61) Ovid. Met. 15, 356). 62) Schol. Apollon. 1, 109. 63) Paus. 8, 26, 4. 64) Id. 8, 14, 4. 65) Diod. 5, 72. 66) Paus. 8, 22, 5. 6. 67) Orchom. S. 355. Bölder Dyth. Geogr. ' S. 23. 68) Lycophr. 119. 576. Schol. Apollon. 4, 269. Plin. 5, 9, 10.

> ۰ بر

die Ehre der Ersephorien ihr gewidmet wurde. Ihren Pfleges sohn Erichthonios, das schlangenfüßige Erdkind, hüten die drei Thauschweftern.

Die Göttin bes Aethers, ber Barme, bes thauigen Mond= lichts und bes Thaus, ber Feuchtigkeit überhaupt in Flüssen und Duellen, wurde in manchen Orten wie eine andere Demeter, ein Gegenbild von ihr aus ber Höhe, als ländliche Göttin verehrt. So war in Koronea, ber Stadt der Pamböotia, wie Strabon von ihr zu melden fortfährt, nach einer mystischen Urfache, b. i. unter Anführung einer beiligen Sage, ber habes mit ihr gepaart (ovyza-Hogoras): Paufanias nennt vort Erzüber ber Athena Itonia und bes Zeus von Agorafritos, wo Siebelis mit Recht an ben unterirdischen Zeus bentt (96, 34, 1), ben auch Strabon ftatt habes hätte nennen follen ober wenigfins Pluton: jur Zeit bes Paufanias wurden auch bie Charis im bazu aufgestellt. Athena Stonia, im funstreichen Tempel, mit ber Goldägis, wie Bacchplides fagt, nahm den fruchtbar= ften Boben ein. Auf einer florentinischen Gemme hat habes-Pluton, zwischen dem und ber ihm gegenüber figenden Athena ein brennender Altar steht, nicht eben schicklich den Rerberos neben sich 69). Besonders gieng in Uthen das Fest der Athena Stiras bas Feld an. Das Attische Geschlecht ber Phytaliden verehrte mit Zephyros und Demeter auch Poseidon und Athena nach Pausanias (1, 37, 1); in Phlyeis hatte Athena Tithrone mit Demeter, Rore und Zeus Rtefios in demfelben Tempel ihren Altar (1, 31, 4), und bie neozagiorniqua die ihr von ben Beamten in Uthen geopfert wurden, giengen bas Sproffen ber Früchte an 70). Auch Athena Agraulos in Salamis in Eppern gehört hierher, wenn bei Porphyrius 71), wie zu glau= ben, nicht Aglauros zu emendiren ift. Die Rnoffier fagten nach Solinus, Athene sey ihre Mitbürgerin, d. i. bei ihnen



geboren <sup>72</sup>) und zuerst bei ihnen sey Frucht gezogen worden, in fühnem Wettstreit mit den Athenern, wie die Rhodier, die statt der Saat die Kunst dadei verstanden. Das Athendon lag in einem fruchtbaren Gesilde Gewal <sup>73</sup>), am Fluß Triton <sup>74</sup>) und hatte ein Dädalisches Bild (2, 40, 2). In Kreta war auch eine Stadt Itanos <sup>75</sup>), von Itonos in Thessaliotis und Phthiotis nur mundartlich verschieden. Auch Konola, eine Söttin der Hathena nur durch die Frucht. Diese Ktessa tin der habe ist Athena nur durch die Frucht. Diese Ktessa kommt neben Zeus Ktessos vor bei Hippokrates <sup>76</sup>) und in der sehe nden sin Spenden, den sie, wie in Olympia, so in Krissa mit der hera gemein hatte <sup>77</sup>). Unter Habrian sinden wir Athena mit Aehren in Händen <sup>78</sup>).

Auffer bem Phyfifchen bat Athene von Beus bem Allweifen Verstand und Weisheit, wodurch, wie er die Welt, fo fie mit ihm die menschliche Gesellschaft beherrscht und regelt. Nac Platon erflärten bie meisten ber bamals in ber Auslegung bes homer ftarken Sophisten die homreische Athena als Verstand und Gedanke 79). Alle Selbständigkeit, besonders in einem von unabhängigen Städten erfüllten Lande, beruht auf ben Baffen, ber Wohlftand auf den Rünften; baber ber Rrieg und bie Rünste bie Sache ber Athena find. Borzugsweise mannlich find ihre Eigenschaften; fie lobt, wie sie in ben Eumeniden fagt (729) alles Männliche, auffer fich zu ehlichen; es gefallen ibr nicht Werke ber Aphrodite, fondern des Ares gelbschlachten und Rämpfe und glänzende Berke zu beforgen, wie ber homnus auf Aphrodite fagt (8). Richt Göttin der Jungfräulichkeit ift fie, sondern Mannin, virago, wie die Amazone, wie ohne

- 72) Aristocl. ap. Schol. Pind. Ol. 7, 66.
   73) Callim. in

   Jov. 43, θηνίον, εὐθενεῖν, εὐθηνία, annona, eine Stabt Κυθηναί.
   74) Diod. 5, 72. Paus. 9, 40, 2.

   76) de insomn. p. 47. Foes.
   77) C. J. Gr. n. 1.
- 78) Zoega N. Alex. p. 147 n. 352. 79) Cratyl, p. 407 a.

Mutter geboren, fo nicht zur Vermälung bestimmt. Der Grund ihrer Jungfräulichkeit und Kriegsfertigkeit ift nicht in ihrem Daseyn im immer gleichen, feine bleibenden Gestalten aus sich producirenden, falt über die irdischen Triebe erhabenen Aether ju suchen, noch ber Name Pallas auf vermeintliche Schwingun= gen des Aethers ober bas Schütteln ber Dünfte burch bie Ae= gis zu beziehen. Die bestimmteren Charaftere ber Götter find erft von ihrer Anwendung auf bie menschlichen Dinge abgezo= gen worden. homer und hefiodus fagen xoven Flauxanis (I. 24, 26. Theogon. 895), Pindar xovga Iallás (Ol. 13, 63), womit Mallados arvys in einem in Athen gefundenen Epi= gamm übereinstimmt. Bie in Athen ihr Tempel mag. 95vwv, f wurde in Leros fie felbst die nag-Jévos Asgla genannt. In Uthen hießen auch die Münzen wegen des Athenetopfs barauf rópas, ragebevos fo wie Mallades, Pallastöpfe. Die mystische Polias in Athen neben ber Parthenos, sowohl in Bezug auf Erichthonios als auf ben Apollon Patroos, berührt taum bas allgemeine Bild ber Göttin, wonach fie von Sophofles bie ge= ftrenge Maid genannt wird, osuvà rats (Oed. Col. 1091, wie die Mufen von Euripides die Theffalischen Madchen), von Aristophanes mag Stros agus, zougy (Thesm. 1138), von Anbern αλέκτωρ 80), μισόνυμφος.

Gleich dem Zeus unaking, nolúunas ist Athene Geist, Berstand, Rath, Beischeit, Rlugheit, Besonnenheit; Geist des handelnden, waltenden oder des kunstthätigen Mannes, nicht des dichtenden, begeisterten, und die Orakel hat Zeus dem Apollon verliehen. Sie ist der Verstand im bürgerlichen Les ben, nach aussen Arieg, nach innen im Zimmern, Schnitzen und Ersindungen aller Art thätig, bei Männern wie Frauen, aller geschickten Arbeiten Bedingung und Stifterin. Sie heißt nolusooc (Jl. 15, 260); sie ists die den Geist denen nahm die übel beschlossen (2, 164. 18, 311), ist über die andern

80) Athen, 3 p. 98 b.

**Götter μήτει και κέρδεσι (Od. 13, 299), fie hat μένος και** έπίφρονα βουλήν (Theogon. 896.)

Gang besonders ift in Athene bie Stadt und Bolf erhaltende Wehrfraft geehrt. Einen eblen Namen führte fie einft am Ropaischen See, wovon ihre Stadt und fie in der Ilias von diefer die Alalkomeneische heißt, von Abwehr und Sout (4, 8, 5, 908.) 81). Gewöhnlich aber ift fie bem 50mer Pallas, Schwingerin ber Lanze (syyos nalles J. 16, 142. 19, 3897, dieß immer als Beiname, in Berbindung mit Athene oder Athenäe, wie auch bei hefiodus, drykonalog. Eu ripides fagt γορπωπόν πάλλουσαν ίτυν (Jon. 214), παλλάς wie Was, gurác. Go ift Selene von ihrem Umschwung bes Giganten Pallas, bes Megamebiden, Tochter genannt (Hom. H. in Merc. 100.) Nach homer wird dieß Beiwort, so be beutend war es, überhaupt von ber Göttin ftatt Namens ge braucht von Pindar u. A. Die Staatsweisheit gieng bewaffnet einher, wie noch heute bie Staatsgewalt es gern thut. Sallust fagt, es fey lang ein großer Streit unter ben Menichen gewesen, ob im Rrieg forperliche Starte ober Geiftes fraft mehr vermöge, burch Cyrus, bie Lacebamonier und Athene sey flar geworden, dag barin am meisten ber Geist ausrichte. Auch homer denft fo. Athene und Ares heißen Meister bes Kriegs (13, 127. 17, 398); aber fie pflegt ibn, ber als Thrakischer Gott mehr die wilde Kriegswuth ausdrück, am meisten in bittern Schmerz zu versenten (5, 766) und er gesteht daß er dem von ihr geführten Diomedes nicht zu ftehn wagte (886.) Sie bemüthigt ben zu ben Troern übergegangenen Ares, ber die Verwundung durch fie nicht vergeffen hatte (21, 411.) Bu Zeus und ihr wird gebetet vor ber Schlacht (11, 736), bie fie lenkt (758); Beus und fie geben Ilion ju

<sup>81)</sup> Außer ber Stadt Alastomenion in Böotien bei Steph. B. wird eine in Ithata von Plutarch Qu. Gr. p. 301 d. erwähnt, ein Foanon ber Alastomeneis in Theben von Melian V. H. 12, 57.

jerftören (8, 287), durch ihre Rathschläge follten es bie Uchaer nehmen (15, 71.) Sie giebt die Beute (arelein 4, 128. 5, 765, Intres 10, 460.) Furchtbar blidt fie im Rampf, 700runs, auf ihrer Aegis find Streit und Gewalt und schaurige Berfolgung und die Gorgo (5, 740), diefer Schild ift dem Blip unzerstörbar (21, 400) und sie heißt die Unverwüstbare, Awrwwy (2, 157. 10, 284. Dem Apollon ift bas Angriffs= geschrei und der Siegspäan eigen, ursprünglich wohl bei an= tem Stämmen als welche bie Athene verehrten, aber er ift nicht felbst als Krieger gedacht. Nur ber Athene ift es eigen bie Einzelnen nah ftebend zu behüten, daß die Beroen wie an im hand wandeln, wovon die heldensage und die Bildwerke will find. Dem Achilleus fteht fie, ihm allein fichtbar, zur Seite (1, 198), bem Neftor gab fie Ehre in einem Zweikampf (7, 154), bem Tydeus ftand fie bei (4, 390. 10, 285), ben herakles schützte fie in feinen vielen Rämpfen (8, 363), bem Diomedes giebt sie Muth und Rühnheit (5, 1. 855), bem Menelaos (17, 575), bem Dopffeus steht fie als herold zur Seite (2, 279) und leiftet ihm Beiftand in allen feinen Nöthen.

Durch ben Berstand ist Athene auch Göttin ber nüglichen Künste und ersinderischer Werkthätigkeit wie der Wehr und des Staats, während bei Hephästos die Kunst aus dem Element als dem Mittel entspringt. Diesem und ihr wurden in Athen die Chalkeia gefeiert. Von ihr haben die Künstler ihre Weisz heit auch in der Ilias (15, 417), von ihr ist Phereklos der Schiffsbauer, der alle Künstle (daidala) wußte, geliebt (5, 62) und sie steht dem Epeios bei (Od. 8, 493); dem Goldschmied lehrt sie mit Hephästos allerlei Künstle (d. 233.) Ihr Knecht heißt wer den Pflug macht bei Hefsous (ser. 430.) Eben so wirkt sie auch den Peplos sich (Jl. 5, 735) und das Gez wand der Here (14, 178) und ihr wird ein Mädchen in Arbeiten verglichen (9, 390.) Sie allein lehrt nach dem Hymnus auf Aphrodite wie die Künstler Streitwagen und Fuhrwert zu machen, bunt von Erz, so den Jungfrauen in den Häufern glänzende Werke, sie eingebend einer jeben (12), sie, die Beberin (*myras*), verlieh es der Penelope schöne Werke zu verstehen (Od. 2, 117), so den tugendhaften Weibern der Phäaken (7, 111) und den Töchtern des Pandareos (20, 72), wie sie auch in der Theogonie der Pandora das weiße Gewand anlegt (573.) So ist sie den Frauen Vorbild der häuslichen Tugend: am Webstuhl sitzen die Königstöchter die sich den Dionysischen Schwärmen entziehen möchten. Der webenben Göttin werden in Troja in ihrem Tempel von der Königin schöne Gewänder auf den Schoos niedergelegt (JI. 6, 285.)

Sehr bezeichnend für bas Befen ber Athene ift ber ftete Zusammenhang ber Olivenzucht mit ihr. Del und Delbäume find gemein in der homerischen Poefie, aber bag ber Baum ber Athene heilig sey, verrath sich nur in ber Dopffee, wo ihr treufter Berehrer von ben Phäaken mit ben Schägen bie a ihr zu verdanken hatte, bei dem Stamme bes "beiligen" Delbaums schlafend ausgesetzt wird (13, 122. 346. 372), und ben Stamm eines lebendigen Delbaums in feinen zu erbauenben Thalamos aufnimmt und sein Bett barauf gründet (23, 190—199), worin schon ber alte Damm die Bedeutsamku richtig erkannte (v. Elala.) Der Delbaum ift, wie Suidas fagt, die Materie des Lichts (v. A9nvas aralua), die bren nende Lampe ein Bild des ätherischen Lichts, in ihr offenbatt sich auf Erden bas himmlische Besen ber Göttin. So natürlich bietet diefer Baum zum Eigenthum gerade diefer Göttin fich bar wie kein andres Gewächs, außer etwa ber Eiche, für einen der Götter ausschließlich paffend ift, und welches Bolt immerhin feinen Cultus mit Bäumen fchmudte, mußte die Olive einer Lichtgottheit nothwendig bestimmen. Bobl ets fonnen ift bie Sage in Sityon, einem hauptort für den Del baum, daß, nachdem Epopeus der Athene den Tempel gegrüns bet hatte, fofort eine Delquelle, vor bemfelben, ihr Bohlge fallen zu bezeigen, sprudelte 82), womit die Attische Sage daß

82) Pausan. 2, 6, 2. 11, 1. Daffelbe Bunder in Ephefos.

sie den Delbaum an das Licht treten ließ 85), übereinstimmt. Das der Farbe des Delblatts gerade der vieldeutige Name auch gegeben wird ber mit Glaukopis gefällig zusammenklingt, ift eine Zufälligkeit die an der Bestimmung des Baums für Diefe Göttin keinen Antheil hat. Lindos, wo im Tempel ber Athene die Dinbarische Dbe welche den Streit der Rhodier mit Athen über die frühere Berehrung ber Athene enthält, in gold= ner Schrift geschrieben ftand, wetteiferte mit Athen auch binsichtlich des Dels, nach dem Epigramm worin die Anpflanzung bes Lindischen Dlivenhains der Göttin auf Nireus jurudge= führt wird 8+). Ohne einen solchen hain oder einen beiligen Delbaum war fein heiligthum ber Athene. Durch feine Frucht sellte sich Athene zugleich neben Demeter als eine Göttin des Segens und bes Friedens, ba fie als Rriegerin nur der geordneten Stadt und tapferer Bürger Göttin ift. Der Delzweig gleicht in der Birfung auf ben Ginn der Aehre, und es scheint barum schon bie Noachische Taube ihn statt irgend eines andern im Schnabel zu tragen.

Bei den verwandten Bölkern finden wir keine der Athene ähnliche Göttin. Auch die Römische Minerva, deren Namen Barro Sabinisch nennt, stimmt in Hauptzügen nicht mit ihr überein, obgleich die Bedeutung dieses Namens, das Sinnige, Rünstlerische mit der einen Seite der Athene zusammentrisst und die Römer auf sie ihre Minerva bezogen und Bieles von ihr auf diese übergetragen haben. Die bedeutsame Berbindung Jupiter, Juno, Minerva erinnert daran daß wir Zeus, Gäa und Athene altverehrt in Athen zusammen finden. Die Thratische Chryse in Lemnos, die Karische Athene in Pedasos 85) mögen als Göttinnen des Lichts diese allgemeinste Aehnlichkeit

<sup>83)</sup> Eurip. Tr. 803. Ion. 1485, dargestellt auf der Afropolis, Paus. 1, 24, 3. 84) Anthol. Pal. 15, 11. Sophotles preist den Attischen Delbaum vor allen im Assichen Land und im Peloponnes Oed. Col. 668. 85) Herod. 1, 175. Strab. 13 p. 611.

mit ihr gehabt haben; eben so bie Phönikische Athene Siga bei Pausanias (9, 12, 2) und die Acgyptische Göttin von Sais.

## 64. Gaa, Ga, Ge.

Die Göttin ber Erbe unter dem Namen Gaa (aka, sootzoos aka ift nie personisicirt) ist nicht für älter zu halten als bie andrer Stämme, die nur uns zuerst in schon entwickelterer, ausdrucksvollerer Form vorkommen, während der Cult der Gaa vereinzelter und mehr veraltet erscheint. Um so mehr Heiligkeit und Innigkeit scheint oft ihren Namen zu umgeben.

Leicht ist zu unterscheiden bas Wort Gäa in seiner eigentlichen Bedeutung und in der eines göttlichen persönlichen Besens. Die tiefbussige, die breitbruftige Gäa legt die Menschenkinder an ihre Brust, die Mutter Aller, die allerlei Frucht hervordringt, wie Hessolus fagt, die Allmutter, wie Alefchylus sie nennt. Die Dodonässchen Peleiaden fangen 1):

Γα καφπούς ανίει, διο κλήζετε μητέρα Γαΐαν.

Beinamen wie πότνια, έριχύδης, αγλαόκαρπος, εύκαρπος, φερέσβιος, παμβώτις, χουροτρόφος gebn bie Göttin an, und felbst die ungeheure, die riefige Erde, Гага πελώρη, in ber Theogonie und bei Theognis, ift die Göttin. Ariftoteles fagt in ber Metaphysif (1, 7): "von ben drei Elementen hat jedes feinen Bertheibiger gefunden, Teuer, Baffer, Luft. Warum wählen fie aber wohl nicht auch bie Erde, wie bie Menge thut? wie auch Besiodus fagt, die Erde fey zuerft von ben Körpern geworden, fo alt und vollsthumlich ift biefe An nahme." "Die Erbe, wie er anderwärts fagt, die mit man cherlei Gewächsen sich schmudt, bie von Gewässern umspült und von Thieren umtrabt, jur Beit Alles hervorbringend und ernährend und hegend und taufend Erscheinungen und Leiden ertragend, ihre unalternde Natur bewahrt" u. f. w. (de mundo 5), fo wie Platon im Timäus fie "unsere Amme nennt, bie

<sup>1)</sup> Pausan. 10, 12, 5.

erfte und sälteste ber Götter bie im Umfang bes himmels ents fanden finb" (p. 40 b.) Roch Plutarch fagt 2), indem bie Menfcen bas gemeinfamem Bedürfnis Buträgliche, wie bas Baffer, bas Licht und bie horen vergöttlichen, nehmen fie bie Erbe nicht bloß als göttlich, fondern auch als eine Göttin an," und der Name der Erde fey jedem hellenen lieb und geehrt und es sey ihnen angestammt sie zu verehren wie irgend einen andern Gott 5). Dieg bestätigt sich unzähligemal in ber Litteratur von der Ilias an, in welcher der Atride betet zu Zeus, helios, Müssen und Gaa (3, 277), und die Troer der Gaa und bem helios opfern (3, 104), und worin geschworen wird ki Beus, bem höchsten und beften ber Götter, und bei Gaa und Helios und ben Erinnyen (19, 258.) Nach Pindar wird ber erfte Rrater bem Beus, ber andre ber Ge gemischt (J. 6, 4.) Auch bei Euripides finden wir Ausrufe wie: la Fa pareo a Πελασγία, ίω Γά και Ζευ πανδερκέτα βροτών, bei Arifto= phanes Aeufferungen wie: bie Erde flehe, fleh die Götter an, und o Erbe und Götter, fo wie o hehre Pallas und Götter unten bei ber Erde, als Betheurung. Auch in die nachah= mende Römische Poesie und bis in die Orphischen hymnen bringt bieß altgriechische fromme Gefühl zu ber Erbe durch.

Als Sitze uralten Dienstes der Gäa sind uns besonders Samothrake, Delphi und Attika bekannt. In Athen nennt uns Thukydides nehft nur zween andern Tempeln in der vortheserschen Stadt, südlich von der Burg, die des Olympischen Zeus und der Ge (2, 15.) Dieser Ge giebt Plutarch auch den Zunamen der Olympischen <sup>4</sup>), vielleicht weil Zeus neben ihr so hieß. Auf der Akropolis, wo in einem sehr alten Holzbilde Ge den Zeus anrief ihr zu regnen <sup>5</sup>), gründet Erichthonios der Ge Kurotrophos den Altar <sup>6</sup>). Sie hatte mit Demeter Chloe ein Hieron unter dem Unterbau des Niktempels<sup>7</sup> und

I.

21

 <sup>2)</sup> Sympos. 5, 10,3.
 3) De fac. in o. 1. 21.
 4) Thes. 27.
 5) Paus. 1, 24, 3.
 6) Suid. χουφοτφ. Etym. M. χοφεσθήναι.
 7) Paus. 1, 22, 3.

nach Pindar an ihrem Fest ein Rampfpiel (P. 9, 1.) Der Panbora b. i. Ge Allgeberin zuerft einen weißen Schafbod ju opfern wird bei Aristophanes geboten 8). Auch venvora wurden ber Ge gefeiert und Aeschylus ruft fie an mit den chthonischen Göttern, ben herrichern ber Lodten 9). Die Stellung ber Ge neben Beus, mit bem in Athen ohne Zweifel von Unfang en Uthene verehrt wurde, laßt uns bier biefelbe Trias ertennen wie Jupiter, Juno, Minerva in Rom, fo daß von biefem Cult der der andern Trias, Ge ober auch Demeter, ihre Lochter und Beus, ber himmlische ober ber chthonische, in berfelben Landschaft fich unterschied. Uebrigens batte in bem Demos Phlya auch Ge eine Lochter, Ge bort genannt bie Große, Merain, und beide zusammen bie Großen 10), wie auch Demeter und ihre Tochter in Namen vereinigt wurden. Die Draim biefer Phlyafifchen Großen Göttinnen, beren Paufanias gebent, bestätigt in der neuentdeckten Schrift des Bischofs hippolytus eine Stelle aus Plutarch zum Empedofles, wonach bie Myfte rien von Phlya älter mären als die berfelben Göttinnen unter andern Namen in Eleufis 11). Der Demos hatte ohne Zweifel von der großen Göttin Olola, der Grünenden, Blühenden, feinen Namen, beffen Alterthum uns ber bes Demos beweiß, und fo wurde auch bei ben Lakebämoniern Rore genannt und nach ihr ber Monat Oluyolog 12). Benn Paufanias melbet,

8) Av. 972 c. Schol. Hesych. s. v. 9) Pers. 630. 644.
10) Paus. 1, 31, 2. 4, 1, 4. 11) Es ift π. αίφέσεων p. 144 ed.
Miller für έστιν έν τῆ Φλοιοῦντι λεγομένη μεγαληγοφία μι fcreiben τῆς λεγομένης Μεγάλης ὄργια, und für τὰ τῆς μεγάλης Φλοιῶς ἐσνόφνια p. 145 τὰ τῆς Μεγάλης Φλοιασίων ὄργια. Diefelben Emendationen hat fpäter Meinete Vindic. Strab. p. 242 gemacht, nur aus Uebereilung aber μι Φλοιοῦντι τῆς Άττικῆς geschrieben imo Άχατας, was in der Götz tingischen Ausgabe p. 209 gebilligt ift. 12) Hesych. Φλοία, Steph.
Β. Φλιοῦς. Plut. Symp. 5, 8 τὴν χλωφάτητα καὶ τῶ προος τῶν καφπῶν φλουφ Διυνύσω Ξύουσι. Hesych. Φλίω ίερον, Bekk. Anecd. p. 1429

Reuton habe die Orgien wir Msycilaer aus Eleufis nach Mefefenien eingeführt (4, 1, 4), statt aus Phlya, so ist ihm dies ser Rauton wenigstens ein Enkel des Phlyas, des Schnes der Ge, und so ließ schon lang, vorher Methapos diesen Kauton die Weihen als die der Demeter und der Kore Protogone, statt wir Meyckleer Sear, nach Messenien bringen, und es hatten auch jene in Phlya felbst einen Tempel <sup>15</sup>). Beide also wolls ten den Messenischen die berühmtere Abtunst von Eleusis geben, wo doch die zwo Göttinnen, so viel wir wissen, nie den Ramen wär Msycilaer gehabt hatten.

Sonst finden wir die Gäa noch verehrt, außer den geunnten Orten, in Paträ Ge thronend, Demeter und Kora schend zu ihren Seiten <sup>14</sup>), ohnweit Bura und Aegä und des Flusses Krathis einen Gäss genannten Tempel der Ge Eursternos mit einem Xoanon so alt wie die ältesten und mit einer Priesterin die eine durch Stierblut hinsichtlich der Reuschheit geprüfte Witwe seyn mußte <sup>15</sup>); in Tegea einen Altar der Ge beim Tempel der knieenden Eileithyia <sup>16</sup>); in Sparta ein dieron der Ge und des Zeus Agoräos auf der Agora und eines mit Ramen Gasepton der Ge <sup>17</sup>). In Kyrene ist Arifläss erzogen von Ge, der Landesgöttin also, und den Horen <sup>18</sup>). Auch bei dem Graben gewissen Früchten dargebracht <sup>19</sup>). Die Meropen, ein gedichtetes Volk, verehren in Ros allein von den Göttern die Ge und halten von flädtischen Göttern sich frei<sup>20</sup>).

Töchter ber Gaa sind die Najaden, wie Kreusa bei Pindar (P. 9, 16), ihr Sohn das Ros Arion 21). Aber auch

Φλεώς. Φλεών ift Dionyfos Ael. V. H. 3, 41, auch Φλυσύς, Etym. M. Φλτας fein Sohn, Apollon. Argon. 1, 115. Orph. 194. Φλτοῦς bie Stadt im Peloponnes. Empedotles ὑπέρφλοια μῆλα. 13) Paus. 1, 31, 2. 14) Paus. 7, 21, 4. 15) Paus. 7, 25, 8. 16) Paus. 8, 48, 6. 17) Paus. 3, 11, 8. 12, 7ι 18) Pind. P. 9, 60.
19) Theophr. H. Pl. 9, 8, 6. 20) Anton. Lib. 15. 21) Antim. p. 65 Schellepb.

21\*

Erechtheus ift Sohn ber gepflügten Erbe, ber feldwoos "Agevon

in ber Ilias (2, 548), Phlyos in Phlya Sohn ber Großen, fo Tityos in Euboa ber Gda in ber Dopffee (7, 323. 11, 575), Anar in Milet, Spllos 22), Andre bei Besivdus.

Beil ber Segen den sie verleihen follten, derfelbe war, hat man häufig bem Teuwel ber Ge einen ber Demeter binzugefügt, in Athen den der Demeter Chloe, in Phlya ben ber Demeter Anefibora ; in Patra maren fie beide nebft ber Rora in eine Gruppe vereint. Euripides fagt, nenne Demeter ober Ge, welchen beider Namen bu willst, indem er Brod versteht (Bacch. 255.)

Gaa ift weber wegen Einfthrung bes Aderbaus, noch wegen ber Ebe, taum in Bezug auf bie Unterwelt gefeiert. 3br Bund mit Zeus findet fich fogar nur felten ausgesprochen, wie in Phlyeis durch die Tochter und abnlich in Samothrate, fonft eher nur angedeutet burch ein Nebeneinander. So geht dem angeführten Vers ber Peleiaden auf Ge ber andere voraus: Ζεύς ήν, Ζεύς έστι, Ζεύς έσσεται, ω μεγάλε Ζεύ. Ου febn wir im Cultus Zeus mit Ge vereint in Athen, Sparta, Dlympia, und dürfen ihn wo fie verehrt wird immer in Bezug p ibr benten. Bei Aefchylus ruft Eteofles: a Zev ve ral li zad noliovovyos Isol (Sept. 69 cf. 16.) Ein großes Amt bagegen hat Gaa verwaltet, die Drakel, von bem bei ihren Schwestergöttinnen nicht bie Rebe ift, außer bag Dione an dem des Dovonäischen Zeus Theil ethalten hat und De meter in Eleusis durch hall und Schall Zeichen gab. Nac Strabon war Olympia querft berühmt durch bas Oratel bes ł Dlympischen Zeus (8 p. 353), welches E. Curtius mit Recht ein chthonisches nennt 23). nach Pausanias war bort auf dem sogenannten Fatos, wo ehmals ein Drakel der Ge gewesen sepn follte, noch ein Afchenaltar ber Ge, an bem fogenannten momor aber ein Altar der Themis (5, 14, 8): b. i. aus diefer

22) Paus. 1, 35, 5, 6. 23) Peloponnes 2, 53. 110.

Mündung follten bie Drakel ber Gaa=Themis hervorgegangen Später wird des Beus Bahrfage-Altar unter das Apolfevn. linische Geschlecht ber Samiben gestellt 24), fo wie auch in Delphi Apollon bas Erborakel verbrängt. Das hieron ber Ge in Delphi, wovon Plutarch fpricht 25), mag wirklich einmal gefanden haben. Mnaseas über die Delphischen Drakel sprach von biefem Tempel indem er ber Ge den hefiodischen Beinamen Eurpsterna giebt 26). Sagen über diese Periode des Drakels meldet Paufanias (10, 5, 3.) Euripides erwähnt es als ein chthonisches (Iph. T. 1249.) Ein folches war vielleicht einftmal auch das zu Lebadea, wo herkona mit ihrer Mutter Demeter an bie Stelle der Gaa getreten sepn möchte: Strabon nennt es das Drakel des Zeus Trophonios. Nach diesem Amt leitet Gaa in der Theogonie durch ihren Verstand die haupt= begebenheiten (494. 626. 884) und Apollodor brudt fich über einen diefer Punkte aus : ή Γη έχρησε το Ait (1, 2.) Auch fonst wurde ihr in den Mythen das Amt der Prophetin gege-Die Drakel find Jepuores, Satungen ober Rechtsausben. sprüchen gleich 27), woher Iepusteview und & Jepustela. Dar= um konnte Gaa Themis heißen, fo wie Artemis auch Upis und Nemesis hieß, Rhea Adrastea, und wirklich nennt bei Aeschylus Prometheus feine Mutter, Die Titanin (873), "Themis und Gaa, in vielen Namen eine Gestalt," Perfon, Befen (209) 28), wie-

24) Pind. 6, 5. 8, 2, Boeckh. p. 152. 179. 25) de Pythiae 27) Odyss. 16, 403. H. 26) Schol. Theog. 117. or. 17. in Apoll. 391, ober Séusdes, Pind. P. 4, 54. 28) Wenn anders hierdurch richtig ausgebrückt ift nollor drouctwr uogofr uiar, wie es auch die Scholiaften und Tjetes Exeg. in Jl. p. 52, 24 verftehn, fo ift hermanns ju der Stelle weitläufig entwickelte Theorie, diversas deas hie in unum esse numen conjunctas, falfch. Bas ift gewöhnlicher als das von einer Gottheit eine Eigenschaft, die in ihr wirft, ftatt einen Beinamen abzugeben, getrennt wird ? Benn es bem Mefchplus in ben Eumeniden ge= fiel die Geschichte des Delphischen Dratels auseinanderzuziehen, auf die Pro= mantis Ge die Themis, auf diefe die Phöbe, bann erft den Phöbos folgen ju laffen, fo ift barnach nicht der flare Bortfinn im Prometheus ju verwohl er in einem weit fpateren Drama auch Themis von Gaa als Tochter scheidet, bie nach ihr ben Drakelfitz eingenommen babe (Eumen. 3), während in Olympia ihn beide zusammen verwalteten. Diefe Themis ift wohl zu unterscheiden von bem Abstractum Themis, ber Rechtsibe, als eine Titanin, als eine in ben Liebern lebende Göttin von Delphi, die baher bei ber Geburt bes Apollon unter ben Matronen Dione, Rhea, Amphitrite, ju benen eine allegorische Themis ober Dite nicht paffen würde, zugegen ift, im homnus (94.) Pindar giebt ihr neben Apollon die Ehre (P. 11, 9), fo wie in Delphi ein hieron ber Ge neben bem großen Tempel war (f. Not. 25), und fie giebt in einem Basengemälde, archaistisch, ba jest bie Pythia und Apollon weissagten, dem Attischen Aegeus Drakel 29). Euripi bes fest unter ber Themis Traumoratel ber auf ber Erbe fchlafenden Frager voraus 30), worauf vielleicht auch die erdlagernben Gellen in Dobona gehn ; berühmter ift ber Drache, ber Erbe Sohn 31), ber von Apollon überwundene, welchen, weil er jenen getödet, die Ge nach Pindar in den Tartaros zu fturgen fuchte 5%). Die Babrsagung durch Schlangen ift auch aus dem Astlepios vienst bekannt. In Delphi hat die Verehrung der Gaa und bas Beiwort rata uslaura auch die Fabel veranlaßt daß eine Melana oder Melantho oder Relano, Lochter des Rephiffos, mit Voseidon, ber bort mit Gaa bas Drakel getheilt haben follte, wie er in Phigalia mit ber Demeter Melana (hier in

brehen. 29) Meine A. Dentm. 2, 326, wo diefelbe auch als Schlafprophetin auf einem geschnittnen Stein erklärt ist. Strabon und Plutarch tennen auch die Sage, daß Apollon eine Zeitlang mit der Erde das Drattl noch gemeinschaftlich gehabt habe. Daß nach Ephoros b. Strab. 9 p. 422 Themis mit Apollon das Dratel gründet, nach Plutarch de Herod. mal. 23 mit ihm weissagt (συμπροφητεύει), ist eine Neuerung, des Sinnes daß der Geist des Nechts in den Aussprächen Apollons walte. 30) Iphig. T. 1235, meine Kl. philol. Schr. 3, 92. 31) Hyg. 140. terrigens Stat. Theb. 1, 563. 32) Schol. Aesch. Enm. 2. andrer und besondrer Bedeutung bes Worts) verbunden war, den Delphos erzeugt habe 55).

Es ift nicht unwahrscheinlich daß eins und das andre ber rohen thönernen Joole die in Gräbern, namentlich in Athen gefunden worden find, die Gäa vorstellt <sup>54</sup>). In den Zeiten der entwickelten Kunst scheint sie keine Gestaltung gefunden zu haben. Wenn sie im Zusammenhang mythischer Darstellung halb aus dem Boden hervorragend in gewöhnlicher Frauenge= stalt gebildet ist, so steht dieß mit dem Gottesdienstlichen in keiner Verbindung, so wenig als die Tellus der Römischen Gartophage: denn jest war diese so entgöttert wie es Ovid in den Fasten ausspricht (1, 673):

Officium commune Ceres et Terra tuentur,

haec praebet causam frugibus, illa locum.

Durch das System der Theogonie erhält Gäa eine neue Stellung, über, statt neben den Schwesstergöttinnen, als Mutter der seiligen Götter und der Menschen (45), als Mutter der Götter und Gattin des sternigen Uranos <sup>55</sup>). So erst ent= steht was ein Scholiast bemerkt, Demeter heiße auch Ge, die eine älter, die andre jünger <sup>56</sup>). Diese Ge ists die in Athen bei dem Tempel des Kronos und der Rhea ihr Temenos hatte <sup>57</sup>). Rach Proclus zum Timäus <sup>58</sup>) schrieben die alten Geseze der Athener vor bei der Hochzeit dem Uranos und der Ge eine Borseier anzustellen: und auf dieß der Kurotrophos gebrachte Borspier spielt der Komiker Platon an <sup>59</sup>). Aber es ist eher wahrscheinlich daß diese Kurotrophos die zu Zeus gehörige Ge war und Proclus den Uranos aus irriger Boraussseug hinzugestügt hat. Da übrigens das theogonische System auch dem

33) Paus. 10, 612. Schol. Eurip. Or. 1100, Schol. Eumen. 16.

34) Panofta Terracotten / des t. Museums ju Berlin Taf. 1, Nr. 2. 3. Taf. 2, schon in Gerhards Ant. Bildw. Taf. CCC, 1, die lehte aus Athen. 35) Hom. H. 30. 36) Ad Eurip. Phoen. 689. 37) Paus. 1, 18, 7. 38) Comm. 5. 39) Phaon. fr. 2, 1 cf. Suid. zovgorg. Dichter ber Ilias bekannt ift. fo kann in bem Schwur bei Gia und bem weiten Uranos oben und bem Styr (15, 36, Od. 5, 184) die mythische Dersönlichkeit burchspielen, wie bei Golon wenn er in Jamben des Kronos Mutter, die größte ber Dlympischen Götter, bie beste, bie schwarze Erbe zu Beugen nimmt. Bei Dinbar erbeben Uranos und Mutter Gaa bei bem überlauten Schrei womit Athena aus bem haupte bes Zeus bervorftürzt (Ol. 7, 38.) Wenn bei Meschylus Prometheus Mether, Flüsse, Meer, Erd' und Sonne ju Beugen anruft, mag man bloß an die Natur denken : aber gern vermischten die Dichter die persönliche und bie räumliche Erde, wie 1. B. Sophofles Jew τε ταν ύπερτάταν Γαν, αφθιτον ακάματον αποτρύεται (Antig. 338.) Auch verschmilt bas Gefühl ber heimatlich verehrten Göttin mit dem angelernten Begriff ber theogonischen Gaa zusammen, wie wenn Sophokles den frommen Dedipu im Scheiden die Ge zugleich und die Olympischen Götter au rufen läßt (1653.)

65. Das Götterpaar von Samothrake. Rabiren. Hermes. Radmos ober Radmilos.

Es ist hergebracht die Mysterien von Samothrake, wo Aufangs das Pelasgische und das Darbanische ununterscheidbar zu sammengetroffen seyn mögen, für besonders alt anzusehn und von dorther Aufschluß über die Grundanschauungen Griechischer Religion herzuleiten. Über diese Mysterien ist um so mehr verhandelt worden als das was wir von ihnen wissen können, in gar wenigen Borten überliefert und wenn auch nicht ganz leicht zu beurtheilen, doch im Zusammenhang mit andern Vorkommnissen ziemlich einsach ist. Unstre Gewährsmänner sind Herodot, Mnaseas, Schüler bes Eratosthenes, Cicero und Terentius Barro. Aus herodot en fahren wir nur den ithyphallischen hermes, beffen Bedeutung obn Hieros Logos den iu die Mysterien der Kabiren in Samothrake, bie von den Pelasgern eingeführt seyen, Eingeweihten mitgetheilt werde (2, 51.) Durch die drei andern Zeugen erscheren wir die

Ettern biefes Dermes ober bes ihm unter anderm Ramen entspres chenden Befens. Cicero nennt ihn felbft und bie Eltern Cölus und Dia, Dia als die Erdgöttin, wie Awinn, Des Dia 1). Durch Mnaseas und Barro aber wissen wir bag man nicht bles biese brei, sondern vier Rabiren zählte; deren mystische Ramen nach Mnaseas waren Arieros, Arioterfos, Ario= ferfa, b. i. Eros, Rerfos und Rerfa, mit dem bebren Beinamen ber aus 25.9sa und ber Anrufung bes Beiberchors in Elis äzze raves bekannt ift, und Kasmilos 2). Die Bortbedeutung ber vermuthlich nicht fehr alten namen Kerfos mb Rerfa ift unbekannt 3), ber Sinn aber burch die Angaben Ciceros und Barros flar. Barro, welcher bie Myfterien von Samothrake edle nennt und sie mit feiner Naturyhilosophie in Uebereinstimmung bringt und ber in Samothrate felbst ben Sinn der Namen aus vielen Anzeichen erschloffen zu haben versichert (indem also Erklärungen nicht gegeben wurden), nennt

1) Offenbar ift Dia matre natus, nicht Die die richtige, nur durch Untunde und die Seltenheit des andern Ramens frühzeitig in den meisten handichriften zurückgebrängte Lesart, bier fo wie auch 3, 23. hemera bat jum Uranos tein Berhältniß. Johannes Lydus aber, welcher de mens. 4, 44 und 54 p. 214. 244 (89. 105) bei Aphrodite und hephäftos Ouoaros zas Huégas fest, muß alsbann bie falfche Lesart in Bateinischen Quel= len vorgefunden haben. 2) Schol. Apollon. 1, 917, verstümmelt im Cod. Par. Maaseae Patar. fragm. coll. E. Mehler p. 36. 88. Muovuται δὲ ἐν Σαμοθοάκη τοῦς Καβείροις, ὡς Μνασέας φησί. καὶ τὰ ἀνάματα αύτουν δ τον άριθμόν, Άξίερος, Άξιοχέρσα, Άξιόχερσος. Άξίερος μέν ούν έστιν ή Δημήτης, Άξισχέρσα θε ή Περσεφόνη, Άξιόχερσός θε δ Αΐδης. δ δέ προστιθεμενυς τέταρτος Κάσμιλος δ Έρμης έστιν, ώς ίστοes Avorvoodwoos. Die vier Rabiren in den Anfangsbuchftaben in gateis nifder Cortft auf einem Amulet bei Drelli Inser. n. 440 fieht Th. Momms fen Inser. confoeder. Helvet. p. 115 n. 30 als einen Scher; an. 3) Hesvoh. χέρσης, γάμος und χέρσαι, χόψαι, ταμείν, χείραι, γαμήσαι, könnte auf bie Bermuthung eines leoos yaµos leiten. Benn aus zogos

witd::#wosávios, fo ift daram nicht xégoos auf xógos zurückzufähren. Un Looy tann ich nicht denten, noch auch an xégos — mos, mittai a die 19

bas Paar, wie Cicero, Caelum et Terra, biefelben nach ibm wie Serapis und Isis, Saturnus und Ops (L. L. 5, 10, 57), und in einem vorhergebenden (verlornen) Buch (in superiore libro, bei Augustinus C. D. 7, 28) Jupiter und Juno. Der Sohn ber Beiden, der von Dionnfobor bei Mnafeas als bemes gebeutet wird, wie auch Plutarch fagt bag manche ber Griechen ben hermes Ramillos nennen +), ift allerdings eine bem hermes entsprechende 3bee. Denn Rabmos, wofür bas Diminutiv Radmilos oder Rasmilos gesetzt wurde wie Erilos für Eros, für bas Kindlein bes erken Paars, ben deus primigenius, so wie Radmos, ber in weiterer Entwicklung in Theben mit harmonia vermält wurde, ber Tochter von Ares und Rypris, Streit und Liebe, in der Theogonie, ift xoopos 5) und verhält fich alfo zum phallischen hermes ungefähr wie Ge ftaltung zur Zeugung.

 Num. 7, wo nur der Grund από της διακονίας falfch ift, worauf der Römische aus dem Kadmilos entstandene Camillus ihn verfallen ließ.

5) S. meine Rretische Rol. in Theben S. 23 ff. Auch diefer Begriff ift bemnach von Pythagoras und andern Philosophen nicht ausgegangen, fondern aus ben heiligthumern von ihnen entlehnt und beliebig angewandt worden. Unders dachten Näte Sched. crit. p. 8 ss. J. S. Dog Rrit. Bl. 2, 148, und noch jest Manche welche Anschauungen ober Ideen (wie Lows, Louis, nowreus u. f. m.) in ter alten Mythologie nicht begreifen wollen, fondem als abftract philosophische, Träumereien anfehn. Das Bort zaduos (zoopos) bedeutet Baffenfcmud, den Ramen Radmos führten ein Logograph und ein Roer, Kasmos nennt Artadius, neben Köxooµos finden wir Köxaduog, als einen Beóxoguos, und auch dem Thebifchen Radmos wird das Er: ichmieden und das Goldschmieden beigelegt. Ueber Radmos an der Stelle des hermes und Rabmos und harmonia insbesondre f. Rret. Rol. S. 31 ff.) Kóques waren Beamte in Areta, zoouónoles in gotri. Es scheint mit außer Bweifel daß bie Ider des an bie Stelle des hermes in Samethraft gesetten Radmos teine andre ift in tosmifchem Bezug als politifc die des Radmos in Theben, dem in Athen die fpätere geschichtsähnlichere Dichtung pon Thefeus entspricht. Gott ordnet die Belt bei Dofes f. Buttmann Mythol, 2, 130 ff. und im Bendidad Rap. 1.

١

Das hermes ober Rabmilos bie Stelle ber Rore im Dienste ber Demeter, ber Phloa in bem ber Gaa, ber hebe in bem ber hera einnimmt, hat nichts Befremdliches. Aber woher für biefe Götter, bie auch zu verstehn find wenn Eusebius fagt baß bie Pelasger ben Rabiren von ben Erzeugniffen ber Erde ben Rebnten gaben, wie bem Zeus und bem Apollon 6), ber ichon ju herobots Beit bergebrachte name Rabiren ? Urfprünglich gebort biefer Name ben zween nachmals mit ben Diosturen vermichten Samothrakischen Göttern der Seefahrer an, die als beren Retter in Sturmesgefahr burch bie Erscheinung ber fogenannten St. Elmsfener galten, und für biefes Paar bat er auch, fo wie für bie brei Lemnischen Rabiven, bem Wort nach feinen zutreffenden Ginn. Auf diese Lelete, Die ältefte uns bes tannte ber Urt, Die ben Geweiheten ein nur ihnen auftehendes heil wunderbarer Art zusicherte, fpielt febr wahrscheinlich bie bem Douffeus von Leufothea im Seefturm gereichte Binde an, wie auch ber Scholiaft bes Apollonius verräth : benn ein äuße= res Beichen als Unterpfand bes verliehenen Beiftands, ber empfangenen Weihe konnte nicht leicht fehlen und welches wäre fcidlicher gemefen als eine Binde? Begreiflicherweife erlangte ber Drt burch biefe Telete unter bem bedeutenbften Stand einer gewiffen Zeit in einem weiten Umfreis und von tihm aus alls gemein einen großen Ruf, und nur bieje alterthumliche Berühmtheit bes namens ber Schiffertabiren icheint ben Anlag gegeben ju haben bağ bie andern Samothrakischen Götter, in einer vielleicht weit späteren Zeit, als nun ber hang bie grofen Götter mit Mysterien zu umgeben mächtig geworden war, auch Rabiren genannt wurden. Der name Rabirisch als ein falbungsvoller auch auf Nymphen und auf Demeter übers getragen worden. Daß zweierlei Rabiren unterschieden werden muffen, liegt vor Augen. Barro fagt, wie bie Einweihung (initia) lehre, seven die männliche und weibliche Gottheit (mo=

 von Hermes ober Radmilos stammt) und nicht wie das Volt glaube (was auch Virgil Aen. 3, 12 befolgt, indem in diesen die Römer ihre Penaten erkannten), Rastor und Pollur, welche Samothrakien in Erz vor die Pforten stelle, die Samothrakischen Dii Magni <sup>7</sup>), 3sod diværes, die Divi qui potes der Auguralbücher. Athenikon bei dem angeführten Scholiasten des Apollonius spricht von den zwei alten Kadiren, die er Jasion und Dardanos nennt <sup>8</sup>).

In bem Arieros welcher über bas Urvaar gestellt wirb, haben wir eine auffallende Erscheinung, die fich wohl nicht ans bers erklären läßt als aus Speculation. In bem alten auf bem Gefühl ruhenden Glauben an Zeus Kronion wurde burch beffen Bund mit der Erde die Einheit nicht gestört, fehlte die Endurfache nicht. Alls aber Zeus mehr und mehr von ber phylischen Seite gefaßt wurde und zugleich als eine mythische Person in Mitten einer Genealogie ftand, und ber Berftand ju grübeln begann, ba gelangte man bazu ben Dualismus von himmel und Erde burch bie Annahme eines Grundprincips aufzuheben, welche burch Eros recht wohl ausgebrudt ift. Eine Gloffe bei hefpchius : Egoos & Zeus, scheint fagen zu wollen, wenn ihr Zeus richtig auffaßt, fo habt ihr in ihm euren Eros. Die Theogonie, in der Naturphilosophie vorschreitend, überbot noch bie Grundfraft Eros durch das Chaos. Bie die Grünber ber Mysterien von Samothrake sowohl als von Phlya mit ber alten Religion ber großen Götter theologische Speculation verbanden, zeigt fich nicht blog in ber fconen 3bee bes Rasmi-

 7) In einer Samathratischen Infchrift in ben Monatsberichten der t. Mtad. der B. zu Berlin 1855 S. 629 3-202 μεγάλος, fo wie auch in einer auf Imbros entbedten das. S. 632. Schol. Aristid. Panath. p. 324 Gu. Dind. δεροῖς γὰρ λέγες τοῖς μυστηρίοςς, οἰς μυσύμενος οὐδέποιε δνανάγουν. (Aristides Σαμοδρῷχες ἀγάλλοντας τοῖς δεροῖς.) Den Schut auf der See berührt Aleris im Parasiten, Kallimachus ep. 51, Diobor don Sardes ep. 1. Aristiophanes nimmt den Beistand in Gesahren allgemein. Pac. 277. 8) Darbanos galt als Ersinder der Meusschut, Diod. 5, 48.

los, fondern auch in ben andern ausgebachten namen, bie feineswegs auf febr alte Beit hinweisen, Die burch bas vorgesette agios fo beilig flingenden in Samothrake, und die in Phlya bei hippolytos, bie noch mystischer aussehn, wenn fie auch nicht ganz richtig auf uns gekommen seyn sollten. Dort sollten Oxoc everns und Orxola das Licht und die dunkle Feuchte bedeuten, äbnlich wie auch die Philosophen und Barro felbst die Gegenfase verschieden bestimmten, ftatt beren bie Einfalt: bes alten Claubens wahrscheinlich ben himmlischen Gott und die große Rutter, auch in Samothrake Zeus und Gaa over Dia verehrt Barro bei Augustinus (a. a. D.) versteht ftatt bes Eros batte. n Samothrake Minerva, worunter er sich die Platonischen Urbilder benft: caelum a quo fiat aliquid, terram de qua fiat, exemplum secundum quod fiat 9). Böchft ungeschidt beutet Mnaseas vermuthlich im Gedanken an Eleufis, den Axieros als Demeter, ben Axiofersos und bie Axiofersa als habes und Perfephone.

## 66. Sermes.

Rein Gott ist eigenthümlicher. Nach unserer ältesten Duelle ist er sowohl Heerdengott, enugid2005, als Besteller Argeiphon= tes, worin wir den Gott des Umschwungs, der lebendigen Beltbewegung erkennen werden. Hierin aber scheinen zwei ver= schiedene Wurzeln oder Kerne gegeben, die nur durch eine Vor= aussezung die weniger von selbst einleuchtend ist als irgend eine Annahme bei der Ableitung des so viel bestrittnen Apollon

<sup>9)</sup> Bei Macrobius Sat. 3, 4 ift diefe Minerva als höchfte Spige des Nether, Jupiter als der mittlere Lether und Juno als die untere Luft nebst der Erde genommen, indem zugleich diese Götter für die Penaten nebst Befta (Undre fehten das Palladion) als die großen Götter ertlärt, der: Unterschied also zwischen den zwei und den vier Samothratischen Kabiren ganz vertannt wird. Auch Servius Aen. 3, 12 tehrt Barros Meinung um. Insonders willfürlich ist die Ertlärung bei Sch. Apollon. 1. c. of der dio elvas rody Kaßeigovs gase ngóregor, ngessicregor µèr dia, vewregor de disvosor.

fich einigen laffen. Indeffen würde es ohne Beispiel feyn wenn zwei nicht bloß ungleich aufgefaßte und angewandte, sondern grundverschiedne Götter verschiedner Stämme unter demfelben namen zusammengetroffen und von jeher als berfelbe Gott betrachtet worden wären. Bar boch fogar auch Ares, von bem die Ilias fehr unvereinbar unter einander fceinende Auffagen enthält, julest nur Einer. Uebrigens weisen auch die Fabeln von Argeiphontes und vom Rinderdieb auf einen vorzugeweife von Biebzucht lebenden Bolfostamm bin, indem die Mythen wohl hund und Ruh, fünfzig Ruhe, hirt, herrbens treiber, aber nichts ben Aderbau Angehendes enthalten. Es wird also ein animalischer hermes und ein tosmischer ju un= terscheiden feyn, jener dem Lebensbedürfnig bes hirtenstandes, Diefer ber Religion ber Denkenden angemeffen: ähnlich wie Eros tosmische und animalische Bedeutung bat. Dies liegt auch in dem Namen hermes felbst, welcher Trieb ausdrückt.

Am meisten von den Troern liebt in der Ilias Hermes Phordas (des Hirten, wie origoosos), des schaafreichen (noliunlos) Sohn, und mehrt seine Habe (14, 490.) Er wird verehrt in dem Weidelande des Peleus und zeugt mit dessen Tochter Polymele, der Schaafreichen, den Eudoros, Gabenreich (16, 180.) In Elis gab er dem Pelops den Scepter (2, 103), der ihm zuerst geopfert 1), und er schieft in die Heerde des Atreus das goldvließige Lamm, welches als Zeichen des dortigen Herrscherrechts gilt 2). In der Obysse giebt der Sauhirt ihm und den Nymphen Speise (14, 435.) Auch kommen vor die beiden Beinamen die des Gottes Segen besonders salbungsreich ausdrücken, dersvirgs, dersvirges (Il, 20, 34, 72, 24, 360. 440. Od. 8, 32) und Excientra (Jl. 16, 180. Od. 24, 10.) Eriunios ist de usgalans der sons 5, der Gerennet-

1) Paus. 5, 1, 5. 2) Gr. Trag. S. 360. 3) Cornut. 16, was der fatyrifche hymnus dem Gott abspricht 577, παθρα μέν οἶν δνίνησο. 3

rer welcher xohors dreches (J. 14, 491), Abateta, Azáraz, wie in der Theogonie auch Prometheus genannt with, der Form nach alt und vorhomerisch, der Wohlthäter. Das Wort bes deutet nicht, wie einige Grammatiker, immerhin weit richtiger beuten als viele andere alte sowohl als neuere, nichts Böss; sondern im Gegentheil recht Gutes ertheilend, wie Theokrit (1, 142) von Daphnis sagt: rov od Neiuspacese drezzoh, den sehr beliebten, wie nec minimum bedeutet et valde 4) und bei uns im gemeinen Leben gesagt wird nicht bitter für ihklich, nicht schlecht surfe. Diesen Nachdruck legt Aeschylus in äxaxos wenn der Chor der Perser anruft: saars zaäreg ärane, Aagesar (672), und eine Gradschrift indem sie seiter ben ver die ver die Steite verscher suffer in Button dracknyra nennt 5), und so beutet der Hymnus auf

hermes, indem er ein Verbum aus dem Beinamen bildet, den Sinn aber ebenfalls umkehrt dxaxyjoers (286.) Diefer hermes wird zum Bater des Pan.

Diefen Gott ber thierischen Fruchtbarteit, ber Zeugung werden wir nicht trennen dürfen von dem ithpphallischen Bermes welchen herobot als ben eigensten Pelasgischen Gott von den Pelasgern die Samothraker und, als sie bei den Athenern wohnten', biefe zuerft von ben Bellenen empfatigen läßt (2, 51.) Auf ben Münzen von Samothrake, Lemnos, Imbros ift ber Phallos. Auf Hirtenleben in Samothrafe weift uns Saon ber Stifter, vermält mit 'Pývy, der Schaafheerde, Sohn des hermes. Es scheint sogar daß der homerische hermes bier und ba burch eine gewiffe Lüfternheit auf bas Ithyphallische ber hermesbilder ichon bamaliger Zeit fchliegen läßt. In die fcone Polymele verliebt er fich als er sie in Parthenien ber Artemis erblidt (Jl. 16, 182. H. in Ven. 117), was auch in Bafengemälden vortommt, und feine Antwort auf Apollons Frage, ob er an der Stelle des Ares unter dem Nes des Bephäftos feyn möchte, ift sprechend genug (Od. 8; 834-43.).

4) Hand Tursellin. 3, 615. 5) Syll. epigr. Graec. p. 24.

hermes nun bat keinen älteren und bedeutsameren Beinamen als Argeiphontes, ben homer febr oft und Befiobus als seinen Namen gebrauchen (xoards 'Agreigóring), ohne baß sie beffen Bedeutung ober bie Geschichte bie er einschließt berühren. Es ist daher nicht rathsam Argoswürger zu überfesen ba bas Bort zugleich weißleuchten b bedeutet und ben Tagesanbruch personificirt wie Eos die Morgendämmerung. Db jene Dichter diesen Doppelfinn noch gefannt ober beachtet haben, läßt fich nicht bestimmt fagen; daß aber ber. Mythus nachhomerisch sey, wie ein alter Erklärer behauptet 6), ober etwa aus bem namen erdichtet, ift nicht anzunehmen, ba folder Doppelfinn und folche Verbildlichung einer naturerscheinung bem bochalterthumlichen Geift auch unter ben Griechen eigen war, wie aus Vergleichung mehrerer Beispiele erhellt. Argos heißt weiß und govrns ist Aeolisch für garns, und agresquiring ber (Alles) weiß erscheinen läßt 7). Argos war

6) Bu Jl. 2, 103. 7) Das zweite Bort ift in diefer Bedeutung auch in Kleogórtys (im Etym. Gud. irrig von goverw abgeleitt), Aquoroqobroys (bei Plautus und Fulgentius p. 718 Stav.) wie Kleogow, Aquorogowv (bei Archilochos) u. a. Ramen, die das zweite Bort auch mit gartos wechseln, wie Anµógartos und Anµogózwr (Prisc. 1, 4), Jaµogáwr (Bekk. Anecd. p. 757.) Achnlich find beide Börter doppel finnig in Bellegoφόντης (Bellegoqŵr), Δυχοφόντης und in Περσεφόνη, Fogyogóry. Das zweite, in der Abstammung von gérw, goreów, ift in Compositis nicht minder gemein als garrys, narpogórtys, zvrogórts, Δηϊφόντης. Die durch ben Mythus verftectte Bortbedeutung - Eufle thius fast mit Recht: ror Agyor & widos alreymanudus even findet fich auch bei den Alten, neben ben vertehrten Ertlärungen eines Ariftarch, Didymos, Tryphon und Andrer (Etym. M. p. 136 s.) befons bers in einer Parifer gandfcrift bei Gaisford ju Schol. Hesiod. tey. 84. Die beiden letteren ertlären Apigovrys, nleovaouw rov yauna, Cram. Anecd. Paris. T. 4 p. 60 cf. Nauck Aristophanis Gramm. Fragm. p. 230. Etym. M. p. 137, 2. Gud. p. 71, 42, 6 μεγάλως φανταζόμε vos dià roùs oreigous, und biefe Ertlärung wird auch bem Ariftarch beis gelegt von bem Etym. Paris. oder 6 ragews anogawousvos, wie Sms

aber auch als Hundename, wie es aus Homer scheint, gemein und gorens bedeutet in manchen Compositis Töder. Argos nun hütet Jo die Kuh dis Hermes ihn tödet, der daher von Hipponar Hundwürger, xurarxys genannt wird <sup>3</sup>). Hund wird auch für Diener, Begleiter, Wichter gebraucht und Argos (nachmals auch Rielduchos der Hera in Argos, wo mit der Jo diese Fabel einheimisch ift) heißt auch Hirt Panoptes, der Allschauende. Diesem gab das Epos Aegimios vier Augen, Augen vorn und hinten, oder sets ihm Hera das Auge (ober auch Augen) an das Hinterhaupt damit er nicht schlafe<sup>9</sup>). In mehreren Basengemälden hat er zwei Köpfe, wie nach Kratinos (p. 103 Mein.), auf einem ist er ganz mit Augen übersitt, wie Indra <sup>10</sup>). Die Augen des Allschenden sind die Sterne,

gebusch zeigt Aristonicea Berol. 1855 p. 26 ju Odyss. 1, 38.) hefy= hius hat neben der Gloffe Apyeigoving, & Equis Apyogovos auch diefe: Αργεφόντης, καθαροφάντης, λευχοφόντης (Ι. λευχοφάντης), Schol. Lips. ed Jl. 2, 104 από τοῦ λευκώς πάντα φαίνειν και σαφηνίζειν. Go auch kornutos 16. Un die gute alte Gloffe des hefpchius hängen fich Ein= falle derer an, die von dem Mythus der Tödung nicht lostommen tonn= im, die auch der dritten Gloffe: 'Appropárrov, zusapográvov aufgezwun= sm ift, (on deros ten góror, routien zasapós Etym. M. p. 136, 56, fo auch Schol. Hesiod. Loy. 84 nach der von Gaisford angeführten Emen= dation des T. S. daber nicht zu emendiren zasagoganov. Andre dach= im an den hermes loyos. Altman nannte einen Rafe µeyar, aronpor, doysportar (Rhein. Muf. 1855 S. 255.) Sopholles trug, mit dem Ramen Argeiphontes spielend, ihn auf Apollon über, indem er dosenivos verftand (doyin Ensever fagt Achaos von Abraftos dem Drachen= uber), die Pothifde Schlange nemlich, wie fich deutlich ergiebt aus Etym. Gud. 72, 52, Paufanias im Seriton bei Eustath. ad Jl. 2, 103 p. 183, 8 und Cram. Anood. Ox. 1 p. 84. Bas das Etymol. Gud. jugleich bemertt, Partheniøs habr den Telephos Argeiphontes genannt (Meineko Anal. Alex. p. 286), bezog fich wohl nicht auf eine andre unbefannte Drachentödung, fondern nur auf die Bedeutung von Thlepos, Tyleparys.

8) So pardalienebes nach Plinius das Alonit, da man mit vers gistetem Fleisch den Pardel steng. 9) Schol. Phoen. 1123 & driv. 10) Panosta Argos Panoptes 1838.

L

bie Sterne begleiten ben Mond bis sie durch hermes verschwinben und der Tag hell scheint durch ihn. So erklärt im Allgemeinen richtig schon Euripides (Phoen. 1123) und Macrodius (Sat. 1, 19, 12), auch Moschos indem er aus dem Blute des Argos den Pfau entstehn läßt, der einen Sternenhimmel im gespreizten Schweise zeigt. Den Ablauf des Jahrs und andrer Zeittheile als ein Umgebrachtwerden vorzustellen, gehört zu den gemeinsten Bildern alter Zeiten, die immer neu nachgeahmt wurden. Euphorion läßt den Storpion den Orion umbringen, Orion geht unter wann der Storpion am Horizont erscheint.

Argeiphontes ist aber zugleich auch Kuhdieb (Boüxley, Booxley), wie ihn Sophokles nennt. Er führt wie den Morgen auch die Nacht herbei, und es ergänzen und bestätigen sich fo beide Fabeln einander <sup>11</sup>). Er treibt die Kühe des Apollon

11) Eine andre Erklärung enthält das Programm von Behrmann das Befen und Birten des hermes St. 2 Magdeb. 1849 S. 17, wo nach die Rinder die Tage find, "welche, wenn fie nach der Sonnenwende abnehmen, gleichfam rudwärts gehn und in das nächtliche Dunkel bu Unterwelt hineingetrieben werden; denn in diese scheint zur Binterzeit bas Licht immer mehr hinunterzugehn und droht darin zu verschwinden. Die Tagesgöttin felbst, die hemera, hat ja nach hefiod in derfelben ihr haus und wohnt dort jede Nacht. Daß aber der Gott der Oberwelt, der am Morgen delioso véor entrellopévoso ben hermes findet und im Streite mit ihm nach der Entscheidung des Beus fiegt, alfo die Dacht welche ihm auf eine fast unmertliche Beife feinen Befit (bie Lage) ju ftehlen versucht, zwingt das Entwendete aus der dunklen göhle es gaos wieder herauszu= geben, das icheint die Grundanschauung bes alten Dipthos ju fepn, welche der homerifche Mythus freilich nur getrübt wiedergiebt, aber in feiner ans thropomorphisch ausgesponnenen Darstellung boch noch, fogar in einzelnen Bendungen und Ausbrücken bewahrt hat." Die Rinder des Belios welche bas Jahr angehn find an ben Bahlen (350) tenntlich: die in der Fabel bes hermes find willfürlich gesett. Schwend dagegen verfteht wie ich unter den in Theffalien geraubten und in der Grotte in Polos eingefchloffenen Rindern "die Sinnbilder bes Tages welche bes Rachts geraubt und eingeschloffen find." Rhein. Muf. 1855 G. 371. Benfep in feinen

von ber lichten höhe des Olymp in die dunkle höhle, die Sonne würde sonft wie in Elysion nie aufhören zu scheinen. Bir haben diefe, auch von Alfaos befungene Dichtung aus ben Eden bei Antoninus Liberalis (23) und in bem Hymnus auf hermes. Der lettere verknüpft sie mit ber Geburtsge= ichichte beffelben. In ben Göen stellt hermes ben Rindern bes Apollon nach, bie bei denen des Admetos weiden, bringt ben hunden Schlaffucht und Schlundklemme bei, daß fie ber Bache vergeffen und führt dann zwölf Farfen und hundert ungejochte Ruhe und den Stier fort. Er bindet ihnen Holz an die Somanze um bie Spur untenntlich zu machen, treibt fie bis af ben Manalos und birgt sie bei Korpphasion in ber Grotte no man es höhe des Battos hieß, weil Battos verrathen wollte und in Stein verwandelt wurde 12). Im Homnus ift hermes am Morgen geboren, fpielt am Mittag bie Laute und ftiehlt am Abend die Rühe des Apollon (17) nachdem er die heilige Biege verlassen hat (21. 63. 150.) Die unsterblichen Rube ber Götter weiden bei Pierias Söhen, bem Götterberg, am Meer (70. 341.) Er schneidet von der heerde fünfzig

Roten zum Samanveda ertlärt die von Pani gestohlnen Rinder für das Tageslicht, indem er diefen Diebstahl mit dem des hermes vergleicht. Mar Müller nennt die "Ruhe in den Beda (bie glänzenden Rühe Rig Beda 1, 92, 1), weggetrieben von Britra und zurückgebracht von Indra, biefelben welche die Morgendämmerung jeden Morgen auf ihre Beide treibt, die Bolten" - "bie glänzenden heerden der Morgendämmerung treten aus dem dunteln Stall hervor und tehren ju ihren gewohnten Bei= den jurud, der Lag dämmert." Nach dem aber mas Baffen Ind. Alterth. 1, 757 aus dem Rig Beda anführt find die in den Berghöhlen gefangnen Rube, welche Indra, nachdem er bie Boblen mit feinem Blige gespalten, 12) In einem Gemälde bei Philo= jurudführt, bie Regenwolten. ftratus 1, 26 weiden die dem Apollon geweihten Rube, weißer als Schnee, am fuß des Diympos und hermes treibt fie in eine Erdfpalte ober Bruch, nicht damit fie umtommen, wie der Sophift hingufest, fondern damit fie auf einen Tag verschwinden und bis das den Apollon verdrieße. Bal. auch Ovid. Met. 2, 676. Lactant. fab. 2, 11.

22\*

Färsen ab (74. 437) indem er die vier hunde und ben Stier ber allein weidete, zurüdläßt und treibt fie als eben die Sonne untergieng (197), nachdem er ihnen bie Borberklauen hinten und die hinteren vornhin gesetht bat (76-78. 345)<sup>15</sup>) und indem er felbft rudlings geht, mit Reiferbundeln ftatt ber Sans balen an den Füßen, um noch beffer ju verbergen. Go ftehn die hufe des Rifur verkehrt und verkehrt wird ber Beschlag ben Pferden aufgesetzt des fliebenden Berräthers Ganelon in einer französischen Rachdichtung des Rolandslieds und in einer Spanischen Romanze 14). Cacus zieht die dem helios gestohl nen Rinder rudwärts in die Söhle 15). Die Rühe treibt Betmes nach Pylos am Alpheios (111. 342. 355. 398), wo er ben zwölf Göttern opfert und tehrt bann früh am Morgen auf bie Ryllenische Söhe in den fetten Tempel seiner Geburtshöht zurud (148. 249), schlupft in die Bindeln und liegt im tie fen Dunkel 16). Da kommt Apollon, begiebt sich mit ihm in ben Olymp vor Zeus; dieser heißt sie sich vertragen und ben hermes ben Ort wo er die Rühe verbarg dem Apollon zu zeigen (391.) Bedeutsam wird hermes nulydónos genannt (15) und zwischen dem Todtenpplos in der Ilias (5, 397 & Hulo er verusoon), wo herafles bem Ardes ben hund nimmt, und Pieria wo Apollons Heerde im Licht weidet, ift im My thus berfelbe Gegensatz wie zwischen Often und Beften in ber Birklichkeit. Die Vorstellung des Naturganzen wird in einer gemiffen Beit, wenigstens volksmäßig wenn auch felbft in ber ältesten Zeit nicht allgemein, auf fo engen Raum eingeschräuft, wie etwa Epirus und Elis als Gränzländer ber 20elt 17).

13) tros Fuß, Pors. ad Hecub. 1050. 14) Fr. Dieg alt fpan. Romanzen S. 34. 15) Martial. 5, 65, 4. 16) An einer Kylir des Gregorianischen Museums ist die herrde gemelt mit dem Girten und unter den hendeln das Kind, nachdem es sie entführt hat in die Wiege geschlüpft; eine Andeutung, wie die Form des Gestäßes sie er laubte, nicht eine Darstellung der Fabel. 17) Solger Nachgelass. Schr. 2, 649.

Auch in diefer Sage begegnet der Griechischen Symbolik die In= bische: in einem Indischen Gemälde welches A. W. Schlegel besaß, treibt Krischna, dunkelblau, wie Osiris, und umstrahlt, weiße Rühe.

Der ben Bechfel bes Tags und ber nacht schafft, leitet auch ben Uebergang ein vom Wachen zum Schlaf und vom Argeiphontes hat ben Stab (Sassos) wo= Leben zum Tod. mit er ber Menschen Augen bezwingt, welcher er will, und bie hinwieder auch wedt aus bem Schlafe (Jl. 24, 343. Od. 5, Die Phäaten spenden bem hermes vor bem 47. 24, 3.) Schlafe (Od. 7, 138), wie ihm noch fpät ber lette Becher sweiht wird 18), ber felbft hermes beißt 19). Daber wird er auch Führer ber Träume im homerischen hymnus (14, duseonouncos), an einer Albanischen herme sermonis dator atque somniorum. Bei Birgil erscheint bem Aeneas ein Traum in Gestalt bes hermes (4, 558.) Mit feinem Stab führt er bie Seelen ber ermordeten Freier zum Dkeanos bin, zur Asphobelosau an bes helios Thor (Od. 24, 10), fo wie er mit Athene ben Berafles, um ben hund beraufzuholen, zum habes geleitete (11, 626.) Daher das Beiwort begoldftabt, zevoogbanus Apreschorns, in ber Dopffee (5, 87. 10, 277. 331) und im Hymnus (539.) Es gebrauchen den Stab auch Athene bei ber Verwandlung des Obysfeus (13, 429. 16, 172. 456) und Rirfe (10, 318. 326): alfo ein Bauberftab, wie bann auch Isthyerv die Bedeutung bezaubern angenommen hat 20). Mit

18) Athen. 1 p. 15 b. Plut. Sympos. 7, 9. 19) Philostr. Her. 10, 4. Poll. 6, 100. 20) A. Kuhn in feiner und Aufrechts Beitschr. 1, 186 f. sucht zu zeigen daß zaubern die Grundbedeutung gewe= sen sey, nicht ftreicheln, da Bermes mit dem Stab die Augen nicht bloß berühre, sondern sie durch die Berührung auch in Schlaf versente, also Bauber die hauptsache sey, wie in Selfas dors gaeserw, Selys voor, Supor Iselfe, Herych. xylesv, reseer, anarar. Doch heißt es von Uthene hafdes ensuchangen und nendmywen und daß die Wirtung der Wer rührung in der Geltung die Oberhand erhielt, würde nicht befremden dürfen. Rirke, der Zauberin, hat Hermes Verkehr, er hat ihr immer gesagt daß Odysseus auf der Heimfahrt zu ihr kommen werde (10, 330), dem er indessen ein Pharmakon giebt, ihn gegen sie zu schützen (286.)

Das Walten bes Stabs und der Sinn der beiden ersten Hauptmythen fallen in eins, der die Sonne geheim, spurlos zur Nachtruhe bringt, und durch welchen Argos im Tod erblaßt, schläfert auch den Menschen ein am Abend und am Ende seines ganzen Lebenstages. Der Gegensatz der im Sonnengott oft ausgedrückt wird, ist im Hermes aufgehoben oder vermittelt; er bedeutet den Kreislauf des Himmels, des Tags und der Nacht, des Wachens und Schlasens, dem entsprechend auch des Lebens und Sterbens, die lebendige Bewegung, den Umschwung. Und dieß gerade drückt auch der Name Hermes aus

'Equéas, 'Equíjs, 'Equélas<sup>21</sup>) ist von δquär, in Bewegung setzen, antreiden, nach dem Acolischen Umlaut<sup>22</sup>), der sogar in demselden Wort sich mehrmals wiederholt, wie in dem Fluß namen 'Equos, in der Hafenbucht in Syra Πάνεφμος (wovon der Erzengel des Klosters den Beinamen Πανεφμιώτης hat), in Sicilien aber Πάνοφμος, in 'Equíπολις, Hormopolis (Jul Valer. Res g. Alexandri 1, 20), 'Equisiv von δρμισθήναι

21) Auch Έρμάων Hesiodi fr. 29 Marksch. häufiger in fpäteren Epigrammen N. Rhein. Muf. 1, 214 N. 24. Έρμάν in der Rfisinschrift von Andros 1, 10, wie διδυμάονε für δίδυμος, auch Έρμῶν, Suid Έρμῆν. Έρμάου χθονίου in einer Inschrift von Lariffa in Theffalim Ussing Inscr. Gr. ined. n. 20 ift von Έρμαῖος, wie Baxyeãoς (9εός).

22) Prisc. p. 553 Aeoles édórra pro ódórra dicunt. Böch Staatshaush. 2, 383, édóraç u. a. C. J. I p. 997. Fogyudiwr, ber Sohn des Driamos Jl. 4, 302, von den Gergithen. ségyara Hesych ögyara, Altman yegyóga für yovgyúga, Kégzvga, Kluumos. Umgetett karos, orcus, Kgxura, Orcina, Ogyaµerós für Kgyaµerós, wie auf Münzen des Artadifchen Orchomenos steht, Ogyúrw rw Ogyaµeróp wie ich bei Schol. Theocr. 16, 105 für Ogyúku lese, d. i. Kgyúrw. (G. Surtius Pelop. 1, 228 ertlärt Ogyaµerós von ögyos, ekgyw, koros, Meinette Anal. Alexandr. p. 106 von ógysiødas.)

(Steph. B. s. v.) in Equition, Pferbschwinger, Equóluzoc, was mit dem Flußnamen Avzóquas zusammentrifft. In Ue= bereinstimmung ist deun, wie in Meopazoepy, nueds deun, ίο wie έγχεος, κύματος δρμή, bei Platon έπι μείζω τις αθwonach eine Göttin des Antriebs 'Oque neben Actos und Pheme 24). Go war ber Tang Ogpos der Epheben und Jungfrauen nichts anders als detvos, ein Schwenken, ein sich umschwingender Ringeltanz. Der Name bes Argeiphontes nimmt auch ben heerbengott in sich auf, in= bem ber Ithyphallische verstanden werden tann als ano oguny inwr 25). Es bedeutet nach Cicero dound überhaupt das Be= whren (appetitus), im Gegensate ber Bernunft. Paufanias fagt έξέπλησαν του έρωτος την δρμήν (7, 19, 2), Rornutos ai nods ras ulzers doual (19.) Demnach ift hermes unter ben großen Göttern ber einzige ber fein sichtbares Substrat bat, deffen mythisches Besen nicht im Materiellen begründet ift, anders als daß die Zeugungstraft einen finnlichen Eindruck machte, ber im Nachdenken angewandt auf die lebendige Re= gung und Bewegung des Alls, Dieje merkmürdige mythische Persönlichfeit bestimmte 26).

In langem Abstande der Zeit von dem Namen des Her= mes ist der für seine Mutter von Zeus, in Folge der Reform, ersundene zu denken, der ihn von der alten Samothrakischen Genealogie losreißt und den Begriff desselben erläutern oder wenigstens damit in Uebereinstimmung seyn follte. Diese Mut= ter des Hermes ist nemlich eben so verschieden von der Römi= schen Erdgöttin Maja als von der Indischen Maja. Sie heißt in der Odysse (14, 435, in der Ilas kommt sie nicht

23) Phaedr. p. 279. 24) Paus. 1, 17, 1. 25) Hippol. π. αίρέσεων p. 103. 26) Nach der Theorie die sich jest so eifrig ver= sucht, Griechische Mythologie aus der Indischen zu ertlären, ist hermeias, dieß als primitive Form genommen, Saraméyas, Sohn der Sarama, der Sötterhundin, welche die verscheuchten Rühe der heerde, die Wolken zu= sammentreibt. hermes aber tödet den hund.

vor) Maia's, so daß auch an mata, ma la bei Aefchylus, nicht zu benten ift, moher ber Sohn Mauadevs, Maiadys bei Hipponar (fr. 1. 9); in der Theogonie Machy (938), im humnus Marais (1. 73) und Matar (3. 19. 89.) Die Bur= zel ift maw, malo (wovon in anderer Art auch medoa abgelettet ift, wie mehrere Griechische und neuere Deuthologen, nur alle in andrer Beziehung vermutbet baben) 27), nemlich als Grund ober Bedingung ber Somh. Ein Streden geht bem Trieb und Schwung vorbet, wie ein Erwachen; fo ift bei bo= mer Kommits bie Mutter ber Stylla. Die Mdas gehört un= ter bie in einer gewiffen Periode ausgebachten Grundträfte, beren wir besonders aus ber Theogonie mehrere tonnen lernen. Daß bas Metronymiton Maade, Meslag siterd zouge 28) ftatt bes allgemeinen patronymischen Ehrennteis, wie in Kronides, Syperionides, gebraucht wird, geschieht wegen der Bedeutsamfeit biefes Namens, ber erft fpater wie burch bie Sinterthure binzutritt, wie es bei einem speculativen, fystematischen namen zu erwarten ift. Uebrigens heißt Maa eine ehrwürdige Nomphe, die im hymnus von den Göttern gurudgezogen, in ber Söhle wohnt wo Kronion sie in der Nacht besucht (4-9), in ver Theogonie Lochter des Atlas (938.) Diefer Titanische Bater scheint nach feinem unten ju erörternden namen und Eharakter ber Mda ihrerseits gur Verstärfung ober wegen Uebereinstimmung des Begriffs gegeben zu feyn. In der Ars fabischen Sage aber wurde bie Maa ju einer ber fieben Die jaben, einer Nymphe bes Bergs Ryllene, wo Bermes geborn feyn follte. Eine folche am bestimmten Boben haftende Nymphe aber eignet fich an fich felbft nach älteren Begriffen nicht, wie etwa eine Okeanibe, zur Mutter eines Gottes.

Die ewige und regelmäßige Bewegung bes Alls, bie Bewegung als Anfang bes Lebens ift unter ben Gott suchenben

27) Bielleicht auch Odropusios Beingierig, G. Pagastiotis in Serhards Archaol. 3eit. 1853 S. 55.) 28) Syll, Epigr. Gr. a. 36.

Gebanken ber Urwelt einer ber ersten und wirksamsten. Die Beiteintheilung macht in ber Berehrung bes Belios einen haupt= theil aus; bie Horen und die Dioskuren find aus ähnlichen Betrachtungen entfprungen. Ein bichterischer Anklang berfelben ift bağ Alfman, nach ber fceinbaren Umwälzung bes Firftern= binmels von Often nach Beften, ben himmel Sohn des 21%non, bes Unermüblichen, nannte. In ber Theogonie ift Palind, ber Echwung, mit Aftraos und Perfes zu einer Potenz bes himmels gemacht (376.) In ber naiven Rindlichkeit womit im hermes bas große Naturgesetz versinnbildet ift, verräth fich hohes Alterthum, und barin bag bieg Princip in ben Olymp erhoben worden und im hermesdienft fich fo fruchtbar in Anwendungen entfaltet hat, die Kräftigkeit seiner Burzel in ber früheften Naturanschauung bes Bolts. Befannt genug find bie verwandten Borftellungen andrer Bölfer. Die Braminen und ber Bendavesta fagen, die Weltförper begannen die große himmelswälzung, Mylitta ift Beherrscherin bes beweglichen Simmels, ber Erde und ber Todten, Rneph hieß Führer und Beweger ber Belt. In Italien wurde um 1500 nach ber Crusca Gott il motor di sù genannt, bieg in Folge ber Philosophie. Dem Aristoteles bangt von dem unbewegten Beweger der Welt ber himmel und die Natur ab 29). Spinozas Gott ift der Bewe= ger. hermes nach biefer Grundidee aufgefaßt läßt fich mit ' feinem Gott ber ftammverwandten Bölfer eigentlich vergleichen.

Der Gott ber von einem Ende bes himmelsgewölbes zum andern auf und niederwallt, wird zum Besteller, Ausrichter und Boten des Zeus, wie nachher auch Iris die nur eine sichtbare Bogenbrücke an diesem Gewölbe beschreidt. Das Beiwort Diaktoros, Ausrichter, Besteller, wird bei homer und hefiodus bald mit hermeias, bald mit Argeiphontes, auch als zweiter Beiname neben Argeiphontes mit hermeias verbunden, ift also von großem Gewicht. In der Odysse wird der Be-

29) Pol. 7, 4 p. 1326. Metaph. 12, 7 p. 1072, 8 p. 1075 Bekk.

steller Argeiphontes von Zeus an Aegisthos und an Kalppfo geschidt ba er auch sonft Bote fen (1, 38. 84. 5, 29), und ber Diaktoros folgt (5, 43), in ber Ilias bem Priamos zum beimlichen Geleiter zu Achilleus gegeben (24, 334) 50). M ber Ilias ift hermes auch ber Diaktoros wo er ben Ares aus feinen Banden fliehlt (5, 391), fo wie die Götter ben fcharfs schauenden (dosvorov) Argeiphontes antreiben die Leiche bes Beftor zu stehlen (24, 24. 71. 109.) 51) Lift, Beimlichkeit und jeder Kunstgriff welcher Erfolg durch Geschicklichkeit erreicht, wird in gewiffen Beiten unbedenflich für eben fo rühmlich geachtet als die siegreiche Gewalt. Lift ift nicht bloß erlaubt, fonbern aleich bem Muth und ber Stärke eine herrliche Gottesgabe. Das Wort xlony stellt Sophofles neben die Gewalt, burch beide fen Donffeus von den Atriden zum Krieg fortge 20aen worden (Phil. 1025.) Das Bewegliche, Behende, Ge wandte im Diaktoros geht über in Lift, Berstellung, Lüge, in

30) Dieß ift ben Scholiasten, ba in der Ilias Iris Dienerin ift, an-Buttmanns Beziehung des Siayeer auf poyas ift ohne Zweifel ftöbig. unrichtig, uud baher bie auf apyelias oder einen weiteren Begriff angu= nehmen. Meinete wollte mit Bottiger Sidzrogos auf den Auftrag ben Ar= gos ju toten befchränten Comm. miscell. 1822 p. 63, obgleich es auch von Argeiphontes getrennt vortommt und damit verbunden allerdings durch Romma, wie F. M. Bolf mit heinrich vorschrieb, gesondert werden tonnte, wie andre Titel, 3. B. Odyss. 8, 335 'Equeia, Ards bie, draxtope, duroe eawr. Doch war die Verbindung Seaxroeos' Apyeegobring fo altüblich daß darin das Romma entstellen würde. Ganz unbegründet fcheint mir Döberleins Erklärung hom. Gloffar. G. 41 Begweifer, hyeuovos, odos. Darauf bezieht fich weber die ichon angeführte Stelle der Dopffee, noch 15, 318, wo ber Ausrichter, Beforger im weiten Umfang gemeint ift, noch Jl. 2, 103, wo Diattoros Argeiphontes auch nur Litel ift. 31) Ari= ftarch verwirft aus feiner Untenntniß des höheren Alterthums das Stehlen B. 24, wonach denn aber auch 71-73 wegfallen mußten. Bon hermes beißt es éni geesi nevralimpsi rérastar 20,35. Apollodor trägt das riévas des hermes auch auf die Ruh Jo über 2, 1, 3, fo wie diefer bei Spätes ren ben Urgos mit feiner Spring einfchläfert.

Ł

i

1

1.1.1

あざんいけ

bie Diebskunft. In ber Obyffee hat Autolykos von Hermes felbst Dieberei und Meineid gelernt (19, 396): in ben Tagen und Berken läßt Zeus durch den Götterherold der Pandora die Stimme geben, in die Brust aber ihr legen Lügen und ein= schmeichelnde Rede und täuschende Art (drielorov 3905) und hündischen Sinn (seg. 67. 77—80.)

Bie Botenamt, Berolbschaft und Dieberei, so entfalten fich nach und nach auch alle übrigen Nemter bes hermes, feine Erfindsamkeit, sein Walten in der körperlichen und geistigen Ausbildung, in der Rede und Bissenschaft, im Handel und Vertehr folgerecht aus der Grundidee im Argeiphontes und Boolleps, im Equis, eben fo wie bei Apollon, hera und andern Göttern aus einer Grundbedeutung Alles deutlich bervorgewach= fen ift, indem in einer göttlichen Perfönlichkeit Einheit des Befens liegt. In den Entwicklungen lebt die Idee fort, die ber Cultus, wie er sich von ber Natur abwandte, nicht weiter aus= fpricht. Auf ben bloßen heerdengott, ber im Phallus ober Bidder fein Symbol findet, läßt fich nichts von bem allem zu= rückführen, auch nicht bas Löben bes Argos und bas Stehlen Auch würde bloß als folcher hermes fo wenig als der Rübe. Pan, Dionysos, Demeter unter dem Olympiern seyn. Wobl aber konnten bie Beisen, die auch unter ben hirtenkönigen nicht fehlen, ben hermes im tosmischen, bas Bolt bagegen im ani= malischen Sinn fassen, wie das große Thier und thierische Na= tur in ben Borstellungen stets parallel laufen. Im ersten Sinn ift hermes, ber Sohn des Colus und der Dia, der ithyphal= lifche hermes, ber Belebungstrieb in der Natur der Dinge; er ift aber auch ber Zeugungstrieb in ber heerde. Nah lag ba= ber bie Verwechslung bes phallischen hermes mit Belios, wie bei Macrobius und seines Gleichen, oder die Beschränkung auf ihn, obwohl er ursprünglich nicht materiell war, sondern ber Lebensentzünder, in welchem bie Naturfraft mit ber nicht finn= lich fühlbaren Kraft, der Phallos mit dem Rhabdos in dem primitiven Gedanken vereint war. Nichts deutet entfernt bei bem ältesten Hermes auf ein materielles Substrat, wie Sonne, Wasser, Erde <sup>52</sup>), weßhalb auch eine abstracte Mutter Mäas für ihn erdacht werden konnte: sein Wesen ist ursprünglich tie fer und geistiger gedacht als das anderer Götter. Den, gleich Pan und Dionysos, bloß zeugenden Hermes in den Argeiphontes zu verwandeln und so zu entwickeln wie wir den Hermes almälig geworden sehen, wäre nicht möglich gewesen. Wie bei Homer so geht nachher immer füglich der kosmische und was aus ihm geworden ist mit dem animalischen Hermes zusammen. Mit keiner Göttin des Homerischen Olymps ist er verbunden.

## 67. Eros.

Benn im hermes dout als Grundbegriff verftanden wird, fo ift nach biefem und von allen Entwidlungen abgesehn Eros ein Synonym von ihm 1): sooc bei sows bei homer und hefiodu (auch"Eeßws, Hesych.), Trieb, Begierde, Berdeluft, verwandt mit Bois, Streben, Gifer, Streit. Den Gros verehrten bie Thespier am meiften von Anbeginn, und fie haben als älteftes Bild einen unbehauenen Stein (derov 2190v): so fagt Pausanias (9, 27, 1), und er wiffe nicht, wer bei ben Thespiern ben Eros (ben tosmischen) am meisten von ben Göttern zu verehren einge führt habe: es verehrten ihn aber eben fo fehr bie Bewohner von Parion am Hellespont, einer Kolonie aus Jonien und Erpthrä, wie auch Strabon angiebt (13 p. 588). Je weniger Wahrscheinlichkeit es hat daß Eros als unbehauener Stein aus ber hesiodischen Theogonie die auf einige andre Culte Einfluß gehabt haben mag, herzuleiten sei, um fo mehr fällt auf baß Parion als feinen Stifter aus ber Samothratischen Sage ben

32) Die ungludliche Erklärung des hermes als Regens von Lauer Gerhard und Preller stüht sich auch auf Arnobius 1, 30: Mercuries vobis pluit. Diefer aber fragt, ob etwa Mercur regne oder andre Sötter die er nennt und die es eben so venig thun, spricht also sur das Unerhörte diefer Erklärung. 1) Ein Orphischer Hymnus (58) nennt den Gres södoopor depiz.

Jasion ansah, ber begeistert weit umherirrend Orgien stiftete, was nach Arrian aus der vollständigeren Epitome des Stephanus By. Eustathius zur Obyssee anführt (5, 125 p. 213, 41.) Konon bemerkt daß die Thespier und die Parianer, ben Eros mit gemeinschaftlichen Gebräuchen und sie allein fo (idig) feier= ten (24), und es läßt sich benken bag von Parion aus ein 3weig Samothrakischer Religion, zumal ba bort auch spät ber Name Eros 'A51-spos, wieder auftaucht, nach Parion und These pia verpflanzt worden ift. Ein weiterer Busammenhang bes Eros in Thespia wird taum nachzuweisen feyn: boch fand er einst vielleicht statt mit der Urmutter, die man in der Ceres velata Thespischer Müngen suchen könnte, fo wie Demeterdienft auch in Parion nicht fehlt. Daß von Thespischen Myfterien, mit benen bann bie fpate Dichtung von Amor und Pfpche zufam= menhängen follte, nicht die Rebe seyn könne, ift von D. Jahn bemerkt worden 2). Daß auf den speculativen Axieros ber deros 21905 in Thespia und Parion zu beziehen fev, ift nicht glaublich; sondern Eros ift als ein andrer Hermes, eine Ba= riante von biesem, eben so wie Radmilos zu benten. Dieß wird bestätigt durch den Umstand daß bie Insel Imbros genannt wird beilig ben Rabiren und bem Bermes, "welchen bie Seligen Iußoos nennen" 3): benn Imbros ift Iusgos, "Equs.

Ein Wefen der Religion war Eros sobann nach Pausa= nias (8, 21, 2. 9, 27, 2. 1, 18, 5) in dem Hymnus des Dien in Delos auf Eileithyia. Deren Sohn hieß er darin und sie alter als Kronos (was mit Uranos und Gäa vor Kronos und Rhea in der Theogonie übereinstimunt) und sölwos, die gute Spinnerin, die alles Lebendige spinnt (Pausanias denkt mit Unrecht an eine Schickslögöttin, Pepromene oder Möra), die große Mutter, wie schon Eschendach im Epigenes und Tiede= mann in den altesten Philosophen einsahen. Sie wurde ins= besondere für die glückliche Geburt angerusen wie aus dem Na=

<sup>2)</sup> Archael. Beitr. G. 124 ff. 3) Steph. B.

men felbst und aus herodot (4, 35) klar ist (sie eilte der gebärenden Leto zur Hülfe und die Bräute weihten ihr in Delos ihre Spindel), aber von Olen selbst auch Achäa, Erdgöttin, genannt, wie ich bei dieser zeigen werde. Nach Olen, so fährt Pausanias in der einen der angeführten Stellen sort (9, 27, 2), dichteten Pamphos und Orpheus auf Eros (Hymnen), zu singen für die Lykomiden; doch verschweigt er, da in Athen ein Daduch aus diesem Geschlecht sie ihm zu lesen gegeben hatte, was sie enthielten. Aus geheimen Hymnen läst Platon einen Homeriden diese Berse entlehnen (Phaedr. p. 252):

Τόν δ' ήτοι θνητοί μέν Έρωτα καλούσι ποτηνόν,

*dodrarol de Ursquara dia rressogourov drágupv.* Die Orphischen Flügel des Eros — in der Ilias ist nur Iris metaphorisch goldbeschwingt (11, 185) — sind sehr berühmt ge worden und auf den Phanes übergegangen: Simmias der Rho dier hat sie in Versreihen nachgebildet. In den Bögeln des Aristophanes entslattert der Vogel Eros einem Windei der Nacht (693.) Diesen gestügelten Knaden gegenüber der Gäa stellt der Boden einer Trinkschale aus Vulci vor <sup>4</sup>): Gäa kolossal in den Boden bis unter die Brust versonkt, ganz wie auf drei andern Vassen, wie sie den neugebornen Erichthonios der Athena reicht, hält einen in eine Blume auslausenden Scepter, im Sanzen ist der Gedanke ausgedrückt, daß Eros über die weite Erde hinschwebe.

Den Eros des Cultus hat die philosophische Speculation aufgenommen in der Hessochen Theogonie, wo auf Chaos, Erde sammt Tartaros, Eros folgt, was Ibykos wiederholt und Akusilaos 5). Mit Hessochen Platon und Aristoteles unmittelbar den Parmenides, der den sows als Princip der

4) Mon. d. instit. archeol. 4, 39, 1. Annali 19, 179. Der "tosmische Eros" kann auch die geflügelte Figur auf zwei Etrurischen Spiegeln genannt werden, in Gerhards Spiegeln Taf. 31, 4. 5. 5) Rach Platon Sympos. p. 178 b. Nach Damascius de princip. p. 383 Kopp ließ Atufilaos Lether, Eros und Metis aus Nacht und Erebos entspringen. Beltbildung aufstellte 9. Eine Drphische Theogonie nennt ihn Sohn des Chronos, eine späte Speculation Bater der Phersis, von welcher Poseidon *revésios* ausgebe 7).

Bie frühzeitig diefer theologische ober tosmische Eros, bei ber allgemeinen Umwandlung ber phyfifchen Bedeutung ber Göts ter in die ethische, auf bas Menschliche beschränkte übergegans gen fep, fehn wir aus der Theogonie, die nicht bloß den Eros und himeros bie neugeborne Aphrodite in den Olymp einfüh= ren läßt (201), wie Phibias ihr am Fußgestell bes Zeus beim Auffteigen aus dem Meer Eros und Peitho bereit hielt, son= dern in der Stelle selbst wo er den Ureros einführt, ihn als ben Liebesgott fcbildert (120-122), alfo ben jüngsten unter allen Göttern, wie ihn Pausanias nennt, mit dem älteften vermischt, wie das Vermischen oder Zusammenhalten der Vorstellungen verschiedner Zeiten die Regel war. Seitdem der Eros ber Aphrodite berrichte, bliden bie Dichter nur ausnahmsweise, wie auch bei Aphrodite, auf das Rosmische zurud. So nennt Sappho ben Eros einmal Sohn bes himmels und ber Gaa 8), den sie aber auch mit purpurner Chlamys befleidet vom him= mel kommen läßt, in bem Sinne wie Euripides ihn Sohn des Beus nennt, überirdisch im Gefühl ber eigenen Bruft. Dem Alfäos ift er Sohn bes Zephyros und ber Jris, bes bem Bachsthum günftigsten Wetters. Bei Theognis verläßt er bas fone Eiland Rypros und geht zu den Menschen. Samen auf Erden bringend wann die Erde in Frühlingsblumen blühet und wächft (1275), und in jenem Chorgesang ber Antigone fällt er auf die heerde und die Thiere des Meers, wie er die Wange ber Jungfrau im Traume röthet. Auf ben verjüngten Eros trugen natürlich auch die Thespier ihren Cult über, ohne bar=

<sup>6)</sup> Schol. ad Aristot. Metaph. (1, 3) ap. Cramer. Anecd. Par. 1, 388. Παρμενίδης γάρ σησι έρωτα τον θεΐον δημιουργήσαι το παν.

<sup>7)</sup> Syll. Epigr. Gr. p. 167. 8) Schol. Apollon. 3, 267. Aphrodite und Uranos bei den Grammatiter im Inhalt der 13. 38. des Abeotrit ist ein Irrthum.

um den alten unbehauenen Stein, den Eros Protogonos det Drphiker, auszustoßen, und feierten nun auch jenen als ihren Hauptgott zeitgemäß, wie es die Orchomenier mit den Chariten hielten, gewannen von Prariteles den Eros als Geschent der Phryne die Aphrodite und Phryne selbst, auch den Eros des Lysippos, so wie man in Parion einen Eros aus Marmor hatte, nacht, in der Blüthe der Jugend <sup>9</sup>). Zwischen dem ersten Eros aber und dem ber berühmten Erotidien, mit ihren musikalischen und athletischen Agonen <sup>10</sup>) und Allem was wir sonst von Thespis lesen, ist eine Klust über welche sich keine Brück bauen läßt.

In der jedenfalls spätern Genealogie des Eros bei Ciarro (N. D. 3, 23): Cupido primus Mercurio et Diana prima natus dicitur, ist der Bater flar; denn öfter werden zwei Götter so verwandter Art wie der kosmogonische hermes und Eros unter einander verknüpft, wie z. B. Hekate und Perseydone, helena und die Göttin von Rhamnus, Hermes und Pan: dunkel aber bleibt uns die Mutter, auch wenn wir sie als hekat deuten. Zu vergleichen ist das bedeutsame alterthümliche Thomrelief aus der synkretistisschen Periode, welchem ich den Namen hekate und Eros gegeben habe <sup>11</sup>). Dem andern Eros, dem Sohn der Benus giebt Cieero dann auch den Mercurius zum Bater.

## 68. Dione in Dodona.

Unter den drei Göttinnen, in denen die alte Gäa mythisch versüngt wieder erscheint, ist die welche von ihnen am meisten in den Hintergrund des Alterthums zurückgetreten ist, sich auf dem kleinsten Raum behauptet hat, eben darum hier voranzustellen. Der Name Dione aber ist nicht etwa metronymisch zu verstehen wie Azersiewn, Kasperiewn, sondern nur als Dia

9) Plin. 34, 4, 5. 10) Paus. 9, 31, 3. 11) A. Dentra. 2, 70-84 Xaf. 3, 6, insbefondre S. 81.

in verstärfterer Form, wie Ovwy, 'Acoviwy, 'Ywy, Lat tona, zoqώνη, χελώνη, wie Άιδωνεύς, Φορωνεύς, Κλυτωrevs, und in Dia wird zur Person die rata dia, zIwr dia, bei homer und hefiodus. In der Dea Dia der Römischen Urvalbrüderschaft, mit einem hochheiligen hain, die fich auf das Reifen ber Früchte bezog, nach ben befannten Inschriften, ift ein besondrer Name der Ceres gegeben und die Tochter ber hera wurde in Phlius als Dia verehrt. Dione ift nicht ein weiblicher Beus, wie Juno nicht ein weiblicher Jupiter, nur bie Ramen find aus berselben Burgel, also ift fie nicht von dic, als Gattin des Zeus unmittelbar abzuleiten, als diairy (Alaira) we Poseidonia Amphitrite zu erklären, wie Apollodor wollte, indem er sie als bie hera bei ben Dobonäern bezeichnet 1), ober als eine Zavú 2).

In der Ilias ruft Achilleus ben Pelasgischen Dobonäischen Beus feiner heimath an, ber nach Epirus verpflanzt worben ift. In bem älteren Dobona aber waren männliche Propheten, ύποφήται, bie Sellen. Die brei Prophetinnen bes jüngeren Dodona find also erst später aufgekommen 5), so wie nun erst Dione als Tempelgenoffin (ovrvaog und Gattin) bes Zeus eingeführt wurde. Diese Ansicht Strabons (7, 7 p. 329) ift fehr wahrscheinlich. Doch darf man aus ben Worten der Obyffee

1) Schol. Odyss. 3, 91. 2) Etym. M. Underer Unficht ift Eobed Pathol. serm. Gr. p. 32: Aring a deo ipso denominata quasi Jova Varr. L. L. 9, 14, vel Jovina potius: nam Jovae similior est 3) In der Douffee 16, 403 el µer z' alrhowos Asds µerásiα. low Sémores, fcbrieben für Semores, bas man in ber Bedeutung Dratel nicht für homerifch bielt, Einige, wie Strabon 7 p. 329 fagt, rouovoos, als onoppras. Da fie nicht zweifelten das das Dodona der Ilias auch bier gemeint feb und daher die Propheten ihnen auch hierher pasten, fo suchten fie fich auch ein in den Bers paffendes Bort, das freilich feltfam genug ift; benn Lomuros foll ber Berg beißen, an bem bas Dratel lag und von ihm die Einwohner, Steph. B. s. v. Das auf befondern An= las bie Booter allein fich von Männern prophezeien ließen nach Strabon 9 p. 402 cf. Procl. Chrestom. c. 27, tommt nicht in Betracht. I.

in Bezug auf bas Dobonäische Drakel (16, 402): alla nowm θεών ειρώμεθα βουλάς, schließen daß diese Tempel- und Drakelgemeinschaft ichon damals bestand, Dione bei den Dobonäern hera war 4). Eine bestimmte ftätige Formulirung bes Berhältniffes ift nicht zu erwarten. Beus verehrt und Gaa ober Dione verehrt mochten lang und oft ber einzige Ausbrud jener Uridee feyn. Das herodot die Dione übergeht ift durchaus gleichgültig. 3m hymnus auf Apollon (93) wird Dione vor angestellt unter ben Göttinnen bei ber Geburt bes Apollon, Rhea, Themis, Ge und Amphitrite. Die Muse im Eingang ber Theogonie vergißt fie nicht unter ben alten und jüngeren Göttern, Apollodor fügt fie ben fechs hesiodischen Titaninnen hinzu, die Orphische Theogonie macht sie zur Tochter ber Titas nin Theia, der Philonische Sanchuniathon zur Tochter des Una nos und Gattin bes Kronos. Gepaart find Zeus und Dion auf vielen Epirotischen Münzen 5). Der Dione eine Ruh, dem Beus einen Stier ju opfern werden bie Athener, die Diefes Drakel viel beschickten; vom Dodonäischen Drakel geheißen und auf beide Götter werden die bortigen Drakelsprüche zurückge führt ). Das bei der Gaa angeführte Drakel der Dodonie ichen Peleiaden, welches ben emigen Zeus und bie fruchtbringende Ga preift, tann nicht ohne Bezug auf die Bedeutung ber Dione felbst seyn. Eine Ruh ward auch der Hera, ein Stier bem Zeus in Platää und sonft, Fersen werden der Demeter ge opfert 7).

Tochter ber Dione ift in der Ilias Aphrodite, die sich

4) Schol. Odyss. 3, 91. 5) 3wei find fcon abgebildet auf dem Xitel von Jac. Gronovs fragm. Steph. B. de Dodone; Mionnet 2 p. 47. Suppl. 3 p. 359. 6) Demosth. in Mid. 15 p. 541. de fals. leg. p. 437. Epist. 4. c. Theram. p. 1487. Hyperid. pro Euxenippo p. 11 s. Tempel des Beus und der Dione Apostol. 1, 3, 1. 7) Plut. de gen. Socr. p. 586 f, der Demeter Chthonia Paus. 8, 25, 4, ber Hera z. B. der Kithäronischen und überhaupt nach einem Epigramm der Unthologie.

verwundet ihr in den Schoos wirft (5, 370. 428), was Phi= dias im Westgiebelfelde des Parthenon nachgeahmt hat 8). Die homerische Aphrodite aber ift ein Rind Afiatischen Cults und ber Pierischen Poesie, also nicht nachweislich Pelasaischen Stam= mes: sie ift nicht burch inneren Zusammenhang ber Bedeutung ober natürliche Entwidlung Tochter bes Zeus und ber Dione, fondern burch bichterische Absicht und Verknüpfung. Andrerseits fehn wir von Zeus und Demeter, auch Zeus und Gaa und von Zeus und hera eine Tochter entsproffen, welche bie Verehrung der für den Segen des himmels und der Erbe dankbaren Bölker mit Vorliebe ergreift und es ist kaum zu glauben baß biefe in allen verwandten Religionen vorfommende Tochter allein ber Dione von Anbeginn gefehlt haben follte. Aber wie wir im Fortschritt ber Zeiten ber Tochter ber hera eine andre Bestimmung zur Mundschenkin des Olymps gegeben fehn, fo daß sie nur noch in Phlius als Hebe Dia ihre ursprüngliche Bedeutung behauptete, fo tann febr leicht auch bie ursprüng= liche Dionäa, wie sie benn geheißen habe, ihre Bedeutung für ben Cult verloren haben, zumal ba fich diefer hauptfächlich bem Daher die Vermuthung daß bier aus einer Drakel zuwandte. hebe Dionäa nur burch poetische Verwandlung die auf menschliche Jugendblüthe und die thierischen Triebe angewiesene Aphrodite bervorgegangen ift. 3ft in Ephesos die Aliatische, so verschie= bene Göttin mit einer Griechischen fo fruh verschmolzen worden, warum sollte nicht auch eine Dodonäische hebe in einer ursprüng= lich Affiatischen Göttin untergegangen sepn? 9) Ein Irrthum

Digitized by Google

<sup>8)</sup> Euripides Hel. 1104 xoύοη Assirys Kύπου. Apollod. I, 3, 1. Dionys. Per. 509. 583. 9) Buttmann ad Demosth. Mid. p. 122 (129) fah Dione für ein symbolum amoris et connubii, eine Juno pronuba an, und so sen et ar warum ihre Tochter für die Liebesgöttin gehalten worden sey. Bölder im Rhein. Mus. 1833 1, 213 nimmt an daß die Experngeborne mit der Pelasgischen Göttin von Dodona, der Tochter der Dione, verschmolz. I. H. Boß hielt noch in späteren Jahren basür, 23\*

ift es bag Dione auch mit Approvite verwechselt werbe, wenigs ftens was die Griechen betrifft. Benn Theofrit, welcher felbst die Rypris Dionäa und der Diona hohe Tochter nennt (15, 106, 17, 36), in einem andern Gedicht (7, 116) Diona sest wo Rypris gemeint ift und ber Scholiast, ber diese erkannte, nicht bie richtige Aushülfe giebt, und eben fo auch Bion (1, 94), fo ift bie andre Bedeutung zu verstehn welche bieje Bort form zuläßt, Lochter des Zeus, wie von Euphorion die here Peiwen, von Kallimachos bie Persephone Aniwen, Lochter ber Des, genannt wird, also ein Ebrentitel, wie so oft in der Anrede na Alos. Dem Römischen Dhr scheint dieser Doppelsinn entgangen zu feyn 10). In richtiger Auffaffung ber Göttin bagegen nannte Euripides in der Antigone den Dionyfos, der ihm im Palamedes am Ida Sohn der Rhea Rybele ift, als Thebischen Gott Sohn ber Dione 11), wie derselbe in Attifa ber Demeter zum Sohn gegeben wurde 19), oder auch ihrer Tochter 15).

daß Aphrodite am westlichen Hnesqos entsprungen und nach Eppern gebracht und mit der dortigen Göttin vermischt worden sey, der man sie, wie er in den Mythol. Br. Th. 1 Br. 9 sagt, gleich achtete.

10) 3war ift bei Birgil, wenn er ben Cafar Dionäifch nennt Ecl. 9, 47, nicht nothwendig die Mutter zu verstehn, indem er eben fo die Benus felbft nennt Aen. 3, 18; aber bei Dvid Fast. 5, 309. Amor. 1, 14, 33. A. A. 2, 593, wo icon Michlus meine obige Erflärung, Jovis filia, mit Bezug auf 'Azororwy giebt, bei Statius, im Pervigitium Benetis heißt Benus Dione. Rach diefem Gebrauch und alfo ohne andre Bedeu= tung als die der Unmiffenheit ift es daß Servius den Tempel ju Dodona bem Jupiter und ber Benus giebt ad Aen. 3, 466. 11) In einer Bafe Lucian Bonapartes, Réserve Etr. p. 13. n. 46, jest in Leiden, find vereint AIONA, AIONYZOZ, HOSEIAON, HEPME ZXAIPE. Datum ift Dione der in den Olymp eingeftihrten Thyone d. i. Semele jur Begleiterin gegeben an einer fpateren Bafe in meinen U. Dentm. 3, 136 Taf. 13. An einer Sydria im Louvre reicht Dionysos der Dione einen Kantharos: die beigeschriebenen Ramen find vertauscht: Gerhards Archaol. 3rit. 1853 S. 400 n. 10. 12) Died. 3, 62.

13) Unglaublich ift mir daß Prarilla, indem fie den Bacchos in einer nicht

Ein besonderes Abzeichen hat Dione in der Taube, die in Dodona prophetisch war. Die uralte Bucheiche sprach burch zwei Lauben, wie Sophokles fagt (Tr. 170), wie wir auch auf Münzen von halitarnaß den Zeus fehn ftehend zwischen zwei Bäumen auf beren jedem eine Taube fist 14). Daß bie Pries fterinnen, deren Herodot (2, 55), Euripides 15), Strabon drei angeben, felbst Tauben genannt wurden (neleiai, neleiades), war ben beiligen Tauben zu Ehren, die durch ihren Flug aus ber alten, ber "vielftimmigen, ber redenden und weiffagenden" Eiche heraus, es fep burch bie Richtung ober bas Geräusch ober auf irgend eine andre Art bas Zeichen für bie Wahrlagung, für bie Isonuwdods isolas Awdurldas, wie Sophofles fagt, werben gegeben haben. Die Fabel bei herobot (3, 55), auch in Pindars Päan an den Dodonäischen Zeus (fr. 50), von den wo aus dem Negoptischen Theben nach dem Ammonium und nach Dodona ausgeflogenen Tauben mit Menschenstimme, burch beren Auslegung er eine fo schöne Probe seiner Rritik ober ber Art feiner Sypothefen und Ansichten ablegt, zeigt felbft daß

vollftändig noch ficher erhaltenen Allegorie Sohn der Aphrodite genannt haben foll, unter diefer die Dione verstanden habe. Schoemann de Oceanidum et Nereidum Catalogis Hesiodeis 1843 p. 10. Bielleicht zielte fie nur in weltlichem Sinn auf die Orphiter, die im geiftlichen die Rore dem Dionyfos zur Mutter gaben. Späte Theologie nennt die Tochter bes Beus und der Dione auch Masiquán, Lyd. de mens. 4, 44 p. 214 (89), womit das dem heratles untergeschobene Epigramm von Sypata bei Ari= floteles de mir. ausc. 145 übereinftimmt, welches bie durch Buft bezwin= gende Massepasooa in feiner myftifchen Uebergelahrtheit zugleich KuShoa Degesquaaooa nennt. Das erfte bedeutet die Alle an bas Licht bringende Göttin. G. meine Syll. Epigr. Gr. p. 254. 261 s. Guignaut Relig. de l'antiqu. T. 3, 3 p. 1060-1073. 14) Ez. Spanh. de u. et pr. n. 1, 626. Echh. D. N. 2, 582. Müngen von Raffope in Epirus haben Dione und auf der Rudfeite eine fliegende Laube, Mionnet Supplem. 3, 368 n. 66-68. Ein Erzfigurchen der Dione aus Parampthia in ben Spec. of anc. sculpt. T. 2 pl. 23, Junonifche Geftalt mit einer Laube auf dem Ropf. 15) Schol. Soph. Fr. 172,

Digitized by Goodle

Tauben dem Drakel wesentlich angehörten und biefer name ber Priefterinnen nicht zufällig, sondern figurlich und bedeutsam war. Es scheint daß zwischen dem Libnschen und dem Thesprotischen Drakel Verbindung bestanden hat und baber auch Manches unter ihnen gemeinsam gewesen seyn kann 16), wie z. B. die Tauben, ba bas Vernehmen bes göttlichen Rathschluffes aus ber Eiche, wovon die Odyffe fpricht, in die Länge zu einfach war 17), fo wie auch den Tauben andre Orakelarten gesolgt find. 11m beswegen das Dodonische Orakel überhaupt (nit Tölken) für "eine Nachahmung des Thebaischen und Ammonischen" zu balten, müßte man ben Pelasgischen Zeus, bie Gellen und Alles was bamit zusammenhängt, für Dichtung nehmen. Aegyptische Dentmäler follen auch Botichaftstauben enthalten. Rlar icheint bag bie Tauben, die auf den Erpr mit gezogen, die in Marmor von uralter Arbeit in Cypern gefunden worben find, bie Taube ber zierlichen Aphrodite in Bildwerfen bie vor bem Paris zum Urtheil steht, bie Dione nicht angeht und bag bie Dionaes columba bei Statius nur die der Ryprischen Göttin ift.

## 69. Achäa.

Die Böoter feierten im Saatmonat, ihrem Damatrios, ber Achaa ein Fest, welches sie ein Trauersest (snax 97 mit einer Meiosis des Ausdrucks) nannten, und bezogen den Namen Achaa auf den Schmerz der Demeter welche schmerzlich ihre Tochter sucht-1). Auf äxos spielt auch Aristophanes an indem

<sup>16)</sup> Strab. 7 p. 329 vom Dodonischen Oratel : έχοησμείδει δ' οὐ διὰ λόγων, ἀλλὰ διὰ τινων συμβόλων, ὥσπες καὶ τὸ ἐν Λιβύη 'Λμμωνιαχόν Γσως δέ τινα πτῆσιν αὶ τρεῖς πεςιστεςαὶ ἐπέτοντο ἐξαιζετον, ἐξ ῶν αὶ ἱέςειαι παςατηςούμενοι πςοεθέσπιζον. Den Ausbruck οἰωνοσχοπία gebraucht Eustathius Odyss. 14 p. 1760. Pausan. 7, 21, 1 τοῖς γᾶς τὴν ἤπειςον ταύτην οἰχοῦσι — αἰ πέλειαι καὶ τὰ ἐχ δρυὸς μαντεύματα μετέχειν μάλιστα ἐφαίνοντο ἀληθείας, worin πέλειαι gewiß nicht Priesteinnen bedeutet. 17) Acfchylus im Prometheus 834 τέςα ἐ άπιστον αἰ προσήγοροι δρύες. 1) Plut. de ls. et Os. 69.

er bie Achaa nennt (Ach. 709) und ber große Schmerz ber Böttinnen ift im homnus in vielen Stellen, besonders B. 479, und in der Feier von folchem Gewicht daß diefe Ableitung den Borzug verdient vor ber vom Schall bes Erzes als einem Theil Diefer Feier, obgleich die alten Grammatifer zwischen beiben schwanken ?). Da aber neben dyew in keiner von bei= en Bedeutungen draw bekannt ift, fo tann die Bedeutung iner Demeter 'Az9ela 5), Mater Dolorofa, Die wir angenom= nen finden, nicht die ursprüngliche gewesen seyn, die aber auch ucht etwa eine örtliche war, wie Alalkomeneis, sondern in ata zu suchen ift. Dieg nach ben Formen Badizatos, edaïoç, šovoizatoç, Mayzala, zorzáiz, Dreilander, zatoç, mit em fehr häufigen Anlaut, wie auch in drauds für zauos in ndrer Bedeutung 4), xaol, die Eblen der Borzeit 5), Xaoes, von záčos 6), indem von zača die Bedeutung edrevýs ent= pringt (wie in nows von sea), 'Azarol, bie Alten, bie Guten. don Dlen war ein Hymnus auf Achaa, die er von den Hy= erboreern nach Delos kommen ließ?), einer auf Eileithpia, uch von den hyperboreern gefommen, als Mutter bes Eros 8), ermuthlich aber nur einer und berselbe, ba Eileithvia für die Rutter Erbe ein treffender Beiname ift und Eros als Sohn on Erbe und himmel mit ber Samothrakischen Lehre aufam= ientrifft. Auch nach dem hymnos des Melanopos von Rymä uf Dvis und hefaerge tamen bieje ichon vor ber Achaa nach )elos 9). Die historische Achaa wurde nach herobot aus Boo=

2) Schol. Aristoph. Ach. 708. Suid. Schol. Nicandr. Ther. 485. tym. M. s. v. Auch Anecd. Bekk. I, 473 ift die Ableitung von äxos ur wegen der turzen ersten Sylbe der von žxos vorgezogen, vermuthlich ach Didymos (Etym. Gudian.), da doch auch ein dxésen vor žxésen, ie Buttmann bemerkt hat, vorauszusezen, auch der Gebrauch der Cymbeln ei dem Suchen der Kore scherlich spät ist. Helychius hat nur äxos, da= eben sälschlich dxaias,  $\lambda i \pi as$ . 3) Hesych. 4) Hesych. ) Theocr. 7, 5. cf. Schol. 6) Aristoph. Lys. 90 cf. 1157. ) Paus. 5, 7, 4. 8) Paus. 9, 27, 2. 9) Paus. 5, 7, 4. Diefe ittlärung der Uchäa schon in dem Anhang zu Schwencks Anbeut. S. 293. tien durch die Kadmeischen Gephyräer nach Athen verpflanzt, wo sie abgesondert von den Athenischen Tempel und Orgien der Demeter Achda hatten (5, 61), und wird daher auch Ge phyräa genannt <sup>10</sup>). Bei Pausanias so wie bei Herodot scheint die Lesart Axastar, Axastys vor der andern Axasar, Axasys berechtigt zu seyn, woraus aber nicht folgt daß man eine Achäische verstand, sondern die Diäresse ist so gültig in der einen als in der andern Bedeutung des Worts. In Itonion sinden wir Axasa deuchuazos, wie sonst Demeter µsyalóµazos, µsyálaqwos, mit Kore und Dionysos, wo das Beiwort nicht an äxos benten läßt <sup>11</sup>).

Als ursprünglich muß an bem gefte ber Rabmeischen Aca ober Gaa die Trauer über den Niedergang ihrer Tochter gelten, und die herzinnige Rlage über bas Absterben der natur ift es gerade bie bem Landvolf bes frühesten Zeitalters ne türlich und eigen war. Zeichen bavon ist der Linos. Ang ben älteften Zeiten scheint Alles berzurühren was in ben De meterculten von Trauergebräuchen und im Gegensatz derfelben von einer Lustigkeit vorkommt bie auch burch ihre volksmäßig rohe, in irgend einer Beife als alter Brauch nachher beibe haltne Art auf die Anfänge hinweist. Renofrates faßt binsichtlich ber Tefte in feinem Label zusammen bas Schlagen auf bie Bruft (πληγάς τινας ή κοπετούς), bas Fasten, bie Schimpf= reden und Boten 12) und Plutarch nennt in Bezug auf die Naturtrauer bei ben Griechen, gleichwie bei ben Megyptern, neben bem Fest Epachthes ber Achaa bas Fasten ber Weiber und bas Sizen auf ber Erbe an den Thesmophorien. Die Erdaötter halten auf bas Bruftschlagen und Wehklagen, fagt Jamblis Ob indeffen in Zeiten worin ber Göttin ber Erbe ðu<sup>g 13</sup>). unter ber namensform Achaa zuerft bie Trauer angestellt wurde,

 10) Etym. M.
 11) C. J. 4000 v. 14.
 12) Plut. de

 Is. et Os. 26.
 13) De vit. pythag. c. 27 p. 262 Kiessl. rois

 x0µµoīs, wie für xolµoos ju striben ift, xai δεήνοις προσέχουσαν.

2011 der Mythus einer entführten Tochter dabei gedacht, oder efer nur nach der Hand auch auf sie übergetragen worden 9, können wir nicht wissen. Doch ist das Erste sehr wahr= 10.11

" Von dem Böotischen Fest ber Achaa führt Pausanias an: vys 'Azasas peraga zevovos. In Potnia lieg man "in : sogenannten" péraga den Göttinnen Spanferkel hinab, die 8 folgende Jahr in Dodona wieder zum Vorschein tamen, e Paufanias fagt, indem er auch ben elendeften örtlichen erglauben anzuführen nicht verschmäht (9, 8, 1.) Es war : Rif ber Erbe durch welchen bie Rora binabgeführt worden, ben man bie Schweinchen hinabwarf, wie Clemens fagt, ber ileich auch bie Legende warum sie an den Thesmophorien felbe thun was in Potnia geschah, anführt, de nv adriav τοῖς Θεσμοφορίοις μεγαρίζοντες χοίρους ἐμβάλλουσι 14). iffelbe Verbum (wie dyungelfeir) gebraucht auch Epiphanius : ο Ελλησι δε πόσα μυστήρια και τελεταί; ώς αί μεγαρίζουι καί θεσμοφοριάζουσαι άλληλαι πρός άλλήλας διαφέρον-15); es unterliegt keinem Zweifel und bedeutete Schwein= n opfern. Da ra peraga die Erdichlucht des Entführers rftellte, so wird dadurch die Erklärung Lobects 16) bestätigt § tà usyaga xiveiv, was von fünftlichen Erschütterungen ben höhlengemächern ber Demeter Aphaa erregt, etwa burch iftliche Donnerschläge, bazu mit Bezug auf bas hallen ber rabäupter und Meerestiefen bei ber Entführung im hymnus 8), ober von ber Demeter geweihten höhlen und Grotten jotiens verstanden worden war, öffnen bedeutet, wie movere era. Daß es aber eine Rrypte des Tempels war, die ge= net wurde, ift wohl zu vermuthen 17).

14) Protr. 2, 17 p. 14. 15) Adv. haeret. l. 3 T. 2 p. 1092. 16) Aglaoph. p. 831. 17) Bei Eustath. Od. 1 p. 1387, 17 3 rhet. Beriton idixũs μέγαρα χατάγεσα ολαήματα ταϊν θεαϊν ήγουν μητρος καί Περσεφοίνης, mit dem Jufat aus Acl. Dionyfios els δ τά στικά ίερα χατατάθενται, wofür Photius v. μάγαρον den Menander

70. here, Eileithyia, Nymphen, Charis.

Durchaus verschieden von ber Mythologie ber Demeter, fo wie auch von ber ber Dione, ber Gaa liegt bie ber here Die alten Bezüge mußten verstedt, here mußte von vor uns. ber Natur als Substrat ihrer Person eben so ganz wie Apollon und Artemis gelöft erscheinen, um als Rönigin bes Dlymps Charafter zu behaupten. Demeter blieb nun neben ihr wie Helios neben Apollon. Bar ben Fürsten auf ihren Burgen bie Gabe bes Feldes nur Steuer, fo durfte auch die Götterkönigin das Ackerfeld nicht berühren. Nur die allgemeinsten, einfachsten Verhältnisse und bann einzeln verborgen liegende Merkmale führen auf die vorausgegangene Bedeutung zurud. Der nächste Grund die Erde als die ursprüngliche zu betrachten ift daß nach ber nicht zu verkennenden Grundanschauung, fo wie ber himmel nur mit ber Erbe fich gattet, mit Beut nur ein Wesen vermält und burchgängig in Bezug auf dies Band gefeiert senn konnte bas ihm als die sichtbare ober als ber oberen ihm als die untere Welt gegenüberstand. Mit einer bloß gedachten Göttin konnte die ewige Substanz nicht verbuns ben werben; eine Leto ober Maa waren nicht wesenhaft genug,

anführt. Dabei ift nicht auf den Singular ju febn, da nur burch Abtur= jung péyapa vor Menander ausgelaffen ift. Hesych. péyapa, of pèr ràs xarayeiovs olzhoeis xai Bágadga. Im Singular bedeutet das Bort Wixwis, im engeren Ginn, den von Mauern eingeschloffenen heerd, mo bas Myftifche der Demeter verrichtet wurde, nach Ummonius v. Bupos cf. Valck. p. 49 (das Megaron für die Telete ift neben dem Tempel Paus. 8, 25, 4), einen Raum welchen nur der hierophant betreten durfte (Suid. edvovyos, legogavins, µeyagov); insgemein aber den Tempel felbft, besonders der Demeter, wie in Megara und Känepolis (Pausan. 1, 40, 4. 3, 25, 6), den der Despona (8, 37, 5); aber auch des Apollon, ber Athena bei herodot (1, 47. 2, 169), der Rureten bei Paufanias. Bit berrichend in diefer Bedeutung die Pluralform, die ja auch vom haus, fo wie Sumara, mit dem Singular wechfelt, feit alter Beit gewefen fen, zeigt daß fie für fo viele Städte des Demeterdienstes den namen abgege ben bat.

auch zu neu erschienen um sie zur himmelskönigin zu erheben, noch auch ein bloßer von Zeus abstrahirter Begriff, ohne Rückbezug auf reale Natur. Das Verhältniß zwischen dem Paar im Physischen ober im rein theologischen Begriff muß dem entsprechen was daraus mythisch hervorgegangen, aber nicht ein Neues, die vorige Vorstellung absolut Vernichtendes ist.

Der Name here, hera, welchen selbst herodot nebst his stie und Themis für Pelasgisch erklärt (2, 50), ist aus soa, Erde. Dieß Wort, erhalten in *dolov*, xevsjow, in soaze, Dor. soade, soaver (Etym. M.), *doaver*, soas, rüs (Hesych.) soa ä rü (Suid.), auch in xégoros, aus xégos <sup>1</sup>), wie äenr, ägonr, in *d-xequi*, Erde, zu Athen, äxngos, heuschreck (Hesych.)<sup>2</sup>), mag in gewissen Stämmen vor aka, raia, rü, dä, xvir im Schwung gewesen seyn, wie unter verschiednen Deutschen Stämmen die Wörter Himmel und heaven einander ausschlossen gleich ihnen. Gerade dieß Wort ersucht basselbe auch unter ver Deutschen <sup>4</sup>).

1) Oppian. Cyn. 4, 198. 2) Der erste Bocal ift verstärtt wie in eldao, ella, ellao, jus. Die Afpiration findet durchgängig ftatt bei homer, wo auch in norvea Hon, Levzwlero Hon nicht mit Bentley und hepne an Digamma zu denten ist. Herm. ad Orph. p. 735. Marinus van Gent Hom Jl. rhaps. prima 1851 §. 551. Auf Bafen finden wir FAPA, FHPA auf der von Bari mit Dadalos und Eneualios, fo wie FEPAKAES, FHPAKAH[S] auf der von Afteas und einer andern mit den hesperiden, fonft auch HRPA. Neben dem Digamma haben wir auch das Chet, wie in xégoos, in der Xýga adyogayos zu Sparta (Hesych.), nicht ju verwechfeln mit einer Bera ziga, Bitme, bei Paufanias, und XAPA auf einer Base in Millins Gal. mythol. pl. 114. Die Afpira= tion fällt weg in "Houvra, dem Acolifchen Diminutiv von "Hoa, Meineke Del. epigr. p. 132. Bas Hesphius v. 'Kleia ? Kla hat: zai "Hoa ev Kύπρω tonnte man für Boa nehmen, wie lan, han Konres bei demfel= ben, ware ber gange Artitel in befferem Buftanbe. 3) I. Grimm Gefch. ber D. Opr. G. 398. 4) Im Beiffenbrunner Gebet ero bie Erde, dann aere, in Sachfen Frau Here, Gothifch airtha, Angelf. eorde, eorth, 381. aurr, Nord. iörd, althochd. ërada, erda, erdo, bei

Die Hochzeit mit dem Zeus ist das was in den s und in den Sagen über diese Feste aller Orten als die s sache hervortritt. Und diese Feste brückten in der älteren die jährlich erneute Verbindung des Zeus als Himmel der Erde, die erneute Schöpfung aus, immer auch so ein bild der Ehe; erst almälig aber wie das bürgerliche Lebe ländliche mehr in Schatten stellte und Geist und Grun höhere Gewalt erlangten, wurde bei dem Fest und der G vorzugsweise die Heiligkeit der Ehe in das Auge gefaßt, daß das was von jeher die Hochzeit des Himmels m Erde angieng, alles unterdrückt und die Grundbedeutum hera gänzlich vergessen wurde, welche vielmehr in me Fabeln und Andeutungen wie absichtlich im Andenken ten blieb.

Sagen und Ausbrücke in Bezug auf diese Bochzei zum Theil besonders alt und berb volksmäßig. Raryfto hermione waren nach Diobor (4, 37) von Dryopern ge Der Berg über Raryftos, auf deffen bohe bas ältefte be Tempelchen von sogenannter Pelasgischer Bauart steht, Dha, Sprungberg, von ber Begattung (dysia) bes und ber hera 5), fo wie herochia, geft bes herafprung ein in Hierapytna in Kreta gefeiertes Fest in einer Bi inschrift vorkommt und bei hesychius. Man muß gesehe ben wie bie Wolken angezogen von folchen Berggipfeln ihre Urme fcbließen, um bie Anschauung des Bolks ju Gerade bei hermione aber waren gegeneinander ben. zwei Berge, Thornar, Springer (von Sogropas, wie Bogos) und Pron, mit Tempeln bes Zeus auf jenem Bera auf diesem. Der erste wurde nachmals Ruffut oder fufsberg genannt, von der dort erfolgten Verwandlun

Latian hordu, Erba und Herba, Hertha. Einer Sanftritmurge ordnen nach neueften Sprachforschern "Bea, Hews, selas, Hoos u fich "wohlgefüge und ungetünsteit" unter. 5) Steph, B. v. Kaj Den Hieros Logos diefer Verwandlung erzählt Aris wonach auf dem Pron wo Bera sich befand als n regendurchnäßten Ruffuf getäuscht wurde und bie rochen erhielt, ein Tempel der here Teleia stand. , so wie auch Pausanias (2, 17, 4), daß darum , welche Hera am höchsten ehren, ihr den Ruftut scepter setten, auf den auch Aristophanes anspielt Vogelstadt Nephelofoffygia. Wenn dieser Vogel zu= , dann regnet es, wie Hesiodus in den Werken und t, drei Tage in eins fort; tägliche Gewitter bezeich= gumschlossnen Gründen, wie z. B. in Florenz, ben zum Frühling. Noch auf einem andern hohen Berg , dem Dirphys, wohin Euripides Abanten fest 8), a verehrt, die Hera Dirphya 9). In der Euböischen epsos waren die Rureten des Zeus, als er angeb= ch von seinem Geburtsort her) dahin gekommen war, t die zuerst Erzrüftung trugen, Bächter ber Infel eratempels 10). Eine Euböische Brautgrotte, vopjurior, erwähnt Sophokles, wo Zeus mit Hera zu= 11), und so heißt sie vort auch Jungfrau (Nag-

Lette deutet auf den anderwärts von der Legende sprochenen Umstand eines verstohlenen Umgangs der Zeus vor der Ehe. So enthält die vom Rithäron die noch jungfräuliche Hera von Euböa entführt und

<sup>a. 2, 36, 2. 7) ἐν τῷ πεφὶ Ἐρμιόνης ἰερῶν bei Schol.
64, C. Müller fragm. historicor. II p. 190 s. welchem feiner Lusgabe der Scholien des Theotrit folgt. Plut. de
8) Herc. fur. 182. 9) Steph. B. s. v.
B. v. Aἰδηψος. Nicht Ῥέας, fondern Ἡρας, nach dem Cod. ind Voss. ift das Richtige. 11) Wenn Eignnion nicht aς, fondern, wie Steph. By, will, νῆσος kießoiaς war, fo
I. Aristoph. Pac. 1126 für ναιδα πλησίον Κόβοίας ju lee</sup> 

in einer Grotte verborgen habe bis ihre Verbindung offenbar ward und nach ber Enthüllung bes Umgangs Bera bier zuerft Teleia und Gamelios genannt wurde 12). In der Samischen Boltsfage dauert ber heimliche Liebesverkehr breihundert Jahre 15), worauf auch die Ilias anspielt (14, 296) und eben so ber alte Name ber Infel felbst Parthenia, und Parthenios ber des Flußes Imbrasos an welchem die hochzeitsfeier. In Are' gos wie in Euboa hatte hera ben Namen Parthenos und Pindar nennt sie daher Parthenia 14). In Nauplia sagte man, sie werde jährlich wieder Jungfrau durch ein Bad im Fluß Ranathos worüber bie Sage, so wie die Feier geheim war 15). Jungfrau mußte auch die Priefterin fenn, wie von Argos befannt genug ift, und an manchen Orten war das Tempelbild nur für die Priesterin sichtbar. Ryme wird in bem Homerischen Epigramm die Stadt der lieblichen viuon here genannt, und auch hermione hatte einen Tempel ber hera nag 96vog 16). Das Motiv der verstohlenen Liebschaft war vermuthlich nicht bloß, im Gegensatz gewöhnlicher berechneter heirathen, um Diefer Ehe ben Anftrich herzlicher Neigung zu geben, sondern auch Nachahmung wirklichen Gebrauchs. Denn bie Samier gaben, wie die Scholiasten fagen, die Jungfrauen heimlich mit Männern zusammen ebe sie bie hochzeit feierten, bas beißt sie gestatteten (wie im Berner Oberland bie alte Sitte) verstohlne Berbindung um die Neigung zu erproben, und dieß nach dem Beispiel des Zeus, mas umzukehren ift.

Dann hat sich aber auch noch in später Sage erhalten daß die Kithäronische Hera ihrem Gatten Zens zürnt und sich ihm entzieht, sich verbirgt oder nach Euböa zurückgeht und Verschnung gestiftet wird durch erregte Eisersucht, indem eine verklei-

12) Plutarch fr. 9, 3, über die Dädalen in Platää. 13) Ratlimachos b. Schol. Jl. 1, 609. Val. Cat. Ecl. e Lydia 63-65 ed. Naek. u. 21. 14) Ol. 6, 88; Schol. 149. Eust. ad Jl. 2 p. 686, 39. 15) Paus. 2, 38, 2. 16) Steph. B. s. v.

bete hölzerne Braut, Dabale, in hochzeitsproceffion aufgeführt wurde, worauf hera, von den Platäerinnen begleitet, vom Ritharon herabkommt, auf dessen Spipe im Fest selbst, wie in Folge bavon bem Zeus ein Stier, ihr eine Ruh geopfert wurde. Der hera Anger und Rithärons Söh nennt Euripides (Phoen. 24.) hierbei fließt die Hochzeitsfeier der hera und bas Pla= täische Zeitfest ber kleinen und bas Bootische ber großen Daba= len zusammen, indem ein ausgehauener Baumstamm, wie einer in Thespiä die Hera vorstellte 17), Dädalon genannt, jedes Jahr neu zugerichtet, und bie verschiedenen Dädala an dem chlischen Fest auf dem Altar auf dem Rithäron verbrannt und bamit biefe Jahre zu Grabe getragen wurden, fo daß man bie Jahrescyclen von einem Fest Dadala zum andern zählte 18). Berade in Bezug hierauf aber hatte Bera in Platää den Na= men Braut Nuppeupoéry 19); also war ber Sinn bes Fests bie an jedem Fest, eigentlich jährlich erneuerte Hochzeit.

In dem alten arkadischen Stymphalos erzählte man, die "über irgend etwas mit dem Zeus entzweite" hera sey nach Stymphalos, wo des Pelasgos Sohn Temenos sie erzogen hatte, zurückgekommen und er habe der hera drei Tempel, den einen ihr als Mächen, Mais, den andern als der mit Zeus Ver= mälten, der Teleia, den dritten ihr als Wittwe errichtet ge= habt <sup>20</sup>). Die von Zeus abgewandte, getrennte Göttin ist die im Winter abgestorbene Erde.

Von den Heräen in Argos sind viele Züge der hochzeitlichen Feier bekannt, während in der Nähe, an dem Berg Arachnäon das Andenken der ursprünglichen Bedeutung dieser Hochzeit sich erhielt in Altären des Zeus und der Hera, worauf die von Lessa opferten wenn der Regen (vermuthlich zur Saatzeit) ausblieb <sup>21</sup>). So wurde das Jahressest der Heräen in Samos mit Hochzeitsbräuchen gefeiert, ihr Tempelbild war in Gestalt

17) Clem. Protr. 4, 46.
18) Plutarch fr. 9, 6. Paus. 9, 3.
19) Paus. 9, 2, 5.
20) Paus. 8, 22, 2,
21) Paus. 2, 25, 9.

Digitized by Google

einer Braut, die ganze Insel wurde Parthenia genannt, weil hera dort auferwachsen sey, wie wir aus Varro wissen <sup>22</sup>). Bei Knossus wurde nahe dem Fluß Theren (Tethris bei Pausanias), wo Zeus die Hochzeit mit hera geseiert haben sollte und jest ein Tempel war, diese Hochzeit mit heiligen Opfern und in nachahmenden Gebräuchen nach der Ueberlieferung, wie von Unbeginn, noch zu Diodors Zeit jährlich begangen (5, 72.)

Von Samos erzählt uns Menodotos bei Athenäus (15, p. 672), auch einen Gebrauch, ber mit ber erzürnt zurüchge zogenen Platäischen und mit der Witwe Hera der Bedeutung nach zusammentrifft, ihr Verschwinden (agavisuos.) Jährlich wurde ein Holzbild (ber hera Bostas, wie in Thespia noeuvor) an bas Ufer getragen und verschwand; es wird (insgeheim) von ber Priesterin an einen Lygosstamm (mitten in bem Busch) ge lehnt und mit ben längsten von allen Seiten herbeigezogenm Zweigen ganz umwunden, dann gesucht (vermuthlich von ben Beibern) und gefunden und dann wieder auf fein Gestell ge Die Legende, wovon biefer Gebrauch hergeleitet wird, ift sest. besonders gelehrt erfunden, und es ist darin nicht zu übersehn bag die Priefterin die das von Tyrrhenern geraubte, dann aus Schreden zurückgelaffene, und von dummen Rarern in Lygos verstedte Bild findet, es reinigt (Lúsasav adrd arvisa.) Man fönnte benten, es wirke ber Lygos daffelbe was in Nauplia bas Bad der hera im Flug: benn die Staude ift magisch und bie ratisch wie der sauvos, und heißt darum auch arvos, woher Reuschlamm. An den Thesmophorien batten die Frauen die Tage ber Enthaltsamkeit (Des arveveier) Lygos mit zu ihrem Lager. Allein wenn man sich ber umfänglichen, aus garten Zweigen bicht verwachsnen Lygosbufche in unangebauten Ebenen Griechenlands, 3. B. in der Nähe der Thermopplen, oder in den weiten Flußthälern Rleinasiens erinnert und bedenkt, wie wenig die Bedeutung Reuschlamm bier past, so barf man eber

22) Lactant. div. inst. 1, 17.

vermuthen daß diese prächtigen Büsche als Verstede ber Grotten in der andern Sage für heimliche Zusammenkunft gleich galten und daß die züchtig andeutende Cäremonie auf die Schäferstunde zielte. Der bei den Heräen in Argos vorkommende Ausdruck Lexespuce ist eine starke Stütze dieser Vermuthung wosdurch wir ein neues Beispiel für die äußerste ländliche Einfalt im Ausprägen der Mythen und finnbildlichen Gebräuche er= halten. Einen Lygosstock unter welchem Hera am Imbrasos geboren war, sch Pausanias noch grünend in dem großen He= täon (7, 4, 4. 8, 23, 4.)

Wenn der himmel im Frühlingsregen mit der Erde fich gattet, fo entfteht Bachsthum, zunächft aus bem Boben. Diefe Vorstellung ift so unabweisbar daß felbst in der Ilias, welche bie naturbebeutung ber here fo ftreng unterbrudt, unter bem Beilager bes Zeus Rräuter und Blumen fprogen indem eine schöne Bolke sie umhüllte (wie in ber Obyffee Poseidon eine Grotte aus Meerwaffer über fich und Tyro wölbt) und glanzender Thau herabfällt (14, 346 - 51), wie in der Douffee Plu= tos erwächst wo Demeter mit Jasion auf dem dreimalumge= wandten Felde geruht hat. Die bedeutsame Anspielung ift bort faum zweifelhaft, obwohl es eigentlich gilt eine häusliche und weibliche Lift mit hoher Ironie auszuführen und obwohl auch unter ben Füßen der Aphrodite als fie Rypros betritt, Gras auffprießt in der Theogonie (194.) - Auch wenn die große Mutter Ceriomen ben Boden berührte, fproßten unmitterbar vier weiße Kleeblätter auf 23). Die Frucht der Umarmung der De= meter von Beus ift Kora, ber ber Gaa aber Phlya im Demos Phlyeis. Dieß Bild ift so natürlich und schön daß ich nicht anstehe zu glauben, daß hebe ursprünglich als eine andre Kora ober Phloia gedacht sey, daß ich sogar hinter ber Tochter des Zeus und der Dione ursprünglich eine andre Person als bie uns befannte Aphrodite vermuthet habe. natürlich verlor

Digitized by Google

<sup>23)</sup> Owen Cambrian mythol. v. Olwen meill, I.

mit ber Bera felbft auch ihre Tochter bie phyfifche Bedeutung; ober es nahm biefe eine andre Beziehung an, welche fich mit einer mpthischen Rolle im Dlymp vertrug. Das Wort felbft wird gewöhnlich von ber menschlichen Jugend gebraucht, wie in μάλ ήβων ανής in ber Ilias : boch ift nicht zu übersehn bas Masculinum in jenem Stier Debon ('HBawv), ber ficher bit jugenblich treibende allgemeine natur angeht. In ber Ilias ichenft Bebe ben Göttern Neftar ein (4, 2), ruftet ber hen ben Bagen (5, 722) und babet und befleidet ben geheilten Ares (5, 905.) Daß fie nur in ber bem Onomakritos zuge fcbriebenen Stelle ber Dopffee (11, 601 - 3) als Tochter bes Beus und ber here vortommt, tann nicht zweifelhaft machen baß bieß ihre alte Genealogie fey, fo wie es bie einzige geblie ben ift: und ba in ber Ilias Ares bes Zeus und ber hen Sohn ift (5, 892 - 98), fo fonnten Bebe und Ares, fo freut Ures an fich ber Bebe, mit welcher er auch nirgends in irgend eine Beziehung von Dichtern ober Rünftlern gesetzt wird, und ber gangen Griechischen Göttergesellschaft ift, auch frühzeitig als Geschwifter genannt werden, wie Dlen fie in bem hymnus ber Sera als beren Rinder aufführte 24). Die Theogonie fest als bas britte die Eileithpia hinzu (922), die auch Pindar als Schwefter ber hebe ehrt (N. 7, 1-4.)

Ganz anders erscheint die Tochter der hera wenn wir in ihrem Cultus auf sie blicken. In Phlius und Sikpon wird sie als die Hauptgottheit geehrt, nach Strabon unter dem Namen Dia (8 p. 382), einem Namen der besonders den Göttinnen die Allen die Nahrung geben, gemäß ist und an Dione und Dea Dia erinnert. Wie Pausanias erzählt (2, 12, 4. 13, 3), war in Phlius auf der Akropolis, nicht weit von der Höhe des Aras, von welchem Stadt und Land Arantia (Acteland) hieß, der Tempel der Hebe (als der Hauptgottheit) und ein Tempel der Demeter, der hera auf dem Markte; der

24) Paus. 2, 13, 3.

l

ber hebe höchft heilig von Alters ber, mit einem Cypreffenhain, mit Afplrecht und einem jährlichen auf den dort (nach dem jesigen und nach dem Satyrspiel des Pratinas von Phlius zu ur= theilen) bedeutenden Beinbau bezüglichen Fest (x1000ropol), obne Bild, was ein hieros Logos erflärte. Die früheren Phliafter nannten fie Ganymeda die nachherigen Bebe, was ohne Zwei= fel relativ und nicht vom Allerfrühften zu verstehn ift. Denn mehr als die Beisheit der Ortseregeten bedeutet die flare Natur der Sache. Hebe ift mitten unter ben alten und neuen Göttern genannt, welche die Theogonie vorzugsweise zu fingen hat (17), bei Pindar wandelt fie im Dlymp neben ihrer Mutter, Die schönfte ber Bitter (N. 10, 18), und im Beraon bei Argos ftand fie neben hr in Gold und Elfenbein von Naufydes, fo wie in Mantinea nebst ber Athena am Thron ber Bera von Prariteles. Auch Phidias hat sie am öftlichen Fries des Parthenon der hera mit dem Zeus als dem einen von sechs Götterpaaren beigesellt 25). Bur Ganymeda ift nur die dichterische Mundschenkin ernannt worden; und es war nur noch ein Schritt zu thun, sie vom Abler emportragen zu laffen, wie mit verändertem namen ge= schehn ift, wobei sie OAAIA genannt wird 26).

Auch ohne Mutter zu seyn würde es der Here als der hausfrau und einzigen eigentlich geschilderten Ehefrau des Olymps zustehn die Eileithyien, die Wehen, ihre Töchter zu nennen, wie es die Ilias thut (11, 270): doch fügte es sich von Anfang auch in diesem Bezuge gut daß sie an der Hebe auch eine Tochter hatte, die mit ihr immer zusammen zu denten war. Eileithyia als Tochter der Here hatte nach der Odysse (19, 188) eine Höhle in Amnisos, im Knossischen Gebiet, wo der alte Heradienst war, später einen Tempel 27), und dort sagte man seh sie geboren worden 28). Als entbindende Göttin nennt

24 \*

Digitized by Google

<sup>25)</sup> Mon. d. inst. archeol. 5, 27.
26) Tifchbeins Bafen 1, 26.
27) Strab. 10 p. 476.
28) Paus. 1, 18, 5. Hesych. *'Aμνισία* ή *Kilsiθνια*.

bie Eileithyia auch die Ilias (16, 187 und 19, 103), wo bann gleich varauf V. 119 Here felbst die Eileithyien zurückhält. Kein Wunder daß Hera selbst auch in Argos Eileithyia war und genannt wurde <sup>29</sup>) und ein altes Bild von ihr mit der Scheere der Hebamme versehn worden ist <sup>30</sup>). Auch die Eileithyia veren auf die Pelasger zurückgeführten Tempel im Hafenort von Agylla Strabon (5 p. 225) erwähnt, war vermuthlich Hera. Eben so wurde aber im Olenschen Hymnus die von Delos auch nach Athen versetzte große Mutter (Achäa) Eileithyia genahnt, und Juno Lucina.

Mit bem alten Naturcult ber hera hängt es zusammen bağ mit und neben ihr Nymphen verehrt wurden, Rymphen ber Duellen ohne die, wie ein Grammatifer fagt, auch tein bei ligthum der Demeter ift, ba sie zuerst die Frucht des Felds aufwiesen 31). Go die Rithäronischen oder Sphragitischen Nym phen, benen auf einer ber Spigen bes Ritharon eine Böhle ge weiht war 52); fo die drei Töchter des angeblich vom nahen Berg unter bem heräon von Argos wegfließenden und fich in eine Schlucht verlierenden Fluffes Afterion, welche Die Ummen ber Hera genannt wurden 33). Auch collectirte bort für die Duellnymphen, Die lebengebenden Töchter des Inachos die Göttin felbft unter ber Gestalt ber Priefterin oder umgefehrt, beren Spruch in einem Bruchstud aus des Aefchylus Xantrim vorkommt. Daher in ber Samischen Sage Nymphen ben ersten Tempel der Hera gründen halfen 34). Nymphen ber hera von Jalvsos und andre werden erwähnt. 3m Dodonäischen Cult nehmen Hyaden die Stelle Diefer Nymphen ein.

Wie die Leben verleihenden Nymphen, so ist auch das Erz zeugniß als die erfreuliche Gabe, als Charis der Here ange hörig. Dieß Wesen das nach und nach auf fast alle Arten von

29) Hesych. Ell. 30) Meine Kl. philol. Schr. 3, 199. 551.

 31) Schol. Pind. P. 4, 104. So wurden mit der Demetter in Empose die Rymphen verehrt.
 32) Plutarch. Aristid. 11. Paus. 9,

 2, 5.
 33) Pausan. 2, 17, 2.
 34) Athen. 15 p. 672 b.

Freude und Ergögen, auf bie verschiedenften Götter bezogen ober mit ihnen verhunden worden ift, hat je weiter wir in die Beit ber Einfachheit zurückgehn, um fo mehr feinen natürlichs ften Ausgang von der gütigen Mutter Erde. Die eine der bei= ben Attischen Chariten, die an den Thargelien mit angerufen wurden, hieß Auro, vom Bachsen, boch wohl eber alles deffen was ber Boden trägt, als der Epheben in beren Eid beide auf= genommen waren, bie andre hegemone; auch bie Spartischen, Phaenna, Die Glänzende, und Rleita (Klyra), Die Herrliche, scheinen auf die Natur zu beuten. In Orchomenos aber, wo ben Chariten zuerft geopfert worden fenn foll von Eteofles und no man sie in vom himmel gefallnen Steinen verehrte, mußte nan bie alten Namen nicht mehr, nur bie Bahl brei : auch Pamphos gab, indem er sie fang, weder Namen noch Bahl an 35). Dem Pindar freilich find bie Orchomenischen Chariten, "ber alt= gebornen Minper Beschützerinnen" (Ol. 14, 4), bas was aus ihnen die Hellenische Cultur gemacht hatte, wie der Eros von Thespiä, wie auch hera selbst sich gänzlich verwandelt hat. In ben alten Tagen aber als die Chariten zuerft zum besonderen und zum hauptculte bes Orts erhoben wurden, ba mögen sie gleich wie die hebe Dia in Phlius, beide in gesegneten Fluren, beide in der Nabe berühmten Beradienstes, nur die Bera angegangen haben, welche namentlich der Minver, auch der Dr= chomenier Göttin gewesen ift. In ber Zeit als bieser Cult ge gründet ward, gab es noch feine Chariten wie bie welche Din= bar schildert: Chariten wie Thallo und Auro paßten für diese gesegneten Fluren. In Uthen finden mir die Chariten in einem Berein agrarischer Götter bei Aristophanes (Thesm. 295.) An bem Juge bes Throns bes Zeus in Olympia ftellte Phibias die Charis neben Hera (wie am Parthenon die Hebe) und in

35) Pausan. 9, 38, 1. 35, 1. Theocr. 16, 104. Strabon meint 9 p. 414 aus Dantharkeit für Reichthum und Macht habe Eteolles die Chariten verehrt. Immer hielt man sich an die Vorstellungen der Zeit.

Digitized by Google

dem Goldelfenbeinkoloß des Polyklet schwebten die Charin den Horen — den Horen die nach Olen die Hera erzoge im Heräon in sitzenden Schnitzbildern von Smilis gebild ren <sup>56</sup>) — über dem Haupte der Göttin in ihrem Kran

Diesem Schmuck entspricht dem Sinne nach der ein einer Blumenbefränzung der Herabilder, die unmittelbe dem Kuffuk auf ihrem Scepter zusammenzuhalten ist: He Eharis sind in diesen Blumen. In Sparta wurde nach man der Hera ein Kranz (Avledv) aus Galgant un lichtzssos dargebracht, der xallorespavos Hoa bei Tyrte Argos ward er aus Asterion, welches am Fluß Asterion gewunden <sup>57</sup>). Diese Blumenkrone oder eigentlich eine phane oder einen Kalathos oder einen Polos mit veg schen Zeichen daran hat Hera auf Münzen von Argos, Alegium, Knossos, Pandosia und andern Orten <sup>58</sup>), so Marmorbildern <sup>59</sup>) und Basengemälden <sup>40</sup>) und sie hän den Anthesphorien ihres Festes und mit dem Namen He

37) Paus. 2, 17, 2. 36) Paus. 2, 17, 1. 38) ter M. Dentm. I. Taf. 30, 1. Gine Münze von Platää bei Mic 107, die von Kroton bei Carelli Numi Ital. vol. tab. 184. Di nannten Palmetten beziehen auch Luynes Etudes numism. 1835 und Longperier Junon Anthea 1849 p. 12 auf den Beinamen und vergeblich widersprechen R. Rochette im Journ. des Sav. 212 s. und Minervini Bullett. Napol. 2. Scr. 2, 176, ber der ten obfcuren Gedanten bei einem Geoponiter daß eine Lilie aus t ber den geratles fäugenden gere entsproffen fen, als Grund einer gemeinen, fo fehr hervorgehobenen Erscheinung anficht. Dies ift bante ber Lilie, nicht der here ju Ehren. Des Tempels ber Bera in Argos (Paus. 2, 22, 1) erinnert fich auch Edhel D. N. 7, 28 39) Die Juno Lubovifi, die Baticanische Mon. d. Inst. archee tav. 52 u. a. 40) Gerhard Bafengem. Th. 3 Taf. 175. E Laberinto di Porsena tar. 5. Millin Tomb. de Canosa pl. 3, meter bei Tifchbein 4, 9, welcher fo wie ihrer Tochter diefer not weniger eigen ift. Ueber ihn f. Böttiger Amalthea 3, 157. Auch wird in Bafenbildern eine folche mit Blättern befeste Stephane ge Jose zusammen, den im Peloponnes ein Fest trug wo die Frauen Blumen pflückten <sup>41</sup>). Eben so ist die koloffale De= meter von Eleusis in Cambridge geschmückt.

Andre auf Aderbau hindeutende Anzeichen in Bezug auf hera felbst, so wie hebe Dia und die Chariten von Drchome= nos über gesegnete Fluren geboten, möchten fehr wenige vortom= In Argos scheint ber mit ihr verbundne Phoroneus men. den Aderbau anzugehn, und die Juno Feronia in Falerii dieß ju bestätigen. In Argos wurde auch Zeugiola, die Anfpanne= rin, geehrt und ben Aehren ber Name Blumen ber Bera gege= ben, welcher so wie Géon zovoa u.a. alt und heilig gewesen fenn möchte. Die Legende war, Apis, bas Abstractum von Apia, Peloponnes, fep von Argos nach Aegypten gegangen und habe von ba dem König von Argos Dchsen zum Ein= spannen geschidt, biefer fie zur Saat eingespannt und ber bera einen Tempel gebaut; Die aufschießenden Mehren aber Blumen ber hera genannt 42). Dieg möchte auf den Tempel der hera Antheia in Argos gehn +3). Polemon läßt dafür aus Libyen ben Baizen nach Argos holen und ber Libyschen Demeter ei= nen Tempel gründen 44) und von Festus ift ber Libycus campus aufgezeichnet. Nehnlich fagten bie Gelehrten, Erechtheus, ein Aegypter, habe von bort Getraide nach Athen bei einer hungersnoth gebracht +5), und ähnliche Sagen mehr welche Preller mit Recht ber Aegyptomanie ber fpäteren hiftorifer zu= fcreibt 46). Biele ältefte Beradiener aber werden, gleich benen ber Artemis Agrotera, verschieden von benen ber Demeter, von ber heerbe gelebt haben. Aefchylus fest mo er bie Ebe himmels und der Erden schildert, die Ziegen und Schaafheer= ben, μήλων βόσκας, vor ben Δημήτριον βίον.

41) So Hesych. wo 'Hροσάνθεια gelefen wird, Phot. ήροάνθια, mit der Gretlärung: öτε το έαρ άνθεϊ, welche unrichtig scheint.
42) Etym. M. p. 409, 28. Phavor. 43) Paus. 2, 22, 1.
44) P. 44 ed. Preller. 45) Diod. 1, 29, 46) Dem. u. Perfeph. S. 301.

Zwei Beiwörter sind unter ben Göttinnen der hera e thumlich, Levnulenos und Bownus, von homer ohne B nur fo verstanden wie weißarmig von helena, Andron Arete, Nausstaa, von vienenden Frauen und bei heutobue Persephone, bei Pindar von Selene, Thyone, Sarmonia, äugig aber für großäugig, wie Bovnaus, Bovopnog u. a wie hefiodus eine Nymphe Pluto (Theog. 355), Pindar monia, ein homerischer hymnus bie Mutter bes helios, polis Aspasia, als eine Junonische, Andre Andere ne Doch war vielleicht in Boonis bas erste Wort eigentlich ber ftiere, gerade Blid als eine Schönheit verstanden, im gensat von Elizaris, beweglich, munterblidend, juganglic Bliden des Andern. Diefen unbeugsamen Blid, ber ben brud einer ungemeinen naturgewalt, wie etwas Bann hat, sieht man in ber Fornarina des Palasts Barberin in Rom zuweilen auch in lebendigen Schönheiten. Aud Apollon Sauroktonos in Villa Albani ift eine vorliegende gegeben. In Nal und Damajanti find die Götter ftar Augen (und schweißlos von haut, schwebend, keinen Sc werfend.) Indeffen ift nicht ficher daß nicht beide Ben ben Sinn gewechselt und in vorhomerischer Mythologie physische Beziehung gehabt haben. Benn wir gowin und agroginsta vergleichen und uns der Olenschen Tr innern beren Blumen mit Bera verfnupft werben +8), fo Leunwheros ungezwungen auf ben ausgestellten Ader wie auf die reife Saat bezogen werden. So auch ist bentba bas Ruhsymbol ber Mutter Erde von irgend einem Bolts her in der Andeutung durch Boconic, wie ydauzesnis au Aether anspielt, in Die ältere Griechische Mythologie ü gangen wäre, auch ohne in ihr einem Anhalt und Zusar hang zu begegnen.

Wie man in dem bisher Angeführten ben Faden

47) Varro de r. r. 2, 5, 4. 48) Ov. Fast. 5, 229.

unter ber herrichaft ber mythischen Götter nicht gang abgeschnittner Tradition erkennt, fo find in späteren Zeiten auch zwei nicht schöne. Mythen erfunden worden die auf die phy= fische Bera hinweisen, die Geburt des Typhaon oder Typhoeus und die des Dephäftos aus Berg allein, jur Rache dafür daß Zeus die Athene aus sich geboren hatte. Sowohl Lyphoeus, ber Bulcanische Feuerausbruch, welchen hesiodus einen Sohn der Gaa nennt, als Hephästos, der das Feuer in und auf ber Erde bedeutet, wird dem himmlischen Feuer des Aethers und bes Blipes entgegengestellt. Die Entstehung bes Lyphaon erzählt ber homerische hymnus auf Apollon, wie bere, erzürnt wegen ber Erzeugung ber Athene fich ein Jahr lang von Zeus aus dem Olymp zurückzicht und den schrecklis den Typhaon gebiert (306-352), und aus Stesichoros wird daffelbe angeführt. Dies scheint aber die Nachahmung des Andern, Aelteren was in Bezug auf hephästos, in ber Doysfee bes Sohnes des Zeus und der Bere (8, 312), schon die Theogonie enthält (927-929)<sup>49</sup>), und in dem Hymnus ift dieß durch eine ben Zusammenhang störende und mit Fug mit ihm nicht zu vereinigende Art in Erinnerung gebracht und ein= gemischt (316-321.) Auch die Verbindung der 30 mit hera scheint von der Vorstellung der hera als Erbe herzurühren.

Auch in gerader Erklärung wird hera frühzeitig als die Erbe genommen, insbesondre von Empedokles, wo er die vier Burzeln der Dinge mit Namen von Göttern belegt und unter der Hen gegeschiog nichts anders als die Erde verstehn kann 50).

49) Pindar bei Plutarch Amator. p. 751 d hephäftos von hera ären Xaqiawr geboren. Apollon. 1, 859 Hons via xiorór. Apollod. 1, 3, 5. Die Scholiaften und Cuftathius zu Jl. 1, 609. 14, 294 laffen den hephäftos aus der Biebschaft des Zeus vor der Ehe hervorgehn; um den phyfichen Ginn abzuleugnen, nehmen die Klugen lieber an, hera habe vorgegeben daß hephäftos ärev stäews entstanden sey. Ein Allegoriter belicht den Bind als Schwängrer zu nennen. 50) Der unlängst gegebene Rath das Beiwort, welches ein ftehendes von yaza, äpopga ift,

Augustinus fagt, die Mater Magna werde für dieselbe res gehalten, diese für die Erde, die auch Juno sey 7, 16.) Martianus Capella: Heram terram veteres runt (2, 160.) Bei Hesphius wird der Ableitung v widersprochen (v. sei p. 1648): sea rdv déga zai rdv rsv.

Die Meinung der Stoiker daß Hera die Luft sey, lerdings sehr gemein geworden, wiewohl Chryspp ande losophirte <sup>51</sup>). Schon Platon scherzt über Hoa und Kratylos (p. 404 e) und der Atademiker Xenokrates ner

auch ber Demeter ichon in der Theogonie und zweien der größere rifchen hymnen gegeben ift, damit hera die Luft feyn tonne, m reds als Erde ju verbinden, ift auch in fo fern verwerflich als bi Die dunkeln Erdentiefen bedeuten tonnte. Es ift ein Irrthum v bus ju Virg. Ecl. 6, 31, die Stelle Ciceros de N. D. 2, 26, den Stoitern Juno die Luft und terrena vis omnis Pater D Pluto) fen, auf die gera und den Aidoneus bes Empedotles ju während er felbft vorher, mit den meiften Undern, verfteht: "Hon g terram tradit — unde the Hoar quidam koar appellaverunt, Buft unter Miboneus. Plutarch, dem die umgetehrte Deutung o hat felbst anderswo die gera als Erde erklärt (fr. 9, 4. 85, von balenfest.) Da mit Beus und hera zusammengestellt find Ardon Reftis, und mit Reftis bas Baffer bezeichnet ift, fo fest der Sicil leicht eben fo neu und eigen Aldoneus für das Feuer, als der au Reich, durch hephästos den gang Sicilien beherrschenden Bulcan åtonlov — aufsteigen läßt. Unrichtig erklärt auch Krische die the ren der Gr. Denter 1840 1, 126 f. Die Ableitung von anjo m in einem fehr gelehrten Programm J. Savelsberg de digamo 18 p. 6, indem er von einer Burgel AFE, AFF ableitet 'Hriga, w Synkope durch ben Spiritus asper erset worben sey. Es könn 51) Bei f jws und noa auf biefelbe Burgel zurückgeführt werden. c. Cels. 4 p. 202 ή ύλη γάς έν τη χατά την Σάμον γραφη ή Ης θεός ό Ζεύς. ότι τούς σπερματιχούς λόγους τοῦ θεοῦ ή ὕλη πα μένη έχει έν έαυτη είς κατακόσμησιν των όλων. Singegen Phaedr. reus de N. D. p. 20 Peters. Aroyérns d' & Babulários - tò d' γην Δήμητρα, το δ' είς τον άέρα "Ηραν χαθάπερ χαί τον Ζήνωνα e in der Luft Hera 52). Je mehr mit dem Glauben sitiven Götter bas religiose Bewußtseyn, aus bem worgebildet hatten, untergieng und Zeus felbst nur edacht wurde, wie Ennius fagt: quem Graeci vom, qui ventus est et nubes, imber postea, um lag der Gedanke daß des Aethers Gemal die Luft seyn e Zano, wie dem Nereus in Tethys, dem Poseidon trite over Salacia, dem Hephästos in der Rabiro in gegeben war. Aber dieser Gedanke war falsch; Gattinnen sind nur Fictionen, gemacht wegen ber Form von Götterpaaren, ohne Substrat in der Wirkind dasselbe Element wie ihre Gatten, deren Eigen= e ausbrücken. Wäre Zeus nichts weiter als bie obere fen, dann konnte Hera ursprünglich als die untere Bolkenregion gefaßt werden. Doch die Wolke welche faßt, ift von hera das Gegentheil, ein zerfließendes eine wässrige Masse statt ber Göttin in der Höhe ene Philosophen aber verbinden Zeus und hera als hiedene Elemente, ähnlich, wie sie sagen, und ver= nter einander, ein oberes und ein unteres 53), und en dadurch der natürlichen Anschauung und Erfah= welcher aller Mythus beruht. Im Gefühl diefer hkeit versiel man darauf zu fagen, Zeus sen der Ne= a die untere Luft fammt der Erde 54). Die Luft hat höchften Befen, welches in Athene zugleich mit dem ergeht, nichts an sich; sie ist auch nicht Gebärerin, lether und Luft zusammen, die sich gesondert nicht ein= urstellen, sind im Gewitter und Regen eins; die Ei= worns) der Luft mit dem Aether und des Aether mit wie Cyprian bie Ehe des Zeus und ber Bera be=

tob. Ecl. p. 62 Heer. 53) Cic. l. c. August. C. D. tön gewandt von Jo. Tzetz. ad Theogon. 328. b. Sat. 3, 4. schreibt 55), würde uns nöthigen eher Regen und Hagel als und Charis als das Erzeugniß zu denken und dem zeug Himmel gegenüber uns die Erde als eine todte Masse stellen, deren Empfänglichkeit und kräftiges Hervordringer den tiesten und gewaltigsten Eindruck macht. Zeus erhä Himmel in Aether und Wolken nach der Ilias (15, 192 regnet; also er ist urkundlich auch die Luft, und diesse kamn also nicht das Wesen der Here ausmachen. Es verwundern daß ein Dichter wie Milton, im Verlornen dies (4, 499) sagen mochte, daß Jupiter die Juno anl die Wolken schwängre, was unser Logau verbessert we den May einen Kuß nennt, den der Himmel giebt der daß sie jepo eine Braut, künstig eine Mutter werde: wir gil singt:

Tum pater omnipotens foecundis imbribus Aeth conjugis in gremium laetae descendit:

und ähnlich Lucretius (2, 990) und Aeschylus, der i Danaiden bas Bort 29wv gebraucht, bas er aber auch Eumeniden (6) für Ge sest, so wie Euripides in schönen päften im Chrysippos Nether und Gaa nennt. Past bi ber Stoiker als himmelskönigin und als Eileithyia du nicht in die alte Welt, so werden wir andrerseits gewal biese auch von Dämonen und Mythen und allen folche zügen auf jene angebliche Hauptperson des Gottesreich fie auf Erbe, Baffer, Sonne, Mond überall vorfommen, weiß; feine Spur einer Luft- und Boltenverehrung neber und Athene: besto bedeutender ber Bund bes Zeus au Dione und Demeter, die nicht Luft waren, noch bafür i geben worden find. Der Cultus der Erde, wo und n zum Vorschein kommt, ift nie ohne Bezug auf Zeus ob Himmel: warum ift nichts Achnliches hinsichtlich ber Li bemerken? In den Beden steht die dunkle Bolke bem

55) Confess. v. Act. S. S. p. 222.

Indra entgegen, sie entführt ihm das Wasser ves Himmels und hält den Regen zurück; Indra kämpft gegen sie und spaltet mit seinem Speer, dem Bliz, die schwarze Wolke. Ich habe dieß ausscührlicher darlegen müssen weil so Manche, nachdem ich (1823) die Urbedeutung der Hera ausscührlich nachgewie= sen hatte, wie es geht, der oberflächlichen, aber durch ihr Alter und häufige Wiederholung ihnen achtbarer scheinenden Meinung zu folgen beliebt haben oder noch belieben.

Als heradiener find uns oben Dryoper in Euboa und hermione vorgekommen, bort auch Abanten. hermione hat fich auch immer frei Dryopisch erhalten und ift von ben Ar= geiern nie zerstört, nur vorübergehend befest worden 56). Eine Abantische Phyle bezeugt in Chalkis wo Rureten ber Bere, eine Inschrift; in Argos felbst war der Name Königs Abas groß, der nach Strabon (11 p. 431) sogar das Pelasgische Argos gründete, und die Stadt wird öfter Abantisch genannt. Auch ber Gründer des heradienstes in Sikyon, wo zwei alte Tempel berfelben, wird ein Sohn bes Abas genannt 57). Der Lempel der Hera Afräa, ziemlich hoch am Aufgang zur Lariffa 58), am schroffen, fast schwer zugänglichen Felsabhang, wo jest eine kleine Rirche in die Felswand hinein reicht, scheint nach Lage und Rleinheit des Umfangs aus älteften Zeiten herzu= rühren. Erft das mehr städtische Leben hat den heracult von ben Höhen herabgezogen: bas große Beraon in ungefähr glei= der Entfernung von Argos und Mykenä und bas Samische zwanzig Stadien vor der Stadt bezeichnen schon durch ihre Lage eine weit abstehende Periode. Dann find bie Minver ju nennen, in deren berühmtester Stadt wir die Chariten auf heracult zurüchgeführt haben. Ein hauptfitz berfelben war Jolfos, das nachmals von Peleus bezwungne, nach Pindars Zeug= niß (N. 3, 34), wo "Jason ber gere lieb ift" in ber Doyffee

<sup>56)</sup> Ueber das alte Dryopengebiet f. R. D. Müller Dor. 2, 436. 57) Pausan. 2, 12, 1. 58) Paus. 2, 24, 1.

(12, 72); sie versammelt und beschützt bie Argonauten, oft Minyer heißen, und beschützt sie bei Pindar (P. 4, Apollonius nennt diese Hera Pelasgisch (1, 14), wa geographisch zu verstehn ift, mit Bezug auf Pelasgifon b. i. Phthia; eigentlich Pelasgisch war Gaa und Dione. weiteren Sinn wird auch Demeter Pelasgisch genannt, n ren Tempel 3. B. in Argos, von einem Pelasgos bes pas Sohn gestiftet, dem ber gera gegenüber ftand 59). von einer Hera ber Leleger ober Karer ift die Rede. Bewohner von Samos tannte Dieje Bölterschaft Afios u oben aus Menodot bei Athenäus erwähnte Sage lief ben erften Tempel ber gera gründen. Manche fagte fey burch bie Argonauten geschehn und von ihnen bas aus Argos babin gebracht worden, welches Boeras nach Sage bei Athenäus die Tochter des Euryftheus burch 2 babin geschafft hatte. Wenn Unbre gera in Samos g feyn ließen, so trifft dieß mit den Lelegern zusammen. Brautbett in Lygoszweigen des Frühlings ift auch in Arg Höchft bedeutend ift es daß mit Bera Berakles zusammen fo wie das Wort nows. Der Stamm aber burch welchen allgemeine Bichtigkeit erhalten hat, find die Achaer. in der Ilias die Göttin des Achilleus, von der und Pelcus (ber Ueberwinder von Jolfos) ihm beim Abschief verliehen wünscht (9, 254), die dem Beleidigten die Ber lung zu berufen eingiebt (1, 55), die Athene an ihn (1, 208) und im Rampf ibn nicht verläßt (18, 168. 21 Sie auch hat dem Pelcus die Thetis gegeben (24, 60.) gen auch ichon die Minyer und andre Stämme ihrer be ber ähnlichen Göttin andrer, wie der altpelasgischen und ber in feinem gleich consolidirten und vorragenden C verehrten Demeter, Namen und Anfehn verschafft habe scheint boch erft burch bie edlen Myrmidonen und Achaer,

<sup>59)</sup> Paus. 2, 22, 2. 60) Hesych. λεχέρνα.

bie Lieber vom Achilleus und burch bie Poesie bes Olympi= ichen Götterstaats bas Uebergewicht ber gera und ihre Stellung zur Seite bes Zeus als alleinige Gattin entschieden worben ju seyn. Sowohl als Königin ber Götter wie als die Göttin eines friegerischen Abels, ber den Feldbau den Unterthanen überließ, mußte sie nothwendig bas Ländliche, bas Erd= mütterliche einer Gaa oder Demeter, bas vorher auch in ihrem Befen ohne Zweifel gelegen hat, abstreifen. Erzgerüftete Rureten der Hera fah schon das Abantische Euböa. Das Rampf= spiel der Heräen in Argos und Aegina, der Schild in Argos war ritterlich, und in der Festprocession dort und in Samos pgen bie Bürger in Baffen auf 61); einen Bettlauf, der auf hippobamia und Pelops zurudgeführt wird, ftellten felbft Jungfrauen, fechzehn nach ben Phylen erlesene Jungfrauen, die ihr auch den Peplos woben, an den Heräen in Olympia an 62), und bie Göttin selbst wird Onlooula genannt 63), war demnach gewappnet, vermuthlich mit dem Argeierschilde. Herrschend wurden die Achäer in Argos, Myfenä und Sparta, den Städten ber here in ber Ilias (4, 52), benen von welchen ber große Bundesfrieg ausgieng, wie vorher auch ber gegen The= ben von Argos angeführt ward, damals also dem Hauptort in Griechenland. Heras glänzendes haus wird Argos von Pindar genannt (N. 10, 2) und die Göttin heißt here von Argos, wie Athene die Göttin Alalfomenas, oder die Argeie= rin (4, 8. 5, 908); benn nun find Achaer, Argeier, Danaer in gewiffem Bezug eins. Moschus fest ju ben brei Stäbten Tiryns hinzu (4, 38.) Von ba bringen nach ber Einnahme bie Argeier bas bort ureinheimische Bild mit, figend und nicht groß 64). Sonft war auch die Sage daß Phoroneus, des

61) Polyaen. 1, 23, 2. Aeneas Tact. 17, 3. 62) Pausan. 5, 16, 1—3. 63) Lycophr. 614 von Argos, 858 von der Latinischen hera; Tzehes seht dort den Namen in den Peloponnes, hier nach Elis. 64) Paus. 2, 17, 5.

Digitized by Google

Inachos Sohn, ber zuerst bie Menschen in eine Stat Dogwvindv aow, Agyos Dogwvinov, gefammelt 65), b zunächst geopfert habe 66), die er auch in Megara einfü wo eine ber fünf Phylen Heaers hieß 68). Bon Arge waren vierjährige geräen auch in Aegina 69), ober me Dorier bort aus Epibauros waren, so bezeugt auch Hera Thukydides (5, 75.) Durch Megarer und Ac war fie in Byzang 70). Jedenfalls tritt die Achäische F bie Stelle der früheren. Die Dorer aber, als fie e ohne eine hera mitzubringen, mußten bie alte Lande einen so wohlbegründeten hauptcult annehmen in Argo in Sparta ben bes Amyklaischen Gottes; und so an Orten, mit Unterschied natürlich nach ben Umftänden Sparta hieß es, hera Argeia sey schon von dem Be Abantiden Afrisios eingeführt worden ?1), und ichon bemerkt 72), jur Achaischen Zeit möge wohl die Berehrt Hera in Sparta größer gewesen seyn als nach ber Gin rung ber Dorer, burch welche auch die alten Religione rung erlitten hätten. Allein von den gellenen opferten Lakedamonier Ziegen ftatt einer Ruh, wie ihr auch eine heerbe weidete 75), weghalb sie Alyopayos genannt wur Nachmals find freilich bie Dorer vornehmlich Träger ber bienftes gewesen, und wenn es gegründet ift was nach be bemikern Stobaus berichtet 75), daß die Dorier bie Ebr geheißen haben, so möchte die Heligung der Ebe durch räen eine vorzugsweise von ihnen durchgesette Bestimmu fes Festes feyn, fo daß der Name Telefa an manchen wie in Platäa, wo nach ihr der große Tempel genannt n

 65) Paus. 2, 15, 5.
 66) Hyg. 143. 225. Schol. Stat.

 1, 252. 541. 4, 580.
 67) Hyg. 1. c.
 68) Plut. Qu.

 69) Pind. P. 8, 79.
 70) Müller Proleg. C. 132

 71) Paus. 3, 13, 6.
 72) 3u Jl. 4, 52.
 73) Arg.

 N. 3.
 74) Hesych. s. v.
 75) Ecl. 2, 7 p. 54.

 76) Herod. 9, 61.
 Paus. 9, 2, 5.

in Smuphalas in der angeführten Sage, ale anadroniftifch ju nehmen wäre. Jomischen Stagten und andern Stämmen welche Die Dlympische Hera wie bas ganze Dlympische Suftem mit ber Mation in der Borstellung gelten ließen, blieb sie im Glauben und Cultus felbst vermuthlich lange Zeit fremd. So ift bemerkenswerth wie bei homer bie Götterkönigin wie une willfürlich in Nachtheil gesett ift und wie großes Gemicht bagegen die Götter haben, die er anruft: Zou, te mange nad AInvain zal Anollov, nach dem Gefühl wohl feiner Umgebung, aber nicht im Sinne der ehmaligen Achäer. Rain flagt gere daß Athene des Zeus verzogene Tochter fep. In ber Dopffee kommt gere nicht einmal vor; und nach Samos führte der Prokles, welcher durch Smilis das Götterbild mas chen ließ 77), nicht Jonier, sondern Epidaurier, also Dorier 78) und war felbst aus Epidauros 79). Auch in Athen war die heilige Hochzeit, wie das Fest ber heräen genannt wurde 80), ficher nur in späterer Beit eingeset worden: bort bieng bie Ebe von Alters her an Demeter Thesmophorps. Eigenthumlich waren, die geräen in Korinth durch eine damit verbundene auf bie Medeensage gegründete Trauer= und Bußfeier.

## 71. Demeter.

Je untergeordneter bei homer Demeter und bie unterirbis fcen Götter find, besto bedeutender erscheinen fie wenn wir in das Dunkel der ältesten Zeiten eindringen und die große Berbreis tung, die ftets zunehmenden Einflüffe ihres Dienstes werfolgen.

Die Grundbedeutung bes Bortes Demeter, obgleich nicht burch ffe bas Verhältnif gu ben verwandten Göttinnen bedingt ift, parf vennoch nicht übersehn werden. Die Griechen selbft verstanden unter da, dn Erbe, und in bem Ausruf bei Aefchylus α δα (Prom. 560), δτρτοί πόποι δα (Ag, 1031), olot δα,

78) Herod. 8, 46. 77) Clem. Protr. p. 13. 79) Paus. 7, 4, 2 - 4. 80) Hesych. Phot. Etym. M. lego's yauos. Der Monat diefes Feftes bief in Uthen Taunluw, Hesych. s. v. Olympiod. in Aristot. Meteor. 1 c. 6, 8, Gere Faunlia Plut. prace. conjug. 27. I.

25

(Eum. 898), da gev ober gev da bei Euripides und phanes, in dem Schwur der Hirten od Aar bei Theok hierin nicht gleich manchen Schuldichtern aus hang zu chaismus falsche Sprachneuerungen versucht baben wird man einen im Bolt festgehaltnen alten Dorifchen Ansbruc verkennen, so bag man auch bas Compositum daned Aefcholus (Prom. 830), Pindar und Euripides (verf von bem Homerischen danedor), in rynedor zu anderr zu schnell hätte seyn sollen, wie man ja auch errovoida voolyalos) bei Pindar nicht ändert. Auch in Evdyts, 'L bem Beibe bes Aatos, haben wir biefelbe Bortform. in dipuos Gelände, Ortschaft 1), und bann erst Gemeinde bas alte dn vor. Aus der furgfichtigen Behauptung ber matiker daß da Dorisch für ra sey, folgt so wenig als baß keine Burgel von da befannt ift, bag es nicht ein Wort für Erde sey 2). Bei ben Attifern erhielt sich ale ruf ber Verwunderung & Saupareo, wie es ber Landma Plutos des Aristophanes gebraucht (555. 873), und an in den hymnen biese Form des Namens. Daß in der bas Alterthum, deffen Gefühl bierin zu berudfichtigen ift, mutter hörte, verräth fich überall und wird auch ausb bemerkt 5). Aeschylus spielt mit rata para 4) auf A

1) Jl. 5, 710 Boword µála niora dynor kyorres, fo Avxins ir niore dyno 16, 437. 20, 385, oder Kontrys, Dainkow, Geonge ber Odyffee, ris yy, ris dynos; 13, 233. 2) Den Übergang in & weist Schwend nach Borterb. der Deutschen Sprache 4. A XXX, Meinete zum Theotrit 1856 zu 4, 17 där in Aquádra, E ber zwar nachträglich p. 473 die Möglichteit zuläßt daß där vo Zäs sey. Baldenaer ad Eurip. Phoen. 1304 solgt den Scholi Theotrit. 3) Diod. 1, 12. 3, 62. Cic. N. D. 1, 15. 3, 20. Sext. Emp. 9, 189 u. A. Preller erhob dagegen nur E Demeter S. 366 ff. und dachte an dyai, Gerste, daß also Anw wäre Angelsächsischen Baizengöttin, hvaetegod: jest erklärt auch er dy Gr. Mythol. 1, 464. Schömann aber Prometh. S. 313 such an, wie Pessons sagt In ravrov wijng (sor. 561.) Auch Aussel, Mutier wurde Demeter genannt (Hosych.) Einzeln hat di, rif nur Despchius. Es ist eine unhaltbare Vorstellung daß "Aussiche der Erde sey nur als Erzeugerin und Ernäherin dessen was auf ihr wächst, sans hingegen bloß als die Materie des Erdlörpers;" unhaltbar, wenn man auf die Anstänge zurückgeht. In viesen waren ya und da gleich und sanst nicht weniger eine Mutter als sa : die näheren Bestimmungen der Begriffe und besondern Enweicklungen im Eultus gehören den verschiednen Zeiten und Stämmen an.

Ueber Gaa, von deren Dienst wir nur zerstreute Überbleib= sel wahrnahmen, hat Demeter in menschlich persönlicher Gestaltung, als die Göttin ackerbauender Stämme, früh das Ueber= gewicht erhalten, so daß jene hier und da als die ältere Verwandte an diese herantritt. Darum konnte Mutter Gäa in der Theogonie dem über Zeus hinaufgerückten Uranos vermält werden. Was an die Verehrung der Erdmutter, nächst dem Dank für die Nahrung sich allgemein anknüpft ober aus und

dea. Diefe Form, wenn auch von hefpchius dea, Pea den Tyrrhenern jugefcrieben und deos für Beos, devvoos betannt ift, hatte fcmerlich fo gut mie untergehn tonnen wenn fie fo herrichend war wie der Rame De= meter, enthielte er fie, foliefen laffen würde. Much find zwei Chrennamen, wie Sia Ma, ohne den eigentlichen, febr verschieden von Diespiter, dem himmlischen Bater, und klingen eber tautologisch matt als nachbrucklich. für bie Göttin Erbe giebt gerade Mutter ben ichonften Beinamen ab, ber auch überall wieder vortommt, wie in Terra Mater, Ops Mater. Den Ramen Beus febn wir in fpaten Beiten mehreren Göttern als höchften Litel beigelegt, den Ramen der Erbe, der Gattin ober dea teiner Göttin. Die Malayifchen Sprachen unterscheiden, wie 28. v. humboldt Ramifprache 2, 241 zeigt, Erde als Band und Erde als Materie oder Element: davon jeigt fich im Griechischen teine Spur. Grimm ftellt D. Mythol. C. 229 f. 2. 2. Borter jufammen die nur den materiellen Begriff der Erbe aus= bruden follen. In ben Beben hat bie Erbe 21 Namen nach bem Nighantu.

 Choeph. 41, wo die Emendation yaïa yaïa auch wegen der Affor nang do Faïa μαïa μωμένα μ' lάlles falsch ift.

25\*

mit ihr sich natürlich entwidelt. Aderbau, Deiligung bes a thums, des Ehegeseters, der Mutterliebe, auch der Lodten, wir mit ihr unter dem Namen Demeter verdunden. Dief hält sich zur Gaa zwar nicht ganz, aber fast wis Apollon I zu Helios, so viel des Meuschenartigen im Mythus unt Geistigen hat sie aufgenommen.

Die Erhe von der das Leben ausgeht, ninmt que Tobten auf und in dem Maße wie die Menschen mit den storbenen im Zusammenhang leben, wird eine Demeter au unterirdische Gottheit verehrt werden. Bei den Stämme Eriechen nun finden wir im Allgemeinen die Pflicht: gegt Tobten so streng geübt daß baraus die Verbindung en der Demeter selbst oder ihrer Tochter mit dem Erdzeu erklärt. Die Beerdigung der Todten 5), auch die Macht der Erinnyen im hohen Allterthum dieses Bolks, das Wirken der nur bei Hessous vorsommenden, den A ähnlichen Dämonen hängt mit der uralten Idee des T reichs zusammen.

Pelasger, fagt Kallimachos (in Cer. 25), pflanzt Dotischen Gesilde (das nach ihnen den Myrmidonen ge der Demeter einen dichten, dem Pfeil undurchoringlichen Dotos wird Sohn des Pelasgos genannt, aber nuch Ent Fellen H. Den von Bergen umgebenen Grund schlo Böbeische See ab 7), der vom Nähren den Namen hat Lykophron nennt Dotions Leibethrische Pforten (410.) S führt aus den Eden zwei heilige Hügel in diesem Berg an. Es ist möglich daß dessensen falbst von der D entlehnt ist, die netnlich eine Aus, dus einame, wi felten H, und unter diesem Namen im Hymnuts auf D

fich jugleich verbirgt und verräth (128), eben fo wie in ber Donffee Dopffeus wenn et fich Ai3wo nennt. Bon Dotton ober bem Demeterfeld ift die Gründung bes Triopion ber Dorifchen Seeflädte in Rnidos ausgegangen, worin als vorherrschend ber Cult ber Demeter anerkannt ift 10). Im Argos wurde auf den Pelasgos als Sohn des Triopas ein Tempel ver Demeter Pelasgis zurückgeführt 22). Bei Pyla, Thermopyla in Anthela wurden ber Demeter im herbste bie Pylaen gefeiert, ber Amphiltyonis und Pylaa, wie fie als bobe Bundesgöttin bieg 19). In Pholis hatte sie einen alten Tempel und fabrliche Thesmophorien zu Dry= maa 15), wo ber Ortsname von ihrem alten Eichwald (dovpos) ju erklären ift; auch verehrten fie bie in Stiris, bie fich Attifcher Abtunft ruhmten 14). In Theben wird ibr Tempel auf Radmos zurückgeführt 15): Euripides fagt, sie und Rora, fammt Ga, haben Theben gegründet 16). Auf ber fchönen Base mit Radmos dem Drachensieger und harmonia in Berlin find Kora und Demeter und gegenüber Poseidon die Götter bes Orts. In Attifa haben von ihrem Dienft ben Ra= men Eleufis und Megara, wo man bas Megaron ber Deme= ter bem Rar zuschrieb i) und ein andrer Tempel ihr auf ber andern Stadthöhe geweiht mar. In Athen felbft waren bie Thesmophorien einer ber Grundsteine bes Staats, alter als die Jonische Auswanderung, eben fo wie die, Eleufinien, bie Thargelien, die Anthesterien und die Lenden, die Apatu= rien 18). 3m Peloponnes, wohin Eleufis fehr viel eingewirft hat, wo Demeter auf vielen Punkten vorzugsweise als eine chthonische 19) oder Todtengöttin verehrt worden ift, reicht

 10) 235dh C. J. 1 p. 45. Müllers Der, 1, 400 und Proleg. S.

 161 ff.
 11) Paus. 2, 23, 3.
 12) Herad. 7, 200: Callim.

 ep. 41.
 13) Paus. 8, 33, 6.
 14) P. 10, 35, 5.

 15) P. 9, 16, 3.
 16) Phoen. 686...90.
 17) Paus. 1, 40, 5.

 18) Bidth Ind. Leatt. acst. 1830 p. 4.
 19) Das Wort

 25wr, bas eigentlich teineswegs mit Lusifchluß alles hervorbringens auf

ihr Dienft besonders in Argos und nach Berodot überhau bas Pelasaische Alterthum, indem er annimmt bag bas bie Dorische Eroberung unterbrückte Beiberfest fich unter Pelasgiotinnen Arfabiens behauptet habe. In Meffenien ben alten Stäbten Andania und Arene, möchte eine ab Telete Raukonischer herkunft gewesen fepn, während nac Attischen Sage Raukon von Eleusis und nachher Lykos Pandionibe, sie dorthin bringen 20), was eine Reform ! ten möchte. In Korinth, Phlius, Sikyon, Trözen, hern in Achaja in Pellene, Aegion und vielen andern Orten wir den Demeterbienst bedeutend, ber auch von Athen Megara aus fich in Afjen, in Sicilien und Unteritalien hin verbreitet hat, in Kreta vermuthlich uralt war. Gı fich unter ben vorhellenischen Stämmen ungefähr fo wei ber Ackerbau reichte, in Blüthe und Anfehn denken, D empfunden als die gute Mutter, reich an Geburten, leb empfindend, handelnd, und ihre Tochter als icon aufg und gleich einer andern Mutter Kind beklagenswerth i Tiefe hinabgeriffen. Die Achaer verehrten statt ber D Bera; bei den Dorern finden wir sie nicht ursprünglich. es ift von biesem wichtigen Bestandtheil ber altesten Relig erst im Zufammenhang mit dem was wir aus den D geschichtlicher Zeiten ichopfen, zu reden.

Von Anbeginn hat Demeter zu Zeus eine ähnliche lung gehabt wie Gäa, Dione, Hera. Die Ilias erwäh nur als Vorsteherin des Ackerbaus, nennt das Brod An eos durchv (13, 322. 21, 76) und Pyrasos (vom W

ben Boden befchränkt, fondern mit yn gleichbebeutend ift (3. B. in der gonie 282 x96ra unreea unie (3. B. in der schein den Gebrauch kommen weil es allein nicht ober nur ausnahn (Aesch. Eumen. 6) petfonisicirt worden und nicht damit zugleich deutig geworden war. Bei 'yn wird snd nie ausgelassen, wie es in reos, x90ria, von Demeter, Hermes, Disonysos ul a. Göttern mitw den wird. 20) Paus, 14, 1, 4.

mos ber Demeter (2, 695.) In einer ficher interpos elle mythographischer Art steht die schönlodige Serrin als Mutter burch Beus neben Semele, Leto und brei n von ihm abstammender Fürsten (14, 326), und in see heißt Persephoneia Tochter bes Zeus (11, 216.) um etwa fieht in biefer Poefie Demeter entfernt, nie= l zur Zeit ber Ackerbau wenig bedeutete, fondern weil in bie Rreife ihrer Darftellungen eingieng. Wohl Ilias die Tennen heilig, worauf die blonde Demeter e bie Rörner von ber Spreu fondert (5, 500); aber irfniß des Brodes ift untergeordnet gegen bie andern bes heroischen Lebens. Die Bürde ber here gestat= daß die Pelasgische Demeter nur fo viel im Dlymp ls Poseidon und hephästos; bei der gänzlichen Aus= bes Ardes, aus leicht einleuchtendem Grunde, ergab prige um so natürlicher: auf das Selbstgefühl ber Eb= uber den Frohnbauer ist kaum nöthig Rücksicht zu In manchen Sagen, wie von Meleagros in Aeto= Phoroneus in Argos, Aras in Phliasia, ift bagegen au an den Horizont des Alterthums hinaufgerückt. gonie nennt bie weißarmige Demeter unter ben fieben mit welchen Zeus Götter zeugte als bie mittlere, hter Ardoneus entführte und von Zeus erhielt (911.) is hingegen finden wir nirgends Demeter mehr mit Zeus s etwa fo wie Gaa, wie Athena, verbunden. Die n des Zeus in Theffalien, in Theben und Orchome= andern Böotischen Städten find wir nicht berechtigt f Demeter mitzubeziehen weil in Theben auch eine Homoloïa vorkommt 22): benn eben so heißt bort auch ), vermuthlich von bem homolorschen Thor. Der

eitfchr. f. a. R. S. 123 ff. 22) Schol. Theorer. 7, 103. λωΐος. C. J. Gr. n. 1584, 36. p. 733. 23) Lycophr. 520.

er eigenthümlichen Wendung liegt in ber Erhebung

ber hera und in ver Dreitheilung in himmel, Meet und nonach venn entweder Demeter over ihre Tochter mit der terirbischen Zeus verbunden erscheint. Zu diesem Zeus nios und ver reinen Demeter vetet der Landmatin ves bus (463.) Dieser Zeus wurde mit Necht Pluton, s ben Plutos Demeter mit Jasios over Jasion erzeugte; am totas war ein hieron des Zeus nlovsos 24). Schrift die bei Pluton an die Metalle denken, nehmen es nicht g wie Aleschuls, bei dem der Name zuerst vorkommt, einen führenden Fluß Pluton nennt (Prom. 807) 26): die R weil ihnen ihr Pluto für Hades galt, drücken daher den chischen Pluton durch Dis, Dis Pater, dives aus 26). pholles und Euripides nennen Pluton schon euphemistisch Dabes, so wie Platon 27), der doch den Ursprung des Na wohl kennt<sup>28</sup>).

## 72. Persephone und Arbes.

Die Tochter ber Demeter und bes Jeus kann zu nichts anders als die Frucht des Feldes bedeuten, es ift möglich eine andre Vorstellung zu fassen. Die Fruchtb bes Landes konnte vom Himmel, vom Aether, von der E und vom Mond, vom Wasser hergeleitet werden, auf t fämmtlich in diesem Bezuge der Gottesdienst sich gewandt aber auch von der in ihrem Inneren lebenden Triebkraft, aber die Erde anch die Todten in ihren Schoos aufnimm wird Demeter mit dem chhonischen Zeus auch zu einer To göttin und auf nicht aufzulössende Weisel, ungleich an ver benen Orten, aufrecht erhaltenen Doppelnatur ihres Bil

 24) Paus. 3, 19. 7.
 25) Strab. 3 p. 147. Demetr

 Athen. 6 p. 233 e.
 Ihnen folgt Bisconti Mus. Piocl. 2 p. 1

 Storga Bassir. T. 1 p. 2.
 26) Cici N. D. 2/ 26. Tib. 3, 3

 27) Leg. 8 p. 828 With an 28) Crat. p. 403 a.

14

n ift nicht Dometer felbst auf bas Unterirdische bezo= bagegen nur ihre mit bem unterirdischen Beus verchter, indem ungefähr wie in Samothrake zu hermes, n des großen Götterpaars, Setate zugezogen wurde, s Paar zu bilden. Wie das Reich der Demeter ein ift, fo hat auch ihre Lochter die Doppelbedeutung ens und bes hinwelkens, bes Erwachens zum Leben Loves.

Rame Negosegovy, Negosegovera, bei homer, Den homerischen Hymnus, auch in bem des Pamphos 1), φασσοφόνος, έλλοφόνος, θηροφόνη, Γοργοφόνη o néo9w als eine zerstörende Töderin gedeutet werden und ift so von den Alten, deren viele sich scheuten üdlichen Namen auszusprechen 2), und noch von ben gewöhnlich so verstanden worden als ob er ursprünge einzig nur die Homerische furchtbare Persephone ange-Da aber Persephone zunächst bas Pflanzenreich abe. bieg und das Todtenreich zugleich angeht, fo fann che das Wort nicht in diesem Sinn geschaffen haben; icht das Anfängliche und Wesentliche fahren um ein und mythisch Abgeleitetes auszuprägen, fie mußte t einen Namen, sondern einen Beinamen feststellen Die Hymnen konnten nicht als eine Töberin die ein= ie als Tochter der Demeter zwar in das Todtenreich ar, aber zu ihr zurückkehren mußte, was davon bag raubt war, im Mythus unzertrennlich ift. Auch ift verwäften, ju allgemein für ben einzeln hinraffenden eichnender ift zeigenv, pflücken, wie Lilien, Blumen. en für eine Zusammenseyung wie Tilgetöderin die vie= Namen kein Beispiel bar. Demnach ift -povy Leo= -qary, so wie -qorrys für -qarrys, wie bei Agresemerkt wurde. Erscheinen, jum Borfcheinfommen it

1. 1. A. A. A. S.

für Vegetation und Geburt ein natürlicher Ausbruck, vom Rebstod das Gescheine, Exparte Beiname ber Ge Dieser Sinn tritt benn auch unzweideutig in b göttin. bern Form Περσέφασσα, wie Τηλέφασσα, von φάω Minder deutlich ift die Bedeutung des ersten Worts in men, das mit der von Mégons, Megosús, Mégon nichts zu haben scheint. Die meisten ber alten Etymologieen auf geow hin 5) und ben alterthümlich prägnanten Sir Nährens bestätigen diefem Worte die Nererde und eine t ren Oégovoa 4), Oogweeds in Argos, die Juno Feror Sabiner, das Gebet bei Rallimachus geoße foàs, gege Pindar nennt die Tyche Asyrov zad gegénoliv (fr. 15 in den Phöniffen (799) ift aonidogequar für aonido por sehr poetisch. Das o ist eingetreten wie in anegos eregoic, eregois. So febr aber diefer Begriff für die paßt, so wenig fagt uns bas aus beiden paffenden B gebildete Compositum zu. Der Name Ilegosepory nach ersten und eigentlichen Bedeutung scheint zu Proserpina, sprofferin" Anlaß gegeben ju haben 5), indem man diefe gefähr ähnlich flingenden Namen ein andres Wort, p pere, mit Hinblid auf die symbolische Schlange des Er Da er aber zwiefach verstanden nios unterlegte. fonnte, wie 'Agysigóving, Bellegogóving, und da bi Bedeutung fo bos klang, fo entfernte man fie burch ein beugung ber Form. Pindar fagt nur Degosegovy, Aef Sophoffes und Euripides Negosegavoa. Nach ber ange Stelle des Kratylos scheuten Biele sogar Degescoura, man boch im Bersteden ber anstößigen Bedeutung am w

 Blat. Crat. p. 404 c. Cleanthes ap. Plut. de Is. et ( Hesych. v. Φεραεφόνεια, Etym. M.
 4) Theogon. 284. Hy

5) Cic. N. D. 2, 26. Is rapuit Proserpinam, quod Grae nomen est; ea enim est quae Παρσεφόνη Graece nominatur. 1d es wird baher um der söszoµly wilken eine Ety= Dafür vorgeschlagen ).

ber unterirdische Zeus, wie die Ilias ihn einmal 457), die Persephone entführt, deutet diefelbe mit zigen. Wort an, burch bas bem Aides gegebene Beiróπωλος (5, 654. 11, 445. 15, 615.) Die Homeris tter machen große Luftschritte und fahren im Allge= wenngleich dem Zeus Poseidon, der selbst mit Seert, die Roffe ausspannt (8, 440) und die Horen und Athene (432), was durch die Beziehung auf die ich erflärt, so wie auch des Schlachtwagens wegen Ares ysse zovoýrios genannt wird (8, 285), ausnahmsweise Artemis (6, 205). Aber mit Ardes, der nicht im Olymp auf Erden nichts zu thun hat als Gräber zu füllen, Rennpferden vorzuftehen, eine Ausnahme zu machen Grund. Die Lodten holte er nicht mit einem Bagen ein Schlächter sein Schlachtvieh, oder wie der neu-Charon die Kinder an seinen Sattelknopf hängt; bie sidwla zauovror feine Last für ein Zwiegespann:

einer prächtigen Base von Agrigent lesen wir PEPKPAZA lapol. 1. p. 15 ber ersten Reihe.) In Degesparra versiel man ebten Atticismus des rr für oo, gewiß ohne darin eine neue ju fegen (von garra, Baldtaube.) Degoegoory mit Iacos urde in einer Minyeischen Genealogie auch mit Chloris (Flora) von Pherekydes (Schol. Odyss. 11, 281.) In Athen hieß ein Göttin Pherephattion, in Ayzitos ihr Fest Pherephattia. Deggéaucht auch Aristophanes in den Thesmophoriazusen und den Aller boje Anklang war vermieben durch den gewöhnlich ge= Ramen Rore. 7) Das Mides, von herakles verwundet, 9mp geht um fich von Päeon heilen zu lassen 31. 5, 395, geht ichtung daß er vom Eindringen in die Unterwelt den Serakles alten vermochte, hervor und ift eine ber Ranken die fich an den r Mythologie wie unvermerkt anheften. Solche dürfen nicht erungen in bas Ganze, in wefentlicheren Busammenhang ver= rden.

fir entschweben ins Dunkel, wie 3. B. die ber Freier, be troflos, gebn aus dem Lod in ber Schlacht in bie Pfor Nives ein (Jl. 5, 646); wie tamft bu unter bie Erbes Douffeus den Elpenor, die Seele tam hinab (Od. 11, 51 Wohl führt fie auch hermes. Arbes verrichtet auch nie Toben anders als burch bie Reren, feine fcnellen bu Aber auch ohne ben Fingerzeig bes Beiworts, welches ber nus auf Demeter bei ber Entführung beibehält (18) ein Grammatiker richtig bezieht 9, mußte bie Entführun schöne Vorstellung ber blühenden Jungfrau in bie Erbe auf mit hinabstürzendem Bagen als vorhomerisch gebach Denn auf welche andre in bie Griechische Myt ben. paffenbe Urt wäre bie Perfephone Tobtenfönigin als Beirath, und war nicht eine Ausfunft über bas wie Berbindung bes unterirbischen Gottes mit ber Tochte Beus und der Demeter nothwendig? Und hier bot fi an mehreren Orten bemerfliche raube Beirathsgebrauch Entführung 19) wie von selbst bar, ba er auch noch in l rer Beziehung schidlich paste. Ardes versammelt bei f Tobten und ber Raub ber Feldgöttin ift, indem Ardes 1 fich auch als der Pluton und anderwärts Gatte der T felbst verbinden könnte, wenn dieß aufgegeben wird, ein bild feiner Entführungen überhaupt ober ber Erndte bi bes. Darum hat fein Gespann und Bagen fo große tung und es ift ganz in homers Beise bas Bebeutent außer seiner Darstellung lag, burch ein Beiwort (wie d oos Apreigóring, Flaunonis) zu berühren. Bie bei

8) Apollon. 4, 1665. 9) Schol. II. 5, 654. Re p. 520, 56. 10) Disnys. Hal. A. R. 2, 30 vgl. meine K in Sheben S. 69. Go raubt Boreas die Oreithnia, 3ephysos di ris an zwei Hamiltonischen gemalten Bafen und Ov. Fast. 5, 195 ben Etrcassifiern wird dersetbe Gebrauch gemeldet (Thirlwall Hist. of 1, 327) und symbolisch kommt er bei den Römern und noch jeht in ben, Schweden und sonst vor.

phianass Wagen berühmt geworden ist weil er ihn in die Uns terweit führte und der Ort wo es geschehen Harma hieß, so sehen wir auch die Wageuräder des Hades auf mehreren Thons gefährn ihm zum Abzeichen gegeben <sup>11</sup>): Pindar spielte durch das Beiwort verspiecs das er ihm gab, auf das Homerische zdreiswolog an, auf die Entführung der Kore, wie auch Paus sanis bemerkt (9, 23, 2.) Die Theogonie berichtet den Mysthus (912-14.)

Uebrigens erscheint bei homer ber unterirbische Beus auss ichlichend als Rönig ber Tobten und bem gemäß auch Perfes phone nur von der schrecklichen Seite; auch die Theogonie, ba fie ben Beus mit Demeter vermält, hat nur ben furchtbaren Abes, während die Werke und Tage, wie ichon bemerkt, die Demeter mit bem unterirdischen Beus verbinden, zugleich aber bas wuftige haus bes schaubrigen Arbes nennen (153.) Diefer Name gerade ift bem Gott in feiner Eigenschaft als Tohtenkönig gegeben, ber Unsichtbare, im Dunkel ber Tiefe hausende 12), in flingendere Form erweitert Alboneus, ichon in ber Ilias (5, 190. 20, 61), auch in ber Theogonie (913.) Aides wird nedwigeos genannt (Jl. 5, 395) wie Gaa und geb waltig (igSopos), und feine Müte ift Dunkelheit, fo daß Athene sie auffest um nicht von Ares gesehn zu werden (5, 845), wie im hestodischen Schilde Perseus (227), in der Gis gantenschlacht Sermes. Er ift ber Rönig ber Unteren, ber Lodten (Il. 20, 61), unbarmherzig, von unmitleidigem Her-

11) de Witte Antiquités de Mr. le Vicomte Beugnot 1840
p. 24 s. Auf einer Gemme älteren Styls in Xöltens Berz. der ?, Sammlung in Berlin 2, 2 S. 64 N. \*92 ift, nach Panoftas richtiger Ertlärung, der Beus der drei Reiche durch Blit, Dreizac und Wagen bez zeichnet.
12) Bu Aide II. 1, 3 bemertt herodian: xarà μεταπλασμον Audys, Atdys. Hesiod. Scut. 477 rov dè rágov xai sigu didês ποίη-Gr Avargos. Platon, der anderwärts mit der Bedeutung wiffend, weise fpielt, wie manche Spätere, im Gorg. p. 495 b ér Aidov, ro äudig dè léyw. Bgl. dicholos.

Digitized by Goo'gle

gen, ben Menschen ber feindseligste unter allen Göttern 158.) Er springt von seinem Thron auf aus Furcht bag: feidon bie Erbe aufreissen und feine Behaufung enthüllen m Die fürchterlich, bumpf, wuftvoll und felber ben Göttern Abschen ift (20, 61.) Sie ift unter ben Liefen ber Erbe ( 483) und wird auch Erebos genannt (16, 327); ber H halt bavor Bache (8, 367), welchen Berakles heraufholt ( 11, 622.) Den Arbes anrufend schlug man auf den Er ben (Jl. 9, 568.) Go ift Persephone die schreckliche, fu bare (enawn), ftraft mit bem unterirbischen Zeus burch Eringen (9, 456), waltet als herrscherin, erhält bem Tire auch brunten ben Geift aufrecht (Od. 10, 494), treibt weiblichen Schatten empor und scheucht sie zurüch (11, 2 225. 385) und schreckt mit bem Gorgohaupt (633.) Die J weißt bei der Theilung ber drei Brüder bem Aldes ausbr lich zu, über die Todten zu herrschen und bas finstere Du indem Erde und Olymp noch allen gemeinsam bleiben ( 188. 191. 193.)

Nach diesen in die Augen fallenden Thatsachen haben H. Boß <sup>15</sup>) und Andre annehmen zu müssen geglaubt Ardes und Persephone nicht bloß bei Homer, sondern auch sprünglich Todtengötter gewesen seven, bis in Hessons Zeita ihre Gewalt sich erweitert habe. So wenig und so vers das ist woraus hervorgeht daß der Dichter mit der national im Cultus verbreiteten Idee bekannt war, indem er aus po schen Gründen sich von ihr entfernte, so ist es doch vollsom zureichend, sobald man nicht der natürlichsten Deutung des gebenen ausweichen will um sich dasfür zu begnügen mit Bri fücken ohne Zusammenhang und undegreissich. Zeus zeugt Demeter: was ist das Kind der Demeter anders als die Fri des Feldes? Persephone wird vom Homer Kind der Dem genannt, sie die das ganze Alterthum auch als solche verst

<sup>13)</sup> Mythol. Br. Th. 3 S. 15. Symnus an Demeter S. 104.

nurch eine andre Genealogie uns irre zu machen. bezweifelt man daß bei Homer Kore die Tochter er sey: die Entführung der Persephone durch Ardes noolog ist verrathen, und man scheut sich es zu glauin diesem Mythus alle Keime des mystischen Dees eingeschlossen liegen und mit ihm dem Homer Nysterien bekannt gewesen seyn müßten. Aber dieß ergründet: denn die Braut des Hades gieng keines wendig von Ansang an den Menschen an, der gleich wurd Lichtleben beginnen werde, und wenn Homer dem Geschlechte der Blätter vergleicht, welche falieder kommen ohne dieselben zu bleiben, so konnte italter und seinen Kreisen auch das Wiederkehren der e, das allerdings mit ihrer Entführung organisch zu-

ngt, eine naturallegorie seyn von ber Art ber Um= er hera im Ruffuføregen ohne alle Anwendung auf Fortbauer. Selbst bas Beiwort arvy, welches bie nmal ber Persephone giebt (11, 385), 14) fommt tlich ber Homerischen zu, sondern aravý (212. 225.) heilung ber brei Naturreiche war gewiß nicht ber inke himmel Meer und Grab, und wie ein Gott des d der Todten in einen des Flurenreichthums hätte önnen anders als burch seine Berbindung mit einer nicht ursprünglich allein Göttin bes Lobes, nicht Bachsthums war, ober bie Tochter ber Demeter als ihrem Wefen fremd feyn und erst hinterdrein ihre Bedeutung habe erhalten können, läßt sich nicht wohl einer folchen Erfindung und Verwandlung bes ein= lichen reicht tein hesiodus aus. Der fruchtbare Erd= bie Grube welche ben Tobten unfichtbar macht, ge= einen und felben Theil ber Welt an, nach ber ge= vollen Auffaffung des Gangen in feiner Einheit,

sích zu Odysf. 5, 121 S. 24.

welche immer früher gebacht und anerhannt wird als man unterscheidet. Rach oben und unten in ber einen Erbe g ten tann einer und berfelben Gottheit zufommen, aber at Dem homer hat es gefallen ben Ge trennt werben. Erbe und folgerecht auch bie Dersephone auf das Tobi ju beschränken, indem er überhaupt bie ländlichen Götte feiert ; batten ja boch Demeter und Dione felbft und Gi Rhea für feinen Götterstaat teine Bedeutung. Das B ift nur bag bie Göttin der Flur in den Aldes verfetzt, at fie dorthin jährlich zurücklehrt, augleich durch den Gatt Königin auch ber Tobten wird, bie nimmer wiederfehren, nicht ber Glaube sich stärft und sie in ein neues Leben gebn läßt. Das Absterben der Flur rührte die beroen ber Tod aber ift den Hohen fo nah und furchtbarer a Niedrigen; die Achtung die den Feldgöttern verfagt wird, bie herrscher bes Unterreichs auch ben Bornehmen ein. tommt bag ein Schloß in den Erdentiefen poetisch ein ftud zu den hephästischen häufern des Olymp abgab u eine Behausung im Erebos, ähnlich den Grotten des P im Meer, die Vorstellung boch mächtiger bei den Todte hält als die alltägliche Erscheinung des Pflanzenlebens in Untergang fie rühren und beschäftigen tann,

## 73. Selios,

Wie groß seit ältesten Zeiten die Herrschaft des S und des Monddienstes in Griechenland gewesen, ergie theils aus den fortdauernden Überbleibseln verselben, thei den aus ihnen hervorgegaugenen Göttern.

Richts in der Natur scheint von Anbeginn so all als das Waltende empfunden worden zu seyn als Son Mond. Nichts ist ihnen zu vergleichen hinsichtlich des Et und des Gefühls unmittelbarer Wohlthat durch Licht, und Belebung des Wachsthums. Der Himmel erschei bie Ruppel des Weltgebäudes und Sonne und Mond,

fie daran auf und nieder wandeln, scheinen lebendig ihr Ziel ju verfolgen, Die Sonne ihre Bahn hinschreitend als ein helb, ein heldlaufer auch in einem hymnus des Zendavesta, ber Mond ber in der Stille der Nacht mit mächtigen Kräften wirkt. Drd= nung und Gesetz fühlen fich als etwas noch Söheres als Alles was von ihnen umfaßt wird und diese großen Lichter scheiden Lag und Nacht, regieren sie, geben Zeichen, Zeiten, Tage und Jahre, wie Mofes fagt. helios ift es, wie Platon fagt 1), ber bie horen und das Jahr macht und Alles im sichtbaren Raume verwaltet, auch von allem Sichtbaren gewiffermaßen die Urfache. Durch ihre lebendige Bewegung thun er und ber Mond zu dem un= endlichen Raum die unendliche Zeit hinzu. Das Erkennen der Dronung und Stätigkeit bei ber Gewaltsamkeit ber Elemente, bem Bechsel und ber hinfälligkeit aller Dinge, das Gefühl einer emi= gen Regel im Beltganzen, die durch ben Sonnenlauf und Mon= beswechfel anschaulich wurde, mußte bas Gemuth erheben und beruhigen. Das Slawische Bog, Sftr. Bhaja, Sonne, ift von bhaj, theilen, Aus= oder Eintheiler, Regler, Regierer, wovon auch in andern Sprachen die Sonne den Namen hat. Die Er≈ tenntniß der Natur gieng von diesem Anfangspunkt aus, burch fie belebte fich die Ahnung eines ewig lenkenden Billens, einer Alles durchdringenden Beisheit. heutiges Tags wird es, um ben alten Cult des helios zu erwägen, nicht überflüffig feyn, fich fo vieler ichonen Stellen ber Neuplatonifer über ihn zu er= innern, ober auch neuerer gefühlter und andächtiger Schilderun= gen, wie z. B. von dem hochbegeisterten Franciscus von Affifi, von Milton in einer Anrufung, von Copernicus 2), Göthe im Divan, Byron im Manfred. Sehr schön ift ein einfaches Gebet an die aufgehende Sonne im Rigveda, schön auch eine Symne bei Montaigne (2, 12.) Schon Lucretius flagt:

Wahrlich es würdiget kaum, bes Schauspiels müde, nur Einer Aufzuschlagen das Auge zum leuchtenden Tempel des Himmels.

<sup>1)</sup> Rep. 7. p. 516 b. I.

<sup>2)</sup> In Ul. v. humboldts Rosmos 2, 499. 26

Was wir als Naturgeset; kalt bedenken oder als Lichteffect uns gefallen lassen, betete die alte Welt als lebendige, göttliche Macht mit Andacht und Dankbarkeit in tiefster Bewunderung an.

Beinamen des Helios find bei homer brugelwer, Überwandler (Od. 1, 24), Aléxrug Ynegiwr, ber bettloje (Jl. 6, 513. 19, 398), ατάμας, unermüdlich, παμφανόων, φαέθων, Leuchter, φαεσίμ-Booros, reoulusooros, Lichtbringer und Erfreuer ber Menschen (H. in Ap. 411.) Er ichaut und hört auf Alles (JL 11, 108. 12, 323), der allblidende, πανδερχής (Jl. 3, 277. Od. 11, 109), baher er beim Schwur angerufen wird. Im Rigveda ift Surja allwiffend, von ferne leuchtend entfernt er bas Berbrechen. Mithra hat tausend Ohren und zehntausend Augen, er fieht Alles und ift ber Gott ber Babrheit, welchen ber Lügner und Betrüger verlest 5). So gewahrt und verräth helios dem hephäftos, dem er Bache fteht, die Bublichaft ber Aphrodite (Od. 8, 271. 302), ber Demeter, als Späher ber Götter und Menschen, der über Erbe und Meer mit seinen Strahlen schaut, die Entführung ber Tochter (H. in Cer. 26. 62. 70) ; ihn und alle Götter zu scheuen versichert bem Zeus ber biebische hermes (H. in Merc. 381.) In ber Ilias werden bei bem Eid helios, Fluffe und Erbe und die unterirdischen Rächer angerufen (3, 278) und bei ber Versöhnung Agamemnons und Achills foll bem Zeus und dem Belios ein Eber geopfert werben (19, 196. 259.) Der Ge und bem helios opfern die Troer, mährend bem Zeus die Achaer (3, 104.) Eurylochos will ihm bei glücklicher heimkehr in Ithata einen fetten Tempel errichten (Od. 12, 346), mas in Bezug auf bie verletten Rinder des Gottes (Od. 1, 8) erfunden ift. Bei Aefchylus ruft Prometheus an ben allfehenden Rreis ber Sonne und erzählt im Agamemnon Klytämnestra ihm ihr Traumgesicht (424) und betet zut ihm Kassandra vor ihrem

<sup>3)</sup> Die Sonne bringts an Tag, f. meine Rl. Schr. 1, 101. Gin Acolifcher Dichter bei Cramer Anecd. Oxon. 1, 327 all's nart igenetic älse. Ein Oratel von Phineta hloos δρά σε λαμπρος δς τα nart δρά, Syll. Epigr. Gr. 184, 7.

Ende (1282.) Der Rächer jeigt das blutige Schwerd bem helios wie um fich auf fein Recht zu berufen, bei Euripides (Or. 809.) Ödipus auf Kolonos wünscht dem Rreon daß der allsehende Gott helios ihm vergelte (869.) Wo find die Blipe des Zeus, sagt ber Chor in der Elektra, oder wo der leuchtende helios wenn sie bieg erblidend es ruhig versteden? (825.) So mächtig waren in älterer Zeit diese Vorstellungen, daß in Athen Gerichtstätte und Gericht ben Ramen ber Sonne trugen, unter beren Auge fie fich ftellten, hliaua, Sonnenhof, fo bağ auf den Namen der Heliasten Glanz fiel 4). Auch unfre Gaugerichte wurden unter freiem himmel gehalten und ber Richter schaute nach der Sonne 5). Vermuthlich fagen wenig= ftens ursprünglich die Richter gegen Sonnenaufgang. Dahin waren auch in Athen der Eingang der Tempel und der Blick bes Götterbilds gerichtet, was auch als fast allgemein anges geben wird ).

4) Dieß scheint mir der bestimmtere Grund zu febn. Seliaa ift 20= jettiv, wie bei Hesych. hlaains, Bequns, adyns, weghalb auch Antiphon die Form wechfeln tonnte p. 75 Bekk. Elefe µer yag Delozoárns obrosi arabas els the hleazhe the twe desucdetwe, wo Laylor nicht hleafar fegen durfte. Ariftophanes Vesp. 772 nu iférn elly zar ogegov, hleades πρός ήλοον. Die Pfilofis in απηλεαστής wie in απηλεώτης. Neben die Ableitung δια το υπαιθρον είναι τον τόπον χαι ήλιουσθαι (cf. Etym. M. p. 437) wird eine andre gestellt, von alsalessas, aspoileosas, Bekk. Anecd. p. 310 s. und diefe ausschließend angegeben von Steph. Byz. 8. v. ales, alia zai deútegor nagaywyor hleaia, und dieß zieht &. Din= borf im Thes. 1 Gr. gegen henr. Stephanus por; fo wie auch Schömann de comit. p. 152, de sortit. judic. p. 37. Att. Proces S. 148, Tittmann Staatsverf. G. 216, Lobed Paralip. p. 320 u. M. Aber alia, Sicilifch alearrig ift Boltsversammlung und fteht oft der Bule jur Seite, aliaopa plebiscitum, auch aleacquara Bovlig. Doch nannten die Tarentiner nach Hesych. altaiar the Exclosion, die ratachetor aliar, auch die Epi= 5) 3. Grimm D. Richtsalterth. C. 807. 813. Über den damnier. Sonnendienst in Deutschland Menzel in Pfeiffers Germania 1856 St. 1.

6) Lucian. de domo 6. Porphyr. A. N. 3. Das Umgekehrte giebt

26\*

An mehreren Orten wurden dem helios heerden von ßen Schaafen oder Rindern unterhalten. In Apollonic Jonischen Busen, einer Kolonie von Korinth 7) und tyra 8), wo Helios, wie in Korinth, auf der Atropolis u wurde, weidete man ihm eine große heerde heiliger S am Fluß Aoos (des Ausgangs), welche Nachts in einer von einem der Vornehmsten der Stadt in jährlichem L bewacht wurde 9). Bei Tänaron hatte zur Zeit des H schen hymnus auf den Pythischen Apollon Helios ein rei Gesilde, wo ihm stets tieswollige Schaafe weideten (234.) gils Ställe von Gortys bezieht Servius mit Recht auf ben des Sol, die einst da gewesen sein <sup>10</sup>). Die dreich weißen Stiere des Aristäos in Cea, Reos bei Virgil <sup>11</sup>) ren auch hierher, da Aristäos nur uneigentlich Zeus g wird und aus Helios hervorgegangen ist.

Die Obyffee führt diese heiligen unverletzlichen heerd wirklichen Heliosdienste ein um daran die Folgen von

Bitruv an 4, 5, 1, nach den Dorifchen Tempeln (wenigstens gew allgemein, wie Bisconti fagt marbres du C. Elgin p. 17, da all Tempel in Selinus oftwärts gerichtet waren, auch in Biderfpr Plutarch Num. 14. Clemens Str. 7 p. 724 und Spgin de agr. p. 93 nennen dieß bas Alteste, das nachher umgetehrt worden fep. war damit der Betende nach der Sonne ichaute, Isidor. 15, 4, n alle Altäre gegen Morgen ftanben. Die Lobten lagen in Athen no ften, im Dorifchen Megara nach Often ju, Plut. Sol. 10. Ael. V 14. 7, 19, nach Diogenes 8. 1, 48 auch die Athenischen nach de gang gekehrt : fo bas Grab der Opis und Arge in Delos Herod. So auch die Deutschen Graber (23. Grimm D. Runen S. 261) Dänischen Steintreife , Grabtammern ober Tempel , haben meift ei nung nach Often, wie auch die Bundeslade und der Tempel Ge Exod. 26. 27. Um Baubhüttenfeste fprach man mit westlich ger Besicht: unfre Bäter haben ihren Rücken gegen ben Tempel gewen gegen Aufgang ber Sonne gebetet, wir aber find fein, Mischn 7) Thucyd. 1, 26. 8) Paus. 5, 22, 3. coth 5, 4. 9) Herod. 9, 93. Con. 30, 10) Ecl. 6, 60. 11) Georg nkeit und Gottvergessenheit zu zeigen: und es ift möglich revel an den Sonnenheerden in der Wirklichkeit zuweilen gen, Anlaß zu diefer Dichtung gegeben hat. In ihrer nhaften Beise sett sie diese Beerden in die erdichtete un= nte Infel des Helios Thrinakie und läßt sie die Tage des bedeuten (12, 127-136.) Drum vermehren sie sich ind fterben nicht ab, behalten immer die gleiche Zahl und sowohl die Rinder als die Schaafe (indem vermuthlich n einen Drt Schaafe, wie in Tänaron und Apollonia, n andern Rinder, wie in Elis, dem Helios graften), je heerden, je von fünftig Stud. Das dies die Tage ober der zwölf Monate des Mondjahrs bedeute, welche 350 lehrt uns Aristoteles in den Scholien und bei Eustaauch Lucian 12) und Alian 13). Die runde Bahl ichnei= bedenklich die vier fehlenden Tage des Mondjahrs ab, nauer zu berechnen mit Zuziehung ber Hüterinnen beierden, welche Helios mit Neara erzeugt hatte, gegen ben folcher Dichtung ift. Auch möchte ich die Hüterinnen usa und Lampetie (Die bei Xenophanes aus der Woh= ver Nacht ans Licht hervorgehend die Hauben abstreifen) uf die Horen beziehen, wie ein Scholion, vielleicht auch riftoteles thut, da die Namen gleichbedeutend auch den ber Eos, als Lampos und Phaethon eigen sind (23, Eher geht der Name Thrinakie, von Sotraz, Dreispis, e Dreitheilung des Jahrs. Neära deutet auf die Wir= er Sonne, welche stets bas grüne Gewand ber Erbe er= 14). Die volle Bedeutung der Zahl beider Heliosheers

Astrol. 22. 13) V. H. 10, 18. 14) Alte Erklärer r Euftathius, sahen es für eine sehr unschickliche Allegorie an wenn ährten des Odysseus Tage schlachteten und verschlängen und vers daher ungenutzt vergeudete Tage, ohne zu bedenken daß dann gras cage übrig bleiben. Die wahre Tertur solcher Dichtungen, worin nd Bedeutung jeht in, jeht gegen einander laufen und schillern, ers

ben ergiebt sich durch den Apollon Hebdomagetes <sup>15</sup>). Ein mythischer Anklang ist daß Alkyoneus dem Helios die Rinder aus Erytheia treibt <sup>16</sup>). Bei den Lästrygonen, wo nahe sind die Pfade der Nacht und des Tages, ruft dem Hirten der hint ber eintreibt und es vernimmt ihn der austreibende (Od. 10, 82.) Zuweilen allerdings werden die Zahlen von der Jahreseintheilung nur als leere Form und poetische Zuthat gebraucht, wie bei der Heerde des Sauhirts, der in seinem mauerumhegten Gehöfte 12 Schweinkofen hat, in jedem 50 Mutterschweine und aussen 360 Eber (14, 13-20.) So entsührt Hermes in die Höhle von Pylos fünfzig Rinder der seligen Götter von Pieria ohne besondre Bedeutung der Zahl der Tage.

An vielen Orten finden wir helios verehrt oder Überbleibfel seines unmittelbaren Cultus, so daß im Frieden des Aristophanes den Barbaren welche Mond und Sonne verehren, die hellenen nicht unbedingt treffend entgegengesetzt werden (408.) Die heerden des helios bei Apollonia und Länaron wurden schon angeführt. Eine der Bergspizen des Taygetos war demselben heilig,

tennen auch jest noch nicht Mlle. Alle Spisfindigteiten, womit Dornebben, Reue Theorie jur Ertl. der Gr. Mptholol. 1802 S. 9-57 die Stelle behandelt, scheinen mir völlig grundlos. Luch ist die Bergleichung mit ber Ebräischen Beiteintheilung in Röfters Erläut. ber b. Schr. 1833 G. 146 f. die Ableitung der 50 Mondviertel oder eigenlich der 7 Cyclen von 50 Lagen ober bes Bochenjahrs unmittelbar aus der b. Schrift nicht gerechtfertiat. Die Beziehung auf das Jahr zu widerlegen, bemühte fich Guvern, noch jugendlich, in der n. Bibl. der iconen Biff. 1799 62, 7-22. 57 f. mit Bedauern ber guten Ulten (Uriftoteles) bie bergleichen aus ihrem for mer fich entziffern mochten. Dagegen bat fogar 3. S. Boß, ben ich felbft in mündlicher Grörterung von diefer Beziehung überzeugt habe, fie fpater: 15) Die Gieben ift auch bin nicht vertannt. S Mythol. Br. 3, 46. dem Mithra heilig (Schol. Plat.) welchen die Parfen noch im fiebenten Monat feiern. Siebentheilig ift die Erbe im Bendidad nach febr alter Borftellung, haug das erfte Rap. des Bendidad in Bunfens Happten 5. Bud S. 8. Auch Surpa im Rigveba fahrt mit fieben Stuten gelber Farbe. 16) Apollod. 1, 6, 1.

wo ihm unter Anderem Pferde (wie in Rhodos, auch bei Per= fern und andern Bölfern) geopfert wurden 17). In Thalam ä waren helios und Aphrodite Paphia in hypäthron der Ino 18). In Rnibos, einer Latonischen Kolonie, treffen wir einen Priefter bes Belios 19). Argos verehrte ihn nach Aefchylus (Suppl. 198) und Paufanias erwähnt feinen Altar am Inachos (2, 18, 3); in Elis fehn wir fein Marmorbild mit Strahlen ne= ben ber gebörnten Selene ohnweit eines Apollotempels und eines hieron ber Chariten (6, 24, 5) und hier auch einen Seliaden. ben Augeas (von adry) 20), welchem Belios die Beerden mehrt nach Theofrit (25, 54) und ihm weiden zwölf geheiligte glänzend weiße Stiere (11, 8.) In Sityon war ein Altar bem helios angeblich von Abraft erbaut 21), in der früheren Stadt Bermione ein Tempel des helios mit hain der Chariten 22), benn Wonniges ichafft er. Ein Altar Des Helios Eleutherios war in Thrözen 25), als Eleutherios wohl nur erneuert, bes belios herme auch in Megalopolis, mit Beinamen Soter und in Verbindung mit den Eleusischen Gottheiten 24). In Mantinea bieß ein Raum des helios Altäre, wohin das Grab des Arfas vom Mänalos verlegt worden war 257 Das ber Apollon von Ralauria, welcher einen Tausch mit Poseidon macht, helios gewesen sey, ergiebt sich aus Vergleidungen 26); auch Böch sett Kalauria unter die uralten Site bes heliosdiensts. An solchen Orten konnte ber name Aralwr für helios 27), von den Meereswogen, entspringen, ein Sol marinus, wie Apollon Delphinios ward. In Athen jogen am Feste ber Athene Skiras deren Priesterin und bie Priester bes helios und bes Poseidon auf 28). Dem Helios und Repha=

 17) Paus. 3, 20, 5.
 18) Paus. 3, 26, 1.
 19) C. J.

 2653.
 20) Paus. 5, 1, 7. Apollon. 1, 172. Apollod. 1, 9, 16.

 21) Paus. 2, 11, 2.
 22) Paus. 2, 34, 10.
 23) Paus. 2.

 31, 8.
 24) Paus. 8, 31, 4.
 25) Paus. 8, 9, 2.

 26) MRüü. Aegin. p. 27-29.
 27) Etym. M.
 28) Harpocr.

 Σχίρα.
 27)
 28) Harpocr.

los fiel Land zu von der Beute des Pterelas im Demos phalidä, wo wir Apollonsdienst finden. Ein Athenischer mit der Inschrift 72000 ist erhalten 29). Das Apollonss Thargelien zeigt auf merkwürdige Art den Uebergang in Ansicht. In Kreta ist das Apollinische erst durch die gepslanzt worden, wie Hoed im 3. Band über Kreta nach Die Kretischen Lelchinen beteten den Helios an, dessen H bei Gortyn aus Dichtern bei Servius schon erwähnt n sind.

Die berühmtesten Sitze des Helios find Korintl Rhodos <sup>50</sup>). Afrokorinth erhielt er im Streit mit Po bem dann der Isthmos zufiel <sup>51</sup>), und ein Name Korinth

29) C. J. 494. 30) Diefe Culte am meiften, fo wie bier auch Eros, Gaa, begründen eine Ausnahme von ber von Buttmann merkwürdigen Abhandlung über Apollon und Artemis (1803) im logus 1 G. 8 aufgestellten Regel: "bie volltommenfte Analogie let daß jede Gottheit die ihren einzigen hauptnamen von der unverd echt Griechischen Benennung des Gegenstandes bat dem fie vorsteh alte Gottheit ift, fo boch oben fie auch in der mythifchen Genealog wie Ij, Ougaros, 'Azsaros u. bgl." S. 10. "Jede Gottheit deren eine ber gangbaren Griechischen Benennungen bes Gegenftandes ift vorfteht, ift unter diefem namen neuere Gottheit. - Juerft tr Gottheit als Personification eines phyfischen oder intellectualen Ge bes freilich denfelben namen wie diefer felbst. Almälig trennen fi die Begriffe; man spricht von dem Gegenstand als Gottheit in ein bern Tone, giebt ihm Epithete, die ju Namen werden, ober die ( behält auch wohl, gleichfam als ehrmurdigere Benennung, eine fol mensform des Gegenstandes die im gewöhnlichen Gebrauche veraltet worin das Bolt, eben diefer Beraltung wegen, nun gar nicht mi Gegenstand, fondern bloß ben Gott ertennt." S. 11. "Dergleich geschränttere und in diefem Ginne neue Gottheiten, wie bie Ga nun offenbar auch gelios und Gelene. Sie gehören in die al Naturreligion; aber gar nicht in die allgemeine Nationalreligion d chen. Rein einziges hauptfest, teine Nationalfeier geschieht ihnen ju tein Schwur bei ihnen, teine religiofe Formel ift im alltäglichen Ge 31) Paus. 2, 1, 6. Dio Corinth. p. 106 R. u. f. w.

geliupolis, welchen Stephanus und Euftathius fchlecht erklären. helios war bort Bater bes Acetes und ber Rirte mit der Dieanibe Perfe, in der Odpffee, der Theogonie und bei Pindar, des Neetes und Aloeus von Antiope, benen er bas Land theilt, bei Eumelos. Des Aeetes ganzes Geschlecht trägt noch bie Strahlenkrone des Ahnherrn 52), 'Equavy's wird der Bater ber Medea genannt und Helios giebt ihr ben Drachenwagen. Zahlreiche Münzen sind Denkmäler des Helios in Korinth; boch scheinen in ber reichen Bandelsstadt frühzeitig bie Schafden ber Aphrodite an die Stelle der heiligen geerde des gelios getreten ju feyn, bie in ber Rolonie Apollonia bem Lande ber lagevoi Boss sich erhielt. Die Sage war bag helios bie ihm von Briareos zugefprochne Stadt ber Aphrodite überlaffen habe, nach Paufanias (2, 4, 7.) Auf einem Thor ber Stadt fand ein Bagen des Helios und einer des Phaethon (2, 3, 2); auf bem Wege nach Afroforinth hinauf ein Altar bes Helios, weiterhin ein Tempel ber Aphrodite worin ihre Statue und bie bes helios und bes Eros waren (2, 4, 7.) Auch auf bem Ifthmos war ein Tempel des Helios mit Bildfäule 53).

Wie Rhodos aus dem Meer stieg als die Götter sich eben die Erde getheilt hatten in Abwesenheit des Helios und wie der Erzeuger schafter Strahlen und Herr seuerschnaubender Rosse die weidenreiche, den Schaasen günstige Insel im Auftauchen erblickend sie für sich wählte, statt eine Umloosung anzunehmen, und mit der Seenymphe Rhodos, der Tochter Aphrodites und Poseidons, die sieben hochwerständigen Heliaden zeugte, dies und Poseidons, die sieben hochwerständigen Heliaden zeugte, dies und Poseidons, die sieben hochwerständigen Heliaden zeugte, dies und strat noch fort in der Rhodischen Rede des Aristies (p. 807. 816 Dind.) In einem Orasel heißt Rhodos des Helios wie Kreta des Zeus<sup>54</sup>). Manilius sagt (4, 764): Rhodos — domus Solis, cui tota sacrata est. Die Insel wird złacz von Lucian genannt (Amor. 7.) Daß sie ansäng-

32) Apollon. 4, 727. 33) C. J. n. 1104. 34) Con. 47.

lich zu naß und schlammig gewesen und burch Helios e wohnbar geworden sey 55), ift biesem zu Ehren erdichtet. Seliaden werden die ersten Bewohner nach den Telchin nannt 36); an namen ber fieben Bruder und Sagen v nen fehlt es nicht 57), auch Idomeneus ftammt von ihnen Auf ähnliche Urt galten ben Uethiopen ihre Rönige als Gö Sonne mit einer Mutter Randate 39), wie auch bei ben Meg ber König ben Titel Sohn ber Sonne führte, und bie In Peru als Abkömmlinge berfelben, beren gandereien bie ; ber Sonne geweiht waren, von ben Unterthanen gemein lich bearbeitet murben 40). Auch im Brahmanenthun Sonnen= und Mondgeschlechter. Der Tempel des Be Rhodos hieß "Alseov +1), auch das Fest "Alsea +2), we eine besondre Form für 72.05 führt, ähnlich wie in ηλιος και αδγή, ύπο Λακώνων<sup>45</sup>) und <sub>Ε</sub>έλαν, αδγήν celoducia, hlioducia, indem bei hesychius Wörter m gamma unter Gamma gerathen find. Daneben die Hlisia, Alisia in den Bersen des Komikers Lysippos fäarch, ber bes Dialekts in diesem Namen spottet und in zdr stog, áliazds orsegaras (dem Preistranz von W pel, Leun, ju Ehren ber helligkeit, wie auch Phaethons ftern sich in Silberpappeln verwandeln) und barum au halieien große, großrednerisch nennt wie Aristophane bie Panathenäen (Pac. 418) 44). Sie waren, wie At bemerkt, für Rhodos was die Olympien für Elis, die näen für Athen, die Erotidien für Thespiä. Die Mün bem Strahlenhelios, das Biergespann mit Belios von

 35) Diod. 5, 56.
 36) Strab. 14 p. 654. Diod.
 3

 Pind. Ol. 7, 131. Diod.
 38) Paus. 5, 25, 3.
 39)

 Anecd. Ox. 3, 415.
 40) Garcilaso 6, 35 p. 217.
 4

 stath. Od. 6 p. 1562, 57. Zonar. p. 131.
 42) Athen. 13 p

 Aristid. p. 808.
 43) Hesych.
 44) Daß Grävius un

 Mein. Muf. 1, 58, 160 richtig μεγάλ' emendiren ift flar, an
 8

 Subr Dicaearch. p. 213 ertannt.
 213

loß von Chares bestätigen dieß. Ein Biergespann wurde elios auch jährlich in das Meer geopfert, weil er mit solchen die Welt umfahre 45). Wohl die größte unter blreichen Brüderschaften in Rhodos war die der Halia= vorin das alte Geschlecht fortlebte, und der Haliasten, fem für den Dienst vereint sich anschlossen 46). Auch obischen Schiffe batten ben helios zum Zeichen 47). In r Zeit hielten sich die Rhodier zu dem Glauben Vieler pollon, Helios und Dionysos derselbe seyen 48) und Mün= llen den Helios dar mit Strahlen und Epheu zugleich at <sup>49</sup>). Daß bei den Eleern Dionnsos für denselben mit gehalten werde, ift im großen Etymologicum angegeben órvoos.) Auch auf Münzen von Mitylene sind Helios Dionysos verbunden: die Römischen Dichter nennen ben ichen Helios Phöbus 50). Von Apollon Hebdomagetas auf ben Helios auch übertragen daß im Bild feiner len sieben sind (sonst auch zwölf nach ben Monaten), h Proclus ihn énriceras nennt 51). Der Sonnencult auf s mag burch den Einfluß der andern großen Culte alle e auf das Physische nach und nach eingebüßt und der pomorphische Helios zu einer ziemlich leeren Form ge=

15) Sext. Pomp. v. Oct. Daß das schnellste Thier dem schnellsten eopfert werde, nimmt Eustathius Odyss. 4, 709 aus Herodot 1, 216, in Bezug auf die Pferdeopfer der Sonne bei den Schthen bemerkt. aren auch bei den Persern. Ein weißes Fohlen der aufgehenden zu opfern heißt Palamedes die Achäer vor Troja Philostr. Her.

46) C. J. 2525 b. 47) Hippocr. Epist. 12. 9. io Rhod. p. 570 R. 49) Cavedoni im Giorn. scient. di ia 1835 p. 163—260. Auch bei Echel 2, 602. Die Mückfeite heilostopfs p. 603 stellt vielleicht Aegle mit zwei Chariten vor, wie ttimachos, welcher Jahl und Namen nicht bestimmte (Paus. 9, 35, 1), co Ant. Bilbw. 2 S. 162 nennt die Göttin strahlenbetränzt, was nicht angiebt, und Aphrodite. — Eine unedizte Inschrift Aliss  $\tilde{g}$  noles, Annali del Inst. archeol. 19, 107. 50) Ovid. n 7, 365. Stat. Sylv. 1, 1, 104. 51) In Tim. p. 11. worden seyn, wenigstens sind Charakter und ethische s schaften desselben nicht bekannt.

Das vom Land in die Städte helios ungleich p eingedrungen ift als Dionysos, begreift sich leicht. Sei gemeinere Verehrung als bes hauptgottes scheint Zeiten bort zu haben, wo bie Bewohner mancher Landschaft ihr ben zusammentrieben, wie auch auf unserem Boben Mar fenschaften bem Sondereigenthum vorausgegangen feyn Verehrung ber aufgehenden und untergehenden Sonne als bes Mondes, im Glud und Unglud, bei ben heller bei allen Barbaren, bezeugt Platon 52). Dem Pythage bie Sonne ein Gott 55) und wie gern überhaupt die P phen Sonne, Mond und Sterne Götter nannten, zei Blid in Ciceros Buch von ben Göttern. So bie I Sophofles nennt helios ben Führer aller Götter (Oed. R ber ben Beisen Zeuger ber Götter und Bater aller Din ihn bete jeder an (fr. 972 Dind.) Als Sofrates einft banken bis zum Morgenroth geblieben war, betete er zur und gieng 54). Der Ankläger wirft ihm fälschlich die I bes Anaragoras vor, ber die Sonne für einen Stein u Mond für Erbe erflärte 55). Platon zeigt, wie man b gend bie an ber Gottheit ber Sonne und bes Mondes ; belehren muffe 56), während ihm felbft bie Sonne nur am ähnlichften ift von bem Sichtbaren, ein Bild ber G wie manche ber späteren Philosophen sich ausbrüden, be auch Plutarch, ber anderwärts fagt, die Sonne, die be alle Rraft ber Mischung und Umwandlung gebe, fey ben chen Gott nach bem Gesetz ber Borfahren 57). Daher Appian (in der Vorrede) sagt: dozopévou zad dvopévo Phylarchos fagt, die bei den hellenen dem θεού.

 52) Leg. 10 p. 887 e, προχυλίσεις άμα καὶ προσχυνήσεις.

 53) Jambl. V. P.
 54) Plat. Symp. p. 335 d.

 55) Jambl. V. P.
 54) Plat. Symp. p. 335 d.

 56) Leg. 10 p. 887 s.
 57) Def. orac

opfern, spenden ihm Honig auf ben Altar, ba ber Alles zu= fammenhaltende und immer die Welt umwandernde dem Rausche fremd seyn muffe 58). Auch in Athen wurden ber Eos, bem helios und ber Selene vygalaa geopfert 59), nachdem bie Thargelien dem Apollon abgetreten waren. Auch Dion Chry= foft. spricht von bem Gott helios (or. 3 p. 125 s.) Lucians Griechen grüßen beim Aufftehn bie Sonne mit einer Rughand 60) und Tertullian schreibt an Christen: sed plerique vestrum, adfectatione aliquando et coelestia adorandi, ad solis ortum labia vibrate 61). Go tief wurzeln religiöse Borftellungen und Bräuche : benn auch vor bem Christenthum über ein Jahrtausend zurück hatte sich die Religion so gestaltet daß ihr eigentlich die Sonnenanbetung nicht mehr gemäß war. Je= mehr aber hinwiederum bie neuen Götter verloren, um fo mehr ftieg bas System sie auf bie Sonne zu beuten, bis zulet Julian mit einem pantheistischen Sonnendienst bem Christenthum entgegen ju treten wagte.

Mythisches in Bezug auf Helios ist bei homer kaum zu finden; nicht einmal das Rossegespann, das ihn den Olympischen Göttern genähert haben würde. In der Odysse ziehen kampos und Phaethon die Eos und aus der Titanomachie des Arktinos werden vier Sonnenrosse mit Namen zum Theil vom Gewitter angeführt. Die hymnen haben den Sonnenwagen 6<sup>3</sup>), Sophokles nennt den Helios mehrmals disgesing. Daß die Rücktehr des Helios von Westen nach Osten auf dem Okeanos früher gedacht worden sey als sie vorkommt, ist nicht wahrscheinlich.

## 74. Ares.

Von besondrer Beschaffenheit ist Ares ("Aqns, Aeolisch bei Alkäos "Aqevs): er kommt wenig vor im Cultus, hat keine

 58) Athen. 15 p. 693 f.
 59) Polemo ap. Schol. Oed.

 Col. 100.
 60) de saltat. 17.
 61) Apol. 16.
 62) in

 Cer. 63. 88, in Merc. 69.

Stelle in der Hessohischen Theogonie gefunden aufser als Sohn ber Here (922) und als Gatte ber Kythera (933.) Dunkel und wenig verknüpft mit dem unter sich zusammenhängenden Einheimischen ist was an verschiedenen Orten noch auf einen Naturgott Ares zurückweist. Hieran ist zu erkennen daß er einem Volköstamm angehört haben muß der zwar in sehr früher Zeit mit dem Griechischen in Berührung gekommen, aber früh burch bessen Götter unterdrückt worden war.

Dieß fremde Bolt zeigt uns homer felbft an. In der Ilias zieht Ares mit seinem Sohn Phobos gepanzert von Thrake aus zu ben Ephyrern oder ben Phlegyern, um ben Einen ober ben Andern den Sieg zu verleihen (13, 298), und in ber Obyffee geht er zu hause nach Thrake (8, 361), wie Approbite nach Paphos. Sophofles nennt ihn Nachbar ber Ibraterstadt Salmydeffos am Bosporos (Ant. 957), Lytophron versteht ihn unter bem Gott von Kreftone, ben er Kanbaon ober Kaudatos und Mamertos (Mamers) und einen bewaff= neten Bolf nennt (937. 1410.) In Kardawr, Kardatos erfannte Th. Bergt einen altitalischen Namen des Mars, von candor, candere abzuleiten. Rallimachos weift ben hämos und Pangaon bem Ares zu (in Del. 64. 134.) In Thrafiens Gränzen ift er nach bortiger Sage geboren 1), und Aria wird als ber frühere Name des Landes angegeben 2), ber terra Mavortia, bello furiosa Thrace. Noch Ammian giebt an bas bie Thraker bem Mars und ber Enpo einft ihre Gefangnen opferten (27, 4.) Ares wird Bater ber Fluffe Bebros, Stry mon, Imolos, des Heros Biston, Sithon, Dlynthos genannt. Drpheus der Thraker ift ein Sonnendiener. Ares wird auch ber Gott genannt bem allein von ben übrigen Göttern bie Stythen opfern und Tempel bauen 3). Daber ber Rame Thoas

1) Arnob. 4, 25, Veget. 1, 28. 2) Prob. ad Georg. 4, 462.

3) Herod. 1, 59. Mel. 2, 1, Sol. 15, 3. Serv. Aen. 4, 146. Su bringen bei Aufgang der Sonne dem Gott Phöbos Efclopfer dar und

Skythenkönigs nach einem Beiwort des Ares Sóos, 2005.

Der Thrakische Ares war so wie der Sabinische Mars +) er von den Arvalen in Rom verehrte 5), welchem sein n im Hain der Robigo einen rothen Hund, mit Bezug undöstern und Kornbrand, opferte, Sonnengott, Mar-s, ers, vom Glanz 9), und dieser ihr höchster Gottesdienst 7). dend finden wir den Namen der Sonne männlich 8), " \$2405, sol, Litth. saule (wie arx,  $d\lambda x \eta$ ), svar Him-Licht) 9). Auch den Karern wird ein Ares zugeschrieem sie Hunde opferten, wie die Thaker der Hekate.

Da der Thrakische Gott schon bei Homer nicht mehr in eigentlichen Natur erscheint, so ist nicht zu verwundern ese auch wo hier und da in Griechenland Spuren sei= wurchgangs vorkommen, nicht immer nach der vollen Ur= aug erscheint, sondern mit dieser nur auf irgend eine zusammenhängt, was in den Sagen durchblickt, als eer, Hitze, Erndte oder Getraide. Wie die mit den ren näher verwandten Völkerschaften, wie die Phlegver zusas heißt Sohn des Ares und der Chryse)<sup>10</sup>), Ephy= der die in Böotien, Attika und weiterhin einst vorge=

or und Kallimachos wie dem Ares auch die Perfischen Rarmanitten, 15 p. 727 b, Kleuter 3end Avesta 2, 3 S. 72. 4) Schwenck 4, 216. 5) Marini XLl p. 600 ss. 6) Th. Berge über b der Arvalen, 3eitschr. s. A. W. 1856 S. 143. 7) Soph. 5. 11. 8) Burnouf Comm. sur le Yaçna p. 370.

Sanftrit svar glänzen. Laffen Ind. Alt. I, 517. Nach Iran chon O. Francke de l. et genio Persidis p. 306 ben Ares zu= Armenisch Arew, Aren, Aret, Aretat ober Arusiat, Sonne, Bobie Bölter des Kautasus S. 154, Ares und Baal-Tholad Sonne, r Diatr. in mon. Pun. Eine Statue des Mars Netos eines Bolts nien mit Strahlen Macrod. Sat. I, 19. schors Buttm. zu Ideler der Sternnamen S. 33. Ero, Er, Ares der Thrater und Geten mm Gesch, der D. Spr. S. 508. 612 f. D. Mythol. S. 184. bollod. 3, 5, 3. Paus. 9, 36, 1. brungenen Thraker selbst in den späteren Bewohnern giengen, sank mit ihnen ihr Gott und konnte nicht unte großen Nationalgottheiten der Hellenen eingehn; es bliek Andenken und durch die Poesse befestigte er sich als der T des Kriegs. Aus der Argonautensage liegt nichts von L in Bezug auf Ares vor: denn was sagt ein rædior od µeros Aenoc, welches Iason pflügt, eine Insel Aretian daß das Bließ im Hain des Ares aufgehängt wird?

Theben heißt in der Ilias Areische Beste (4, 407 bie Männer von Aspledon und Orchomenos werden vor Söhnen bes Ares geführt (2, 511. 13, 518.) Aefcylus Theben bie Stadt des altländischen, ureinheimischen Ar Nach deffen Willen hat die Sparten Radmos gefät nad lanifos und Diodor, feine Tochter mit Aphrodite ift harmon fo wird er hier in hellenische Sagen eingewoben. Bei ihm geheiligten Quelle in Theben war bas Grab bes thes, des Blumenversengers, der, obgleich die Legen Paufanias (9, 10, 5) bieg eber verbirgt, auf den best ren Begriff bes Thrakischen Ares mit welchem Dionpfo Einheit bildet, ju beuten scheint. Eine Quelle Aretic Theben, vom Drachen, bem Sohn des Ares bewacht, bei hellanifos vor. Bei biefen Spuren bes Aresdienf Theben scheint auch in Betracht zu kommen, bag ber bes lon dort nicht uralt gewesen zu feyn scheint. Das 381 lag außerhalb ber Stadt. In ber umbildenden Dicht ber Ilias hat Ares, als bie Rehrseite bes Dionpfos, bi men Lyfoergos angenommen, b. i. Lichtwehrer, Winter burch Paronomafie Bolfwehrer, wobei aber bie Bedeutu zweiten Worts im namen auch unterdrückt werden fann Auzeros, wodurch er dem Apollon Auzeros und, dieg al

11) Sept. 101. 286 γαίας πέδον τῆσσ<sup>3</sup> <sup>\*</sup>Αξειον. 12) Th 933. 975. Pind. P. 4, 87. Eurip. Bacch. 1330; auch am Raf Rypfelos führte Enyalios die Aphrodite Paul. 5, 18, 1. fisch genommen, dem Römischen Mars, dem von der Wölfin gesäugten gleicht <sup>15</sup>). Lykophron nennt Wolf den Kandaon in Kreftone und Julian setzt in seiner Rede auf Helios den Wolf, weil er dem zerstörenden Ares geweiht sey, in die Unterwelt (p. 154.)

In Aetolien ftammt Meleagros von Ares und Althäa, ber Nährenden <sup>14</sup>). Denomaos, indem Aetoler nach Elis zogen, wurde von ihm und einer Tochter des Thebischen Flusses Alopos abgeleitet und dieses Sohns wegen dem Ares als eis nem Landesgott und Patroos der Eleer und dem Zeus der Sieg verdankt <sup>15</sup>). Diese beiden Götter vereint sind, scheint es, unter dem Zeus Areios zu verstehn, welchem manche Eleer anstatt des hephästos den Altar zuschrieben an welchem Denomaos vor dem Wettrennen geopfert habe <sup>16</sup>).

In Uthen, wo von alten Thrafischen Niederlassungen Sage war, ift ber Areopag, des Ares Berg, "Apeus nayos, als Andenken eines wirklichen Cultus, bas fich aus ältefter Zeit erhalten hat, zu beurtheilen, nicht nach Legenden, wie die bei Aefchylus (Eumen. 684), daß bort im Rrieg gegen Thefeus bie Amazonen bem Ares opferten, bes Ares Töchter bei Lyfias, Ifofrates, ober etwa weil fie bort von Thefeus geschlagen worben wären, wie auch in Trögen, wo hierauf ein Tempel des Ares bezogen wurde 17). Sicher ift die Erflärung bes Charar irrig, ber ägeros in ber Bedeutung goivinds bahin bezog (Suid. ägenos, Schol. Aristid. p. 38 Frommel): ber hohe Rath war von Anfang mehr als bas älteste Blutgericht. In ber unbebeutenden Legende bei Apollodor (5, 14, 1) und Paufanias (1, 21, 7. 28, 5) vom Areopag, daß Ares da zuerft we= gen Lobschlags gerichtet worden fey, ift nicht allegorische Dichtung, sondern bie eines einfachen Criminalfalls zu erkennen.

 <sup>13)</sup> Böch C. J. Gr. n. 52 p. 78 leitet Δυχοῦργος ab von ἔργω,
 <sup>δ</sup>οργώς ober von ὀργή.
 14) Apollod. 1, 8, 1.
 15) Schol.
 Pind. Ol. 13, 148.
 16) Paus. 5, 14, 5.
 17) Paus. 2, 32, 8.
 I.

Ein Sohn Pofeidons fcmacht eine Lochter bes Ares, bie tödet ihn, wird von dem Bater verflagt und losgesproch Der Name eines Sohns Poseidons ift vom Meer hergeno men, Aligeo Bios, fo wie ber feiner Mutter, Edevin, 1 beide haben, weil dieg fo geschehen mußte, teine Bedeuti für sich: ber name ber Arestochter Aluiserry ift unbeftin ein vornehmer. Doch scheint die Mutter von diefer, Aglaur als eine Naturgöttin, in ihrer Verbindung mit Ares aus w lich bedeutsamer Allegorie entlehnt zu feyn, mag sie nun die Aglauros der thauigen Kühle ober Athena Aglauros bacht feyn, Ares auf die Sonne bezogen. So zeugt Ares a in Tritäa mit Tritäa, Tochter des Triton und Priesterin Athene, b. i. ungefähr fo viel als mit Athene Tritonis fe ben Melanippos 18). Der spätere Tempel des Ares in Al gieng wohl nur ben Ares Enyalios an, beffen und ber E Priester sich ein Archon Strategos in einer Athenischen fcbrift nennt. Eine andre bezeugt den Cult des Ares (als Rrie gotts, wie auch hier und ba fonft Ares fich verehrt findet) bem ftreitbaren Demos Acharna. nach Euboa tamen Thr aus dem Phokischen Aba und gaben bort ben Abanten Namen 19). In hermione war ein Tempel bes Ares, wel auch mit Demeter Erinys ben Drachen erzeugte, neben ber Chthonia und Alymenos oder Hades=Pluton 20); bei Le hieß er Apreios, ber Reiche, was nach ber Legende wei ftens nicht Kriegsbeute angeht 21). Arkader wurde er t Elemens und Arnobius genannt. Nach Argos führt uns Ures bei homer Sohn ber here heißt. In Dlens bym auf diese hatte sie zu Kindern Ares und Sebe 22), womit a die Theogonie übereinftimmt (922.) Aber weder mit bi Mutter noch mit diefer Schwester fteht Ares in einem innt Berhältniß, wie Bebe zur Bere, fondern er ift ber Bere, we

 18) Paus. 7, 22, 5.
 19) Ariftoteles b. Strab. 10 p. 445

 20) Paus. 2, 35, 5.
 21) Paus. 8, 44, 6.
 22) Paus. 2, 13

den Thrakern fremd war, nur angekindet bei der Aufe in die Olympische Familie, als der Achäischen Hauptoder auch nach ihrer gestrengen Herbheit; in Cult und entwicklung ist sie ihm immer fern geblieben während in wermischten nationalen Theologie alle Berwandtschaften bezüge ausdrücken.

lres war also ursprünglich nicht ber Hellenische Kriegs= n gewöhnlichen Sinn, wie Apollon, Athene, wie Zeus als der oberste Lenker des Kriegs (Jl. 19, 224), wie , nachweislich ein Naturgott, wie Jehova, welchen als riegsgott ber Israeliten Herber schildert, wie im Allge= 1 die am meisten verehrte Gottheit eines Volks 23); son= r ist bei Homer allegorisch der Krieg selbst. Indem er teren Zeiten höchftens in Genealogieen und Mythen als gott, aber nirgends als folcher verehrt erscheint, lernen n nur als ben Begriff bes Kriegsmuths ober ber Rampf= tennen, so wie dem Eleos und der Aedos, um der Graus t und ber Frechheit zu steuern, Altäre errichtet wurden. derson des Kriegs in seiner furchtbarsten Gestalt war für etische Mythologie so vortheilhaft und nothwendig daß in Uymp der Gott kriegerischer Nachbarn oder Vorfahren it gleichen Rechten und Ehren als bie unter ben Menverehrten Götter aufgenommen wurde, mit Uebergehung ttlichen Macht vermöge deren er bei seinem eigenen Bolt

) So erklärt es fich, warum Hellanikos in Rolchi Hain des Zeus vo Andre den Hain des Ares nannten (Schol. Apollon. 2, 406, th. Cat. 19. Hyg. 22), warum die Könige der Moloffer einem reios opferten (Plut. Pyrrh. 2.) Ein Zeus Agsocs d. i. wohl kommt auch in Kreta vor. hephästos in Olympia von einem Theil er Zeus Areios genannt, wurde schon erwähnt. Perun oder eine Botthelt, nicht ein eigener Kriegsgott war auf den Fahnen der Sla= Rach Schwenck Mythol. 6, 39 ff. ist Ziu Thr zum bloßen Kriegs= worden, nach Uhlands Thor S. 190 f. ist Odin als Kriegsgott mit 18 Schutgott des Acterbaus in einem Gegensat.

27\*

zum Kriegsgott geworden war. Da bie Musen von den Thas tern tommen, fo ift ber Thrafifche Gott aus ben älteften Gefängen berab bis in die homerischen, die einen Berein von Nationalgöttern enthalten, übergegangen, wie auch in hinficht feines hauptcharakters burch die Erzählung von Lykurgos und Dionysos geschehn ift. Er hat vor ber Zeit ber uns befannten Pierischen Mythenbildung und ber Achaer auf Griechischem Boben Eingang gefunden, ift bann hinter ben Göttern andrer Stämme zurückgeblieben, zumal nachdem Dionysos von ihm losgeriffen eine neue Mythologie als ein felbständiger Bellenis scher Gott erhalten hatte, hat aber in der Gesellschaft des Dlymps, als ber Gott eines fremden friegerischen Bolks sich beffer geeignet den fRrieg zu vertreten als ein einheimischer, ber nicht ju folcher Einfeitigkeit eines allegorischen Besens ernie brigt werden durfte. Er ift barin ähnlich ber andern frembländischen Gottheit, ber Aphrodite, daß auch biese bei homer nur Eines, die Liebe, ift. Diefe beiden Götter werden dahr gar schidlich mit einander vermält in der Theogonie (939), obwohl Deimos und Phobos zu Kindern der Aphrodite sich weniger eignen als harmonia. In ber Ilias giebt Ares bu Approdite feinen Bagen (5, 363) und flagt ihrentwegen ben Diomedes bei Zeus an (883), sie nimmt ihn an der hand als er von Athene verwundet ift (21, 416): in ber Douffet tritt er als ihr Buhle auf. Auch im Cultus bedeutet Ares nur Krieg, die Idee des Muths wird bier und ba burch einen Altar ober auch Tempel geehrt wie andre Gefühle und Rräfte ber Menschen.

Als Ausnahme ist zu betrachten was berselbe fünste Ge fang der Ilas worin Ares in die Schlacht gemischt als der Krieg selchst geschildert ist, als eine der alten dunkel bedeutse men in die neuere Götterdichtung eingemischten Geschichten, den Ares Angehendes enthält (386—91.) Otos und Ephialtes, Söhne des Aloeus, binden ihn in mächtigem Band, in einem ehernen Faß; darin war er dreizehn Monde gebunden und er umgekommen, der Kriegsunersättliche, hätte es nicht bie

nutter, die schöne Eriböa dem Hermes verfündigt, der lres herausstahl, den schön abgematteten; denn es bezwang as schwere Band. Die Auslösung dieses Räthsels habe i Getraide gesucht, das unter der Erde in einer einem nen Gesäß mit engem Hals ähnlichen Grube ausbewahrt und am Ende des Jahrs auf die Neige geht, die Aloi= 8 Drescher <sup>24</sup>). Schwend versteht das Einschalten des onten, als dem Ares geweihten Monats <sup>25</sup>).

50nft deutet Homer felbst an daß Ares nur eine allego= Person sey indem er ihm die Eris zur Schwester und oin und Deimos und Phobos zu Begleitern giebt (4, 440), m bie Rosse anspannen (15, 119), den Phobos zum (13, 299.) Und überhaupt ift die Person des Ares, Gestalt und Thun, so wie in Rüftung und Schmud ilich als das Musterbild des Kriegers erscheint, in der ung des blutigen Kriegs mit den ausbrucksvollsten Bei= n und Zügen hervorstechend ausgestattet. Er heißt ber nyo beseelte Menschentöder (Erválios ardesigórtys 2, , 166. 18, 22); seine Mutter Bere im fünften Gesang ias nennt ihn den Unsinnigen der kein Gesetztennt (761), Rasenden, ben Bösen Einengegenandern (831) und in en Gesang heißt er ein blutbesudelter Menschenvertilger, zerschlager (31. 455 Αρες, Αρες βροτολοιγέ, μιαίφονε, nlõpm), ein Stürmer (Joveos 35), welchen mit Blut illenden fättigen, den lederbeschildeten Streiter (289), tlich bes Kriegs (388), verderblich (odlog 461. 717), g (845), ehern (866.) Mit Envo ftellt er sich an die ber Troer (592), obgleich er ber here und Athene ver= n hatte den Argeiern beizustehn, weßhalb Athene ihn Diomedes verwunden läßt, so daß er schreit wie neun hn tausend Männer, daß die Achäer und Troer erbeben

Rl. Schr. 2 S. cix-cxiv.

25) Griech. Mythel. S. 224.

- fo bededt er von Athene getroffen sieben Plethra im Fall (21, 407), der ungeheure (πελώριος 7, 208 - und Athene bei Beus ihn anklagt, diefer aber ihn schilt als den ber ihm am verhaßtesten fev unter allen Göttern, weil ihm Streit, Rrieg und Schlachten immer lieb feyen und der Trop und unerträgliche Starrfinn der Mutter eigen : wäre er nicht von ibm, würde er längst ben so vernichtenden (ad atonlov) verwiesen baben daß er tief unter den Uranionen läge (888-93.) lle berhaupt fteht Ares ju feiner ber Partheien ber Götter im Troischen Rrieg, sondern ift in der handlung nur ein Bebel ber Rämpfe und danach von beiden Seiten behandelt: Athene schilt ihn als Ueberläufer von ben Achaern zu ben Troern (21, 413.) Genannt wird er sonst noch entseglich (orvyepos 2, 479. 18, 269), gewaltig (xoareoos 2, 515), feindfelig (dyros 7, 241), rasch (Joós 13, 295, woher doniJoos), lautschreiend gewaltig (πριήπνος δβριμος 13, 521), volkfchüttelnd (λαόσσοος 17, 398), furchtbar (deivos 17, 211.) Tapfere, wie Astalaphos und Jalmenos, Lifymnios, Podarkeus, Leonteus heißen Söhne bes Ares ober Diener, wie bie Danger, ober Areifch, aresgeliebt, aresgleich, Rriegsmühen ein Wert bes Ares (11, 734.) Dit steht, wie hephästos für Feuer, Ares für Rampf, Schlacht, έγείρειν όξυν Αρηα, κτεϊναι μεμαώτες Αρηϊ, έπ αλλήλοιο φέρον πολυδαχούν "Αρηα, ὑππότε τις χαὶ ἐμεῖο "Αρη ἐκ Junder Elnrai, für Rampfbegier (17, 210), für die töblicht Bunde (13, 569), weghalb auch von den Grammatikern oft äons als Begriff gefaßt flein geschrieben wurde.

Gegen ben Ares von H. D. Müller, Göttingen 1848, hatte ich mich nicht ausdrücklich erklärt, da in einer andem ben Sachkundigen zur Prüfung anheimgestellten Auffassung die gelindeste Art des Widerspruchs liegt, und würde es auch nicht nachträglich thun wenn nicht der Verfasser in feiner neuesten Schrift Mythologie der Griechischen Stämme, aus dem Umflande daß eine wissenschaftliche Widerlegung seines chthonischen Ares nicht erschienen sey, den Schluß zu ziehen schiene baß

Digitized by Google

feine Unficht wohl fest ftebe für Undre, wie bei ihm felbft (1, Er genießt nemlich einer wunderbaren Sicherheit bei 152.) den jegigen Untersuchungen in der Combination von eignen Etymologicen und den Notizen der Alten über Sige, Bande= rungen, Culte ber Stämme, als waren Diefe Angaben voll= ftändig oder gleicher Art, und hebt bei seinen Operationen, die übrigens manches recht Bahrscheinliche zu Tage fördern, Schritt vor Schritt einzelne Puntte als erwiefen, unzweifelhaft, verbürgt, gerechtfertigt bervor, die es keineswegs alle find. Wenn aber ein zur festen 3dee gewordener Irthum fo gewandt und gelehrt durchgeführt vorliegt, wie in jenem Ares, fo ift es nicht einladend die Auflösung des fünstlichen Gewebes vorzunehmen. und wenn überhaupt der stillen Wirfung der Zeit nicht wenige mythologische Hypothesen und weitläufige Auseinandersezungen unfrer Tage überlaffen werden, fo hat dieß zwar feine nach= theile, ift jedoch nicht zu verwundern. Auf den Berfaffer scheint die Unterwelt einen ähnlichen zauberisch verwirrenden Einfluß ju üben wie auf einige der neuesten Mythologen die nur ju alltäglichen nordischen Wolken gehabt haben. So macht er denn auch in der neuen Schrift von "andern ursprünglichen Unterweltsgøttheiten wie Ares, Kronos u.f. w.", außer bem Cott hades, viel Gebrauch (S. 152, 182, 187, 275, 291 f.) und erklärt zugleich aus welchen Gründen diefer hades feine Bevorzugung vor den andern erhalten habe. Er kann sich nemlich denken daß "auch er ursprünglich nur der angestammte Bott eines einzelnen Stamms gemefen fey (eine "Entbedung bie ihm für die Entwidlungsgeschichte des polytheistischen Syftems von ber höchsten Bedeutung zu seyn scheint" S. 151) und fich erft allmälig zum allgemeinen Unterweltsgott ber Bellenen erhoben habe ", wie benn auch Zeus als der Stammgott (ausschließend) ber Achaer zum haupte ber Götterfamilie erho= ben wurde (S. 121, 247.). Die Raufonen aber find es bie sich jenen Stammgott erwählt hatten, und ihr Neleus ift nur ein anderer Hades, ein vylens, (Ny-levs, aus vyέλεής)<sup>26</sup>). Die zwölf Neliven, die nach dem Unbarmherzigen sich nannten, und alle Bürger der Jonischen Dodekapolis häu ten dann als das treffendste Zeichen an ihren helmen oder auf ihren Schilden Todtenköpfe tragen können. Den großen und scharfen Natursinn, d. i. die Seele in den alten Symbolen und Mythen beachten manche Mythologen so wenig daß herr Müller nicht ansteht, die zusammengewachsnen und unüberwindlichen Brüder, die Molionen — das offenbare Bild der Bahrheit daß kest zusammenhalten start macht oder own ze di egzoueswa zas ze rzed d row erschorger<sup>27</sup>) — für "Doppelgänger der Diosturen" zu halten, die niemals zusammengehn und auch mythisch in den Kampsschleien immer jeder für sich stehn (S. 212-215.)

## 75. Dionysos.

Diodor sagt, es sey schwer von der Geburt und dem Thun des Dionysos zu schreiben weil die alten Mythographen und Dichter unter sich Unübereinstimmendes und viele wunderselige Geschichten hingeworfen haben (3, 62), und dasselbe deutet Pausanias an (10, 29, 3.) Die Schwierigkeit ist andrer Art als in der Entwicklung von Ares, Pan, Apollon, Hermes; sie liegt in der Manigfaltigkeit und in der Fülle der

26) Freilich hat auch Benfey Burzeller. 1, 487 bie Danaide Nyle un barmherzig überset, indem er vielleicht das Mitleidswerthe der Danaiden mit unbarmherzig verwechselte, doch zugleich an ein Fem. von Ny-Leos, bei diesem aber an læds gedacht (also Unvoll.) Ich bleibe bei meiner Erklärung Nachtr. zur Tril. S. 202. 216 Not. 107, wonach der Gatte der Chloris (Flora) und Sohn des Poseidon Fluß heißt, Rebenform von Nygevis (Thirlw. Hist. of Greece 1, 97), auch Neelevis grschrieben Theocr. 28, 3, so wie Nesidos, der Homerische Fluß Regyptos, zuerst in der Theogonie 338 unter diesem Namen vortommt. 27) Sie find auch, wie es scheint, als zusammengewachsne gerüftete Männer auf einem geschnittnen Stein abgebildet. S. meine A. Dentm. 3,

328 Taf. 16.

ifie und späterhin der Mystik. Dionysos scheint nicht zu griechischen Göttern zu gehören, sondern mit Ares von prakern übergegangen und erst später ganz hellenissirt worseyn. Bichtig ist in dieser Hinsicht, nicht sowohl daß r den Olympischen Göttern Homers schlt, wie Demean, die Dioskuren, als der Umstand daß schon bei ihm sammenhang des Dionysos mit dem Thrakischen Lykurgeben ist.

ach R. D. Müller wird häufig angenommen daß der che Bolköstamm der von Daulis dis Thespiä, am Parch Helikon wohnte, den Dionysosdienst gleichsam als eiein insbesondre eigenen nach Böotien gebracht habe 1). unterscheidet ein Böotisches Thrake (Oegéxy, Teaxis) log wie Thukydides den Tereus (2, 29), von den Barienseit des Strymon und behandelt die Thraker des Drin Pierien, dem schmalen Küstenlande zwischen Peneios aliakmon, und am Helikon, wo sich gleiche Mythen und men sinden <sup>2</sup>), in Pierien, wo aber Dionysos nicht deutrommt, als einen Hellenischen Stamm, den Jionysos en Böotischen Gott <sup>3</sup>). Müller nennt auch den Zweig ryger, der neben Pieria, am Berge Bormios, die Osts Olympos einnahm, mit König Midas, einen Grie-Stamm<sup>4</sup>). Herodot und Andre der Alten scheinen

Müller Orchom. S. 379-381. Proleg. S. 240. 2) Dr= 19 f. 3) Mure Hist. of Gr. litter. 1. 151 ss. 181. 19 f. 3) Mure Hist. of Gr. litter. 1. 151 ss. 181. 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist, daß "wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist. Ist wenn auch 19 felbst zu, was auch kaum anders zu denken ist wenn auch 19 felbst zu des Drakel des Dionysos verwalteten, feine Wurz-10 die Hitzer halb=phrygische Bevölkerung jenes Landes da= 20 glich zu scheichen soltsstamm nicht als ein Urvolk Griechenlands an= m: ein Zweig dieses Bolksstamms hat in der Griechischen Urzeit unter Pelasgische Stämme, auf Hauptpunkten Griechenlands feine. biefe Stämme nicht von ben Pelasgern unterschieden au haben, ba fie von einem Einfluß ber Thraker von Pieria und bem Helikon aus auf die Griechen nichts fagen. Indessen haben in ber Ilias bie Thraker auch bie ganze Rufte bes nachherigen Thrakiens vom Strymon bis zum Hellespont inne (2, 845. 9, 5), und ber Name ift überhaupt fo groß und weit bag er nicht in ben ber Pelasger und Bellenen eingehn tann, und einen Zweig biefes Stamms, ber in Pierien einen höheren Geiftesaufschwung genommen und in frühfter Zeit vorgebrungen auf Griechischen Boben, feine von dem Griechischen wohl uns terscheidbaren Religionen ben Griechen mitgetheilt bat, burfen wir nicht barum dem Stamm absprechen, weil er wie einge impft ober eingewachfen dem hellenischen, diesem bei aller Berschiedenheit und Eigenthümlichkeit in ältefter Zeit ebenbürtig erscheint und auf bie hellenische Cultur durch diese Eigenthum lichkeit ben bedeutendsten Einfluß gehabt hat. Darum durfen wir von ben Dienern ber Musen in Pierien, bie allerbings vielleicht erft am Helikon, wie Dionysos am Ritharon, die höhere Ausbildung gewonnen haben, die dann poetisch auf den Sitz ber Bäter am Abhang des Olympos übergetragen wurde, ju bem gangen Bolfostamm, ben Thrafern bes Ares gurudgebn.

Die einzigen Götter ber Thraker waren nach herobot Ares, Dionysos und Artemis, außer welchen die Könige, von ben andern Staatsbürgern verschieden, den hermes am meisten von ben Göttern verehrten, bei dem sie schwuren und von dem sie abzustammen behaupteten (5, 7.) Der Gott der Könige fam nur als der höchste gebacht werden und dieser wird als hermes

Sötter diefen mitgetheilt, die neben Pelasgischen dem Gellenenvolt verblie ben, fo das Chrater in dieß eingewachfen find. Der Abftand in geistige Ginsticht zwischen den ältesten Thratern und den ältesten Pelasgern, die einander berührten, läßt sich nicht bestimmen, fo wenig wie der in den Mundarten. In der Ilias geht Gere von der Spise des Olymps übr Pierta und Emathia zu, der roßziehenden Thrater schneigen. Bergen (14, 225.)

tet, wie von den Römern Wuotan als Mercurius 5), der und als Ordner des Kriegs und der Schlachten, der welt= de (Odin versteht Zauberei und Runenfünste.) So opfert auch Philipp auf dem Hämos Jovi et Soli 6). Bemer= erth ift wie in der Verwilderung der Thraker die 3dee zeus, ben sie bemnach auch mitgebracht hatten, aus ber ion des Bolks verschwunden ist, wie vermuthlich auch bei en Griechenstämmen. Das Ares bie Sonne war, faben chon. Den Dionysos nannten sie Sabazios, wie viele fer (ver alten Romödie) bezeugten 7). Eigentlich war der Σαβο'ς 8), ihn feiern σαβάζειν, σαβασμός 9), so viel als ιν, βακχεύειν, εδασμός, σαβός auch βακχεία 10), daher Los wie Bacchos Banxetos, von ihm auch die ihn feiern i, Zasal genannt 11), wie Bazzos die den Bacchos feiern, auch Zasa'zeoe 12). Auch ein Volk hieß Zasoe, vielleicht als Báxyoe 13); die Stadt Borysthenes oder Olbia vor= Σαυτα, Σαβία 14), wo ber Stythenkönig Styles sich in dräuche des Baccheios einweihen ließ 15), ein Skythe, wie us ben Emporien übergetretenen hellenen welche Stythisch Gelonisch sprachen und die Trieterien des Dionysos feier= 6).

Die auf ihren Bergen von den (andern) Thrakern allein nterworfnen Satrer hatten auf der Gebirgsspiße ein Dra-28 Dionysos mit Bessen als Propheten und einer Promanwie in Delphi<sup>117</sup>), wo noch Augustus unter dem auch Chrakischer Bessos Bologesos als ein mächtiger Priester des

<sup>)</sup> Paul. Diac. 1, 9. 6) Liv. 40. 22. 7) Schol. Ari-. Lys. 388. Sftr. sabháj, verehren, σέβας (&affen.) 8) Phot. ch. 9) Phot. Hesych. Schol. Aristoph. Av. 873.

Itesych.
 11) Harpocr. Phot. Suid. s. v. Sch. Arist. Vesp.

 lut. Symp. 4, 6, 2.
 12) Phot.
 13) Steph. B. Eustath.

 lanys. 1169.
 14) Peripl. Ponti Eux. p. 8.
 15) He- 

 4, 78.
 16) Id. 80.
 17) Herod. 7, 111. Paus. 9, 30, 5.

Dionulos (w nag' airois) vortommt 18), fich prophezeien lief 19). Die Beffen heißt ein weitverbreiteter Thraferstamm, ber vielleicht auch nach den Propheten und herrschenden benannt war. Craffus nahm ihnen bie Gegend wo Dionyfos heilig gehalten wurde, und gab fie ben Dorpfen 20), die in Bifalte einen großen und ichönen Tempel bes Dionpfos hatten, worin eine erscheinende Flamme bie Fruchtbarkeit bes Jahres verfündigte. Auch in bem weinreichen Aphylis war Dionyfifche Mantif. Der Tafeln (oarides) bes Orpheus auf dem hamos gedenkt Euripides in der Alfestis (983), die ein Herafleitos (quoixds ift interpolirt) in bem Cobetschen Scholion avarpagads nennt. Das Mantische bes Dionysos preift Euripides in den Bacchen (298), der Thrafer Propheten nennt er ihn (Hec. 1267), wo bie Scholien außer bem hämos ben Pangaischen Berg als Gip bes Drakels nennen. Bei Strabon heißt der Drydraker Stammvater Dionyfos (15 p. 687. 701.) Den Namen ber Agathprien im Inneren des Samos, deren Sitten Serodot beschreibt (4, 102), leitete Pifander von den Thyrfen ab 21), bie nebft ber Epheubefränzung auch Plinius von ben Thrakischen Feften bes Gottes bezeugt (16, 62.) Die Thrakischen Ligprett hatten ein heiligthum bes Liber, beffen Propheten fich mit Wein berauschten um zu prophezeien 22). So melbet Macrobius (Sat. 1, 18) aus ben Theologumenen bes Ariftoteles, bie sonft nicht bekannt und baber einem der Andern bieses Namens, welche ähnliche Schriften verfaßt haben 23), zuzuschreiben find, und nach einem Alerander führt er an daß der Gott auf einem hügel Zilmiffos in Thrakien einen runden, oben offnen Tempel habe, den Namen Sabazius führe und für Sol und und Liber zugleich gehalten werbe, wie auch jener Ariftoteles

<sup>18)</sup> Dio Cass. 54, 34.
19) Suet. Aug. 94.
20) Dio Cass. 51, 25.
21) Steph. B. Suid. Άγαδ.
22) Die Thyniz fchen Thrater fehten fich, um zu prophezeien, durch den Dampf verbrannz ter nartotifcher Kräuter in einen truntnen Laumel, Mela 2, 7. Solin. 16.
Plut. de fluv. Hebr. 3.
23) Jonsius p. 70.

vielen Gründen annahm daß der Gott des Drakels zu= Apollo und Liber sey. Häufiger werden Edonen, Kiko= Päoner, Bistonier als Dionysosdiener genannt.<sup>24</sup>).

Daß Sabazios Sonnengott sey, ist richtig, bas Andre daß ch Apollon sey, zu verstehn in dem Sinne wonach auch om auf helios zurückgeht. Herodots Ares und Dionysos somers und der Späteren Lykurgos und Dionysos sind personen, diese aber hervorgegangen aus einem dualisti= Sonnengott, der schaffenden und zerstörenden Kräfte, des sings oder Sommers und des Winters, die bald durch personen (wie drei Zeus), bald durch eine mit Doppelsopf, Bechsel des Schlafs, der Blindheit, der Verwundung und ebens u. s. ausgedrückt werden <sup>25</sup>).

Mit den Thrakern hatten diesen Gott die Phryger gemein, Briger genannt und in Europa und Assen soger gemein, Briger genannt und in Europa und Assen soger gemein, Beiheißt bei Heschchus Phryger — er ist eben so gut Ly-- und Dionysos auch Päonier v. Sasais, und Macsieros) in Nysa in Päonien kommt auf einer Münze vor <sup>26</sup>). Makedonien erzählt Plutarch daß dort seit ganz alter Zeit Beiber den Orphischen und den Dionysischen Orgiasmen en seyen, sich Klodonen und Mimallonen nennten und Gebräuche ähnlich denen der Edonerinnen und der Thraen um den Hämos haben <sup>27</sup>). Die Silene hießen dort das <sup>28</sup>), Sabossöhne, und Silen wurde von den Maken in den Rosengärten des Königs Midas, Sohns des ies, gefangen <sup>29</sup>). Auch Arrian erwähnt daß die Makeer einen Tag dem Dionysos opferten (4, 8, 2, 10, 8.) don, indem er die Edonische Musik in der Lykurgee des

4) Ausführlich über diefen Cult ber Thrater und Matedonier Lo= glaoph. p. 289—297. 25) Biele Beispiele des im Winter iden oder gebundnen Gottes aus Aften bei Raoul Rochette Hercule ien. 26) Mém. de l'acad. des inscr. T. 26 p. 416. lex. 2. Hor. Carm. 3, 25, 9. 28) Hesych. 29) He-8, 138. Afchylus ähnlich ber Phrygischen findet, fagt, es sey nicht ju verwundern daß bie Phryger als Kolonie ber Thraker von ba auch ihre Religion mitgenommen haben und, fest er bingu, bie Phryger deuten die Gleichartigkeit der Religion (mit ber Thrakischen) an ober lassen sie uns erkennen indem sie ben Dios nyjos und ben Edonischen Lyfurgos in eins verschmelzen 50). Diefe Zweieinheit von Sol und Liber, Apollo und Liber, Ares Lyfurgos und Dionysos, bie nur nicht als eine Modifikation bes Thrakischen, fondern als Eigenthumlichkeit bes felbftandigen, aber verwandten Phrygischen Cults zu betrachten ift, bestätigt Plutarch (de Is. 69): "Die Phryger glauben bag ber Gott Winters ichlafe und Sommers erwacht sey und feiern ihm baher rauschend (banxevortes) jest Einschläferungen, jest Erwedungen. Die Paphlagoner aber fagen daß er Binters gebunden und eingeschlossen sey und im Frühling erlöft werde."

Von ben Thrakern auf dem Parnaß und Selikon hat sich ber Dionysosdienst zunächst zu Aolischen Bölkerschaften dieser Landstriche verbreitet. Die große Korykische Höhle in einem Felsberg der hohen Parnassischen Gebirgsebene, wie der Thrakische Dionysosdienst Gebirgshöhen suchte, hat Dionysos mit feinen Nymphen im Besitz <sup>51</sup>). Lucan singt (5, 73):

Mons Phoebo Bromioque sacer, cui numine misto

Delphica Thebanae referunt trieteria Baccho. Auf dem Dionysischen Gipfel des Parnaß hat der Drache der Themis geweissagt, welcher Apollon das Orakel nimmt <sup>33</sup>), oder hat, wie ein Grammatiker sagt, Dionysos vor dem Python Orakel gehabt <sup>53</sup>). Der Delphische Tempel vereinigte ebenfalls mit dem Culte des Apollon die Erweckung des Frühlingskindes durch die Thysaden, wie bei den Phrygern, und sie war dort mit einem heiligen Grab im Tempel verbunden <sup>54</sup>). Der Wolf

ŧ

 <sup>30) 10</sup> p. 471, συνάπτοντες εἰς ἕν, was hepne faifch ettlätt de sacr. c. fur. peract. p. 9 not.
 31) Aesch. Eumen. 22.

 32) Eurip. Iph. T. 1210—1226
 33) Argum. Pind. Pyth.

<sup>34)</sup> Auf hiftorifchem Bege ben Doppelcult ju ertlären find die vet-

lybi erinnert an den Ares=Lyfurgos und den Wolf des . Die der Delpher welche bei der Einnahme des Tem= )l. 106 sich dem Phokeer Philomelos widersepten und ge= vurden, mit Ueberlassung ihrer Güter an das Bolk, nennt r Thrakiden 35), und dieser Widerstand beweist eine nä= Jeziehung zum Tempel, mögen nun, wie Weffeling ver= , die Φοβου Δελφοί θέραπες im Jon (112) 56) die= amen als ein zahlreiches Geschlecht nach wirklicher 216= ung ober mehrere Geschlechter als Titel auf mythischen geführt haben. Bekannt ift bas Phokische Trachis 57), bag im benachbarten Daulis einft die Thraker des my= 1 Tereus faßen 58). Mit den Thrakern und Bithynern bie Delpher die Namen der Monate gemein 59). Die Sintermonate waren in Delphi dem Dionysos geweiht 40), er Dreitheilung des Jahrs wie im Mythys der Kore <sup>41</sup>).

ten Bersuche gemacht worden. Ereuzer will einen Krieg zwischen Sulten. Nach Ranne Gr. Mythol. S. 92 bringen die Thraker den , dann kommt der Dionhsosdienst hinzu. Umgekehrt Hüllmann, n den Thrakern zurückgebliebene" Dionhsos sey älter als Apollon. sper Alterthumswiss. S. 95 erklärt den Apollodienst als rohen Sa= 3, den des Dionhsos als ausgebildete Lichtheorie. K. D. Müller igers Amalthea 1, 120 sieht die Kreter von Kirrha als Psleger des nd die Thraker von Daulis als die des andern Dienstes an, zwi= nen ein wechstelsteitiger Austausch von Symbolen und Sagen statt a habe, der in den Mythen von Orpheus hervortrete.

24 Θραχίδας τοὺς χαλουμένους τῶν Δελφῶν, cf. Paus. 3, 10, 4. ) Auch χοίρανοι Πυθιχοί 1219, Δελφῶν ἄναχτες 1222, Δελφῶν, bie durch das Loos erwählten die dem Dreifuß nahe figen 420. usan. 10, 3, 2. 38) Thucyd. 2, 29. Strab. 9. p. 648. ., 5, 4. 41, 8. 10, 4, 6. Apollod. 3, 14, 8. Con. 31.

Tzetz. in Bentl. Epist. p. 158. 40) Plut. de & 9. ) Bier und acht Monate auch in der Indischen Mythologie, fünf und sieben Sommermonate in der Germanischen und Slawischen, i den Perfern, Schwenck Slaw. Mythol. S. 148. Sie kommen im d vor im 1. Fargard B. 4, während die Urschrift nur zwei Som-

Der fpate Rhetor Menander, ber bie Namen bes Apollon aufzählt, sagte 42): "Dionysos nennen bich bie Theber, die Delpher aber ehren bich mit zwiefacher Benennung, Apollon und Dionysos; um bich find wilde Thiere (Bolf und Panther), um bich Thyaden, von bir empfängt auch der Mond den Strahl." Bas er von Theben meldet, gehört später Theofrasie an, ber Unterschied aber zwischen dem Thebischen und Delphischen Dienvsos ist richtig und was er über letteren fagt, bestätigt uns bas Afchylus bei Macrobius 43) auf die alte Zweieinheit ju rüdblickt in den Worten, worin Apollon und Dionpfos ihn Prädicate tauschen : o Kissels 'Anollwy, o Bangetos, o par-225 44). Auch von Elis wird als Geheimlehre berichtet daß Apollon und Dionysos die Sonne in der lichten und ber nächtlichen Bemisphäre bedeuten 45), wobei die Stellung des Ures und Dionysos zu einander Veränderung erfahren hat. Ein Basengemälde scheint ben Delphischen Bechsel im Jahr wie schen Apollon und Dionysos anzugehn 46), ba fonst solche Ge mälde selten das Speciellere und Gelehrtere hervorziehn. Ein altes heiligthum bes Thrakischen Dionysosdienste war auch Maronea, nachber eine Kolonie von Leos. In der Dovffee wit ber Ort Ismaros, ber Gott Phöbos Apollon genannt, beffen Priefter Maron aber, des Euanthes (Dionvfos) Sobn, dem Obyffeus föstlichen Bein mittheilt (9, 193.) Ismarifche Bau chen feiern Trieterien bei Dvid 47), wo Dionufos ben Ampe los liebt 48). Von Thrake her kommen zu den Achaern täglich Beinschiffe in ber Ilias (9, 72.)

Alle hauptmerkmale des Dionysosdiensts enthält die ichon

mermonate hatte. (Mit den Bendischen und Bedischen Istu kommen unfr heren überein. haug das erste Kapitel des Bendidad S. 33, in Buusens Regypten Th. 5. 42) Walz. Rhett. 9, 330. 43) Sat. 1, 18.

44) H. Keil Obss. crit. in Catonis et Varr. de r. r. libros p. 97.

45) Macrob. Sat. 1, 18. Daß den Eleren Dionysos die Sonne sey, sagt auch das Etym. M. 277, 47. 46) Dubois Antiques Pourtalds 1841 n. 127. 47) Met. 9, 641. 48) Fast. 3, 409.

I

berührte Stelle ber Ilias, wo ber Thrakifche Mythus in ethischer Absicht angewandt und von dem Jonischen Aöden als ein fremder frei behandelt wird (6, 129-146) 49). Dionysos' ift Gott, wie auch einige Grammatiker bemerken und wie ausbrücklich gesagt ift (131), nicht Heros, wie benn homer dämonische Deroen überhaupt nicht kennt, ift rasend, nach bem Charakter seiner Drgien, wie heyne erinnert, und begleitet von feinen Ammen, ben Mänaden (Jl. 22, 469), welche Thyrse tragen, hat auch fein Nyferon. Lykoergos, ber ben Griechen fremd war, ift zum König geworben, wie ber Skythische Zamolris, Proteus bei ben Aegyptern und fo viele Götter, und wird Sohn des Dryas genannt, bes Hochwalbs (wie Arfas mit ber Nymphe Dryas lebt und Pans Mutter Tochter ber Dryops genannt wird), hier ohne Andeutung des Bolks, aber nach Sophokles Rönig ber Ebo= nen am Strymon. Er ift ein gewaltiger Sterblicher, welcher mit himmlischen Göttern stritt, die Ammen des rasenden Dionysos auf dem gottgeweiheten Nyseion scheuchte, die von ihm mit dem Opferbeil geschlagen, die Thyrse auf die Erbe zerftreuten. Dio= npsos erschredt ging unter bas Meer, Thetis nahm ihn, welhen von bem Geschrei bes Manns starkes Bittern ergriff, in ihren Schoos auf: bem Lyfurgos aber gurnten bie Götter, Beus machte ihn blind und er war nicht mehr lange, weil er allen unfterblichen Göttern verhaßt war. Dieß die moralische Umbichtung eines physischen Mythus, eines Götterstreits, worin ber eine, der Gott der Auen und der belebenden Feuchtigkeit von bem andern in das Meer gescheucht wird; das Wesentliche in bem Berhältniß beider zu einander bleibt, wie es die Thrafer von jeher und Delphi bis zu Plutarchs Zeit feierten. Was ein Scholiaft anführt (6, 130), daß zuerst Eumelos in ber Europia die "Bacchische Weihe und Geheimniffe" berühre, geht etwas ganz Anderes an als den Dionysischen Mythus. In bas Meer wird Dionysos zurückgetrieben und aus dem Meer

<sup>49)</sup> Vorr. ju Zoegas Abhdl. S. VIII. I.

wird er in Elis hervorgerufen (wo das Fest Thyia hieß nach Paufanias 6, 26, 1) von einem Thyiadenchor (Plut. Qu. Gr. 36), aus dem Waffer in Argos <sup>50</sup>), mit Zusap dort des Stiersymbols, hier der Synkrasie mit Hades. In Methymnä wird Dionysos Oallip aus dem Meer hervorgezogen <sup>51</sup>). Geblendet wird Lykurgos in einem Vasengemälde <sup>52</sup>). In der Pfalz sangen sonst im Frühlingsansang den Rosensonntag Lätare die Knaden von Haus zu Haus den Sommer an: Stad aus, dem Winter gehn die Augen aus. Wie Äschylus in der Lykurgee, Sophokles u. A. und die Künstler, die zum Märchen gewordne Geschichte fortgebildet haben, gehört nicht hierher.

## 76. Dionyjos des Beus und ber Semele Sohn.

Als ber Ort wo Dionysos burch eigenthümlichen Mythus bellenisirt worden, ift nicht zweifelhaft Theben. nur hätte nicht Theben ober die Helikonische Nysa, wie von Bielen geschehen ift, bes Dionysos heimat ober die Biege, Böotien ber Urfit, bes Dionysosdienstes genannt werden follen. herobot fagt bas unter ben hellenen Berakles, Dionpfos und Pan für bie jungften der Götter gehalten werden (2, 145.) Richtig ift die nur in fo fern als ber Thrakische Gott sich erft später in The ben verwandelt hat und der Arkadische noch später aus feinem beschränkten Rreis berausgetreten ift. In Theben bat Dionpfos zur Mutter Semele erhalten, bie zuerft als Göttin gebacht bie Beste, ben Erdboden bedeutete. Aus diefer konnte er nicht als Sonnengott ber einen Jahresfeite, fondern nur als beren Birfung, bie Triebkraft der Natur hervorgehn, die aber mit dem in das Meer zurückgezogenen Sabazios zusammenfällt, wenn bief als ber Urborn gedacht wird ber Quellen, der Flüffe und des Re gens. In Theben, wo wir auch von Ares deutliche Spuren fanden, geben uns bie Sagen von den Trieterien des Rithe

<sup>50)</sup> Plut. de Is. 35. 51) Paus. 10, 19, 2.

<sup>52)</sup> Meine a. Dentm. 2, 102 ff.

biesem Biedergeburtsfeste bes Gotts zur Zeit ber Fruhgewitter, ein sprechendes Bild von der Thrakischen wilden tischen Begeisterung: und nicht zufällig treffen die Thyia= es Parnag und Rithäron mit den Klodonen und Mimal= überein. Zugleich aber febn wir in dem Thebischen My= den Dionysos von dem Areshelios gänzlich losgeriffen, so eren Cult unter ben Thrakern felbst aus einander gegans var; wir sehn ihn als völlig selbständige Person, nach ben Bedeutung bie er auch in ber Zweieinheit gehabt hatte. hängt bamit zufammen bag Apollon ber Leto Sohn nun= herrschend geworben, mas zugleich ber Grund ift bag feine religiöse Bedeutung nach und nach einbüßen mußte, s nur geringe Spuren davon sich erhielten. In Delphi en hat der Tempel, nachdem ihn der Zwillingsbruder der is eingenommen hatte, im Stillen zugleich bas Andenken willingsbruders Dionysos und feines Wechfellebens zu fortgefahren.

Daß der Name Semele einem Thrakischen nachgebildet verräth sich durchaus nicht: vielmehr war eine Mutter Sabazios so wenig bekannt daß Strabon, nachdem der sische Sabazios von aussen her in Verbindung mit der gekommen war, bemerkt, dieser sey gewissermaßen in Nachig des Dionysos (als Kindes der Semele) das Kind der en Mutter <sup>1</sup>). Indem Griechische Theologie dem Gotte Bachsthums und des Weins eine Mutter gab, eignete sie ch und ihrer eigenthümlichen Art an. Diese Mutter mußte der der Kora ähnlich seyn. Die allgemein gebrauchten n der Erde hatten ihre Anwendung schon in andern Culsunden, in dem des Dionysos war der Zusammenhang

Strab. 10 p. 470: χαὶ ὁ Σαβάζιος ởἱ τῶν Φρυγιαχῶν ἐστι χαὶ τινὰ τῆς Μητρὸς τὸ παιθίον παρῷθῶν τὰ τοῦ Διονύσου χαὶ αὐτός. teibe παρῷθῶν für παρασόντα, παράσων τὰ, nicht mit Rramer und e παρασούς.

mit ber Erbe nicht eingebrungen und entwidelt, irgend eine mit alten Ausbrücken übereinftimmende und baber würdige, feierliche Bezeichnung berselben genügte, bas ganz neue Wort schaffte bem Mythus leichteren Eingang : ben Borgang ober bie Analogie ber Leto und ber Mäa, die ausgesonnen waren um ben Religionen des Apollon und des hermes eine neue Form zu geben, segen wir voraus. Deueban bedeutet bie Befte 2), Jeueln, von Sew, rignu, die Endigung wie in Suueln, dye- $\lambda \eta$ , xv $\psi \delta \lambda \eta$ ,  $\pi \iota \mu \epsilon \lambda \eta$ ,  $\tilde{a} \epsilon \lambda \lambda \alpha$ . Ga ift  $\eta \tilde{v} \vartheta \epsilon \mu \epsilon \vartheta \lambda \rho \varsigma^{3}$ ), wit  $\vartheta \epsilon$ fiodus 'Azeavoio SémeSla sagt und die Erde nennt navrw edos asquades ulei, bei Simonides von Revs edovedis y9w (fr. 139); auch edagos murbe bie Erbe genannt 4). Apollos bor, ber boch mit herobot bie Bergötterung bes Enfels bes Radmos nach Jahren berechnet 5), verkannte diese Wortbedeus tung so wenig daß er einen Mythus annahm nach welchem Dionpfos von Zeus und Ge erzeugt fey, welche Oeueln benannt werbe διά το είς αθτήν πάντα καταθεμελιούσθαι 6). Auch Diodor erflärt Semele als Erbe (3, 62) und eben fo Macros

2) Rhein. Muss. 1833 S. 432. 3) Hom. H. 30.

5) Fragm. p. 410. Heyn. 4) Hesych. s. v. 6) Bei Lydus de mens. 4, 38 ed. Bonn. Etym. Gud. p. 498 Σεμέλη, Θεός, Θεμελίς, θεμελιώτις ούσα. θεμελίς ή γη προσαγορεύεται διά τύ έν αύτη πάντα καταθεμελιοῦσθαι. καὶ κατ' ἀναλλαγήν τοῦ θ Σεμέλη. Bu Curipides Iph. Aul. 152, wo der Chor Argos und Mytenä Kozlumw Souélas nennt führt Barnes an Hesych. Juµέλη — ή Legor Edapos, was Gloffe zu die fer Stelle zu feyn icheint. Aber man erwartet Cyclopum opus, wie 306. Brobäus erflärte. Die Mauern ber Ryflopen nennt Euripides öfter; aber baran war nichts heiliges, einer Juuély Bermandtes. Daber ift wohl fcon in alter Beit das unbekanntere Sepélas für Sepélia, Sepeila in Suuédas falfch emendirt worden. So hat man neulich bei Hesych. aμέλη, τραπέζα (Gestell) unnöthig und gegen die alphabetische Folge in 3uely andern wollen weil nach Etym. p. 458, 32 ber Sift worauf Infangs die Tragoden recitirten, ihre Suuély, in der fpätern Bebeutung diefet Bortes genannt wird.

der die Bona Dea oder Erde mit Juno, Proserpina, der rbischen Hekate und der Semele vergleicht 7.

zm politischen und mythologischen Zusammenhang der pischen Religionen sant die Mutter des Dionpsos in die ber entgötterten Befen, gleich manch veralteten Göttin= vie Jo, Britomartis, sie sammt Ino, der Seegöttin, als andern Tochter des Radmos. Abonis felbst ift zum e des Kinpras geworden. Das Dionysos ein Fremder und an Vornehmheit gegen die andern Götter damals tand, kann Einfluß gehabt haben, besonders aber daß das echt der Radmeer dadurch geehrt wurde wenn des Rad= Lochter den Dionysos geboren hatte, ein Motiv das aus des zu schöpfen ift (Bacch. 336.) Während die Aöden res nur noch allegorisch als den Krieg behandelten, glaub= den Dionysos, einen Gott derselben Herfunft, da sein n Böotien tiefere Wurzeln als jener geschlagen hatte, och zu verherrlichen und im Land und unter den Grie= 1 Dämonen zu befestigen indem sie ihm die Lochter des nkönigs zur Mutter gaben. Dieser Genealogie aber mag hebung der Semele unter die Götter auf dem Fuße ge= eyn, wohl unabhängig von dem Auffommen des Seroen-3. Im Hades hat die Odyssee weder die Semele noch 10; die Stelle der Ilias die unter den Liebschaften des neben Alkmene die Semele in Theben, also als Tochter admos, wie sie übereinstimmend genannt wird, anführt, rpolirt. Die Theogonie fagt: so gebar den Unsterblichen erbliche, nun aber sind beide Götter (940.) Sophokles baß allein in Theben sterbliche Beiber Götter gebären 18.) Die Consequenz womit man den Dionysos den 1 zuzählt, wie noch Heyne 8), Zoega 9) u. A. thun, ift fehr mißlich. Mit Unrecht, kann man hier fagen, rühm= bre Verehrer des Dionysos, auf ihrem Boden sey der

at. 1, 12. 8) Ad Apollod. p. 231. 9) 206661. S. 14. 25.

Gott geboren, nach dem Homerischen Hymnenbruchstück die auf bem Berg Drakanon der Insel Ikaros <sup>10</sup>), die in Naros <sup>11</sup>), die am Alpheios (und die Eleer rühmten sich auch der Geburt der Semele), worauf erst Theben folgt, eben so Eleutherä, Euböa, Chios, Leos <sup>12</sup>). In der That der Dionysos Kadmeios welchen die Einsalt der Theber aus einem zugleich mit dem in den Thalamos der Semele gefahrenen Blitz vom Himmel gefallnen Holze gemacht glaubte, war durch Heiligkeit ausgezeichnet <sup>15</sup>).

Heimat und Wohnsitz bes Sohns ber Semele ift überall ein Ryfa, für ihn was für Demeter bas Aderfeld, auch geschrieben Ntoa 14), womit, was sicher und unbestreitbar ift, fein Name Nylos, Dionysos übereinstimmt. So war ein alter Name von Megara Nifa 15), ihr Ankerplay, auch die ganze Landschaft hieß Nifaa 16), vermuthlich, ba wir bort einen Tempel bes Nyktelios finden, ein Dionyfisches Nifa, und bavon ber bortige Sagentönig Nifos. So wird auch ein Rönig in Theben und Erzieher des Gottes Nisos genannt ober Ny fos 17) und eine ber windigen Genealogieen bei Cicero giebt bem Stifter ber Trieterien den Nisus und die Thyone ju E tern 18). Vorgesetzt ift A10 wie in A10µήδης, A16παν, A16µazos (ein Rrieger gegenüber einer Amazone Eduaxy auf einer Bafe), Διόπαις (Apollon in einem Epigramm), Διοφών u. a. gleich wie Θεομήδης, Θεοχύδης, Θεάνειρα, Θεάρης (Διώρης, Διοάens) u. a. in altdeutschen Namen cot 19). Bei homer und andern Dichtern, baraus auch in einigen Inschriften, finden wir Aiwrvoos, eben so wie dvowrvuos u. a. 20). Die Beden

 10) Theocr. 26, 33.
 11) Steph. s. v.
 12) Diod. 3, 65.

 13) Paus. 9, 12, 3.
 14) J. 2, 508.
 15) Paus. 1, 39, 5.

 16) Steph. B.
 17) Hyg. 131. 167. 179.
 18) N. D. 3, 23,

 übereinstimmend Lydus de mens. p. 82 Schow.
 19) J. Grimm

 D. Mythol. S. 11.
 20) Löbed ad Phryn. de product. vocal. in

 voc. commiss. p. 706.
 Buttmann Mythol. 2, 29: "Ilebrigens wird man

 mich hoffentlich nicht fo migverstäch als hieltet ich in Etymologieen über 

von Nyfa läßt sich im Allgemeinen ichon baraus entnehmen in Athen die Lieder den Nyseïos feiern de Aluvala 21), er alte Tempel stand, wie auch in Sparta 22) und ver= lich in Sikhon 23) an gleich benannter Stelle, was um so itender ift als an diesen Orten kein Nysa vorkommt. Aενής 24), Λιμναΐος 25) scheint daher eins mit Nuohios. n aber Νύσα, ein Νυσήΐον (χωρίον), eine feuchte, quellen= Au bedeutet, fo scheint es gebildet wie vnoos, Pnoos, von verlornen víw, mit víµqy verwandt und dieß zu trennen nubere, womit es Bentley und Pott verbinden, zumal da jupy gewiß das Ehliche nicht der Hauptbegriff und da es Briechischen Sprache zuzutrauen ist baß sie ein reines, auf= ndes Mädchen mit einer frischen herzansprechenden Quelle, unge Lämmer (ëqoa1, doódo5) mit dem Thau verglich, ie in *hoy* das Vegetabilische und das Menschliche auf eins igeht. Es konnte auch der Name Jungfern für Waffer= ern so allgemein geworden seyn daß man ihn, da er sich in Phantasiebild gründete, auf die wirkliche Jungfrau über= Rlar wird hierdurch auch warum Gyges zum Beibe lvooía hat 26). Wenn sákos, wovon oben 27) eine andre tung angeführt wurde, wie vermuthet worden ift, mit saw, er, im Reltischen, Germanischen, Italischen eins ist, so ist nur aus dem Thrakischen Wort übersetzt, da oasoi auch em Sabos geheiligten Orte hießen 28). Auch die Plu-

die Aenderung der Quantität einer Sylbe für etwas Bedenkliches nd Buchstaben und Sylben sich gänzlich umwandeln." Schon Stra= echtfertigt die Berlängerung in Nv9w durch die in verschiednen viel= en Wörtern 9 p. 419. In der Ilias Ages, Ages und Anóllwei, lwra. 21) Aristoph. Ran. 215. 22) Strab. 8 p. 363. 23) Paus. 3, 7, 6. 24) Hesych. 25) Athen. 11 p. . Steph. **Β.** Λίμναι. 26) Ptolem. Heph. 5 p. 29 ber Musg. ulez, welcher p. 110 mit Recht annimmt das dies derselbe Name sey, n Herodot und Platon de rep. 2 p. 359 in dem Lydischen Mär= ausgelassen haben. 27) S. 427 Not. 7. 28) Schol. Aristoph.

tarchische, fonft icholaftische und mystische Theologie erfennt bas Wesen des Dionpsos in der zeugenden Feuchtigkeit 29). Ang> gehend von dem NyáGeov Nuchiov der Ilias (6, 133) in Thrake, wo in der Mabe ein Tempel der Thetis, die den gescheuchten Dionysos aufnahm 50), kommen wir zum Nysa auf bem Parnag 51), auf deffen Bobe unterhalb der Rorytischen Böhle, seitwärts nicht blog eine im Frühling sumpfige Trift, sondern ein weiter See ift, und auf bem helikon, wo bie Ntoa La 961 der Ilias (2, 508) 32), und zu so vielen andern Myla, daß wir deutlich auf sie den Cultus des Dionpsos begründet fehn. Stephanus nennt zehn Nyfa: eine lange Aufzählung von allen haben wir im vierten Bande ber Mythol. Br. von J. H. Bog, darunter eine gute Anzahl folcher bie von einer späten Gelehrsamkeit mit bem Dionpsos in die Länder Afrikas und Afiens verset worden find.

Nysos, Nysa also brücken, wenn wir auf die Wurzel zurückgehn, die zum Leben erwachende Seite des Jahrs im Gegensatze der lebenvernichtenden aus. Nahe lag die Bariation daß Pherekydes die Semele oder eigentlich anstatt ihrer Hye nannte, daß statt der Nysa, welche Terpander des Dionysos Amme nennt, oder der Nyseischen, Dodonischen oder andrer Nymphen, Najaden, auch die Hyaden seine Ammen und Be gleiterinnen, er selbst "Yys, 'Ysv's genannt wurde, worin er mit dem von dem Amykläsischen Apollon getödeten 'Faziv-905 ("Fazi) zusammentrifft 53), eben so wie mit dem Sabazios Tys.

<sup>29)</sup> De Is. et Os. 30) Steph. v. Oeoris. 31) Soph. Antig. 1140. Eurip. Bacch. 549. 32) Müller Orchom. S. 89. 381. Diffen Kl. Schr. 2, 27. 33) Um auf diefen Namen anzufpielen, find dem der Semele unter Blitzen erscheinenden Zeus auf einem geschnittenen Stein in Winckelmanns Mon. ined. n. 3 und in dem solgenden n. 4, wo er die Geliebte todt in feinem Schooße hält, die Flügel des Jupiter Pluvius gegeben. Diese Scene im Allgemeinen vermuthete auch Panossa, Dionysos und die Thyiaden. Atad. d. 29. in Berlin 1852 S. 349.

Aber fo weit wie in Griechenland Dionysos reicht, gilt ber Bein als fein edelftes Erzeugniß fo hoch daß er fich burch ihn an die Seite der Demeter, des Brods, erhebt und daß Gebräuche, Feste und Mythologie bes Gottes größtentheils burch ihn bestimmt werden. Der Weinbau beginnt im Berg= land, wo zugleich Ziegen = und Schaafzucht vorherrscht und Gras und Bufc die Felder erfegen muffen. Daber wurde Oeso9so's genannt, ein Sohn Deutalions, der nach Aetolien, wo die Ilias Beinbau kennt (9, 533), gekommen fey, wo Olveds bekannt war: vort habe ihm ein hund (ver Sirius) ein Stammende geboren, woraus ein traubenreicher Beinftod erwuchs. Zwischen ihn und ben Weinmann wird noch Phytics, ber Pflanzer, gesetst'). Die Dzolischen Lokrer nehmen diesen Dreftheus und ben gebärenden hund auf um von ben ofors bes Stocks ihren Namen abzuleiten 35). Beffer ließ man fpater ben Dionysos ju Deneus kommen und ihm bie Rebe schen= Auch in Attifa fehrt Dionysos ein, in Ifaria, einem fen 36). Orte ber hirten. Daß bas Bort Bein, ber Beinbau älter fen als bie Trennung ber Indogermanischen Bölfer, ift befannt.

Den heitern Bildern des Ergrünens von Biesen und Wald und sprießenden Blumen, von Trauben und Kelter stehn aus der ältesten und ältern Zeit wilde und zum Theil grausige Er= scheinungen gegenüber, die sich mit den Trieterien des Parnaß und des Rithäron weiterhin nach Süden mit religiös fanatischen und roh ausschweisenden Festseiteren und in Gebräuchen hier und da, allgemeiner in Sage, Poesse und Runst unauslöschliche Spuren zurückgelassen. Das Bild von der Nachtseier auf dem Kithäron das uns nach dem Vor= gang des Alschulus Euripides in den Bacchen entwirft, ent= hält ausser und signer aus dem Kybeledienst und Myste= rien eingedrungen ist, wirkliche Züge uralter Rohheit sowohl,

<sup>34)</sup> Hetatäos von Milet b. Athen. 2 p. 35 a. 35) Paus. 10, 38, 1. 36) Apollod. 1, 8, 1. Hyg. 129.

nach Bunderfagen, bie aus ber Begeisterung für ben mächtigen Gott entsprungen und ben Thyiaden heilig waren und ihren trieterischen Ballfahrten als Stiftungsurfunde bienten, als fortbauernden Gebrauchs. Der hirt erzählt (677-774) wie bie Frauen ber brei Chöre, junge, alte, Jungfrauen, zuerft im Schlaf an Tannen angelehnt, auf Blättern ruhen, anständig, nicht berauscht, bann sich haar und Anzug ordnen, die No briben mit Schlangen gurten, womit fie fich auch franzen (104), bie noch fäugenden jungen Rehe und Bolfe an die Bruft les gen, fich betränzen, mit bem Thyrfos Baffer aus bem Felfen, mit bem Narther Bein aus bem Boben fchlagen, welche Mild begehren fie mit den Fingerspipen aus der Erbe loden und honig aus den Epheuftäben träufeln laffen, wie fie bann jur gesetzten Stunde ben Thyrsos erhuben und mit Einem Munde ben Bromios anriefen, bag bas Gebirg wiederballte, wie fie barauf Beidethiere zerriffen und viele Bunder verrichteten. Das Rohfreffen und Bluttrinken der Thyiaden wird oft etwähnt 57). So affen die Berferker rohes Fleisch um sich in leibenschaftliche Eraltation zu verseten 38). Gegen ben Berbacht ber Ausschweifungen legt ber hirt Biderspruch ein und erhebt bie Wirfung bie ber Anblid ber Bunder auf ihn und bas Bolf Der Baccheus läßt aus bem Narther eine Fadel machte. brennen indem er im Lauf die schweifenden Chöre aufregt 39); ben brennenden Narther führen auch die Chöre 40). Auf äbn≠ liche Erleuchtung bes Parnaß, bie von dem Grund unter ber

<sup>37)</sup> Bacch. 139 αξμα τραγοπόνον, ώμοφάγον χάριν, Apollon. 1,
636 Θυάσες ώμοβόροι. Darum heißen fie bei Lytophron 1037 nach der Bortbedeutung Δαφύστιαι, woraus dann Tzetzes und Etym. M. p. 557,
51 einen Dionysos Laphyftios, nach welchem fie benannt feyen, erfindet, obgleich der Böotische Berg dieses Namens nur durch den Zeus, nicht durch Thyiaden betannt ift. 38) Thorlacius Popul. Auff. S. 322.

<sup>39) 145-48. 307.</sup> Ion. 714-17. 40) 113 ἀμφὶ δὲ νάξθηκας ἑβριστὰς ἱσιοῦσθε, wo ὑβριστὰς nicht gegenfeitige Recterei, fondem bie nicht zu vermeidende ber willenlofen Flämmchen zu bedeuten scheint.

Korykischen Höhle zum Gipfel aufschlug, spielen Sophokles <sup>41</sup>) und Euripides an <sup>42</sup>).

Der Name ber alten Trieterien felbft, Agrionia 43) brudt ihre Wildheit aus und daß sie nächtlich, zum Theil auf ben Bergen gefeiert wurden, als Myftelia 44), mußte leicht diese Bildheit befördern. Dionysos heißt davon Nyktelios und Agrionios, welchen Plutarch bem useligeos, wie ben dunorn's bem zaqudorns gegenüberstellt 45). Ein hauptzug biefer Feste ift die wilde Ergriffenheit ber Beiber, denen gleich ben Makedonischen Mimallonen, in beiligem Taumel zu rafen Religion war, wie wir es aus dem Nachbilde der Thyiaden ober Mänaden, die den Gott selbst umgeben, gar wohl erra= then können: ein andrer bas Opfer eines Anaben. Dionysius von Halikarnaß gablt bieß zu ben Schrechniffen ber Bellenischen Religion 46). Das Opfer eines zerftückten, zerriffenen Rnaben scheint symbolisch auf die Zerreissung des blühenden Dionysos, bieses auf bie Vernichtung ber Vegetation Bezug gehabt zu ha= ben, aber es wäre ein Jrrthum wenn man es nicht für ein wirkliches, fondern nur ein "symbolisches, bildlich bargestelltes" halten wollte. Schon Hoed 47) hat richtig bemerkt, der My= thus von Zagreus habe ficher feinen älteften Grund in Thrafischer Urzeit; allein die gewöhnlich überlieferte Form habe er erft feit ber Berschmelzung bes Dionysos = und bes Demeter= bienstes erhalten. Dem Fanatischen, Orgiastischen lag wie immer Mystif, ein tiefer Gebanke, eine bunkle Vorstellung zu Grunde.

41) Antig. 1126 Br. 42) Phoen. 226. Bacch. 306, wo er diefen Grund δικόρυφον πλάχα nennt, Ion. 1125 πῦς βαχχεῖον.

43) Άγφιάνια in Argos u. a. Dorifchen Orten, auch Άγφίανος, Monat in Kos (von Epidauros her.) Hesych. ἀγφίανια, νεχύσια παφὰ Άφγείοις χαὶ ἀγῶνες ἐν Θήβαις, ld. ἀγφάνια, ἑοφτὴ ἐν Άφγει. Die Benennung νεχύσια ift falfch, wie v. ἀγφίανα erfichtlich ift: benn fie folgt aus der falfchen Ertlärung daß das Feft einer der drei Söchter des Pröstos gefetert werde.
44) Νυχτέλια — ῶν τὰ πολλὰ διὰ σχότους. Piut. Qu. Rom. 112.
45) Anton. 24.
46) A. R. 2, 19.

Um mit historischen Angaben zu beginnen, so opferten nach einem Euclpis aus Raryftos 48) Die Chier dem Dionvios 'Ωμάδιος (sonft auch 'Ωμηστής, 'Ωμοφάγος, crudivorus), et nen Menschen und zerriffen ihn in Stude; von Lesbos berichs ten daffelbe Antiklides und Dofiadas 49). Im Böotischen Potnia opferten fie bem Dionpfos vordem einen ichonen Rnaben, ber nachher mit einem Ziegenbödlein vertauscht wurde 50). In Tenedos, wo Apollon ber bie Art führt wie Lykurgos in ber Ilias ben Bupler, auf einen Gegensatz mit Dionpfos zu beuten scheint, wurde nach Aelian 51) bie schönfte trachtige Ruh bem Dionpsos (im beiligen Bezirk) genährt und, nachdem fie geboren hatte, genau in der Art einer Böchnerin gepflegt; bem Kalbe that man Kothurnen an 52) (Die dem Bacchuskind felbst angelegt werden in einem Relief) 55) und opferte es: ber Priefter ber es mit bem Beil geschlagen, wurde mit Steinwürfen verfolgt und floh bis an bas Meer in frommer Caremonie (w oolg), wie auch anderwarts bas Grau liche, zunächft eines wirklichen Menschenopfers burch bie Berfolgung bes Priefters sich aussprach. Auf ben Münzen von Tenedos ift ein Beil, Bovalis, zuweilen mit einer Traube, zum Beichen biefes Festes 54). Dag bie Opfer bes Omeftes fich länger als ähnliche in andern Culten erhalten haben, sieht man auch baran bag gerade ihm, auch ausser seinem Cult, unter Themistofles brei Persische Jünglinge geopfert wurden 55).

Daffelbe Opfer wird uns minder unmittelbar kund gethan in Theben, Orchomenos, Argos und Sikpon. Zu den Sagen die dieß enthalten ist zu bemerken daß in einer Zeit welcher die Birklichkeit des fanatischen Opfers zum Abscheu gereicht

<sup>48)</sup> Bei Porph. Abstin. 2, 55. Euseb. Pr. ev. 4, 16.

 <sup>49)</sup> Bei Clem. Protr. 3 p. 36. Porphyr. de abst. 2, 85 Cyrill. c.

 Julian. 4 p. 128.
 50) Paus. 9, 8, 1.
 51) H. A. 12, 34.

 52) So wurde bem Bejovis ein Böctlein ritu humano geopfert und beffen Bilb ftand neben bem bes Gottes. A. Gell. 5, 12.
 53) Mm.

 Capit. 4, 60.
 54) Eckh. 2, 449.
 55) Plut. Themist. 13.

ober unnatürlich erschien, hinzugebichtet worden zu feyn fcheint, bie Raferei fey ben Manaden bie den eigenen Sohn zerfleisch= ten, jur Strafe wegen Biderftanbs gegen ben Dionpfos auf= erlegt worden: ungefähr wie auch gedichtet wurde, Dionpfos habe ben Lyfurgos rasend gemacht bag er seinen eignen Sohn mit bem Beil zerftückte. Denn bie Thatsache die man sonft aus biesen Sagen folgern möchte, baß in manchen Stäbten diefer Religion wirflich etwa von Seiten ber Behörden gegen bas Bolt ober eines Stamms unter ben Bewohnern gegen ei= nen andern, Biderstand entgegengeset worden fen, ber eber auf Milberung und Einschränfung gegangen feyn möchte, hat feine hiftorische Bahrscheinlichkeit. Dahin beutet eher bie Sage welche Theopomp berührte, daß in Sparta Apollon durch die Sprüche und Reinigungscaremonien bes Bakis Rydas bie ra= senden Beiber heilte 56). Auch der Reinigung der Prötiden burch Melampus tann ein ähnlicher Sinn unterliegen. Ver≠ feus besiegte nach Pausanias ben von ben Megaischen Inseln gegen ihn herangezogenen Gott und versöhnte sich nachmals mit ihm (2, 20, 3. 23, 5.) Das Grab ber Mänas Choreia, ber Anführerin und bie andrer in diesem Rampf getobeten Manaden (2, 20, 4. 22, 1) können auf Unterbrückung Mänadis scher Feier, bie Ausschnung auf einen in andrer Art boch fort= bauernden Dionysosdienst gedeutet werden, wie denn ein von Euboa eingebrachtes Dionysosidol in Argos vorkommt (2, 23, 1.) Nach bem Sammler versificirter Dionyfischer Geschichten Deinarchos schlug Perseus ben Dionysos in Argos tobt, so wie er felbft ben Lyfurgos getödet hatte, und wie ber Mann weiterhin Mythen in bas Märchenhafte läppisch verfehrt 57).

In Theben waren Agrionien mit einem Agon 58). Die

<sup>56)</sup> Schol. Aristoph. Av. 963. Suid. Bázış 57) Dinarch. ap. Cyrill. c. Jul. 10 p. 341 s. Euseb. Chron. a. 720, wo Scaliger p. 44 den Rephalion anführt, nach welchem Perfeus vor Dionyfos floh, Syncell. Chron. p. 102. 58) Hesych. Ayguávia.

brei ersten Bacchen find bie Töchter bes Stammkönigs Rabmos, wovon die eine ihren Sohn zerreißt, beffen name Omtheus mit bem bes hauses 4020615 in Orchomenos ond ling xal nev-Jovç, wie Plutarch diesen erflärt, übereinftimmt, fo wie mit bem Meyanév-975 in Argos. Bon Drchomenos erzählt uns nach den Bersen ber Thebischen Korinna Antoninus Liberalis 59) bag bie brei Töchter bes Minyas im Bacchischen Rafen, ihnen eingegeben zur Strafe ihres Biberftrebens bei häuslichem Fleiß, durch bas Loos bestimmen, welche von ihnen ihren noch zarten und jungen Sohn zum Opfer weihen foll, welcher zerriffen ward wie ein Reb. Darauf wurden fie von ben übrigen Mänaden bes Berges verfolgt und in Bögel ber nacht (vorrepic, ylave und bula ober ropwirn) ober in Nachtschmetterlinge verwandelt. Das Geschlecht in Orchome nos welches fich auf biefe brei ersten Bacchen zurückführte (und auf welchen Die Opferpflichtigkeit des Loofes gelaftet hatte, wie im hause ber Athamantiden, hieß Poloeic, bie Trauerträger, bie Männer, und Alodetau die Frauen. Der Gebrauch ber burch Umwandlung ober Ablösung des Opfers sich bis auf Plutarchs Zeit erhalten hatte, mar bag jährlich am Fefte ber Agrionien bie Frauen Dieses hauses eine Flucht anstellten vor bem erblichen Priefter bes Dionysos, ber wenn er eine bet

۰.

felben erreichte, sie mit seinem Schwerdte zu töden berechtigt war 60). Nach Argos ist Dionysos von Theben gekommen,

<sup>59)</sup> C. 10 vgl. Plutarch Qu. Gr. 38, Nelian V. H. 3, 42, Ovid Metam. 4, 1—38. 390 ss. 60) Ein befferer Gebrauch der Böotischen Agrionien war nach Plutarch Sympos. Qu. 8, 1 daß die Beiber nach beendigtem Mahl sich einander Räthstel und Griphen aufgaben, was damit eingeleitet wurde daß sie vorher den Dionysos suchten als wäre er entstohen, und dann abließen und sagten, er seh zu den Musen entstohen und bei ihnen versteckt. Ein Borspiel zu der musenhaften Feier. — Den von Plutarch erzählten Gebrauch habe ich dargestellt vermuthet in einem Basen: gemälde A. Dentm. Th. 3 Tas. 14. Jurücknehmen muß ich die Bermusthung das. S. 143 daß in einem andern, statt einer Kindesläuterung eis

wie Apollobor fagt (3, 5, 2); auch herobot nimmt an bag Melampus von Radmos und feinen Phönikern auf ihrer Reife nach Böotien ben Dionysos kennen gelernt und ben Cult nur nach bem Aegyptischen erweitert habe (2, 49), weghalb er bie= sen Gott für viel später hält als die andern (2, 52.) Die bortigen Agrionien wurden schon angeführt. Auch bort ift ein Meyanen 995, welchen Protos erzeugt nachdem bas Unglud geschehn ift. Auch feine brei Töchter murben, und wir haben hier die Erzählung ber hesiodischen Melampobee, zur Strafe weil sie feine Beihen nicht annehmen wollten, in Raferei verfest, worin fie auf ben Bergen, unter Gebeul und Chortanzen, die eigenen Kinder, die Säuglinge umbrachten 61). Daø Zerreissen bes eigenen Kindes (was also bas Richtige ift) tommt im Verlaufe ber Melampodee felbst, welche bie Prötiben, ba sonst Protos König von Tiryns beißt, nach Sikyon versetzt, bei Apollodor vor und außerdem in besondrer Erzählung (3, 5, 2. 1, 9, 12) daffelbe von den Beibern in Argos, wo mit ber ärgsten Uebertreibung hinzugesetst ift baß sie bas Fleisch ber eigenen Säuglinge verzehrten.

In Sikyon wissen wir aus Herobot (5, 67) baß ber Lyrann Klisthenes (um Olymp. 50) von dem Abrastos dem ste "die höchsten (den göttlichen gleiche) Ehren erwiesen und zu den andern seinen Tod ( $\pi \alpha \beta \eta$ ) durch tragische Chöre seier= ten, indem sie den Dionysos nicht ehrten, sondern den Abre= stos", aus haß gegen Argos die Chöre auf den Dionysos, die

Knabe im Opferkeffel dargestellt fey, nachdem die Vorstellung vollständig zum Vorschein gekommen ist und sich ergiebt als Alefon oder Iason verjüngt in dem Zauberkessel der Medea, Bulletin archeol. de l'Athenaeum Français 1855 N. 7 pl. 4 p. 63-65. Dahin nun gehört außer jener Base noch eine andre in Gerhards Ant. Bildw. Tas. 52, die auch nur Medea und den Verjüngten, statt der "Weihe eines Kindes" darstellt. 61) Apollod. 2, 2, 2. Die Eben leiten die Ausgelassenheit der Prötiden von Aphrodite, Pherekydes und Utufilaos die Bundererscheinung aus dem verachteten Tempel und Bilde der Hera d. i. dem Ehestand her.

andern Ehren auf den Thebischen Melanippos, der dem Rönig von Argos den Bruder und den Eidam nach der Thebais ge tobet hatte, übertrug, mit spipfindiger Auslegung eines Delphi Das heiligthum bes Abrastos auf ber Agora schen Drakels. nennt Herodot Heroon. Sier ift nun ju bemerken bag tragische Chöre und die Feier der Lodesleiden dem Dionysosdienft eben so eigenthümlich als allem heroendienst fremd find, wie fie benn auch von Kliftbenes bem Dionvfos zugewiefen werben. Daraus folgt benn entweder daß sie ursprünglich biesem auch gehört haben müssen und Abrastos als heros vorher durch Abfall ber Sikyonier vom Dionpfostbienft untergeschoben worben ift, ober baß eine Verwechslung zwischen einem Dämon Abraftos, ber hier als ein dem Hyakinthos, der Narischen Ariadne u. a. ähnliches Befen die Fulle und Bluthe bes Jahrs, wie Abranos in Sicilien, bedeuten 62) und demnach auch ein Trauerfest haben konnte, und bem König von Argos, ber burch bie Thebais zu hohem und allgemeinem Ansehn gelangt war, vorgegangen ift. Bu Königen oder zu herven find eben fo Erechtheus, Phoroneus, Dros in Trözen, Hyakinthos u. a. gemacht worden, selbst Jacchos 63). Schöner als bie Opfer zur Dars ftellung des Gottestodes, auch in bloßer Nachbildung, war bie Delphische Feier, wo das nach dem Binterschlaf neubelebte Kind in der Banne oder Biege aufgeführt wurde, ohne bag von seinem Lobe durch Zerfleischung unter ekstatischer Trauer bort etwas verlautet.

Unvergleichbar größer ift ber Einfluß bes Dionysos, nachbem er am Fuße des Kithäron hellenisitt worden war, auf Griechenland geworden als der bes Ares, mit dem er in der Thrakisch=Phrygischen Heimat in gegensätzlicher Einheit gestanden hatte und dessen und allgemeine Bedeutung in Hellas bald mehr und mehr untergieng in dem Maße wie die des andern sich in einem das Leben mehr und mehr burchdringen-

<sup>62)</sup> Meine a. Dentm. 3, 220. 63) Suid. Hesych.

ben Cultus entwickelte. Apollon nahm die Stelle des Ares ein und es ift merkwürdig bag am Parnag, in Delphi insbesondre, ein gewisser Dualismus, des Apollons= und des Dionpsos= bienstes sich trop bes selbständigen vorherrichenden Delischen Apollon mit ber Zwillingsschwester behauptet hat. Nicht au≠ fällig, wenigstens an vielen Punkten, scheint es daß der vor= rudende Dionyfosdienst, wie am Parnag und Ritharon, weithin mit ber Einmischung von Thrakern unter die Bevölkerung fich be= Aus Phofis ziehn Thrafische Abanten nach Euboa 64); gegnet. Abanten finden wir auch in Argos und Abas ift in der Genealogie bes Polyidos der in Megara dem Dionyfos den Tempel baut 65); Thraker in Attika, in Naros 66), ber Dionysias 67), wo bie Douffee Dionpsosotienst tennt (11, 334), und von wo Hoed den Dionpsosdienst nach Kreta übergegangen glaubt 68). Re weiter von den Urfigen entfernt, um fo mehr verliert fich ber Thrakische Charakter; Bergfeiern wie auf dem Parnag und Ri= thäron kommen auch in ältester Zeit sonft nicht vor. Der Ros rinthische Dionpsosdienst gebt nach der im Einzelnen ganz marchenhaften Sage auf Theben zurück nach Paufanias (2, 2, 5. 6), noch bestimmter ber von Siknon, wo bie Zeit der heraklidens wanderung angenommen wird (2, 7, 6), Denve bei Argos wird auf ben Aetolischen Deneus zurückgeführt (2, 25, 2), so wie in Patra Dionysos Kalydonios hieß, sein Agalma aus Kaly= don eingeführt war (7, 21, 1). Der Dorische Stamm war von haus aus jenem Naturdienst rauschendster Art am wenig= ften zugestimmt. hatten in feiner feurigen Aufnahme und eigen= thumlichen Umgestaltung die Böotischen Aeoler viel Geist be= währt, was recht beutlich in bas Auge fällt wenn man ver= gleicht was die Arfadischen Hirten aus ihrem Pan gemacht has ben, so zeigt uns Attika auch in der manigfaltigen Fortbildung

64) Aristot. ap. Eust. Jl. 2, 555 p. 213, 9. 65) Paus. 1, 43, 5. 66) Diod. 5, 50-52. 67) Plin. 4, 22. 68) Rreta, 3, 177-180. I. 29. bes Dionpsosdienstes seine Fruchtbarkeit und geistige Beweglichkeit auf dem Felde der Religion.

In Athen trat, wie es scheint, ber Dionpsosdienft, als er von Theben aus fich verbreitete, nicht in feiner wahren Bootischen Gestalt auf, was dem älteften und wohlbegründeten Eultus bes Zeus und ber Athena zu banten feyn möchte. Bon Eleutherä, dem Böotischen Grenzort, wo Pausanias nur einen Dionysostempel nennt, follte bas alte Xoanon bes Dionysos nach Athen gebracht feyn (1, 38, 8) und ein Dionyfos Eleuthereus wurde noch von Alfamenes in Gold und Elfenbein ausgeführt (1, 20, 3. 29, 2.) Unter ben Attischen Bierftädten bes Xuthos ift Olvón 69) vom Beinbau benannt, wie andre Drie Dieses Namens, bekannt genug ift ber feiner Lage nach nur ju vermuthende Demos Ifaria; Brauron feierte feine Dionylien, stattlich unter dem Namen Brauronia auch pentaeterisch, in Phlyeis wird Dionysos Anthios genannt 70) und die Diony fischen Feste Uthens, die sich in die Kolonieen verbreiteten, ge hören zu den inhaltreichsten und berrlichsten. Dag bie Athener manches bei ben Thebern Übliche im Dionysosdienst verschmähten, wird ausbrüdlich gemeldet 71). Schaffte boch auch Epimenides das harte und Barbarische bem in der Trauer die meisten Beiber fich überliegen, durch Einmischung gemiffer Dpfa ab 72). In einem Gebäude bei dem Temenos des Dionysos waren Figuren aus Thon, König Amphiktyon ben Dionysos und andere Götter bewirthend und dabei Pegasos von Eleutherä, ber bei den Athenern mit Unterstützung bes Drakels, welches an ben Besuch bes Gottes bei Ikarios erinnerte, ben Gott eingeführt hatte 73). Pegasos scheint in Dieser altväter lichen Geschichte auf die Quelle zu deuten und mit ihr die Sage

<sup>69)</sup> Steph. Byz. Οἰνόη, μία τῶν ἐν Ἰxάρφ ởύο πόλωεν. τὸ ἐβπκὸν Οἰνοαῖος, wo Meinete aus Bersehn die Θερμαῖοι ἐξ Ἰxάρου im Marm-Sandwic. als Olvaïor anführt. 70) Paus. 1, 31,2. 71) Euseb. Chron. p. 283 mit a. Mais Noten. 72) Plut. Sol. 12.
73) Paus. 1, 2, 4.

bei Philochoros in Verbindung zu stehn daß der Gott den Amphiltyon ben Wein mit Baffer zu mischen lehrte, weghalb er ihm im Tempel der horen einen Altar, daneben aber den Nym= phen einen Tempel weihte 74). Auch ift feine Spur bort we= ber von rasenden Bacchen noch von einem grausen Opfer. Ats tische Thyiaden vereinigten sich um bas andre Jahr mit ben Delphischen um den Dionpfos zu feiern, wobei fie auf der Reife an verschiedenen Orten Chöre aufführten und namentlich in Panopeus, auf ber Gränze von Böotien und Phokis, wo auf folche Chöre mit Recht Paufanias ben Beinamen ber Stadt ber schönen Chöre in ber Obyssee (11, 580) bezieht, wo Leto die heilige Straße nach Pytho geht, und er fab ba noch einen alten Peribolos von ungefähr sieben Stadien im Umfang (10, 4, 2.) Satyrn gewahrt man in Böotien faum, Euripides nennt sie ein einziges mal in ben Bacchen (130), vielleicht nur aus Gewohnheit von Athen her, und daß das hefiodische Fragment welches eine Genealogie ber Bergnymphen, ber nichtswürdigen Sathrn und ber Rureten enthält, Böotien angehe, läßt fich nicht bestimmt fagen. In Attifa haben fie ihre größte Rolle ge= spielt; in Dorischen Städten ist keine Spur von ihnen. Auch sie werben, fo wie Silen, wenn ihnen eine ernstliche Forschung jugewandt wird, die nördliche heimath des Dionpsosdienst be-Jest find wohl neben dem hesiodischen Fragment stätigen. die Münzen mit einem eine Nymphe raubenden Satyr die älte= ften sie betreffenden Dentmäler 75).

#### 77. Pan.

Was wir von dem Pan der auf ihren Bergen abgeschlof= sen lebenden Arkader lesen und in Bildwerken sehen, gehört alles einer spätern Zeit an und drängt sich dabei in seiner nie=

<sup>74)</sup> Athen. 2 p. 38 c. 4 p. 179 e. 75) Eckh. D. N. 2, 500. Böttiger Vafengem. 3, 162. O. Müller Dentm. Th. 1 Taf. 16 %. 80-84.

brigen Art so massenhaft vor bag es schwer wird bas uralt Ursprüngliche, bas bavon fo fern abliegt und bamit burch febr wenige Verbindungsfäden zusammenhängt, fich frei und unbe fangen vorzustellen. Nur als spät in Athen eingewanderten Fremdling lernen wir diesen Gott genauer kennen und bas grelle Bild des Pan in späterer Religion und Poefie muß von der duntleren und nur ju erschließenden Borstellung bes großen naturgottes eines hirtenvolts icharf unterschieden werden. Doc unfre Renntniß ift nicht bloß darum fo gering weil Pan fo lange gang verborgen geblieben ift, fondern auch barum weil ben Urfabern eine eigenthumliche Ideenentwicklung nicht eigen gewesen zu seyn scheint, durch die ihr Gott ein bedeutenderes Gepräge hatte erhalten können, ihre Absonderung aber in bem bohen Berg= und hirtenland von ben gebildeteren Stämmen nachahmende Fortbildung verhinderte. Bir finden in Dan feine Bezüge auf Gesetz, Dronung, Staat, Säuslichkeit, priefterlichen Ernft, Rünfte, taum auf Naturgesete. Der Pansbienft erscheint als ber roheste unter ben Griechischen und als die Athe ner ihn aus feiner Abgeschiedenheit bervorzogen, war es ju fpät ihn hellenisch umzubilden, ber Artadische Gesell bebielt was er hatte, Ziegen, Sprinr, Tanz'und Begierden, wurde eine taugliche, meift muthwillig behandelte Maste im Dionyfifchen Schwarm, und erft als bie vermenschlichten Götter nicht mehr geglaubt wurden, machte gerade bas Alterthumliche, Fremdartige und Rohe ihn, gleich den ausländischen Göttern, geeignet um ibn auf mystische Beise und umgedeutet zu verehren. Bir bo ben in Pan bei ben jüngsten Nachrichten, ba homer und Besiodus ihn nicht einmal nennen, einen ber älteften Got ter auf Griechischem Boden, zum Theil bie einfachften An schauungen ber älteften Zeit, zum Theil armselige Bolfsvorftel lungen.

Das Land des Pan war Arkadien: nur nach dichterischer Billkür scheint Euripides ihn auch zu den Nymphen des Kithäron zu versegen (Bacch. 952), so wie Theokrit (7, 103) und Kallimachos <sup>1</sup>) auf den Theffalischen Berg Homole oder Homolos. Die Korpkische Höhle des Parnaß ist ihm und den Nymphen heilig, nach Pausanias (10, 32, 5) <sup>2</sup>), wohl nur in späterer Entwicklung des Dionyssischen Dienstes : Aleschplus (Eum. 22) und Strabon nennen sie nur die Korpkische Nymphenhöhle. Arkader nennen den Pan Simonides, Pindar und ein Athenisches Stolion den Beherrscher Arkadiens, das sogar den Zunamen Pania hat <sup>5</sup>). Auch Pausanias bemerkt, Pan sey bei ven Arkadern einheimisch (8, 26, 2), gehöre zu den mächtigen Göttern Arkadiens (8, 37, 8), Dionyssos, er sey ihr ältester und geehrtester Gott <sup>4</sup>). Er wird der Lykässche, Mänalische, Parrhassische, Parthenische, Tegeische genannt von seinen Sigen, zu denen viele andre hinzukamen, ein Tempel in Heräa <sup>5</sup>), die Berge des Pan Nomios bei Lykosura mit seinem Tempel und ber Trist Molpeia, wo er die Syrinr ersunden <sup>9</sup>).

Eine einheimische Sage über ihn ist nicht erhalten. Epismenides zuerst nennt uns als Zwillingssöhne des Zeus und der Kallisto Pan und Arkas 7), bezeichnet ihn als Arkadisichen Gott und demnach gehört es freier Dichtung an, was als aus demselben Epimenides in den Pseudoeratosthenischen Katasterismen (27) vortommt, daß Pan mit Zeus auf dem (Kretischen) Ida, da dieser gegen die Titanen in den Krieg gieng, zusammenledte, wenn er nicht etwa nur als Besuch in dieser Erzählung vortam. Sohn des Zeus und einer Nymphe heißt auch hermes in Arkadien.

Dem Namen, also bem Hauptbegriff nach, erklären ben *Náv*, *Náwv* Lennep, J. H. Voß, Kanne, Schwend, R. D. Müller, Preller, bas Centralblatt 1852 (S. 851), auch Pott, (1, 191) und Benfey <sup>5</sup>) u. A. für ben Weibenden. Aber

<sup>1)</sup> Bei dem Schol. des Theotrit. 2) C. J. Gr. n. 1728.

<sup>3)</sup> Steph. B. 4) A. R. 1, 32. 5) Paus. l. c.

<sup>6)</sup> Paus. 8, 38, 8.
7) Schol. Theorr. 1, 3. Schol. Rhes. 36.
8) Gr. Burgeller. 2, 73, mit ποιμήν (von πόω) pasco.

biese Bedeutung würde, wenn überhaupt naw als pasco im Gebrauch wäre, ben Thieren bes Gottes paffen, ihn felbft ju einem wirklichen Bod machen, ba boch bas Symbol sich nur auf die Mehrung ber heerden beziehen tann. Dieß Symbol, bas Aeltefte und Allgemeinfte mas wir neben bem namen von Pan wiffen, fein hauptkennzeichen im Cult, wonach er Gott ber thierischen Erzeugung, ber Fruchtbarkeit ber Beerben ift, wie Helios, ber Leuchtende, wie der sogenannte Apollon Karneios, ber von ben Schaafheerben bie Gestalt bes Stiers annimmt, fo wie Helios anderwärts die des Stiers, geht in dem Namen auf wenn wir verstehen Daw Dav (Das 3wr) 9), ber auf einer Base Oaos xalds geschrieben ift 10). Die Tenuis ftatt brr Aspirata, bie auch vor allen andern Boralen nachweislich ift, tommt insbesondere vor in Magos und Dagos, ή πρότερον Πάρος, Παρίων κτίσμα <sup>11</sup>), Ceres Pharia bei Tertullian, in Iages, Oages 12)', Kleonas, Kleogas, Пачопеч'ς, nachher Pavorev'ς, Stadt in Phofis, in naiveau, wie für galveras bei Aristophanes ber Barbar ausspricht 13), in navós, Fadel, bei ben brei Tragifern für gavós 14), in Hellava, bei Pindar neben Dellývy (in dem neuen Fragment bei Hippolytus), Megoepóvy für Degoepóvy. In der Form Natάων. Παιάν, nach welcher bie Rreter ben Hymnus bes Paan Päan nannten, hat berfelbe name fich auch auf ben Apollon, ben Avagatos, vererbt. Alle Merfmale bie uns von Pan vor kommen, gehn auf Oaw als Befruchtungsgott zurück, keine find ba bie sich nicht als bavon abgeleitete ober als unwesentlich ansehn lassen, während aus bem Weidenden nichts mit einiger Babrscheinlichkeit sich ergiebt. Auch baben wir kein

<sup>9)</sup> Xefchyl. Tril. S. 263. Sappho nannte im Lied ihren fchönheitglänzenden Geliebten Phaon.
10) Gerhard Ant. Bildw. Taf. 59, 11) Strab. 7 p. 315, Scymn. 425.
12) Paus. 4, 30, 2. 7, 22, 3. In Kuhns Zeitfchr. 206.
13) Thesm. 1113, 14) G. Herm. ad Aesch. Agam. 269.

Beispiel eines Beinamens von der Klasse vouvos, drosvs, der als der älteste und einzige Hauptname aufgekommen wäre. Auch Паµµ412000 heißt nicht der Schaafe weidet, sondern besist, wie śoworcaµ0000, Hausherr, wie Подvracµµ000, Подvrackdys.

Nicht allein von allen Griechenstämmen haben die Arkader in ihrem ältesten höchsten Gott, wo dieser nicht Zeus war, nichts als einen Vorstand ihrer Habe verehrt: auch sie mußten ähnliche Ideen haben wie andere Stämme. Erweislich ist daß der Naturcult überhaupt, namentlich der Sonnendienst oft ganz in Vergessenheit gerathen ist und in verschiedenen Lebenskreisen neue und fremde Bedeutung und Gestalt angenommen hat. Nachdem aber in Arkadien die Götter andrer Stämme eindrangen und in den Städten sich fortbildeten, mußte der größtentheils in den Hirtenstand auf den Bergen zurückgedrängte Panscult verstümmern und verwildern und Pan den Berghirten immer ähnlicher werden.

Doch verräth sich diefer Selios = Pan nach seiner frühzeitig an ben meiften Orten vergeffenen Urbedeutung in mancherlei Bügen und Umftänden, die wiederum in ihr, zur Gegenprobe, ibre einfache Erklärung finden. So wirkt biefe Urbedeutung barin nach bag in Sikyon hinter bem Beräon zusammengehörig zwei Altäre, einer bem Pan, ber andere dem Helios, angeblich von Abrast, gewiß in fehr alter Zeit erbaut waren 15). Auch findet fich Pan mit Apollon mehrmals in demfelben Tempel. In ben Namen Panapollon, Titanopan ift bie Sonne, wie in hermopan eine andre Gemeinschaft bas Bindende. In Arta= dien ift wegen Pans weder helios merflich, noch die Verehrung des Apollon alt, noch häufig. Dagegen ift in Rhodos, in Rreta nicht Pan, sondern Selios : ein geographischer Name wie Navos axoov, ein Rhodisches Borgebirg 16), die späten Paniaften in Rhodos 17), eine Dichtung wie bie aus Pfeudoerato= fthenes angeführte widerlegen bieg nicht. 3m Mythus der Phi=

15) Pausan. 2, 11, 2. 16) Ptolem. 5 p. 121, 17) C. J. n. 2525. galier erblickt und verrath Pan dem Zeus Demeter, bie fich verborgen hatte 18), wie im hymnus (59-87) helios ber De meter bie entführte Rore. Bezeichnend ift besonders bas gener, wie bei mehreren Apollonen, fo im Dienste bes Pan, bas ihm in Phygalia und Olympia bei Tag und Nacht unterhalten wurde 19). In Athen wurde ihm dafür, so wesentlich mußte in Arkadien das Feuer scheinen, gleich bei der Einführung ein jährlicher Fadellauf gestiftet 20), wie ihn Athena, hephästos und Prometheus hatten. Auf Münzen fieht man neben bem Pansbild eine gadel, oder er halt fie, wie auf benen von Rerafunt. Daber bezeugt ein Liebhaber bas Feuer in feiner Bruft Aus bem Feuer bes Dan auf ben Altaren bei dem Dan 21). folgte daß man ihm auch die feurigen Lufterscheinungen juschrieb 22) und bas feuerrothe Luchsfell umhängte 23), wie mit Bezug auf den Mond ber Artemis. Auch wurde er mit rothem Gesicht gemalt mit Bezug auf den Aether als Feuer, wie Servius meint 24).

Bestimmt als Helios erscheint Pan Lykeios, welchen Namen er mit Apollon und Zeus (Aúxacos) theilt, indem ihm mit Selene eine Grotte geweiht ist <sup>25</sup>). Die Legende bei Birgil hat die Erz zählung daß er in Gestalt eines weißen Bidders Selene in die Höhle verlocke, wo er wieder seine Gestalt annahm, damit geschmuckt daß er sie durch ein Geschent weißer Wolle bethörte <sup>26</sup>). An einer Lampe trägt Pan als Bidder die Luna sich davon <sup>27</sup>): der Widder bedeutet ihn allgemein und kann also nicht das Frühlingszeichen sepn, unter welchem Sol den Mond und durch ihn die Erde befruchte. Beit älter und sehr schon ist in einem Basengemälde dieser Bund in der Darstellung des Sonnenauf-

2

i

ł

<sup>18)</sup> Paus. 8, 42, 2. 19) Paus. 8, 37, 8. 5, 15, 5.

<sup>20)</sup> Herod. 6, 105. Paus. 1, 28, 4. 8, 54, 5, Phot. Launa's.

<sup>21)</sup> Callim., ep. 4. 22) Schol. Pind. P. 3, 137. 23) Hom.
H. 19, 23. 24) Ad Ecl. 10, 27. 25) Porphyr. A. N. 20. 26) Georg 3, 391, nach Mitanber b. Philarg. unb Macrob. 5, 22. 27) Licet. de lucernis p. 194.

gangs behandelt, indem Selene auf ihrem Roß die Höhle des Pan eben verlaffen hat, welcher der durch den Tag verscheuchten betrücht nachschaut; so sind die Figuren ohne Zweisel zu fassen. Apollon steht bei Homer nicht naiver und entschiedner neben helios als hier neben demselben Pan erscheint 28). Auf einer Erzmünze von Paträ in München ist Selene ebenfalls zu Pferd und vor ihr sitzt auf einem Felsen Pan, ihr winkend mit der rechten Hand 29); eben so reitet auf Münzen von Pherä hefate Brimo, in beiden Händen eine Fackel. Es ist sehr wahrscheinlich daß die dem Pan und der Selene geweihten Höhlen aus fernem Alterthum überliefert, nicht etwa ein Product der philosophischen Betrachtung des Pan gewesen sind.

Die Uebereinstimmung des Pan mit dem Römischen Faunus und dessen und der Luperken Herleitung aus Arkadien darf ich hier übergehn <sup>50</sup>).

78. Der ursprüngliche Apollon, Selios=Apollon.

Unter bem Namen bes Apollon und ber Artemis sind so viele Culte bekannt die mit den von Homer an berühmten beiden Zwillingsgöttern nicht vereindar sind, sondern abgesondert von einander und ohne eine Mutter Leto bestanden, dagegen mit denen der unläugdar aus Sonne und Mond erwachsenen Götterpersonen viele Ähnlichkeit haben, daß wir nothwendig einen Unterschied machen müssen zwischen Apollon und Artemis im eigentlichen oder hergebrachten Sinn und älteren örtlichen Apollonen so wie Artemiden, benen dieser Name nur als ein genersscher beigelegt worden seyn kann. Die Zwillinge der Leto sind nicht bloß im Cult vereinigt, sondern stehen auch in viel-

28) Panofka Musée Blacas pl. 17. 18. Meine a. Dentm. 3 Laf. 9.

29) Streber über die Gorgonenfabel 1834 S. 281, aus den Münchner Dentschr. Derselbe in diesen 1835 S. 155 Taf. 2, 3. 30) C. Ger= hard del dio Fauno e de' suoi seguaci, 1825, überset in dessen Stu= dien für Archäologie 2, 77, worin Pan von *gairw* abgeleitet ist. Schrö= ter Beitr. zur Erkl. der Mythen des Alterthums, Saarbrücken 1838 S. 16-20 facher Beziehung bes Charakters, ber Eigenschaften und ber Gestalt zu einander, während in den einzeln verehrten Apollonen und Artemiden keine solche Verwandtschaft zu bemerken ift.

Apollon und Artemis find Beinamen, Eigenschaften, von benen Apollon bem früheren Gott gemäß und ihm baber von fruh an eigen gewesen seyn tann, Artemis aber erft bei ber Einführung ber Letoiden und in einem gewiffen Gegensatz ju ihren Vorgängerinnen aufgekommen zu fenn fcheint. Bie Tritogeneia, Pallas, Argeiphontes u. a. gewichtvolle Beinamen bäufig für Athene, hermes u. f. w. vortommen, fo ift Apollon, ber hehrfte Beiname bes helios, wie wir auch Pan als einen folchen betrachteten, gang an die Stelle bes Gemeinwortes be Diefe einfache Thatfache eröffnet ben Blid in lios getreten. eine ferne Borzeit, wenn auch nur wie ein einzelner flüchtiger Lichtsttrahl ber einen Raum, aber wenig Einzelnes ertennen läßt. Es muß dahin gestellt bleiben ob auch die verschiedenen örtlichen Sonnengötter, welche nebst ben Mondgöttinnen gab reicher als von andern Gottheiten folche örtliche Spielformen befannt find, ben Namen Apollon zum Theil erft von auffen, statt eines ihnen am Drt eigen gewesenen erhalten haben, so wie wir es von vielen Artemiden annehmen, daß fie unter bie fen Gesammtnamen uneigentlich gestellt wurden. Mebr als ben Namen haben biefe Localgötter wenigstens ficher vom Pythischen Apollon angenommen : allein sie verrathen durch be fondre Namen und Merfmale, bie fich nicht unterbrücken ließen, ihre heimathliche Eigenthümlichkeit und ihren Ursprung im Naturdienst unzweideutig und fie haben baber Bichtigkeit als Bors bereitung um die Letoiden, an denen ein großer Theil der hellenischen Cultur hängt, und ihre Entpuppung beffer zu begreis fen. 3m Allgemeinen scheinen bie anderen Apollone und Ar temiden, auffer bem Bedurfniß ber Gottesverehrung, allein benen bes Lebens gedient zu haben, ohne bas Geiftige und bas Sittliche zu berühren.

Das Rlima und ber Boben Griechenlands bringen mit

fich daß jedes Jahr an vielen Punkten Gefahr lief der Miß= erndte oder des hungers und des hittigen Fiebers, oder beider jugleich. Daß die hundstage, die drichon viel Fieber bringen (nugero'r, Hige und Fieber eins), fagt uns die Ilias (22, 27) und wir wiffen jest recht aut, welche Fieber fich um bie Mitte bes Augusts alljährlich z. B. in Athen einzustellen pflegen. Rächft bem Blitz bes Zeus ift in ber bortigen natur nichts gewaltiger als die Pfeile des Helios. Bon ihnen rührt unter nicht verweichlichten Menschen fast alles Sterben auffer bem Lob burch Alter oder zufällige gewaltsame Ursachen ber. Die Krankheit ber Jahrszeit aber ift bis auf Ausnahmen ber in ben Geschichten und ben Legenden des ganzen nachhomerischen Alterthums fo unendlich oft vorfommende Louds des Apollon. Sehr oft ift er mit der Hungersnoth (Lunds) verbunden 1), die im älteren Griechenland, obgleich fie in den Legenden oft genug erdichtet fenn mag, ftrichweise fehr häufig vorgekommen zu fenn scheint. Der hunger aber, der auch von Apollon abhängt, hat zum unzertrennlichen Begleiter Krankheit, Pest wie u. A. nach ben Quellen bes fünften Jahrhunderts Mariana zeigt (de rebus Hispanicis). Die Sühn= oder Bußgebräuche an vielen Jahres= festen des Apollon mußten daber eben fo nothwendig auffom= men als der Dank für die Erndten.

Schuld der Menschen um Gottes Jorn zu reizen bleibt nie aus, und diesem die Landplagen zuzuschreiben, die göttliche Barmherzigkeit um Hülfe oder Abwehr anzusschen war natür= lich. Der Gott von dem sie sichtlich und fühlbar ausgiengen, ist die Sonne, von der auch die Aegypter alle hisigen Krank= heiten herleiteten <sup>3</sup>), dieser also konnte sie auch abwehren, fern= halten; Reinigungs= und Bußseste wegen dieser Abwehr finden wir daher seit ältester Zeit sehr verbreitet. Die Päane zur Abwendung der Strafen oder zur Sühne der Schuld, die sie

1) Hes. Op. et D. 241. 2) Clem. Strom. 5, 7 p. 671 Pott. ràs лоцияха́s νόσους. zur Folge haben tonnte, rückten ben Gott mehr als etwas Anbres ben Menschen nabe, ber baber als Detaergos (exas sigrov), Fernahwehrer 5), in ber Ilias um Abwehr ber Seuche angerufen wird, auch sonft häufig vortommt, und auch nach feinem herrschenden Namen Apollon ber Abwehrer ift. In bem Eigenschaftswort fühlt sich bestimmter ber Geift, ber gnabige Bille. So geheiligt war bieser Name bag er mit dem jährlichen Sühnfeste auch auf ben Sohn ber Leto, ber burch bie Drakel am höchsten steht und ber ben alten Naturgott gelios Abwehrer eigentlich zu verdrängen und zu ersepen beftimmt war, übergieng. Eine Zwischenzeit aber muß gewesen fenn wo bem helios als Apollon das hauptfest ber Subne und der Verschonung mit Krankheit und hunger in der Zeit ber Sommerhipe gefeiert wurde. Das Bedürfniß ber Verfobnung mit Gott, welches in aller Religion liegt, in diesen Jahresfesten gewedt durch bie Mahnung ber Noth, tommt geiftiger und allgemeiner gefaßt besonders in Eleusis zum Borfchein.

Der Name Apollon kommt wie Excésoros von dréklew, drekores <sup>4</sup>), so wie excitation, excitation bedeutet excitation Aperta, drekorens (nicht Eröffner) ist baher auch Name bes Apollon <sup>5</sup>). Späterhin hatte Apollon Tempel unter den gleichbedeutenden Namen Alerikakos, Akessos, Epikurios. Anklaw lesen wir auf einer Base von Bulci (neben Artemis und Poseidon), auf der schönen Kadmosvase in Berlin, in einer Megarischen Inschrift <sup>6</sup>), in Amyklä hieß der Gott so<sup>7</sup>). Herebian bemerkt dte participiale Form des Worts <sup>8</sup>) und daß su Dorisch sey <sup>9</sup>), richtiger wäre altgriechisch. Apello war auch bie ältere Römische Form <sup>10</sup>). Der Monat des Gotts hieß

3) Falsch ist die Erklärung Exader Leycálesdas (wie dlßsoseyos), Longus p. 71 Villois. Richtig dagegen Konon 32 Exader eleywr. Aszóseyos läßt beiderlei Bedeutung zu und Doppelfinn fand oft statt.

4) Hesych. Etym. M. *àraeslý*. 5) Fest. 6) C. J. n. 1065. 7) Athen, 4 p. 140 a, nach der herstellung von Mirand.

8) π. μον. λέξ. p. 12. 9) b. Eust. p. 183, 10. 10) Fest.

'Anellatos Makedonisch, Delphisch, in Lamia, Heraklea in Italien, Lauromenium, Anellaudr in Lenos 11). Eine Stadt 'Anellas in Lyfien 12). Homers Großvater wird mit Bezug auf Avollon "Anellus genannt 13) ober 'Anellaïos und 'Anel-275 14). Diese Erklärung bes namens gaben auch manche ber Alten nach Macrobius 15). 'Anollov entstand nicht durch At= traction der dunkeltonenden Endfylbe, wie nermyorrogos aus nerenzorregos 16), wurde aber vielleicht barum aufgenom= men weil auch bie bem Apollon entgegengesetzte Bedeutung als ein Verderber angemessen ift; wie auch Apollon Aúxeros oft verstanden wurde, statt ihn auf das Licht zu beziehen. Diefe Ableitung von anolloun, beben, wo die Bedeutung zutrifft (während auf die Namen Bermes, Athene, Poseidon nicht an= gespielt wird), hervor Archilochus, Hipponar, Aefcylus, Euripides und besonders wigig ein Ammianos in einem Epigramm (27), und wegen diefer täuschenden Bedeutung scheuten sich sogar Biele ben Namen auszusprechen, so wie bie bes hades und ber Persephone 17). Daraus folgt indeffen nicht daß die Form und Bedeutung Anellov ganzlich in Vergeffenbeit gerathen wäre. Alle Theffaler nannten den Apollon

11) Den Monat nicht gleich andern von Gott, fondern von απελλά, Bolksversammlung, herzuleiten, ift mehr als unwahrscheinlich. Umgetehrt ertlärt Plutarch Lycurg. 6 das anellagene in der Lyturgischen Rhetra von 'Anellar, denn diefen versteht er: to de anellafeer exxlyoeafeer. ότι την άρχην και την αlτίαν της πολιτείας εις το Πύθιον άνηψε. Luch . bief fcwerlich mit Recht. Hesych. anellai, onzoi, exxlyoias, apraspesias. Die erfte Bedeutung icheint Schranten, von eloyw, wie fie j. B. um Tempel bergezogen wurden, abgesperrter, eingeschloffner Raum; diefen besuchen ift anellageer wie exclyoeageer Berfammlung halten. 12) 13) Hellan. p. 154. Ros, Kleinafien S. 26. 14) Suid. 15) Sat. 1, 17. Auch hat ganz neuerlich Schömann fie Ομηρος. angenommen Opusc. 1, 339, fo wie R. D. Müller Dor. 1, 301 Anel-Lov als den hinwegtreibenden, abwendenden Gott erflärt und an Alexitas tos, Apotropäos erinnert. 16) Döderlein hom. Gloff. 2, 31. 17) Plat. Crit. p. 403.

"Anlour, wie Platon sagt <sup>18</sup>), und dieser Name ist in zwei ohnweit Larissa und Tempe gesundnen Inschriften <sup>19</sup>). Syntmese ist auch in AIIIIAOAOPOS auf einer Base von Advia <sup>20</sup>), im Etrurischen Aplu neben Apulu, und ov für od ist Thessalisch nach den Münzen von Krannon, Gomphi, Gyrton, auch gescaeour, so wie in einer Inschrift 2015 zoarvoureoss, auch im Latonischen Dialekt und Etrurisch Charun für Charon.

Schon diese beiden Punkte, die Jahressühne und der Name, ber darauf wie von selbst und nur auf sie paßt, würden zureichen durch ihr Zusammentreffen die erste und eigentliche Bebeutung des Apollon aufzuschließen. Hat bei Homer Hera Naturbedeutung nicht mehr, warum sollte Apollon sie noch haben? Selbst von Athene ist die Grundidee im Allgemeinen verschwunden; nur die Nachdenklichen fühlten sie nach oder sahen sie ein.

Auch der Name Päan ist, wie Pan, vom Helios entlehnt wenn er einen Hymnus an den Gott des Abwendens und der Sühne bedeutet, indem der Homerische Dämon Päson zu Apollon, der in das Erbe des helios getreten ist, sich nicht anders verhält als der ebenfalls schon Homerische Alegaon zu Poseidon. Doch will ich hier auf diesen an sich sehr gewichtigen Grund, da er entbehrt werden kann, kein Gewicht legen.

Ein ausdrückliches Zeichen des Übergangs des Heliosdienstes auf den späteren Apollon haben wir in Athen an den Thargelien, die nebst den Apaturien die auswandernden Jonier begleiteten (anderswo finden wir sie nicht) und demnach älter als diese Auswanderung waren. Der Apollon dem sie gefeiert wurden, war in einer gewissen Zeit als der Delische anerkannt und zog daher die Artemis nach sich, worüber eine Urkunde (reagen) im Daphnephoreion in Phyle sich befand<sup>21</sup>).

<sup>18)</sup> Crat. p. 405 c, wo 'Anloör mit Rückficht auf das folgende άπλοῦν vor den Barianten άπλον, άπλῶν den Borzug verdient. 19) C. J. n. 1766. 1767. 20) Bullett. 1834 p. 136. 21) Sheophraft b. Athen 10 p. 424 f.

Der Name bes Festes ift von Segeer und nleos 22), von einem turgen Gebet, θάρε, ήλιε, θαρ-γ-ήλιε, gleich υσον ω φίλε Ζεύ und ähnlichen, wie eine odn gelylicas ber Praxilla von ber Anrede & oil' niles benannt war 23); Die Gebräuche blieben, auch wenn bas Fest einem andern Gott, zuletzt gar einem Sterblichen, wie bie geräen bem Lysander, geweiht wurden. Die Thargelien, erwähnt von Archilochos, Hipponar, Anafreon, wurden in Athen, Milet, Delos, Paros, Gambreon, wohl von allen Joniern gefeiert im Monat Thargelion bem Delischen Apollon, ber aber auch Thargelios genannt wird, und Apollon war bort am siebenten Thargelion geboren, Artemis am sechs ften 24), wie in Delphi am siebenten Bysios 25), in Kyrene am siebenten Karneios 26), in Antiochien er mit seiner Schwe= fter zugleich am siebenten Artemisios 27). An den Thargelien opferte man übrigens auch fernerhin dem Selios fammt ben horen und ben Chariten (ber Jahresfreude) 28), wie auch an den

22) Etym. M. 23) Bu Schwends Andeut. 1823 G. 341, gebilligt fcon von Müller Dor. 1, 286. Preller Demeter G. 252. Rur Unwissenheit verrathen die Worte: 7d de Tagyhlior droua daiporos iori, Cram. Anecd. Oxon. 4, 411. Der Monat Thargelion ber Mai ift, fo ift in ihm gelios noch nicht vorzugsweife Brandhelios, wie die Grammatiker den Namen des Monats erklären, ened rore & Hleos πυρώδης έστι χαί έν τούτω τῷ μηνί τὰ τῆς γῆς ἄνθη έξηραίνετο · ἀπὸ τοῦ θέρειν οὖν τὴν γῆν τὸ θερμὸν θάργηλον ώνόμασται (Etym. M. p. 443), fondern Bärmhelios. Im Mai bedürfen die Feldfrüchte feiner ju ihrer Reife; die daher auch angeblich Sagyilla genannt werden (Bekkeri Anecd. 1, 263.) Benigstens nannte man fo bie Erftlinge ber Früchte und den Lopf, worin fie getocht am Fest umhergetragen wurden (Hesych. Suid. Oapyil.), auch den Delzweig des Subnopfers dabei und eben fo ein Epiphonem das gefungen wurde, Sapyylos Hesych. &doμένη έπιφώνησις, für άγομένη. 24) Diog. Laert. 2, 44, 3, 2. 26) Plut. Qu. sympos. 8, 1, 20. 25) Plut. Qu. Gr. 9. 27) 28) Die Proceffion des helios Liban. decl. 5, 1, 236 Reisk. und ber horen , worin an den Thargelien mancherlei Rräuter und Früchte aufgeführt wurden, "auch jest noch", Theophraft b. Porphyr. de abstin. 2, 7. vgl. die Note p. 113.

im Ppanepsion ober October gefeierten Pyanepsien, dem Bohnentochen des Apollon, Selios und die Soren ihren Antheil batten 29). Der Apollon Nomios in Athen wird aus die fem Zusammenhang sich weiter unten erklären. Auch wurde Helios=Apollon unter die Attischen Tritopatoren gesets 50). Die Rynniden aber, ein Prieftergeschlecht in Uthen, dienten dem Apollon Rynnios, b. i. bes Sundsfterns, ber Siriuszeit 51), ber auch in Korinth, der Stadt des Selios, verehrt wurde 52) und in Temnos 55), so wie ein Tempel des Apollon auf dem Berg Kynortion, Siriusaufgang, bei Epidauros war 54). Die Neuerung ift in Athen auf die Jonier zurückzuführen, die bortbin ben Apollodienft brachten, wie R. D. Müller gezeigt hat. Noch eine andre Spur derfelben hat fich erhalten im Etymolos gicum Magnum über ben hefatombäon; verwischt in Beffers Anecd. p. 247. Diefer Monat war ber erste nach ber Som mersonnenwende und im Attischen Jahr, weßhalb er auch Keoviciv, ber ältefte ober Urmonat geheißen hatte, wenn nicht, weil etwa dem Kronos geopfett worden war. Sekatombaon bieß er "weil er der Sonne beilig war und die Sonne in die fem Monate den großen Lauf macht." Nachher aber galten biese Opfer dem Apollon. In denselben Monat fielen in Sparta die Hyakynthien 35), deren ursprünglich solarische Be beutung nicht zweifelhaft ift. Un ben Thargelien batte fich bie besonders burch Sipponar befannte Caremonie erhalten, die bas an diefem Fest einft bräuchlich gewesene menschliche Subnopfer nachbildete 36). Ühnliche Zeichen einer Apollinischen Jah resfühne bie auf das bochfte Alterthum beutet, finden wir in Leufas.

 <sup>29)</sup> Schol. Aristoph. Equ. 729. Suid.
 30) Philoch. p. 11.

 31) Hesych. Suid. Etym. M.
 32) C. J. n. 1102.
 33)

 Polyb. 32, 25, 12.
 34) Paus. 2, 27, 7.
 35) Bit

 R. F. hermann jeigt über Gr. Monatstunde 1844 S. 79 f.
 36)

 Hippon. et Ananii fr. Gotting. 1817 p. 68—71.

So wenig wie der Apollon Thargelios und der Kynnios verläugnet ber Apollon Aigletes feinen Urfprung. Diefer nahm den haupttempel der Insel Anaphe bei Thera ein und hatte den Bogen 57). Daß die Dorer ihn bei ihrer Besitsnahme vorgefunden haben, läßt fich nicht bezweifeln, deren eig= ner Apollonsbienst sich mit ihm vereinigte, so bag bie ganze In= fel bem Apollon heilig war. Die Sage verknüpft ben Negle= tes mit ben Argonauten und ber nicht Dorifche Festgebrauch baß die Männer und bie Frauen einander ausschimpften und nedten, deutet vermuthlich auf die Fröhlichkeit einer Erndtefeier bin 38), wie benn ber Gott auch in zwei Inschriften Arrea' 2ras heißt 39), d. i. Bürgernährer alras von alto, wie 'Al-Jala, wenn nicht bie Lesart 'Aoyeláras die richtige ist 40). In einer andern Inschrift ift er auch Heilgott 41), was wie bei bem Achäischen Apollon und bei Aristäos feinen Grund in ber Abwendung der Sommerfieber gehabt haben wird. Selbst ber Name Anaphe wurde, wie Delos, auf die Natur des helios bezogen (Con. 32), obwohl er eigentlich durch vulcanische Erscheinung ber Insel aus ber Tiefe veranlaßt feyn mochte, was fehr poetisch angedeutet ist bei Apollodor 42). Pavatos hieß Apollon auf einem Borgebirg und an ber hafenbucht Phana auf Chios 43). Die Eidechse, ein Thier des Helios, diente ben Galeoten bes Apollon zum Bahrfagen 44). Bon alea, Bärme, hieß Apollon 'Alatos, wie Athene Alea, contrahirt wie bas Fest 'Alata 45), und 'Hlatos in Tegea bei Pausa= nias (8, 46, 2) ift vermuthlich derfelbe, ba die Bariante 72,005 fo wenig als ber Eleische Apollon past. Der Beiname Te 2φούσσιος scheint von τηλε und φάω, φόω zu kommen 46)

 37) Strab. 10 p. 484. Hesych. Con. 49.
 38) Con. 49,

 Apollod.1, 9, 26. Apollon. 4, 1716.
 39) C. J. 2 p. 1091. 1093. 40)

 Rangabé Ant. Hellèn. n. 820.
 41) J. n. 2482 cf. p. 1096.
 42) 1.

 9, 26 Apollon. 4, 1717.
 43) Hesych. s. v. Strab. 14. p. 645.

 44) Meine A. Dentin. 1, 408.
 45) Etym. M, p. 58, 4, wo von dlässea,

 umberirren ertlärt und Stalien genannt ift.
 46) Kret. Kol. in Theben ©. 45.

 I.
 30

und einen Gottesdienst anzugehn auf den der Name des Bergs und der Quelle Tilphusion ohnweit Haliartos sich bezieht <sup>47</sup>). Umgekehrt leitet der Homerische Hymnus auf Apollon ab (247. 275. 386.) In dem Apollon der dem Poseidon Kalauria abtritt, ist Helios nicht zu verkennen <sup>48</sup>).

Das andre große Erbe des Selios in welches der fpäten ober homerische Apollon eingetreten ift, aus deffen eigner Perfönlichkeit fie nicht zu erklären wäre, ift die Ordnung ber Bei-Das in der Obyffee beschriebene Fest des Apollon, das ten. einzige bas bei homer vortommt, ein reines Fest und für Alle (20, 156. 278 - 80. 21, 258. 266), ift aller Bahrscheinlich keit nach das des Neumonds, του μέν φθίνοντος μηνός, wi d' lorapéroio (14, 162). Der Anfang bes Monats war bem Apollon heilig insofern er berselbe mit bem Belios zu fem fcbien, fagen bie Alten 49), und er bieg bavon neomenios. Dazu war ihm der siebente heilig, wie wir aus hesiodus mis fen 50), ein heiliger Tag, an welchem schlechtes Better in helles umschlug 51) und diefer ward ihm, fo wie der Neumond, das große Keft in ber Douffee, in Athen (wo Seliosdienft gemejen war) gefeiert, der vierte dem hermes. Die Seiligung des vierten gerade als hermestags baneben verrath beutlich, ba zwischen Bollmond und Neulicht vierzehn Nachte liegen, die Theilung des Monats in vier Viertel ("die Vier mit der Sieben bat bie Bahl 28, ben Durchgang bes Mondes durch den Thierfreis," fagt ber Scholiaft des hesiodus) oder die dem Monde jahr angehörige siebentägige Boche, die auch bei ben Chinefen, Peruanern u. a. alten Bölfern im Gebrauch war 52), bei ben Aegyptern 53), mahrscheinlich auch bei den Germanen 54), ver-

 47) Paus. 9, 33, 1.
 48) Paus. 2, 33, 2.
 Strab. 8 p. 374.

 Müll. Aeginet. p. 26 ss.
 49) Philoch. p. 92—94.
 Siebel.

 50) Op. et D. 772.
 51) Hesiod. fr. 225 Göttl.
 52) 3bc

 ler Chronol. 1, 88.
 53) Schlegel Ind. Bibl. 2, 178.
 54) 3.

 Grimm D. Mythol. zweifelt nicht mehr in der 2.
 Xufl. 1, 115, wie in der

 1. S. 90.
 Görres hatte die Behauptung aufgehellt.

schieden von ben planetarischen, zur Zeit ber Ptolemäer befümmten Siebentagen, die nach den im alten Griechenland un= befannten Planetennamen von fo vielen Bölfern benannt wer= In Athen bestand das Verhältniß der Siebenzahl obden. wohl ber Mond in brei Dekaden getheilt wurde, nach einem den Mondlauf nicht mehr berücksichtigenden gleichmäßigen Monat von 30 Tagen und einem Sonnenjahr von 12 Monaten nebst ihrer Ergänzung 55). Der Mond nimmt, fagt Clemens, feine Gestalten durch je sieben Tage 56), in welchen vier Pha= fen, welche die Namen unvoeidig, dizotopos, duplizvoros, navośdyvos hatten 57), in welchen quater septenis diebus er sei= nen Lauf vollendet 58). Nach der Sieben als dem einen Thei= ler beißt Apollon — fo wie die Bier in der Religion des Bermes große Bichtigkeit behauptet - Esdouayévng bei hesiodus und den Priestern und Propheten 59), weil der siebente (wie ber vierte ber bes hermes) fein Geburtstag fey 60) und baber auch der Tag feiner Jahresfeste überall war. Aefchylus bildet für feinen 3med 'Eßdouaystag in den Sieben' (781), wo Apol= lon das siebente Thor nimmt, wie er Führer genannt werden fann in Bezug auf den siebenten Tag, die Planeten, die sieben Sonnenheerden, und wonach feineswegs anderwärts ésouarévns zu verdrängen ift; auch 'Esdouseros 61). Selbst ber Opferstier, ein Ruchen ber Selene am Neumond, hieß Sieben= ochs (povs ebdopos) 62). In Sparta murbe am ersten und am siebenten dem Apollon geopfert 63), in Rroton 64) und so überhaupt. Die Siebenzahl, dem Apollon heilig, wie Selios in Rhodos sieben Söhne hat, ist daher in Apollinischen My=

55) Bgl. Lepfius Einl. jur Chronol. ber Ågypter S. 23. 133. 160.
X. 20. v. Schlegel Borr. ju Prichards Acgypt. Mythol. Bonn 1837 S.
XXIX f. 56) Str. 6 p. 814. 57) Gemin. El. astron. 10. 58) Barro b. Gell. 3, 10. 59) Plut. Symp. 8, 1, 2.
60) Arg. Pind. Pyth. Schol. Callim. H. in Del. 251. Plin. 8, 71.
Solin. 32. Ammian. 22, 15. 61) C. J. n. 463. 62) Hesych.
63) Herod. 6, 67. 64) Athen. 12 p. 522 c.

then und Außerlichkleiten unendlich oft und politisch mit Vorliebe angewandt worden <sup>55</sup>), wie sie auch bei den Syrern und Juden bedeutend war, bei den Römern dagegen drei.

Nach ben Mondmonaten haben sich auch die Trieteris, Dentaeteris und Enneateris eingerichtet, daber benn auch biefe überall unter bem Gol standen, bem dux, princeps et moderator luminum reliquorum, wie er von Cicero genannt wird. Das große Jahr insbesondre fpielt in den Sagen des Apollon und ben Anordnungen feines Cultus eine große Rolle. An den enneaterischen Daphnephorien bes Ismenischen Apollon in The ben stellte bie von dem Grammatiker Proklos in ber Chreftomathie beschriebene Ropo, ein Holz vom Delbaum, woran unter reichem Schmud von Zweigen und Blumen Sonne, Monb, Sterne und Gestirne befestigt waren, ben Jahreslauf bar. Bei ben Paonern war ein fleiner Discus über einem hohen Holy bas Bild des helios, den sie verehrten 66): bag an der Ropo bas Jahr durch 365 Kränze bemeffen mar, zeigt bag fie in die fer Gestalt und Bollftändigkeit nicht aus bem hohen Alterthum berrührte. Aber es gehörte auch nicht bie aftronomische Berechnung bes Sonnenlaufes dazu, um in dem geboomagenes, dem Droner bes Monats, auch ben bes Jahrs und bes achtjährigen Cp clus zu erfennen. Nuch anderwärts beutet Manches in Ge bräuchen und mythischen Bablen auf das alte Jahr. So die Eintheilung der Heliosheerde auf Thrinakie in der Odyffee; fo daß in Amykla eine Zahl von fünfzig, halb Rnaben halb Made chen, - wie sieben Jünglinge und sieben Jungfrauen ben Fest zug des Apollon aufführten - um das Grab des Hvakinthos aufgestellt murben, fo wie fünfzig am Jahresfeste bes neuge bornen Dithyrambos tanzten und der Söhne der Selene und

<sup>65)</sup> Lefchyl. Tril. S. 65. A. Dentm. 1, 236 ff. 66) Mar. Tyr. 8, 8. In Sübdeutschland wird der Ofterball als Symbol des Son= nenballs in die Luft geschleudert und eine feurige Scheibe derselben Beden= tung gebraucht.

bes Endymion fünfzig waren. Thespiä hatte sieben Demuchen, sieben Jolaidenfamilien 67) und fünfzig Zeugungen des Herakles.

Manche Apollone mögen auch erft in Zeiten geweiht und Beinamen erdacht worden seyn als es nun von neuem üblich geworden war den Apollon nicht mehr von Helios zu unterscheiden. Auf der Insel Thynis war ein Apollon bes Morgenroths, Seoos, bem Apollonius einen Urfprung aus ber Geschichte ber Argonauten andichtet (2, 686. 700.) Eben fo bieß einer in Rreta der Apollon der Frühe, Enauros, denn sravew bedeutete bort ges 68) und biefem paßt ber hahn auf ber hand 69), ber bem helios beilig war 70). Die aufgebende Sonne beteten Mehrere an als die untergehende, wie Pompejus gegen Sulla sagte 71). In einem Gebet im Geiste ber Dr= phischen wird zu Tenos Apollon Boromedon, Borenverwalter genannt 72). In den archaistischen Reliefen mit Apollon Ritharobos ift an bem Altar ein Tanz ber horen angebracht; die Münzen von Apollonia haben Apollon und die horen und icon in Basengemälden sind beide häufig vereinigt, auch im älteften Styl 75).

# Verschiedene Apollone.

### 79. Karneios, ber Schaafapollon.

Bei der Einwanderung brachten die Aegiden (d. i. Zie= gener) von Theben, als sie die Hauptstadt Amyklä nahmen 1), ihren Karneischen Apollon mit, den sie von da auch nach Thera und Kyrene führten, wie Pindar bezeugt, welcher selbst mit leinen Aegiden ihn fortseiert 2). Ob schon mit den Minyern Negiden in den Peloponnes und zwischen diesen und den Do=

 67) Schol. Aesch. Sept. 800.
 68) Hesych.
 69) Plut.

 Pyth. or. 12.
 70) Paus. 5, 25, 5.
 71) Plut. reip. ger. pr. 10.

 72) C. J. n. 2342.
 73) Bit in den Vases Coghil. pl. 37.

<sup>1)</sup> Pind. J. 6, 14. 2) P. 5, 70-75. Aristoteles und Ephoros in den Scholien. Both Not. cr. p. 477 s. Explic. p. 289.

riern Streit vorausgegangen mar, muß babingeftellt bleiben. Die Aegiden, welche Serobot eine große Phyle nennt (4, 149), waren vielleicht nach einem Prieftergeschlecht fo benannt wie die Baffen, die Branchiden. Die Rarneen wurden neben den Amp fläischen Hyakinthien ein Hauptfest der Dorier Spartas und überhaupt verehrten alle Dorier den Karneios, dem bei ihnen ber gleichnamige Monat beilig war 5). In Leuftra 3. B. und Rardamyle bemerkt Paufanias Xoana des Avollon Karneiss wie sie in Sparta üblich, wie dieser Gott den Doriern einheimisch sey (3, 26, 3. 5), ein Temenos deffelben an der Straße nach Arfadien (3, 20, 9), ihn auch in Gytheon (21, 2), und in Meffenien Karnasion, vormals Dechalia (4, 2, 2), einen Rarnischen hain, eine Bilbfäule (31, 2. 33, 5.). Eine Stadt Rarnion in Lakonien erwähnen Polybius (3, 19, 5) und Plinius (4, 6), Karneia ein Scholiaft 1). In Argos galt be Apollon Rarneios (später als der Lyfios) als nyntwog 5), in Sithon herrschten nach ben Rönigen beffen Priefter 9), in Rorinth hatte er feinen Tempel ohnweit deffen der Bera und eine Rapelle im Peribolos des Asklepieion 7). In Knidos bezeugt ibn eine von hamilton, in Thera eine von Protesch gefundne Inschrift. hier waren Minveische Geschlechter, wie auch in Ryrene, wo ber Monat Rarneios vorkommt, wie in Sparta, in ber Rhodischen Rolonie Afragas, in Sprafus, Gela, Lau romenion, Nifpros. Der Rarneen in ber Nahe von Spbaris gedenkt Theokrit (5, 83).

Rallimachos, ber die obigen Angaden Pindars wiederholt, fügt hinzu daß dem vielangerufenen Karneios im Frühling Blumen, im Winter Krokos auf die Altäre gelegt wurden und immerwährend Feuer brannte <sup>8</sup>). Einen Schaafbock für die Karneen erzicht ein Theokritischer Hirt. Auf Münzen von

 <sup>3)</sup> Thuc. 5, 54. Pausan. 3, 13, 3.
 4) Soph. Oed.

 Col. 40.
 5) Schol. Theorr. 5, 83.
 6) Syncell. p. 78 a.

 7) Paus. 2, 11, 2.
 10, 2.
 8) H. in Ap. 69-84.

Elpros und Tyliss in Rreta hat Apollon einen Ziegenkopf in ber hand. In Delos war ber Altar Keparwir ober Kepaavos aus rechten hörnern eines Bods geflochten 9). Die rich= tige Erklärung des Namens finden wir bei hefychius, obgleich er felbft ihn aus einer bekannten Legende herleitet : and rov καρνών ήγουν προβάτων. Κάρνος ift Schaaf, βόσκημα, πρόβατον, spät noch erhalten in xagvooragiov, Schaafstall; uncontrahirt κάρανος, έριφος καρανώ, την αίγα Κρητες, abaetürzt xάρ, πρόβατον 10), auch xάρα, αιξ ημερος πολυζέήνιος, ύπο Γορτυνίων. Ίωνες τα πρόβατα. 2010 ift Rar= neios Widdergott, ähnlich wie Pan, bei dem nur unter dem Geschlechte ber unaa die Ziegen ben Schaafen vorangehn. Diefer Apollon hieß als Mehrer ber heerden bei den Lofrern Oogárns, Bespringer 11), Oógvag in Lakonike 12) oder Oogatos bei Lyfophron (352) 15), Apollon hieß ferner To a-7105 in einer Stadt auf Naros 14) und in Aepytis Kegeains, ber Gehörnte, unter beffen Tempel die Duelle des Aluges Rarnion sprang 15), war also wohl mit bem Karneios und Maloeis nah genug verwandt: sicherlich hat Pausanias nicht etwa mit Pan verwechselt. Apollon von Böcken gezogen kommt

auf Münzen vor 16).

<sup>9)</sup> R. D. Müller der dieß anführt Dor. 1, 318, nimmt übereilt an baß der Bock urfprünglich ju den unreinen Thieren der Apollinischen Re= ligion gehört habe, von denen überhaupt nichts bekannt ift, indem er ihn mit tem Python verknüpft, welcher Bater von Mit genannt wird. Das foll wohl nur fagen daß all die berühmten vielen Delphischen Biegenopfer im Python ihren letten Grund hätten. Auch in Gerhards Mythol. §. 312, 9 ift bann von verhaßten Thieren des Apollon, barunter ber 10) Rar, Schaaf, ift auch hebräisch, wie fo Boch, die Rede. manche Semitische Börter auch in Indogermanischen Sprachen gefunden werben. 11) Hesych. 12) Hesych. 13) Oogeir, όχεῦσαι· θόρος, βάτης, ἀφροδισιαστής, bei hefychius έμβατεύων, Schol. Lycophr. weghalb ein junges Bocklein asooos hieß. 14) Steph. T. Toayaia. 15) Paus. 8, 34, 3. 16) Rasche 4, 2, 1045.

Daß die alte Bedeutung des Karneios nicht mehr gesiel als mit dem Dorischen Staat Apollon sich ausgebüldet, sein Fest politische und kriegerische Gestalt angenommen hatte und Karneoniken seit Terpanders Zeiten zählte, vierschrige Karneaten gewählt wurden, ist begreislich: daß man sie aber noch verstand oder verstehen wollte, ist klar daraus daß die Legende zu seiner Erklärung einen Seher Krios, Schaafbock, aufnimmt. Sonst scheinen die vielen Legenden über ihn ihren Grund hauptsächlich in der Ablehnung des Schaafgotts zu haben, im dem man ableitete von einem Seher Karnos, Alkman von einem Troischen Karneos, Praxilla von einem Beliebten Apollons Karneios, Sohn des Zeus und der Europe, die wohl mit Rücksicht auf die Radmeische Herkunst der Agiben auf das Land geht welches im Homerischen Hymnus auf Apollon so heißt.

#### 80. Der Ampfläische Apollon.

In bem Gott von Ampflä und bem mit ihm in Sage und Feier verbundnen Syafinthos ift es nicht fcmer gang biefelbe Bedeutung wahrzunehmen wie in dem Thrafischen Ares-Lyfurgos welcher ben Dionysos in bas Meer zurückscheucht, ben töbenden und den belebenden Sonnen= und Jahresgott. Ein unzertrennliches Götterpaar waren gerade in Ampfla auch die Dioskuren. Amyklä, zwanzig Stadien unterhalb Spartas, in ber fruchtbarften Gegend, fehr nah am Laygetos, wo bie einheimische, von Stesichoros und Simonides aufgenommene Sage ben Agamemnon herrschen ließ, wo er nach Pindar flarb, wo Gräber des Agamemnon und der Raffandra waren, ward von ben Doriern, als fie vom Pindus ber eindrangen, und ben Aegiben eingenommen, wie Pindar fagt (P. 1, 65), boch nach Paufanias erft unter Telefles furz vor bem erften Meffe nischen Rrieg ben Achäern entriffen, als beren hauptort es gilt (3, 2, 6. 12, 7); Alfman fest Amyfläisch für Spartis. Das Amyklaon ift bis fpät fast das ausgezeichnetfte heiligthum

in Lakonien geblieben 1). Der Amykläische Gott war Dorischen Ursprungs so wenig wie die Rarneen, aber vermuthlich über= fommen von ben Minvern, und von biesen wieder von ben Lelegern. In die Genealogie des Leler aufgenommen, ift Sya= finthos ber jüngste und schönfte Sohn des Amyklas 2). Pau= fanias beschreibt bas Bild bes Gottes (3, 19, 1.) Eine Erzfäule, nach Schätzung dreißig Ellen hoch, alt in Bergleich mit bem Thron von Bathykles, auf dem fie inmitten von sechs andern Sigen errichtet war (als die fiebente), hatte nur Antlig, Fuße und hände, auf bem Ropf einen Belm und in den händen Bogen und Lanze. Eben fo war ber Apollon Pythaeus, wie er fpäter betitelt worden, auf bem Berge Thornar gebildet 3). Auch ber Apollon Deiradiotes auf der Lariffa ju Argos hatte noch als Ppthaeus ein gerades Erzbild und hatte feine eigenthumlichen Drakelgebräuche beibehalten 4). Durch ben Lakonen Sofibios, ber über die Opfer in Lakonien schrieb, erfahren wir von eis nem Apollon ber Lakebämonier mit vier händen und vier Ohren, von bem, angeblich weil er fo ben Ampfläern erschien, bas Sprüchwort galt: höre den der vier Ohren hat 5). Dieser vierhändige Apollon (wereaxee) ift von hespchius zweimal erwähnt ), auch von Libanius bas Bild bes vierhändigen Apollon 7), und ein Orphischer hymnus entlehnt von ihm einen vierbeinigen helios, in Bezug auf Cos, Nacht und Jahreszeiten (7, 8). Zwischen biefem Janus aus ältester Überlieferung, Die man später fallen ließ und vielleicht zu keiner Zeit im Idol auss gedrudt hat, und bem fonft befannten Ampfläischen Gott, ben wir tennen, scheint die Verwandtschaft groß zu feyn. Denn biefem biente, wie Pausanias zu erzählen fortfährt, zum Fußgestell in Gestalt eines Altars das Grab des Spafinthos (wie in Delphi bas des Dionpsos war dem dort die vier Wintermonate ge-

 1) Thuc. 5, 23. Polyb. 5, 19, 2.
 2) Paus. 3, 1, 3

 3) Paus. 3, 10, 10.
 4) Paus. 2, 24, 1, 5) Zenob. 1, 54

 Cod. Bodl. n. 84.
 6) v. χουφίστον und χυναχίας.
 7) Antioch.

 1 p. 340 R.

börten). An den Hvakinthien (bes Apollon), in den Hundstagen, wurde bem Hyakinthos indem man eine eherne Pforte auf ber Linken bes Altars öffnete, vor bem Opfer bes Avollon bie Grabspende gebracht (evarifovos). Apollon tödet ihn mit bem Discus, wohinter felbst Paufanias einen andern als den buchstäblichen Ginn sucht. Der Thrakische Sabazios, aus welchem Dionpfos hervorgegangen, ift felbst auch "Yns, 'Yeu's und trifft barin mit Yaxwyog (Yaz, vielleicht auch Yaxwes, Bater bes Marfpas) zusammen 8). Auch bie Blume Syakinthos hat ihren Namen vom Regen, ber im Frühlingsanfang fie plöglich bervortreibt, und ift barum bem Gott Syafinthos geweiht: ju= gleich wurde, ba er ftirbt, in den Strichen AI in ihrem Relch Bezug auf seinen Tod gesehn und sie also zu einer Todtenblume gewählt, wie am Feste ber Demeter Chthonia in Bermione 9. Der Ampfläische Naturgott hatte zu Töchtern Die lair a und Phöbe, welchen jährlich bie Leukippiben als Prie fterinnen ein Gewand woben 10). An den Hyakinthien, deren Wettkämpfe im Ampkläon gehalten wurden 11), bekränzte man fich nach Dionysischer Beise mit Epheu. Um Thron bes Bas thyklos waren zwei horen und zwei Chariten: so sehn wir Apollon zwischen zwei horen im ältesten Styl gemalt 12). Die Chariten Phaenna und Rleta hatten am Bege nach Ampflä bei bem Fluß Tiafa ein hieron 15). Rynortas, welcher bes Hyakinthos Bruder genannt wird, ist der Siriusaufgang 14),

<sup>8)</sup> Lefc. Tril. S. 212. 357. Rl. Schr. 1, 24. 53. H. Dentm. 1, 78, wo das Symbol des geworfenen Steins berührt ift. Als Discus verehrten die Paoner bie Sonne. Huf einen Discus aufgetragen ift bas Gesicht des Sonnengotts auf einem Etrurischen Spiegel, Mon. d. J. Daß ber Discus bedeutsam geworden war, fieht man archeol. 2, 60. auch daran daß die Sage auch die unfreiwillige Lödung durch den paläftrifchen Discus gern aufnimmt, wie bei Perfeus und Afrifios, Debalos 9) Paus. 2, 35, 4. 10) Paus. 3, 6, 2. und feinem Bruder. 12) Vas. Coghil pl. 37. 13) 11) Strab. 6 p. 278. 14) Apollod. 3, 10, 3. Paus. 3, 18, 4. Athen. 4 p. 139 b.

freilich ein feindlicher Bruder; feine Schwester aber, die jung= fraulich ftirbt und mit ihm in ben himmel erhoben wird, ift Polyböa, die Bielnährende. Dief war vorgestellt am Grabaltar: Hyakinthos war bier bärtig nur nach älterem Runftge= brauch, gleich bem Achilleus, Paris u. a. schönen Jünglingen, auch bem Lykischen Apollon, wie bei biesem (Not. 28) angeführt wird. Die mit ihm abgebildeten Götter ftehn mit ber Allegorie bes Gottes im Zusammenhang. Auch vor ber Stadt Tarent, ber Amyfläischen Rolonie (Dl. 18, 2), war ein Grab bes Sya= finthos, wie die Einen, des Apollon Hyakinthos, wie die Anbern ibn nannten 15). Der Duc de Luynes erkannte biesen ohne bas Zeugniß bes Polybius zu kennen, in den Incusen von Tarent mit einem Epheben ber eine Laute umhängen hat und eine byacinthähnliche Blume hält 16). Der Monat Hya= finthios fommt vor in Thera, Rhodos 17), und in Sicilien.

Wenn Koluthos den Hafinthos Karneisch nennte (235), worauf R. D. Müllers Jrrthum sich gründet, der den Kar= neios auch für den Gott der Hyakinthien erklärt <sup>18</sup>), so wäre dieß nur eine der gewöhnlichen Vermischungen, da das Trauer= fest der Hyakinthien und die Karneen verschiedener Natur und herkunst sind und keineswegs Apollon Karneios den Hyakin= thos tödet; aber für Kaqvesioco-'Yaxiv-Jov giebt eine Pariser Handschrift mit einem ausgelassen Vers das Richtige:

> ένθα δε Καρνείοιο φίλον κτέρας Απόλλωνος οίκον Αμυκλαίοιο παραγνάψας Υακίνθου <sup>19</sup>).

Gegen den solarischen Dualismus eifert Dio Chrysofto= mus <sup>20</sup>) und er reichte freilich sehr weit. Auch die Art der Symbolik die wir in dem älteren Amykläos sinden, ist nicht

15) Polyb. 8, 30. 16) Ann. d. J. 'archeol. 2, 337. 17) C. J. n. 2525. 18) Dor. 2, 8, 15. 19) E. Miller Eloge de la chevelure, discours inédit d'un auteur grec anonyme, 1840 p. 16. Den Karneios und den Systinthios unterscheidet auch Presser nicht Mythol. 1, 163. 182. 20) Homil. 7. c. Antioch. felten. Der Sonnengott Swantowit in Arkona auf Rügen hatte vier Köpfe und Hälfe, zwei nach vorn und zwei nach hinten, seitwärts gedreht, wohl nach ben vier Jahrszeiten, inbem nach Schwencks<sup>21</sup>) glücklicher Deutung durch Spaltung des Sonnengotts die sieben Köpfe des Rugiawit und die fünf des Porewit zusammen die zwölf Monate der besseren Jahreszeit und des Binters anzeigen. Daß der zwieköpfige Janus einst Sonnengott gewesen sei, ist unlängst im Rhein. Museum gezeigt worden<sup>22</sup>). Das nach beiden Seiten offne Thor war ein übereinstimmendes Bild. Ovids Ausspruch, Griechenland habe keinen dem zwiegestalten Janus ähnlichen Gott<sup>25</sup>), ist vaher in Bezug auf das höhere Alterthum beider Völker ungegründet.

## 81. Der Lykische Apollon, Erethymios, Smintheus u. s. w.

Pandaros aus Zeleia, wo Lykier saßen, betet in der Ilias als zu dem ihm angestammten Gott zu dem Apollon Avxnyevýs (4, 101. 119). Dieß ist der aus der Dämmrung, dem andrechenden Tag, wie hier  $\lambda vxn$  (lux) im Gegensatz der Nacht, zu nehmen ist, gedorene, wie schon Biele demerkt haben <sup>1</sup>); nicht der in Lykia gedorene, wie alte Grammatiker erklären, denen Heraklides widerspricht <sup>2</sup>). Dieß würde Avxingerigs heißen, wie Aesvagegerigs dei Ibykos, wie Avxinger, Avxiovgrýs: auch kommt Kungogéveia oder ein ähnliches Beiwort bei Homer nicht vor, wohl aber Eos Zegereveia <sup>3</sup>). Lykia, wel-

<sup>21)</sup> Slaw. Mythol. 7, 144. 147. 22) 1853 S. 353. 23)
Fast. 1, 89. 1) heyne Comm. Gotting. 1787 T. 8 p. xx11, Bisconti Mus. Fr. 4, 4, 13. Op. varie T. 4 p. 35. 2) Alleg. Hom.
6. 3) Aus λύχη ift ἀμφιλύχη νὺξ bei homer, ἀμφιλύχη ohne νὺξ bei Apollonius und Arat, λυχόφως (σχιάφως), τὸ λυχαυγές ἤδη προς ζω Heracl. All. Hom. 7, λυχοειδέος ἀοῦς, τοῦ λυχόφωτος (wenn dief nicht wolfsfarbig, graulich feyn foll), λυχοειδές, τὸ προς τὴν ξω, τὸ διά-λευχον Hesych. λυχήλατος der Al, λυχοψία. Die Grundbebeutung lux

dem ber Dämmerungsgeborene angehört, hatte nach Berodot (1, 173. 7, 92), Strabon und Pausanias, ba es vorher bie Milyer oder Solymer beherrschten, Termilen aus Rreta, welche Sarpebon babin geführt, ju Bewohnern und die Nachbarvöl= fer nannten biese noch so, wie fie es auch selbst in der zu uns fter Zeit dort gefundenen Grabfaule in noch unentzifferter Sprache Tramele und Troves, Troite nennen. Sie hatten theils Rretische, theils Rarische Bräuche \*). Serobot leitet ben Namen Lykia von bem Pandioniben Lykos her, ber zu ben Termilen unter Sarpedon gekommen fey, Diodor von einem Leichinen Lykos aus Rhobos, ber bem Apollon Lykios ben erften Tempel baute 5). Babricheinlicher ift bag Apollon Lyfios nach Athen, wie Lykier nach Argos, von Afien aus gekommen Apollons war auch Zeleia in Troas, bas Gebiet des Ly= íft. laoniden Pandaros (Jl. 2, 824), welches Rleinlykien, fo wie von Strabon des Pandaros Bolf Lyfier genannt wird (12 p. 572. 13 p. 586. 587). Noch spät feierte in Lykien der Städtebund, drei und zwanzig Städte nach Strabon (14 p. 664), ben Apollon nach einer großen Inschrift ).

hat fich in die engere, Graulicht, Halblicht, augelixy, (auch liyn, Dam= merung, Lyos, Schol. Apollon. 2, 1121, lucus) verloren: fie ift in Levzós, weiß, neben Lúzvos, Auxardos (C. J. n. 2448), wie zúrardos, Avxai3a (Steph. B.), λνχάβας, Artadifc, Bekk. Anecd. p. 1095, für lozasarys (Lobeck. Phryn. p. 610, Lichtgänger, Jahr, Lauf des Lichts Müller Dor. 1, 304, Macrob. Sat. 1, 17 5 and rov luxov d. i. hliov fairomeros zad mercoumeros, fo Bos Lob. S. 408, wie zoqubas der im helm Schreitende, Döderlein gat. Synon. Ih. 2), und in Auxabyrros, Lycabessos, Sahresberg in Uthen, eine bobe, table, ifolirte Felfenzade, gerade im Often ber Altstadt, an der das Licht oder bie Beit der Sonnenwende (winas felioso), da mit der herbftlichen das Sahr begann, beobachtet wurde, wie es fpater von Phaeinos und Meton auf demfelben Puntte genauer 4) Sehr wichtig ift gaffens Abhandlung über die Bytifchen geschab. Infcriften und bie alten Sprachen Rleinafiens in ber Beitfchr, der Deut= fcen morgeni. Gef. 10, 329-388. 5) 5, 56. Hesych. Auxos. 6) Annali d. J. 1852 p. 183.

In Griechenland felbst war bas Thier bes Apollon ber Bolf, ber an den Lykischen Monumenten sich nicht abgebildet gefunden bat, defto bäufiger Lömen und Rinder, fo wie auch in Patara bei bem Zeus und Apollon angeblich von Phibias Löwen aufgestellt waren 7): auch bie Lyfischen Münzen, bie ich forgfältig gesammelt bei Gir Fellows fab, enthalten ihn nicht. Neben bem Altar vor bem Tempel zu Delphi mar ein eherner Die Delpher ehren den Bolf, fagt Aelian 9), Apol-Wolf 87. lon liebt ihn, Plutarch 10); er erscheint auf Phofischen Müngen. Oberhalb von Delphi lag Lyforea 11) (wie in Arkadien Lyfofura), wober Apollon Lyforeios, Lyforeus bei Apollonius, Ral limachus, und der Berg selbst bieß Lyforeus 12), wie noch jest Liakura oder Lukura 15). Zwischen Phofis und Lofris war ein steinerner Bolf aufgestellt 14). In Argos beißt ber Tempel des Apollon Lyfeios der älteste 15) und der ausgezeich netste 16), fein Fest Lyfeia, Die Agora Lyfeios, wo ein Bolfs: bild ftand 17), der Berg auf dem der Inachos entsprang, ber Lykische 18). Die Münzen von Argos und Argolis bezeichnet von Anfang ber Bolf. Es wurden bem Lyfeios Bölfe ge opfert 19). Dem Apollon als Gott der Seerden tam es ju beren Feinde, die Bölfe zu töden oder abzuwehnre, als Auxeus also Auxontóvos ober Auxósoyos zu senn (wie éxásoyos, daha πρόβολοι λυκοεργέες 20), und diefem Abwehrer scheinen die sehr alten Münzen Athens, wo auch bas Lyfeion auf alten Cult beutet und ein Bolfsbild vor dem Gerichtshof (Harpocr. dexa'juv)

Ì

<sup>8)</sup> Paus. 10, 14, 4. Plut. Pericl. 7) Clem. Protr. 4, 47. 9) H.A. 12, 40. 10) Pyth. orac. 21. Ael. A. H. 10, 26. 12. 11) Aristot. H. A. 6, 36. 12) Lucian. Tim. 3. 13) Coray ad Heliod. p. 94, oder nach Neueren Avzégs bei den girten, fo das Ljukura nicht Avzwoesor, fondern ein Albanefisches Wort wäre, was mir teineswegs mabricheinlich ift. 14) Anton. Lib. 38. 15) Schol. Soph. El. 6. 16) Paus. 2, 19, 3. 17) Eustath. ad Jl. p. 354, 18. 449, 1. 18) Sch. Apollon. 1, 122. 19) Schol. Soph. El. 6. 20) Herod. 7, 76.

ftand, mit AYKOYPFOY zu meinen <sup>21</sup>). Grammatiker benken bei Aúxseos an das Athenische Gesetz Wolftödens, inbem ein Preis auf die Tödung eines jungen Wolfs gesetzt war <sup>22</sup>). Phädimos redet in einem Epigramm den Apollon an: ov oos gagescop lússac luxonrovos. Sophokles selbst folgt der Legende, wonach der Lykeios Wolfstöder ist (El. 6), und Kassandra rust den Lykeios an, indem sie den Aegisthos im Geist als Wolf schaut (Agam. 1216); denn der Wolfsgott geht leicht auch in einen wölfischen, vernichtenden über, wie in den Sieden der Chor betet: Aúxes ävaz luxesos yevov orgars dats (131), ähnlich der im König Dedipus (204. 919.)

Unglaublich ift es daß ganze Volksstämme ihre Hauptgott= heit auf den Schutz nicht einmal gegen eine jedes Jahr dro= bende Landplage, wie 3. B. Mäusefraß, sondern gegen einen feind beffen ber Mensch sich erwehren tann, eingeschränkt und ihn vornehmlich oder ursprünglich in diesem Bezug angerufen und allgemein danach genannt haben. Nein Apollon war als Aúxios ober Aúxios — was oft vermischt wird, wie Zeus als Aúxaios, auch Apollon Aúxaios auf der Infel Chryfe 25), wo auch Auxios xonvy 24) - ber Gott des Lichts. Daraus er= flärt es sich daß in Sparta und dem Tempel des von Alfman erwähnten Lykeios breißig Jungfrauen, vermuthlich jeden Tag eine um die Monatonamen abzuzählen, Avzicides genannt, Baffer trugen 25). In Argos war vor dem Tempel des Apollon Lyfios welchen Danaos gegründet haben follte, ein altes Relief aus Erz, Wolf und Stier im Rampf und Artemis die ben Stier burch einen Steinwurf tobete. Die Legende deutete bieß auf ein Bahrzeichen, wonach bie Argeier im Streit zwis ichen Danaos und Gelanor den Wolf auf den Fremden, den Stier auf ben Einheimischen bezogen und bem Danaos ben

 <sup>21)</sup> Gewiß nicht den Spartischen Lyfurgos, Rasche 2, 2, 1908.
 22) Schol. Aristoph. Av. 368. 23) Hesych. 24) Schol.
 Soph. Phil. 146. Hesych. Paroemiogr. Δυχειον ποτών. 25) Hesych. Phavor.

Borzug vor Gelanor gaben 26). Artemis fteht dem Apollon bei nach ber Vermischung des Letoiden mit dem Lykios. Dem eigentlichen Sinne nach ift Lyfios ber Lyfoergos (S. 416 f. 431), ber Stier im Berhältniß zu bem Bernichter ift Dionpfos, Bolf und Stier im Gegenfag 27). So hat benn auch ber Halbwolf auf Münzen von Argos und andern Orten häufig Strahlen um bas haupt 28), und bei einem dem Danaos zugeschriebenen Bilde bes Apollon brannte von Phoroneus ber ewiges Feuer auf einem Altar 29), wie in ben Tempeln bes Pan, bes Apollon Rarneios 50), des Apollon in Delphi 51), des Jømenios 52), während Apollon Zosterios Pyrphoren, der in Amphipolis nach ben Münzen Fackelrennen hatte, und flar ift ber Bezug biefes Feuers auf das Licht der Sonne, wie in den Athenetempeln auf den Uther. Auch der Bolf vor den Gerichtshöfen in Athen, genannt ber heros Lytos 35), deutet auf den Belios = Apollon.

26) Paus. 2, 19, 5. 6. Plut. Pyrrh. 32. 27) Der Kampf des Sommers und des Winters ist auch in allen Deutschen Ländern, J. Grimm D. Mythol. S. 438—41. Hoffmann von Fallersleben Horse Belg. VI p. 235—40. Auf das Politische angewandt wird die Römische Wölfin von dem Stier der Verbündeten besiegt auf einer Ostischen Münze.

28) Mionnet verzeichnet breißig ältefte und ältere Münzen von Argos in ununterbrochner Reihe mit einem Bolfe=Bruftbild, Rv. Doppelart, eine ober drei Mondficheln, ein Sonnengesicht, Reule, aony, Adler, Fliege. Dann folgt häufig ein Apollotopf mit einem laufenden Bolf auf der Ructfeite ober ein Bolfstopf mit Infcrift und nicht viele ohne Bolf (T. 2 p. 229 pl. 46 n. 1. Eckh. D. N. 286 ss.) Gine von Argos Amphilochiton, bei Mionnet fehlend, hat den Bolf unter dem Pegafos, eine von Charifia in Artadien Bolfstopf und Apollotopf (Millingen Rec. pl. 3, 7.) Bei havercamp ad Oros. p. 20 fechs Münzen, worauf ein bärtiger Ropf ben er Jupiter nennt, Rv. ein ftrahlenumgebner halbwolf. Aber auch Apollon ift bärtig auf Manjen von Hafa bei Torremuzza, von Milet Rafche Suppl. 1 p. 919 (jam barbatus.) Ein liegender Bolf und Laute auf Münzen von Sadria und feiner Rolonie Suder, auch mit einem unbärtigem Apollotopf, Lanzi L. Etr. T. 3 p. 643 tav. 2, 7, nicht bei Mionnet. 29) Paus. 2, 19 5. Sch. Soph. El. 4. 6. 30) Callim. in Ap. 82. 31) Aesch. Choeph. 1033. Plut. Num. 9, 32) Plin. 14, 31, 8. 33) Harpocr. dezajur. id. de # 2.

481

In den Kyprien erklärte Palamedes vom Ida herabkommende Wölfe für Zeichen des Apollon Lykios und annahender Krankheit und mahnte sie zu erschießen und zu Apollon Lykios und Phyrios zu beten <sup>54</sup>). Auch Sikpon hatte einen Tempel des Apollon Lykios oder Lykeios <sup>55</sup>), in Lamia war ein Monat Avxae05.

Bon Anfang ist der Wolf schwerlich durch die Paronomasie von  $\lambda \acute{vx\eta}$ , lux und  $\lambda \acute{vxoc}$  zum Symbol des Apollon geworden <sup>36</sup>), sondern in der Natur des Wolfs, des Vernichters der heerde, hat man eine Beziehung gefunden, nicht auf das Licht, sondern auf den Apollon nach seiner zerstörenden, winterlichen Seite, gerade so wie im Ares Lysoergos <sup>57</sup>). So liegt in Lyseios nicht weniger nomen et omen als in der Glaufopis, so daß die Bedeutungen Licht und Wolf ineinanderspielen. Nicht nach dem Symbol und der barauf bezüglichen Bedeutung, sondern in der ersten und eigentlichen ist Lyseios im Allgemeinen verstanden worden, der Dualismus welchen das Symbol zuerst angieng, ist durch den Dienst des Hellenischen Apollon abgeschafft worden, der Kreis worin es auf die wirklichen Wölfe

34) Philostr. Her. 10, 4. 35) Paus. 2, 9, 7. Ju Raupattos war ein allen hellenen gemeinfamer Tempel des Apollon Lytios. Phileg. Trall. 3. 36) Man möge mit Pott beide Wörter für ursprünglich verschieden halten, Etym. Forsch. 2, 150. 258. 2, 253, oder den Namen des Wolfs von dem ersten entstanden glauben, 3. B. als der Graue, Schol. Apollon. 2, 1245 minder wahrschiedich der Scharffichtige, Apostol. 12, 21, der Feueräugige, Ael. H. A. 10, 26. Plin. 11, 37. 55. Sch. Arat. Dios. 15, der in der Morgendämmerung auf Raub Ausgehende Macrob. Sat. 1. Um die richtige Bedeutung von Aúxesos festjuhalten, erklärt Trisclinius duxoxrovos, Töder des duxóqws, als ein andrer Argeiphontes.

37) Erktärungen des Wolfs, nachdem schon Creuzer und K. D. Müller auf den rechten Weg gewiesen hatten, wie die von Ulrichs Reisen in Griechenland S. 63 als Bild eines Flüchtlings der gemordet hat, oder die von Schwartz de antiquissima Apollinis natura, Berol. 1843 p. 37-40, als eines Symbols des siegreichen Apollon u. a. stehen ausser dem Zu= sammenhang Griechischer Mythologie.

L

angewandt wurde, war ber untergeordnete des niederen Bolls, in deffen Borstellungen Legenden und Dichter gern eingehn.

Durch bas Zusammentreffen von Lykisch und Apollon Avneeos, zumal in Argos, wo auch die Sage von Lykischen mauerbauenden Kyklopen, von Prötos, dem sie in Tiryns die Beste bauen nachdem er durch Heirath mit des Lykischen Königs Tochter sich gegen Akrisios behauptet hat, von Lynkeus und Andres Zusammenhang mit Lykien verrathen, entsteht die Bermuthung daß von dorther auch der Lykegenes eingezogen sex. Doch scheinen auch Fäden des Zusammenhangs über Athen und Delphi hinaus mit dem Thrakischen Ares Lykoergos ziemlich deutlich durch. Dagegen ist der Lykische Gott von Troas und Lyskien aus nicht ohne Einstuß auf viele Griechische Dru geblieben.

Bei den Lykiern hatte Apollon nach hefychius auch den Namen Erethymios und ein Fest Erethymia. Dieß ist der Erp thibios der Rhodier, von squoisgn, squoisgn, uredo, Kornbrand (wie auch eine Demeter Erethybie vorkommt), oder squoisgn<sup>38</sup>), bei Strabon (13 p. 613), und er wird auch in Argos, in Eppern genannt <sup>39</sup>). Der Lykische Apollon ist sodann Smintbeus, Mäuser <sup>40</sup>), dessen Dienst von Homer an bis in die späteste Beit großen Namen hatte. Der Mäuseras gehört zu den suchtbarsten Landplagen. Theophrast spricht von dieser feldverderblichen Vermehrung der Mäuse (p. 834 Schneid.), vielt Sagen daß sie zur Auswanderung getrieben hätten, sind betannt <sup>41</sup>), und wie sehr sie den Cultus zu ihrer Abwehr zu bestimmen geeignet sind, zeigt eine Predigt des Episcopus Bracarenssis aus dem sechsten Jahrhundert <sup>48</sup>). Das die Maus

38) Etym. Gud. 39) Ptolem. Heph. 7. 40) Aeschyl. άξουυραϊός τίς έστι σμίν90ς. 41) Wernsdorf Poet. Lat. min. T. 5
p. 128. 42) A. Mai Auctt. class. T. 3 p. 384; ich fah und hörte bei uns in bem regenlosen Sommer 1821 in Stadt und Land mehrrer Tage hinter einander das Bolt haufenweise vor einem Crucifir an der Haupttirche auf den Knieen beten: vertilge die Mäuse, vertilge die Mäuse.

Digitized by Google

ein prophetisches Thier burch Wetterempfindung und barum bem Apollon heilig fen, wie einige alte Schriftsteller anführen, wird umzudrehn fenn: weil sie bei dem prophetischen Gott ftand, nahm man an daß sie prophetische Rraft habe. Smintheus nennt die Ilias den Silberbogner Apollon, der in Chryse, Rilla und Tenedos mächtig waltet und einen Tempel hat (1, 37) und zur Rache bes Priefters Chryses feine Pfeile fendet, nur durch Bermischung ber Leto Sohn. Bie ichon bemerkt, bief ber Gott von Chryfe auch Auxacos. Den Tempel bes Smintheus in einer späteren Stadt Chryse, mit einer Statue von Stopas, die Maus unter dem Fuße, bezeugt Strabon (p. 604) und häufig find Sminthia als Tempel, wie bei hamariton, in Rhodos, Lindos und nach diesen als Orte, in ber Nähe von Hamariton, in der nahen Lariffäa, in Pariane und vielmals anderwärts. Den Tempel des Smintheus bei hamariton ohnweit Alerandria bezeugen außer Strabon (10 p. 473) auch Münzen 43), Infchriften 44), ber Rhetor Me= nander <sup>45</sup>) und noch Ammian (22, 8); einen Hain des Smintheus in Troas Paufanias (9, 12, 3.) In Hamariton wurden gahme weiße Mäufe unter bem Altar unterhalten und eine Maus ftand neben dem Dreifuß bes Apollon 46). In Methymnä auf Lesbos zeigen ben Smintheus Münzen und eine Inschrift. Die Münzen mit our Sarwr veorogwr gehören ber Stadt Sminthe in Troas 47). Ein Tempel des Smin= theus in Tenedos nach Strabon (p. 603) und die Maus auf Münzen von Tenedos, verbunden mit dem Beil des Tennes, auch auf welchen von Argos 48) und von Metapont mit einer Achre. In Rhodos das Fest Sminthia 49) und dieser Apollon Smintheus, fo wie ber Apollon dev Hillios, ber enunglios

43) Millingen Recueil pl. 3, 20.
44) C. J. n. 3577. 3582.
45) περί Σμινθιαχών. Walz. 9, 319. 304.
46) Heracl. Pont.
Strab. Ael. H. A. 12, 5.
47) Steph. B.
48) Poll. 9, 84.
49) Apollon. Lex. Hom. s. v. Philodemos oder Philomneftos περί τον έν Ρόδω Σμινθίων.

31\*

und der *lolpwos* in Rhodos, wo der Heliosdienst sich behauptet hat, zeigen besonders klar wie Apollon an dessen Stelle geneten oder Helios einst auch Apollon, mit Beinamen, genannt worden ist. Auf Reos hatten die Städte Koressos und Pöessa Tempel des Apollon Smintheios. Auch in Sicilien Spis-Icos <sup>50</sup>).

Ganz ähnlich dem Smintbeus, nur nicht aus so alter Beit befannt, ift ber Apollon ber Beuschrecken, Pornopios, Pornopion, Parnopios. Wer in Griechenland die bäufigen Lager Diefes Infects von ungeheurer Größe, von benen ber Schwarm sich mit erschreckendem Getös erbebt, und die tablen Stellen und bie Feldzüge ber Bauern gegen biesen ge fährlichen Feind gesehn hat, begreift den Apollon Pornopion. Ihm opferten die Aeoler in Asien und nannten einen Monat nach ihm 51). Ein Erzbild deffelben, angeblich von Phidias, stand auf der Burg in Athen 52), in Seleufia in Kilikien beteten fie daß Apollon Sarpedonios ihnen die Bögel welche die Beuschrecken ichnell vertilgen, fenden möge 53), Münzen von Metapont haben häufig, wie andre die Maus, neben ber Achre bie heuschrecke 54). Apollon giebt bemnach auch bas Debl (naonaly) als Pasparios in Pergamos und Paros 55), bas Brod als oiralxás (wie xegealxýs) und Aftäos, wie in einer unter ber Stadt Adrastea liegenden Ebene 56), Segen als Rerboos, wie bei Lyfophron (208) und der Aplun in Thefe falien 57), wenn nicht das Lette auf die Orakel geht wodurch Apollon fich ober, wie Tzepes meint, Die Menschen bereichert. Die Eretrier und Magneter beschentten ben Pythischen Apollon als Geber ber Früchte und als ihren Patroos und Genefios und als menschenfreundlich mit einer Erftlingsgabe von Men-

50) C. J. T. 3 p. 676. 51) Strab. 13 p. 613. 52) Paus. 1, 24, 8. 53) Zosim. 1, 57. 54) Gine von Mi⊧ lingen Transact. of the soc. of litter. I, 1 n. XI. 55) Hesych. 56) Strab. 13 p. 588. Médailles de fen M. Allier de Hauteroche

pl. 12, 13 p. 74. 57) C. J. n. 1766.

484

i

schen (Hierobulen, worauf das menschenfreundlich sich bezieht) 58). Rach Delphi aber sind schon in alten Zeiten goldne Aehren, "ein goldner Sommer" (wie wir von der Weinerndte Herbst sa= gen) geweiht worden. Die Hungersnoth (Aspos) war neben dem Throne des Gottes gemalt (als ein ihm untergebener Dä= mon) im Apollonion der Lakedämonier 59). Auch durch Mi= thra, der die Rinderpaare vermehrt, gedeiht nicht weniger auch der Acterbau.

## 82. Apollon als Seerbengott, wie ber Rarneios.

Der Gott welcher Mäuse und heuschereden vermehrt oder abhält, giebt auch gute Beide und reichliche Milch, als Galaxios, der milchige, wie nach der Chrestomathie des Proklos der Ismenische Apollon hieß 1). Seinen Tempel feierte die enneaterische Procession der nach der Sage von den Aeolern aus Arne her in Böotien eingeführten Daphnephorien. Plutarch 2) erwähnt ein Milchland Böotiens, vo  $\Gamma\alpha\lambda\alpha$ iziov, wo einst Apollon erschien und nach den Worten eines Dichters Milch aus allen Schaafen wie Basser aus Quellen succos fructidus. Daß demnach Pindar seinem altböotischen Apollon bei der Sonnensinsterniß ein Hyporchem sang, ist nicht zu verwundern.

Den Hirtengott Apollon finden wir unter andern Namen an vielen Orten. Er war nach Macrobius<sup>5</sup>) in Kamiros Epimelios — und die Bewohner, fagt er, welche die dem Gol heilige Insel bewohnen, opfern dem Apollon *deugevrjugs*, dem immer zeugenden — in Naros ποίμνιος und *devo*xóμης und mit vielen Namen an den verschiedenen Orten Borsteher der Heerden und Hirten. In Lesbos ist besonders

58) Plut. Pyth. or. 16. 59) Athen. 10 p. 452 b.
1) Bon ihm fommt ber Name Galariboros bei Zenophon und Plutarch.
2) de Pyth. or. 29. 3) Sat. 1, 17.

ber Malosis, Mallosis \*) berühmt, bei beffen Tempel vor ber Stadt die Mitylener ein allgemeines geft begiengen 5), wie die Sparter und andre Dorer die Karneen feierten. Auc Münzen enthalten ihn, fo wie ben Napaios bie ber Stadt Nave, die nach Strabon in dem Gefilde von Methymnä lag, also Baldthal bedeutet, jo dag vanatos auch als Triftgott verstanden werden tann wie von Macrobius geschieht 6). Maloeis bieß ber Gott von pala, phla und von ihm der Ott bes Tempels 7); die Ableitung von dem Vorgebirg Malea, ift gegen bie Sprache. Rallingchos: 5 d' deidur Malois ile zogos 8). Der allgemeinste Beiname ift Nomios 9), wie auch Pan und hermes heißen. Diesen beutete auch bie Erzstatue in Patra an, in welcher Apollon ben einen feiner mit Sandalen bekleideten Füße auf den Ropf eines Rindes feste 10). Die Beidepläte (nláxes droovópor) find bem Apollon lieb, fagt Sophofles 11), und es lag baber nah den Avze105 als Avzoztóvos zu verstehn. Auch in der Ilias hat Apollon bie ichnellen Stuten bes Eumelos auferzogen (2, 766) und bem Laomedon ein Jahr fich verdingt die Rinder zu weiben (21, 448). Auch Abmet mit Alfestis, bes Eumelos Eltern find genannt (2, 714), und berühmter ift später ber girtenbienst bes Apollon bei Abmet, von welchem Rallimachos ben Namen Nomios herleitet (in Ap. 47), hochpoetisch erzählt von Euripides in der Alkestis (445 ff. 570 ff.) Im hymnus auf

<sup>4)</sup> Hesych. Steph. B. 5) Thucyd. 3, 3. 6) Schol. Aristoph. Nub. 144: τοῦ Ναπαίου Απόλλωνος, für Γονναπαίου nat 7) Steph. B. 8) Bekk. Anecd. p. 1187. Meier und Lobect. 9) Callim. in Ap. 47-54. Saltlos ift daher die Madóes Dorifc. herleitung von den Gefeten die Apollon den Artadern gegeben habe bei Cic. N. D. III, 23, oder überhaupt von Gefeten, bei Protios in ber Chreftomathie. Uber auch von dem homerischen Apollon ift das Beiden ber Thiere nicht mit befferem Grund abzuleiten, wie bei Bof in den Dip= thol. Br. 3, 72 ff. ju fehn ift. 10) Paus. 7, 20, 2. 11) Oed. T. 1103.

hermes aber überläßt er diesem das Hirtenamt (497), und behält sich die Laute, nur als Knabe hat er am Parnaß sich bei den Kühen gehalten (556). Hier und da erhielt sich der Eult des Apollon Nomios, wie z. B. in Panormos und Selinus, nach Münzen; es wird ihm mit den Nymphen geopfert, wie in Korkyra bei Apollonius (4, 1218), im Griechischen Italien, Apollini et Nymphis in zahlreichen Botivinschriften im Museum zu Neapel. Man nannte so ben Apollon der Arkader <sup>12</sup>), des alten Attischen Landvolks <sup>15</sup>). Auch Agreus, Jäger, Schüße, wie Pan, wie Aristäs, wie jeder Hirt, wird Apollon von Aeschylus (im Gelösten Prom.) genannt Argeatos in Megara <sup>14</sup>), als ein Evargos, wie er in Siphnos hieß. Die Geier denen die Jungen geraudt sind, klagen zu Pan und Apollon bei Aeschylus (Ag. 55).

Das thierische Leben ift eines und Apollon erzieht daber auch die Knaben, wie Artemis die Mädchen, auch darin ihm verschwiftert, er ift xov eore ogos, die Jugend gelobt und weiht ihm als Herrigeov das Haar. Die Theogonie sagt (346), bie Okeaninen (deren eine sie Mylosoois nennt, so wie eine Nereide Edápry) erziehen (xovolfovow) mit Apollon und ben Flüffen bie Männer, und mit Recht bezieht baber in ber Odpffee (19, 86) Euftathius bas Wort daß Telemachos Anollwróg re sunte schon ein folcher Junge fey, so wie der Scholiaft (20, 71) bag Artemis ber Jungfrau hohe Gestalt giebt, auf bie Eigenschaft zovoorpoopo. Darum in fo vielen Basenge= mälden Apollon und Artemis als Hochzeitsgötter. Pindar sagte in einem Parthenion (fr. 69), daß ber Bräutigam zu helios, bas Mädchen zur Selene bete, und in Delos hatte nach Cato Apollo Genitivus einen Altar 15).

## 83. Ariftäos.

Dem ländlichen Apollon ift burchaus ähnlich ber Aristäos,

12) Clem. Protr. 2, 28 p. 8. 13) Euanth. de trag. et com, aus Barro. 14) Paus. 1, 41, 4. 15) Macrob. 3, 6, ein hirtengott einiger Gegenden, ber nur unter biefem Beinamen befannt ift. Namen wie biefer, wie Urtemis Arifte, Beus o Losoros, Optimus, brüden ein fromm ergebnes Bertrauen auf die Gottheit aus. Einen Apollon Nomios nennt den Ariftaos ein hesiodisches Bruchftud ), die Theogonie bringt ihn, ben tiefgelodten, b. i. bem Apollon ähnlichen, an als Gatten ber Autonos, einer Tochter bes Radmos und ber harmonia, wie ben Dionpsos als den einer andern (977). Pindar aber in einem Romos auf einen Kyrener?) nennt ihn Sohn bes Apollon und ber Ryrene, Begleiter ber Ziegen und Schaafe, Agreus und Nomios: hermes bringt bas Rind nach Libyen zu ben horen und Gaa, bie es mit Nettar und Ambrofis nähren und es zu einem unsterblichen Beus und reinen Apollon machen. Daß ein gleichartiger unberühmterer Gott zum Sohn bes allgemein angesehenen werbe, ift bas Gewöhnliche: und als Apollon felbft, ja als ihr Zeus wurde Ariftaos vermuthlich in Ryrenischen hymnen gefeiert. Dber will Pinbar fagen bag die Anbeter des Ariftaos nicht den Apollon noch ben Beus, fondern in jenem bas höchfte Befen verehrten. Auch Cicero melbet daß bie Reer ben Ariftavs Beus nannten und Athenagoras wirft ihnen vor daß fie ihn mit Zeus und Apollon für eins hielten 5), obwohl bas Eine und bas Andre nut Pradicat feyn möchte. Auch Sohn des himmels und ba Erbe wird er genannt 4).

ĩ

ł

Die Hauptsitze des Aristäss stellt Müller so zusammen 9: "die Ebene am Pelion und bei Jolkos, von wo ihn Kyrene empfieng, das fruchtbare Thal von Theben, Parrhasia in Arkadien (wo Apollon Parrhasios am Lykäon ursprünglich der Nomios und vielleicht eben Aristäss war) und die Parrhasische Insel Reos ". Auch in Sardinien sinden wir ihn 9, auf

 1) Fr. 144. Marksch.
 2) P. 9, 59-65.
 3) Leg. 14.

 4) Schol. Apollon. 1, 498.
 5) Dor. 1, 281.
 6) Diod. 4,

 82. Paus. 10, 17, 3. Aristot. mir. ausc. 105.
 Sallust. ap. Serv.

 ad Georg. 1, 14.
 Mythogr. Vat. 2, 82.

Digitized by Google

Inseln des Aegäischen und des Adriatischen Meeres, wie in Kortyra.

Bir sehn im Aristäss eine ber Gestaltungen in welche ber einfachste ländliche heliosdienst übergegangen ist, erhalten unter diesem besonderen Namen als den Gott eines auch auf seinen Banderungen ihm treu gebliebenen Bolksstamms, in so weit ähnlich dem Pan, dem Apollon, während andre ähnliche örtliche aus helios entsprungene Götter in dem Sammtnamen Apollon früh untergegangen seyn möchten. Dieser Cult trägt noch ganz das Gepräge der alten bildungslosen Zeiten, in die er uns einen tiesen Blick thun läßt, hat auf die Ausbildung in Kunst und Staat keinen Einsluß gehabt oder von beiden erfahren: die fortschreitende Cultur hat sich an einige der in Hauptorten gegründeten Götter von nationalem Namen angeschlossen.

Um aber auf den Aristäos, der für die historische Zeit feine allgemeinere Bedeutung bat, nicht wieder zurudtommen zu muffen, mag hier bas Bichtigste von dem stehen was von ihm im Besonderen häufig erwähnt wird. Auf Aderbau wird feltner hingewiesen, wie von Birgil 7). Dreihundert Stiere weideten ihm auf Reos, nach demfelben 8); fo wie anderwärts bem Selios. 216 Gründer von Ryrene hat er bort bas haupt= product, das Silphion gepflanzt 9). In einem Relief aus kyrenaika bei Pacho (pl. 51) fehn wir ihn mit einem Schaaf= bod auf dem Rücken, ein Pedum in der Hand, von Schaafen umgeben, zugleich fische im Rreis umher. Buttermachen, eine Runft ber Skythen nach Hippokrates, und Delbaumzucht lehrten ihn bie Nymphen, feine Erzieherinnen : in Bezug auf bie lettere besonders ward er in Sicilien verehrt 10). Auch die Bienenzucht war burch ihn und unter ihm. Auf Beinbau deutet die Traube auf Müngen, ferner Makris in Euboa, die

7) Georg. 4, 327. 330. 8) Georg. 1, 14. 9) Schol. Aristoph. Equ. 894. 10)Diod. 4, 82.

Erzieherin des Dionysos, die des Aristäss Tochter genannt wird; fo wie auch Myfa 11), und baß er Sohn des Silen in Arkadien genannt wird 12), den Dionysos erzieht 15), fein Standbild war im Tempel des Dionyfos in Syrafus. Eine hauptsache ift für die hirten und also auch für ihren Gott Ariftäos ift eben fo febr Agreus als Nomios; er die Jagd. hat zuerft bem Bilb Fallen gestellt und bie Jäger rufen ibn an wenn fie Bölfen und Baren burch Gruben und Nege nach-Auch die Bogelsteller rufen ihn an. ftellen 14). Als Agreus hat er auch, wie Apollon Lyfeios in Uthen einen Lyfos, einen heros Agreus neben fich erhalten, welcher ebenfalls Sohn bes Apollon und ber Ryrene genannt wird. Dem Apollon Nomios war Aristäss so ähnlich daß ihm auch Mantif und heib funde beigelegt wird. Bei Pheretydes beißt baber Paon fein Bater, wie man in Athen dem Apollon Paonia opferte 15), berfelbe Ariftaos welcher burch bie Barme Triften und Beers ben nährt, ichust auch gegen bas Uebermag ber hipe indem bie Sühne bes Sirius von ihm ausgeht, gerade wie Apollon ber Abwehrer war. Er opfert bem Zeus ber Teuchte, Ifmaos, welcher zuerst bamals bie vierzigtägigen Paffatwinde bes Juh und August, die Etefien fendet 16). Schön leitet ber allegorifche Mythus bieg ein. Früher war Reos von guten Nymphen bewohnt, die den Ariftaos aufzogen. Ein Lowe tam und verjagte bie Nymphen, bemächtigte fich ber Infel: ber Lowe bo beutet auch anderwärts bie verzehrende Sige: ein fteinerner Löwe ift noch auf einem Berg auf Reos zu feben. Die Prie fter bes Ariftaos beobachteten bort ben Aufgang bes Sirius um zu entnehmen ob bas Jahr Krankheiten bringen werde, und verrichteten subnende Opfer 17). Die Legende die ben

 <sup>11)</sup> Diod. 3, 69.
 12) Clem. Protr. 2 p. 24.
 13) Opp.

 Cyneg. 4, 265.
 14) Plut. Amator. 13.
 15) Schol. Arist.

 Ach. 1212.
 16) Theophr. de vent. 14.
 17) Aristot. Ksiew

 πολοτ. f. Schneibewins Philol. 4, 269. Heracl. Pont. ap. Cic. divis.

 1, 57. Apollon. 2, 500. 4, 1132.

Gebrauch auf Geschichte und eine einzelne Seuche zurückführt, erzählen Apollonius (2, 516—27) und Varro Atacinus <sup>18</sup>). Münzen von Reos und der Städte Karthäa und Julis entz halten den bärtigen Kopf des Aristäos und auf der Kehrseite einen großen Stern allein oder um die Protome des Hunds; zuweilen auch hat Aristäos Strahlen um das Haupt. Daß er den Artas die Wollenweberei lehrt nach Pausanias (8, 4, 1), ist auch ein Ausstuß seiner Natur: denn das Wollenkleid schützt

bekanntlich das Landvolk in Griechenland gegen die Hitze. 84. Der Attisch Jonische Apollon Patroos.

Die Jonier brachten bei ihrer Einwanderung in Attika '), wo bisher Helios verehrt worden war, ihren Apollon mit, auf welchen die Thargelien übergegangen zu seyn scheinen (S. 462.) Ein anderes Sammtsest wurde dem Apollon nicht gefeiert. Auch ein Lykeion sinden wir in Athen, dem Apollon geweiht, bessen Namen Lykios die blinde Legende von einem Pandioniden Lysios ableitet <sup>2</sup>). Aus dem wirklichen Licht- und Wolfsapollon muß der Heros Lykos entsprungen seyn, dessen heroon bei den Gerichtshösen, die als unter den Augen des Helios stehend zu benken sind, ein Wolfsbild hatte <sup>5</sup>). Vermuthlich hängt mit diesem Apollon auch die priesterliche Weihe der Lykomiden zusammen und daß das Amt des Polemarchen, den gewisse Strafsachen angiengen, Auxaußis dext von Kratinos genannt wird <sup>4</sup>); denn luxaußis ist aus luxauos entsprungen, dieDeutung der Scholien aber durchaus unzulässe.

Durch das Eindringen der Joner standen in Athen zwei hauptgötter zweier Stämme neben einander, beide die Kriegs= götter ihrer Angehörigen. Mit politischer Beisheit, da die

18) Prob. ad Virg. Georg. 1, 14.
1) Das Andenten baran frierten die Metageitnia. Sauppe de demis urbanis Athenarum p. 23.
Bgl. E. Curtius jur Gefch. des Begebaus bei den Gr. S. 20. Schr. der Berl. Atab. 1855.
2) Paus. 1, 19, 3. 29, 16.
3) Aristoph. Vesp. 389. 819. Zenob. 5, 2 Λύχου δέχας.
4) P. 92 Meinek.

Theologie fehr nachgiebig war, wurde es baber — worauf andre Beispiele von Abfiliationen der Götter führen - fo eingerichtet bağ man ben Gott ber jüngeren Bevöllerung ber Göttin ber alten antindete : Apollon wurde Sohn der Athena und eines vom himmel ftammenden Dephaftos, bes himmlifchen Lichts 5), während er nach der Lykischen Unschauung aus ber Dämmrung feinem Befen nach felbständig bervorgeht. So brachten die hierapytnier ihre Athena Polias mit dem benachbarten Belios in Berbindung indem fie biefe beiden ben Korybanten ju Eltern gaben ). Auch ber Damon Erechtheus war von Athena und Sephäftos erzeugt und so waren fortan die Erechthiden und die welche den Apollon ihren Patroos nannten, verbrüdert. Der Sohn biefes Apollon ift Jon von einer Lochter bes Erechtheus, bamit auch von biefer Seite Die Einigung ber Bölkerschaften mythisch begründet Seit Jon Attifa bewohnte, fagt Aristoteles, hießen bie fev. Athener Jonier und wurde von ihnen Apollon genannt Patroos 7). Platon fagt ausbrüdlich 8), Apollon fey ber Patroos ber Athener und nicht Zeus, ber nur Phratrios und herfeios beiße, wie Athena Obratria. Das Fest der Apaturien und die Ordnung der vier Phylen, zwölf Phratrien und 360 Geschlech ter hiengen mit der Einwanderung der Jonier aus bem Peloponnes zusammen und giengen mit ihnen nach Afien über. Aber fo wie die Phratrien dem Zeus und ber Athena verblieben, fo wird andrerseits auch bem Zeus als bem altattischen Polieus, im Andenken ber älteren Religion, ber Name Patroos boch auch beigelegt, von Aeschylus in der Niobe, Aristophanes (Nub. 1468), auch in ben Platonischen Gefegen (9 p. 881 d.) und häufig 9). Die Rnaben wurden nach ber Einzeichnung in bie Phratria in den Tempel bes Apollon Patroos geführt und bie Archonten mußten Genneten bes Apollon Patroos und bes Beus

5) Ein Ariftoteles bei Clem. Prot. 2, 28 p. 8 Sylb. Cic. N. D. 3, 22. Lyd. de mens. Maj. 3 p. 105. 6) Strab. 10 p. 472.

7) Harpoer. Ал. лато. 8) Euthyd. p. 404 d. 9) С. # Hesych. v. лато.

Digitized by Google

£

herkeiss seyn: officiell also unterschied man, wodurch eine Bex merkung Platons im Euthydemos sich rechtfertigt <sup>10</sup>). Athena blieb die hauptgottheit: was ist gegen ihre Tempel, obgleich dem Apollon vom alten Heliosdienst her von April dis Datober viele Feste am siebenten Monatstage verbleiben, der des Gottes der Hopleten, der im Keramikos stand, mit einer Statue von Euphranor? was sind die Lysomiden, wenn sie hierher gehören, gegen die Etesbutaden und andre urattische Geschlechter? Wenn wir den Jonischen Patroos mit Recht mit dem Lysteiss verbinben, so erhellt in welchem näheren Bezug ihn Platon als Sonne erstärt <sup>11</sup>).

Den belorberten Apollon mit Eule und Halbmond verbunben auf einer Athenischen unsörmlichen Tetradrachme in der Sammlung der Göttingischen Universität sest Tychsen, der sie in den dortigen Commentationen von 1821 herausgab, nicht ohne gute Gründe vor Klisthenes, dessen Berfassung auf die Jonier so nachtheilig gewirkt habe daß nach und nach ihr Name in Athen aufhörte. Mionnet hat unter denen die er vor Pe= ristes sest, keinen Apollon <sup>12</sup>). Am Parthenon bewegt sich in der öftlichen Gruppe des Phildias Helios aufgehend und unter= sinkend um die Geburt der Pallas, für dieß Land den Mittelpunkt um welchen die Natur aufgebaut, der Götterkreis geordnet ist. Auf derselben Seite ist Apollon Patroos (indem Ar= temis fehlt) unter den zwölf Göttern Athens die am Fries als Zuschauer des Panathenäenzugs erschienen sind <sup>15</sup>). Ob Phibias unter den Göttern des Olymps welche die Geburt der

 10) Demosth. c. Eubul. p. 1315. 1319. Reisk. Poll. 8, 85. Wessel.
 Var. Obss. 1, 7.
 11) Dagegen ift bei Harpocr. v. άγυνάς<sup>2</sup> οἱ διχασταὶ τρεῖς 3εοὺς ὤμνυον, Δία, Δήμητρα χαὶ "Ηλιον zu lefen <sup>2</sup>Απόλλωνα, eine in den handschriften häufige Berwechslung. Schoemann Opusc.
 1, 319 not. 5.
 12) Das älteste Attische Münzgepräge war ein Etter. Böchts Metrolog. Untersuch. S. 121 f. Sonnentopf mit Stratslen und die Eule ift auf Münzen von Dyrrhachium in Auprien.

13) Gerhards Archäol. Beit. 1852 R. 44. 1854 R. 71.

Uthena umgaden, die Letoiden weggelassen haben möge oder nicht, ist eine nicht zu beantwortende Frage. Eine Marmorstatue der Athena im Museum zu Berlin hat über dem Chiton und einem kurzen Peplos eine sehr große Aegis, die sie mit der linken Hand auschebt und darin ein sehr kleines Knäbchen trägt, wovon Leib und Beine antik sind. Da diese Beine nicht den Erichthonios bezeichnen sondern natürlich sind, so wird an Apollon Patroos zu denken seyn <sup>14</sup>). Auf einer alten Erzmünze von Sala in Phrygien mit dem Kopf der Athena stigehülltes Knädchen vor <sup>15</sup>). Im Cultus deutet, wie es scheint, nichts auf diese in Athen entstandne Genealogie des Apollon: so nachdrücklich sie zu behaupten, hätte Uebelstände nach sich gezogen.

In Thorifos, ber Jonischen Zwölfstadt, baute Rephalos auf Pythisches Geheiß dem Apollon einen Tempel, worin nachmals auch Demeter und Kore und Athena aufgestellt werden <sup>16</sup>). Die Mythen von Kephalos und Prokris hängen, wie 3. B. die darin vorkommende Eos zeigt, mit dem alten Apollon Lykeios zusammen, während die Athena im Tempel des Apollon und das Pythische Drakel auf den Jonischen Apollon hinweism.

Bie wenig es den Griechen der gebildeten Zeit darum zu thun war die Götter verschiedener Herkunft bei gleichem Namen und gleicher Grundbedeutung zu unterscheiden, wie gern sie vielmehr mischten, kann man hier noch deutlicher daran sehn daß Euripides im Jon Athena und Artemis, zwei Jungfrauen, Schwestern des Phöbos nennt (465), bei welchem Jon als Sohn des Pythischen Apollon dient, Demosthenes den Pythischen Apollon des Landes Patroos nennt <sup>17</sup>). Wie wäre

14) Anders erflärt in Gerhards Berlins ant. Bildw. R. 4. S. 31.
15) Pellerin Rec. 2, 36, 70.
16) Paus. 1, 37, 4.
17) De cor. 274. So auch harpotration v. Aπ. πατρ. Diod. 16, 57.
Ulpias. ad Demosth. in Timocr. p. 821. Schömann de Apolline custode Athenarum 1856, Opusc. 1, 332 macht hierbei die Bemertung: Neque

es dem Arnobius zu verdenken daß er die Athena auffer dem Apollon auch die Artemis gebären läßt (4, 16)? Dhne Zweizfel hat auch von Athen aus, wegen der dort entstandnen Berzbindung des Apollon und der Athena, Delos einen heiligen Delbaum erhalten, den Euripides neden der Palme und dem Eordeer dort nennt (Iph. T. 1076); es mag das der noch zur Zeit des Pausanias erhaltene seyn (8, 23, 4). Nun hat Leto im Gebären den Delbaum und die Palme umfaßt, oder statt der Palme den Delbaum, was Catull und Dvid aufzunehmen nicht verschmähten <sup>18</sup>): in zersließender tändelnder Mythologie oder in einer dis zur Albernheit fromm beschränkten wird Athena selbst hülfreich bei der Geburt des Apollon und der Artemis <sup>19</sup>). Aus demselben Zusammenhang erklärt sich die Erssindung daß Eryssichton, des Retrops Sohn, den Tempel des Apollon in Delos erbaut habe.

## 85. Apollon Agyieus.

Den altjonischen Apollon finden wir besonders in Athen auch als Agyieus verehrt, Agyiates nennt ihn Aeschylus (Ag. 1039), d. i. Gott der Straßen der Stadt, der vor jedem Haus, im Borhof (3v moo-Prigors) nach der Homerischen Eires

enim hoc in religione cultuque deorum a veteribus quaesitum esse arbitror, unde quisque eorum ortus esset, sed quod ejus numen, quae potestas, quae beneficia essent: quaestiones istae genealogicae fabularum scrutatoribus et theologis curae erant, ad religionem nihil magnopere pertinebant. 18) Munder zu Hyg. 140. Ael. V. H. 5, 4. 19) Callim. in Del. 268. 322 ff. Aristid. in Minerv. p. 24. Macrob. Sat. 1, 17. In Syratus waren nach Thutybides Detbäume im Temenos des Apollon: bei Ephefus war im Hain ber Orthgia ein Detbaum an welchem nach Strabon Leto nach der Geburt ausruhte. Freilich wird auch einer im Hain ber Hera zu Mytenä von Apollobor 2, 1, 3 (Plin. 16, 44, 89) und mancher andre an geweihten Orten erwähnt, wie einer auf dem Grabe der Hyperboretichen Jungfrauen in Delos, Herod. 4, 34.

fione, oder vor der Thüre eine legelartig zugespipte Saule hatte, zum Zeichen daß er Ausgang und Eingang beschütze 1). Ein Attisches Dentmal stellt diese Titel zusammen : "Anoldwrog "Arveswe, Mooranglov, Margesov, MuSlov, Klaglov, Mareerlov 2).

R. D. Müller 5) war der irrigen Meinung daß Agyieus ben Dorern eigenthümlich gewesen sey und bei den Athenem Hermes gleiches Amt mit ihm verschn habe 5). Das Verhälmiß ber hermen, des hermes noonilauos, orgogatos und der hetatäen, der Artemis Prostateria 4) zum Agyieus ist nicht im Klaren. Was harpotration aus des Dieuchidas Megarischen Alterthümern entnimmt, daß die Säule des Agyieus den Dorern eigen sey, ist nur Vermuthung: denn aus der in den Scholien der Wespen (875) angeschrten Stelle selbst des Dieuchidas ist ersichtlich daß dieser, wahrscheinlich ein Dorer, nur aus einer Legende von einem von den Dorern irgendwo bei der Einwanderung errichteten Agyieus folgerte daß die Ge-

1) Nigidius b. Macrob. Sat. 1, 9 - apud Graecos Apollo colitur qui Supaïos vocatur ejusque aras ante fores suas celebrant ipsum exitus et introitus demonstrantes potentem - 'Ayvieùs nuncupatur quasi viis praepositus urbanis. 2) D. Müller H. Dentm. II Saf. 12, 2. C. J. n. 465. Eurip. Phoen. 634 zai où Dois' drak Απολλον χαὶ μέλαθρα χαίρετε. Arisoph. Vesp. 878 ὦ δέσποτ' ἄναξ, γεϊτον Άγυιεῦ τούμοῦ πρόσθεν προπυλαίου. Thesm. 888 εΙτ' έρείδομαι παρά τον 'Αγυιά, χύβο' έχομένη της δάφνης. Plaut. Bacch. 172 (142) Saluto te vicine Apollo, qui aedibus propinquus nostris accolis, veneroque. Mercator. 675 Aliquid cedo qui vicini hanc nostram augeam [Apollinis] (wo Th. Bergts Emenbation Aliquid cedo Agyii qui hanc vicini nostri aram augeam, nicht wahrscheinlich ift, ba Plautus den Römern den fremden Agpieus wohl als Apollinis aram beutlich machen tonnte, mabrend Agyieus, wenn er diefen einmal nennen wollte, mit dem Altar eins ift. Rot. 7. 3) Dor. 1, 299 f. Derfelbe Brrthum in Boegas Obel. p. 218: quod apud Dorienses erant Agyiei, apud Atticos erant Hermae. 4) Syll. Epigr. Gr. p. 170. Go in Ambratia vor den Thuren bas Samothratifche Götterpaar.

bräuche ber Dörer die ber Hellenen, die Hellenischen Gebräuche Dorischen Ursprungs seyen. Die Münzen vieler Städte auf benen Müller selbst diese Säule als Zeichen des Apollon er= tannte 5), konnten ihn auf die Verbreitung des Agyieus auf= merksam machen. In Delphi war nach Versen der Böo einer ber beiden Stifter des Orakels nach dem Agyieus benannt 6). Die Delphischen Vorschriften über Opfer an verschiedene Götter unter denen auch Agyieus ift, in der Midiana des Demosthe= nes, sagen keineswegs daß dessenst vom Orakel in Athen eingeführt sey, wenn auch Varro das Delphische Orakel, das man in diesem Zusammenhang zu nennen gewohnt war, dazu beranzieht. Dagegen sagt im Jon des Euripides der Atheni= sche Ehor, also ehrt man nicht allein in Athen den Agyieus (189 <sup>3</sup>Ayvicándes Segaretae).

Die Form des Agyieus führt uns auf die alten Zeiten der *doyod Usoo* (S. 220) zurück. Indem zunächst der Gott so heißt, wird natürlich auch der Stein der ihn bedeutet, häufig so genannt. Man muß sich aber darüber verständigen daß der zuweilen genannte Altar nichts anders als die Agyieussäule selbst ist, die man vermuthlich so nannte wegen des Gebrauchs auf ihnen wohlriechendes Del in Feuer verdampfen zu lassen, was xveorär Ayveäs heißt bei Aristophanes 7), Eupolis, De= mosthenes 9). Ganz spis braucht man sich ja die konische

5) Citate in Gerhards archäol. Zeit. 1, 50 Note 2. Die Münge von Ambratia ift abgebildet in Müllers Dentm. Taf. 1, 2. 6) Paus. 10, 5, 4. 7) Equ. 1320. Bei guter Botschaft. 8) Nicht äyveäs, wie in Bekk. Anecd. 1, 268 cf. 331 und häusig geirrt wird. Harpocr. Suid. v. äyveai, Schol. Vesp. 870. elev är zai naga rois Arusois Leyómeros äyvesis ol ngd rud olzew bumoi, üs gaas Kgaziros zai Mérardgos zai Togoardis ér ry Aaoxówrte, meráywe ra Annaw 1999 els Tgoiar, gyoi.

λάμπει δ' άγυιεύς βωμός άτμίζων πυρί

σμύρνης σταλάγμους, βαρβάρους εὐοσμίας.

Bo diefe andre Gloffe vorhergeht: Άγυιενς δέ έστι χίων είς όξυ λήγων, δν ίστασι πρό των θυρων Hesych. Άγυιεύς, πρό των θυρων έστως I. 32 Saule (xloor xoroeidis) nicht zu benten. Dag man fie auch mit Myrten und Tänien fchmudte, hatte fie mit Statuen gemein. Bie bedeutsam für Die Athener Diefer Gott des hausthors, ber Thurwart (Jugwydg), ben sie als wirksam anbeteten, wie Gle mens fagt 9), gewefen fen, fieht man aus den Borten des Gophokles aus ber hermione: all & narowas ris arvenion ntedor. In Engaaffen, wo alfo fein Raum war vor den Thuren bie Säule aufzustellen, pflegte man den Agvieus wenigstens an bie Band zu malen 10). Die Bedeutung liegt in dem Namen Agvieus, zu bewahren ben Ausgang und zu bewahren ben Eine ! gang, womit die Delphische Borschrift bei Demofthenes ihm ju opfern für gutes Glud übereinstimmt, und woran andre abn liche Begriffe gefnüpft werden konnten 11). Nur möchte ich nicht nach einer augenblicklich beliebten Beife ber Göttererflärung auf die Sonne zurückgehen, ba ber Urfprung bes 3boll aus ihr im Allgemeinen gewiß nicht mehr erfannt ober bedacht und an das der Gesundheit fürderliche Sonnenlicht in den Strafen bei dem Aqvieus gewiß nicht gedacht wurde 12).

Auffer Athen finden wir den Apollon Agyieus nirgends auf diese Art vor allen Thüren verehrt; sondern nur einzeln

βωμός έν σχήματι χίονος. Poll. 4, 123 έπὶ δὲ τῆς σχηνῆς καὶ ἀγυιτὸς έχειτο βωμός ὁ πρὸ τῶν θυρῶν. Şelladios bei Photius p. 1596 brutt fich erst falsch, bann richtig, nur ungeschickt aus: τὸν Λοξίαν γὰρ προακύνουν, ὅν πρὸ τῶν θυρῶν ἔχαστος ἰδρύοντο, καὶ πάλαν βωμὸν π αξ αὐτ ὸν στρογγύλον ποιοῦντες καὶ μυρρίναις στέφωντες ἕσταντο οἱ παφ όντες. τὸν δὲ βωμὸν ἐχεῖνον ἀγυι ᾶ Λοξίαν ἐχάλουν, τὴν τοῦ παξ αὐτοῖς θεοῦ (Άγυιέως) προσηγορίαν νέμοντες τῷ βωμῷ. Biele Späten werden nur noch einen Altar in bem alterthumlichen Kgyieus geschen hebrn.

9) Portr. 4 p. 44. 10) Schol. Eurip. Phoen. 634.
11) 3. B. des Schutzes Hor. Od. 4, 6, 28 defande lavis Agyies.
12) E. Curtius Sefch. des Wegebaus S. 41. 81. Bohl. giengen auß schon Griechische Selehrte auf den Urfprung jurück, die dann nach der Theologie der Zeit die Identität von Apollon und Diompfos dabei ans brachten. Bekk. Anecd. 1, 331. idiovs de adrov's gaase elvas Ellion, ol de Asovisov, ol de augoir (rods Ayusäs rods nob voew.)

Digitized by Google

bier und ba in Sparta, in Argos nicht. Acharna verehrte zur Beit bis Paufanias brei Götter, ben Apollon Aqvieus, herafles und Athenia Hygica (1, 31, 3.) In Korinth wird ein Hieron ober Statue von ihm genannt 13). In Tegea, wo bie vier Phylen je eine Bildfaule von ihm hatten, wurde ihm ein Fest gefeiert in Verbindung mit dem des Stephros und Leimon 14). In Megara hatte er unter dem gleichbedeutenden Ramen Profaterios ein Hieron 15). Biele Münzen weisen ihn noch an verschiedenen andern Orten nach. In diesen vom Ursprung feines Cults fo weit abliegenden Zeiten machte man auch vom Agyieus wie von jedem anders benannten Apollon Statuen 16). So die schon erwähnten der vier Phylen in Tegea, so die des Phöbos Agyieus in Halikarnas bei einer Thorhalle, welchem bas haupt mit Lorber geschmückt wird nach einem Epigramm 17). Auch vor dem Pythischen Tempel ift auf den archaistischen Re= liefen mit Apollon als Ritharsieger ein fleines Bild des Aqvieus auf einer Säule stehend häufig angebracht 18).

## 86. Apollon Delphinios.

Wenn wir dem Homerischen Hymnus auf den Pythischen Apollon auf das Wort glauben müßten, so hätten Kreter das

13) Paus. 2, 19, 7. 14) Paus. 8, 53. 1. 3. 15) Paus. 1, 44, 1. So nennt ihn auch Sophotles El. 631 (auch προστάτης Tr. 632), wo der Scholiaft, fo wie Photius Lex. erklären δ προ τών αύλείων δυρών. Es ist ein neuerer Ausdruck statt des alten unebleren Agyieus. Ein neuer Rame aber ist eine neue Würde und so unterscheidet das Del= phische Orakel bei Demosithenes, nach der immer zunehmenden priesterlichen Gelehrsamkeit und Formelnfülle, die Opfer an beide für verschiedene Güter.

16) Zufällig oder Ausnahme und hierher nicht gehörig ift es daß in einem bem Hermes, Apollon und den Musen gemeinschaftlichen Tempel in Megalopolis dem Apollon übereinstimmend mit hermes hermenbildung ge= ben war. Paus. 8, 33, 1. 17) C. J. n. 2661. Syll. Epigr. Gr. n. 121.

18) Meine A. Dentm. 2, 53. So ift neben der Jägerin Artemis ein Idol der Artemis mit Modius und zwei brennenden Fackeln in dem schönen Gemälde des Opfers der Iphigenia in Müllers Dentm. I Taf. 44. Das Palladion neben Athena R. Rochette M. J. pl. 66 und Uhnliches mehr. Pythische Beiligthum begründet: unterwerfen wir ihn aber ber Kritif aus bem Zusammenhang ber Apollonischen Culte und aus feinen eignen Borten, fo wird er bem von uns vermuthe ten Ursprung bes Pythischen Drakels nicht nur nicht entgegenftehn, sondern in gemiffer Urt ihn bestätigen. Bei den Biderfprüchen und ben ungeheuren Anachronismen ber Tempellegenben und ber Berschiedenheit ber Anfichten und ber Rlaffen von benen sie ausgiengen, ift über bie Zeit ber Knossischen Opferpriefter in Delphi feine nähere Bestimmung ju faffen. Mie feierlich tritt in Delphi und Delos auch die Sage von ihre Göttergemeinschaft mit ben Hyperboreern auf, die boch gewiß nicht aus Urzeiten herrührt. Bie zerrüttet auch die Gestalt bes hymnus ift, fo geht boch aus Allem bervor bag ber Gegenftand beffelben nicht der Pythische Apollon, sondern der De phinios ift, ein Gott der Seefahrer, der feine Schwester Unt mis hat. Der Delphin hat bei Apollon feine andre Beden tung als bei Poscidon und ben Nereiden. Wenn er bas Schiff umspielt, ift die Seefahrt die schönste 1). Apollon sucht sich eine Stätte zum Drakel auf, zum ersten Drakel (36), und schreitet vom Dlymp zuerft nach Pieria, viele Drte werden genannt, Theben war noch Bald, er fommt nach Oncheftos, De feidons hain, an den Rephiss, nach Okalea, haliartos, w Tilphoffa, ju den Phlegyern am Rephiffischen See, nach Rriffa unterm Parnag und bier beschließt er zu wohnen. Nachdem er bie Tilphussa unterbrückt hat, gründet er ben Tempel, tobe burch fein Geschof bie Drachin, die ben Menschen viel Bojes that, viel ihnen selbst und viel ben Ziegen (122 - 26. 177), und vom Faulen des Ungeheuers wird der Ort Ovtdo, ber Gott ber Pythische genannt (194.) Darauf bedenkt er, welche Menschen er fich wohl zu Priestern einführte, ihm ju opfern und bie Sprüche zu verfünden bie er aus bem Lorber

<sup>1)</sup> Eurip. Hel. 1454. Apollon. 4, 933. Ber die Griechifden Reerr befahren hat, erinnert fich gern des Anblicks.

weisfagend ausspreche. Er bemerkt ein Schiff, worin viele und tüchtige Manner aus ber Minoischen Rnossos, bie auf Geschäft und Guter nach ber fandigen Pylos fchifften (219), wirft fich in das Schiff in Gestalt eines Delphin, von ihnen unbegriffen, und schüttelt es furchbar; ber Bind treibt es nach Malea, ge= gen Latonia, helos und Tänaron. Dort wollten fie anhalten und fehn ob bas Bunderthier wieder in See gienge, aber bas Schiff folgte nicht bem Steuer, sondern gieng am Peloponnes vorüber und weiter nach dem Busen von Rriffa, in den Sa= fen 2). hier sprang Apollon heraus, einem Stern gleich mit= ten am Tage, von bem viele Funken flogen und ber Glanz um himmel flieg (263), ging in bas Abyton ein burch bie ehrwürdigen Dreifüße hin (265); bann brannte er eine Flamme feine Geschoße offenbarend und ganz Rriffa lag in Schimmer und bie Rriffäerinnen ichrieen auf unter bes Phöbos (Des Leuch= tenben) Schwung, benn große Furcht ergriff einen Jeben. Dann sprang er im Flug, dem Gedanken gleich, wieder in das Schiff, einem Jüngling gleich, die breiten Schultern mit bem haar

umhüllt, und fragte die Fremden, warum sie nicht ausstliegen, wie es das Recht scemüder Erwerbsleute sey, läßt sie einen Al= tar bauen am Meerufer (312) und diesen umstehend zu ihm als Delphinios beten, wie er zuvor auf dem Meer einem Del= phin gleichend auf das Schiff gesprungen sey; der Altar aber

<sup>2)</sup> Bemerkenswerth ift daß im Hymnus Apollon die Priefter in den Tempel einführen läßt von dem Altar am Meer 312, wo das Opfermal feyn soll bei dem Schiff 319. Die von dem Hafenort Kriffa zwei Stun= den Wegs entfernte Stadt Kriffa, die von den Alten häufig durch die Na= mensform Kircha unterschieden wird, gelegen auf einem schönen, auf der einen Seite jäh abstoßigen Felsenplateau, tief unter dem am Abhang des Parnaß gegründeten Tempel, um welchen die Stadt Delphi entstanden ist, im Schiffstatalog, 2, 519 Keioa, ist dagegen zu verstehn wo Tilphussa dem Apollon räth einen großen Tempel zu bauen er Keison önd πerze Imaerisooso 91 und wo ganz Krisse durchleuchtet wird und die Wellers Proleg. S. 210 f.

foll Delpheios immer senn und weither sichtbar (314-18.) 5) Darauf follen sie speisen und ben Göttern svenden bei dem Schiffe dann mit ihm tommen und ben Jepäeon fingen bis sie zu einem Orte gelangen wo sie einen fetten Tempel ha-So geschieht; von bem kitharspielenden Gott ben werden. geleitet, fingen sie ben Jepäeon, wie ber Rreter Paane find (340), und ihr Bedenken wovon sie an biesem Ort ohne Beinbau, Ader und Biesen leben werden, wird gehoben burch bie Busicherung Apollons: daß fie alle das Meffer in der Rechten haben werden, um immer Ziegen die ihm in Fulle die Menschengeschlechter bringen, ju schlachten, und ben Tempel bewachen und bie Stämme ber Menschen aufnehmen werden bie bitt fich versammeln nach meinem Gefallen. Des Apollon Delphi nios Verehrung in Rnossos ift aus einer Inschrift bekannt 4). Auch in der erft 1854 gefundnen Eidverbindung der Drerer gegen bie Lyktier aus ber Makedonischen Zeit folgt auf heftig und Beus Apollon ber Delphinios, und auf Athena ber Pythilche (IIOTIOS) mit Leto und Artemis, jener als ber alteinheimische, wie auch bas Delphinion vorangebt, biefer als ber spä ter eingeführte.

Also handelsleute werden Priefter oder auf Anlaß des Kretischen handels, der längst in Pylos und an der Westfüste des Peloponnes Fuß gefaßt hatte und von da sich weiter aus zudehnen strebte, entstand eine Verbindung zwischen dem Pythischen heiligthum und den seefahrenden Knossiern. Diese, vermuthlich selbst eingewanderte Dorer in einer durch Minoische Ordnungen und Seehandel blühenden Stadt, werden leicht über die armen Anwohner des Parnaß eine große Ueberlegenheit gewonnen und können gar wohl die Priesterstellen zum Theil oder ganz an sich gebracht haben. Es ist leicht einzusehen wie wichtig für sie dies war um Verbindungen anzuknüpfen, was

3) délæssos durch die Form absichtlich unterschieden von selæinos, enópsos wie es einem solchen Altar zukommt, welchen der Schiffer mit Freuden schon aus der Ferne erblickt. 4) C. J. n. 2584, 99. ۴

wohl überhaupt ber Grund war warum ber handel sich an Beis ligthümer anlehnte. Aber die erste Gründung solcher Anstalten ift nicht bie Sache von Raufleuten, fondern priefterlicher Männer aus bem einheimischen Boltsftamm ober auch folcher die durch religiosen Eifer getrieben von außen kommen. Der hymnus fest die Erbauung des Tempels als Theben noch Bald war, und die Einführung der Kreter als gleichzeitig mit ibm, latt fich aber den Biderspruch entschlüpfen daß Apollon ben Entschluß faßt fich einen Tempel zu bauen, die Grundlagen bestimmt und ihn durch Trophonios und Agamedes mit Hülfe unfäglicher Menschenstämme aufbauen läßt (77. 109. 116-31) und auch in bas Abyton burch die hochebrmurdigen Dreifüße fcreitet (265), bie boch lange Zeit bedurft hatten um als Beihgeschenke sich anzusammeln, so wie ber Tempel in welchen er bie Rreter einführt, um ein fetter zu werben (300. 345.) Aber auch hinter einem folchen Steinbau wird eine lange Zeit des Drakels felbit feit der des gemeiner Sage gemäß erlegten Drakelbrachen zu benken seyn. Es zeigt wie ansehnlich die Stellung ber Kreter in Delphi zu einer Zeit gewesen seyn muffe, daß bie Legende, die oft entweder anspruchsvoll ober ichmeichlerisch bis zum Unverschämten ift, es magen konnte fie als die frühesten Diener des Apollon in Delphi barzustellen 5). Aus Rreta ift auch der mythische Chrysothemis, Sohn des Rar= manør (Xaquávwo), der den Apollon von dem Morde des Python fuhnte und ben ersten Wettfampf im hymnus auf ihn als Sieger bestand ); und Phemonoe, beren Berfe bei Paufanias (10, 6, 3) die Menschen und Thiere verschlingende Drachin bes hymnus in einen ichabigenden Mann (mas Epho= ros befolgt) verwandeln und also fehr jung find und ftatt des Rarmanor als bie Suhnenden Rretische Männer nennen, ftand

<sup>5)</sup> hoed Kreta 3, 151. 169 vermuthet als hiftorisch nur Theoren aus Kreta nach Delphi, woraus der Dichter, den er dabei S. 150 offenbar un= richtig in der Beit herablet, feine Erzählung gebildet habe.

<sup>6)</sup> Paus. 2, 30, 3. 10, 7, 2. Procl. Chrestom.

als bie erfte (bemnach gleichzeilige) Promantis und Berameterfängerin bei ben Meisten in Ansehn 7). Die Einführung Rretischer Paane in Delphi ift dem Symnus zu glauben. Am Schluß enthält er bie gewiß nicht fpäter hinzugefeste, fonbern wesentliche Einschränfung, unter Form einer Prophezeiung bie als Thatsache gelten muß, daß die Kretischen Priefter unter anbern Gebietern ftanden, nicht ben Borftand bes Drakels überhaupt bildeten. In ihrer Legende liegen daher nur ihre Anfprüche bie weiter giengen, oder bie Borftellung von bem Glang und ben Bortheilen die einft die Delphinswürde bes Gottes auf Delphi geworfen habe, die fcmeichelhafte Einbildung bag die Rreter einft mehr, ja die Stifter felbst gewesen seven. Ronnte man rühmen bag fie ben Tempel zuerft gegründet hatten, fo mußten fie auch felbst die Gebieter gewesen feyn : Diefen Borgug eingebüßt zu haben mußte ber ihnen und bem Delphinios au Ehren gedichtete homnus eingestehn, mußte bieg alfo auch metiviren, um dem Anspruch ihn beseffen zu haben durchzuseten. Nichts ift gemiffer als daß diefe Stelle nicht auf die Unterbrückung ber Rriffäer und das Uebergehn ber Aufficht über das Drakel an die Delpher geht 8). Dies geschah wegen Religions verlegung; im hymnus ift von einer unter ben Menschen uns vermeidlichen Uebereilung und Uebermuth die Rede.

504

Die Legende erdichtet ferner nicht bloß zu Gunsten des Delphinios, sondern sie läugnet auch die ältere Meinung der Andern. Der Apollon Delphin gründet das erste Orakel, also das der Gäa mit dem Drachen ist nicht gewessen. Dieß Orakel und der Python haben zwar keinen Gewährsmann so alt als der Hymnus, sind aber dennoch wohl begründet. Der Erdsohn Drache <sup>9</sup>, ein prophetisches Thier, ist ganz natürlich mit der prophetischen Gäa verbunden, die auch dem Delphos unter dem Namen der Schwarzen, Medalvy, Kedauras, zur Mutter gege

7) Paus. 10, 5, 4. 8) Aer 9) Hyg. 140.

8) Aeschin. p. 498. ss. Reisk.

÷

ben wird, und die Erlegung des Drachen als Symbol der Um= wähung im Drakel ist vollkommen schicklich; dagegen hat ein verwüftender Drache in den Umftänden hier gar feinen Anhalt und ber Name Python fällt auch in bas Gewicht, ber ichon von alten Grammatifern auf mv9609ai, fragen, jurudgeführt wird. Gewiß nicht unabsichtlich wird aber aus dem Python eine Drachin doarawa gemacht (122) und ber von vor núθευ, κατέπυσε, πύσε πέλως μένος όξέος βελίοιο bergeleitete Name auf den Ort Pytho und ben Gott Pythios beschränkt (193-196), dabei ber Drachin ein sphingartiger Charafter ge= lieben. Zwischen einer bem Land ermiefenen Bobltbat und ber Gründung eines Drakels ift kein Busammenhang, und die Epi= fobe vom Tophaon, welchen here ber Drachin noch ju bulfe fendet (127-177), erscheint eben barum nicht als Einschiebsel weil fie bient diefer Neuerung Ansehn zu geben und die ge= meine Anficht zu verdunkeln. Die zwei Schlugverfe an den Sohn der Leto gehören offenbar nicht zu dem hymnus auf den Delphinios, fo wenig als ber ihm vorangehende hymnus auf ben Letoiden 10), ber entweder mit B. 28 abschließt ober nach fieben weiteren Berfen abgebrochen ift, um baran ftatt feiner eignen Fortsegung ben hymnus an den Delphinios anzuknus pfen, ber alsbann feines eignen Anfangs entbehren würde. So aber bleibt der Delphinios allein stebend, auf Leto und Artemis tommt nicht die entfernteste Beziehung vor: wohl aber scheint die Aufsuchung der Stätte des Drakels und die Aufs jählung vieler Orte Nachahmung des Delischen hymnus zu fepn. Leto und Artemis gehn ben Delphinios auch sonst im Cultus nirgends an. Helios = Apollon ift nicht bloß Gott ber

10) Das in diefem Apollon von Delos gleich nach Pytho geht (5), ehe er zum Olymp auffteigt, ift nicht ohne Bedeutung und würde von dem Dichter auf den Delphinios gewiß nicht geseht worden feyn, der ihn vom Ölymp herab nach Pytho kommen läßt. Aus andern Gründen hat Schneide= win die Selbständigkeit diefes kleinen Hymnus erwiefen im Philologus.

*t* .

Landleute gewesen, sondern auch ber Seefahrer, baber er auf Vorgebirgen und an hafenorten fo oft vorfommt und nach bem homnus auf den Delischen Apollon alle Schauhsben und Spipen hoher Berge und zum Meer bin ftrömenden Flüffe liebt (144), fo wie Rüften und Meereshafen (24); benn fein Licht hellt ben Wolfenhimmel auf und vertreibt ben Sturm; meßhalb auch hier und ba, wie in Kalauria, auf Tänaron Poseibon an bie Stelle des Sol marinus eingetreten ift. Diefer eigentlich ift ein Apollon Delphinios, und ähnlich ift ber Apollon zu denken welchen die Kreter um bas ganze Aegäermeer ber vielfach gegründet haben follen 11) wie in Delphi: mabrend andrerseits die Apollinischen Dratel in Photis und Bootien keinen Einfluß ber Rreter verrathen, mas ber Fall fem müßte, wenn biese bas Delphische Dratel gegründet ober gang beherrscht hatten. Dann murden wir bort auch andre Rretifche Götter finden, fo wie in Aegina, wo ber Delphinios als Grunber geehrt wurde mit Spielen, Sybrophorien, und einem Ronatonamen, aber auch Diftynna, wie denn nach Plutarch Artemis Diftynna und Apollon Delphinios bei vielen der hellenen Tempel und Altäre hatten 22). Auch wird auf ben fretis fchen Münzen der Dreifuß nicht gefunden 15). Benn aber ber Delphinios aus dem Belios hervorgegangen mar, fo ift im hymnus feine Erscheinung in Rriffa als funkensprühender Stern am Mittage, worauf er bann bie Jünglingsgestalt an nimmt (263), nicht ohne Bedeutung.

Wie eine Vermittlung zwischen dem Glauben an das frühere Orakel der Gäa und den Verehrern des Seeapollon sicht es aus daß ein Musäos in der Eumolpia den Poseidon an dem Orakel der Ge theilnehmen ließ <sup>14</sup>). Daran hieng sich die Sage daß Apollon und Poseidon Kalauria und Pytho ausgetauscht hätten <sup>15</sup>), wie auch Delos <sup>16</sup>).

<sup>11)</sup> R. Rochette Col. Gr. 2, 137-173. D. Müller Dor. 1, 215 f.

<sup>12)</sup> De sol, an. 36. 13) Rasche V, 2 p. 75-109.

<sup>14)</sup> Paus, 10, 5, 2. 15) Paus. 3, 33, 2. 16) D. Müller

Ein schönes malerisches Seitenstück zu dem Hymnus enthält eine Base aus Bulei im Batican <sup>17</sup>). Der Delphinios, durch zwei Delphine bezeichnet, als Gründer des Orakels ge= nommen und zugleich durch Köcher und Leier zum Phthios er= hoben, gleitet sitzend auf dem beslügelten Dreifuß durch die Bogen.

Der neulichen Untersuchung von Preller über Rrifa und fein Verhältniß ju Kirrha und Delphi und über den Apollon Delphinios 18) fann man zugeben daß Koroa, Koñova, eine Rretische Niederlaffung am Ufer gewesen ift, ohne barum über ben Delphinios mit ihr übereinzustimmen. Die Rreter batten ihren hafenort Kriffa und bort einen Altar bes Delphinios, der auch auf Thera, Aggina, in Athen und weit und breit verehrt wurde. Daraus folgt für mich nicht, was Preller auch in feiner Mythologie annimmt (1, 164), "bag bas altefte Bei= ligthum ju Delphi als ein auf ber Söhe über Krifa von ben Bewohnern Diefes Orts, den Kolonisten von Knossos, errichtetes Delphinion zu benten fep, welches zunächst auf bas Meer, ihre Uebersiedelung, ihren Jufammenhang mit der Mutterstadt guruds wies, aber bald burch fein Drakel , feine Reinigungen, musischen Uebungen, seinen weit und breit gefeierten Gottesdienft in folchem Grad angesehen wurde bag bas Andenken jener älteften Beit, wo Delphi ganz auf Krifa und Rreta angewiesen war, almälig verloren gieng" 19); noch "daß Delphi seine heilige Sage vom Rampf Apollons mit bem Drachen schwerlich felbft erzeugt, fondern mit der Apollinischen Religion anders woher empfangen habe, am natürlichsten zu benten von jenen Kretischen Sängern, welche vom Apollon Delphinios geführt zuerft an

Aegin. p. 26.17) Mon. d. J. 1, 46.18) Ber. derSächf. Ges. 1854 S. 120-152.19) So war K. O. Müller derMeinung daß "die alte Kolonie der Kreter in Krissa und daß diese denDienst des Apollon von Pytho eingeset habe, unter das Sicherste derHellenischen Urgeschichte gehöre". Orchom. S. 146.

biefe Rufte tamen und mit Apollon ben ersten Paan, b. h. bas Jubellied über den Tod des Drachen sangen." In ber Ilias ift die reiche Schaptammer Phobos Apollons IIv307 eri neronkoon (9, 405), ber Schiffstatalog aber unterscheidet Πυθώνά τε πετρήεσσαν Κρίσάν τε ζαθέην (2, 519). Die Rreter, beren Delphinios, ber Gott bes Sonnenscheins war und der fächelnden Luft wann die Delphine das Schiff um fpielen, ber aber zum Drakelgeben sonft nirgenbs Beruf verräth, nachdem fie mit ber Zeit an Bahl und Anfehn unter ben übrigen Einwohnern boch gestiegen und nachdem Geschlechter aus Rnossos, was bem Hymnus zu glauben ift, bei bem Beiligthum zu bervorragendem Rang und Einfluß gelangt maren, erheben in bem hymnus Die bochften Unfprüche, Die fie barauf gründen daß das Drakel des Sohns ber Leto und Bruders ber von ber Rretischen Britomartis burchaus verschiednen Artemis, vormals der Gaa Themis, vielmehr von ibren Vorfahren gegründet und eigentlich bas Drakel ibres Delphinios fep. Zwei und mehr gleichnamige Götter verfcbiedener Culte unter bestimmten Umftänden zur Geltung eines einigen zu erheben, war ein gewöhnlicher Sergang; namen und Mythus entschieden. In Pytho aber war der Drachensieg ber lette Grund des Heiligthums, des Glaubens und des Anfehns; der Drache deffen Erlegung Apollon abgebüßt batte, an beffen Grab Trauerlieder gesungen murben, mar ein heiliger Graal, das Pfand der Hierarchie. Es war nicht bloß fünftlerisch fo eingerichtet, fondern bedeutsam bag ber goldne Dreifuß welchen nach der Schlacht von Platää bie Bellenen in Delphi weihten, auf einer Schlange von Erz ruhte 20), eben fo wie ber im hippodrom zu Delphi 21), wenn auch Lucian aus Spott fagen follte, daß ber Drache unter bem Dreifuß fpreche 25). Daß auf Münzen und in andern Denfmälern ber Drache ben

Digitized by Google

<sup>20)</sup> Paus. 10, 13 extr. Herod. 9, 81. 21) Rach ben neuen Ausgrabungen. S. Gerhards archäol. Anzeiger 1856 S. 207\* 217\* 22) Astrol. 23.

Dreifuß umfchlingt, macht keinen Unterschied. Benn ber Dothios, ber vom Drachen Python fo gut ober noch mehr als vom Ort Pytho den Namen und die Bürde hatte, im Delphis nios aufgehn ober diesem Titel ben Vorrang abtreten sollte, fo mußte sein Name auf ben Drachen gegründet werden, ba boch dessen erste und eigentliche Bedeutung nur bas Meer, nicht Pytho angieng. Daber der Bersuch mit der Fiction der Drachin, deren Name delaplon erst von Alexandria her bekannt ift, aber, wie mir dünkt, im hymnus mit Nothwendigkeit vor= auszusegen und mit einem ober mehreren Berfen bort ausge= fallen ift, wie schon Heyne vermuthete 23). Von ihm, wie Kullyvios von Kullyvy, soll nunmehr Delphinios benannt fepn, Delphinios Drachensieger bedeuten, ober Pythios felbft febn, obgleich nicht geläugnet werden konnte und nachher auch im Homnus angedeutet wird daß er auch zugleich der Delphin= gott fey (317), vielleicht bas einzige Beispiel einer zwiefachen priefterlich geltend gemachten Namenserflärung. Es ift mir nicht glaublich daß Apollonius ben Rampf des nachten Knaben Apollon mit der Delphine preisen sollte (2, 706), und daß biefer Name ohne je mit einem andern zu wechfeln berühmt geworden wäre 24), stammte er nicht aus dem alten Mythus

<sup>23)</sup> Ad Apollod. 1, 6, 3. 24) Der Schol. des Kpollos nius nennt vor Kallimachos den Mäandrios, Apollodor 1, 6, 3, wo die dedgeing Sociation of Scholler in veränderter scholl des Schollos, ein Dichter der Nömischen Periode bei Tz. ad Lycophr. 208, wo mit dedgeinge in den Hamischen Deriode bei Tz. ad Lycophr. 208, wo mit dedgei. Eine für die etymologische Bedeutsanteit völlig gleichgültige Ubweichung ist daß Kallimachos, der den Drachen in einem Gedicht weibslich genommen hatte, in einem andern ihn dedgings männlich nannte (Schol. Apollon. 3, 708. Schol. Eurip. Phoen. 239), wofür eben so sut auch dedigses gesagt werden tonnte, oder dedigves nach helphilis (v. Schol, Apollon, methelt, und würde es sen auch wenn dedigving

vom Delphinios felbit, zumal ba er in beffen Plan burchaus und einzig paßt. Daß ber hymnus felbft einen Beweis gegen feinen eignen Gay bag das Beiligthum des Delphinios Stiftung fet, enthalte, bemerkte ich oben. Darin ftimmt Preller mit mir überein (S. 130), daß am Schluß bes Hymnus auf eine Unterordnung ber Knofflichen Priefterfamilten bligedeutet werde, nur bag er ällos onuarropes, als fremde deutet und auf die Amphistvonen bezieht. Dem Delphinios zu Ehren, nach der richtigen Ableitung ves Namens, ift der Delphin auf Delphischen Münzen, wenn sie nicht auf ben Ramen Delphi anspielen sollten 25). Die Gründung von Rrifa durch Rreter mag in Zeiten der Minoischen Thalassofratie, vor der heras flidenwanderung erfolgt seyn. 3hr Gott war bann ein Kretischer Sonnengott der Seefahrt, homogen dem Apollon vieler Ruftenorte, aber feineswegs ber eigentliche Apollon, ber Letoide, der in Kreta in den ältesten Zeiten nicht nachweislich ift. Der Humnus ist vor der Zerstörung von Kirrha Dl. 47, 2 (591) geschrieben. Die im Jahr 586 gestifteten Spiele waren noch nicht, da nach B. 270 die Rube des Heiligthums nicht burch Geräusch von Bagen und Roffen gestört werden follte. Der Name Peloponnes kommt mehrmals im Hymnus vor. Die Theofrasie des Delphinios mit dem Pythios, dem Fruhlingsgotte ber Sühnfeste, ber Drakel und ber Laute, war ohne

bie ältere Schreibung wäre. An einem Thronfessel mit Apollinischen Mttributen in Mitylene ist auch Delphyne, ein Weib mit zwei Delphinen als Beinen: C. J. Gr. F. 2 n. 2182. Texier Asis Mineure pl. 128. Eehr eigenthömlich ist in einem rohen Basengemälde das ich unten anführe (§. 87 Not. 18), bei dem Drachen Python auf den Delphinios angespielt. 25) Die ältesten Münzen von Delphi haben einen Biegentopf, bald allein, bald zwischen zwei Delphinen. Journ. des Sur. 1838 p. 96. heftous erwähnt ein neldour alzasor, wo vermuthlich die von den Fragenden gebrachter Ziegen bis zum Verbrauch weideten. Bon diefen heißt ALE Tocher des Hython (Plut. Qu. Gr. 12) und der Omphalos felbst alzesch.) Iweisel sehr alt, wie in Delphi, so in Aegina, in Athen u. a. Drien <sup>26</sup>). Sein Fest war an demselben Tag wie das des Letoiden und seiner Schwester, ein Süchnfest wie dieß. Das Ephetengericht in Uthen beim Delphinion deutet auf den schuldslosen Mord wie Delphinios (im Gegensatz des Pythios) ihn an der Delphine verücht habe, deren Alter in der Sage auch durch diesen Gerichtschof bestätigt wird, und die Sage bei Plutarch läst schon den Thesseus die sieben nach Rreta bestimmten Rinderpaare in den Tempel des Delphinios einführen. Eben so mag das Recht Knossischer Priester in Delphi alt genug gewesen sein. Ob aber darum der Mythus des Hymnus und seine Tendenz vor oder nach Lykurg zu densten sey, möchte schwer zu sagen seyn.

87. Apollon und Artemis als Zwillingssöhne ber Leto. Die Didymäischen.

Die bisber zusammengestellten Apollone und Die Artemiben, welche folgen werden, find nicht blog ohne Schwefter ober Bruder, fondern auch bis auf wenige und in ben Angaben schwankende Ausnahmen ohne Genealogie. Dhne Ausnahme bis auf eine aber ift es daß sie nicht von Zeus ents sprossen genannt werden : Sonne und Mond und die solaris schen und lunarischen Personificationen haben fo wenig den Zeus zum Bater als Gaa oder Nereus; Zeus wird nicht ein= mal in Verbindung des Cultus mit ihnen genannt, fo wie mit Athene, Gaa u. a. Göttern. Das System ber auf bem Dlymp im Verein lebenden seligen Götter muß febr erstartt gemefen feyn, Diefer Glaube Die Gemüther machtig beberricht haben als die neue Lehre Wurzel fassen konnte daß anstatt jener beiden Naturgötter dort, hoch erhaben über die Natur ber herrlichfte Sohn des Zeus und feine Schwestergöttin malteten. Der Sieg des Zeus über die Naturgötter war entschies

<sup>26)</sup> Delphinion hieß 3. B. der hafen der Oropier und eine Burg auf der Ofitufte von Chios.

den als Apollon und Artemis als seine Erzeugten da standen und was sie gewesen waren und dem gemeinen Hausen häufig zu seyn fortsuhren, unter den gelehrt erdachten Namen von Potenzen, Principien, Urkräften einer fabelhaften Urwelt der Theogonie zugewiesen wurde, als dieser Apollon das Orakl der Gäa sich unterworsen hatte. So ist das dem Naturdienst entzogene Zwillingspaar in der That ein Haupthebel der Titanomachie.

Zwillinge sind diese Götter, was für die Allegorie der Naturreligion Sonne und Mond seyn würden, obgleich hiervon unter den Griechen kaum eine Spur ist, aussen einem Xoanon der Athena Chryse, bei welchem einiges Alehnliche anzuführen, die aber eine fremde Göttin ist. Für Apollon und Artemis hat dieß Verhältniß keine Bedeutung oder keinen Grund, es ist für sie nur eine Sache der Form und stößt eigentlich gegen den neuen Glauben an. Aber es läßt sich denken, da im Allgemeinen eine Beziehung der neuen Zwillingsgötter auf die alten nicht verbundnen Götter, eine vielfache Alehnlichkeit zwischen ihnen troß der neuen Grundidee unvermeidlich war, daß jene schöne Ersindung, da sie zur Begründung der neuen nichts, zu ihrer Entwicklung nur wenig und untergeordneterweise beiträgt, gerade aus Accommodation oder Rücksicht auf bie alten Borstellungen gemacht worden ist.

Eben so verhält es sich mit der für die Zwillinge ansgedachten Mutter Leto. Die Dämmerung, die Nacht, aus welcher Helios und Selene hervorgehn, sind Natur; der Jusammenhang mit dem Physischen wird aufgehoben, es wird darauf nur angespielt indem dafür Leto geset wird, die nicht Natur, wie  $\lambda i \times \eta$  im Lykischen Auxqueucs, welcher sie nachgeahmt scheint, sondern ein Begriff ist, aber das Berborgne, Dunkle bedeutet. Diese Leto gehört ganz in die Klasse vieler nicht aus der Ueberlieferung, sondern aus mythischer Eingebung oder aus Speculation herstammenden Wesen in der Theogonie, in die Periode welcher auch ihr Bater Köos, Semele, die zwar ihr Subftrat in der Natur dat, Mäg, vielleichtelteda, ihre Ente sebung verdanken. Sie wird in der Iligs ühre bochberrliche, deurochisz die schängelocke, fürowas genannt D.

Annie, Annie (Lationa) ift von Larveirus, lateo, Biele fagten ApSw: nach Planen Di, fo wie auch Plutard erflärt die Bubergende, Die Nacht 3), wie Bros von agge, doge, Ta-Words und Onlaudross raprolios bei Anatreon für gapri-Los, Tedzines und Gedeines, Bel Thepangflus (p. 118) ift 2989, 2990 fcwerlich Diefer Ableitung zu Gefallen erdichtet. Auch ber Latmos in Rarien fcheint von bem Bergen bes Enbymion in feiner Grotte ben Namen zu führen (9, 89. Not. 23). Latona wie Awiry für Ara, Hippona u. a. 4). Auf die Nacht deuten auch in der Theogonie ver dunkle Peplos (houn wie Leto hier xvarómentlos beißt, fo nennt hipponar levnómenlov nuspoor) und ihre übrigen Beimörter. Immer ift fie fuß und linde, ben Menschen und Göttern (406), wie bie Nacht edgeovy genannt wird. Durch bie ganze Genealogie weiß bie Theogonie auf Götter des Lichts in Diefen Zwillingen bin. Zwillinge find die Kinder diefer Leto nach der ausnahmslofen Uebereinftimmung ber Sagen, ber Dichter und ber Bildwerfe. Dies Berhähmiß ift fo ungweideutig bag es jede andre Ableitung bes Mpollon und ber Urtemis als von Sonne und Mond wenigstens in dem angegebenen Sinn baß fie noch in der Berwandlung fich- duf biefe zurüchteziehen, ausschließt und die Behauptung daß sie dieß ursprünglich nicht gewesen feyn könnten,

 14, 327. 19, 413, xallenlöraus H. in Ap. Dek. 1014
 Crat. p. 406 a.
 3) Daedal. fr. 9, 3. 4.
 4) Nuch der Bes beutung der Berbargenheit henutst der Wortwit die Beto, 3. B. Beus pflegt in einer Böotifchen Grotte der Liebe unter dem Schutz der Eeto Moxia Plut. fragm. 9, 3. In Phäftos feiern die Brautleute die έχούσια im Tempel der Leto Anton. Liber. 17. So wird die erste Gewandweberin in Kos Tochter des Latoos genannt Aristot. H. A. 5, 19. Plin. 11, 22. Umglaublich ift die Ableitung des Aristoteles bei Tzetz. in Jl. p. 70. Aristarchos naga rd la rd la. K. M. v. Anzu.

÷

I.

33

81à

ben Dual, worin sie Sonne und Mond zusammenfaffen, die felbe Zweieinheit aus, die er für die Divsturen bedeutet. Ein andrer Dual auffer biefen beiden ift fur bie Rebigionen in ber ganzen Ratur nicht. Guryas ber Sonnengott und Aswini die Mondgöttin zeugen bie Indischen Diostmen, bie Uswinns. Die geschwifterlichen himmelslichter aber, wenn man behaupt ten wollte ;) es möchten einem Naturvolt bennoch wöhl auch andre Zwillinge in ber natur fich bargestellt haben) gebn bes vor aus Leto, mas nur auf fie pastin Dver iftmes nicht mit allen Naturteligionen in Uebereinftimmung wenn Bacchylides bie großbufige Racht bie Mutter ber Setate, Alefchylus bit Mutter ber Cos nennt, Sophofies fie ben Belivs gebären und beiten läßt (Tr. 94), wenn in ber Theogonie Aether und hemera aus der Racht und dem Erebbs bervorgebn? Die Haytier haben eine Höhle woraus Sonne und Mond bervorgegangen find, und worin fle bie Gonne verehren. Die enae Berbindung worin Leto zu ihren Zwillingskindern fteht, durch bie allein sie ihre Bedeutung hat und aus der Alles fließt was von ihr vorfommt, läßt an ihrer Bedeutung, ber nichts widerfpricht, nicht zweifeln : und barum hat bas Metronymicum bes Letoiden Gewicht, welches Desiodus und ber Humnus auf Bermes gebrauchen, Theognis, Pindar u. A. beibehalten, obn Letoos Apollon in Megara 5): eben fo Ancola, Ancoréviu xouga bei Aefchplus und Copholles: Ja auch homer fagt: Letos Sohn, ber Sohn den die schöne Leto geboren 6). Dennoch ift biefer :Schlüffel gur Apollinischen Religion als ein be beutungslofes Mertmal mißachtet worden und hat man lieber allgemein einen Lichtgott, einen bellen Gott aus Apollon ge macht, bas Licht von feiner Quelle und von ber nährenden fo wie verzehrenden Barme getrennt, ohne nur im Cult ober

5) Pausan. 1, 44, 14. . . 6) Jl. 16, 849. 19, 413. Od. 11, 318.

- A. A. & B. B.

in der Poesse irgend etwas nachzuweisen bas auf bas abstracte Licht insbesondre bezogen werden müßte.

Aus dem Grundverhältniß folgt die häufige Beziehung beider Götter auf einander in Namen, Eigenschaften und Attributen, die zum Theil wenigstens in nichts Anderm ihren natürlichen Erklärungsgrund finden. Etwas Gleiches kommt nicht vor; nicht einmal Geschwister auffer Apollon und Artemis unter den großen Göttern (Ares und Hebe find auf eigne Art zusammengebrachte Geschwister); um so deutlicher für jene beiben der in der Natur gegebene Anlaß durch den sie verbunden find.

In der Nias ist Apollon mit Artemis und Leto auf Seiten der Troer, in seinem Tempel in Pergamos nehmen die beiden letzteren den verwundeten Aeneas auf (5, 447), in der Götterschlacht stehn alle drei zusammen (20, 39. 71): Zeus und Leto als verbunden sind erwähnt (14, 327. 21, 499) und Apollon als ihr Sohn (1, 9, 36), die Geschwister zusammen in der Odyssee (15, 410), worin Leto heißt Asds xvdge  $\pi\alpha$ example (11, 580): im Hain des Apollon ist die Bersammlung der Achäer (20, 276-78), der in Ismaros den Maron zum Priester hat (9, 200). Die Theogonie preist Leto als Mutter der reizendsten Frucht vor allen Uranionen (918). Von herodot werden die von den Persern verschonten Letoiden of dvo Szod genannt (6, 97).

Ber fagen könnte, welchem Land oder Stamm oder Hobenpriester diese Form des Apollocults angehörte, der hätte eine Hauptader der Griechischen Cultur aufgedeckt. Homer läßt im Ganzen Lykien als Haupisis des Apollon erkennen und vereinigt den Lykegenes, der keine Schwester hat, mit dem Sohn der Leto. Er nennt diesen weder Delier noch den Pythischen Gott und berührt nicht die Geburtssage die in dem Homerischen Hymnus so glänzend und wie eine altehrwürdige geschildert ist. Doch ist in der Obysse beiläufig der Altar des Apollon und die Palme dabei in Delos erwähnt (6, 162), 33 \* auch die Infel Sprie über Ortygia wo die Sonnenwende (15, 403), b. i. die Beobachtung derselben. Es ist eine durchaus irrige Borstellung daß einer solche Sage wie die von der Geburt der Zwillinge aus einer solchen Stelle wie die welche den Altar in Delos nennt, erst entsprungen seyn könnte. Bielmehr hieng wahrscheinlich mit jener Palme schon damals dieselbe Geburtssage zusammen wie im Hymnus auf den Delischen Apollen (18, 117) und bei Theogniss, der den anziehendsten Mertwärdigteiten der Reinen Insel gehört 7). Im Hymnus rufen die Delierinnen zuerst den Apollon an, der hochehrwürdigen Leto Sohn, dann Leto und Artemis (157, 182). In der Aethiopis opfert Achilleus (ver Morbfühne wegen) dem Apollon, der Artemis und der Leto.

Zwei Umftände sind aus denen sich eine Vermuthung schöpfen läßt die erwähnt werden mag, obgleich nichts darauf gegründet werden darf. Was und aus nachdomerischen Hymnen eines Olen erhalten ist und die Delische und Delphische Sage von diesem Lystier ist so bedeutend daß man ihn, gleich dem Orpheus, für einen der mythischen Namen die zeitlos sind, halten und unter ihm ein Lytisches Geschlecht, eine Folge von Olenschen Theologen, gottbegeisterte Verfündiger der neuen Kehre von den Letoiden, der Einheit der Götter in Zeus verstehn möchte, die dem Apollonscult jene dem Lytischen Epiege nes nachgebildete, aber weit über ihn erhadene, poetische Gestalt gegeben und die zum Bewohnen zu kleine, für ein Heiligthum und Orakel im Ägäermeer wohl gelegene Insel zum Sits diesen neuen Cultus erforen haden. Nicht ohne Bedeutung

<sup>7)</sup> Herod. 2, 170. Seidler ad Eurip. Iph. T. 1074, in der Rähr des Tempels Cic. in Verr. 2, 2, 17. Wer die Infel besucht, wird es unglaublich finden daß Tournefort 1, 112 den treisrunden See an einer andern Stelle gesucht hat als wo ihn Sat. Spon und Webeler ertannt hatten 1 p. 179 (136), da er nicht zu vertennen ift. Sein falziges Bass fer hat bei der Hite den widrigsten Geschmack.

scheint es ju feyn bag Pinbar ben Phöbos anruft: Lytier und herrscher von Delos und Freund ber Rastalischen Quelle (P. 1, 39), und bag ber Beiname Lytifc fich fo febr bei ben Dichtern, bis auf Horaz und Properz behamptet hat. Damit wäre bann bie Berbindung von Delos und Patura in Lyfien ju vertnupfen, bie zuerft burch herobot befannt wird (1, 182). In dem Delischen homnus wandelt Apollon bald auf bem Ronthos, bem fleinen und nicht boben Berg, bald Infein und länder besucht er, viele Tempel und haine und alle Söhen und Gipfel ber Berge und ins Meer fliegende Ströme find ihm lieb, aber am meisten erfreut ihn Delos, wo sich die 30= ner ihm zum Feste versammeln, mit Frauen und Rindern, und Faustkampf, Tanz und Gesang in Spielen ihn feiern und bie Delischen Jungfrauen, feine Dienerinnen, ihn preifen und bas Gebicht von Männern und Frauen ber Borzeit fingen und burch andre Rünfte Alle ergögen (140 - 162) 8), wo fein ichoner Tempel und Drakel ift (80 s.) und alle Menschen bort versammelt Hefatomben varbringen (57).

Der nächste Stüppunkt und der Hauptsitz dieses Cults wurde darauf Delphi. In Delos herrscht nach den Versen vor dem hymnus auf den Pythischen Apollon oder eigentlich den Delphinies Apollon (4), von da wandelt er nach Pytho, dann in den Olymp; von Delos kommt er, sagt Aeschylus, als er das Drakel am Parnaß erhält (Eumen. 9). In der Ilias sind schon die Schätze welche die steinerne Schwelle des Phödus Apollon einschließt, die größten (9, 404), erworden durch das Drakel, welches die Obysse ausdrücklich erwähnt (8, 79). In ihr wird auch Leto auf dem Wege nach Pytho als ihrem Wohnsitz von Titzos angesallen (11, 579), welchen Artemis tödet. Philammon, der nach Delphischer Sage die ersten Chöre auf= führte, hat Letos Geburt der Zwillinge gesungen <sup>9</sup>). Artemis

8) Thucyd. 3, 104. — Nach R. D. Müller und Hoeck Kreta 2, 123 tommt ber Cult des Upollon' von dem Griechischen Festland Delos,

9) Plut. de mus. 3, a la maisse de m

heißt in dem Hymnus auf den Pythischen Apollon deffen Miterzogne <sup>10</sup>), die Mutter und die Zwillingskinder sind nach Pindar die gleichberechtigten Walter der hohen Pytho (N. 9, 4), ganz wie wir sie in unzähligen Denkmälern vereint seben.

Der Dionpfos bes Parnag ift als Prophet, wie es ber Thrakische war, wenig erwähnt. Euripides läßt mit Bezug auf ihn ben Apollon auf bem Dionpfischen Gipfel des Parnas, noch in ber Mutter Urmen ben Drachen, ber Erbe Ungeheuer, ben Bermalter bes Erboratels, erschießen 11). Aber Gaa batte bort, wie an andern Orten, ein Drakel gehabt in dunklen Zeiten hinter homer, in welchen die Amphiktvonen von Anthela bas Drakel am Parnaß zu ihrem andern Vorort gemacht und fich unter feinen Schutz gestellt hatten. Die Unterbrückung Diefes und Gründung ihres Apollinischen Drakels, welches bas Delische balb an Ansehn und Einfluß boch überragte, ift die größte That ber Lykifch=Delifchen Religionsparthei bie wir voraussesen. 3m Schiffstatalog ber Ilias wird die felfige Pytho neben ber göttlichen Krifa genannt (2, 519). Das Beiwort beilig steht bier nicht im Gegensage zu Potho, das in ber Obviffee und der Theogonie (499) selbst graden heißt, sondern auch Rrifa war beilig ebe unter bem Pythischen Tempel, durch ben Zubrang ber Besucher, wie Justin bemerkt (24, 6), eine Stadt erwachsen war, die seit ber Zerstörung von Rriffa (Dl. 47, 2) größere Bedeutung erhalten mußte, und lag davon nicht entfernter am Berg als etwa bas Beräon von Mutena ober anch von Argos. Dag in der Ilias der heerwahrfager Ralchas wabrfagt, beweißt nicht entfernt daß nicht zur Zeit und schon längst vorher in Pytho von denen gefragt murbe die bas Drafel zu beschicken beffer im Stand waren als Agamemnon im Kriegsverlauf. Der älteste Pythische Tempel wurde bem

<sup>10)</sup> δμότροφος 21, δμόπορος Soph. Tr. 218. 11) Iphig. T. 1250=1240. Hypoth. Pind. Pyth. Πυθώνος δε τότε αυριεύσανος προφητικού τρίποδος έν ῷ πρώτος Διόνυσος έθεμίστευσε.

Trophonios und Agamedes zugefchvieben, war bemnach aus unbefannter Beit, und wurde erft Dl. 58, 1 burch Feuer ger= ftärt 18), wiewohl ihn nach Pherekobes icon die Phleaver einmal verbrannt hatten 15) , Paufanias fagt geplündert (9, 36, 2). Diefe Sage enthält auch ber Pythifche Symnus (116), ber auch bas Abyton erwähnt: (265), welches nach Stephanus aus Dentehischem Marmor erbaut, war (v. Aelgol). Wenn man ben Lattvos: ordag bes fogenannten Schathaufes von Dre comenos von bemfelben Marmor anficht und ber unermeßlichen Stümme ber Menschen gedenkt bie nach bem hymnus ben Lempel aus behauenen Steinen erbauten, so ist nicht unglaublich daß ein folches Abyton aus dem alten Tempel in dem von ben Alfmäoniden erhauten erhalten war. Den Ruf Pythos zeigt auch die in ber Oboffee auf ben Parnag verlegte Jago bes Obuffeus (19, 343): ber bortige wilde Stier wurde nebft Eber und Biegen in (Delphi geopfert. Der Name Potho bedeutet Fragort, wie Sopholles andeutet: Nu9603' lab nev900, ineutra Dalpon dama ws núdouro (Oed. R. 604. 71), und wie Strabon einfah, welcher bie Verlängerung bes ersten 20cals durch die in verschiednen vielfylbigen Wörtern rechtfertigt (9 p. 419); wir haben aber auch nev9... Die Legende des hymnus bichtet etymologisch: Apollon, nachdem er bie Schlange erlegt hat, fagt evGade vvr nv gev 14), obwohl in dem hymnus ber Drache weiblich ift und auf diefen der Rame Ppthon erft übergetragen feyn mag. 10 the

Als die Herakliden den Peloponnes in Besit nahmen, sage Platon, bedienten sie sich ausser vielen andern Propheten auch des Dehphischen Apollon 15). Gewiß ist daß die Dorer

where we have the second

fich an ben Delphischen Gott ganz befonders auschlossen, besten Gewalt fich ungefähr gleichzeitig mit ver ihrigen unter ben Hellenen bervorgethan zu haben scheint : an bas vornehmfte Nationateiligthum mußte jeder Gtaat ber nach Anfehn in ber nation frebte, fich anlebnen. Dermutblich batten auch bie in ihren früheren Bohnfigen noch verborgnen Dorer einen bem Lyfifchen Upallon ähnlichen Gott nehabt, wiewohl fie in Sparta besonders ben Karneios ver Megiden und ben Anivflaos ber Achaer verehrten, und es möchte baber Thierich gang richtig fcon vorlängst bemertt haben bag bie Dorer burch Annahme bes Apollovienstes fich näber mit ber übrigen Nation verbun-Durch bas Drakel ift ber Pythische Apollon ven baben 16). Dorifc und wenn feine Derbunft Lyfifch = Jonifch war, um fo eher Sellenisch, oder hauptgottheit der Ration geworden. Die gen bie breistämmigen Dorer, welche Die Dovifee in Rreta tennt, wie Buttmann (über die Minyer) Dafür hielt, wirklich por homer bort gewesen, ober erft fpäter von Sparta aus babin geführt worden und in der Stelle der übliche Anachros nismus gebraucht seyn, wie R. D. Müller angiebt, fo ift mit ben verschiedensten vorliegenden Thatfachen in Biderspruch die Meinung daß ber Apollodienst überhampt oder gar der der Lytoiden von Rreta ausgegangen fep.

Im Python bestiegt der Geist des Olympischen Apollon die Natur: mit der Gaa selbst kämpft er nach Pindar (fr. 28) oder er erringt den Sieg indem er mit seinem Pfeil den wahrfagen

ten, etwa turge Seit nach bem Untergang Trojas, als fie Orpopts befcheten, Clavier sur les oracles p. 42. R. D. Müller vermuthet daß die Gründung eines festen Instituts, da wo früher "die eigenthümliche Natur der Klüfte und Thäler, Erde, Wassfer und Nacht als die alten Inhaber des Oratels, das Geschhl erstasstructund im Schauer dunkte Unnung erzeugt haben möge", zugletch mit der Einführung des Apollodienstes statigesunden habe als der Dorliche Stamm von Hestlächts an den Parnas fam und sich oberhalb Delphis niederließ. Er hielt zu Delphi schon in der Amsphiltyonie. 16) Ueber Historie S. 37.

ben Erdbrachen erlegt, einen Gieg ber wenigstens seit Terpanber gewiß, vermuthlich aber von jeher ben hauptbestandtheil seines bortigen Fests ausmachte. Gaa als Orafelgöttin haben wir aber dennen ocheret. (G. 325 f.), und die Schlange als ver-

oben kennen geternt (G. 325 f.) und vie Schleugetin suber wir oben kennen geternt (G. 325 f.) und bie Schlange als pros phetisches Thier (S. 65). Alschplus lehnt die gewaltsame Besispergreifung ab (Eum. 7), ohne Zweifel aus anderm als histarischem Grunde. Ein Orakel das für die Gläubigen und Rathbedürftigen weit umber einen Mittelpunkt bildet, hat Vorsteher und Diener die nicht freiwillig ihr Ansehn und Einkommen, ihre Religion sekbst aufgeben werden. Daher dürfen mit Apollons Pfeilschüssen auf den Python auch die Angriffe feiner Verberer auf die der Gäa in Gedanken verbunden werden. Das Pythische Orakel und die vielen ähnlichen, so wie die nach ausen getragenen Pythien und die Erhebung so vieler Apollone zu Pythischen verbreiteten und sicherten den Sieg über den Naturdiensk.

Der hier angenommenen Bedeutung des Drachensfiegs fteht eine phyfitalische, verschieden gewendete Auslegung entgegen, bie von so vielen scharffinnigen neueren und neuesten Mytho= logen angenommen wird, und es läßt an die eine und die an= bere Ansicht fich fo viel antnupfen daß ich die mich nicht überzeugende bier nicht übergeben barf. R. D. Müller in ben Prolegomenen nennt ben Python "bie unreine, bösartige, mufte Natur" (G. 279) und fagt, "ber Bachter bes alten Erborafels, ein Rind ber Erbe felbst, sey entstanden aus bem erwärmten, von ber allgemeinen Flut zurückgebliebenen Schlamme" - "bie Schlange gelte bier, wie oft, als tellurisches Wesen und reprä= fentire jebe robe und maßlose Ausgeburt ber Natur, beren prolifite Kraft auch im Namen bes Python Delphyne bezeichnet icheine aund "bie Erlegung bes Python erscheine als Erlumph ber höherent und göttlichen Rraft" 27). Dieg ift im Geift Stölfcher Eregese. So sest in der That der Stolfer Antipater

Apollons Sieg als einen einmaligen in die Urzeit, als die Welt sich aus dem Chaos entwickelte 18). Ühnlich betrachtet E. Em= tius den Inthon als "das Geschöpf fumpfiger Fiusterniß, durch beffen Erlegung die Lichtgötter und die Lichthersen ihre Triumphe

18) Terrae adhuc humidae exhalatio, meando in supera volubili impetu, atque inde sese, postquam calefacta est, instar serpentis mortiferi in infera revolvendo, corrumpebat omnia vi putredinis, quae non nisi ex calore et humore generatur; ipsumque solem densitate caliginis obtegendo, videbatur quodammodo lumen ejus eximere, sed divino fervore radiorum tamen velut sagittis incidentibus extenuata, exsiccata, enecta, interemti draconis ab Apolline fabulam fecit. Go Macrobius Sat. 1, 17, 57, der noch andre allegorifche Runftflude nachweift. Bgl. auch Menander n. Zuerdeaxov in Spengels Rhet. 3, 441 s. Ohne alle allegorifche Absicht ift das übertoloffale, überalberm Ungeheuer Pothon welches Claudian erfindet um ben andern befiegten De thon, den Rufinus mit ihm ju vergleichen, poetice furiens, wie Gesut fagt. 3weifelhaft mag feyn, ob Rallimachos in Del. 91-93 allegorifc oder nur als ungeheuerlicht, marchenhaft (wie Hyg. 140) zu nehmen fen, wo die große Schlange, bas grimmbärtige Thier, vom Pleiftos berabtrie chend mit neun Ringeln den ichneeigen Parnas umtränzt (mo zaBepnor fchlecht ju der Dertlichteit past.) Damit berührt fich bei Dvid Metam. 1, 434-440, wo die unbefannte Schlange die Bölter fcredt, der Bug tantam spatii de monte tenebas. Aber ihm gehort diefe Schlange zu den neum und alten Gefchöpfen bie nach Ablauf der großen Fluth burch Barme und Reuchte aus der Erde bervorgeben. Lucan nennt 6, 407 die große Schlange Python unter den wunderbaren Erzeugniffen Theffaliens, von wo fie berabtam und in die Rirrhäifchen göhlen (des Dratels) flog (fluxit, malerifc von der fich fortwälzenden Schlange, mit der nicht felten ein Fluf perglichen wirb. Bolder Myth. Geogr. G. 66.) 216 ein mertwurdiges Beifpiel malerischer Symbolit mag ich bier auch eines Basengemäldes in ber Sammlung von Gerhard 1, 9 gedenten. Als Rudfeite der Dephi: fchen Götter Upollon und Dionpfos, Die gegeneinander figen jift ber Drofe, halb als bärtiger Mann, adrovérssor Ingior bei Kallimaches, und halb in feiner natürlichen Gestalt; er halt in der hand einen Delphin und if von fünf Delphinen umgeben, um den Ramen delpirys auszudeuten, weichen ihm unter Andern Kallimachos neben dem weiblichen delging ober delaviry gab nach Schol. Apollon. 2, 708. S. S. S. B6 Rot. 22.

feiern : vielleicht nannten es bie Lyfier Belleros 19). Dreller, welcher früher ebenfalls im Python, wie in andern Drachen, bit primitive Büstenei und rohe Naturgewalt fab, welche vor bem helbenmuthe, ber Religion und bem Aderbau verschwindet 20), nennt ihn in seiner Griechischen Mythologie (1, 156) "ein Symbol der Finsterniß im natürlichen und im ethischen Sinne, unter bem Bild einer wilden Überfluthung und peftis lenzialischen Ausdünftung wie sie fich in dem engen Pleistosthale und ähnlichen Gebirgsgegenden in ber müften Beit bes Jahres barftellen mochte 21). Auch Schwend erflärt ben Python für ben Binter, ben ber Lichtgott bes Frühlings bewältigt 22); und eben so Schwarg 25). Lauer sieht nicht bloß die winterlichen Rebel und Gewölke, sondern auch die nächtlichen bem Sonnengott weichen 24). Meine Gründe gegen jede physikalisch=alle= gorifche Deutung find: 1) Die befannten symbolischen Bedeutungen der Schlangen kommen so häufig vor und find so na= türlich bezeichnend daß eine ganz neue und verschiedenartige, nicht leicht zu errathende und aus so alter Zeit sich nicht bas mit verträgt; sie thut es eben so wenig als bie ber Schlange von Forchhammer gegebene Bedeutung des Fluffes, worauf nichts im Alterthum hinweift. Das athonische Thier, entweder

19) E. Gerhards Archäol. Jeit. 1855 S. 19. Ahnlich Pott in Ruhns Beitschr. 6, 122, der Pytho für eine Landschaft von ungewöhnlicher Er= stieckung hält. 20) Dem. und Perseph. S. 165. 360, über Delphi bei Pauly 2, 912. 21) Ahnlich auch in der Abh. über Krisa in den Berichten der Ges. der Wiss. in Leipzig 1854 S. 146. 149. Dieß stimmt im Allgemeinen überein mit Forchhammers Auslegung, Apollons Ankunst in Delphi, Kiel 1840 S. 10 f. (Der schöne Etrurische Spiegel, welcher nach ihm diese Untunst darstellt, möchte eher den Ausse- ober Untergang des heltos und der Cos in Beziehung zum Meer bedeuten, indem jene beiden ver dem thronenden Possibun, der also wie zu hausse ist, stens lich von ihm Ausse gerhalten.) R. Fr. hermann de saoris Coloni p. 43 sch im Optson die winterlichen Gewässer. 22) Mythol. 7, 85. 293.

von Ge bem Dratel zum Bachter gesetst 25) ober (wie als Bertheug ihrer Prophezeiung vor Apollon weiffagend) 36) wird von dem Gott überwunden, welchem nach der Gaa bas Dratel angehört. 2) Die älteften Sagen und Gebrauche, Apollons Reinigung, bie Procession nach Tempe 27), worin die ursprünglich für sich beswhende symbolische Dichtung von Apollon bei Udmet eingeflochten ift, bie ffeier ber Puthien 28) beziehen fich auf bie mythische That, nicht auf einen Proces in ber Ratur. Benn Apollon in ber Jahrszeit flegt, fo erklingt tein Paan, fo bebarf er teiner Suhne; aber nach ber' weit berrichenden Borstellung fiegte er nicht durch Vernichtung ber Ueberschwemmung ober talter Dünfte, nicht im Frühling, fondern umgefehrt über die Blüthe und Triebfraft. Auch in Delphi ward neben Apollon ein Grab des Dionpfos und deffen Erwachen gefeiert: Pythons Gebein aber lag im Omphalos over in der Cortina 29), zum Zeichen ber Gewalt Apollons über bas Drakel. Aud auf bas Gryneische Drakel ift übergetragen worden daß es feinen Ursprung habe in der Erlegung eines Drachen 50). 3) Daß in der Pythischen geier sich gar tein Beichen von folaris fcher Bezichung des Gottes, wie in den Thargelien, den Spatin= thien u. a. Festen erhalten haben follte, wenn Apollons Sieg in ältester Zeit bort physifalischen Sinn gehabt hätte, ift mir burchaus unwahrscheinlich. 4) Der Drachenstieger ift nur als ber Letoide bekannt und biefer verhält fich im Allgemeinen gegenfäglich zum Phyfischen, worin er baber nicht im feinem haupt mythus feine Bedeutung haben fann. 5) Die Ableitung von

35) Rellinachos und Mäandrids b. Schol. Apollon. 2, 708. Apollod. 1; 4, 3. Paus. 10, 6, 3. Schol. H. 9, 405. Aul. V. H. 3, 1.
26) Hyg. 140. Doin Rot. 11. 27) Plut. de def. orac. 14. 21. Qu. Gu. 12. Müllers Don. 2, 1, 2. El. 202 ff. Droitg. S. 157 ff. 302 ff. Bon Lempe wird der Borber nach Delphi gebracht. Plut. de mus. 14. 28) σεπτήσιον μίμαμα Plut. Qu. Gr. 12, Strpanders rásies Πέδιος Müllers Dor. 2, 7, 6. 7. S. 316. 19. 29) Hesych. Foliov βουνός, Hyg. 140. 30) Sars. Bol. 6, 72.

nv9so9as, faulen, wäre fonderbar, wenn die symbolische Dich= tung Auftrocknung von Wassern und Dünsten im Auge hatte.

Bie Delos, ber fruhe Gip ber Jonischen Umphiliponis 51), von Pindar ber fernleuchtende Stern der dunkeln Erde genannt wird, fo hat fich Delphi zu bem Ruf erhoben, den nabels ftein ber Erbe, gleich dem Nabel eines Schildes, in fich zu be= wahren. So war ber Sinai bie Mitte ber Erbe, bann Zion, fo auch ber Meru. Die Lage des Orts tann als einzig und unübertrefflich gunftig für die Anstalt betrachtet werden: bie Ratur bat bier burch bie Seftaltung von Berghöhen und Thalenge eine Fabigteit erhabene Gefühle und beilige Schauer, got tesdienflliche Ideen zu tragen und zu erheben wie fie je ber Architektur in ihrer verschiedenen Art beimohnen fann. Der frühere hauptort Rriffa, ziemlich tief unter Delphi, am Fuß Des Parnas auf einem ausgedehnten, auf ber einen Seite fenfrecht abfallenden Felfen, lag feit Solons Beiten (Ol. 47, 2) in Ruinen und ber Versuch der Amphisfäer ben von der Stadt ein paar Stunden entfernten hafenort wieder zu befestigen, batte ben Ausgang baß beffen Boden dem Gott geweiht wurde um nie wieder bebaut zu werden 32). Die Bunder des Gottes um feinen Tempel vor der Plünderung des von Kerres abgeschickten Megabyzos 53), wie später ihn gegen ben Einbruch ber Relten zu fchuten, find nur ein natürlicher Biederschein des Blanzes der von diefem Seiligthum ausgieng.

Rein andrer Name bes Apollon ist baher so verbreitet als ber bes Pythios oder Pythaeus, mas busselbe ist. Die von Telessella erwähnte Legende drückte sich so aus, Pythaeus, ber Sohn bes Apollon sey zuerst zu ben Atgeiern gekommen, und bie Hermioner, die unter breien Tempeln des Apollon einen des Pythaeus hatten <sup>34</sup>), wollten diesen Namen von jenen gelernt haben, und der Apollon des Tempels welchen 31) Thueyd. 3, 104. (1932) Oh 108, 3. Strab. 9 p. 419 m. Paus. 10, 37, 5. 33) Ctes. Pors. 251 Herod. 5, 38-37. Digd.

. . .

34) Paus. 2, 35, 1.

2, 14.

5 1 L L L

in Argos jener Pythaeus von Delphi fommend gebaut haben follte, batte von der Spipe (derpag) an der Lariffa, worauf er lag, ben Namen Deiradiotes und feine eigenthümliche Art des Drakels, des einzigen des Apollon im Peloponnes befannten, vermuthlich beibehalten auch nachdem man bem namen Pothaeus die Ebre ermiefen 55). Für den älteften Tempel überhaupt aber ben er tenne, erflärt Paufanias ben in Trögen, wie fie dort fagten, von Pittheus errichteten des Apollon Thearios, ber ber Pythifche ift (2, 31, 9.) Gebr alt, fügt er bingu, boch weit fpäter als jener fep ber bes Apollon Pythios in Samos, von welchem die fabelhafte Statue von Telefles befannt ift. Bie in Sityon die Pythien den Delphischen nachgebildet meren, fehn wir aus Pindars neunter nemeischen Dbe. Bie Apollone die vorher einen gang andern Charafter gehabt hatten, fich nur in den Pythaeus verwandelten, sieht man auch an den in Thornar, ber sonft bem Amyfläos ähnlich gebildet war 36). Auch in Aline in Argolis war ein Tempel bes Apollon Ppthaeus 37), in Agina ein Thearion des Pythios 38), in Olympia ein Altar beffelben 39), wo auch feine Statue neben ber bes Beus ftand 40); auch bei Pheneos ein Tempel, worin sie dem Apollon und der Artemis opferten (8, 15, 2. 4.) Die Me garer hatten ihre Pythien 41). Den Pythaeus in Argos erwähnt Thukydides (5, 53.) In Sparta hieß der Apollon ber mit Artemis und Leto auf der Agora ftand, Pythaeus 42), ber felbe Bythios ift in Rreta 43), in Lindos auf Cypern und in Sifinos, in Amorgos, Jos, Paros, Naros, Tenos, Telos, Spros, Reos nach Inschriften, in Afragas 44). In Athen ift bas Bythion unter ben alten Seiligthümern bes füdlichen Stadt theils befannt aus Thufvdides (2, 15. 6, 54), von wo die

Pythiche Theorie nach Delphi ausgieng, die heilige oder die Pythische Straße zu beschreiten 45), veren Anlegung Asschylus erwähnte. Aber auch wuß der heiligen Straße nach Eleusis in Denor war ein Pythion 46).

"" Die große Bedeutung bes neuen Zwillingebienftes zeigt fich auch barin bag nach ihm ber Ort wo ver Tempel bes Mis leffchen Apollon ftand Aldopor; Aldopa genannt worden ift; wie auch intigitis ceine Stadt mit Apollotempel bieß 197). Der Gott heißt bann auch wieder von bem Drt faber nicht ufpränglich von vem Drt, wie Strabon, Stephanus, Paufanids verstehn) Didymäos, ber Tempel Didymäon, so wie Apolton Zwilling ift und Slovpos, Didymeus, genannt wird 48). Der Uhnherr ber Branchiden foll die Milesier nach einer Best mit Baffer gesprengt haben unter ber Formel: Gingt, o Jung= linge, fingt hetaergos und hetaerge 49). In der Ilias ift ber Baan nur an den hefaergos gerichtet (1, 473.) Bermittelft ber 3willingsschaft erhält Artemis Antheil auch an Diefem Ehrennamen, ber für gewöhnlich eigentlich bem Apollon jutommt, fo wie nach und nach an andern. Auf einer Münze von Milet halt Apollon bas Bild ber Artemis, auf andern erscheint fie allein und auf vielen mit ihrem Bruder verbunden 50). Auch Macrobius bezeugt die Berbindung der Schwester mit dem Dibymäos, welchen er mit Janus, ber ihm Apollo und Diana ift (Sat. 1, 9, 5), vergleicht (1, 17, 64.) Tempel und Drakel in Dibymi waren alter als bie Jonische Einwanderung 51), ber Karer Naftes nennt im Homerischen Katalog neben Milet OSeigew ogos 52), was ohnlängst aus bem Hebraischen als

45) Strah. 9 p. 404, 422. 46) Dapon wahrscheinlich einige überreste in Sonischer Bauart auf dem Sügel Daphni=Buna, Dodw. 2, 170. Müller Dor. 1, 240, 3, worin die Siegspreise der Thargelien, Isseus or. 4 p. 133 R. cf. 6 p. 187. 47) Paus. 2, 36, 4. 48) Arist. Lys. 1181. 49) Clem. Str. 5, 1 p. 674. 50) Jon. Antig. 1 p. 30. 51) Paus. 7, 2, 4. 52) 2, 867. Strab. 14 p. 635 c.

Weiffagegeberg ertlärt worden ift, um demnächst aus biefer Gemitischen Quelle ben gangen Strom Griechischen Apollodienftes abzuleiten 55). natürlicher, ift anzunehmen bag bie Jonier ein Rarisches Drakel umgestaltet haben. Denn baraus bag bas Milesische Drafel, auch bas Klarische schon unter ben Karem bestanden, folgt nicht daß auch Avollon Didymägs, so wie enne bie Ephesische Göttin, von ben Ureinwohnern abstamme, wit auch Grote annimmt 54). Das Apollon ben Ramen bes Die bymeischen nicht in ben frühesten Zeiten führte, fagen Mela (1, 17) und Blinius (5, 21) aus. Milet feierte übrigens ber Artemis Chitone, worin die Brauronische Mondartemis ju ets tennen ift (§. 94), bas Stiftungsfest Relets 55) und nannte fie Archogetis 56). Aber Apollon Didymäos erhielt das überge wicht: Lacitus fagt, wie Ephefos feine Diana, fo bat Milet feinen Apollo 57). Die Bedeutung von Aldouos mag frühzeitig untergegangen feyn, wie ja auch ber Pythische Apollon im Allgemeinen allein genannt wird, obgleich Artemis zu ihm gebon und an feinem Tempel Antheil bat. Es ift sogar nicht gam unwahrscheinlich, was Schwend vermuthet hat 58), daß dedpol ans adelwoi verftümmelt und bie Bedeutung außer Gebrauch gekommen und in Bergeß gerathen ift wie die von Aldopo. Benn die Maaneter Achown Androvol two enginganter w

53) Schöndorn über das Befen Apollons 1854 S. 71 f. 54) Hist; of Greece 3, 295. Recht wohl behandelt die Sache Hoed Arts 2, 318 ff. Wie Grote glaubt auch Preller daß der Milesische Hoellon nicht Hellenischen (Ionischen) Ursprungs sey; doch eherkarischen oder Lytischen als Semitischen, N. Iahrb. für Philol. Bd. 71 S. 6. 53) Aristaen. 1, 15. Polysen. 8, 35. 56) Callim. H. in Dian. 225. 57) Ann. 4, 55. 3, 63. 58) ad Aesch. Eum. p. 194. Ethm. Andeut. S. 56. Hesych, àdelagod of he rijs unfig delagodos yundum oblagods ynd h univer Léveras. Den Namen delagos finden wir junf bei Hratlit (Plat. de Pyth. or. 21) und in dem Homerischen Hums auf Artemis 27, 14, bei Pindar und Aschalus. Somst wird bei den Bort an delagos pie Drachin (die in der Burzel and mit chapos, dilgas, delagos, jusammentrischen oder an Télgovoa gedacht.

!

didvya son genannt wurden 59), so scheinen in diesen Delphern die Brüderberge personisicirt. Andre nicht wenige Ety= mologieen des Worts leuchten mir nicht ein.

Bon einer Verehrung ber Letoiden in anderm als bem betannten persönlichen Charafter zeigt, fich teine Spur, in ihnen hat das mythische Princip, ber Fortschritt gesiegt, 3br Cult war nicht im Hirtenleben entstanden und gepflegt, fondern un= ter einer flabtisch gesittigten Bevölferung, welcher bie Deerden und Felder das Capital, Jagdluft, Mahl und Gefang das Leben war : bas große Sühnfest aber und Andres bas im Na= turcult entsprungen war, murde von dem alten Apollon ber beibehalten. Gelbst bei fo vollständigem Siege ber Dlympischen Perfönlichkeiten über die im halbdunkel fcmebenden Naturgei= fter und bes Geistigen über bas Materielle konnte ber Ursprung bes Zusammenhangs bennoch nie allgemein vergessen werden. Eine Folge ber Losreißung bes Apollon von der Natur mar daß auch seine Feste von den Epochen des Sonnenlaufs sich jum Theil unabhängig machten und von der Frühlingsfeier, "bem Geburtstagsfeste bes Apollon und ber Artemis in ber ichönften Maienzeit bis in den Spätherbst einen großen Theil des Jahrs einnahmen." Der Neumond und ber siebente blieben ihm nicht weil sie bie Phasen bes Monds angiengen, sondern aus Bewohnheit nach ber Ueberlieferung ber Zeiten wo er ber Berr= icher am himmelsgewölbe war. Wenn man auf bie weite Berbreitung des einzelnen Sonnen= und Mondsdienstes sieht und barauf daß beide bei den übrigen Iranischen Bölkern gesondert blieben, so ift die Vereinigung von Apollon und Artemis als 3willingen bes Zeus und ber Leto als eine ber wichtigsten my= thischen Erfindungen ber Griechen zu betrachten, die auf bem Bege ber ihnen eignen auf bas Sittliche und bas Schöne gerichteten Bermenschlichung ber Götter lag.

Nach Theben sest die drei Götter die Niobesage (nach ihrer

59) Strab. 14 p. 647. 60) Walpol. Trav. p. 580. L. 34 von bem ersten im Physischen begründeten und mit der Sage von Amytla verwandten Form abgeriffenen Bedeutung, fo bag bes Pausanias Beziehung auf Peft 9, 4, 5 wegfällt), wo auch Sophofles Apollon und Artemis erwähnt (Oed. R. 163.) 3bre Statuen in Tempeln führt Paufanias an in Aba, febr alte von Erz (10, 35, 3), im Tempel Des Apollon in Tanagra (9, 22, 1), in Megara von Prariteles im Tempel des Apollon Proftaterios (1, 44, 2), und von ba, wo Phöbos als Grünber galt (1, 42, 1), gieng im Frühling eine hefatombe nach Delos 61). Auch für den Tempel der Leto und ihrer Rinder in Mantinea hatte Praxiteles die Statuen gemacht 62) und die Mantineer weihten diese Götter nach Delphi (10, 13, 4.) In Sparta ftanden fie auf dem Plage Choros, der Chöre, Apollon zubenamt Pythaeus (3, 11, 7.) In Chalkis fab ich eine Inschrift worin allen breien ber Demos die Statue eines Mitbürgers weiht : von da kam diefer Dienst in die Thrakische Chalkibite. In einer Lyfifchen Infcbrift wird als Fluch geset allen Göttern und ber Leto und ihren Rindern verschuldet ju feyn 62). Altere Beispiele ber in Tempeln vereinten brei Got ter habe ich im Böcksichen Pindar angeführt 63).

88. Apollon ber Letoide, ber Delisch=Pythische.

Der Homerische Apollon ist ein Jüngling mit herabwallendem Haar, der bei dem Mahle der Götter die Phormins spielt zum Gesange der Musen (Jl. 1, 603), auch bei der Hochzeit des Peleus (24, 63); Gesang und Phorminr sind die Zierden des Mahls (Od. 8, 99. 21, 430), und Demodokos wird gefragt, ob die Muse oder Apollon ihn gelehrt so schön das Helbenlied zu singen (8, 488) <sup>1</sup>). Von beiden kommen

61) Theogn. 773. 62) Paus. 8, 9, 1. 63) C. J. n. 4259. 64) T. 3 p. 453. Hier ift 3. 8 das Citat aus homer falsch. 1) Wo es wenigstens nicht über allen Zweifel ist den Apollon als Beifsager zu verstehn, weil nemlich Demodocos Alles so richtig wisse. K. D. Müller Proleg. S. 425. bie Sänger und Ritharisten in der Theogonie (94). Im Pythischen Hymnus kommt der Neugeborne, die Phorminr spieslend, von Delos nach Pytho und wie ein Gedanke in die Götz terversammlung, wo er zum Gesang der Musen schön und hoch auftretend sie spielt (4—23), so wie vorangehend den Kretern, die in Pytho einziehen und ihn, den Jöpäson, singen (336). Ritharis sey mir lieb und Bogen und wahrsagen will ich, sagt er als er in Delos geboren ist im Geburtshymnus (131). Der Einsluß der Aöden und der zwischen Jagen und Mahlzeit ihr freies Leben theilenden Klasse

Der Bogen ift Apollons höchste Bierde, von bem er Ar= gyrotoros, Rhytotoros heißt, auch Aphrwe Oorsos 2). Er gebraucht ihn gegen Titpos, Dtos und Ephialtes und ben Drachen in Pytho. Er hat bem Pandaros den Bogen verliehn (Jl. 2, 827), bem Teufros, dem er im Wettspiel einen Bogel zu treffen mißgönnt (23, 865), er giebt bem Schüten fein Glud (23, 872. Od. 21, 338) und Eurytos, den Boblfpanner, tödet er weil ihn der zum 3weitampf im Bogenschießen gefordert hat (8, 228). So gab er dem herakles den Bogen, worauf Sophokles in ben Trachinierinnen anfpielt, und lenkt ben Pfeil bes Paris gegen Achilleus. Aber die Jagd ift ber Artemis, welcher in dieser neuen Ordnung nicht gar viel blieb, übertragen worden. Dagegen gehören andre Beinamen zu ben berühmtesten, bie nicht von dem Bogen des Schützen und Jägers, wenn auch einmal éxybolia von diesem gebraucht ift (II. 5, 54), hergeleitet find, Έκηβόλος, Έκατηβόλος, Έκατηβελέms, was nicht ben fernhin= fondern ben fernhertreffenden bebeutet, und Exaros, wie hetate, der fernste, als Beiname (Jl. 7, 83. 20, 295), auch als Name (1, 385. H. in Ap. P. 98), bei Alfman, und in einer Grabschrift ber Sibylla bei Pausanias (10, 12, 3). 1111

Gewiß ift fehr frühzeitig mit Apollon ber Lorber als fein

2) Jl. 9, 404, wie sélos èquis, lor Enxer.

Baum in Verbindung gebracht worden, obgleich bei homer und Besiod nichts darauf hinweist. Die jugendliche Schönheit ist eine hauptsache in ber hellenischen Auffassung biefes Gottes, und von diefer ift ber Lorber bas ausbrudsvollfte Bilb. Man kann ein Lorberwäldchen nicht anblicken ohne in biesen gerad und zut aufgeschoffenen, tief grünen, beiteren Bäumen, biefer immer grunen Frische ein Gleichniß fchlanter, frischer Jünglingsgestalt zu ettennen ; und reine, bestimmte Eindrücke nahm ber Griechische Sinn mit Lebhaftigfeit auf. Befonders bat Delphi dief Symbol gepflegt. Die Legende giebt ichon ber Gaa eine Nymphe Daphne zu Promantis bei Pausanias (10, 5, 3), umgiebt den grausen Drachen mit Lorber bei Euripides in der Taurischen Iphigenia (1219) und laßt ben Apollon zuerft in einer aus Lorber geflochtnen hutte Wohnung nehmen. In ber hefabe aber laft Euripides in Delos, wo vorher nur die Palme war, den Lorber nach der Geburt der Göttin zur Freude entsprießen (456), womit eine Stelle im Jon übereinstimmt (924). Auch eignete fich Arkadien die Daphne zu als eine Lochter feines ichonen Flusses Ladon 3) und Amyklä nach Parthenius (15) als eine Tochter bes Ampflas. Das fcone Gewächs heftete fich fortan immer zunehmend an die Person des Apollon, feine Tempel, feinen Dienst aller Art und gieng als mantisch auf die Sehn und wer sonft an Apollon hieng über.

Als Wahrsager hat Apollon zum schnellen Boten ven rleros, Stöher, Weihe, genannt ber heilige Bogel, kons, ben schnellsten ver Bögel (M. 15, 237. Od. 13, 87. 15, 525), beffen Gestalt er annimmt indem er zu hektor eilt. Die Bogelschau, die Zeichendeutung des Sehers (passus), aus dliester Zeit der Naturreligion, ist ihm verblieben. Er giebt sie bem Kalchas ein M. 1, 72. 86. 385); den Amphiaraos lieben Zeus und Apollon (Od. 15, 245), ihn welcher von Zeus die Wahrsagung empfieng, der oben an ist wie unter den Zeichen die

3) Paus. 8, 20, 2. 10, 7, 4. Serv. Aen. 2, 513.

bes Ablers. Deffen Abkömmling Polypheides hat Apollon zum besten Wahrfager nach jenem gemacht (Od. 15, 252). Er weiß auch aus Zeus Stimme (burch beffen Offenbarung) alle Drakel im homnus auf hermes (471. 532) und schon in ber Ilias ift ber Pythische Tempel sehr reich durch bas Drakel, bas Drakel bes Apollon in ber Dopffee (8, 79). Dag es Zeus bem Apollon übertragen hat, paßt zu feiner Metamors Das Licht und Bahrsagung burch phose aus dem Helios. Geisteslicht find allerdings verwandt und fie ift mit dem Sonnengott in manchen Religionen verbunden. In Rhodos weis= fagt helios, ber wahrhafte 4). Das Pferdemiehern bei ber Erhebung bes Darius Hystaspis auf den Thron war prophe tisch weil bas Pferd ber Sonne heilig war, wie bei ben Ger= manen 5). Das Feuer ichenkt die Runde der Zufunft in einem homnus des Izeschne. Nicht unwahrscheinlich ift es bag bem helios=Apollon auch ichon bas Saitenspiel eigen gewesen ift, ba ber Rhythmus ber tosmischen Bewegung von biesem Drbner ber Zeiten beutlich genug abhängig ist und Tanz und harmonie ber himmelsförper ein nicht schöneres und tieferes, als nahliegendes und verständliches Bild find. Der im Umlauf der himmelskörper wahrnehmbare Takt gab die Vergleichung mit Tanz und Musik überall ein 9. Aber auch die Ritharis an sich ift als ein dem Schützen frei und ohne andern Bezug binzugegebenes Rüftzeug geistanklingender Pfeile der Töne und der Gedanken wohl zu denken. Die Jugend und Schönheit, das lange Haar des Apollon stimmen zu dem Vorbilde; das Beiden bes helios vopuos ift in Form eines perfönlichen, romantischen aufgenommen 7); ber Päan im doppelten Sinne

4, Diod. 5, 56. Boeth. consol. 5, 2. 5) Tacit. Germ. 10. 6) Der Sonnengott Krischna bedeutet als Merlidur mit der Flöte die harmonische Bewegung der himmelskörper. Gita=Gowinda, im An= hang von Dalberg. Alte Gedichte der Perser und Lürken reden von der schönen Bautenspielerin, nach deren Klängen die Sterne ihren Reihen tanzen.

7) Da dem Apollon Geerden gehalten wurden, da er fie nährt, fo

bes Sühnopfers und des Kriegsgesangs beibehalten. Die Parallele ift vollständig genug: in dem Namen Apollon, dem Ausgangspunkte der unteren Linie, ist zugleich die Richtung der oberen gegeben, und durch diese Gemeinschaftlichkeit zugleich der Uebergangspunkt des einen Wesens in das andre.

Einen hauptzug des alten Apollon hat die Homerische Charakteristik wenig hervorgehoben, bas Berleihen bes Siegs; vielleicht weil er mit dem andern nicht wohl übereinftimmte und unter ben Achäischen und Troischen heeren bie Bogenschüten zurückstanden. Nur einmal scheint bie Ilias auf die Kriegsführung hinzubeuten, wo Apollon als er ben Aeneas gegen Achilleus antreibt, laoovoos genannt wird (20, 79), wie Ares und Athene benen bie Werke bes Rriegs anliegen (5, 430.) Der ftartfte ber Götter (3ecov agioros) wird er welchen Leto geboren, als er bem heftor ben Sieg gegeben hat, von here genannt (19, 412.) Diesem und seinem heer schreitet er voran, bie Schultern mit einer Bolfe befleidet, die Aegis bes Zeus in Banden (15, 307-11. 355-66), wie er feine Band über ben Aleneas hält (5, 433), ben Patroflos vernichtet (16, 789), als einer ber Götter bie fich in ben Rampf ber Achaer und Troer mischen. Aber von Apollon ift ber Daan ungertremlich, ber von ihm den Namen hat; bieg Wort beweift daß er ber Kriegsgott irgendwann und irgendwo gewesen ift. Den Däson fingen bie Achaer indem fie Deftors Leiche zu ben Schiffen tragen (22, 391) 8). Apollon felbst ftimmt ihn an, mas aus der Titanomachie des Arktinos genommen scheint, bei dem Sieg des Zeus über Kronos 9). Bei Kallimachus erklang

wurde er felbst auch hirt, wie hephästos Schmied. Es ist nicht nöchig vom Indus herüberzuholen, wie Apollon die lichten leichten Wolken als feine Rinder weidet. 8) Die zwei Berse der Nias wurden mit Unrecht verworfen weil man Anstoß daran nahm daß Apollon im Gedicht auf der Seite der Troer ist: so 1, 473, weil der Päan auf Apollon unzulässig schien bei homer, der nur einen Dämon Päeon enthalte und von Apollon diesen Beinamen nicht gebrauche. 9) Tibull. 2, 5, 9.

er zuerft nach dem Sieg über ben Python (in Ap. 98.) Der Gebrauch des Siegspäans erhielt sich die geschichtlichen Zeiten bindurch und wird fehr häufig erwähnt. Eben fo ift der Ans griffspäan uralt, ber mythisch ebenfalls von bem Pythischen Drachen, von dem Angriff auf ihn ausgieng 10). Bon dem Schlachtgeschrei bes Angriffs und von Apollon, unter beffen Schutz er geschieht, hat der Monat Boa Soos in Delphi den Namen, ober Bondoomwir in Athen, wo fie fich rühmten ben Angriff im Lauf zuerst gebraucht zu haben 11), in Priene, Lampsatos, Olbia, Bondoóppos, Badoóppos in Ratana u. a. Sicilis ichen Städten 12). Apollon Boedromios fommt auch in Theben vor 13). An den Rarneen war friegerische Burüftung. Die Dorier alle, als Rorinther, Rerkpräer, Argeier, nannten ben lauten furchterregenden Angriff maiwrigeir 14), was mit παιανίζειν häufig wechselt 15). In Sparta sang ber König bem nach bem Aulos ichreitenden Beer ben embaterischen Paan vor 16), was Xenovbon auf den Kyros überträgt 17). Bei Aeschylus stimmt ihn das Argeierheer vor Theben an 18), die Sellenen gegen die Perser unter Trompetenklang 19), ber Bellenische und ber barbarische Paan mischte sich, fagt Lysias 20). Von bem babei geschrieenen eleler, alala ift Apollon auch Eleleus 21), und zu übersehn ift hierbei nicht daß die Bölker vorzugs= weise ihren Sonnengott auch im Drange bes Rampfs anriefen, ben Ares, Mars, Wodan, Swantowit, der ein Schwert führt u. a.

Zu den überkommnen Namen des Olympischen Apollon gehört auch Phöbos. So heißt auch Helios, Phöbe ist eine Titanin, eine andre mit einem der Dioskuren vermält. Die Bedeutung licht, hell, rein ist der Sprache verblieben: Hesiodus

<sup>10)</sup> Ephoros b. Strab. 9. p. 422. 11) Herod. 6, 112.

<sup>12)</sup> C. J. Gr. 5017. 5525. cf. p. 675. 13) Paus. 9, 17. 1.

<sup>14)</sup> Thuc. 4, 43. 7, 44. 15) Wessel. ad Diod. 13, 16.

<sup>16)</sup> Plut. Lyc. 22. 17) Cyrop. 3, 3, 58. 7, 1, 25.

 <sup>18)</sup> Sept. 616 άλώσιμον παιᾶνα.
 19) Pers. 388.
 20) Epítaph.
 p. 101 R.
 21) Macrob. Sat. 1, 17.

fagt worsor udwe, Aefcholus hliov wolon wlorl. So ferner zoudáogos (zoudáwo.) 22) Die Theogonie erflärt ihren Chryfaor vom goldnen Schwerd (aog 283), ein Drphiker nennt fo wegen ber harpe ben Perfeus 25), Birgil ben Orion Ein heiliges Schwerd (waxaroa) des auro armatum<sup>24</sup>). Apollon war in Tarsos 25), auch ist in einem Basengemälbe Apollon ber ben Titvos erschießt, mit einem Schwerd umbangt 26) und ber Rarifche Zeus mit dem Schwerd ober Beil wurde rovocoosds genannt 27). Aber die Besiodische Erflarung kann uns nicht mehr gelten als die feines Pegasos und andre die ihm gefallen, und zovoaogos, verglichen mit ovrao-00ς, τετράορος, χρυσήρης, χισσήρης, τυμβήρης, μονήρης, fann auch bloß golden bedeuten, die Sonne im Aufgang und Untergang, zovohlios wie ber homerische Scholiaft, hefvchius und Beraklides erklären 28). So paßte das Beiwort auch für De tate und für Artemis, welche so in einem Drakel bei Berodot genannt wird in Verbindung mit dem beiligen Strahl (8, 77), für Demeter und ben goldglänzenden Baizen 29) und felbft für ven Orvbeus 50).

Mehr auffallen als folche Archaismen in Wörtern und Beinamen muß uns der Archaismus im Bilde, in dem von Helios=Apollon entlehnten Bilde von Pfeil und Bogen das uns viesen versteckterweise zurückführt, das große Beispiel der Theotrasse homonymer Götter aus verschiedenen Zeiten und Landschaften, der Vermischung des natürlichen und des mythischen Apollon das die Ilias im ersten Gesang giebt. Der Priester ves Apollon Smintheus ist beleidigt, betet zu seinem Gott um Rache, Phödos Apollon steigt erzürnt von den Häuptern des Olympos hernieder, Bogen und Röcher um die Schultern, set

 22) Jl. 5, 509. 15, 256. H. in Ap. Del. 123, in Pyth. 214. Hes.

 Op. et D, 769, Pind. P. 5, 97.
 23) Lith. 544.
 24) Aen.

 3, 517.
 25) Plut. def. or. 41.
 26) Mon. d. J. archeol.

 1, 23.
 27) Strab. 14 p. 660.
 28) Vit. Hom. p. 25.

 29) H. in Cer. 4 χουσαορος ἀγλαόχαρπος.
 30) Pind. fr. inc. 84 Boeckh.

fich fern von ben Schiffen nieder und schießt mit seinem ge= fpisten Geschoff (51), aus feinem filbernen Röcher neun Tage lang, und ftredt zuerft Maulthiere und hunde und bann bie Achder in haufen nieder als exaryselerns, 'Exysolog (75. 96. 110.) Achilleus erkennt baran ben Born bes Phöbos Apollon (64) und biefer wird um Abwehr bes Berberbens gefleht (67), hetaergos wird versöhnt (147) burch Rückgabe ber Chryfeis, burch eine hetatombe und bas Singen bes Paan an ben Befaergos ben gangen Tag burch und hefaergos giebt ben Söhnen ber Achaer Fahrwind zur Rücktehr nach Chryfe (446-479.) Der Engel Jehovas geht aus und schlägt im Lager Sanheribs einhun= bert fünfundachtzig tausend Mann. Dieß beutet Josephus als Peft und Gefenius 51) sucht diese Deutung zu erweisen, nach welchem auch bei ben Muhamedanern die Pfeile Gottes, denen der Gläu= bige nicht entrinnen kann, die Pfeile des Phöbus find. Es sen babin gestellt ob der Bürgengel sowohl als die Pfeile Gottes gegen die Türken mehr mit der Sonne zu thun haben als die ber Elfen womit diese die Menschen toden, mas fie aber auch mit einem Schlag ober burch bloße Berührung thun. Pfeile ber Sonne find mit ber natürlichsten Bezeichnung bie Strahlen, lucida tela diei, so fehr daß das Deutsche Wort lo strale bei Dante und Stral im Mittelhochdeutschen den Pfeil bedeutet. Geschoß (Belos) des Blipes, des Feuers, der Sterne bei den Dichtern ift befannt. Auch Bejovis fendet mit feinen Pfeilen Die Seuche; auch Schiwa wirft Pfeile 32), im Perfischen heißen die Sonnenftrahlen feurige Spieße 33) und im Rig Beba, wenn der Fromme bem großen Bater Dyaus feine Morgenspende barbietet, erzit= tert er in Ehrfurcht vor bem Schützen ber von feinem mächtigen Bogen ben hellen Pfeil absendet. heimdallr ift mit Bezug auf bie Sonnenstrahlen der beste Pfeilschutz 54), Phoseta hatte nach

31) 3u Sef. 37, 36 S. 971. 32) Amaras. p. 28. 35. 33) N. humbolbt Kosmos 1, 440. 34) Schwendts Mythol. det Germanen S. 133.

Balters Friesischer Chronif auf Festeland, nach Arnfiel hencha in ber rechten Sand einige Pfeile, in ber linken eine Rorngarbe. Auch ein Slawisches 3bol hat Pfeil und Bogen. Es ift wohl ju benten bag auch bem Apellon hochalter Beit ber Bogen gegeben wurde, wenn auch ber bes Ampfläos, bes Aegletes nicht von baber rühren, fondern vom Pythischen Gott gelieben fem Aber man könnte Pfeile des Helios=Apellon zugebn follten. und dazu daß die Sonnenhige Urfache der häufigen Seuchen fen, auch bag Apollon aus Belios, fein Pfeilschießen aus ben Sonnenpfeilen entstanden fey, und babei bennoch behaupten, Bild und Sache könnten bei homer in einander verwachsen, bas Natürliche, Bildlichthatsächliche als etwas Magisches, Birfung einer bämonischen Persönlichkeit aufgefaßt worden fem, indem ber Bunderglaube ben Busammenhang von Urfache und Birfung fo febr vergeffen habe daß Apollon zufällig ober bebeutungslos seine Rache nicht auf andre, sondern ganz auf die felbe Art übe wie helios thun würde. Gewiß aber geschäbe fo nicht mit Recht. Denn hätte der Dichter ein durch Apollon ohne Bezug auf bie Sonne verrichtetes Bunder gedacht, fo hätte er gewiß nicht das hinsterben von Thieren und Den schen Louuds genannt (61), wie bie Krankheit ber Hipe all gemein genannt wurde. Daß diese an eine bestimmte Jahrszeit gebunden ift, brauchte er nicht zu berücksichtigen; ben be lios felbst schickt here wider feinen Willen zum Okeanos, a geht unter bamit die Achäer von der Schlacht ausruhen tönnen (18, 239), und in der Obyffee broht er in den Albes zu gehn und ben Lodten ju scheinen (12, 383.) Das Untergebn und bas Scheinen find Sache bes helios eben fo auch bas Abfchie fen ber Pfeile ber Seuche, nicht fabelhafter, fondern wirflicht Pfeile, wie sehr auch das Uebrige poetischer Natur sey. Es ift also flar daß die Pfeilschüffe bei homer eben so gut phyfifce find als bei Apollonius, wenn Apollon von ben Klippen von Thera mit feinem Bogen in bas Meer schießt und ben Argonauten zu Liebe Sturm und Finfterniß vom himmel icheucht

(4, 1694 - 1730), daß er auf frühere Anschauung zurückge= gangen ift, indem er feinen Apollon zum Pestfender macht, fo aut wie bie Späteren bieß gethan haben. Die Rache bes Smin= theus ift in ber erhabensten aller Allegorieen ein natürliches Sterben burch bie Sonnenhipe, fo beutlich als bei Sophofles wo ber Chor ben Apollon Lyfeios anfleht die Peft von Theben ju wenden (Oed. T. 203), als in dem Bilde ber Münze von Atragas wo Apollon vom Bagen bie Pfeile fendet und die Rückfeite bie Gühnung burch Empedofles vorstellt 35). Das Delphische Drafel hieß bei ber Athenischen Peft die Rleonäer einen Bod ae= radezu bem aufgehenden Helios opfern 36). Ein Marimus Ty= rius (12 extr.), Eusebius 37), Macrobius, Proclus Diabochus und ähnliche Männer haben hier richtiger gefühlt und gesehen als viele scharffichtigere neuere Ausleger. Davon überzeugt man nich noch mehr wenn man dieffeits von homer die Culte des Apollon Loimos und Alezizazos übersieht, die für Nebensprossen ju mächtig find, aus bem einen uralten Stamm felbft hervor= gebn.

Noch einmal ift in der Ilias auf den Zusammenhang zwischen Apollon und Helios angespielt, wo Aphrodite der Leiche des Heftor die Hunde abwehrt und sie durch ambrossisches Del unverletzlich im Schleifen macht, Apollon aber das Gesild mit dunkler Wolke überzieht, damit nicht die Sonnenhiße das Fleisch ausdörre (23, 189.) Gehören ja doch gewisse physikalisch-allegorische Dichtungen von Hephästos, von Ares, von Bellerophon eben so einer früheren als der eignen Homerischen Mythologie an. Zweiselhaft dagegen ist die physische Bedeutung des Apollon so wie der Aegis da wo Apollon mit der goldnen Aegis seinen Heftor in der Schleifung bedeckt damit er nicht entstellt werde (24, 20.) Denn die Negis gab dem Apollon Zeus auch um

<sup>35)</sup> Daß die Pfeile die Peft bedeuten, ift auch gezeigt von Fr. Gu. Schwartz de antiquissima Apollinis natura Berol. 1843 p. 9 s. 36) Paus. 10, 11, 4. 37) Pr. ev. 3, 1.

bamit bie Achaer im Rampf zu schrecken und zu lähmen indem er sie schüttelte.

Unter Naturmenschen giebt es auffer ben epidemischen Rrantheiten ber Jahrszeit so gut wie gar teine, feine schleichenden, feine beren Grund befannt ift, sondern wenn Einzelne burch Alter oder vor der Zeit und nicht durch gewaltsamen Tod plots lich hinsterben, so erscheint dies wie ein göttliches Eingreifen. In diesem Sinn sagt das Voll noch heute: Gott nahm ihn hinweg; die Griechen fagten Apollon und Artemis. Reine Krankheit, lesen wir in der Obpffee, trifft die armen Menschen auf ber glücklichen Infel Sprie, sondern wenn sie altern kommt ber Silberbogner Apollon heran mit Artemis und tobet fie mit feinen linden Geschoffen (15, 409.) Auch tödet Apollon vom filbernen Bogen bie Söhne, Artemis bie pfeilschießende bie Todter ber Niobe (Jl. 24, 605.) Mit feinen linden Geschoffen tödet Apollon ben Steuermann bes Menelaos (Od. 3, 279) und einen noch unerwachsnen ber Phäaken (7, 64), Penelope wünscht baß er lieber heute ben Telemachos trafe im haufe als daß diefer den Freiern erläge, daß er den Antinoos felbft getroffen hätte, als dieser den Bettler geworfen hatte (17, 251. 494.) Sowohl das Leiden der Seuche als die von selbst fommenden Lobe (alrouarous) fchreiben die Alten dem Apollon und ber Artemis zu, fagt Strabon (14 p. 635), insbeson bre bie Erstidung burch Bruftentzündung Pfeilen ber Götter, fo bag bie Gestorbnen Getroffne genannt wurden, fagt Sippotra tes 58) nemlich Apollon= oder Artemisgetroffene. Irrig aber ift die Erklärung ber Allegoriker daß dieß fo viel fey als von Sonne und Mond getroffen. Auf Sonnenstich oder Einwitfung des Mondes weift nichts bin, fondern die bildlichen Pfeile find nun magische ober abergläubische geworben. Es mag dies aber damit zusammenhängen daß von Apollon bas große Sterben in der gefährlichen Jahrszeit ausgieng und da Artemis

<sup>38)</sup> βλητοί de victu acut. p. 386.

ihm so sehr zwillingsgleich war, so theilte sie sich mit ihm auch in die außerordentlichen Tödungen, die nun Pfeilschüssen alle verglichen wurden.

Um Abwendung ber Seuche werden in ber Ilias, wie wir faben, bem gefaergos Päane gefungen, in Milet bem Befarrgos und ber hefaerge. 218 folcher ift Apollon ber Beiler, ber Arzt. Darauf ist in der Ilias angespielt wo er ben verwundeten Aeneas in feinen Tempel bringt, worin Artemis und Leto ihn nicht bloß pflegen, sondern heilen (axéorco 5, 448). Bo er felbft bem Lyfier Glaufos bie Schmerzen fillt und bas schwarze Blut von ber Wunde trocknet, scheint navo' douvas auf den Namen Päeon anzuspielen (16, 523. 528), wie So= phokles bei vooov navorigios (Oed. R. 150) und andre Dich= ter abnlich an naven benten, wovon auch viele Grammatifer ben Päan ableiten 39). Die Aerzte aber heißen in der Dopffee Sohne des Pacon, b. i. des heilenden (4, 231), ein Besiodus fagt, wenn nicht Apollon Phöbos vom Lod errette ober Paon felbst, ber alle Urzneien miffe (fr. 139 Göttl.) Im Pythischen hymnus wird Apollon felbst angerufen Jepäeon (94) wie auch fein hymnus heißt (322. 339), und fo heißt er Paan bei Pindar (P. 4, 270), Sophofles, Euripides. In der Odyffee fest an Paeons Stelle Aristarch ben Apollon in den Tert, bem Beifte nach richtig, ba Apollon später allgemein biefen Beinamen hatte oder Paeon fein Sohn hieß, dem Buchstaben nach nicht zu rechtfertigen. Nun wurden aber nicht bloß Paane ber Gühne und Abwehr ber Krankheit gesungen an ben Gühnfesten bes Apollon, fondern auch im Beginn und am Ende ber Schlacht, bei dem Spenden und Trinken nach der Mahlzeit, wie schon in ber Ilias, bei ben Suhnopferfesten, von denen aber ber allgemeine und fo ju fagen alltägliche Gebrauch nur äußerft gezwungen hergeleitet wird, da Apollon, wie feine Berehrung als Agnieus und in ben Schlachten zeigt, überhaupt

39) Didym. Etym. Gud. p. 446. Schol. Arist. Plut. 636.

um Schuß und Segen angerufen wurde. Hat der Päan als Hymnus eine weitere Bedeutung, so muß auch der Beiname des Gottes, der früher ist als der von ihm hergenommene Name des Hymnus, umfassender gewesen seyn und nicht allein das Abwenden und Heilen, das bei Päan als Name des Gottes allerdings gewöhnlich allein gedacht wird, sondern sein Wesen überhaupt nach der ursprünglichen Einfachheit ausgedrückt haben. Dieß wäre der Fall wenn die frühere Form Oaráv, Oaráw eins mit Oaw, Ma' gewesen wäre (S. 454 Note 9). Helios Päan in einem Orphischen Hymnus (7, 12) könnte hiernach eben so wohl ein Beiwort des Helios seine Bermischung mit Apollon enthalten.

Faßt man zusammen was Apollon von der ältesten Zeit her als Vorstand der Zeiten für Leben und Gesundheit, Weiden und Felder, für Kampf und Sieg und nun besonders auch für die göttliche Leitung durch Orakel, für geistigere Freuden des Mahls und mit seiner Schwester für die der Jagd bedeutete, so begreift sich warum zur Zeit Homers gebetet wurde zu Zeus und Athene und Apollon und warum in der Ilias der Ehren der Athene und des Apollon als höchster gedacht wird (8, 540).

Der Gebrauch bes Bogens zur Jagd und daher das Jagen der Artemis und des Apollon felbst fließen aus dem Sonnendogen, ohne mit der ersten bildlichen Bedeutung der Geschoffe in innrer Verbindung zu stehn. Immer erhält das Aeusserliche in Bild und Attribut im Leben jede Anwendung die ihm angemessen scheit und zur Erweiterung der Gewalt eines Gottes stich natürlicherweise darbietet. Unter hirtlichen und unter kriegerischen jagdliebenden Stämmen mußte Apollon vermöge sei nes solarischen Bogens nothwendig Gott des Bogenschießens überhaupt werden. Wie oberflächlich und falsch Apollon und eben so Artemis als Symbole des Jagdlebens, Götter zunächst der Jagd angeschn worden sind, ist leicht einzusehn. Bei ihnen von der Jagd auszugehn ist dasselben als den Hermes von der

i.

Paläftra abzuleiten, ben Apollon Lytios von ber Bolfsjagb, andre Götter von andern Anwendungen bie ihnen die Men= ichen auf ihre Lebensarten ober ihre Rünfte gegeben haben. Um irgend eine zu schützen, muß ein Gott etwas für sich und etwas Großes seyn, und wenn jene vielen geringeren Götter eine einzelne Rraft, Fertigkeit ober Eigenschaft find und verleihen, so zeigen ichon die verschiednen Beinamen ber Götter, wie 1. B. dreevs, dreoreea von Apollon und Artemis, unter einander wohl verglichen, daß jene nicht zuerst einer einzelnen Rlasse angehört haben können, nicht davon ju reben daß ursprüngliche Zwillingsgötter ber Jagd uns glaublich find. Bare ber Bogner Apollon von Anfang ber Gott nur von ber Jagd lebender Stämme, fo roh wie etwa bie Finnen des Tacitus 40), gewesen, fo konnte er von diesem Begriff aus nicht die Entwicklung erhalten welche vor Augen liegt, während dagegen die Seite des Apollon von der ihn die Söhne des Baidwerts, Sirten und Edle, wiewohl weit mehr feine Zwillingsschwefter, sich angeeignet haben, zu manig= faltiger dichterischer oder symbolischer Verherrlichung keinen Un= laß gegeben hat.

Nicht beffer als die Herleitung der Götter aus dem wozu fie in Bezug auf die verschiednen Bedürfnisse einzelner Stände geworden sind, ist der Weg der Erklärung der sie, als ob sie ausgedacht wären, auf abstracte Begriffe zurückführt, wie den Apollon (mit Bos) auf den des Heils und des Berderbens, welcher Gegensatz bei ihm nicht einmal irgendwie hervorgehoben oder nur angedeutet ist, oder auf den allgemeinen des Lichts. Die Urgötter sind Substanzen, lebendige Individualitäten, materiell und geistig, aus deren frommer Anschauung und aus deren mit Freude oder mit Schrecken erfahrener Einwirtung noch so verschiedene Eigenschaften abstrahirt werden können: in dem Naturobject selbst werden dies, so wie auch alle Anwendungen

40) Germ. 46.

bie baraus auf bas menschliche Leben hervorgehn, leicht und sicher ihre Einigung finden.

Das Verhältnift des Avollon zu Delios hat bie Deutsche Forschungsluft und Disputirsucht so besonders viel und anbauernd beschäftigt daß es nicht überflüffig feyn wird es nochmals im Gangen zu betrachten. In ber Ilias felbft faben wir burch bie Dfeile Sonnenstrablen angedeutet und äbnliche Anfpielungen mehr; im hymnus auf den Rretischen Delphinios in Pytho tauscht ber Jüngling Apollon die Gestalt mit einer ftrahlenden Feuertugel. Im Hymnus auf Demeter ift hetat Die Rypria nennen Hilaïra und Phöbe, neben Helios (52). bie Töchter bes Leutippos ober Beigroß, Töchter bes Apollon, beffen Sohn auch Phaöthon genannt wird. Die Aufnahme von Hyperboreern, Berehrern eines Sonnengottes, in Delos gründete fich wie in der Folge gezeigt werden wird, mit auf die beiderseitige Vorstellung von der Verwandtschaft dieses Gott Diesem werben in ber Obvffee bie Numenia mit Avollon. gefeiert. hesiodus muß bei dem hebdomagenes und bem vierten als Hermestag an den überall gefeierten Neumond und beffen Abhängigkeit von Apollon gedacht haben. In den Uebebleibseln des Päan auf Apollon von Alfaos bei Simerius ift ber Gedanke an helios nicht zu verkennen. Bon ber Sappho wird die Tochter der Leto Aethopia genannt. Dindar neunt ben Apollon Rönig der Nacht und dichtete bei einer Sonnen finsterniß einen Päan auf Apollon. Der Dithyrambendichtt Timotheos glebt bem helios bas ferntreffende Gefchof von ber Senne. Die ältere Tragobie, die in fo vieler Binficht bas Ulterthumliche ernftefter Urt bervorzieht, bat auch in Anfehnig bes Religiösen im Bolk das Vorurtheil für fich daß fie es im Allgemeinen nach bem Bewußtfeyn und Glauben ber Berftan bigeren im Volt und nicht nach eignen neuen Anfichten im Biderspruch mit ihm behandle. Nun nennt Aefcylus ben schwarzen Weg des Todtenschiffs unbetreten von Apollon, fon nenlos (Sept. 835). So werden in ben Schutflebenden De

lios und Apollon nebeneinander um Rettung angerufen (200). Die hefate stellte Aefchylus bem helios entgegen in ben Xantrien. Die Titanin Phöbe giebt dem Phöbos Pytho zum Geburtsgeschenk in den Eumeniden (7). Euripides läßt die Mut= ter bes Phaethon zum helios fagen: o fchönglänzender helios wie verdirbst du mich (anwleous): ja Apollon nennt mit Recht bich wer die verborgnen Namen der Götter kennt. 3m Eifer bes Biberspruchs hat man gesagt, bier erscheine Apollon als Sonnengott zuerst. Eine Dbe auf Apollon von Telesilla wird pilylicks genannt 41). In einem Relief von dem Tempel bei Phigalia hat Apollon Kitharodos auf der Bruft ein Sonnen= gesicht 42). In diesem Sinn ift ber Bers des Aristoteles ju verstehn: arve Jear notopro3° exampsile. Freilich wie man auf den inneren Zusammenhang beider Vorstellungen deutete, fo unterschied und trennte man auch nach dem gemeinen Ge= brauch Apollon und Helios (wie 3. B. in den Platonischen Gefegen (12 p. 945)). Stythinos, ber in Tetrametern die Lehre bes herakleitos vortrug, läßt den Apollon die Laute des Zeus fpielen mit bem Plektron bes Sonnengotts. Bis zur Zeit ber Gelehrten in Alerandria hatte bie mythische Religion an An= fehn und Rücklicht fo viel verloren daß Kallimachos diejenigen tabelt,

Die den Apollon noch von der allumleuchtenden Sonne, Artemis sondern von Desone (fr. 48.) Simmias in seinem Apollon <sup>43</sup>):

zovog wie gasovr nodúldertog gléyeras zoas. So vermischt Krates bei Homer Helios und Apollon, so Apol= lobor 44). In diesem Doppelsinne sind auch die Zwillings= götter zu den Römern übergegangen und diesen finden wir auch bei den Griechen immer mehr herrschend im Cultus. So ift, um ein Beispiel anzuführen, in Thyatira ein Priester we noo-

 41) Athen. 14 p. 619 b.
 42) Stadelbergs Apollotempel

 Saf. 30, 2 S: 97.
 43) Cramer Anecd. Oxon. 3, 385, miss

 verstanden von Sobed Paralip. p. 78.
 44) Macrob. Sat. 1, 17, 19.

 I.
 35

raároqos Isov 'Hllov MuGlov 'Anóllovos Tugepvalov <sup>45</sup>), und Phöbos Apollon mit dem Thierfreis als Achselband ift nach der herrschenden Ansicht <sup>46</sup>). So gemein ist sie geworden daß Heraklides von unglaublichen Dingen sagt: rd önpsödes ärw xal xarw Iglaublichen Dingen sagt: rd önpsödes ärw ral xarw Iglaublichen Dingen sagt: rd önpsödes dru ral xarw Iglaublichen Dingen sagt: rd önpsödes dru ral xarw Iglaublichen Dingen sagt: rd önpsödes dru zal xarw Iglaublichen Dingen sagt: rd önpsödes dru hleos <sup>47</sup>), und daß man in den Handschriften ülsos und Anollow verwechselt sindet <sup>48</sup>). Von seiner Zeit sagt Plutarch daß so zu sagen alle Hellenen den Apollon mit dem Sonnengott für denselben hielten <sup>49</sup>); wiewohl er auch von Solchen die dieß thun, spricht (ib. 21). Auch sagt er, daß Artemis den Mond vorstelle, sey eine alte Meinung <sup>50</sup>).

Bor mehr als einem halben Jahrhundert, als J. H. Bof burch seine Briefe gegen hevne ziemlich allgemein Schreden ober Furcht ihm zu widersprechen verbreitet hatte, ber nach Wahrheit und Rlarbeit ftrebende Bog, ber aber die religiösen Borstellungen des Alterthums, welche behnbar, wandelbar, leicht in einander überfließend ihrer Natur nach find, gern mit eisernen Schranken bes Begriffs und Dogmas eingeschlossen hätte, wie bie verworrene Vorstellung von bem Erdganzen mit einem festgezogenen Reif, ba schrieb Buttmann in seiner merkwürdi aen Abhandlung über Avollo und Diana: "So lang man fic wissenschaftlich mit Mythologie beschäftigt, b. h. feit länger als zwei tausend Jahren, erkannte man in Apollo und Diana Sonne und Mond und glaubte alle übrigen Bestimmungen welche beiden Gottheiten anfleben, aus diesen Grundbegriffen ł ableiten zu können; man entbedte, man lernte es nicht, man fah ein, man fühlte es. Freilich ift die Zeit in ihrer Daur oft die Mutter eines Irrthums; aber fie ift auch oft nur ber Borhang ber bie Gründe verbirgt worauf eine allgemein go glaubte Bahrheit beruht". Senne wollte nicht, wie Bog fagt 51),

 45)
 C. J. Gr. n. 3500.
 46)
 R. Rochette Mon. inéd.

 pl. 46, 3. 47, 3.
 47)
 Opusc. mythol. p. 416.
 48)
 Vater.

 ad Rhes. p. 200 s.
 49)
 De es 4 p. 386.
 50)
 De fac. in

 orbe l. 25 p. 338 f.
 51)
 Mathematical Mathmatematical Mathematical Mathematical Mathemati

auf die allegorische Auslegung ber Corunte, Beraklibe, Moschos pule zurüdkfommen; fondern nach Bog felbft (S. 328), dachte fich Heyne, Homer habe die Symbole der Urphilosophie in wahre Personen verwandelt. Nur wie Bog (nicht ohne Nugen in andrer hinsicht) die Sache behandelt, ift aller Busammen= hang mit ber geschichtlichen Birklichkeit abgeschnitten und Alles verfehlt. Eigentlich ift er auch in Biberspruch mit sich felbst indem er in der Abhandlung über hefate diefe als uralt und als myftisch b. i. als Naturgöttin anerkennt, von bem hefatos also ganzlich trennt. Eine Verwechslung des Helios und Apollon, wenn sie zuerst absolut verschieden waren, wegen gewisser Eigenschaften des Helios ober rein zufällig ober willfürlich, ift eine Sache von der man sich eine genügende Vorstellung nie Nach Boß hat wohl Niemand eifrigeren Fleiß machen wird. als R. D. Müller auf den Apollon gewandt, beffen Befen er ganz anders als Bog auffaßt aber nicht minder als er vertennen mußte bei der irrigen Ansicht daß deffen Cult von ei= nem bestimmten Puntt ausgegangen und alle Bege feiner Berbreitung von da aus erforschlich seyen. Man tann der Reich= haltigkeit und der Verwidlung unferes mythologischen und ethno= graphischen Materials nicht beffer inne werden als indem man, wie ich es bald nach Erscheinung des Buchs gethan habe, Alles von allen Seiten aufsucht und erwägt, was sich gegen diefe boch fo scharffinnige und gelehrte Deduction einwenden läßt 52).

Die zusammengestellten Andeutungen und Zeichen, die doch nur als ein zufällig erhaltener Bruchtheil einer großen in gei= stedrege Jahrhunderte eingeschriebenen Ziffer angesehn werden können, verbunden mit dem was oben über Apollon als Gott der Zeiten, der Geerden, des Wachsthums und der Erndten nachgewiesen wurde, zeigen daß nicht erst seit man sich wissenschaftlich mit Mythologie beschäftigte, sondern auch vorher der= selbe Glaube bis zu unserer ältesten Kunde hinauf immer vor=

52) Bon meiner Anficht ift schon 1840 eine Differtation eines meiner Bubörer ausgegangen, Chr. Fresenius de Apollinis numine solari. Marb.

¢

banden gewesen ift. Die Nation muß ihre Götter beffer verftanden, beren Zusammenhang mit ben vorhomerischen Borfiellungen beffer gefühlt haben als wir es uns zutrauen können: ibre Dichter und ber Cultus tonnten binfichtlich bes phyfitaliichen Urgrundes ber Götter ben homer ergänzen, was er in feinem Göttersyftem eigenthumlich gestaltet oder gestellt hatte, unberücksichtigt lassen, z. B. bem Apollon bas Beilen beilegen ober belaffen, obgleich er ftatt beffen einen besondern Damon Ein gewiffe Theofrasie aus myftischer Gotte Päeon einführt. feligkeit mußte natürlich eher zu = als abnehmen, und wenn man will; tann man barin etwas Myftisches, einen Rückfall in die Naturanbetung finden. Daß aber im Vergleich mit die fer Erscheinung bas Delisch= Pythische System bas berrschende gewesen ift, bie positive Religion die Zwillingsgötter von Sonne und Mond geschieden batte, tonnte bem ber fich umfab zu feiner Zeit verborgen bleiben. Diese scheinbar einander widerftreitenden Thatsachen erforderten eine Bermittlung. Manche bachten fich, in den Mysterien fep bie Einerleiheit von helios und Apollon anerkannt worben, wie heraflides in ben Some rischen Allegorieen (r. 416): Proflos u. A. fagen von ben Orphifern. Aber feine Myfterien murben' verrathen von 50 mer, Alfäos und den andern angeführten Dichtern. Au un⊧ terscheiden ift vielmehr zwischen ben Denkenden überhaupt und ben Maffen welche ben Gottesbienft nur äufferlich nahmen und bie ihrer Gemeinde anhiengen, Die zugleich durch ben menfchlich geschichtlichen Unstrich der mythischen Religion mächtig angezo gen wurden. Für biefe maren bie mythischen Götter, nach ben Legenden ihres Orts und nach der Lehre der Dichter allein ba. Die Minderzahl aber welche ben Busammenhang bes Olymps mit ber Natur, ben Ursprung ber mythischen Götter aus ber Phantasie und ber 3dee, die ihnen felbst nicht versagt waren, einfahen, folgten dem positiven Glauben, ba er meistentheils fcon war, in dem mohlthuenden Gefühl ber Uebereinftimmung mit ber väterlichen und beimischen Sitte und Rebe mit ber

Richtung eines burchgebildeten Zeitalters, mit ebler Rücksicht auf die Mehrzahl, zurüchaltend und ichonend felbst wo sie Ansichten andeuteten worüber gar Biele eingeweiht waren. Man tann also nicht fagen, weber bag man früher bie ursprüngliche Berbindung vergeffen habe - was nur von den Bielen viele Jahrhunderte hindurch gegründet seyn möchte - noch daß bie Meinung von der Einerleiheit des Apollon und der Sonne aufgekommen fey weil die Mythologie im Glauben und Gefühl fortzuleben aufgebort hatte 53), ba biefe Meinung nur fich verbreitete und beutlicher aussprach als der blinde Glaube an die schönen Fabeln der Einsicht in ihre Entstehung und dem Gefühl des Göttlichen in der Natur mehr Raum gab. Dem Ursprung bes Apollon aus Belies nachzugrübeln lag burchaus nicht im Geiste bes Alterthums. Eine Formel als Hypothese genügte : Apollon war der Erzeugte des helios 54): oder Apol= lon war mit helios eine gemeinschaftliche Gottheit, wie ber lette berühmte Gläubige des Letteren annimmt 55).

Die Ansicht Julians enthält etwas geschichtlich Wahres. Denn wie aus einem besondern Amt des Apollon ein Agyieus, ein Kitharodos hervorgegangen ist, die neben dem Pythischen Gott abgebildet werden (S. 499 Note 18), so läßt sich ein Apollon, etwa zunächst als der Apellon, Genius der Abwehr und Verschonung, gnädiger Wille und Schutz des Helios, als Prophet oder als Päan neben dem Helios denken, wie der Dämon Päeon schon bei Homer neben Apollon. Sind doch der Pythios, der Delios, der Delphinios gewissermaßen besondre Götter geworden, alle drei z. B. in Athen verehrt. Die Frage war nicht: sind Helios und Apollon, Selene und Artemis zweierlei oder eins bei Homer? was nicht schwer zu entscheiden ist; sondern zu untersuchen war, ob aus den Gott=

 53) Müller Dor. 1, 288 f.
 54) Plut. de def. or. 42

 cf. 46. κατά ένίους Schol. Aristid. p. 64 Frommel.
 55) Julian.

 or. 4 p. 144 σύνεστε γὰς ήλίω καὶ οἶτος καὶ ἐπικοινωνεῖ.

beiten Belios, Selene ein Apollon, eine Artemis berausgetreten feyn mögen, woraus fich bann erklären wurde, sowohl bag biese durch Manches an ihren Ursprung erinnerten als daß man sich besonders entweder an dieses halten oder lieber auf bie Quelle zurückgehn als bas Abgeleitete festhalten mocht. Baren hingegen bie Letoiden bas Urfprüngliche gewesen, ftatt bag sie an bie Stelle eines zurückgebrängten, nur nicht gam mit ben Burgeln vertilgten Cultus getreten find, fo wäre nicht zu begreifen wie man sie auf Sonne und Mond zu beziehen fich überhaupt einfallen lassen und so beharrlich geneigt sem So gut als manche mit bem Homerischen nicht überfonnte. einstimmende Apollone bie wie Selios wirken, ben Namen eines fconen kitharöbischen Jünglings trugen, mußte ber Apollon Diefer lettern Art auch folarische Beziehung vorher gehabt haben und ferner behaupten können : daffelbe gilt hinsichtlich ber Zwillingsschwefter. Es hängt aber hiervon ber Zusammenhang auch andrer ber alten Religionen ab; benn fo wichtige Götter wie Apollon und Artemis können kein andres Gesetz ber Entwidlung befolgt haben als diefe. Nur ift es an diefen leichter zu erkennen als an Hera, Athena, Pan, hermes u. a. welches bas Grundgesetz diefer Entwidlung gewesen fey. Obne dieß Gesetz ober ben richtigen Ausgangspunkt ift ohnehin eine richtige Erklärung und Verknüpfung ber einzelnen Götter nicht möglich. Dagegen erhalten gemiffe leife, aber bedeutsame Büge ber mythischen Götter, die als ein unwillfürlicher Ausbrud von Allegorie wohl zu unterscheiden find, ihren einfachen Aufschluß fo wie man sich überzeugt bat bag ber Mythus, indem er nach feinem eignen Sinn umbildet, nicht verschmäht Umriffe und Eigenheiten ber alten Gestalt oft beizubehalten, fo bag bie Berfunft ber jüngeren Göttergeneration von einer älteren fich im Allgemeinen beutlich genug verräth.

## 89. Selene. Mene. Endymion.

Der Mond scheint von allen naturgegenständen ber am

Allgemeinften verehrte ju feyn. Mehre Bölter in Ufrita und Amerika verehren noch jest ihn ohne bie Sonne, andere weit mehr als biese, während kein Bolt bekannt ift bem die Sonne heilig gewesen wäre ohne ben Mond 1). Plinius fagt, omnium admirationem vincit novissimum sidus terrisque familiarissimum. Hivb fragt : habe ich bas Licht angesehn wenn es hell leuchtete und ben Mond wenn er voll gieng? Bon dem Mond geht bie Zeitrechnung aus und er heißt in den Indogermanis ichen Sprachen ber Meffer 2). Neumond und Mondabnahme (ny ok nidh), heißt es in Bafthrudnismal (25), schufen wohlthätige Götter ben Menschen jur Rechnung bes Jahrs: bas ganze Morgen = und Abendland hat den Mond beobachtet und nach ihm das Leben eingerichtet. ' Bei allen Bölfern finden wir Neumondsfeste 3), Mofes hat ihre Feier nur umgestaltet: und Gebete und Gebräuche in Bezug auf ihn finden bei ben Juben noch jest ftatt; ber Sabbath und bie Neumonde find bie Träger des Jüdischen Cultus noch jepo. Welchen Glanz und welche Kräfte auch die Himmelstörper ausströmen, fo mußte boch ihre Bewegung, gleichsam ihre handlung, einfach und in= nerhalb regelmäßiger Wendepunfte ihres Wechfels gehalten, bie Einbildungsfraft noch mehr ergreifen. Diese Punkte stellen fich bar als die Angeln worin die Ordnung ber Welt hängt, und wurden als Theophanieen ergriffen: Gottheit fprach anregend ju bem Menschen aus ben Zeitwechseln längst bevor biefe berechnet und burchdacht waren und ba die Empfindung über= haupt nicht ein regelmäßiger Pulsschlag ift, sondern zwischen Stillftand oder Ruhe und Lebhaftigfeit wechfelt, fo fielen von felbst Zeitrechnung und Gottesdienst zusammen. 3m Anfang bes Chuking fagt Jao zu bem Aftronomen: ber erhabene Tien hat ein Recht auf unsere Anbetung, machet ben Ralender ber Sonne, bes Mondes, ber Constellationen.

<sup>1)</sup> Zoega de Obel. p. 243 not. 4, Abhandl. S. 272 f. 2) Laffen Ind. Alterth. 2, 1118. 1, 765 Note 2. 3) Boulanger Antiq. devoilée 5, 3.

Auf ben in regelmäßigen Feiern angebeteten Beltförper wurden natürlich nach und nach außer den wirklich von ihm ausgebenden Rräften auch andere Erscheinungen zurückgeführt, bie nicht ursachlich, sondern durch Gleichzeitigkeit ober sonft fceinbar mit ihm vertnüpft waren : es wurde bas neben einanber für auseinander genommen. Mit den Strahlen seiner Birfungen vermochte fo ber Mond bei manchen Bölfern bis m ben Granzen der Natur und ber menschlichen Belange, wie fie in ihrem Bewußtsein fich gestellt hatten, burchzubringen. 11m bie nachften ber Erscheinungen und Rrafte bie als Ausflüffe bes Mondes oder abhängig von feiner Gottheit festgeftellt murben, zu berühren, so ift vor Allem der Thau zu nennen, da in mondhellen Nächten mehr Thau fällt 4), der Bollmond am meisten Thau bringt, wie Alfman bichtet, Selanas Lochter Berse, oder Luna beißt thauicht bei Birgil, wie im Pervigilium gesagt ift: jene Feuchte bie in heitern Nachten bie Gestirne thau'n, bort nemlich, wo Manas Roß nicht Nebel thaut. In warmen Ländern lebt die Flur oft allein vom Nachtthau; Selene ift das ber Göttin ber frischen Auen und grünen Balber durch die Feuchtigkeit überhaupt, die so fichtbar das Pflanzenleben und bas thierische erzeugt und erhält und schließt sich wohl auch als Trabantin an die Mutter Erde an. In ihrer besondern Ge walt und Dbbut schien dann das weibliche Geschlecht zu ftebn nach der bestimmten Mondenzahl der Schwangerschaft und dem eben so bestimmten Monatlichen (ra unviata, euunvia), wel des bie Römische Mena angeht, wenn auch die Biffenschaft einen folchen Zusammenhang nicht mehr anerkennt. Es ift au ferdem der Glaube aller Zeiten und Länder gewefen daß ber Mond auf die maniafaltigste Art auf den Organismus in Menschen und Thieren und auf die Pflanzenwelt einwirke, im merbin irrig in ben meisten Einzelheiten bis in Die fleinlichsten Einbildungen berab, die aus Aegypten, Griechenland, von Plus

4) Aristot. Meteorol. 1, 10.

ک ک

tarch, Macrodius u. A. wie im N. T. in den Erzählungen von Jägern, von Gärtnern u. s. w. vorliegen, immerhin eines der reichsten Kapitel des Aberglaubens, doch nicht ohne Grund in einzelnen Erscheinungen D. Von wo Krankheit und Tod ausz gehn, da ist auch die Heilung zu suchen. Von den Druiden ward Luna auch die allheilende genannt D: Quellen und Brunnen erhalten von ihr Heilkräfte wunderbarer Art. Unüberschlich ist die Manigfaltigkeit der Bilder unter denen die Mondosttin, je nachdem verschiedene Kräfte, Eigenschaften oder Bezüge ausz gewählt und unter sich verbunden wurden, aufgefaßt werden konnte. Solcher und ähnlicher, immerhin trivialer Bemerkungen stets eingedenk zu seyn ist nothwendig wenn die Betrachtung ältester Gottesdienste zu einem wirklichen Verständnis subren soll.

Bie sehr das älteste Griechenland dem Mondsdienst erge= ben gewesen seyn müsse (Zoega bemerkt, vorzüglich die ältesten und wenigst vermischten Stämme, Arkader und Theffalier 7), ergiebt sich aus so Manchem, was als Folge und Ueberbleibsel davon in verschiedener Beise späterhin sichtbar ist und aus den manigfaltigen Namen und Formen zu denen der zulest eine und einfache Eult Anlaß gegeben, worin er zum Theil auch sich erhalten hat. Nicht zu verwundern ist es bei der Fülle

5) Sömmerring schrieb an Ebel 1813: "daß der an unsere Erde ges bundene oder geseffelte Mond vice versa auf die Erde, die ihn magnetisch fessel, gesangen sührt, wirken müsse, lehrt der gesunde Verstand, wenn es auch die Ebbe und Fluth nicht bewiese: warum sollte er denn auf den zarter als das Meer eingerichteten menschlichen Körper nicht wirken? Zur Abtreibung der Wirmer achtete ich immer auf das abuehmende Mondlicht". Urago über den Einsluß des Mondes auf unste Atmosphäre in dem Annuaire pour l'an 1833 presenté au roi par le bureau des longitudes. Die Verhandlung über die Frage im Allgemeinen ist endlos. Seht sind besonders Schleiden und Fechner im Streit über diese Einssuffie oder den Susammenhang von so vielen Erscheinungen auf Erden mit dem Mond. 6) Plin., 16, 95. 7), Abhdl. S. 292. biefer Erscheinungen daß in später Zeit eine freilich meistentheils sehr unflare und von Unrichtigkeiten wimmelnde Theologie so gut wie alle Göttinnen auf den Mond zurückführen zu tönnen geglaubt hat <sup>5</sup>). Enthält doch noch jest auch der streng monotheistische Osmanli sich nicht den aufgehenden Mond mit einem kurgen Gebet zu begrüßen <sup>5</sup>).

Der erste ift heilig, sagt hefiodus (Op. 767). Durc bie Menge ber späteren Feste entricht fich Diefes alte hauptfest einigermaßen dem Blid: aber boch ift für immer ber Neumond allgemein ein heiliger Tag geblieben. An der Numenia verehren bie Sellenen die Götter, am zweiten bie Serven und Dämonen fagt Plutarch 10), ber auch ben ersten ben beilige ften Tag nennt 11). In ber Obyffee kommt kein andres allgemeines Fest als bas bes Apollon am Neumond por (20, 156. 276. 21, 258.). In Athen ruhten an den Numenien bie öffentlichen Geschäfte, nur was irgend ein Fest angieng fonnte verhandelt werden, man betete auf der Afropolis ober im hause 12), franzte ben hermes und bie hefate und andn Götter, die Reichen legten Speisen auf die Altäre ber hetate, ber Gegensatz eines Gottlosen und eines altväterlich Frommen ift Numeniaft und Kakodämonift 15); in Smyrna hießen die mit bem Neumonbsopfer für Rath und Stadt Beauftragten έπιμήνιοι της βουλης. Allerlei Gebad, Bolksbeluftigungen, Märfte, Aberglauben hiengen an diesem Tag bis in die fpate Numenia bedeutete, etwa wie unser Sonntag, ften Zeiten. überhaupt einen Feiertag und isgounvia, für isgovovunvia, je ben irgend einem Gott geheiligten Tag bes Monats 14), und

8) Macrob. Sat. 1, 15. 16. Appulej. Met. 11 p. 761 ss. Oudend. Porphyr. ap. Euseb. Pr. ev. 3, 11 u. A. 9) Akerblad Lettre à Mr. Italinsky 1817. 10) Qu. Rom. 25. 11) De vit. aere al. 1. 12) Demosth. Aristog. 1 S. 99. 13) Athen. 12 p. 552 f. 14) Pind. N. 3, 2 c. Schol. Dionyfius falif. Rhet. 4, 2 δ γάμος ξοιχε πανηγύζει των χαι νεομηνίας και δημοταλι ξορτή τής πόλεως. Harpoor. ίερομηνία, δημοσθένης — αδ γαζιδοτά baß so viele Opfer monatlich wiederholt wurden (iega έμμήνια, έπιμήνια, menstrua tura) und monatliche Priester vorkommen (έμμήνιοι, έπιμηνιεύειν), scheint Folge der gewohnten Neu= mondofeiern zu seyn.

Viele Völker theilen ein in Junahme und Abnahme bes Monds, Lichtseite und Finsterseite, Suknapakscha und Krischna= pakscha im Hitopadesa<sup>15</sup>); so die Germanen, Etrurier; Cicero vergleicht den Mondsverlauf mit Solstitium und Bruma<sup>16</sup>). Die Griechen rechnen nicht vom Neumond zum Bollgesicht, son= bern drei Dekaden; wenigstens hier und da, unbestimmt und wirkungslos gewahrt man eine Dreitheilung<sup>17</sup>). Hier ist nicht eine breisache Mondgöttin wie bei den Arabern <sup>18</sup>), höchstens in einem Nachklang in den drei Medusen und einigen späteren

dus huigas begounvia, xalovras. Die Ephefier weihen ihrer Göttin den ganzen Artemision hindurch narmyrigess re zad begouhrea Chandler n. 36, so die Dorier dem Karneios den Monat gleichen Namens. Thuc. 5, 54. 65. Eine begounria von vier Monaten, Lucian. Icaromen. 33.

15) Wilkins p. 302. 16) N. D. 2, 19. 17) Selene τριφυής, τρίπλευρος Nonn. 6, 236. 245. μεσσοφανής, επίχυρτος, δλω πλήθουσα προσώπω 38, 247, πανσέληνος, μηνοειδής, αμφίχυρτος. Auf alten Tetrabrachmen Uthens fehn wir brei Monbezeichen, fo brei Boll= monde auf dem Schilde der Athena auf einer Panathenäenvafe in den mon. d. Inst. archeol. tav. 22 n. 6 a, ftatt der Mondfichel auf dem ei= ner andern, in Gerhards Ant. Bilbm. Taf. 7, fo auch auf Münzen von Argos eine ober drei Mondficheln. Daber des Iftros Deutung der Athena Torroyérera als Selene roumpris, fragm. p. 58, die zwar falfch ift in Bezug auf Torroyérera, aber übereinstimmt mit Philochoros p. 94 Sieb. in Bezug auf die der Uthena heiligen roity forunkery, roity oBivortos und rpeazas, vgl. R. D. Müller über bie elzadeis in ben Nouv. Ann. de l'Inst. archéol. 1 p. 344 s. Die fpate phantaftifche Theologie feste dem Monde drei Göttinnen, Artemis, Athena und Persephone und die drei Mören vor Plut. fac. lun. 5, Porphyr. ap. Euseb. pr. ev. 3, 11. Die Beinörter rouzégalos, rounoóownos, roinogoos, triceps, triformis, tergemina gehn die hetate nicht als Mond an, wie Cornutus irrigerweife annimmt 34. 18) Rach dem Koran, f. Ropp Bilder und Schriften ber Borgeit G. 269 f.

Einfällen, noch eine breigestalte, kein Einfluß ber brei in die Augen fallenden Phasen des Monds auf die Mythologie, nicht Kalenden, Jous und Nonen verschiednen Göttern geweiht, brei Feste im Monat wie Numa sie ordnet <sup>19</sup>), oder wie im Ramapana, Opfer des Neumondes, des Bollmonds und des Mondes der südlich kreist <sup>20</sup>), in den Bedischen Liedern vier Mondgöttinnen angerusen werden, welche Neumond, das erste Viertel, Bollmond und das letzte Viertel bedeuten <sup>21</sup>).

Einen großen, freilich bunkeln Begriff von der Anziehung die in den ältesten Zeiten die Mondgottheit auf die Griechen ausgeübt hat, geben uns die Fadeln von Medusa, Jo, Europa, Helena, die sich aus untergegangenem Cult entwickli haben. Eigentlich wäre daher die Begründung dieses Sazes durch die Ausschlich wäre daher die Begründung dieses geboten. Da aber eine folche Untersuchung nur bei großer Aussüchtlichkeit einigermaßen zur Ueberzeugung führen kann, so ser laubt sie für eine besondere Gelegenheit auszusparen. Kein andrer Cult hat so viele altvolksmäßige Phantasiebilder und Dichtungen veranlaßt.

Namen welche Sonne, Mond, Morgenroth, Erde, Flüsse fortdauernd in der Sprache bezeichnen, sind weniger geschickt die Götter welche sie tragen, in fadelhafte menschliche Dichtungen einzuführen als die welche sich durch die Form oder als Eigenschaftswörter von dem gemeinen Begriff unterscheichen, wie für den Mond Hekate, Munychia, Isora u. a. Doch hieß Selene in Arkadien die Göttin welcher mit dem Pan, wie wir schen, eine Höhle geweiht war. In Elis fand Pausanias ihre Bildssäulen voch wohl in einem besondern Hieron standen, wie auch die gleich darauf folgenden Chariten, und da jene beiden anberswo (éxeque d.) waren als der vorhergehende Apollontempel

 <sup>19)</sup> Lyd. de mens. p. 33.
 20) Bopp Conjug. Syftem. S.

 172.
 21) Lyd. Alf. 3nd. Alt. 2, 1118.

*dr Inal-90*, wis droeäs, fo ist das nachher (26, 1) erwähnte Menion, zwischen welchem und der Agora das alte Theater stand, nichts anders als das vorauszusezusende Hieron der Se= lene. Denn Mene wird von Homer, Pindar, Aeschylus, dem homerischen Hymnus auf Selene im Eingang, von Empedokles, Apollonius der Mond, wie es scheint feierlicher, genannt <sup>22</sup>).

Mit Selene in Elis ist der Endymion von Latmos in Karien verbunden 23), mögen nun Leleger von da den Mythus, der zu den lieblichsten Naturdichtungen gehört, nach Elis ge= nagen ober in Karien niedergelaffene Eleer ihn von Milet her ben Anverwandten im Stammland zugebracht und ben schönen Griechischen Namen erfunden haben, welcher ben Mondunters gang bedeutet. Es muß ein reizender Anblick sehn wenn hin= ter ber im tiefblauen Aether fcharf geschnittenen Linie bes berr= lichen Latmos, der das weite Außthal wie eine Mauer abschließt, der Mond untergeht und die weißgraue Felsenwand mit jartem Schimmer übergießt. Benn je, fo muß bort bie Sympathie die uns der Natur Gefühle gleich den unfrigen leihen läßt, sich regen. Wer auch nur in fleinen Engthälern bemerkt hat wie der Mond in großer Scheibe, langfam, da in der Nähe eines Gegenstandes fein Gang sich bestimmter abmißt, auf einen Berggipfel niederzusteigen und lang bei ber äußersten Spipe zu verweilen scheint, wird die Phantasie verstehn daß er auf die Stelle worauf bas Auge ruht, fich mit Borliebe, mit Begierbe hefte. Der mächtig hohe steile Latmos aber erstreckt sich, bis ju feiner Spipe außerft wenig gespalten, in fast gerader, eine fortlaufende Schneide bildender Linie Stunden Wegs lang, fo bag ber ergreifende Anblick ber auf irgend einem Punkt mit

22) Unter den Pythagoreischen Atusmen ist auch dieses : opfre nicht den Hahn, denn er ist der Mene und dem Helios geheiligt. 23) *Derig, Psig* wird Sohn des Endymion genannt (Theodos. ap. Bekk. Anecd. 3, 1200) und unter *Psigür ögos* bei Homer verstand Hetataos den Latmos, Strab. 14 p. 635; eine Niederlassung der Leleger am Lat= mos nennt K. D. Müller ihre letzte.

ibrem Rug an ihm bängenden Selene nicht eine zufällige felme, fondern eine ganz gewöhnliche ben Blid fesselnde Erscheinung Der in Nacht und Schlaf eingetauchte Jüngling welchen war. fie statt feiner tüßt, beißt Endymion von ihrem eignen Untergebn, oder eber von ihrem Eingebn in feine Söhle, worin Se lene, wie Sappho fingt, auf dem Latmos den Endymion be Der Name erdupos, von duer, hat gleich so vielen an sucht. bern die patronymische Form angenommen 24). Eigenthümlich und naiv ift es daß im Namen bas Besuchen (evover) von ber Göttin auf die allein diefes Besuchs wegen angenommene Person (ba weder der Berg noch sonft etwas zur Personification für den Kall sich darbot) übergetragen ift und ber Name allo in paffiver Bedeutung auf bas Besuchen ber Selene beutet. Als Person des Mythus ift bas Bild des Monduntergangs, als nun Selene bie gestrenge, sich verstohlen und ichuchtern nahende Artemis geworben war, ein schöner Jäger, ber in ber Grotte ausruht ober ein Hirte Des Gebirgs 25). Wer mit einer Göttin geruht ber tann nicht leben und fo fchläft Endymion den unwendbaren Schlaf 26) in seinem Abyton auf dem Davon sprechen bie in Heraklea bei Milet, vormals Latmos.

24) Jl. 18, 241 yéhos µèr tou, 21, 232 deselos oyè duw, Sappho. deduze per & oelava. Der untergehende gelios heißt Aupas bei Tjehes ad Lyc. 322. Sturz de nominibus P. 6. p. 6. Auf die Bedeutung des Gingebns führt Erduna. Und es ift wohl dentbar daß das Untergehn des Mondes auch im Ramen bildlich als Eingebn in die Grotte gefaßt war, ba die Grotte, in welche Sonne oder Mond eingehn, ein fo verbreitetes Bild ift. 25) Mis Selios, wie gedeutet worden ift, tann ber Befuchende nicht gedacht werden, weil diefer Selene nicht tußt, fondern untergegangen ift wenn Selene fichtbar wird und umgetehrt, weil fie alfo ihn nicht liebt, fondern flieht. Die Bermälung biefer beiden ift tein Raturmpthus, fondern abhängig von ber miffenschaftlichen Anficht daß der Mond fein Licht von der Sonne cm= Pan nächtlich bei der Gelene in der Grotte, die er verläßt wenn pfange. die Sterne untergebn, bedeutet dagegen nur daß der am Lage Leuchtende im Schoofe der Racht verschwindet, uns unfichtbar wird. 26) Theocr. 3, 49. Ovid. Her. 15, 89 s.

Digitized by Google

Latmos genannt, während bie Eleer ihm als bem Stammvater ein Dentmal geweiht hatten 27), so wie auch sein Grab in einer Höhle bei bem Flüßchen Latmos vortam 28). Der Schlaf bes Endymion war zuerft gewiß nicht Tod, sondern ganz eigent= lich Schlaf, der auch auf vielen Sarkophagen und in Gemäls ben, bie von D. Jahn 29) auf bas Genaueste erklärt find, in Person neben dem schlafenden Endymion auftritt, und auch sprichwörtlich ward. Das einfache Naturgefühl brückte baburch ben tiefen Schlaf ber Nacht, wann alle Bälder ruben, aus 50). Es ift nur ein Zusatz wenn in den Eden der Endymion von Dlympia, als Sohn des Aëthlivs, Sohnes des Zeus und ber Ralpfe, von Zeus zum Verwalter bes Todes gemacht murbe, so wie Epimenides u. A. noch manches andre Entbehrliche an ben genealogisch gewordnen Endymion anhängen, vorzüglich zur Erflärung bes ewigen Schlummers 51). Ein Zeichen aber von bem tiefen Eindruck, welchen ursprünglich auf die ländlichen Anwohner bes Bergs im weiten Thal bas Bild von Endymion gemacht hat, ift daß wahrscheinlich von seiner bergenden Grotte ber ganze lange Berg ben Namen Aciepos unter ihnen erhal-

27) Paus. 5, 1, 4. 28) Strab. 14 p. 636. 29) Archaol. Beitr. S. 53, 70. Das betannte Basrelief im Capitol gehört ohne 3mei= fel hinfichtlich des Raturgefühls und der reinen und garten Charateriftit ju ben vollendetften Berten bes Alterthums. 30) Der Mythus ift na= türlich frühzeitig falfch gedeutet oder angewandt worden, wie wenn Catull nach Rallimachus das Berweilen in ber Grotte auf Mondefinfternis be= zieht 66, 5, Mnafeas u. A. den Endymion zu einem Uftronomen machen, Schol. German. p. 111. ed. Buhle, Fulgent. 2, 19. Apollodor wirrt burch einander 1, 7, 5 nach feiner Urt, wo Beyne bie Fabel mit andern von ihr gang verschiedenen vergleicht. Auch neuere Mythologen verfehlen nach meiner Meinung den Ginn des einfachen Naturbildes in verschiedener Beife, Comend Gr. Mythol. C. 194, Lauer Gr. Mythol. C. 287. Preller 1, 298. Die Bige und Scherze, auch Bermidlungen wozu Endymion im Bolt und fpäteren Gelehrten Unlaß gegeben, fest mit feltner Ausführlich= teit Rate auseinander jum Balerius Cato p. 165-169. 31) Schol. Apollon. 4, 57. Schol. Aristoph. Nub. 397.

ten hat. Als König von Elis zeugt nach Ibytos Endymion mit einem sterblichen Weibe drei Söhne und eine Tochter, während der Sohn des Asthlios d. i. des Kampfspiels, den die Eöen nennen, mit Selene fünfzig Töchter hat, die Mondmonate der Pentaeteris <sup>32</sup>). Die Eleer wurden von Dichtern Endymioniaden genannt <sup>53</sup>).

Die Selene ber Eleer sette Phibias an das Fußgestell bes Olympischen Throns, reitend auf einem Pferd ober, wie bie Einheimischen fagten, auf einem Maulthier, nach einer Allegorie welche Paufanias einfältig nennt (5, 11, 3); zwei verschiedene giebt Festus an (v. mulus.) Bu Pferd fehn wir fie auf bem schönen Basengemälde wo fie aus ber Panshöhle bei Sonnenaufgang fich entfernt, auf Müngen, wo fie eine Fadel in händen dahinsprengt 34). In der Theogonie ift Selene, wie Cos, Schwester des Helios (371), wie auch im homerischen hymnus auf helios (31, 6), in dem auf hermes Lockter bes Pallas, bes Umschwungs (100.) Euripibes in ben Phoniffen (179) und nach deffen Scholiaften ichon Mefchylus 55) nennt fie Tochter des helios, weil fie von diesem ihr Licht erhält, wie Anagagoras zeigte. 3m homerischen hymnus auf Selene wird Hardin (wie Hardena, navagluog) eine Tochter ber Selene und des Zeus, von ausnehmender Schönheit unter ben Göttern, genannt (32, 15), was gleichbedeutend mit einem Beiwort ift, das ein Orphifer ihr auch wirklich giebt, so wie Marimus (navora 22. 123. 145. 208), die Göttliche.

90, Artemis einzeln in vielen Gestalten.

Um unfäglicher Verwirrung und Unklarheit der Vorstellungen vorzubeugen ist es, ganz wie bei Apollon, nöthig zu unterscheiden, zwischen Artemis nemlich der Zwillingsschwefter

32) 285ch зи Pinbar Olymp. 3, 18 р. 138. 33) Steph. В. Епин. 34) Millin G. m. 34, 118. 35) Schol. Theogon. 671 Автуйлог хай об филикатеры.

Digitized by Google

bts Apollon und ben vielen und unter fich verschiedenten Gots tinnen bie unter bemfelben Mamen einzeln für fich und ohne alle Beziehung auf Apollon verehrt wurden, und um fo fcarfer ju unterscheiden je eifriger Cultus und Sprachgebrauch gewefen find fie zu vermischen. Es scheint nicht bag ber name Artemis ursprünglich einer aus dem Mondscult hervorgegangenen Göttin, wie etwa Apellon, Pan einem verwandelten Delivs, gegeben worden ift, ba er, wie wir sehn werden, sehr wohl für die Letwide als jungfräuliche Jagdgöttin bestimmt worden feyn tann. In biefem Fall ift anzunehmen daß ber Name durch diese so fehr in Schwung gekommen war daß er nach und nach als ber angesehenste zum generischen erhoben wurde und das Uebergewicht über die der verschiednen Göttinnen deffelben Ursprungs gewann, wie auch der Name Apollon erst später auf ben Gott vieler Orte bie vorbem anders benannt wurden, übergegangen zu seyn scheint. Es reicht bei weitem nicht aus, einen Dorischen, Artadischen, Aliatischen Artemiscult zu unterscheiden. Die aus bem Mond erwachsene Göttin hat fast an jedem Ort eine besondere Physiognomie, befonders zusammengesette Umter, bier eine allgemeinere Bedeutung, bier eine besondre. Generisch von so ungleichen, boch einander aus einem ober bem andern Grund entsprechenden Göttern gebraucht wie Apollon und Artemis fommt ber Name kines andern Gottes in ben Griechischen Landschaften vor: benn etwas ganz Andres ift es wenn fremdländische Götter Athene, Hera, Artemis genannt werden. So groß immerhin burch bie Namensvermischung ber Unterschied zwischen ber homerischen Artemis und allen andern, bie getrennt von Apollon für sich allein und zuerft wahrscheinlich unter einem andern Namen ver= ehrt wurden, erscheint, so sind sie boch auch nach und nach burch Vermischung ber Eigenschaften einander näher gebracht Denn allerdings scheinen von der Delisch = Pythischen worden. Artemis in die andern Göttinnen die ihren eignen Namen ge= habt hatten, mit dem namen auch manche Eigenschaften und I.

Beichen übergegangen zu seyn. Dabei zeigt es sich zugleich, wie dauerhaft alte Gebräuche und Bezüge sich an so vielen Orten behaupteten und Berbindung und Mischung heterogener Züge nicht gescheut, ja gesucht und beliebt wurde. Und hierburch war die seit Aeschylus und schon früher bemerkliche Zurückdeutung der Letoide Artemis, welche national geworden war so wie die des Apollon, in das Physische mit vorbereitet. So fest und allgemein hatten gewisse Grundvorstellungen über die Natur der Hauptgötter und ihren Ursprung, wie hier nicht bloß aller verschiedenen Artemiden, sondern auch der Zwillingsschwester des Apollon aus dem einen Mondcult sich im Andenken oder dunktel im Bewußtseyn der Nation erhalten.

# 91. Sefate.

In Samothrate hatte bie hundeschlachtende d. i. hunde opfer empfangende Göttin die Zerynthische Söhle 1). Eine Bernnthische Böhle war auch nicht weit vom Ebros und babei ein Ort Orpheuseichen genannt nach Nikander 2), wo ber Scholiaft die hundeschlachtende Göttin als hefate bezeichnet. Lyfophron nennt biese Zerynthia Rönigin des Strymon (1178). Die höble ift ben Mondgöttinnen eigen, wir kennen die der Se lene und bes Pan, der Europa; Befate hat sie auch im hymnus auf Demeter und bei Apollonius (3, 1213). Der hund ift bas Thier der hekate und hunde opferten der Trivia die Sapaer nach Dvid 3); von den Griechen bezeugt es Sophron in ben Mimen 4). Plutarch fagt daß die gellenen fo zu fagen alle und einige bis auf ben beutigen Tag hunde zu ben Reinigungen schlachteten und ber hekate junge hunde unter ben andern Ratharsien barbringen 5; Pausanias tennt hunde opfer bei den hellenen nicht, außer daß die Rolophonier ber Enobios (Trioditis) einen schwarzen hund und in Sparta bem

 <sup>1)</sup> Lycophr. 77. Sch. Aristoph. Pac. 277.
 2) Ther. 462.

 3) Faat. 1, 389.
 4) Tzetz. ad Lyc. 77.
 5) Qu. Rom. 68.

Ares die Epheben einen Hund opfern (3, 1419.) Euripides nennt den Hund das äyadµa der Hefate Phosphoros <sup>6</sup>). Plu= tarch meldet ferner daß man in Argos der Hefate oder, wie ein Sokrates sage, der Eileithyia <sup>7</sup>) einen Hund opfre wegen der Leichtigkeit der Geburt <sup>8</sup>). Den dortigen Tempel der He= kate mit Statuen derselben von Skopas, Polyklet und Nauky= bes sah Pausanias (2, 22, 8.) Auch der Genetyllis, "einer fremden Göttin," wurden, weil sie der Hekate gleich sey, Hunde geopfert <sup>9</sup>). Artemis Hekate nennt Aeschylus die Göttin der Niederkunsten <sup>10</sup>), und es kommt daher daß Hekate die Galin= thias zur heiligen Dienerin hat <sup>11</sup>). Plutarch und Macrobius sühren die Worte des Timotheos an welche die Fackeln der hekate deuten: die ze xváveor roblor ästgew die i dixvrórow Sedaívaz.

Als eine Selene stellt ber hymnus auf Demeter bie Be= tate mit helios zusammen. Sie, bes Persäos Lochter, bie beiter gesinnte, mit glänzendem hauptschmud bort aus ihrer boble allein mit helios bas Schreien ber Rore, welche nicht Götter, noch Menschen, noch ihre Freundinnen hörten (23); der suchen= den Deo begegnet sie am zehnten Tag, eine Fadel in händen (52), melbet ihr und begleitet fie zum helios, welcher bes Zeus Rathschluß enthüllt. Sie wird dann Begleiterin und Dienerin der Kore (440), nach der Beziehung auf die Un= terwelt, welche sie hier schon erhalten 'hat. In Sprakus hieß fie baher Bothin, "Arrelos 12), was auch ber Name eines Mimus von Sophron war. Aus feinem homeriben außerbem ift hefate befannt, noch aus homer, bei bem bagegen hefatos vorkommt. Dieg ist ohne Zweifel gleichbedeutend mit exarysolos, exybolos und entlehnt von helios, mit welchem Selene gleich hat in die Ferne oder fernher zu senden Licht und wie

<sup>6)</sup> Fr. inc. 126 cf. Bekk. Anecd. Gr. p. 336 s. 7) Bie für *Ellsovice* zu fchreiben ift. 8) Qu. Rom. 52. 9) Hesych. 10) Suppl. 550. 11) Ant. Lib. 29. 12) Hesych. s. v. 36\*

er Bärme, so sie Feuchtigkeit. Beide wurden angerufen von ben Wurzelgräbern nach Theophrast<sup>15</sup>) und nach Sophosles in den Rhizotomen: bei beiden wird geschworen bei Apollonius (4, 1079.) In Sphesos war Hetate nach Plinius aus Marmor so strahlend daß die Tempeldiener erinnerten die Augen zu schließen, im Tempel der Artemis; Swolchpresson hieß sit in Milet <sup>14</sup>).

Auf die Thraker, deren Einfluß Böotien und Hellas weit hin auch burch Ares und Dionnsos erfahren hat, führte auch J. S. Boß den hekatedienst zurück, auf die Thraker die von Pieria ber zum helikon und weiterbin eingewandert fepen 15). Der Thrakifche Name ber Göttin ift Bendis 16), wozu bei hefychus (dilorxor) bemerkt ift, man halte ben Mond für Bendis und Artemis. Paläphat sagt Artemis Bendeia (32). Die Uebers einstimmung von hetate und Bendis liegt auch in ber Erflärung baß bie (mit Rudficht auf bas Chthonische) Lochter bes habes genannte hefate Bendis fey 17). herobot fagt daß bie Thrakischen und Paonischen Beiber ber Artemis Rönigin (Baordnin) opfernd Baizenhalmen gebrauchen (4, 33). Bodh be merkt daß die Hekate Phosphoros in Thera wohl von den Minveischen Vorfahren berrühren tonne 18). In Acgina wurde bie jähtlich gefeierte Telete ber hefate nach Pausanias, ber fie bie bort am meisten verehrte Göttin nennt, als Stiftung bes Orpheus angesehn (2, 30, 2) und es wurde diese Telete noch zu Lucians Zeit von Reisenden besucht 19). Ein in Aegina gefundenes alterthümliches Thonrelief scheint in Beziehung auf fie zu stehn 20).

Auf merkwürdige Weise sehn wir den hekatedienst ausge bildet nach der Theogonie (411-452) in Böotien, wo wir

 13) Hist. plant. 8, 6.
 14) Hesych. s. v.
 15) Mythol.

 Br. 3, 190. 194. 212.
 16) Cratin. Thrass. fr. 12.
 17)

 Hesych. 'Adμήτου xύρη 'Exάτη, rurit di rip Birdun 18) Spr.
 18) Spr.

 Infor. 1836.
 10) Navig. 15.
 20) Meine & Dents.

 2, 70. Sef. 3, 6.

Artemis in den andern Hekodischen Gedichten gar nicht erwähnt finden. Was der Scholiast angiedt (411), Hesiodus preise als Böoter die Hekate so sehr, denn dort werde sie geehrt, mag Vermuthung seyn, ist aber durchaus wahrscheinlich: nach Plutarch sand

muthung fenn, ift aber burchaus mabricheinlich : nach Plutarch fand bei ben Böotern (bie auch andern Thratischen Einfluß festbielten) eine öffentliche Reinigung ftatt indem man zwischen den zerlegten Theilen eines hundes burchschritt, ba fanft ber hund, als ein unreines Thier, keinem ber Olympischen Götter geopfert werde und sonft nur an Dreiwegen zur Reinigung und Abwehr bes Bofen biene 21). Reine andre alte Urfunde enthält eine gleich reiche und geordnete Uebersicht ber Beziehungen einer Gottheit ober bes Rreifes ihrer verschiedenen Berebrer als jene Besiobijche Episode, wenn wir auch in einem ähnlichen Umriß den weiten Wirfungsfreis ber Uthena in Uthen, mancher Artemis felbst und andrer Götter zusammonzufassen im Stande find. Dabei ift nicht ju leugnen daß ber Dichter in feiner Berberr= lichung in Manchem auch über bas was zur Zeit auf irgend einem Punfte Böotiens, wo vor allen andern Göttern Sefate verehrt wurde, wirflich im Cult gegeben und ihm befannt mar, hinausgegangen und den gemeinen Glauben gestaltet haben tann. Es liegt in ber natur ber Sache bag eine folde Schilberung mit bem Drphischen Aehnlichkeit hat und es ift baber erklärlich genug baß heyne u. A. Denen auch ich lange Zeit juftimmte, bas Stud als Drphifche Poefie und eingeschoben gedacht haben. Dagegen vermag ich barin nichts zu entbeden was dazu berechtigte das ohnehin fo ungludlich ersonnene Sy= ftem ber in einander eingeschachtelten Textrecensionen barauf anzuwenden: fo flar und frei von allem Anftog hängt Alles Diese hetate ift Titanischer Abfunft, innerlichst zusammen. Tochter ber Afterie und bes Perfes (409) und wird als allein= geborne (ohne Bruder zur Stütze oder vielmehr zur Theilung bes Besiges) ausgezeichnet (povroyerig 426. 448 Apollon. 3,

21) Qu. Rom. 111.

1035). Der Kronibe hat sie vor Allen geehrt, er gewährte ihr berrliche Gaben, die Erde und bas Meer ju Theil 22) und Ehre auch unter dem sternigen Himmel 25). Sie ist am meiften geehrt unter den unsterblichen Göttern: denn auch jest wenn einer ber Menschen schöne Opfer bringt nach Vorschrift, ruft er Hefate an, und viele Ehre folgt leichtlich bem beffen Gebet bie Göttin geneigt aufnimmt, sie verleibt ibm Glud, ba sie bie Macht bazu hat. Denn sie hat Theil an Allem was alle Kinder ber Gaa und bes Uranos empfiengen und ber Kronide hat ihr nichts entzogen, mas fie unter ben Tita nen, ben früheren Göttern erhalten, fondern fie bat es wie von Anfang die Theilung geschehen: und nicht bat sie, weil fie allein geboren, weniger Ehre empfangen und Bürde in Erbe, himmel und Meer, sondern noch viel mehr, bieweil Zeus fie ehrt; und wem sie will, fteht sie machtig zur Seite und bilft In ber Agora hebt fie ben Mann, fie giebt im Rriege ibm. Sieg und Ruhm (wie in Sparta Artemis Hyspazy neben bem Rarneios ift, in Samothrate Elettra Stoauris), fist beim Gericht neben ben ehrwürdigen herren, hilft im Wettfampf

22) 413 μοιραν έχειν γαίης, wie hermes hat μοιραν deslar Pind. 6, 79, wie Seds τωνθε χείνων τε χλυτάν αίσαν παρέχοι 6, 102, nicht "Antheil". Ban Lennep ju 422: quod Uranidarum nullus aliquam potestatem nactus est, quin eandem aloar etiam nacta sit Hecate, seu quod, quarum rerum potestas inter eos divisa fuit, eam um indivisam habet, retentam etiam sub Jove. 23) Der enfte Drphische Hymnus nennt die hetate odgavinv, y9ovinv re zad elvalim, bie Orphifche Argonautit 979 giebt ihr drei Röpfe, des Pferdes, welches bas Baffer, bes feurigen Bowen, welcher ben Mether, und bes hundes, welcher bier die Erbe bedeutet. In einem Dratel ber hetate bei Eusebius Pr. ev. 4, 23 (Orac. a J. Obsopoeo coll. p. 48) find bie brei Ratut= reiche Mether, Buft und Erbe und von ber letten heißt es: yaïar ipir oxulaxor drogegour yeros fregever. Der Rybele ift ber gund gegeben in einem Bildwert Cup. Harpocr. p. 196. Rach Porphyrius de abst. 3, 17 murbe hetate angerufen Stier, gund, Bome, ober nach 4, 16 Pfm, Stier, Lowe, Sund.

dem Haus zur Ehre, ist Beistand den Rittern, den Schiffern, mit Poseidon, den Jägern, wenn sie will im Gemüthe, ist gut in den Ställen mit Hermes das Bieh zu mehren, Kuhheerden, Ziegen und Schaafe, wenn sie will im Gemüthe; aus wenigen stärkt sie sie und macht sie geringer aus vielen. So ist sie, auch alleingeboren aus der Mutter, unter allen Unsterblichen geehrt mit Ehrenämtern. Es machte sie der Kronide zur Kurotrophos derer die nach ihr das Licht der Eos erblickten: so war sie von Anfang Kurotrophos (nemlich der Götter sowohl als der Menschen)<sup>24</sup>). Dieß sind ihre Ehren.

In der späteren Entwicklung geht selbst in Böotien die breisache Gewalt der Hesiodischen Hekate auf der Erde, über das Meer und am Himmel verloren und seitdem machen die Bedeutung des Monds, besonders durch die Schauer der Nacht und nächtlichen Spuk und Zauberei und die, statt mit Demeter, vielmehr mit der Kora getheilte, also unterirdische Herrschaft das Wesentlichste ihrer Religion aus: sie wird zu der Figur unter den Griechischen Göttern woran die meisten undestimmten mystischen und abergläubischen Vorstellungen haften. Bie sie für den Himmel und die Erde mit Selene und Artemis, so wurde sie nun für die Unterwelt mit Persephone vermischt, welcher sie im Hymnus auf Demeter nur als Dienerin beigegeben ist.

24) In Samos opfern an den Apaturien die Weiber der Kurotrophos auf dem Dreiweg. Herod. Vit. Hom. 30. Ennius bei Barro L. L. 7, 83 p. 301 Speng. Ut tibi Titanis Trivia dederit stirpem liberum. In Korone hieß sie Artemis *masdorgógos*, Paus. 4, 34, 3. In einem Epigramm von Phädimos betet die Mutter zu Artemis (Hetate) die ihr in der Geburt beigestanden hat: versov losiv zovoov vie' dežoperor, Authol. Pal. 6, 271. Auch sonst von den der Eileithyla unter= sovoorgogos als Beschützerin und Pstegerin von dem der Eileithyla unter= sougorgogos als Beschützerin und Pstegerin von dem der Eileithyla unter= sougorgogos als Beschützerin und Pstegerin von dem der Sileithyla unter= steinen Insel in der Nähe von Delos *Exampigos* Harpocr. Suid. s. v. Athen. 15 p. 645 und der großen Gruppe kleiner Inseln zwischen Lesbos und Afien *Exardorngos*, Strab. 13 p. 618.

### 92. Betate Brimo.

Die Hetate ber Theogonie theilt mit Hermes die Mehrung ber Heerben (444) und von ihr ist gesagt Es dliswer heuses (447). Dieß Zeitwort gebraucht ber Dichter ber Werke und Tage von Zeus: Esa udv rde heuses, Esa de heuserra zalsmu (5). Dort scheint es auf den Beinamen Brimo anzuspielen, wenn dieser so früh war, oder nicht vielmehr nach der nicht ungewöhnlichen Weise aus dem für die Verehrer der Hetat bedeutungsvollen und daher salbungsreichen Ausdruck gebildet worden ist, wie Aesuw und deusova, dallovaa 1), devus von devs, Aesuw stür Aeswer, dres von resse. Wegen des Zusammentreffens in der Befruchtung der Heerden mit hermes ist dieser auch mit ihr gepaart worden, wie uns Propertius sehrt (2, 2, 11):

> Mercurio talis fertur Boebeidis undis virgineum Brimo composuisse latus.

Diese ungeschickte Paarung scheint ziemlich spät zu seyn und vereinzelt zu stehn <sup>2</sup>), und ist zu unterscheiden von der der Selene mit Pan, des Zeus-Baal (eines Sonnengottes) mit Europa, nach der Vorstellung der Griechischen Physister, wie Lucian sagt, daß die Sonne den Mond liebe und mit ihm zeuge <sup>5</sup>). Am Böbischen See, ohnweit Dotion, lag Pherä, des Eumelos schaafreicher Sig <sup>4</sup>), und Lykophron erklärt die Pheräische Söttin für dieselbe mit der Zerynthischen Brimo (1180), der früheste nebst Apollonius (3, 861, 4, 1211) bei dem wir den Namen sinden, Das Loanou dieser "Pheräischen Artemis" rühmten sich Athen, Argos und Sikyon aus Pherä selbst erhalten zu haben <sup>5</sup>). Kallimachos verbindet Mourorin

Hesych.
 Plutarchs Träumereien barüber warum hermes in den Mond versett oder mit ihm vermält werde, de Is. et Os.
 p. 367 d. de fac. in o. l. p. 943 b.
 3) Amat. 24.
 4) Jl.
 2, 711. πολυμηλοτάτα έστιά. Eurip. Alc. 602.
 5) Paus. 2,
 10, 6. 23, 5.

- zaloe Degaly. Cicero (N. D. 3, 22 und Arnobius (4, 14) sagen von Mercurius: cujus obscaenius excitata natura traditur, quod adspectu Proserpinae commotus sit und qui in Proserpinam dicitur genitalibus adhinnivisso subrectis. Rore wird hekate auch ichon von Lykovbron genannt, zugleich die dreigestalte; in Eleufis nennt der Hierophant die Mutter bes neugebornen Jacchos, als welche Kore angenommen war, Db auch ichon ber hieros Logos vom Ithyphallikos, Brimo. welchen herobot verschweigt (2, 51), sich auf hetate bezogen haben möge, ift nicht leicht ju fagen. Aber mit Sicherheit ift, wenn es ber Fall war, biefe Verbindung als ein Busatz und Auswuchs anzusehn, eben so wie der über das Urpaar Cölus und Tellus gestellte Arieros eine speculative Erweiterung ber ursprünglichen Trias war. Nach ber Natur ber Griechischen Mysterien hat eine solche Entwidlung, wie zur Verstärfung, nichts Auffallendes.

Das adhinnivisse beruht, so wie noch einiges Andre in elenden Legenden, auf schlechter Etymologie ). Besser suchen Andre in Brimo den Begriff der Kraft, wie Lykophron welcher sie Opeume nennt (698) und Apollonius, der auf sie anspielt in Mydeins heims (4, 1677), wo der Scholiast loxds ge=

(n)6) βρέμω, fremo, φριμάω, βριμάζειν, δργάν εls συνουσίαν. Aber fonar, popuaireodar, popuaodar, popuacoecdar brucht auch die Stimme 11 Bonen aus, brohen, fchrecken, gurnen, Hesych. Daber bie Bariante ber Legende bag Brimo burch ihre Stimme ben auf ber Jagd (als Urtemis) ihr zusetenden hermes zurüchgescheucht habe (Etym. M. p. 213. Tzetz. ad Lyc. 698. 1176), worauf Lucian fpottet: zai iresoungaro & Bound zai blaznoev & Kégsegos, Necyom. 20. Statius Silv. 2, 3, 38 immitem Brimo. Herodian. Epimer. p. 6 Boisson. Bouuw h Hoa, bie Juno Infera, wie bei Bal. Flaccus, 781 tergemina Hera. In den Phrygifchen Myfterien ift dieß Boimar der Rybele Rhea Demeter gegen Beus beigelec o genannt (Clem. Protr. 1, 2. Orph. Arg. 17), die ? etate gemacht wird, Eurip. Ion. 1048. Schol. heocr. 2, 12. Tzetz. ad Lycophr. 77, wie r Demeter.

braucht; in einem Hymnus unter den Homerischen ind heiug *Flævzwinsdos* (28, 10). Auch der Orphiker der Argonauten giebt der Brimo das Beiwort sidivaros (17). Doch ist wohl ursprünglich nicht das Gewaltige in der Allgemeinheit verstanden gewesen, sondern in seiner Bestimmtheit, in der Mehrung der Heerden, wie die Theogonie den Bezug deutet is dilywor heusen.

#### 93. Artemis Munychia.

Ein Attischer name ift Mourvyla d. i. Mourorvyla (wit μῶνυξ, μώνυχος für μονῶνυξ, χαλκόπτης für χαλκοκόπης und unzählige euphonische Synkopen durch die ganze Reibe ber Consonanten), bie allein in ber Nacht ift, herrscht wann alles Andre verschwindet 1). Bon ihr der zehnte Monat Munychion, ber auch in Delos vorkommt, ihr Fest Munychia am Tage bes Bollmonds 2), ihr Tempel in dem Hafen bei Munychia 3), in welchen am 16. Munychion Ruchen, Die ringsleuchtenden genannt, mit brennenden kleinen Fackeln (vermuthlich drei-Big) umftedt, getragen wurden 4). Ein Altar ber Phosphoros bei Munychia ift in der Geschichte des Thrasybulos erwähnt 5). Die Munychische hefate heißt sie in den Orphischen Argonau ten (933). Als später Götter aus Thrakien unmittelbar in Uthen Eingang fanden, wurde bei dem Tempel der Munychifchen Artemis ein Benditeion errichtet 6), wahrscheinlich weil man ursprüngliche Verwandtschaft oder Einerleiheit erfannte ober annahm. Artemis Munychia finden wir auch verehrt in Pvaela bei Ephefos, von Attifa, nicht von Agamemnon ber, wie Strabon berichtet (14 p. 639), und in Ryzikos nach ber Inschrift bei Caylus (2 pl. 59). In Sikyon war ihr Bib von Diponos und Schlis. Im Piraeus hieß nach hefychius

Digitized by Google

Sola noctu dominans, Gauptmann in llithyiam inquisivit, Gerae 1758 p. 8.
 Plut. glor. Athen. 7.
 Paus. 1,
 4) Suid. ἀμφιφῶντες und ἀνάστατος. Athen. 14 p. 645.
 Clem. Str. 1 p. 348.
 Xenoph. H. Gr. 2, 4, 11.

einer der drei Hafen Zea, der zu den belden andern sonst nur noch von Photius (v. Zéa) genannt wird. Hespchius schickt voraus daß Zea bei den Athenern Hekate sey, wozu er die Erklärung bereit hat von der Frucht Zesa. Aber solche Ortsznamen sind nicht üblich und am wenigsten kann ein kleiner Hasen von Spelt benannt worden seyn. Der Name scheint vielmehr Asa zu seyn, wie die Tyrrhener die Rhea nannten, wie Zeds sür Aeds ausgesprochen wurde, und die Göttin, wie dem die Athener in alter Zeit die hekate im Piräeus verstanben haben können, die Hasensöttin, wie Kallimachos die *norvea* Mourvyin Leperoxinos nennt 7). Allgemeiner zeigt sich der Dienst der Getate in den ihr am Neumond auf den Dreiwez gen ausgeseten Speisen und in den Hetatäen vor den Häufern.

# 94. Artemis Brauronia.

Bon der Munychischen Artemis ift nicht zu trennen die Brauronische, die außer ihrem ältesten Sit in Brauron, einer ber alten Zwölfstädte, an ber Euboa gegenüberliegenden Rufte, einen Tempel auf ber Afropolis von Athen felbst hatte 1). Die Thrakische Göttin von Amphipolis am Strymon nennt Antipater von Thessalonich eine Brauronische Aethopia (ep. 34), Livius Tauropolos (44, 44.) Al9onia, brennend, von ber Farbe, ift Name ber Artemis als Mond ober hefate bie Fadelhalterin, wie auch Rallimachos und Eratosthenes deuteten, und ein ihr geweihtes Gefild (xwolov) nah am Euripos, in Euboa ober in Bootien, fo wie eins in Lydien hieß daher Methopion 2). Die Form Al910nla ist in einem ber Sappho zugeschriebenen Epigramm welches so bie Lochter ber Leto nennt, gebraucht. Der einen ober ber andern von beiden Atti= fchen Göttinnen, vermuthlich nach Nähe und Bequemlichkeit, wur= ben bie Athenischen Mädchen früh geweiht ober in ihren Schut

 <sup>7)</sup> In Dian. 259.
 1) Paus. 1, 23, 6. C. J. n. 150, 46. Dinarch.

 c. Aristog. §. 12
 2) Steph. B. s. v.

gegeben, im Monat Munychion, am Tage bes Bollmonbs, nicht vor bem fünften und nicht nach bem zehnten Jahr 5), bieß vermutlich weil die Aufnahme nur bei der Feier der ventaeterifchen Brauronien geschah +) und mit Rudficht auf bie im bortigen Rlima früh eintretende Pubertät und bie frühen heirathen. Jum Tempel von Brauron, an diesen gottgeliebten Ort wie ihn Diphilos neuni 5), wurden die Rinder von ben Eltern, die für jedes eine Biege opferten, unter Führung einer älteren Priefterin gebracht 6), und man nannte bas Einweiben verbaren (ส่อมาะบัสลเ --- าป หลวงเรอเอาที่หลง กอป yawwy กลองร์νους τη Αρτέμιδι τη Μουνυχία η τη Βραυρωνία 7), bitit Telete dorwia 8). Die Madchen biegen Baren weil fie Baren vorstellten vermittelft eines ber gelblichen Farbe bes Baren ungefähr gleichkommenden fafranfarbigen Rleides, wobei ber Bär in aufrechtem Gang gedacht wird 9). Dag ber mehr im Namen liegenden als wirklich ftreng ausgeführten Maskirung der fymbolische Sinn nicht fehlte, ift nicht zu bezweifeln. Der Sinn volle-

3) Schol. Aristol. Lys. 646. Suid. doxtevoa. 4) Poll. 5) Bermuthlich giengen die Elerngopovries det 8, 26, 107. Diphilos eine am Brauronischen Fest ftatt habende Proceffion an, wo= bei Blery ein geflochtnes, Lepà appra enthaltendes Gefag mar. Poll. 9, 191. 6) Dinarch, in Aristog. p. 106, Dem. in Con, p. 1112. Hesych. Beavewviois. 7) Lysias ap. Harpocr. Suid. Bekk. Anecd. 1, 206. 444, 8) Hesych. 9) Ariftophanes: zer έχουσα τόν χροχωτόν άρχιος ή Βραυρωνίοις Lys. 645, wo ber Schol. richtig bemerkt: äoxtor µeµov µerae to µvothoeor exercitor, und in det Erzählung der Legende: ή de Apremes doyioderoa exelevoe naodevor naσαν μιμήσασθαι την άρχτον πρό του γάμου χαι περιέπειν το legir προχωτόν Ιμάτιον φορούσαν. Harpoer. l. c. δτι δέ αλ άρχτευόμεναι παρθένοι άρχτοι χαλούνται, Εύριπίδης Ύψιπύλι, Αριστοφάνης Αημνηρις χαί Αυσιστράτη. Id. Τὰ δὲ συντείνοντα είς τὸ προχείμενον εξοηται παρά π άλλοις και Κρατίνω (l. Κρατέρω) έν τοις ψηφίσμασιν. Das einschlägigt Pfephisma war aus der Legende felbft. Huch die Priefterin bieg agros Hesych. Der Krokotos war zwar übliche Tracht, aber vermuthlich taugte er baburch bag er an biefem Feste zuerft angelegt wurde, bazu die Barenähnlichteit in fo weit ju bewirten als ber fymbolifche Sinn bieß erforderte.

mäßig naiver Gebräuche ist nicht immer bestimmt nachzuweisen: boch ist hier höchst wahrscheinlich der Grund darin zu suchen daß einst an die Stelle eines Mädchenopfers, wie derselben Göttin auch anderwärts Mädchen und Jünglinge geopfert worben sind <sup>10</sup>), das eines Bären geset worden war, für welches nacher, wovon die Legende ebenfalls die Spur enthält, das einer Ziege eingeführt wurde. Auch könnte Bär für Wild der Artemis überhaupt und Wild der Artemis wie für ihr angehörig und von ihr abhängig gedacht werden. Das angeblich Laurische Bild stand in Halä Araphänides <sup>11</sup>), in der Näche von Brauron, jest Braona <sup>12</sup>), wohin die Sage gemeinhin Iphigenia das Bild beingen läßt <sup>13</sup>), während die Göttin ven Namen von der größeren Stadt hatte. Die Hirschult in der Sage vom Opfer det Iphigenia bestätigt die frühere Opferpflicht. Eine Bärin statt deren giebt Phanodemos an <sup>14</sup>). Die Verschu-

10) In Patra war das Opfer der Artemis Triklaria - eine Svoia féry, mit einem ferezdr äyalµa — am Fluß Unbarmherzig, Aµeileyos, der nach ber Umwandlung des aus einer Jungfrau und einem Bungling bestehten Opfers Barmherzig genannt murde, vollzogen worden und bei dem Anbliek des in einem Kasten liegenden Bildes verlor wer ihn öffnete den Berftand, in welcher Vorstellung das Graufige des ursprünglichen Cults ausgebrückt, nicht sacra cum furore peracta angebeutet fchei= nen. Paus. 7, 19, eben fo wie in der Sagt Paus. 3, 16, 7. In Me= lite in Phthia wurde ber Ameilete hetaerge für ein Mabchen eine Biege bargebracht, Ant. Lib. 13. Eines Menfchenspfers ber Artemis nicht weit von Megalopolis gedentt Tatian adv. gent. 46, deffen ber Artemis Tauropolos in Photäa Clemens Protr. p. 36. Porphyr. abst. 2, 54-57. Böck vermuthet bag auch bei Pindar Ol. 3, 29 die von Laygeta der Artemis Dr= thofia geheiligte girfctub mit Abfchaffung der Menfchenopfer zufammenbänge. Das ber Artemis Phatelitis icheint durch den Rampf des abgehenden Prie= fters auf Beben und Lod abgelöft worden zu feyn. Strab. 5 p. 239. Daß die Brauronifte Artemis, wie in ber Legende vortommt, ehmals mit Blut der Jungfrauen verföhnt worden fep, verwirft auch Lobed nicht, Aglaoph. 11) Eurip. Iph. T. 1450. 1462. Callim. in Dian. 173. p. 1215.

12) Seate die Demen von Attita übers. von Weftermann G. 61-63. 13) Paus. 1, 33, 1. 3, 16, 7. 14) Etym. M. Ταυροπόλος.

| gea                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| vor                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ver                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| fd):                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tig.                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>r</b> a:                   | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| $\mathfrak{D}^{\mathfrak{l}}$ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| હા                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ält                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| vei                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>v</b> 0                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| T                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ØC                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ge                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| in                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| li                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| lí                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| -                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 0                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 8.<br>T                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ie<br>Bi                      | the transfer is an in the second second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 9                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| J                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| E                             | and a second sec |
| r                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| (                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ¢                             | high instant it the standard with the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| :                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •                             | A THE AT ANY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                               | land land in the state of the s |
|                               | to have torona. And the E I -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                               | string laroch summer I . It                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                               | prover time, 1. min miner 2"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                               | A A 'A TE Same de TE Same and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                               | 144 4. Jan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

T.

Jungfrauen, die Trözenerinnen dem keuschen Hippolyt, nierinnen ber Iphigenia, die Megarerinnen ber Iphi= Uthenerinnen in den Vorweihen (noorelefors) ber -1a ober Zygia, ber Artemis und ben Mören 23). Der= semis weihten bie Frauen auch ben Gürtel ben fie mal zur Geburt gelöft hatten 24). Platon schreibt in zen vor bag die Frauen im Tempel ber Eileithvia -ur in den ersten vierzig Tagen der Schwangerschaft keinen Tempel besuchen nach Censorinus 11) auf \_\_\_\_.clftunde zusammenkommen sollten (6, 23 p. 784 a), .n dem derselben Göttin ju hermione täglich geopfert Bon den Entbundenen wurde der Brauronischen ----vermuthlich wann sie ihren von Cenforinus erwähn= iten (reoragazoordy) feierten - bas Unterfleid worin hatten, oder fonst ein Gewand dargebracht 26). Die bft, im lang herabfallenden Chiton vorgestellt, hieß v zerwve 27), Chitone oder Chitonia 28). Diefe

11. 3, 38. Borher gieng hier wahrscheinlich das Opfer im on hesphius spricht: λόμβαι, αι τη Άρτέμιδι δυσιών άρχουης κατά την παιδοποιίαν — so stir παιδείαν Toup. Emend. 461 — σχευής οι γάρ φάλητες ούτω καλούνται.

Ol. 6, 39 ζώνην καταθηκαμέμνα — τίκτει, ähnlich Callim. in Dian. 205, Apollon. 1, 287, Oppian. Cyn. 2, 57. Der Artemis Lyfizonos bei dem Scholiasten des Apollonius, 1, 288 nlich der Gileithyia bei Pausanias 1, 18, 5.

35, 8. 26) Phaedim. ep. 3. Schol. Callim in Jov. 77. chol. Callim. in Jov. 77 τῆ ἀπέμιδι ἐν τῆ Χιτώνη · ἔστι δὲ κῆς, ein Aatofchebiasma, es gab teinen folchen Demos, ein ἐν τῆ Χιτῶνι, ift bas τῆ in Bezug auf ben Demos zuge= inem Erzbild virgini chitonae, Grut. XL, 11. Hesych. ἐπίθετον ἀρτέμιδος, Athen. 14 p. 629 c. παρὰ δὶ Συρα-· Χιτωνέας ἀρτέμιδος δρχησίς τις ἐστὶν ίδιος καὶ αὐλησις.
103. τὸ δὲ δωνικον ἀρτέμιδι ὡςχοῦντο Σικελιῶται μάλιστα.
bei Steph. B. καὶ τὸ τῆς Χιτωνέης αὐλήσατό τίς μοι μέλος.
Reife 2, 250-69 bezieht eine durch Carreys Beichnungen erhal=

Digitized by Google

575

benheiten ber Legenden in Brauron und im Piräeus b. i. Munychia sind unwesentlich <sup>15</sup>). Eine Bärin ist barin die haupt sache, eine zahme Bärin d. i. ein oder mehrere in Temenos der Göttin gehaltne Bären und richtig baraus hergeleitet die Erklärung von dexxesoas zd Sourse äexrov ägoorswoasda vi Aqrépusti zad Ivoas <sup>16</sup>).

Das Verbärtwerden hieß übrigens auch zehnteln, weil um das zehnte Jahr die Mädchen gewöhnlich der Artemis sich zu weihen pflegten <sup>17</sup>), was nur im vagsten Sinn ein Mysterion genannt wird. Wahrscheinlich empsiengen sie bei dieser Ausnahme in den weiblichen Orden auch den jungfräulichen, von dem unter der Brust verschiedenen Gürtel: denn Kallimachus nennt in dem Hymnus auf Artemis ihre neunjährigen Chornymphen "noch alle gürtellos" <sup>18</sup>). Diese Sürtel weiheten sie dann vor der Hochzeit der Artemis <sup>19</sup>), als ob sie gelobt hätten, ihn zurüczugeben ohne vorhin ihn einem Mann überlassen zu haben <sup>20</sup>), wie die Trözenerinnen ihn der Athena Apaturia darbrachten <sup>21</sup>). Die Argeierinnen weihten dieser, welche Statius in dieser Hinsicht mit der Munychischen Göttin vergleicht, vor der Hochzeit das Haar <sup>22</sup>), wie die Delierinnen den Hyper-

<sup>15)</sup> Schol. Aristoph. Lys. 645. Bekk. Anecd. Gr. 1, 444 s. Suid. v. αρχτος et "Εμβαρος Eustath. Jl. p. 331, 26. Apostol. 8, 19. 16) Anecd. p. 444, wo aparor ju fchreiben ift für aportor, eben fo wit bei Phot. v. Mederea und öfter K für IC oder umgetehrt. Daber ift was gleich nachher in ber Legende felbft folgt repar the Aprepus zai Stoa zóonv ry aoxro, was auch p. 206 wiederholt ift, irrig. Die obige icon Rret. Rol. S. 75 gemachte und nur aus Unverständniß einft von G. hermann verschrieene Bermuthung das bas Berbaren als Maste aus einem Barenopfer entfprungen fep, ift auch die Ertlarung von Suchier de Diana Brauron. Marb. 1847 p. 25. 33. 17) Harpocr. dexa-18) 1. 43. Hesych. ăµurea, revew, Hesych. Sexateuthonov. 20) Odyss. 11, 244, μιχρά, Κρητες. 19) Suid. Lucitoros. H. in Ven. 165. Eurip. Alc. 175, Ett µos µéves µíton Apollon. 4, 1204. 21) Paus. 2, 33, 1. 22) Theb. 2, 25, 2.

boreischen Jungfrauen, bie Trözenerinnen dem keuschen hippolyt, die Brauronierinnen der Sphigenia, die Megarerinnen der Sphinoe, bie Athenerinnen in den Vorweihen (noomelefors) ber here Teleia ober Zygia, ber Artemis und den Mören 23). Der= felben Artemis weihten die Frauen auch ben Gürtel ben fie jum erstenmal jur Geburt gelöft hatten 24). Platon ichreibt in den Gesetzen vor daß die Frauen im Tempel der Eileithyia täglich (nur in ben ersten vierzig Tagen ber Schwangerschaft burften fie keinen Tempel besuchen nach Censorinus 11) auf eine Drittelftunde zusammenkommen follten (6, 23 p. 784 a), wie auch in dem derselben Göttin zu hermione täglich geopfert Von den Entbundenen wurde der Brauronischen wurde 25). Böttin - vermuthlich wann fie ihren von Cenforinus erwähn= ten Bierzigsten (woragazoordy) feierten - bas Unterkleid worin sie geboren hatten, oder sonft ein Gewand bargebracht 26). Die Böttin felbft, im lang berabfallenden Chiton vorgestellt, bieß Artemis er zerwer 27), Chitone ober Chitonia 28). Diefe

23) Poll. 3, 38. Borher gieng hier wahrscheinlich das Opfer im Gebäck wovon hespichius spricht: λόμβαι, al τη Αρτέμιοι δυσιών άρχουοαι, από της κατά την παιδοποιίαν — so für παιδείαν Toup. Emend. in Suid, 1. 461 — σκευής οί γάρ φάλητες ούτω καλούνται.

24) Pind. Ol. 6, 39 ζώνην χαταθηχαμέμνα — τέχτε, ähnlich Callim. in Jov. 21, in Dian. 205, Apollon. 1. 287, Oppian. Cyn. 2, 57. Der Tempel der Artemis Lysizonos bei dem Scholiasten des Apollonius, 1, 288 ist wahrscheinlich der der Eileithyia bei Pausanias 1, 18, 5.

25) Paus. 2. 35, 8. 26) Phaedim. ep. 3. Schol. Callim in Jov. 77. 27) Schol. Callim. in Jov. 77 τη Δτέμιδε έν τη Χιτώνη έστε δέ δήμος Δττικής, ein Aatoschebiasma, es gab keinen solchen Demos, ein Cod. Par. έν τη Χιτώνε, ist bas τη in Bezug auf ben Demos zuges set. An einem Erzbild virgini chitonae, Grut. XL, 11. Hesych. Kiswweas, έπίδετον Δρτέμιδος, Athen. 14 p. 629 c. παρά δί Συρα-κουσίοις και Χιτωνέας Δρτέμιδος δρχησίς τις έστιν ίδιος και αύλησις. Poll. 4, 14, 103. τό δε δωνικόν Δρτέμιδε ώρχοῦντο Σικελιώται μάλιστα. Epicharmos bei Steph. B. και τό της Χιτονέης αυλήσατό τις μοι μέλος. Bröndsted Reife 2, 250-69 bezieht eine burch Carreys Beichnungen erhals

Chitone soll Releus nach Milet geführt und zur einheimischen ober hauptgöttin gemacht haben 29), weschalb sie und ihr Fest vort auch Nelers hießen 50).

### 95. Die Göttin von Rhamnus.

Ununterscheidbar alt neben ben Göttinnen Attifas welche Verwandtschaft mit ber Thrakischen Mondasttin verratben, ift bie bes Rüftenstädtchens Rhamnus ju benten, von beren ichonem Tempel noch große Ueberrefte zu fehn find. Diefe aber hatte nicht jene große Gewalt über bie Beiber, was bas Attijche Skolion von der Attischen Artemis rühmt, die es mit der in Delos gebornen für bieselbe nimmt. So wenig wir von ber Rhamnusia wissen, so ift boch flar bag ihr Name Nemesis ju bem Jrrthum Anlaß gegeben hat bag fie nichts anders als bie Nemesis fey welche die Übermüthigen ftraft, wie Paufanias von ibr fagt, die Nemefis des philosophischen Begriffs. Nannte man boch sogar einen Mann ber bie Nemesis vor Augen hat, fprichwörtlich einen Rhamnusier 1) und Catull nennt bie abftracte Göttin Nemesis bie Rhamnusische Jungfrau (64, 396.) Mit ben Bildern von diefer bat bas ber Rhamnufischen Göttin nicht bie entfernteste Aehnlichkeit. Pausanias nennt bieje eine Tochter bes Okeanos (1, 33, 3. 7, 5, 1), ber Scholiast bes Rhesos aber (332) lehrt uns bag Manche unterschleden wie

tene Metope des Parthenon auf diefe Göttin, was der Erklärung K. D. Müllers im Deutschen Stuart 2, 664 und Götting. Anz. 1835 S. 1844, wonach zwei Töchter des Kekrops das alte Schnisbild der Polias confecriren, vorzuziehen ist. Denn die Thauschwestern erscheinen nur als drei und die älteste Athene war in Athen siend, keinen Falls ist ihr der ganz für eine Chitone passende Anzug angemessen. Nur ist nicht sicher daß was die eine der beiden Frauen der Göttin auf den Kopf legt, gerade die golde nen Schulterspangen sehen, die sie sich eben abgelöst hätte um darauf auch ihr Kleid auszuziehen und es ihr darzubringen (S. 263.) 280 Steph. B. Xerwirg. 29) Callim. in Dan. 225. 30) Polyaen. 8, 35. Plut Mul. virt. p. 237 Ilesqua. 1) Suid. Paurovsia Népuses.

ichen Abrastea (nach bem gewöhnlichen Begriff ber Nemesis). und ber Nemesis welche bie Einen für eine Tochter bes Ofea= nos, bie andern bes Zeus und ber Demeter hielten. Das Leg= tere erinnert baran bag Aeschylus bie Artemis Lochter ber De= meter nannte 2) und die Orphiker die hekate Tochter des Zeus und ber Demeter 3), und hiermit verbindet fich daß Appulejus, indem er als namen der einen großen Göttin bie ber Peffinuntischen Göttermutter, ber Athena bei ben Refropiden, ber Paphia in Cypern, ber Diftynna bei ben Rretern, ber Proferpina in Sicilien, ber Eleufischen Ceres, ber Juno, Bellona, hetate aufzählt, diefen auch die "Rhamnusia" beifügt 4). Dar= um tonnte die Legende entstehn daß ihr Sohn Erechtheus fey, ber sie als Königin bes Orts mit Namen Nemesis aufgestellt habe 5). Hiernach ist nun die Annahme erlaubt daß Nemesis zuerst Beiname ber Mondgöttin war, ähnlich wie andrer Orten Artemis zur Dpis, Upis, womit Nemesis nach ber allgemeine= ren Bedeutung ganz übereinstimmt, Gaa zur Themis geworden ift: noch in fpäter Zeit ift eine Ifis Difaofyne entstanden, wie eine 1815 in Athen gefundene Infchrift zeigt. In einer ber Trippischen Inschriften bes herobes Atticus nennt Marcellus die Rhamnufische Upis, wodurch der Name Nemesis als Haupt= eigenschaft einer von der abstracten Nemesis verschiedenen Artes mis wohl bezeichnet ift. Unter ben hauptgöttinnen ber Stäbte mag diefe Nemesis allein gestanden haben als eine große dich= terische Erfindung fich ihrer bemächtigte und fie zur Mutter ber fconen helena, ber Schwester ber Diosturen, machte um bas durch bie göttliche Strafe ihrer Schuld auszudrücken. hier lag es nun nah von ber Leba bie Verwandlung bes Zeus in einen Schwan beizubehalten und bie Leba als Amme bes Rindes unterzuhringen ). Bir miffen aus ber Nemesis bes Kratinos

I.

<sup>2)</sup> Rhein. Muf. 1837, 5, 460 f. über die Sphigenta des Aefchylus.

 <sup>3)</sup> Schol. Apollon 3, 467. Schol. Theorr. 2, 12. 4) Metam.
 11 p. 763 Oudend. 5) Suid. Paµν. Néµ. 6) Cp. Cycl. 2, 130-136. 168.

bag biefe Genealogie auch im Tempel Geltung gefunden batte, und aus ber Poesie war bie Darstellung an bem von Pausanias beschriebenen Fußgestell ber toloffalen Statue ber Nemefie geschöpft : helena wurde von Leba zu ihrer Mutter Remefis geführt und unter ben Anwesenden fab man auch ber Selena Lochter hermione und als ersten Gemal von diefer Porrbos, ben Sohn bes Achilleus, welcher lettere in bemfelben Epos ber Rypria auf sein Verlangen von Aphrodite der Belena zugeführt Die Mutter ber helena durfte ober mußte einnehwurde. mend schön wie eine Approdite gestaltet feyn und ihre Approbitische Schönheit hervorzuheben biente ber Apfelzweig in ihm Sand, welchen hefnchius und Zenobius allein nennen, indem fie bie Rehamnusische Nemesis und ihre gehn Ellen hohe Statue aufführen, auch der Artikel bei Photius und Suidas allein, mit bem Bemerken bag fie zuerft in Gestalt ber Approdite gebildet worden sey und darum auch einen Apfelzweig habe. Buerft, nemlich bevor bie gang verschiedene Geftalt ber einen, bier irrig vorausgeseten Nemesis aufgekommen war. Einen Apfel bielt Approdite in einer ehrmürbigen Statue von Ranachos in ber Hand und ein Apfelzweig ift in der Bedeutung gleich. Dafi M. Barro die Rhamnufische Statue allen andern vorzog, die auch nach Strabon an Schönheit und Größe mit ben Berfen bes Phidias wetteiferte, zeigt wohl daß biefe Nemesis würdig war die Mutter ber iconen gelena vorzustellen, wenngleich bit Göttin von Rhamnus auffer ben Formen bie ihr ber Bildhauer gegeben, mit Aphrodite nichts gemein hatte. Mas wir fonft von ber Statue burch Paufanias erfahren, erflart fich aus ber Vermischung ber Mutter ber helena mit ber Göttin Artemis Nemesis, bie nicht auffallender ift als bie ber Tochter Agamem nons mit ber Artemis als Iphigenia, ber Mutter bes Pan Benelope mit ber Gattin bes Dopffeus. Die Krone bestand aus hirschen und fleinen Nifebildern : bie ersten weil Rhamnus gang nahe am waldigen Berg, ber Tempel felbft im Geholz lag und die Naturgöttin Artemis gang gewöhnlich auch ber

Jagd vorfteht; bie Bictorien maren jugefeßt, wie mit Recht von L. Roß angenommen worden ift, weil der Sieg von Marathon mter ben Augen diefer dem Schlachtfeld nächsten Göttin er= fochten und die Statue nicht lange nachher errichtet worden An einer Schale in der Rechten der Göttin waren Athio= war. ven gebildet, von benen Baufanias Gründe hatte nicht glaus ben zu wollen daß sie wegen des Dteanos als Baters ber De-Bermuthlich waren sie, in Verbindung mit mesis gebildet feven. einem Theil ber Borstellungen am Fußgestell, ju Ehren bes Achilleus da, des Besiegers des Athiopentonigs 7) und es ift treffend, bemerkt worden daß filberne Schalen bei ben Agonen. im naben Marathon als Preis gegeben wurden, wodurch benn ber Bezug ber Athiopen auf ben Sieg bes Achilleus noch beut= licher wird 8). Diefer Einfall würde wenigstens ftimmen ju dem künftlerischen Motiv der Nemesis felbst mit Bezug auf ihre Tochter Ahnlichkeit mit ber Aphrodite ju geben. Diejeni= gen aber welche von nichts als ber allgemein befannten Re= mefis mußten, konnten, wie die Fabel von dem Marmorpflod, fo auch die befannte Künstlerlegende bei Plinius erfinden 9).

7) J. H. Boß bezieht die Athiopen auf "die bezwungnen Morgen= länder," ohne zu fagen, welche, Krit. Blätter 2, 183, Dodwell auf die Athiopier in dem völkerreichen Persischen heer nach Herodot, 7, 69, Travels 1, 160. 8) L. Roß in Gerhards Archäol. Zeitung 1850 S. 168.

9) Es siel auf, wie fehr jene Nemesis einer Aphrodite glich und man konnte daher mit Wahrscheinlichkeit sagen daß sie zuerst zu einer Aphrodite bestimmt gewesen sey. Wie ist sie aber zur Nemesis geworden ? Agorakri= tos der Parier hat sie, da er mit Alkamenes in die Wette eine Aphrodite gemacht und die Athener partheilisch ihrem Mitburger den Preis zuerkannt hatten, verkauft unter der Bedingung daß sie nicht in Athen bliebe, und mit Stolz sie Nemesis genannt. Sieht man nun darauf daß die Aphrodite in den Gärten von Alkamenes dessen war, so lauft der Scherz oder der Witz barauf hinaus, es seh eine Nemesis sur Athen daß die Statue des kleinen Landstädtchens in der Abat schoher seh als die doch so gepriezserne des Alkamenes in Athen selesst: Richt minder erdichtet zur Verherrlichung der aphroditegleichen Nemesis mag es sepn, was Antigonus Karp=

37\*

### 96. Artemis Kalliste.

Im Peloponnes und namentlich in Artabien, wo ber Artemisdienst von besonderem Belang war, erinnert nichts an ben bisher verfolgten Zusammenhang, wenigstens nichts bas als we fprünglich gelten könnte. Kalliste war ber Name ber Göttin, welchen Pamphos zuerft genannt hatte in feinen homnen, im Tempel zu Trikolona 1). Die Schöne wird vorzugsweise bie Mondgöttin genannt, & zald bei Aeschylus die Artemis &zva'2). Bie Selene eine Lochter Landia, in Tegea Uthene Alea eine Auge neben fich hat, als Mutter des Telephos, fo bie Rallifte in Arkadien eine Nymphe Rallisto oder die Tochter Lykaons, die Mutter bes Artas (wie in Elis fich fünfzig Geschlechter von Selene ableiteten), welche des namens der Arkader wegen, w feiner herleitung in eine Bärin verwandelt wurde, dabei so beilig gehalten daß ber Tempel ber Artemis Ralliste in Trito lona auf ihrem baumbewachsnen hoben Grabhügel errichtet wat. Daß sonft ber Artemis ber Bar beilig gemefen fep, zeigt fich Die Kalliste war auch nach Athen verset, von hesp nicht. chius angeführt als hekate, "ober wie Einige fagten Artemis."

1) Paus. 8, 35, 7. 2) Ag. 132. Die Eden nennen Theo evendy lxelny gaeeson oslyngs. Aristoph. Ran. 1359 'Agreµış zala. Eurip. Hippol. 64 Δατούς 'Αρτεμι χαι Διός χαλλίστα πολο παφθένων ä μέγαν χαι ουζανόν ναίεις. Leon. Tar. 20 χουζάν χαλλίστη Διός 'Αρ τεμις. Nur die Arabische Poesse hebt diese Schönheit und liebt diese Bergleichung noch mehr.

ftius bei Jenobius 5, 82 erzählt, daß Phidias die Statue gemacht und den Agorakritos überlassen habe seinen Namen darauf zu schreiden, woraus auch zu beziehn ist was Stradon 9 p. 396 ansührt, indem die Emendation von Urlichs im Rhein. Mus. 10, 465 Deediov autoö sür Acodorov volltom= men wahrscheinlich ist. Dieß die Sage in Rhamnus; wogegen die Uthenen sgelegt habe. Biel Unannehmbares über die Statue und die Remess ist gestagt im Mus. Pioclem. 2, 13 und in Jannonis Galeria di Firenze 3, 47-58. Ein zufälliges Zusammentressen ist auf Remess, die abstracte, zuweilen einen Zweig hält, der aber kein Apsleuweig ist.

Da fie nach Hespicius im Reramitos stand, so ist sie dieselbe beren Toanon Baufanias auf bem Bege zur Atademie, indem er auch bier ben Pamphos für fie anführt 5), eine andre Sage über fie aber übergeht, in einem Peribolos ber Artemis fab, neben ihr bas Xoanon einer Arifte, Artemis nemlich von irgend einem andern Ort her eingeführt, wie Zeus agioros zad upiows heißt (1, 29, 2.) Auch Rallifto ftand mit Jo, fie in eine Bärin wie Jo in eine Ruh, beide burch ben Born ber Bera verwandelt, auf ber Akropolis (1, 25, 1.) Bon einer Bärin wird Atalante, bie große Arfadische Jägerin, gefäugt 4). Wie bie Ralliste, die wir auch in Syrien finden 5), aus Arfadien in Athen, fo wurde von Eretria Artemis Amaryfia oder Ama= ronthia in dem Demos Athmonon eingeführt, welcher die Athe= ner ein eben fo glanzendes Fest feierten als die Eubder 6), und unter ihrem besondern Namen Kolanis in dem Demos Myrrhinus 7).

97. Artemis Limnäa, Limnatis, Orthia, Lygo= desma, Phakelitis, Hymnia: auch die Taurische und Eurynome.

Maximus Tyrius in der Rede ob den Göttern Bildfäulen zu errichten seyen, sagt: Heiligthümer der Artemis sind Duellen der Gewässer und hohle Waldthäler und blumichte Auen. Die Aegypter nannten den Morgenstern Wassergottheit, Retpe=Rhea, weil man den Morgenthau ihm zuschrieb. Die Griechen leiteten ihn von der Göttin der Nacht her und die

7) Aristoph. Av. 873, wo der Scholiaft verschiedene Etymologieen beibringt. In den Propyläen fand man angeschrieben *ABCIIOINA AP-TEMI KOAAINI* in schlechter Schrift des zweiten Jahrhunderts. Lub. Kunstbl. 1837 S. 219.



<sup>3)</sup> Es ist klar daß rd kmy Πάμφω für Σαπφούς zu schreiben, nicht umgetehrt in der andern Stelle Pamphos verschrieben ist, wie auch L. Hecker bemerkte, Schneidem. Philol. 5, 429.
4) Ael. V. H. 13, 1.
5) C. J. 4445.
6) Strab. 10 p. 448. Paus. 1, 31, 3.

Reuchtigkeit überhaupt, die nich in Quellen, Flüffen und Sumpfen und Seen sammelt, Gras und Gebusch und Bald erzicht, alle Begetation schafft, burch Gras und Laub Die Hausthiere nährt, in ihren Bergwäldern bas Bild fchirmt, bas fie mit ibren Nymyben ber Quellen, Thäler, Geen, bann auch ju ihm Luft jagt und ben hirten und Jägern gönnt, gur Jagdluft und zugleich zur angenehmsten Speise. Als. Göttin ber Berge, Balber und Fluffe ift Artemis auch in die spätere Poefie all gemein übergegangen, in Catull und horaz wie in Rallimachos und seine Zeitgenoffen, als die Göttin nicht ober wenig adm bauender Stämme und Rlaffen. Darum ift ein Balbfee obn ein sumpfiger Grund, ber noch die Zeit der hitze hindurch bit Feuchtigkeit mahrt, ber Ort wo ihr Element, ihre Wohlthat, bas Feuchte fich ben Augen in Fulle barftellt, eine Liury, bu für ihre Verehrung geeignete Ort und im Peloponnes fast auf ähnliche Art mit ihr verbunden wie ein Nysa mit Dionysos, ber bafür in Athen auch ein Limna hatte.

Artemis Limnatis finden wir bei Paufanias auf den Bege von Tegea nach Lakonike (8, 53, 5), Limnäa in Sikon (2, 7, 6), wie sie auch am Ambrakischen Meerbusen hieß nach Polyhius (5, 5, 6, 14), Limnatis auf dem Wege von Bös nach Epidauros Limera (3, 23, 6), in Sparta ein Limnäon, en xwolov, wo die Limnaten, die Bewohner des Stadtquarties welches Limnä nach dem xwolov hieß, mit denen dreier andern. Kynosura, Messa und Pitane, der Artemis opferten (3, 16, 6). Dieselbe Artemis Limnatis hatte einen Limnä genannten Grund (xwolov) und einen Tempel auf der Grenze von Lakonike und Messenien (3, 2, 6, 4, 2, 3, 31, 3), dessen durch zweicknet mit Mauerüberresten in einer Kapelle der Panagia L. Ros<sup>2</sup>

1) Strab. 8 p. 363 το παλακον ελίμναζε το προάστεκον και έκάλουν αυτο Λίμνας. 2) Reifen im Peloponnes 1841 S. 1. TL 23, C. Curtius Pelop. 2, 157.

Digitized by Google

auffinden tonnte, mehr als britthalbtausend Fuß über bem Meere nach feiner Schätzung. Den Namen ber Stelle Bu-Lunos erflärt er unstreitig richtig von Bous und Linn, "weil man in früherer Beit, ebe ber Blat in Meder umgeschaffen morben war und wo bier folglich bie Baffer mehr ftagnirten und einen reicheren Graswuchs beförderten, die Ochsen bierber auf bie Beide zu treiben pflegte." Demnach ift zu glauben baß man, als bas heiligthum boch im Gebirge gegründet wurde, eine bem wesentlichen Erforderniß bieses Cultus entsprechende mäfferrichte Stelle, eine Liury aufgesucht hatte, fo bag ber Name Limna ber Dertlichkeit keineswegs widersprach oder bebeutungslos von einem älteren Platz ber Limnäa nur entlehnt war. Die Vorstellung Strabons daß von diesem Limnä aus bas Limnäon in Sparta gegründet sey (8 p. 362), ift wohl irrig, ba bie Seiligthümer auf den Gebirgen im Allgemeinen nicht als Die ursprünglichen ju benten find, es fepen benn etwa Altäre bes Zeus. Aber auch bas Limnäon in Sparta hatte nicht ben Namen von der Vorstadt Limnä, welche Strabon auch to Aprator nennt (8 p. 364), sondern biese umgekehrt von bem Sumpf als bem Seiligthum feiner Göttin, nach bem fo febr gewöhnlichen Brauch die Ortschaft nach ihrem Gott zu benen= Daffelbe muß auch von Limnda, einer Rome von Ar= nen. gos 5), wo auch ein altes Xoanen ber Artemis war, bas Pau= fanias neben dem der Taurischen erwähnt (1, 33, 1), und von ber Stadt Limnä am hellespont gelten. Die eben erwähnte Limnatis auf bem Taygetos war die Bundesgöttin des Lato= nischen und des Meffenischen Staates, wie Strabon zugleich anmerkt, wo sie eine gemeinschaftliche Panegpris und Opfer feierten, auch Agonen von welchen noch bie ichon gebachten In= fcbriften bis ins zweite Jahrhundert Zeugniß geben. Ueber bie Gewalt bie an den von Sparta ju Diefem Fest gesandten Chorjungfrauen von Meffeniern verübt worden war, brach ber erfte

3) Steph. B.

.

. . .



Meffenische Krieg aus 4). Die Berge bort aber find es obne Zweifel wo bas vielftimmige Fest bei Altman ju benten ift, an welchem ber Göttin in goldner Schale ber in Löwenform gepreßte glänzend weiße Rafe bargebracht wurde 5). Bei ben Grenzftreitigkeiten ber Lakebämonier und ber Meffenier unter Tiberius über bas Recht auf ben Tempel beriefen sich beide auf Sehersprüche und Annalen ). In Patra, wo bie Limnatis ebenfalls Lemenos und Lemyel am Ausgang aus der Stadt hatte, behaupteten sie burch angebliche Entwendung des Agalma aus Sparta in ber Zeit ber Dorifchen Eroberung fich bas Recht erworben zu haben bag ihnen zu ihrem jährlichen Reft ein Stlave das Bild der Limnatis brachte das in Mesoa bewahrt wurde 7). Unter bem namen Orthia, welchen die Limnatis in Sparta führte ; hatte bie Göttin auch einen Tempel auf ber Spite bes Bergs Lytone an dem Beg von Urgos nach Le gea 8) und Drthosia war auch in Elis, im Reramitos zu Athen 9), in Megara 10), von ba in Byzanz 11). Der Rame OeHa, Oo9w ift wahrscheinlich burch eine alterthumliche strade Bildfäule entstanden, wie Paufanias ein angeblich Troifches Etzbild dogde nennt (10, 38, 8), öfter freilich auch Standbilder im Gegensate von figenden: benn biefelbe bieg Lygodesma, nach ber Legende weil bas Bild in einem Lygosbufch gefunden und burch bie Umwidlung bes Lygos firad geworben war 12). Vermuthlich war das ftrade Bild umschnurt wie mit weidenartigen Lygoszweigen, woher anderwärts bieselbe Göttin Phakelitis, Phaskelitis hieß, von ganelog, fasciculus 15).

4) Strab. l. c. et 6 p. 257. Paus. 4, 4, 2. Justin. 3, 4.
5) Rhein. Muf. 1855 10, 255 - 264. Ein Räfe, πλαχοῦς διὰ τόρον war auch ber ἀμφιφῶν ber Artemis Munnhhia, Pausanias gramm. ap. Eustath. Jl. 18 p. 1165, 13, das Opfer aus dem Thierreich der Artemis, nicht aus dem der Demeter. 6) Tacit. Ann. 4, 43. 7) Paus. 7, 20, 4. 8) Paus. 2, 24, 6. 9) Schol. Pind. 10) C. J. 1064. 11) Herod. 4, 87. 12) Paus. 3, 16, 7.
13) Φρυγάνων φάχελοι συννενέαται Cramer. Anecd. Oxob. 1, 300;

Sparta hatte aufferdem eine Artemis Iffora 14) b. i.

bie ihre Beiten immer gleich einhaltende, oder Isforia 16), wie auch Teuthrone 16), wo der Hügel worauf ihr Tempel stand, Isforion hieß 17).

Nicht ohne feine  $\lambda \mu m$  wird auch ver Tempel auf den Bergen der Orchomenier bei dem Gebiet von Mantinea gewe= sen sen, worin alle Arkader seit ältester Zeit die Artemis un= ter dem Namen Hymnia verehrten und worin die strenge Observanz des Priesters und der Priesterin das Alterthum einer besonderen heiligkeit vermuthen läßt <sup>18</sup>). Jungfrauenchöre der Artemis erwähnt schon die Ilias (16, 183); in dem vorhin erwähnten Liede von Altman läßt das "vielstimmige Fest" der Einnatis auf dem Taygetos auf Hymnen von dem Chor der Jungfrauen gesungen, schließen, da wir durch diesen Dichter wissen welches Ansehn in Sparta die Parthenien hatten. Von ähnlichen Chorliedern, als einem Glanzpunkte des Festes, müssen fen wir wohl auch den Namen Hymnia erklären und die bez fannte Musseliebe der Arkader <sup>19</sup>) mag durch dieß Hauptsch genährt worden seyn. Wie hervorstechend im alten Arkadien

das o eingeschoben wie in Aszoaia, Ausquawas. Falfch find wenigftens die Ableitungen Apollodors 2, 5, 3 on dosos els owrygian & dosos rods yerrwuserous und die von einem Play Orthia in Artadien, wo ein Beiligthum der Artemis, Hesych. s. v., was umgetehrt werden muß, oder von einem ogos Ogstor & Ogsworor in Urtadien, Schol. Pind. Ol. 3, 54, mas `aus der vorhergehenden Gloffe verdorben fcheint. Doch beißt die Drthia auch 'Oggwola bei Pindar Ol. 3, 30, herobot 4, 87, Sertus Emp. p. 180. Aristot. Mir. 175. Lycophr. 1331. Hesych. und nach ihr eine Stadt in Karien und eine in Phonitien, die auch 'Oeswois und 'Oe-Sworas gefchrieben wird, fo das Oggwola nicht wie Aevzwoia für Aevzo-Sea zu nehmen ift. Den Namen Orthia enthält auch eine fpäte zu Sparta 1834 gefundene Ehreninforift auf eine heratleia napa ry dyemtary 'Og-14) Paus. 3, 14, 2. Sia 'Agrenide. 15) Hesych. Ισσωρία ή Αρτεμις χαι έσρτη χαι τόπος έν Σπάρτη. 16) Paus. 3, 25, 3. 17) Plut. Ager. 32. Steph. B. 18) Paus. 8, 5, 8, 13, 1. 19) Polyb. 4, 21.

ber Cultus ber Artemis gemesen fen, wo fie als Letoibe in Berbindung mit dem Pythios nur einmal vortommt 20), ergiebt fich auch aus ben Arfabischen Landesmünzen, lang vor ber Gründung von Megalopolis mit einem fehr alterthumlichen Artemistopf und umber APKA, APKAAIKON 21). Einen Jungfrauenchor schickten die Lakedämonier jährlich nach Rarpa, einem Plats (xwolor) ber Artemis und ber Nymphen, im oberen Eurotasthale wo bas Bild ber Artemis unter freiem Bimmel stand 22), wie bas in Derrhon, mit einer Quelle baneben (3, 70, 7.) Dag auch bier hymnen eine hauptsache ausmachten, geht baraus herpor bag auch hirten, die auch in Sicilien Artemis in ihren hirtlichen Beisen feierten, wie es scheint, von jeher und nicht blog von Sparta aus, ber Arte mis ihre hymnen fangen 23). Artemis mit ber Laute erflärt fich aus biesem Festgebrauch. In Sparta felbst mar eine Artemis Chelytis 24), gewiß von xélus, Schildfröte, Laute. Daß auch die Artemis Stymphalia in Bezug zu dem dortigen großen See ftand, läßt bie Geschichte welche Daufanias erzählt, vermuthen (8, 22, 5. 6.) Eben fo ift zu Trözen im Cult ber Saronischen Artemis ber Phöbäische ober Saronische See, wo Artemis ihren hain innerhalb bes beiligen Peribolos in ber Nabe bes Meers und ein jährliches Fest Saronia hatte 25), geschicht bie Göttin zu einer Limnatis zu machen, wie fie wirtlich auch genannt wird 26), so wie sie einst auch Upis bief nach ben ihr gesungnen Upingen zu schließen. Und was ans bers als Limnatis ist die Elefa in Elos einer Gegend ober Stadt in Triphplien beren Priefterthum Artader hatten 27)?

20) Paus. 8, 15, 2. 21) Rv. Beus figend. Mionnet pl. 139. 22) Paus. 3, 10, 8. 4, 16, 5. 23) Meine tl. Schriften 1, 403 f. 24) Clem. Protr. 2, 38 p. 11. 25) Paus. 2, 30, 3. 32, 9. 26) Schol. Eurip. Hippol. 1124. S. G. Boß Myth. Br. 3, 154. 27) Strab. 8 p. 350. Chen fo vielleicht die von helos in Messenien. Hesych. Bleia h Ela - xal Agressie in Messening, wo zwei Artikt pr fammengestolfen zu feyn schemen, so das zu dem zweiten Elais gälte,

Das Bild und ber Cult ber Orthia wurde in Sparta fo wie das der Brauronischen Göttin für das Taurische von Dreftes und Iphigenia mitgebrachte gehalten feit ben Zeiten als ein starker hang berrschte bie heiligthumer mit Personen ber Troischen Sage in Zusammenhang zu bringen und haburch bem unbeftimmbar Alten ein zureichendes Alterthum festzusegen. Die Artemis ber Griechischen Drte hat, so viel wir seben, mit ber bes andern Landes nichts gemein auffer bag bie Legenden jener beiden, fo wie auch von Munychia, Spuren von ehema= ligen Menschenopfern enthalten. Diese waren längst abge= schafft und man hatte bavon in Attifa nur noch eine Erinnerung, in Sparta ein Nachbleibsel in dem Geiffeln von Knaben am Altar, als ber Ruf ber Opfer ber Taurischen Mondgöttin nach Griechenland burch handelsleute und Rolonieen Milets gelangte und biese jest fehr gräulich erschienen. Die ange= ftammten Götter aus der Fremde berzuleiten und mit entsprechenden fremben ju vermischen, um fie durch weite herfunft und ausgedehnte herrschaft zu ehren, war man ichon geneigt, wie wir an dem Hpperboreischen Apollon in Delos und Delphi feben. Der name ber Taurischen Göttin war groß, noch zur Zeit des Pausanias so groß daß auch die Rappadofier und bie Anwohner des Eurinos und die Lyder, welche die Artemis Anartis verehrten, deren altes Bild bei fich ju haben ftritten (3, 16, 6. 8, 46, 2) 28); aus Strabon kann man Romana und Kastabala hinzusepen (12 p. 535. 537.). Die Taurische Artemis von Brauron hatte angeblich Xerres nach Sufa ent=

28). Anähita ift im Sendavesta, aus der früheren Religion aufgenommen, "Personification, nicht des Baffers in feiner gewöhnlichen Erscheiznungsweise, sondern des himmlischen von Abura-Mazda herabströmenden, alle Fruchtbarteit bedingenden Urquells, von wo alles irdische Gewäffer entspringt." Durch ihre Macht gehn die Thiere auf Erden. Von Manchen wurde sie auch Approdite genannt und sie hatte hierodulischen Cult. Fr. Windischann die Persische Anahita oder Analitis, München 1856. 4. führt 39) und als ein Geschent des Seleutos besagen es nachmals bie Laobikeer 50), bie zwar auch ben Dreftes es zu ihnen bringen ließen 51) und übrigens eine Sindin opferten 59). Db bie Legende bie Taurische Göttin als groß und barum ihr Bild fo werthvoll, ober als grausam, um baber Menschenopfer in Bellas zu erflären, anfah, ift gleichgültig. Diese allein aber scheinen bas Gemeinschaftliche zu feyn worauf die Sage ber Einführung bes Taurischen Beiligthums sich gründete: ein wirtlicher Zusammenhang zwischen Griechenland und ben Taurern ift nicht zu vermuthen und es ift nicht bekannt, weder bag bie Taurische Mondgöttin den Frauen vorstand, noch auch daß sie eine Limnatis war. Die Sage daß Dreftes ihr Bild mit= brachte und zurudließ, als Phakelitis, ift auch nach Rhegion und Aricia übergetragen worden 55), vermuthlich von Meffenien aus 34), so wie nach Laodifea 55) und nach Patmos, laut eines bort gefundenen Epigramms 56). Wie in Beraklea am Pontus der Charafter der Göttin fich gebildet habe, zeigt Böch im Corpus Infer. (2 p. 89 s.), wo er in Uebereinstimmung mit D. Müller 57) ebenfalls zeigt, wie bie Griechischen Sagen burch die Uebereinstimmung in grausigen Opfern veranlaßt worben seb.

Wie mit Quellen, Seen und fumpfigen Auen hängt Artemis natürlich auch mit Flüssen zusammen, so daß Alfman sie nach "tansend Flüssen, wie Bergen und Städten anrief", vorzüglich mit dem Alpheios, von dem sie Alpheioa heißt, bei Pindar *noraula* (P. 2, 12). Nach Strabon war bei dem Aussluß des Stroms, 80 Stadien von Olympia entfernt, ein

<sup>29)</sup> Paus. 8, 46, 2. 30) Id. 3, 16, 6. 31) Lamprid. Heliog. 7 p. 808. 32) Porphyr. abst. 2 p. 202. 33) Strab. 5 p. 239. Hyg. 261. Mythogr. Vat. 1, 20. 2, 202. Serv. ad Aen. 2, 116. Schneibervin Diana Phacelitis et Orestes apud Rheginos et Siculos 1822. 34) Meine R1. Schriften 1, 405. 35) Lamprid. 1. c. 36) Mein. Muí. 1842 3, 269-272. 37) Dor. 1, 389 ff.

hain der Artemis Alpheionia oder Alpheiuse, welcher auch in Olympia jährlich eine Panegyris gefeiert wurde, wie auch der Elaphia und Daphnia: das ganze Land voll von Artemisien, Apbrodisien und Nymphäen in blumenreichen hainen wegen bes Bafferreichthums (8 p. 343). Un der Artemis Alpheiäa ju Letrini haben wir ein bestimmtes Beispiel wie durch Aufnahme ber für bie Elaphiaa bei ben Eleern bestehenden Ehren auch diefer name für den andern vertauscht murde 38), wie fo mancher biefer Artemiden ber Charakter ber Jägerin nicht ur= sprünglich eigen gewesen sevn mag.

Ganz vereinzelt ift die Göttin der Phigalier in einem alten, fcmer zugänglichen Tempel bei bem Bufammenfluß bes Lymax und ber Neba, beren Xoanon nach Pausanias oberhalb Beib, unten Fisch (nach Vorbild der Tritonen) war und vom Bolf Artemis, von ben Alterthümlern aber Eurynome genannt wurde als eine Tochter bes Ofeanos (8, 41, 4. 5), wozu diefe fpäte speculative oder fynfretistische Theologie auch die (Artemis) Nemesis von Rhamnus erhob, ohne jedoch in einem fyntbolis ichen Tempelbilde biefe Ansicht durchzusegen. Diefe Eurpnome zeichnet die Phigalier nicht weniger aus als die spät unterge= schobene mystische Demeter mit bem Pferdetopf; denn auch Die Dfeaniden wurden von ber Poefie, wie von Meschylus, fo wie bie Nereiden durchgängig von ber Runft in rein menschlicher Bestalt bargestellt: und bie fymbolische tonnte leicht auf Anlas ber naben gluffe in ben Zeiten bes Berfalls von einer in ihrer Art frömmelnden, barum ausländischem Gottesbienft ges neigten Parthei einer Artemis Limnäa untergeschoben worden feyn, welche bas Bolk bagegen festhielt, bas boch allzu wun= derliche Begriffe von den alten Göttern gehabt haben mußte um eine Baffergöttin Artemis zu nennen. Schwend hat bie Eurynome für eine Form der Sprischen Göttin erklärt 39).

Auf Lydien, woher von E. Curtius die Limnäa Orthia,

38) Paus. 6, 22, 5. 39) Mythol. 4, 217.

bie Göttin des (im Frühjahr) wässrigen Grundes hergeleitet worden ist, scheint mir in ihrem Dienste nichts nur einigermaßen deutlich hinzuweisen <sup>40</sup>). Dort wurde an dem großen Gygischen See eine Göttin verehrt welche Strabon Artemis nennt, mit Beinamen Koloöne, weil der See, welchen Homer den Gygischen nennt, nachmals Koloö hieß (13 p. 626).

### 98. Artemis als Göttin ber Thiere.

Der Göttin des Mondes, der Feuchtigkeit, des Graswuchses, Gebüsches und Bergwalds gehören die Thiere, die zahmen und die wilden. Eine große Menge von beiden wurde der Artemis Laphria in Paträ geopfert <sup>1</sup>). In ihrem Haine zu Syrakus wurden viele wilde Thiere im Kreis aufgeführt, darunter eine Löwin <sup>2</sup>). Das mehrerwähnte Bruchstück von

40) Artemis Gygäa in Gerhards Archaol. Beitung 1853 S. 150 f. 156 f. Die Audur πομπή nach der Geiffelung der Epheben bei Plutard Aristid. 17 wird, fo wie diefe felbft, von einem Unfall gemiffer Endier auf den König Paufanias bei einem Opfer hergeleitet, mas lächerlich ift: wie alt bas Eine, wie jung etwa das Andre fey, läßt fich baraus nicht entnehmen. Die Lakonerinnen trugen ein korbähnliches Geflecht (zalade öμοιον) auf dem Ropf; ob am Feste der Limnäa, ob aus Schilf, ift nicht gefagt. Um Feste ber Koloene tanzten Körbe Chor, zalados bei Strabon, zalasozos aus ihm bei Euftathius Jl. 2 p. 366, mit der febr wahrscheinlichen Ertlärung: zala Beorra zuploeidus anoreles zalaBois p. 1627, 49, wo er auch ein ähnliches Bunder ober Runftftuck von einer Telete der Demeter erzählt. Damit haben nichts gemein die nach Sotion auf einem nicht genannten Lydischen fcilfreichen Gee (im Gee felbft) um einen Schilftönig tanzenden Schilfrohre, zalauos, welche Ruhtopf ju Senecas Nat. Qu. p. 192 bei Strabon ftatt der Rorbe einfcmargen wollte. Etwas orgiastisches ist der Limnatis nicht eigent. Lydische Musit nach Sparta verpflanzt ift uns durch Altman betannt genug, und fie jog gewiß nicht ohne Bubehör und Gefolge ein. Bon ganz anderu Ephischen Göttern und Gebräuchen, nicht den besten, die man ungefähr gleich alt in gatonien halten mag, haben wir Kunde. Aber weit abstehend davon ist die Gpoce des Pelops. 1) Paus. 7, 18, 7. 2) Theorr. 2, 67.

Altman erwähnt als Opfer ber Limnatis und ihrer Nymphen auf den Bergen einen Löwen in Rafe nachgeformt. Zahme Thiere wurden ihr in ihren hainen gehalten (906µµara), wie in Luss auf den Bergen der Rlitorier, wo sie im Bundes= genoffenfrieg fammt allen Schäpen geraubt zu werben, obgleich ber Tempel ein Afyl war, in Gefahr ftanden 5). Wenn Urte= mis zürnt, sagt Kallimachus, bann ftirbt das Bieh von Hun= ger, wie bie Saaten vom hagel; wenn fie gnädig anstrahlt, gedeihen vierfüßige Thiere und Saaten und bie Rinder (in Dian. 125), womit ganz die hefiodische hetate übereinstimmt. Bor allen andern geht das Ziegengeschlecht die Artemis an. Bie bie Jägerin Britomartis bie Ziegen zur Beide treibt 4), fo weiset bie Artemis Rnateatis in Tegea 5) und Rnata= lesia, die in Kaphyä und einmal im Jahr auf dem (nach ihr benannten) Berg Knafalos verehrt wurde, auch Rnagia in Lakonien 6) auf zvyzós, Bock. Auf einem filbernen Rund aus herculaneum ift bas Bruftbild ber Artemis mit je einem Bod zu ben Seiten 7). Ein Bocksopfer der Artemis in Theffalien erwähnt Antoninus Lib. (13). Von solchen heißt sie in Samos zangogaros 8) und in Athen flieg bas Opfer auf fünfhundert Ziegen. Die Legende der Agrotera in Aegira, daß ihr Tempel gebaut worden wo die alle Ziegen führende Biege niedergefallen fey 9, deutet nicht auf Jago, sondern auf die Ziegenzucht, obgleich im Allgemeinen Argorega als Jagdgöttin verstanden wird. In der Ilias ift zu πότνια 9η-Quiv ein Bers interpolirt Aquepus dygoregy x. t. 2. (21, 470). Sie ift gelazeons überhaupt 10), azeons bedeutet sowohl Landmann als Jäger 11), Agrotera bie Göttin bes freien Felbes, & Argavlos 12), Evdiargos 13), aber auch mit deela

 3) Polyb. 4, 18.
 4) Virg. Cir. 300.
 5) Paus. 8, 53, 5.

 6) Paus. 8, 23, 3.
 3, 18, 3.
 7) Mon. d. I. arch. 1, 14 a.

 Bullet. 1831 p. 187.
 8) Hesych. s. v.
 9) Paus. 7, 26,

 2.
 4.
 10) H. Orph. 35, 6.
 11) Hesych.
 12) Arist.

 Thesm. 540.
 13) Hesych.
 13) Hesych.
 13) Hesych.

verbunden oder diese unter dreorfea verstanden, und dies nicht von ärea, äresvua, sondern von äreos woher äreros, dreoreear klagor, dreorópor Núpgar.

Bo Rinderweiden in größeren Ebenen ber Artemis jufie len, da ward sie zur Tauropolos, wie Bovnólos, odonólos, innonólos, alnolos gesagt wurde. Einleuchtend ift die Erflärung von Bog 14): "Apollon theilte die Thierpflege mit ber Schwefter, Artemis mit bem Bruder ber Jagd": und Schwend: Tauropolos eine Rindergöttin 15). Auf Belios ben Beerdenmehrer ift ber Name übergetragen in einer Inschrift 16). Tau ropolos hieß Artemis auf der Infel Ifaros, einer Rolonie von Milet, in der Nähe von Samos, wie wir aus Strabon misfen, ber auch ihrer Beiden Erwähnung thut (14, 639) 17) und aus Dionysios 18), vermuthlich diefelbe Artemis die ein unbearbeitetes Holz von Clemens genannt wird 19), und in Amphipolis in Thessalien am Aussluß des Strymon 20). Auf Mün≠ zen beider Orte steht sie auf einem liegenden oder reitet auf einem laufenden Stier. Auch auf den Münzen von Photaa mit bem Ropf des Apollon und einem Ochsentopf gegenüber 21) scheint diefer die Tauropolos zu bedeuten; denn fo nennt Cle mens die bortige Artemis von der er ein Menschenopfer an Auch in Rarien hieß eine Stadt Tauropolis 23). fübrt <sup>22</sup>). Von Diefer Tauropolos stammt es daß Luna in späten Dentmälern mit Ochsen fährt. So thut auch Demeter auf Mungen von Tralles, oder sie reitet auf dem Stier ihre Lochter

14) Mythol. Br. 3, 55-58. 150 (4, 97). 15) Maythol 2, 17) Rach Stephanus 118. 16) Pococke p. 15, 5. Byz. war ein Taugonoliov in Samos: aber er verwechselt vielleicht. Ein Tenomedes bei Schol. Aristoph. Lys. 448 tennt auch eine Athena moροπόλος. Besphius: ταυροπόλος ή Αρτεμις και ή Αθηνα. Rach Phot. und Suid. aber war Athena ravgosolos in Andros und auch Artemis 19) beißt ταυροφάγος Etym. M. v. ταυροπόλος. 18) Per. 610. 20) Diod. 18, 4. Liv. 44, 44. 45, 30. 21) Protr. 3, 44 p. 13. 23) Steph. B. Mionnet pl. 72, 4. 22) Protr. 3, 42 p. 12.

fuchend. In dem den Nymphen geweihten aus dem Felsen felbst gehauenen Relief in den Marmorbrüchen zu Paros hat Artemis einen Stier neben sich 2<sup>4</sup>). Nur weil Tauropolos herrin der Stiere ist und nach dem an Namen haftenden Aber= glauben fragt bei Sophokles im Ajas (172) diesen der Chor, ob Tauropola, wie hier der Form ist, ihn gegen die Stiere der heerde angetrieben habe: er denkt nicht an die Taurische wilde grausame, fanatische Göttin, wie die neueren Ausleger annehmen.

Aber auch von ben Alten, Die ohnehin bas Amalgamiren ber Götter liebten, ift fruhzeitig die Stierpflegerin und bie Göt= tin ber Taurer, bie mit Stieren nichts zu schaffen hat, bei ber geringen Verbreitung ber einen und bem großen Ruf ber an= bern, burch bie zufällige Begegnung bes namens verwechselt So nennt Euripides die Göttin von Brauron Arteworben. mis Tauropolos 25), und die von Aricia, beren Herfunft von ben Taurern ihm wegen bes Barbarischen und Scythischen im religiöfen Brauch nicht unwahrscheinlich bünkt (5 p. 239), wie er auch in Romana und Kastabala in Rappadofien und Rili= tien eine ber von Dreftes und ber "Tauropolos" ähnliche Ge= schichte findet (12 p. 535. 537). Nicht anders nennt Diodor bie Taurische Göttin (2, 46. 4, 44) und hesydius : Tauqui, & er Taugous "Aquepus. Nifander bei Antoninus Lib. (27) und bei bem Etymologen 26) erdichtet, um die Verwechslung zu rechtfertigen, daß die Tauropolos am Opferaltar der Iphigenia flatt hir= sches einen Stier erscheinen ließ 27). Da bei der Griechischen Tauropolos nichts auf die Taurische Artemis hinweist, so könnte auch ihr Typus auf den Münzen, wenn er den Einfluß Afia= tifcher Bildnerei erfahren haben follte, nicht als Grund für

38

<sup>24)</sup> Stuart Vol. 4 ch. 6 pl. 5. Clarte Trav. Vol. 2, 2 ch. 10
p. 429 und Sournefort sahen nicht Alles richtig. 25) lph. T. 1424;
eten so Strabon diese 9 p. 399. 26) V. Tavoonólos. 27) Athen.
6 p. 256 e — ön μαγευόμεναι και μαγεύουσαι ταυοοπόλοι και τρίοδοί
τωνες αδται ποδς άλήδειαν ήσαν. So wenig genau wird es oft mit Namm, jumal ju biblichem Gebrauch genommen.

Assault verschlicht ver Göttin selbst angeführt werden. Sind Hiatische Herkunft ver Göttin selbst angeführt werden. Sind Hörschopfer der Tanais Phönikisch, Assault, so ist in der Sage vom Opfer der Iphigenia der Hirch mit dem Bären, der Ziege, die wir in Brauron sahen, vertauscht worden, weil er das schönste Thier der Elaphebolos ist; oder sollte die Sage gelehrterweise jene Assaultschen Opfer berücksichtigt haben, so folgt daraus nichts nothwendig für den ursprünglichen Brauronischen Eultus <sup>28</sup>).

Es ift nicht unwahrscheinlich daß einstmals die Göttin von Pherä die gleiche Beziehung wie Tauropolos zum Rindvieh zur Pferdezucht gehabt hat, unter dem Namen Esseirera, welchen Artemis bei den Pheneaten führte <sup>29</sup>). Edhel entbeckte diese auf Münzen von Pheneos in Arkadien mit der Göttin <sup>30</sup>), die auch von der Insel Rhenea vorkommen. Münzen der Pheräer aber enthalten die Göttin reitend zu Pferd (wie Selene), mit Fackel in beiden Händen, welche Streber erklärt hat <sup>31</sup>).

### 99. Die Artemis verschiedener Orte.

Außer den bisher schon im Zusammenhang angeführten

28) Bie Movers das Phöniz. Mterthum II, 2, 105 ff. die Cage von der Laurischen Göttin behandelt, laffe ich auf fich beruhen, da nicht bloß unfre allgemeineren Anfichten auf vielen Puntten ju weit auseinan= bergehn, fondern auch unfre tritifchen Grundfate hinfichtlich vieler Angaben namenlofer Griechlein fehr verschieden find. Benn er bei Stephanus By3. Aldioniov eine Methiopifche mit feiner Uffprifchen ju verbindende Arte: mis begründet findet, fo fehe ich nur eine ungeschickte Deutung eines von ber Sappho gebrauchten, und an mehreren Orten im Cult felbft gefeierten Beinamens ber Mondgöttin, in Form eines ber berben ju hunderten fpudenden Autoschediasmen der Unmiffenheit oder der Fabelbichterei. 29) Paus. 8, 14, 4. 30) Rv. Pferd, D. N. 1 p. CV. 31) 266661. der t. Bayerischen Atad. 1835 1, 134-46. Auch bei Mionnet Suppl. 3, 306 n. 253. Auf einer Münze habrians von Argos in Argolis in der ehemaligen Biczaischen Sammlung ift diefe "Artemis" in der Linten ben Bügel haltend, in ber Rechten eine Factel. Auf bem Pferd reitet auch Selene; fo Lauropolos auf dem Stier, diefelbe Göttin als Idgerin auf bem Birfch.

Phokis. In Hyampolis, ber Stadt der Hyanten, ward Artemis am meisten verehrt, ihr Tempel nur zweimal im Jahre geöffnet: die ihr heiligen Weidethiere wurden nicht krank und waren fetter als die andern <sup>1</sup>).

Lokris. In Deantheia, bei Naupaktos, ein wenig über ber Stadt, in einem aus Cypressen und Fichten gemischten Hain Tempel und Statue der Artemis<sup>2</sup>). In Naupaktos selbst ein Tempel der Artemis mit Beinamen Actole; ihre Marmorstatue in Gestalt einer speerwersenden 5). So nennt Kratinos die Bendis dilorxov<sup>4</sup>), was wohl nur auf Doppelspeere, ver= muthlich der Jägerin, zu beziehen ist.

Akarnanien. In Ambrakia Artemis Hegemone 5), die auch in Tegea und sonst vorkommt. Auf dem Borgebirg Leukas Artemis mit Mond, Hirsch und Prora ).

Aetolien. Der Beiname ber Artemis in Naupaktos beweist deren Abkunft von der Aetolischen Artemis, die auch weithin Eingang gesunden hat. Am Timavus bei den Henetern finden wir ihren Hain nebst einem andern der Hera. In diesen Hainen wurden die wilden Thiere zahm, Wölfe und Hirsche gesellten sich zusammen und ließen sich von Menschen anrühren und die von Hunden verfolgt wurden waren, wenn sie hierher gestohen, gerettet 7). Aus diesem husgovössau erklärt sich der Beiname der schon erwähnten Artemis in Luss Husgovica<sup>8</sup>, denn die Legende die ihn auf die Prötiden bezieht, verdient nicht mehr Glauben als die andern. In Kalydon hieß diese Söttin Laphria und ihr Goldelfendeinbild in Gestalt der Jägerin (von dem ältesten wird nichts erwähnt) war von Augustus den Paträern in Achaja geschenkt worden, die ber frem-

 1) Paus. 10, 35, 4.
 2) Paus. 10, 38, 5.
 3) Paus.

 10, 38, 5.
 6.
 4) Hesych.
 5) Polyaen. 8, 42.
 6) Eckh.

 2, 186.
 7) Strab. 5 p. 215.
 8) Paus. 8, 18, 3.
 38 \*

ben Göttin auf ihrer Afropolis einen Tempel errichteten und ibr jährlich ein Fest feierten mit einem eigenthumlichen, ohne Zweifel in Ralydon hergebracht gewesenen Opfer. Lebendig wurben in die ungeheuren Flammen des sechzehnellenhohen Pfahlwerks um ben Altar die efbaren Bögel und bie gewöhnlichen Opferthiere, aber auch wilbe Schweine, Birfche und Rebe, junge und erwachsne Bölfe und Bären, auch die Frucht ber Dbftbäume (δένδρων των ήμέρων) gelegt. Daß bei der Pro= ceffion eine jungfräuliche Priefterin von Sirfchen gezogen wurde, zeigt wie auch hier bas Neuere mit bem Aelteren zusammen-Außerbem war ber Name und Cult ber Laphria ber biena 9). nur nach Meffenien gekommen und zwar durch bie Meffenier welche Naupaktos von ben Athenern erhielten und sie von ben Ralydoniern, welche bie Laphria am meiften von ben Göttern verehrten, annahmen 10). Der Name, welchen Bog und Schwend und wohl ichon Lyfophron, indem er Athena Laphria nennt (352), von Láqueor, das nicht von Jagdbeute, noch irgend andrer, fondern nur von Rriegsbeute vorfommt, berleiten, muß auf sich beruben. Bei Ralydon am Euenos war auch ein Apollon Laphräos, in Delphi ein Geschlecht Laphriaden 11), woher ber Laphrios Sohn des Kastalios 12), oder Bruder 13). Day bie Artemis Laphria glückselig und überreich fey 14), geht wohl auf die Schätze des Ralydonischen Tempels.

Sikyon. Artemis genannt Patroa, ohne alle Kunft, einer Säule, und Zeus Meilichios einer Pyramibe gleichend. Nochmals beide auf der Agora unter freiem Himmel, Zeus von Lysippos aus Erz und neben ihm Artemis vergoldet <sup>15</sup>). Auch in Argos finden wir Zeus und Artemis verbunden und zwar als Weichgeschenke bes Danaos, in der Rähe des Reliefs mit

 9) Paus. 7, 18, 6. 7.
 10) Paus. 4, 31, 6.
 11) He 

 sych.
 12) Schol. Eurip. Or. 1087.
 13) Paus. 7, 18, 6

 14) Suid. v. βαθύπλουτος und βαθέῖα χόμη.
 15) Paus. 2, 9, 6.

Digitized by Google

Stier und Wolf im Rampf und einer auf den Stier einen Stein werfenden Jungfran, die sie für Artemis halten 16).

Rreta. Britomartis, an andern Orten Diftynna, wird burchgängig als die Rretische Artemis, Diana, auch Luna genommen und erklärt und als bie hauptgöttin Rretas angesehn, wie z. B. Dvid fagt: Pallada Cecropidae, Minoia Creta Dianam (colit) 17). Sie gehört einem ben Griechen= ftämmen fremden Bolf an : bie Rydonen und Eteofreter unterscheidet schon Strabon als Autochthonen (10 p. 475). Doch fin= ben viele ber wichtigsten finnbildlichen Büge in ihren Caremonien und ben Sagen von ihr und ber fpäter von ben Griechi= ichen Dichtern an ihre Stelle gesetten Nymphe Britomartis sich auch in verschiedenen Griechischen Culten wieder. In ber Beft= feite ber Infel war ein hauptfit ber Artemis Diktynna über bem hafen von Phalafarna: ber berühmteste im nicht entfernten Rydonia, wovon fie im Drphischen hymnus Artemis Ry= bonias heißt 18): eingewanderte Samier hatten ihn im sechsten Jahrhundert erbaut 19), ohne Zweifel an der Stelle eines alten kleineren; benn in Samos felbst ift keine Spur diefer Göttin. Beiter nordwärts hieß von ihr bas Borgebirg Diftynnäon. Einen Tempel in Lyktos, am Ankerplatz, giebt Strabon ber Britomartis, ben bei ben Polyrrheniern ber Diktynna. Den ber Britomartis in Dlus mit einem Bild von Dädalos erwähnt Pausanias und fie ift auch in ber Eidesformel ber Stadt, ben in Gortyn Cornelius Nepos im Hannibal (9.) 20). Kaft fo fehr als die Jäger verehrten fie auch die Fischer, wie auch die Artemis bier und ba.

Außerhalb Kretas hat Britomartis vorzüglich in Lakonien und in Aegina Eingang gefunden. In Lakonien führt Pau= fanias einen Tempel der Diktynne Artemis an auf einer Höhe

 <sup>16)</sup> Paus. 2, 19, 6.
 17) Fast. 3, 81.
 18) In Dian.

 12.
 19) Herod. 3, 59.
 20) Mehr bei O. Müller Aegin.

 p. 164 f. Goed Areta 2, 158 ff.

am Meer, wo jährlich ein Fest geseiert wurde (3, 24, 6), in Sparta einen der Diktynna (12, 7) und Aleginäa, die nicht eigentlich Artemis, sondern die Kretische Britomartis sey (14, 2.) Die Alegineten sagten, Britomartis sey auf ihrer Insel erschie nen und verehrten sie unter dem Namen Aphäa, unter welchem Pindar sie besungen, am Berg des Panhellenischen Zeus, wobei Pausanias auch die Kretische Legende berührt welche seus, mobei Pausanias auch die Kretische Legende berührt welche seus, wobei Pausanias auch die Kretische Legende berührt welche seus, mit der Artemis verknüpft, und ihren Beinamen in Kreta Diktynna erklärt (2, 30, 3.) Nach dem Aleginischen Typus war Artemis Diktynnäa auch in Ambryssos aufgestellt (10, 36, 3), so wie wir eine Aleginäa in Sparta fanden. In Massilia ward sehen der Ephessischen Artemis<sup>21</sup>) und an vielen Orten verehrt <sup>22</sup>). Euripides nennt die Trözenische Limnatis im Saronischen Busen die Jägerin Diktynna <sup>25</sup>; Aristophanes ruft an die schöne Jungfrau Diktynna Artemis<sup>24</sup>).

### 100. Artemis bie Letoide.

Das Verhältniß ber Zwillingschaft hat ben Charakter ber Artemis bestimmt. Als Zwillingsschwefter mußte fie dem Apollon gleichen; dadurch erfuhr sie Beschränkung, indem im Cult Helios und Selene zu sehr aus einander giengen als daß sie zugleich von dieser viel entlehnen und doch die Ähnlichkeit eines Zwillings von Apollon hätte behaupten können. Reine Namen führt sie die aus früheren Zeiten oder dem Hirtenstande abstammen könnten, wie Hekate Selasphoros; sondern nur Artemis, Jocheära, Reladeine, Elasphebolos, von denen der erste sogar sich zum allgemeinen erhoben hat, der allein die verschie denartigen Functionen der vielnamigen Göttin, zum Theil aus den frühesten Zeiten her, als ein Gattungsname umfaßt, so wie der des Apollon die der Götter desselben Ursprungs.

Nach dem Homerischen Hymnus ift Apollon in Delos, Ar-

 <sup>21)</sup> Strab. 4 p. 179, cine Snfdyr.
 22) Plut. de sol. an.

 p. 984.
 23) Hipp. 144. 1122.
 24) Ran. 1359.

temis aber in Ortygia geboren (16), worunter es natürlich ift bie fleine, ganz nabe, gleichfam eine Zwillingsinsel von Delos ju verstehen, die aber nicht in der Obyffee zu verstehn ift mo in Ortygia Artemis ben schönen Orion töbet, ben Liebling ber Eos (5, 121. 11, 309), und über welcher die Infel Syrie liegt (15, 403); eine Bezeichnung woraus man erfennt daß Drtygie berühmt und bekannt war. Daneben ift auch Delos, Apollons=Infel, genannt (6, 162.) Mit Recht versteht D. Müller unter diesem Ortygia Delos, weil die Tödung Orions mit der Delischen Mythologie zusammenhänge 1), und so auch Apollodor wo er von Drion spricht. 3. 5. Bog bat die äußerste Mühe vergeblich angewandt um zu beweisen bag vielmehr bie Sprakusische Ortygia, die von hesiodus erwähnt ift und von Pindar ber Artemis Lager, Delos Schwester genannt wird, ju verstehn sey, indem er Syrie für eine Landzunge von Syra= fus nimmt 2). Die großen Bachtelzüge aus Afrika werden nicht auf einem bestimmten kleinen Drt bei Syrakus niederge= fallen seyn, um diesem den Namen zu geben. Bielmehr scheint durch ben Cult der Artemis der Name Ortygia nach Syrafus und vort wieder, wie bei Delos auf ein kleines Inselchen ober Fastinfelchen übergegangen ju feyn, und eben fo auf die Stelle bes Aetolischen Bergs Chalkis wo Artemis verehrt wurde. Die Grammatiker aber nahmen an bag von diesem Aetolischen Orthgia ber Name, indem die im hymnus gemachte Unterscheidung, ein unbedeutender Bug, längst weggefallen mar, auf Delos und die andern Dripgien, bei Syrafus und bei Ephesos 5), übergegangen fey 4). Bu eng ift bas Band ber Zwillingsgötter um sie fo auseinaderzureißen daß bem einen Delos, bem andern Thrinakia Ursit und Delos nicht vor ber 70. Dlympiade der Geburtsort beider gewesen wäre. Der

<sup>1)</sup> Dor. 2, 9, 4. 2) Myth. Br. 3, 129-149. 175 f. 3) Strab. 14 p. 639. Tac. Ann. 3, 61. Schol. Pind. N. 1, 1. 4) Schol. Apollon. 1, 419.

Name Ortvaia bat ohne Zweifel irgend eine bilbliche Bedeutung für bie Artemis gehabt und kehrt barum in ihrem Cult mehrmals wieder : Die Sucht ihn als einen zufällig entstandnen, bedeutungslosen zu erklären hat fein nachdenken über den Mythus im Ganzen und im Zusammenhang auffommen lassen. Der Umftand daß Artemis zuerft in Ortygia und bann Apollon an ber Delischen Palme geboren wird, hat entweder denselben Grund warum man fagte, fie fep um einen Tag früher als er geboren, ben nemlich daß ihr Fest am fechsten, das des Apollon am siebenten bes Monats gefeiert wurde; ober hatte bie Ortsfage bem Nebeninselchen biefen Borzug beigelegt und ber Dichter ihn fromm berückfichtigen wollen. In den hymnen auf jeden der Zwillinge einzeln durfte von feiner Geburt allein, mit Übergehung bes Geschwisters bie Rebe feyn, wie in bem des Kallimachos auf Apollon (38) und in dem auf Artemis (24), ber sogar in bem auf Delos nur bie bes Apollon preift (255 ff.) Möglich ift es auch daß in älteren hymnen auf Apollon zufällig Delos, in andern auf Artemis Ortygia, als Beiname von Delos verstanden, gebraucht war und daß baraus Die Unterscheidung zweier Geburtsorte entstanden ift, Die wir nur in einem Drphischen hymnus wieder aufgenommen finden (35, 5.) Das schöne Skolion, Pindar, herobot (6, 97) und alle Andern, auch die Römer, denen Diana Delia, Conthia ift, stimmen mit der Odysse überein, deren Ortygia Delos felbst ift, bas Geburtseiland ber Zwillinge 5).

Die Bedeutung der Bachtel als Sinnbild des Frühlings und daß man nach ihm die Artemis unter dem Namen derselben angerufen und den Orten selbst den Namen Ortygia ge geben habe, hat Schwend wohl und einfach bemerkt ). Die Göttin nennt der Chor der Trachinierinnen bei Sophokles Ortygia (213); auch ihre Amme, wie man gern allen Göttern

5) So auch Apollonios 1, 419, Apollodor 1, 4, 3, Phanoditos Sch. Apollon. 1, 419, Hesych. *Ogravia.* Strab. 10 p. 436 6) Dir Sinnbilder der alten Völfer 1851 S. 497.

Digitized by Google

Ammen gab, heißt so bei Strabon (14 p. 639) und Leto ver= wandelt sich in eine Bachtel um Mutter ber Ortygia ju merben bei Apollodor und Römischen Grammatikerr, die diefe alberne mythologische Figur besonders lieben, oder auch Zeus um sie zu zeugen 7). Den Grund warum Delos Ortygia genannt werde, fah Phanodemos in der Atthis barin daß Bachteln fich bort niedergelaffen hätten; er hatte alfo feine Abnung von der fombolischen Bedeutung, die freilich teine Anwendung hätte finden können wenn es feine Bachteln bort gab. Aber die Infeln des Archipelagus beherbergen nach Tournefort vom Mai bis September eine Menge von Wachteln. Der erste Bachtelschlag ergreift, da er den Frühling ankündigt, wohl auch einen falten Nordländer. Die bem Griechen biefe Botichaft er= flang, kann wer es sich nicht von felbst benkt, an dem schönen ziemlich alten Attischen Basengemälde fehn, wo ber Jüngling ausruft, sieh die Schwalbe, ber Knabe in noch lebhafterer Freude einstimmt: sie felbst (ja sie ists), und auch ber sitende ältere Mann bewegt wird: bei bem Berafles, ichon ifts Frühling 8), und an den Chelidonisten, die durch den Jedermann erfreuen= ben Anblid Alle zur Mildthätigkeit zu ftimmen bachten. Der Frühlingsmonat April hieß Artemisios ober Elaphebolios, im Frühlingsanfang führten die Cykladen ihre Chöre nach Delos 9). Lieblich wie bas Wort Frühling felbst sprach ber Name Bach= telgöttin oder Bachteleiland an, und an irgend eine andre Eigenschaft ber Bachtel als daß sie Frühlingsbotin ift, zu benten, konnte babei in der alten Zeit Niemanden einfallen. Durch heimath ober Cult lieb gewordne Namen aber wandern mit ben Culten wie mit den Rolonieen. Es liegt näher anzuneh= men daß auf diese Art auch ber Name Ortygia sich verbreitet habe, als das alle Ortygien gerade Stationspunkte von Bachtelschwärmen gewesen feyen, wo fich biefe nach ber erften An=

 <sup>7)</sup> Arg. Pind. Ariftophanes Equ. 419 αὐχ ἑραθ'; ὥρα νέα, χελιδών.
 Pythiorum. 8) Mon. d. J. archeol. 2, 24. 9) Dionys. Per. 526.

kunft aus Afrika einige Tage ausgeruht hätten, wie sie nach Barro auf ben Inseln Pontia, Palmaria und Pandataria thaten <sup>10</sup>). Wer den Griechen in wachtelreichsten Gegenden nicht zutrauen kann daß sie Frühlingsgöttin und Wachtel aus eignem Lustgefühl zusammenbrachten, sondern sie dieß überall verständliche Zeichen lieber von den Tyriern entlehnen läßt, deren Melkart durch den Geruch einer gebratnen Wachtel sich jährlich neu belebt, der wird wenigstens gestehn daß ber bloße Name Drtygia poetischer ist als der Bratenduft.

Indem die Drakel und die Laute dem Apollon, die Jagd feiner Schwester zufallen, bleibt ber Lod burch Abgelebtheit wie ber plötliche ihnen gemeinschaftlich, wie bei jenem ichon angeführt ift 11). Artemis tödet nach ber Ilias Laodamia ergurnt, Estions Beib (6, 205. 428), und Achilleus wünscht bag ihr Beschoß bie Brifers getroffen hatte (15, 59.) Einen fanften Lod wünscht sich von ihr Penelope, ihren Pfeil sogleich in die Bruft geworfen (Od. 18, 201. 20, 62. 80); er trifft bie Phonikerin im Schiffe (15, 477.) hat lange Krankheit dich be zwungen, fragt Dopffeus ben Schatten feiner Mutter, ober Artemis die pfeilausschüttende mit ihren linden Geschoffen bic getöbet? worauf fie fo freigeistig schön antwortet, teines von beiden, sondern die Sehnsucht nach dir (11, 171. 197.) Die icharfen Geschoffe ber Eileithpien (Jl. 11, 269) gehn bieje Artemis nicht an, welche nur durch Synkrafie 3. B. die Koronis in ber Geburt tödet bei Pinbar.

Mit Auslassung des Todesgeschoffes ist bas Wesen ber Artemis mit dem goldnen Pfeil, der saufenden geschildert in

<sup>10)</sup> De re r. 3, 5, 7. 11) "Der Mond (Aninga) freut fich an dem Lode der Weiber, der Sonne dagegen (Melina, masc.) macht es Bergnügen wenn die Männer sterben," bei den Grönländern. Fr. Majer mythol. Laschenbuch 1, 16. Mit σεληνόβλητος, άχτεμισδόβλητος trifft über: ein Ps. 121, 5: "Jehova ist dein Hüter, Jehova dein Schirm, dir jur rechten hand. Des Lags wird dich die Sonne nicht stechen, noch der Mond des Rachts."

bem hymnus auf Aphrodite (16-19.) Nimmer bezwingt Aphrodite fie, fondern Bogen gefallen ihr und Bild auf Bers gen zu toben, bie Phorminx und Chore und hellaufschallendes hallo, schattige haine und eine Stadt gerechter Männer: in demselben Sinn in dem homerischen homnus auf Artemis (27), wo fie von ber Jagd in bas große haus ihres Bruders in Delphi einzicht und in reizendem Schmud ben Chor ber Mus fen und Chariten anführt, ber bie Leto preift daß fie Rinder geboren, weit die ersten im Rathe der Götter und in Berten; und in dem fleineren (9), wo fie in Rlaros einkehrt, erwartet von Apollon, nachdem fie im tiefschilfigen Meles die Roffe ge= tränkt und hurtig ben goldnen Bagen burch Smyrna gelenkt Auf bieß Fahren deutet auch die Ilias wo die Göttin bat. χουσήνιος heißt (6, 205), fo wie χουσήλακατος und χουσό-Sporos (9, 534).

Das Berschmähen ber Aphrodite hat der Jägerin, wie es scheint, den Beinamen verschafft der zum eigentlichen Namen bieser unter keinem andern allgemeineren befannten Göttin ge= worden ist, Artemis selbst. Bei homer heißt dereuchs unver= lest (Jl. 7, 308. Od. 13, 43) und es scheint, daß er bei dieser Göttin die unverlegte Jungfräulichkeit bedeutet <sup>12</sup>). Ehe kommt

12) So auch Platon Cratyl. p. 406 b. Etym. M. v. Apresus. Bizet. ad Aristoph. Th. 125 Apresus ansepolszä, agresuńs, aduntos, nagdévov negiogaais. Hingegen Strabon 14 p. 635, welchem Eustathius, wie gewöhnlich, folgt und Kornutos 32 and rov agresuéas noisir, ö korne vyieis und fo Müller Der. 1, 370. Aber das heilen ift gerade der Letoide fremd und das noisir ift nicht ausgedrückt. Das Dorifche Agrassis kann nur den Untundigsten an agrassir, zerschneiden, denken lassen Sugendwuck, Mythol. Br. 3, 54; Preller "gesuch, träftig, rüftig": allein ausmalende Beiwörter haben nicht als Namen allgemeine Geltung erhalten, am wenigsten gesuchte. Buttmann Mythol. 1, 14 sucht den Grund dieses Jugs in der Ruhle der Mondnacht, wie auch Morths (Sötterlehre) das Urbild der Diana in dem kalten, keuschen Mond sab. Doch möchte "einem rohen Bolte" dies Kufzfassung des Monds nicht fo nahe seyn als uns. Ultman schreibt 'Agresuzwar überhaupt ben Söhnen und Töchtern bes Zeus nicht ju, wovon Rore eine wohl begründete, hermes eine örtlich und überbaupt beschränkte Ausnahme macht. Es wird, wie es icheint, bie Zwillingsgöttin geflissentlich von der Göttin der Schwangeren und Gebärenden unterschieden. Bohl tam ber 3mil lingsschwester bes ewig jungen Apollon Jungfräulichteit ju und biese burch ben Namen einer Immaculata zu heiligen war ganz schidlich bei ber Jagdgöttin ber Männer, wenn nicht ichon bie Jagdluft der Saufenden die amazonenhafte Strenge hinlänglich Ein Leben ber Jagd und ber Liebe nachhängen motivirte. find gegenfählich verschiedene Dinge. Bielleicht bezieht fich auch arvy auf die Bedeutung von Artemis in der Douffee (18, 201. 20, 71) und dann bei Späteren, wie Simonides (arvas' Apriμιδος τοξοφόρου.) Auch Britomartis war vermuthlich wegen ber Jagd jungfräulich. Da Artemis männlichen Neigungen fich gang hingab, fo blieb fie ben ihrem Geschlecht natürlichen verschloffen und ward zur Göttin und Rächerin ber Reuschheit.

Artemis ift eine bobe icone Gestalt, mit welcher in ber Obviffee Helena, Nausikaa, Penelope verglichen werden, baber von ihr bie schönen Töchter bes Panbareos bie Größe haben (Ol. 20, 71); sie ift im Pythischen Hymnus (20) febr groß zu schauen und ftaunenswerth von Gestalt. Als Göttin des Bilds (nórvia Inger II. 21, 470) hat fie an Pfeil und Bogen ibre Freude, fo daß ibr gewöhnlicher Beiname lozéaroa, die pfeilausschüttende, in andrer Bedeutung bei Nikander bie giftausgaichende, nemlich Schlange) 15) zum Namen wird (II. 9, 538. Od. 11, 197.) Beiber zu töben, welche fie will, gab ihr Rronion und auf ben Bergen wilde Thiere und Hirsche (II. 21, 438 - 86), Eber und Hirsche, begleitet von ihren Nymphen, auf bem Taygetos ober Erymanthos (Od. 6, 102). Daber bat fie ben Menelaos gelehrt alles Wild zu treffen bas auf

τος. Ιπήφτίften αφτεμιτι οφθιαι, οπιταιδι und αφταμιτιος. Etrurif AF TYMEZ. 13) G. Ebel in Ruhns Zeitfchr. 2, 80. Jl. 6, 133 Swistia Xayad xariyevar. Plat. Leg. 10 βλασφημίαν — xarayiora.

ben Bergen ber Bald nährt (Jl. 5, 51), und fendet sie ben verwüftenden Eber (Od. 9, 538.) Die Jägerin, bes hefatos Schwefter, ift die fausende mit goldenem Pfeil 14), die fconge= tränzte Sausende (Il. 21, 511), wie Zephyros der sausende beißt. Jungfrauen tanzen ihr Chöre (Il. 16, 183), wie sie in Arkadien hymnia hieß von dem Gesang solcher Chöre. Hors d' Apreuis ode szógevos; Bon ber hirschjagd hat fie daher auch den Namen Elaphia, Elaphebolos, wonach in Phofis in Hyampolis ihr Fest Elaphebolia hieß, Elaphiaa in Elis 15) und Elaphebolios der Artemismonat in Sparta, in Makedonien und andern Jonischen Kolonieen, in Delos und Jasos, in Athen selbst, sonst Artemisios, Artamitios 16). Daß dieß von hirschopfern herrühre 17), ift ein Autoschediasma; bie hirschopfer, wo sie waren, wie in hyampolis birschluchen, bezogen fich auf die Elaphebolos, wie bas Bolfsopfer auf den Lyfeios.

Die Jagdlust haben nicht etwa die Hirten und Bauern, die nebenbei auch jagten und z. B. ihren Pan oder auch Apollon zum Jäger machten, auf Artemis übergetragen; sondern die müßigen Edlen, welchen die Jagd Hauptsache war. In Sparta war durch die Lykurgische Versassing den Männern die Jagd, wie der Jugend das Gymnassum vorgeschrieben <sup>18</sup>). Die Jagd wurde dort, wie Libanius bemerkt <sup>19</sup>), als eine Vorübung des Kriegs geehrt und am Feste der Artemis wer zum Mahle kam ohne gejagt zu haben, mit Wasser übergossen, ein Junge über den Kopf, ein Mann über die Finger, zu großer Unehre.

Die bei Zwillingen so natürliche und bei diesen Götter= zwillingen so sinnig durchgeführte Uebereinstimmung des We=

 14) χρυσηλάχατος, χελαδεινή Jl. 16, 183. 20, 70. H. in Ven. 15.

 H. 27, 1.
 15) Paus. 6, 22, 5.
 16) R. Fr. Sprmann

 Stricth. Monatstunde S. 45 f.
 17) Etym. M. Bekk. Anecd.

 p. 249.
 18) Xenoph. rep. Lac. 4, 7 cf. Plat. Legg. 1 p. 633

 a. 7 p. 824.
 19) 1 p. 230 R.

sens schafft auch gegenseitige Zuneigung, und ohne daß diese die letzteren gegen einander aussprechen und bethätigen, ist man durch die große harmonie der beiden Naturen genöthigt sie vorauszuseten. So aber macht dieses Ideal der Jugend durch die Doppelheit verstärkt, einen desto volleren Eindruck von der großen Gewalt die über den Sinn der Griechen das glücklichste Alter und die jugendliche Schönheit ausübten.

### 101. Diosturen.

Die Verehrung bes Abend= und Morgensterns wird uns nur durch die in mythischer Persönlichkeit gefaßten Dioskuren bekannt. Sie melden den Aufgang und den Untergang der Sonne an, als Vorläufer zugleich aller Sterne, und sind durch die Gleichheit und Einzigkeit dieses Amillingsbrüder. Es hat sie vermuthlich mehr als einer der Urftämme Griechenlands angebetet; zunächst aber finden wir diese Zeussöhne in Lakonien, hier war ihr ältester und Hauptsit und ihr Dienst klar, stetig und bis in spätere Zeiten unvermischt.

Den hesperos ber ben Abend bringt, wie Euripides mit Anspielung auf Sappho sagt (Or. 1252), und ben Tagstern, ben Lichtbringer, Phosphoros (bei hessons) oder auch Stern ber Morgenröthe (Essos dorne), ben schönsten unter ben Sternen des himmels, ben hellsten ber vor allen kommt das Licht ber Eos anzukündigen (II. 22, 317. 23, 226. Od. 13, 93), erkannten die Alten nicht als einen und denselben. Erst Parmenides ober Pythagoras soll die Einheit entdedt haben, wie wohl nach einem neu gefundenen Zeugniß schon Ibykos beide als einen und denselben nannte '). Von einer Verehrung der beiden einzeln ist kaum und wenigstens erst spätos beide Benn im Abendhymenäus wohl hesperos angesprochen wurde, so war dieß nur dichterisch. Die Opuntischen Lokrer, derm Münzen die Dioskuren enthalten, hatten nach Strabon auf

<sup>1)</sup> Cramer. Anecd. Oxon. 3 p. 413.

dem öffentlichen Siegel den Phosphoros und in Thoritos wurde der Cosphoros angebetet nach Konon (7), statt der Cos oder des Sonnenaufgangs.

Defto häufiger finden wir Abend= und Morgenstern als Brüder verehrt bei ben verschiedensten Bölkern, bei vielen Afia= tischen, deren Sprachen den Namen der Zwillinge für bieß Gestirn gemein haben 2). Bei ben Naharmalen bes Tacitus 3) beißen die von ihm als Caftor und Pollur erklärten Götter Alci, wohl diefelben welche Timäus bei Diobor meint (4, 56), nach dem bei den Kelten die Tyndariden besonders am Ocean verehrt wurden. Bei den Polen find Lel und Polel 4), Ruffifch Liala und Poliala. Die lettern, bie von ber Sage zu zwei nach ihrem Tobe göttlich verehrten Regentten gemacht wurden, ähnlich wie die Dioskuren zu Rämpfern, vergleicht mit diesen Raramfin. 3m Litthauischen Bolkslied macht ber Morgenstern frühe der Sonne das Feuer an, der Abendstern macht ihr das Bettlein. 3m Rig Beba find bie Acvins ein schönes Brüder= paar, Zwillinge, Gefährten ber Morgenröthe, die jeden Mor= gen die Erde von der Dunkelheit befreien (1, 116 f.), "ver= eint der eine mit dem andern wie die Nacht mit dem Tag" (34, 1), gedeutet als "bie beiden Dämmerungen." Acvin be= beutet Reiter, Agvina ift ber Dual; sie sind Retter, Beilbrin= ger; benn ber anbrechende Morgen macht im offnen Land und Meer ben wohlthuenbsten Eindrud und zerftreut mit ben Schauern ber Nacht die Gedanken an Gefahren; bas Reiten ift für die Dioskuren charakteristisch. Auch im Zend sind bie Aspina, bie beiden Reiter erhalten.

Seltner wurde auf die schöne Verbindung gesehn worin in der Dämmerung der Mond mit dem Morgen- und dem

<sup>2)</sup> Hyde Comment. sur Utugh Beighi p. 33. 35. 3) Germ. 43. 4) Schwenc Mythol. 7, 229. 232 ift diefer Annahme nicht ficher; auch 3. Grimm fagt, noch nicht ficher zu wiffen, ob &el und Polel in Kra= tauischer Sage fich dem Naharvalischen Castor und Pollur vergleichen lass fen. D. Myth. 1 A. S. XXV.

Ubenbstern am Himmel sich paart. Im Serbischen Lieb werben der Mond und der Stern der am heiteren Himmel steis voran den andern Sternen wandelt, wie der Schäfer vor der weißen Heerde geht, Geschwister der Sonne genannt, der Mond männlich, der Stern weiblich, oder schilt der Mond den Tagstern u. dgl. In Lakonien aber wird Helena den Dioskuren als Drillingsschwester zugesellt, die in der ganzen Natur der Dinge nichts anders seyn kann als Selene. Zeus zeugt diese drei mit Leda, Lede, die unbedenklich als Nacht gelten muß, wenn auch der Name von Leto verschieden und eher Karischen oder sonst sonst seyn sollte 5).

Der Schwur in Sparta war bei dem Götterpaar,  $\nu \dot{\eta}$  w  $\sigma \iota \omega \, ^6$ ). Als am Eurotas heimisch gewesen ruft Theognis sie an (1087). Insbessondre hießen sie die Amykläischen Götter, obgleich kleinere Orte bei Alkman sich in die Ehre ihrer Geburt theilen, und gleich nach dem Amykläischen Gott werden sie in der Lyssistrate angerusen (1301). Danach wurden sie schon von den Achäern verehrt und von ihnen durch die Dorer geerdt, so daß dann Herakles ihr Fest einführt. Die Dorer hätten sie nicht zu Kriegsgöttern gemacht, da sie ihrem Apollon die Schlacht= und Siegspäane sangen. Als Achäisch erscheinen sie bei Pindar (J. 1, 41). Aber den Achäern waren dort Leleger

<sup>5)</sup> Im Griechischen haben wir Ladon den Fluß und den hesperischen Drachen, Ladas den Laufer, eine Letolische Leda bei Pheretydes, Schwester der Althäa. Nach Analogie vieler Namen und Wörter könnte Ayde mit Ayrw eins seyn, und es haben dieß Buttmann Schr. der Berl. Mad. 1830 S. 244, ehmals Schwenck u. A. angenommen. Auch dachten an die sinnende Nacht die welche Leda Mergoevón nannten, Plut. des. or. p. 401. Doch hängt von dem dunklen Namen nicht die Bedeutung Duntel ab. Das in Lykischen Inschriften vorkommende Wort lade, lad, lada, Frau, herrin, woran Schwend 1, 98. 6, 115 und Preller Gr. Mythol. 2, 64 benken, kommt so lang nicht in Betracht als keine übereinstimmende Beziehung dieser "lady" bekannt ist. 6) Aristoph. Lys. 81. 86. 90. 142. 982.

vorausgegangen und Lelegerfönig wird Lakedämon, des Zeus und der Taygeta Sohn, genannt, nur von Eusebius ein Messenier 7). Wären sie ursprünglich Achäische Götter, so würden sie nebst Helena auch bei den Achäern in Phthia sich sinden und Helena stünde nicht so wie wir sehn in der Poesse, als Gattin des Menelaos. Bei Hessous kommen sie nicht einmal vor.

Bei homer find die Diosfuren nicht Götter, fondern zwei leibliche Brüder der helena, von berfelben Mutter geboren, Raftor ber Roffebezähmer und im Fauftfampf ftart Polydeutes: helena, Die Tochter bes Zeus (Jl. 3, 426), schaut nach ihnen von ber Mauer aus, aber ichon umfaßte fie bie Erde in Late= bämon, im lieben heimathlichen Lande (3, 236 - 44). Da helena burchaus verwandelt als Sterbliche in der Troischen Sage lebte, so mußte natürlich auch bas Brüderpaar von sei= ner Naturbedeutung losgeriffen werden. Diese Umwandlung ift nicht zu verwundern, da selbst die Mutter des Dionpsos eine Königstochter heißt, ba eine ben ursprünglichen Diosfuren verwandte Naturbedeutung des hermes fich nur noch in der Fabel von Argeiphontes erhalten, im Cultus aber fich ichon in der Periode des alten Epos nicht mehr behauptet hat, da endlich die Dioskuren von einem fremdartigen Bolkostamm über= fommen, auf einen kleinen Landstrich beschränkt, noch leichter folche Umwandlung erfahren mochten. Auch stellt Somer, wie Platon fagt 8), eher eine Jonische als eine Lakedämonische Lebensweise bar. Bum Erfennen bes Ursprünglichen reichen schon bie Namen hin. Eine Göttin wird Acos zougy genannt, wie Urtemis von homer, und Aids nat fteht als höchfter Ehrentitel an der Spipe der hymnen vieler Götter; aber feiner ber helben, felbst Perseus und herakles nicht, ift eines folchen Beinamens gewürdigt: und ben Zwillingssternen ift er als Ei= genname ju Theil geworden. Auf die Zwillingschaft felbst wird

7) Chron. a. 530 p. 112. 8) Leg. 3 p. 680. I. 39

Semicht gelegt icon burch bie Dualform und wie bezeichnend biefer Bug für bie Dioskuren fev, fühlt ein Jeder. Dann heißt ber eine von ihnen Polydeufes, mas im Bufammenbang aller Umftande burch Pollukes (Etr. Pultuke) als Lichtreich richtig gefaßt ift 9). Der name bes andern Kaorwe, wenn er von xalo fommt, worauf "Azustos und Megizastwe bei Pherefydes, Mydeouxaory u. a. hinweisen, hebt ebenfalls bie Schönheit des Sterns bervor: ausocioos Jancos w άστροις έν άλλοις 10), wie ber έσπερος ός χάλλιστος έν ούparo lorarai dorno 11). Auch die ben Diosturen ursprünge lich entsprechenden Meffenischen Brüder haben ihre Namen vom Licht, Avrusids und Idas. Euripides hat den Dual w Kaoroge, Castores, und eine fpäte Legende läßt ben Zeus als dorne rw Kaoroes erzeugen 12). Dagegen ift überall nichts heroisches, auffer bem was in ber gleich folgenden Allegorie über ihre Natur enthalten ift, von ben Diosfuren befannt, wie boch von jedem der wirklichen Beroen, wie insbesondre von herafles, dem Typus der Vergötterung bei den Griechen. Nemlich nichts alt und eigenthümlich Seroisches ift von den Dioskuren bekannt; benn daß sie später in Folge ber homeris fchen Dichtung in langen Reihen gemeinschaftlich jagender, wettfämpfender, ichiffender herven mit aufgezählt werden, erfest nicht jenen Mangel für den Seroencharafter, wenn man ihnen

Digitized by Google

<sup>9)</sup> In Sparta quodina für qudina Plut. Lycurg. 12. Andre Beis spiele der häusigen Bertauschung des & und & Rachtr. zur Aril. S. 92. Lobeck 'Pymar. p. 300. Paralip. p. 112, wo derselbe indessen p. 135 Polluces zwar aus Modulesung, dieß aber nach Schol. Apollon. 1, 1037 von ydurvis, ydeöxos, deöxos ertlärt. Bei Barro L. L. 5, 123 lepestae hätte D. Müller das handschriftliche denastar, denéstar, depestam nicht ändern sollen. 10) Pind. J. 4, 24. 11) Jl. 22, 318. 12) G. Curtius in Kuhns Beitschr. 1, 32 vgl. 5, 289 nimmt ein Berbum an entsprechend dem candeo, canus — ardeo, aridus. Bon diesem leitete Th. Bergt mit Recht den Ares Kardáwr, Kardaios bei Lytophron, als einen altitalischen Namen her. Nur xaiw, xáw findet sich vor.

biefen als den ursprünglichen beilegen wollte. Bei dem Heras fles hingegen fehlen solche Zeichen ursprünglicher Göttlichkeit wie sie Dioskuren darbieten und hat der ganze Mythus vielmehr den Charakter des ins Wunderbare erhobenen Mensch= lichen und auch vergöttert geht er doch nur in den dichterischen Olymp ein, nicht an den Sternenhimmel über; denn seine Beziehung auf Sonne und Thierkreis entsteht durch Vermischung mit auswärtiger Religion.

Die Natur des Grabes, welche die Ilias ju berühren feinen Anlaß, zu umgehn ein bestimmtes Motiv hatte, fommt in der Unterwelt ber Douffee zum Borfchein, wo ben Borten: welche beibe, ftatt bort wo helena fpricht: welche ichon um= faßt die lebenzeugende Erbe, beigefügt ift daß fie auch unter ber Erde Ehre von Zeus haben, jeso leben tagumtag (emenµegos), jest aber wieder todt find, einer Ehre theilhaft gleich Göttern (11, 299 - 304), wodurch bie göttliche Burbe bie ihnen eigen war wie feinem ber homerischen helben, burch eine Sinterthure ber Dichtung ihnen zurudgegeben ift, wie bem Mögen diese Berfe eingeschoben feyn ober nicht, Dionvsos. homerisch bem Geifte nach feyn oder, mas ich feineswegs fa= gen möchte, nicht; dem Mythus und der Sache nach find fie alt und acht, ihrer Bedeutung nach wohl begriffen von Sertus Empiricus 15). Euripides nimmt spielend die Sache rein äufferlich 14). Gie erklärt fich näher burch bas mas Pindar genau aus dem Epos Rypria dazu enthält als die mythische Begründung bes Tagumtaglebens (P. 11, 6. N. 10, 56.) Die Dioskuren treiben die Rinder bes Idas und Lynkeus meg: darüber wird Raftor von Ibas, Diefer aber fammt feinem Bruder von Polydeukes getödet und Zeus giebt ihnen tagum= tag Unsterblichkeit. Dieß Gleichniß des Naturverhältnisses ber Diosturen als bloße Poesie der Naturerscheinung oder als einen poetischen Einfall eines andern Sinnes ju betrachten, verweh-

14) Hel. 137—142. 39\*

<sup>13)</sup> Adv. Phys. 9, 37 p. 557.

ren uns, auffer ben andern Gründen, auch bie mit ihnen fpater vermischten Diosfuren von Samothrafe, beren Cult ficher nicht von poetischen heroen ausgegangen ift. Das Tagumtagleben erflärt Pindar ausdrücklich fo bag fie einer um ben ans bern im Grab und im Olymp leben (N. 10, 86), und nur dieß giebt ein Bild ber natürlichen Erscheinung, weßhalb auch bie Stelle ber Dopffee, ba fie es ben Borten nach auch tann, nicht anders verstanden werden darf, und nicht fo wie ber Scholiaft und Euftathius meinen, als ob beide zugleich einen Tag um den andern lebten. So auch Birgil 15), Dvid 16) u. A. Späterhin wurde statt eines Rampfs um Rinder 17) Entführung ber hilarra und Phöbe als Bräuten des 3bas und Lynkeus durch die Dioskuren gedichtet. Diese Göttinnen hatten in Sparta einen Tempel, worin auch bie Priesterinnen Leukippiden biegen 18): ein Phöbäon war auch bei Therapna 19). Die Entführung welche Theofrit (22) und Apollodor (3, 11, 2) erzählen, war bargestellt von Gitiadas in Sparta, von Polyanot in Athen; in einem Tempel zu Meffene maren die Entführer und bie Leufippiden aufgestellt 20); auch wurde biefen in Urfinoe, wie ber Belena in Rlytämnestra, eine Schwester gegeben und dieser ein Tempel geweiht 21).

Die Kypria mußten der Sage wegen den einen Bruder fterblich machen, wonach dann die Späteren dem Kastor allein den Tyndareos zum Bater geben <sup>22</sup>): aber gezeugt von Zeus nennt Stasinos beide, wie auch Hessions, die zugleich beide Tyndariden genannt werden konnten, wie in der Odysse, wo Lede sie in der Ehe mit Tyndareos (*ind Turdagégo*) gediert, was keinen Unterschied macht, als ob sie des Tyndareos wirk-

 <sup>15)</sup> Aen. 6, 121.
 16) Fast. 5, 717.
 17) Paus. 4,

 3, 1.
 18) Paus. 3, 16, 1. 13, 5.
 19) Paus. 3, 14, 9. 20, 1.

 20) Paus. 4, 31, 7.
 21) Paus. 3, 12, 7.
 Husgeführt wurde meine

 Grtlärung schon in ber Allgem. Schulzeitung 1844 R. 51 f. von einem wohltegabten Juhörer.
 22) Apollod. 3, 10, 7.
 Serv. Aen. 2, 6, 121.

liche Söhne wären, da boch Helena auch in der Odvsstee die Erzeugte des Zeus heißt (4, 184. 219). Weder Stafinos noch Pindar deutet an daß Kastor durch seine Abstammung von Tyndareos sterblich war; nicht alle Söhne des Zeus waren unsterblich und die Sage erforderte daß er diesen Vorzug dem Kastor vorenthielt <sup>23</sup>). In den Kyprien aber, welchen darin die Sage im Tempel der Göttin von Rhamnus mit dem Beinamen Nemesis folgt, hieß die Mutter nicht Leda, sondern Nemesis, so daß Leda zur Amme oder Pflegerin wurde. Daß dem Homer die fabelhaste Geburt, d. i. die Zwillingschast und undekannt gewesen seil er sie nicht erwähnt, deutet schon Tib. Hemsterhungs an, der wie in die Natur der Sprache so in die Mythologie tiefer eingedrungen war als seine Zeitgenossen.

So unverkennbar bie Dioskuren nach Abstammung und Namen, nach ihrer Verknüpfung mit helena, nach dem Wech= felleben im Grab oder im Unfichtbaren, welches ohne Bezug auf Tag und Nacht keinen Sinn hätte und nur mit dem Amte bes hermes und des helios verglichen werden fann, nach bem Glauben und Beugniß der Jahrhunderte ihren Grund im Abend= und Morgenstern hatten, fo flar und gerade leiten fich folgerecht davon auch nach ihrer frühen Vermenschlichung bei Ho= mer und in ber Bolfsfage alle Memter und Bezüge ab die fie als Götter in der Anwendung im Leben ethisch und politisch er= halten haben. Schwieriger ift nur bas Berhältniß worin sie mit andern Götterpaaren verwandter Art vermischt und versett worden find, besonders den Samothrakischen Dioskuren. Der Flach= heit ber späteren Griechischen Mythographie ift es gang gemäß daß Zeus die Zwillinge zulett als Sterne am himmel zusam= menstellte 24).

Dioskuren find auch die Meffenischen Brüder, die Gegner von Kaftor und Polydeukes gewesen ehe sie mit biesen in ber

<sup>23)</sup> hiernach find einige Borte zu berichtigen Cp. Cycl. 2, 133. 3. 8. vgl. S. 513. 24) els ro avro, Phavor. v. devox,

Sagendichtung so schön verstochten wurden, und vermuthlich find ihnen die Namen Idas und Avyxevs mit Anspielung auf ihr einst göttliches Leuchten und Bliden gegeben, wenn nicht als der erste mythische Ausdruck deffelben belassen worben. Noch in einer andern schönen Sage bei Pausanias sind Messenische Dioskuren unter den Namen Panormos und Gonippos von Andania in den Krieg mit den Lakedämoniern eingeführt (4, 27, 1.).

In Theben find aus biefen Sterngöttern Bethos und Amphion hervorgegangen. In der Oduffee werden biefe bes Beus und der Antiope zween Söhne genannt (11, 269) 25), aber Zwillinge find zu verstehn, fratres gemini bei Horaz 26), wie sie ber Dual bei Euripides ausbrückt, rud Leunorwilw 27). Auch Pheretydes fagt von ihnen xalovras Asóoxovoos Lev**κ**όπωλοι <sup>28</sup>). Die weißen Roffe haben fie mit ben Lakonischen gemein: bie Nacht bagegen ift uelavinnos bei Aefcholus und bieß ift ber name des ersten in Patra dem habes übergebenen Jünglings bei Paufanias. Ibren Grabhügel hatten sie in Theben gemeinsam 29). In Antiochia stellte Liberius vor dem Tempel bes Dionysos zwei koloffale Statuen, nicht wie fonft geschah ber Lakonischen, sondern ber "aus Antiope gebornen Dioskuren" auf; der Thebischen vermuthlich aus Rudficht auf des Dionysos Thebijche Abfunft 30). Der Gegensatz unter den

26) Epist. 1, 18, 11. 27) Herc. fur. 29, in den Phöniffen 609 θεῶν τῶν λευχοπώλων δώματα, wo δώματα vermuthlich ein als Bohnhaus der Könige, die in andrer Sage als die Gründer der Stadt erschen, gedachter Tempel ift. 28) Schol. Odyss. 19, 523. Hesych. Phavor. Διόσχουροι οί Έλένης ἀδελφοί. Ζηθος και ἀμφίων, λευχόπωλοι καλούμενοι. 29) Paus. 10, 17, 3. 30) J. Malal. Chronogr. p. 302. Richt ganz richtig D. Müller Antiqu. Antioch.

<sup>25)</sup> Epopeus der angebliche Bater Paus. 2, 6, 2. Des Zeus Sohn hieß Amphion in der Anagraphe der Sityonier, Plut. de mus. 3, die eine Statue von ihr im Tempel der Aphrodite hatten, Paus. 2, 10, 4. Aret. Kol. in Theben S. 82 ff. die hiftorische Sage von diefen Zwillingen.

Zwillingen ift in der Umbildung aus dem Physischen in das Ethische übergetragen, in die Anlagen und Neigungen gelegt worden und daß man ihn nie aus den Augen verliere, dafür sorgen auch die Künstler durch manigsache feine Andeutungen. An die beliebten Namen wurden übrigens die verschiedensten Sagen, besonders zur dynastischen Geschichte, angefnühft, die zusammengestellt seltsam bunt aussehen. Auch in diesen Sagen erinnern viele Namen an den Ausgangspunkt, die entweder aus älteren allegorischen Natursagen beidehalten oder zur Anknüpfung an das Alterthum willfürlich gesetzt sind, wie z. B. Nurweds als Bater der Arworn mit einem Bruder Avxovyoc.

## 102. Der hundeftern, Sirius.

Den hundsstern nennt die Ilias hund des Orion, den glänzendsten Stern und ein böses Zeichen (in seinem Heliakalaufgang wann die Sonne dald in das Zeichen des Löwen eintritt und die hundstage beginnen), da er den armen Menschen viele Fieber (nugerdor) bringe (22, 27-31), den Stern der Opora (5, 5), einen verderblichen Stern (11, 62). Bei hesson heißt er oslowog dorsje, Selowog (Op. et D. 415. 585. 607), bei Alkäos das Gestirn vorzugsweise (äorgor negurstlærae), bei Alkäos das Gestirn vorzugsweise (äorgor negurstlærae), bei Alkäos das Gestirn vorzugsweise (aorgor nesterne osuglovs <sup>3</sup>), fo ift die Bedeutung des Glanzes <sup>4</sup>) ges dacht, die neben der andern osugalwa, zngalwa, wie im Hund Girius, besteht. Der Hund wurde diefer Stern, wie auch bei

p. 82. An dem Basrelief mit den Namen ANTIOPE ZETHVS AM-PHION in Emil Brauns zwölf Basr. Taf. 3 hat der eine die Mütze auf, der andre läßt fie hängen gerade wie bei den allgemein aufgenomme= nen Diosturen üblich ist. 1) Suid. 2) Hesych. rigeos, 34govs Kozres. 3) Phot. Lex. 4) Hesych. ougeär 5: daumeer.

andern Völkern, genannt von der Buth der Hige oder durch Bergleichung derselben mit einem wüthenden Hund 5), so wie das die Küste andellende Meer zur Stylla wird: so nennen ihn die Araber den brüllenden Löwen und die Isländer sogar Lokabrennar, höllisch brennend. Die Tage des Sirius sind die fünfzig Aktaonischen Hunde in dem Mythus von diesem Sohne des Aristäos 6). Des Sirius Ausgang ist Kynortas (S. 474).

Den Sirius zu versöhnen mard in Argos unter Gebet und Wehklagen ein Fest gefeiert, an welchem die hunde, ba er biefe toll macht, todtgeschlagen wurden, wovon es Rynophontis hieß. In Rynätha in Arfadien fteuerte ihm eine Duelle Die man die wuthlose nannte 7), in Reos bezog sich auf ihn ein Theil ber Religion des Aristäos. Biele Münzen von Infeln bes Aegäermeers enthalten bas Bild bes Sirius 8). Auf Die Böhe des Pelion zog die Procession des Zeus Aftaos, ber bort einen Tempel hatte, beim heliafalaufgang bes Girius 9), wann man in Reos bem Zeus Ifmäos opferte. Im Attischen Ifaria hieß ber hund Mära b. i. hige 10) und wurde mit Erigone oder beren Bater Ifarios in Bezug auf ben Beinbau gesett, aber auch der Rrankheit wegen verehrt : die hauptfrank heit ift das hittige Fieber. Avollon Kynnios in Athen und anderwärts verehrt ift bei ben Thargelien erwähnt worden.

# Waffer und Feuer.

#### 103. Nereus und Thetis.

Nereus brückt das Baffer als das fließende überhampt aus, vau, vew, vagos, vegos, vygos 1). Empedokles bildet

<sup>5)</sup> R. D. Müller Orion, Rhein. Muf. 2, 13. 6) Meine tl. Chr. 3, 34. 7) Paus. 8, 19, 2. 8) Cadalvène Rec. de méd. inéd. 1828 p. 233. 9) Dicaearch. de Pelio. 10) Poll. 5, 42. 1) Schol. Vict. Jl. 18, 38. Orion. et Etym. M. v. raçér. Lifchylus raçãs τε Δίρχης δευστατής. Sophotles πρός raçà dè χρηναία γωρούμεν ποτά. Νάρων ein Fluß. Euripides μα τόν δι ύγρων χημά-

von demfetben Stamm eine Nyous (28), welche daber Pho= tius (Lex.) und Eustathius als eine Sicilische Göttin auffuhren. Nereus, ber Baffermann, Baffergeift hat, wie ber 21e= therzeus eine Tochter, Die Thetis. Diese fist in ber Ilias mit ben andern Meergöttinnen in ber Meeresgrotte zwischen Samothrate und Imbros (24, 78), wo sie ben Dionysos auf= nimmt (6, 136), wo fie ben Achilleus flagt indem alle ihre Schwestern um fie versammelt find in weißglanzender Söhle, bem Haus ihres Baters (18, 37. 50. 141.) Von ba steigt sie auf zu ihrem Sohn zu gehn (1, 358), der sie ba oft er= jählen gehört hatte wie sie bem Zeus durch den Briareus Aegaon gegen andre Götter beiftand (1, 396.) Silberfüßia ift die Tochter des Seealten (1, 538), die zu Kronion und ju hephastos sich in den Olymp erhebt, schönlodig (18, 407. 20, 207. edzopos 4, 512), tiefgewandig (18, 424.) Am Pagafäischen Meerbusen sehen wir Thetis und die Nereiden in biftorischer Zeit verehrt, die ganze Rüfte Sepias gehört ihnen 2), wo das Gefild in der Mähe von Phthia und Pharsalos Thetideion hieß 5), Stadt und Tempel nach dem Scholiasten des Pindar, welcher felbst fagt, Thetis herrsche in Phthia (N. 4, 50.) Die Bedeutung von Géns, der Tochter des Nereus, ift ver= muthlich biefelbe wie von Onvis, ber mit Ofeanos verbundenen Mutter aller Dinge (Jl. 14, 201), indem derselbe Rame in verschiednen Zeiten und Orten, in verschiednen Fabeln erfun= ben, gebraucht und verschieden ausgesprochen worden feyn fann, worauf dann die eine Schreibung für die eine, die andre für

rwr redycappièror Nygéa Iph. Aul. 937. Sanstr. nå-ra Wasser, nåro frucht. Im Neugriechischen hat sich in der Sprache rego, das Wasser, er= halten nur im Namen der Styr Mavgorego, so wie im Boltsglauben die Negaüdes oder Aregades. In einer Inschrift von Telmis aus den Zeiten Justinians ist neron Wasser in einem in Negypten gesundnen in Paris besindlichen Griechisch=Eateinischen Wörterbuch aus dem 6. oder 7. Jahr= hundert. 2) Herod. 7, 191 extr. 3) Eurip. Androm. 16-20. Strab. 9 p. 431.

bie andre festgestellt wurde. Thetis als die Eigenschaft, bie hohe Wohlthat des Nereus paßt ganz für den Namen der Dag auch einmal TETYS für OETIS in einer Lochter. febr alten Basenzeichnung vorkommt +), ift nur ein gebler. Dag aber Mutter Tethys ben Namen vom Ernähren babe, wie rý99, von 9aco, Amme, Alumnia, 2099ry, ift nicht ju bezweifeln, auch von einem Scholiasten bemerkt: obored adhinn τινά οίσαν και τρόφον πάντων. Slawisch ift tete Mutter, tetia Muhme, wie 1796, 1796a Baters ober Mutterschme-Tn9ds und Geas verhalten sich wie Tedzde und fter 5). Nur ift falsch was ber Scholiast und hesvchius an-Θελγίν. nehmen bag Tethys die Erbe fey: denn finderreich ift die Gattin bes Okeanos so gut wie er selbst nur an Basserwesen und bas Baffer ift bort burch biefe beiden als Urelement bezeichnet, wenngleich in einer andern Stelle ber Ilias auch Baffer und Erbe als Grundstoffe verbunden find (7, 99.) Die Platonis iche Lethys im Timäus übersetzt Cicero mit Recht Salacia, und in derselben Bedeutung gebrauchen das Wort die Lateini= schen Dichter und einige spätere Griechische, wie Urchias. 3m Theatet fagt Platon: ber Urfprung aller Andern, Dieanos und Tethys find Ströme 6). Thetis heißt filberfüßig in ber Ilias (1, 556. 18, 148) vom Schaume ber wallenden Meereswogen, wie Ino bie weiße Göttin Leufothea; fie wird bem Peleus vermalt wie helena bem Paris, wie Semele Tochter bes Rabmos heißt.

Vermuthlich hatte in einer älteren Mythologie Nereus nur bie eine Tochter Tethys, wie Zeus die Athene. Dieser Baffergott aber ift wohl der älteste oder eigenste der Nation und näher als Poseidon der einfachsten Gestalt ihrer Religion. Er ist umfassender als dieser, da die Nereiden ebenso wie die

<sup>4)</sup> R. Rochette mon. ined. 1, 1. 5) Unterfosied von τήτη, τηθής und τοτθής Lobeck Phrynich. p. 134 s. Meineke ad Menandr.
p. 190. 6) P. 180 d. δεύματα τυγχάνει και οὐδὲν ἔστηκε.

Dteaniben bie Flüsse mit bem Meer als ihrem Ursprung verbinden, und nicht der Gott von Seemännern. Das über bie Erbe verbreitete Baffer stellt fich nicht als ein Ganzes ober Busammenhängendes bar, burch bie Nereiden ift es jur Ein= beit eines Elements mit bem Meergreis verbunden : bie fünfzig Nereiden, die mit bem fternigen Aether und Selene, im Meer und ben Strudeln immerfließender Ströme die goldgefränzte Lochter und ihre hehre Mutter (Demeter) im Chortany feiern, wie Euripides erhaben bichtet ?). Der Cultus Diefer vorolympischen Götter hat fich an bem Rüftenlande des edelften Stammes erhalten, weitere Verbreitung wahrscheinlich aber niemals auffer in Lakonien erlangt, ba vielmehr andre Seegötter an verschiedenen Pausanias fagt zwar, er tenne auffer ben Orten vorkommen. von Berodes Atticus aufgestellten Nereiden auch anderwärts in hellas Altäre berfelben und in Berbindung mit ber Berehrung bes Achilleus mehr als ein Temenos ihnen geweiht (2, 1, 7), und führt eins in Karbamyle, nicht fern vom Ufer, an (3, 26, 7). Aufmertsamkeit verdient nur daß die Einwohner von Gytheion am Meer, bie ju ben von Augustus von dem Druck ber Latebamonier in Sparta befreiten Eleutherolakonen gehörten und vermuthlich Uchäer waren, ben Alten ber im Meer wohne, ver= ehrten, in welchem er ben Nereus erfennt (3, 21, 9) welcher in ber Ilias fo genannt werbe (18, 140). Auch in Kranae, den Gytheaten gegenüber, war ein Bild ber Thetis nach Pau= fanias (3, 22, 2) und einen alten Tempel berfelben mit Xoa= non erwähnt er in Sparta (3, 14, 4).

Die Theogonie reiht ben Nereus, beffen Gemal sie (und mit ihr Pindar, Sophokles) Doris, von den Gaben der Natur durch das Wasser, nennt, als den ältesten Sohn des Pontos ein (233). Pontos aber ist kein wirklicher Gott, sondern eine theogonische Potenz. Sie nennen den Nereus aber, wird hinzugefügt, den Alten, weil er untrüglich und mild, der Sazun-

<sup>7)</sup> Ion. 1081 von G. hermann übel emendirt,

gen eingedenk ift und rechten und milden Rath weiß, b. i. weil er ber rechte Babrfager ift. Den Mecresalten nennt bie Ilias den Bater der Nereiden in mehreren Stellen (1, 358. 556. 18, 36), auch bie Dopffee (24, 58) und bie Theogonie, wie noch spät die Gytheaten. Dieser Zug ift in der Natur bes Elements begründet. Auch Proteus wird in der Dopffee ber Meeresalte genannt (4, 384), so wie Phorkys. Im Bild hat daher Nereus in Basengemälden ein weißes oder ein ganz fahles haupt und weißen Bart bei rein menschlicher Gestalt. Man hat in diesen Bildern ihm auch einigemal ben Dreizad gegeben, fo wie Plautus ihn Bruder bes Poseidon nennt (Tr. 4, 1, 1) und Birgil ihn ftatt bes Neptun fest Aen. 2, 418). Bu bem alten Nereus paßt der Dreizack eigentlich nicht; aber er bient feine hohe, dem Poseidon gleiche Burde anzuzeigen. Auch dem Triton wird er gegeben 8). Bie Thetis von ihrem Bater ben Tod des Achilleus voraus weiß, fo weisfagt er dem Paris bei Bacchylides und Horaz. Er beißt da= von ersoulog bei Pindar (P. 3, 92), wie Proteus nokiβουλος 9).

Die Anficht daß im Baffer Geift und Rrafte ber Beiffagung liegen, gehört ohne Zweifel auch bei den Griechen zu ben Da es, wie das vegetabilische, so auch alles animaälteften. lische Leben augenscheinlich bedingt, so ist es auch die Quelle von bem Ginn der Thiere, von dem Geift des Menschen, und alle deffen Rräfte werden in ihm geeint mit den phyfischen ge-Bielleicht hat auch die Rlarheit, Durchsichtigkeit und Bedacht. weglichkeit dieses Elements auf die Borftellung ber Berwandtfchaft mit bem Geift, eines Bildes deffelben gewirkt und fo ber unmittelbare Eindruck vor ober neben ber Reflerion ben Glauben an die Doppelnatur, das Geistige des Wassers hervorge-Bie Nereus, fo prophezeien Proteus, Silen, fo Glaurufen. tos mit den Nereiden in Delos; Ino hat Drakel, die Nym-

8) Bof Mythol. Br. 2 R. 61. 2 A. 9) Orph. H. 24.

phen orakeln, z. B. die Rithäronischen der Hera, Apollon hat Drakelquellen; von den Nymphen besessen (vu懢lyrros) wahr= sagt Bakis bei Pausanias (xaraíoxeros dx Nuµçwi), Melesa= goras bei Marimus Lyrius (Nuµçwiv xároxos) und sind die Dichter begeistert bei Platon im Phädros. Auf das Geistige und Prophetische im Wasser sind daher auch manche Namen von Nereiden zu deuten. Ucheloos, der mit einer Muse die Sirenen zeugt, heißt auch Bater der Kastalia.

Daß dieß Alles weit von der Urzeit abliegt, hindert nicht bie Beweisfraft hinsichtlich bes behaupteten Uralterthums; benn abstammen fonnten jene Erfindungen nicht aus ber späteren Cultur und wir schen daher barin nur die gabe Lebensbauer ältester volksmäßiger Vorstellungen. Bu biefen burfte auch bie ju rechnen feyn daß die Baffergötter fich verwandeln und daß sie zum Bahrsagen durch Festpacken oder Binden gezwungen werden müffen : wobei man fich erinnert an bas Bort Jafobs : "ich laffe bich nicht, du fegnest mich benn." Die Feuchtigkeit, Alles durchdringend, wandelt das Lebendige in immer neue Gestalten um. In der Obyffee verwandelt fich Proteus in alle Thiere, Löwe, Drache, Parbel, Eber, in Baffer, Baum, Feuer (4, 417. 456); fo, wie Pherefydes ergablt, Nereus, welchen in feiner Grotte am Eridanos zu binden die Nymphen bem herakles angeben und ber fich in Baffer und Feuer verwan= delt, und Thetis, welche abschreckende Gestalten annimmt um bem Peleus zu entschlupfen, wie in den Ryprien Nemesis vor Zeus, nach den Trachinierinnen Acheloos vor herakles sich ver= wandelt (11), und Silen, der durch Nymphen gebunden im Rofengarten weiffagt. Bon Poscidon erhält nach einem Sesio= bischen Fragment fein Sohn Periflymenos die Gabe sich in alle Thierarten zu verwandeln und eben fo bei Späteren feine Ge= liebte Mestra. Daß in Sagen wie die von Peleus und Thetis, von Gilen im Rosengarten Diese Geschichten angewandt schön märchenhaft flingen, täuscht nicht über ben inneren Grund und ben Anlaß aus alter Zeit her.

## 104. Poseibon.

Auffallend ift die Erscheinung daß Poseidon bei homer nur Gott bes Meers ift. Man follte erwarten bag er in Zeiten aus benen feine Stimme ju uns berüberreicht die Bedeutung bes Baffers allgemein gehabt habe, wie Nereus, Dfeanos, auch Triton, ber zwar als Gott auch nur in ber Bedeutung bes Meers vortommt, aber früher in Tritogeneia Fluß, Baffer überhaupt bedeutet. Die Unterscheidung von Sug= und Saly= waffer ift bas Spätere, ohne die das Element nicht weniger eins ift als bas Feuer so erscheint auf bem Heerd und bem Altar und im glubenden Lavastrom. Fluffe, Duellen, Geen gehören freilich zur Erde, wie Bephäftos, und bas Meer erscheint nicht bloß als ein Element, fondern auch als ein Belttheil; aber daß Poseidon von Binnenländern in fo vielen alten Culten und Dichtungen, fo fruh und in fo großer Berbreitung in anderm Ginn als im alten Epos genommen worden ift, läßt fich schwer anders erklären als wenn wir annehmen daß nach ber ältesten Borstellung Poseidon nicht ber allgemeine, fo wie Glaufos etwa ober Phorfys ber locale Seegott, sondern ber Baffergott, Fluffe und Duellen also Ausfluffe aus ihm geme fen feyen, und daß wegen ber Macht ber ursprünglichen Bors ftellungen biefer Begriff fich in den verschiedensten Gegenden trop ber epischen Poesie und bem großen Unfehn ber feefahrenben Stämme und ber Ruftenstädte, bie nur von bem Pontoposeidon mußten, behauptet habe. Entschieden mare Die Frage wenn wir Gewißheit haben fönnten über den Namen Poseidon, ber nicht wie Glaufos das Meer ausbrückt, sondern nach gros fer Babrscheinlichkeit, von noois, notos, notov, bas Baffer als das Trinkbare bezeichnet 1). Daber ift wenigstens auch

<sup>1)</sup> Diefe Ableitung ift von Schwend und von R. D. Müller wiederholt, von Bölder und Preller geltend gemacht worden. Es befolgen fie auch Schol. Jl. 15, 188. 189. Cramer. Anecd. Par. 4, 188. Clem. Protr. p. 42 d., welchem nicht mit Bisconti Piocl. 4. p. 62 didw ju πόσων unterzuschieben ift. Irrig ertlärt G. F. Grotefend Archäol. 3eit.

ποταμός, Atolifch πύταμος, und πύτεον, puteus (Varr. L. L. 5, 24), neugriechisch norapos, Trinkbach; gewiß aber nicht πόντος, ber von den Alten als ατρύγετον πελαγος erklärt und von Neueren mit maros, Bév Jos in Verbindung gebracht wird. Bemerkenswerth ift bag mit beiden Börtern, noois und noros, eine Namensform übereinstimmt, mit ber fo üblichen patrony= mischen Endigung, die fogar manche Abjective annehmen, wie άλιάδης. Bir haben Ποσίδης, Ποσιδήϊον άλσος 2), Ποσίδεος, Name auf Münzen von Smyrna, auch in Inschriften von Smprna und Samos, Hooldera in Mytonos nach Inschriften, Ποσιδηϊών bei Anafreon, Ποσίδας an einer Bafe 5), Posides ein Freigelaffener bei Juvenal; und Nordaw bei Epicharmos, Iloridas bei Sophron +), Iloridavia, Iloreidav in Theffalien. Nun tritt freilich er ein; bei homer mit Ausnahme bes an= geführten Horidniov immer Horeidaw, auch bei Sesiodus 5), Поселбан, Dorifch Поселбан 6), Посейблон ber Tempel, Поceidia das Fest in Tenos und fonst, Noveidéwr ber Monat, Ποσείδης, Eigenname 7), Ποτειδάων, Ποτειδάν, ναι τον Ποusdav 8). Da aber noos nur in nor, nicht in noo gesucht werden könnte und ohnehin ein zu nods gehöriges Berbum durch die genugsam durchgedrungene, an sich so annehmliche reine patronymische Form unwahrscheinlich wird, so ift eher ju glauben bag bas & nicht radical, sondern zur Kräftigung bes Namens bes fräftigen Meeresbeherrschers, in Berbindung mit der fräftigen Endung awv ober aus metrischem Grund von

<sup>1851</sup> S. 338 Потыба́ши, Просуаіши, Потобаіа als Просуаіа, was burch das Compositum errooedas keineswegs gerechtfertigt wird. Baffen Ind. Alterth. 1, 807 fest aus der Urfprache noois, nons als potis, mit dem fem. norven, von på, fo das Pofeidon Befchüter mare. 2) Jl. 2, 3) de Witte Mus. Etr. n. 560. 506. Odyss. 6, 266. 4) 2Bo Meinete Com. ant. 2, 482 wohl unnöthig wegen Kepzedas ichreibt IIoudàs. 5) Nur Theog. 732 Hoseidwr, Hoseidewr. 6) Ahrens dial. Aeol. p. 123. Dor. 243 sq. R. Reil Inscr. Thess. tres 1857 p. 5. 7) C. J. 2 p. 138. 746. 8) Arist. Ach. 798.

ben Nöben aufgenommen worden ist, gerade wie Accervoos für Acervoos. In Eigennamen ist die Willfür in der Aussprache am wenigsten auffallend.

In einer Stelle ber Dopffee ift auf Poseibon als bas Eles ment angespielt (13, 143), welches in ber Ilias unter bem Namen bes Dfeanos als der Götter Entstehung, als bas Urprincip vortommt. Beus erwiedert bem Poseidon : mit nichten halten bich die Götter in Unchren, das wäre auch schwer mit Unebren zu treffen den ältesten und besten (ngeobirarov zai aquorov.) So fest ber Dichter, um auf die tosmogonische Uns ficht hinzudeuten, eben fo wie jener in der Ilias über ben verstedten Widerspruch worin mit ihr das gange homerische Botterspftem fteht, fich hinmeg; zugleich über die Stelle ber Ilias (13, 354), daß zwar diefer beiden Götter Geschlecht gemeinfam und ihr Stamm einer, Beus aber ber früher Geborne fen, wobei überhaupt Zeus als Oberherr und Poseidon untermurfig fpricht, ber ben Zeus fürchtet und ihm dienstbar gefällig bie Pferde ausspannt, ihn auch Zev nareg anredet (13, 128.) Daß bie Ausleger neensvirarov für ehrmürdig nehmen wollen, ift in keiner hinsicht, besonders auch nicht wegen des damit verbundnen aoiorov zulässig : ber mit Verstand gründliche, wenngleich oft genug die aonigmata falsch auflösende Damm fab ben Bezug auf bas Baffer ein.

Wenn hingegen die angegebene Wortbedeutung und die damit verknüpfte allgemeine Erwägung im wirklichen hergang nicht begründet gewesen sind, sondern Poseidon nicht bloß in der Poesse, auch im Leben zuerst nur ein Gott der Rüstensischer, wie die Britomartis in Kreta, und besonders mehrerer mächtigen seefahrenden Stämme gewesen ist, so müssen dann die Ackerbauer den zu hohem Anschen gelangten Namen des großen Wassers entlehnt und auf die Gewässer vos Landes ausgebehnt haben, die in einer umfassenden concentrirten göttlichen Einheit zu fassen und zu verehren ihnen Bedürfniß war. Die Folgen veränderter Wohnsige von Verehrern des Pontoposeidon sind

weiter unten zu erwägen. Es ift leicht möglich bag verschiedene örtliche Meergötter ber Uferbewohner fich wie Die Sonnengötter und die verschiedenen Göttinnen ber Erbe, des Mondes in eine ihnen ursprünglich gleichartige, zu allgemeinerem Ansehn ge= langte Gottheit verloren haben. Dem Auftommen einiger Stämme mehr oder weniger zur nation verbankt es Poseidon daß er neben Zeus fteht. Die Theogonie räumt ben Waffers göttern eine fo große Stelle ein als ihnen nach ber natur bes Landes zufam. Boseidon ift in ihr weder mit Nereus noch einem feines Gleichen aus der Borzeit in Verbindung gesegt aus bem Grunde weil er burch bas Syftem ber Dlympischen Götter an eine andre Stelle gewiesen wurde. So wird bort auch Demeter nicht Tochter ber Gaa, Apollon nicht Goon bes helios genannt. Weil aber Nereus und die Nereiden verbunkelt waren, Ofeanos nicht verehrt wurde, fo wäre benn von ihrem Befen auf ben Pofeidon, auch wenn diefer von Anfang ausschließend Gott des Meers gewesen war, wenigstens ber Busammenhang mit Flüssen und Quellen, die nährende und erhaltende Rraft übergegangen. Die Urischen Bölfer hatten urfprünglich ben Gott des Meeres nicht, und Barunas, ber ur= fprünglich ben himmel bedeutete, murde erft fpater auf bas Gewäffer übertragen, wie Laffen bemerkt (1, 758.) R. Roth vergleicht ben fo umgewandelten mit bem Dieanos.

haben einerseits die Seefahrer den Poseiden zum Gott des Meers, nur des Meers gemacht, und es sind auch anders= wo nach der Lebensweise und der Landesart Naturgötter weiterer Bedeutung einseitig geworden, so trug andrerseits die Natur des gesammten Griechenlands dazu bei diese besondre Bedeutung zu befestigen. Dort ist das Meer zu himmel und Erde das Dritte und aus dieser Anschauung, auf die auch die Theogonie ein= geht, sind die brei Brüder Zeus, Poseidon und Ardes hervor= gegangen, während man anderwärts, wie z. B. in China, die Götter in himmlische, irdische und unterirdische eintheilte oder die hrei Welten Humel, Luft und Erde annahm, wie in In= L bien nach ben Beba. Jum Vortheil ber plastischen Bestimmtheit, Einfachheit und Großheit des poetischen Charakters diente es nicht wenig jene drei Personen festzuhalten. In die vornehme Gesellschaft des Olymp und in das Götter= und heldendrama paßte der Meerbeherrscher; denn erhaben genug ist das Meer in Sturm und in geglätteten Wogen, graugrün, schwarz, oder im Glanze schimmernd, durch Erdbeben und geborstene Rlippen. Die nährende und befruchtende Flüssigseit war in Nymphen und Flüssen geheiligt; aber diese, so wie Demeter und andre das ländliche Wachsthum angehende Götter, fanden den Heiten und ihren Sängern entfernter. Der als Element dem Festland angehörige Poseidon wird von ihnen nicht mehr als über seine Schmiedelunst hinaus hephästos berücksichtigt.

Bei Poseidon, wie auch hephästos, ift in der Person bie Naturbedeutung weit weniger untergegangen als bei den andern Göttern; man fann an ihm bas Dag absehn für Die frühere Auffassung und Gestaltung auch diefer. Gein Loos ifts immer Die Salzflut zu bewohnen, wie Ars das unterirdische Dunkel (JL 15, 190.) Seine Bohnung ift in den Tiefen der See bei Alega, wohin er auch in der Obyffee mit feinen Roffen fahrt (5, 380.) Dahin gelangt er von Samothrake (bem Seiligthum ber Seefabrer), wo er aufgetaucht aus ber See fag um ber Schlacht zuzusehn, in brei oder vier Schritten, unter benen Bebirg und Bälder erzitterten, in feinen goldnen Palaft und ichirt feine zween erzfüßige, goldmähnige Roffe an, über die Wogen ju fahren bie fich theilen und ben Bagen nicht negen; und es tauchen die Seethiere unter ihm auf, die ihren herrn ertennen. Die Roffe stellt er bann einstweilen in einer weiten Grotte in ber Meerestiefe zwischen Tenebos und Imbros, und nachdem er sie ausgespannt und gefüttert und angebunden, taucht er beimlich bervor um zum heer ber Achaer zu gebn (13, 16-38. 352). Dere ladet ihn burch Iris ein die Schlacht zu verlaffen und entweder unter bie Geschlechter ber Götter ober in bie gotte

Digitized by Google

- 1

liche Salzstluth zu gehn (15, 161. 177) und indem er das Volk ber Achäer verläßt taucht er in das Meer (219.) Im Olymp nimmt er das Wort gegen die Achäer (7, 445), und beschließt mit Apollon (12, 17.) Das Meer geht der Beiname vom dunklen haar an (xvavozalang 13, 363. 15, 174) und die breite Bruft (2, 479.) Poseidons Rosse brunten in der Meeresz tiefe weidet in einer Lesdischen Volkssage Enalos, Indemmeer, der einer zum Opfertod in das Meer gestürzten Jung= frau nachsprang und mit ihr von Delphinen in die Grotte gez tragen wurde, die der Rosse Stallung war <sup>9</sup>). Das Doppel= leben, untergetaucht in der Tiefe, als Retter der Seefahrer und Schiffe, und dann im Olymp hebt Lucian hervor <sup>10</sup>).

Poseidon hält oder trägt die Erde, yaunoxos, wie Atlas, der Meereshorizont, den Himmel (odgavov šxei), weil dem Schiffenden bas Land und bie Infeln auf bem Meer wie auf einer Grundlage aufgebaut icheinen, woraus die Borftellung von ber Erdscheibe entsprungen ift; also eigentlich nicht o ryv rjv ouvéxwv, noch Erbumfaffer 11), viel weniger ihr Befiger. Er ftößt und erschüttert bie Erde burch Erdbeben evorig 900. ervoolyaios (auch ervooidas); benn die Meinung bag die Erd= beben burch in die Söhlen eingedrungene Gemäffer bewirft murden, geht neben andern burch bas ganze Alterthum 12). ₽0= feidon schüttelt in ber Tiefe die unendliche Erde und der Berge hohe häupter (Jl. 20, 57.) Er bricht und zerwirft das Fels= gestein, fo bag auch Mauern um bie Stadt, die wie Felswände aussahen, dem Laomedon ju bauen feine Sache war (Jl. 21, 446.) Er ergreift bie Triana und wirft und spaltet ben Gyräischen Felfen (Od. 4, 507.) Jene beiden Beinamen find fo gemicht=

9) Plut. Sap. conviv. 20, de sol. anim. 36, Antiflides bei Athen. 11 p. 406 c. 10) Jup. trag. 24. 11) Plut. Thes. 35. 12) S. Bagner zu Ammian. 17, 7. Ufert Geogr. 1, 2, 182. E. Curtius Peloponnes 1, 47 ff. Kindische Borstellungen andrer Bölter bei S. Grimm D. Mythol. S. 473 1. A.

40\*

voll daß fie als Namen gebraucht werden, Fainoze zvavozawa (Jl. 15, 174), besonders der andre, yainozo Errosiyaio (9, 183), Errosiyai eigevserés (7, 455. 8, 201), wo das Beiwort nicht weite Herrschaft, sondern starke Gewalt ausdrück, wie deisverig von Zeus und Helden <sup>15</sup>), eigevzeelwr, zgelwr Erosizswr (11, 751. 13, 510) und oftmals, sowohl Ennosigäos als Enosichthon. Die Seefahrer verdirbt und erhält Poseidon (Od. 4, 499), steht ihnen bei (8, 565), giebt ihnen schnelle und gute Fahrt (7, 35. Jl. 9, 362.)

Das Meer mühlt Poseivon auf indem er mit ben hänben ben Dreizad ergreift (Od. 5, 291); ihn erhebt er und fpaltet ben Gyräischen Felfen (4, 506); ihn hält er in Banben in ber Ilias als er bas Lager ber Achaer zerstört und bie Grundsteine in das Meer wirft (12, 27): das unmittelbare Ansegen und handhaben hutet die Poefie fich auszudruden. Ungludlich ift die Deutung dieses Dreizads als einer Fischergabel, bie vielleicht ichon im Alterthum erdacht worden ift. Aefcholus fagt: ποντομέδων αναζ ίχθυβόλω μαχανά Ποσειδών 14), ber boch felbst ben Dreizad anderswo eine erberschütternbe Lange nennt (Prom. 928), Pofeidons Zeichen 15), und ihn vielleicht nur mit dem Wertzeug der Fischer vergleichen wollte, ohne ihn als für ben Fischfang jemals bestimmt zu benten. So nennt Leonibas bie Kischergabel wohl nur vergleichend Посеьбώνιον έγχος 16). In neuerer Beit ift bie Meinung herrschend geworden, daß bieje Lanze Poseidons die Triana von einer Fischergabel ausgebe 17). Das Stechen ber Fische kommt icon in der Douffee vor (10, 124) und dreispißig war das Wertzeug, reiodous, relaina, iz9i-

<sup>13)</sup> Buttm. Leril. 1, 147. 14) Sept. 131. 15) Suppl. 205, 16) Anthol. Pal. 6., 4. 17) Bindelmanns Berte 2, 504. heyne zu Jl. 12, 27, hug Mythos & 69, Böttiger Amalth. 2, 302– 336, Runstmythol. 2, 341, welchem Creuzer, Rruse Sellas 2, 1, 346 und fogar K. D. Müller folgt Archäol. §. 456, 5, Bisconti Piocl. 4, 31. p. 63.

zeurgon 18). Diese dreispizige Fischergabel, welche die Retiarii gegen bie Myrmillonen führen, bie auch im Mofait von Pa= laftrina vorkommt, wurde gegen Delphine gebraucht 19) und besonders von den Thunjägern, überhaupt zum Fang der gro= fen fische, nach Strabon am Rhodanus und am Tanais, wie noch jest in Italien gegen den Spada, was Windelmann anführt, bei Rorea, nach Castellan Reise nach Morea (S. 133), bei dem Lachsfang in Norwegen und Schottland. Aber das niedere Wertzeug armer Strandbewohner paßt nicht zum Zei= den für ben hochmächtigen Bermalter bes Dreizads, ber Erbe und bes Meeres wilden Bebelarbeiter, wie Aristophanes fagt: wäre biefer als Fischer gedacht worden, so murbe er irgend einmal die Fischergabel führen, wie Dephästos feine vornehmere Runft übt: eher würde fie bem Glaufos zufommen, wie auch ein Triton auf einer Münze von Korfyra auf einen Fisch mit dem Dreizack schlägt. Nereus, auf den dieser von Poseidon in einem Gemälde übergetragen ift, hat unterhalb Fischgestalt und ift also sicher nicht Fischer 20); und wenn Poseidon auf andern auffer dem Dreizad einen Fisch hält, namentlich wo er der Amymone nachstellt, fo ift diefer, gleich bem Delphin auf feiner hand, nur ein Zeichen des Meers 21). Die Thunfischer riefen ehe fie bas Mey herauszogen ben Poseidon Alerikakos an, weil oft ein eingebrungner Schwerdtfisch oder Delphin es gerriß, wie Aelian fagt, und nur diesen Poseidon, nicht einen mit feinem harpun breinschlagenden, tonnte Sophron in feinem "süßen" Thunjäger, welchen Aelian anführt, etwa erwähnt haben 22), wie er denn darin auch den Dreizad lorzas nennt 23). Ein Grammatiker zur Ilias nennt ben Dreizack das Scepter und bie Lanze Poseidons (13, 59), und zu beiden konnte er

 18) Poll. 10, 133, auch θρίναξ, daher Ιχθυβολήες άλίπλοοι, Callim.

 m Del. 15.
 19) Ael. H. A. 1, 19.
 20) Gerhard Auserlef.

 Bafen Taf. 8.
 21) Gerh. Adf. 11. Vases Luynes pl. 23.
 22)

 H. A. 15, 6.
 23) Etym. M. p. 572.

bienen 24): auch kommt eine breispitzige Lanze hier und ba vor, in Theffalien nach Aristoteles 25), im Ramapana, in Bismamitras Büffungen. Aber die Lanze hat fo wenig als bie Fischergabel zulängliche Bestimmung : Die Grundbedeutung ber drei Baden war vielmehr fymbolisch. Schon Plutarch be zieht sie auf das britte Reich das Poseidon einnehme, indem er nur nicht richtig die beiden andern himmel (Aether) und Luft nennt 26), ein Scholiast auf die drei Elemente 27). Wenn man bedenkt daß die Feststellung der brei Brüder in der Gestaltung der Griechischen Mythologie eine hauptsache ift, beren Dreieinheit in Zeus Triopas lag, so wird man sich nicht wur bern bag bem in diese Verbindung gesetten Meergott ein Beichen berfelben, bas fein höchftes Ehrenzeichen ausmachte, beigelegt wurde. Nach ihm ift er ber britte, wie wiers Zwrie, ben besonders Aefchylus hervorhebt (Choeph. 241. Eum. 751. Mit Hinsicht auf diese Bedeutung ift bann fpå-Suppl. 24.) ter auch bem Pluton, anstatt des Stabes womit er bei Pinbar bie Tobten zur boblen Gaffe treibt, ein 3meizach gegeben worden, in einem Basengemälde ber besten Zeit und in Sculpturen ber Römischen 28). Das richtige Gefühl von ber Be-

24) Im Titanentampf bei Apollobor führt Pofeidon den Dreizack als Baffe; fuscina telum Neptuni. Euripides lon. 282 πληγαί resairs: ποντίου σφ' ἀπώλεσαν. Darum führt er ihn auf den Münzen, besonder von Pofidonia und denen der Seleutidischen Könige, Ogsorepeairs bit Pindar. 25) Thessal. polit. genannt resáxwr. 26) De Is. 75.
27) Aesch. Prom. 922. 28) Meine L. Dentm. 3, 94. Im t. Münz = und Antikencabinet zu Wien fah ich im Gerbst 1854 auf einer kleinen Tafel gebrannter Erde die drei Brudergötter, in Geschichzügen, haar und Modius einander ähnlich, neben einander in Form ungetremeter, in der Mitte abgeschnittener hermen oder von Büsten, darunter in der Mitte der Blitz, auf den Seiten Dreizack und Zweizack aufgestellt, mit der Inforist:

DIIS . PROPItiis M . HERENNIus VIVATIS.

beutsamkeit ber Bahl hat auch zu irrigen Unwendungen geführt. So bie Beziehung auf die brei Arten Des Baffers, in Flüffen, Meer und Landfeen, bei bem angeführten Schol. bes Meschylus ober bei Servius 29) daß, wie Neptun den Dreizack, fo Jupiter ben breigespaltnen Blig, Pluto ben breiföpfigen Cerberus habe um die Einheit der drei anzudeuten 30). Dasselbe einfache Beichen für eine Dreiheit finden wir bei bem Indischen Siva, als Triphalas, wie er im Ramayana heißt, trisula, und bei Mahadeya, auf beffen Tempeln am Ganges zu Benares ber Triful bervorragt: denn er paßt gleich gut um drei Reiche, Seiten ober Gewalten bes einen Gottes als eine von brei Perfonen nach ihrer Busammengehörigkeit zu zwei andern zu bezeichnen, wie Obin burch ben Beinamen Thribi 31). Bie ber bes Poseidon ift vermuthlich auch der Dreizad des Zeus La= brandeus über dem Beil auf Münzen von Mylasa zu verftehn 32). Auch den eines Sarbischen Idols neben einem an= bern mit der zweizinkigen Gabel, kann ich mir nicht als Griechifches Zeichen bes Meerbeherrichers denten 33), noch den eines Affprischen Gottes an einem Cylinder 34).

In Bezug auf den von Rafael, ohne 3weifel nach damals noch erhaltnen Monumenten gemalten Pluton mit 3weizact ift mir feitdem von meinem Freunde Prof. Bifcher in Bafel gemeldet worden daß zwei Schweizerische Maler in Rom im Befit zweier Rafaelischer Cartons zu fenn glauben, die einen folchen Pluton enthalten. Seneca hatte folche Bilder nicht genau angesehn als er vom Pluto sagte: telum tergemina cuspide praeferens. Herc. fur. 563. 29) Aen. 1, 133. 30) Ranne Urgesch. S. 414 und Bohlen Indien 1, 201 dachten daß der Dreizack feinen erften Ginn verloren habe. Die von Dion Chrofoft. Tars. 1 init. erwähnte rolaura des Apollon in Tarfos bezeichnet vermuthlich einen Apollon ber Geefahrer ober einen Pofeibonifchen. 31) 3. Grimm D. Mythol. 1, 148. 2. Lusg. In der altchriftlichen Runft, namentlich bei Dürer, ift die Dreieinigkeit ausgedrückt durch drei Ausstrahlungen am haupt aller brei Perfonen, einzeln fowohl als wo fie neben einander ge= malt find. 32) Millin Gal. m. 10, 37. 33) Gerhard in den Schr. ber Bert. Mabem. 1846 G. 608 Laf. 5, 2. 34) Fundgruben des Orients 3, 3 Fig. 12,

Das andre hauptsymbol des Poseidon, das Roß, hat feinen Grund nicht darin daß er "feit uralter Zeit in Bezie hung zu den Quellen ftand ", sondern in den Meereswogen, und bedeutet bann, wie er felbst, auch bas Baffer überhaupt. Das wogende Meer ift ein Rog im Lauf (ragds Innos, Inno Sowr), bas im Lauf sich mit Schaum bebedt, was auf fpringende Quellen nicht paßt. Bir feben dies Symbol wie vor unfern Augen entstehn in ber Ilias wo Bofeidon über bie Wogen dahinfährt (13, 27). Indem sie in raschem Drang dahinwallen, fährt er mit feinen Roffen. In Italien werben die großen Wellen cavalloni genannt; onda de' cavalli fagt Manzoni und 28. Irving spricht von einer Jugend die fast nur im Sattel lebte und ihre ichaumenden Roffe wie ftolge Deere Sonft heißen bie Bogen von ihrem Stoßen unter sich hatte. und Anprallen auch Böcke, alyes. Manche ber Alten haben bie Bedeutung bes Roffes im Schiff gesucht; fo auch ber Freilich find bie Schiffe bem Menschen die Roffe Neueren 35). oder ber Bagen bes Meers, wie die Obyffee fagt (4, 708) und ein Angelfächsischer Dichter: "wenn die Seewellen gemaltig schrecken und das Meerroß des Zügels nicht achtet." SO Die Norweger 36) und noch jest fagt ber Englische Matrofe reiten auf bem hölzernen Roffe, eben fo wie Plautus equo ligneo per vias caeruleas vectant. Daber wird ber Schiffer Obysseus in ein Pferd als Schiff verwandelt 57) und darum haben in einem ein Seegefecht vorstellenden Relief aus Ninive bie Schiffe einen Pferdetopf, Rarthagische u. a. Münzen bas Pferd (ober auch den Bod) als Schiffszeichen. Von solden Schiffszeichen nannten die Gaditaner die fleineren handels fchiffe Roffe 38), wie auch um Abria Schiffsfahrzeuge genannt wurden <sup>39</sup>). Aber das Schiff würde boch immer nur als eins

<sup>35)</sup> Geyne Aen. 2 exc. 3. Bölder Sapet. Geichl. S. 143. 152. Bödth Urtunden des Attischen Seewessens S. XX. 36) Grimm Edda S. 71. 167. 217. 37) Sext. Empir. Mathem. 1, 16. 38) Strab. 2 p. 99. 39) Tz. Chil. 7, 835.

633

ber Attribute des Gottes, nicht als das Element selbst und ganz gelten können und es fehlte an einem Uebergang zum Roß Pegasos, zur Quelle Aganippe, zu den Pferdesilenen u. s. w. Noch weniger durchführbar ist die noch gewöhnlichere Erklärung des Innes vom Zäumen und Fahren der Nosse, was zwar im Cult des Poseidon etwas Großes und ungefähr so viel als das Schmieden für den Hephästos, aber doch immer das Abgeleitete ist: die Allgemeinheit und die manigsachen Bezüge des Bildes auf Wellen, Quellen, Wachsthum, auf das Schiffen und Fahren stehn entgegen.

In der Ilias verräth fich der Ropposeidon durch mehrfache Buge. Beil Poscidons Sinnbild bas Roß ift, darum fpannt er dem Beus die Roffe aus (8, 440), wie ihm felbst Amphi= trite bei Apollonius (4, 1327), schenkt er bem Peleus zur hochzeit unsterbliche Roffe (23, 276), lehrt er mit Zeus ben Antilochos mancherlei Pferdefunst (307) und läßt Menelaos biefen bei ben Bettspielen fich fcmören bei bem Erberschütterer mit an die Rosse gelegter hand (584), woraus Pausanias mit Recht Die Erfindung ber innung als Poseidons Sache folgert, welche Diefem auch Bamphos beilegt (7, 21, 3.) Arion, bas erfte Roß, hat in der Ilias Poseidon geschaffen (23, 346). Die Anwendung ber natursymbole auf bas Leben, oder die nahliegende Ableitung göttlicher Aemter aus dem Bilde, wie 3. B. bei Apollon aus dem Pfeil den tödenden Bfeilfchuß und bie Jagd, bei bem Lykios aus dem Bolf bas Bolftöden, ift als vorhomerisch boch wohl deutlich genug. Bum Opfer wer= ben bem Gott ber Bellenroffe wirkliche Pferde in die Fluffe versenkt (Jl. 21, 132), wie auch in Argos vor Alters geschah nach Pausanias (8, 7, 4), wie bie Griechen in Illyricum bem hippios enneaterisch ein Biergespann in bas Meer versenkten 40), bie Rhodier bem Belios, ber auch mit schnellen Roffen fährt. Demnach kann ich nicht mit R. D. Müller glauben daß bei

<sup>40)</sup> Fest. v. Hippius.

homer "ber natursymbolische Bezug, die Empsindung in welcher das Pferd frühere Geschlechter dem See= und Quellgott geweiht hatten, nicht mehr lebendig und klar gewesen wäreu <sup>+1</sup>; noch weniger einer jest neben der besonnenen vielgeübten spinn= webenartigen Homerischen Kritik beipflichten, wonach der Gesang welcher allein Rennspiele enthält, wegen der Erwähnung des Zusammenhangs der Pferde mit Poseidon einer späten Zeit und einer bestimmten Landschaft angehören müßte.

Auffer Pferden wurden dem Poseidon auch ganz schwarze Stiere geopfert (Jl. 20, 430. Od. 3, 6), ein großes Opfer dem großen Gott, aber auch schwarz wie die Tiese und ents sprechend seinem Wogengebrüll, so daß er auch rerveeos genannt wird.

Diener Poseidons waren zunächft bie alten Bellenischen Stämme bie, wenn wir dem Thufydides glauben (1, 5), See räuberei im Großen trieben. Bu ben helden biefes Gewerbes, woburch fie reich und mächtig wurden, muffen wir ben alten Bolfoftamm ber Minger gablen, von welchen die Argonautenfage, noch ebe fie zum hauptfit bas burch Geeverkehr fo reich gewordne Orchomenos hatten, in Jolkos ausgegangen ift. Argo beißt in der Dopffee die allbeliebte Sage (naoinelovoa.) Der Minver Verbreitung nach Thera, Lemnos, Ryrene beweift ihren ftarten Seetrieb +2): ob fie felbst ihren Pofeidon ichon mit dem felben Namen nannten, fteht dabin. Aus Lakonien verdrängt, aründen fie Städte am Meer in Tryphilien woraus der Bunbesverein von Samikon erwuchs 43). Auch auf bem Borgebing Tänaron hatten fie fich niedergelaffen, und mit Minpeischen Ge schlechtern hängt auch ber Poseidonsdienst von Tarent zusam inen. In Jolfos find Pelias und Neleus Göhne des Pofeidon und der Tyro; als Schutgott des Pelias ift er aus poetischen Motiv ben Argonauten feind, wie bem Douffeus; Reliden fm-

<sup>41)</sup> Proleg. S. 264. 42) Böch über die Infchr. von There in den Schriften der Berl. Atab. 1836. §. 3. 43) Müller Orchom. S. 360 f.

ben wir bei Homer in Pylos, wo Neftor bem Poseibon opfert (Jl. 11, 728. Od. 3, 6), ber seinen Palast in Negä hat (5, 381.) In der Ilias bringen ihm die Danaer nach helike und Negä viele und reizende Gaben (8, 202), die Bölker des Aga= memnon vom ganzen Uferland (Negialos) und um die weite He= like (575.) Bon diesem Helike hat er den Beinamen Helikon i os, unter welchem ihm die Jonier Stieropfer bringen (20, 403.) <sup>44</sup>) Die Stadt mit dem Bundestempel der zwölf Rüstenstädte ward im Jahr 373 v. Chr. nebst Bura vom Meer verschlungen <sup>45</sup>). Unter Negä ist offendar das Uchäische verstanden; Strabons Grund für den gleichnamige Eubölschen Six Poseidons, her= genommen von dessen Reise bei Homer, ist darum ungültig weil der Dichter bei den Götterfahrten das Geographische an= bern Motiven unterordnete <sup>46</sup>). Nach dem damaligen Städte= verein von helike und Legä ist erklärlich die Genealogie Achaos,

44) Ariftarch leitet den Beinamen vom Bootifchen Geliton ber. Etym. M. p. 547, 16. 597, 17, wegen der ungewohnten Form, da Elezios ju Gebot gestanden habe, ganz Bootien aber dem Poseidon heilig fei. Luch Kleidemos muß fo gedacht haben indem er gewiß nur erfindet daß eine hohe des Rliffosufers, Namens Ugra, worauf ein heerd des Pofeidon Be= litonios, ehmals geliton geheißen habe, Bekk. Anecd. 1, 326. Auch ber fleine gomerische hymnus auf Pofeidon (22) und ein homerisches Epi= gramm (7) beziehen dieß Ethniton auf den Geliton. Diefer aber hat mit bem Bootifchen Poseidonsbienft nie etwas gemein gehabt, und als Urfache ber ungewöhnlichen Endigung läßt fich denten daß man gerade nicht bloß an die Stadt 'Eliny, fondern zugleich an die barin liegende Bedeutung (von ilioow), nach welcher Elezwe auch ein Flußname ift, erinnern wollte. Diefe Bedeutsamteit des Ramens hält auch bas Etymologicum gegen Ariftarch fest, welchen auch Müller (Orchom. G. 246) einer grammatischen Grille bejuchtigt. Paufanias leitet Belitonios von Belite ber (7, 24, 4.) Auch ber Beiname Alyaãos ift doppelfinnig. - Bei dem Tempel des Poseidon helitonios auf Mytale bie Panionien, Strab. 8 p. 389. Diod. 15, 49. 45) E. Curtius Pelop. 1, 466 f. 46) Senne ju 13, 21 und Andre ftimmen dem Strabon bei. 3. g. Boß foderte einen noch zweckmäßigeren Reifeplan und fab fich einen Infelfelfen Mega zwischen Tenos und Chios aus, Antisymb. 2, 449 Gefund urtheilt Stury Pherecyd. p. 215.

Phthios und Pelasgos, Söhne des Poseidon und der Larissa, die aus Achäisch Argos nach Thessallien ziehen 47), und der Beiname revéocos des Poseidon mit Bezug auf Danaos 48). Von Aega, sagt Pindar, geht Poseidon oft zum Dorischen Istmos (N. 5, 37.)

Bervorstechend ift neben ben Meolern Poseidonsdienft ben Joniern eigen, die ichon vor ben Danaern bas Ruftenland bes Peloponnes einnahmen 19), unter beren Zwölfstäbten auch Augi und Selike waren 50). 3bre andern 3wölfftabte über bem Den batten in Mytale zu ihrem Bundesgott ben Pofeidon Selitonios 51), auf deffen Banionia die Ilias in der angeführten Stelle anspielt, beffen Altäre auch in Milet und Leos Paufanias erwähnt (7, 24, 4.) Eine Bunahme bes Boseidons bienstes erkennt man barin bag in bem Siebenstädtebund in Ro lauria an die Stelle des Helios Poseidon trat, wahrscheinlich auch in Tänaron, so wie er in Korinth über helios siegt: sein Unsehn flieg mit bem Bertehr ber Städte und ber Schifffahrt. Dem Poseidon gehörte der Korinthische und der Saronische Bufen, Aegialea großentheils, viele Orte in Elis, Meffenien, Diobor fagt, bie ganze Dft= und Westfüfte bes Peloponnes (15, 49.) Er berricht auf den Infeln, auf Euboa in Nega und Geraftos, in Styros, Tenos, Naros, Chios, Samos, Lesbos, Thafos u. f. m. Jonisch ift auch ber Poseidonsdienst in Trözen, das Poseidonia genannt wurde 52), sowie die Trözenische Rolonie in Lucanien. Auch nach halitarnaß tam von baber Pofeidonsdienft 53). Rach Trözen fest auch die Sage den Theseus, den Sohn des Aegeus, ober des Poscibon, gleich dem Minyas, dem Acolos u. A. und von ben Joniern scheint zu ben alten, ruhiger lebenben Eredthiden, welche Beus und Uthena, die Erde, auch den Belins verehrten, wie ber Apollon Patroos, fo auch ber Pofeidonsbienft

 <sup>47)</sup> Dion. H. 1, 17.
 48) Paus. 2, 38, 4.
 49) Herod.

 7, 94.
 50) Herod. 1, 145.
 51) Herod. 1, 148. Strab. 8.

 p. 384.
 14 p. 639.
 52) Strab. 8 p. 374.
 Plut. Thes. 6.

 2, 30.
 6.
 53) C. J. n. 2655.

gekommen zu seyn. Dadurch erklärt sich ber sonst unbegreisliche Umstand daß Poseidon auch Erechtheus oder Erichthonios ge= nannt wird <sup>54</sup>), nemlich wie Apollon Sohn der Athena, als eine andre zur politischen Berschmelzung der Bölker angenommene Sazung. Sunion, als ein Felsenvorsprung in das Meer, ist schon in der Odysse heilig (3, 278), durch Poseidon ohne Zweiz sel, der die Borgebirge einzunehmen pslegte: doch blieb in Attika, wo Seehandel und Seefriege später fallen, der alte Cultus überlegen; Athena siegt über Poseidon oder ist mit ihm ge= einigt, wie in Kolonos, beide als krause, wie in Eleusis Des meter ihn aufnimmt, so daß dann Triptolemos und Eumolpos von ihm stammen, er in seinem Tempel raarde heißt <sup>55</sup>): in der Stadt selbst ist nicht ein Heiligthum von ihm bekannt, nur in der Attischen Tetrapolis, in beiden Hafenorten und einigen anbern Demen.

Die Achäer ber Helbensage treten nicht als Seefahrer hervor, nur etwa die Danaer in Argos. Auch die Dorer in ihren früheren bergigen Wohnsigen verehrten nicht den Poseidon. Viele nachmals Dorische Orte, wie Korinth nebst Korkyra u. a. Rolonieen, Argos, Megaris, hatten ihn von früherher. Wollte man aber nur die Götter dieser Stämme, nicht die Aeolischen, in deren Genealogieen Poseidon so häufig ist, die Jonischen als hellenische gelten lassen, so mag man auch Demeter, Athene, Apollon u. a. ausscheiden aus dem allgemeinen Pelasgisch-Hellenischen im Ganzen nicht zu trennenden Götterstamm.

54) Hesych. *Έρεχθεύς Ποσειδῶν ἐν ἀθήναις*. Lycophr. 158. 431. Apollod. 3, 15, 1. Eine Inschrift: δ *έερεὺς Ποσειδῶνος Ἐρεχθέος Γαιηόχου Τ.*. *Κλαυδύος.* — Auf dem Altar des Poseidon vor dem Erech= theion wurde auch dem Erechtheus geopfert. Erichthonios hat den Wagen, das Einspannen erfunden, ift heniochos wie Poseidon selbst. Auffallend ift daß bei Apollodor 3, 15, 5 Poseidon das haus (olxiar) des Erechtheus überfluthet. Etwa aus einer Komödie oder sonst sonst der ge= sagt gegen die Politik welche den Piräeus an die Stadt antnüpste wie Aristephanes von Themistolles sagt? 55) Nicht in πατοφος zu än= dern, Paus. 4, 14, 2, 38, 3, 6.

Benn bie am meisten feefahrenden Stämme ber Nabe bes Meers zum Theil in andre Landschaften vordrangen, wo ihre Lebensweise fich anderte, fo mußte auch ihr hauptgott nach dies fer eine Umwandlung erfahren. Dieß geschah besonders durch bie Acoler in Böotien. Das Minpeische Orchomenos war in früheren Zeiten, wie R. D. Müller zeigt, noch ein Seeftaat. Bon Urne in Theffalien, später Rierion 56), ftammt Urne in Bootien, nachmals Koronea, auch Charonea rühmte fich ehmals Arne geheißen zu haben, nach Arne ber Mutter des Acolos 57); auch Oncheftos, deffen heiligen hain die Ilias nennt (2, 506). Theben u. a. Böotische Städte hatten alten Poseidonsdienft. Bie dem Asträischen Landmann Schifffahrt unentbehrlich war, lehrt uns hesiodus. Auch mitten in Artabien hat sich in einer Reihe von Städten biefer Dienft begründet, wohl boch nur von Rüftenlandschaften aus. Nun zeigt fich bas Band zwischen bem Gott und feinem Symbol auch bier in feiner magischen Birfung. Zwiefach haben die Götter bir, Erderschütterer, die Ehre getheilt, Bahmer ber Roffe zu feyn und bie Schiffe zu retten, fagt einer ber fleinen homerischen hymnen. Daber find Pferde zucht und ritterliche Wettfämpfe, an der Stelle fühner Seefahrs ten, nunmehr hauptsache bes Poseidonsdienste, wie Pindar von ben Theräern fagt daß sie die schnellen Delphine mit ben Roffen vertauschten, die Ruder mit den Zügeln als sie von der Insel auf bas Festland zogen (P. 4, 17.) Poseidon ift nun zoedwyύχων Ιππων πρύτανις, wie Stesichoros fagt. Die Spiele in Onchestos sind aus dem Hymnus auf Apollon bekannt : in Arfadien tritt biefer Bezug des Cults nicht minder ftart hervor. Die andre in diefe Binnenländer paffende Entwidlung deffet ben bestand in der Verbindung des Poseidon als Gottes bes Landes mit Demeter, Despöna, mit Athena (ber Tritogeneia), mit ben Nymphen und Flüffen. Geen, wie ber Ropais, ber

<sup>56)</sup> ποσειδωνι πουεριωι, Millingen anc. coins pl. 3 n. 12. R. D. Müller Götting. Ang. 1829. S. 2530. 57) Paus. 10, 40, 3.

bei Stymphalos, auch Felsenriffe und Abgründe, die des Sei= sichthon Werk zu seyn schienen, konnten daneben auf den Meer= beherrscher bezogen werden so oft es gesiel. Nur läßt sich wohl nicht annehmen daß die durch Erdbeben entstandene Thalbildung Thessallens, die Seen Böotiens, die Poseidonischen Wirkungen im Boden Arkadiens zur Verehrung des Gottes der Seefahrer Anlaß gegeben oder beigetragen hätten.

Das Befen bes Poseidon ift burchaus und fo febr als bas irgend eines hellenischen Gottes harmonisch, auch in Allem was später anzuführen, ift nur folgerechte und einfache Ents widlung. Böttiger ift mit feinem von Freret überfommenen Glauben an ben aus Libyen von Phönifiern nach Theffalien mit bem Pferd eingeführten Poseidon gestorben 58). Der ehr= liche Herodot hatte doch nur gesagt daß der Name Libysch sey (wonach der des Libnichen Gottes wirflich Uehnlichkeit mit bem des Griechischen gehabt haben mußte, wenn nicht etwa der Ryre= nische Poseidon für einen Gott ber Libver genommen wurde); denn biefen und einige andre Götternamen nahmen bie Aegup= ter, bie er gefragt habe, aus, indem alle andern nach ihnen ben Pelasgern von ben Aegyptern zugefommen feven (2, 50). Bas davon zu halten fey, hat schon im Jahr 1779 henne recht wohl eingefehn 59), Bolder ausführlich gezeigt 60). Uber nicht dämonischer ift der Aberglaube als manche mytho= logische und antiquarische Hypothesen. Ein Echel konnte den Pferdetopf auf den Punischen Münzen von Panormos als Beweis ex unanimi fere sententia ber Libnichen Abkunft bes Poseidon hinnehmen, obgleich andre Münzen derfelben Stadt ben Pegasos, ben herafles, ben Ares enthalten 61). Jest wieder sehen wir ben Dreizack erklärt als bas Phönikische Beichen für bas M, als Nachbildung der Meereswoge, maim,

58) Amaithea 3 S. XIV f. 59) De Theog. ab Hes. condita p. 130. 60) Japet. Geschil. S. 133. 61) D. N. 1, 229. Auch diesen Pserdetops beurtheilt henne mit Einsicht Aen. 1 exc. 14. bas Baffer 62). Gerhard stellt sogar in feiner Griechischen Mythologie den Poseidon unter unhellenischen Culten obenan, als aus überseeischem Ausland gefommen (§. 62), wiewohl er weiterh in fich zweifelnd äuffert (§. 231). Rog und Reiter tommen in den Beda vor und ein Lied vom ersten Reiter und mit ben Berwandten ber Indischen Urja werben fie auch nach Theffalien gelangt seyn 63). Die Libper verehrten einen Poseidon, bie Rarer ben Djogos, bie Minoischen ober Rarischen Rreter, bie Stythen 64), die Phönifier, die Rarthager 65). Dem Phönikischen Poseidon, wie die Griechen ihn nennen, hat mythisch Rabmos in Rhodos ju Jalysos einen Tempel gegründet und ihm Phönikische Priefter erblich eingesett, die sich nachber mit Griechischen mischten indem vermuthlich auch der Cult fich mischte und bellenifirte 66). Go war zwischen ben Phönikischen Ban belsleuten im hafen von Phaleron und den Phalereern Streit über die Priefterschaft des Pofeidon entstanden nach einer Rebe bes Dinarchos 67), und es scheint also bag bie letteren einen von Phönikiern in alter Zeit für ihren Gott erbauten Tempel in Anspruch nahmen für den ihrigen. Auch in Thera batte Radmos auf derfelben Reife ben Poseidonsdienft gegründet 68), wo er boch auch von ben Mingern ber war, und natürlich auf vielen andern Punkten. Einzelne Borkommniffe ber Urt follten auffordern, mas bei ben ungablbaren Griechischen Pofeidone culten immer Gleiches vorfommt, ju unterscheiden von ben fremden Seegöttern, von denen wir mehr nicht wiffen als bas man fie nur gerade Seegotter, Poseidone nennen konnte, wie 3. B. Leler Sohn des Poseidon heißt. Bo die Bevölterungen Lelegisch oder Karisch zu seyn aufgehört haben, hat mit ihnen

<sup>62)</sup> Fr. Higig Erfindung des Alphabets S. 18. 63) Einheimisch in der Gegend des schwarzen und Raspischen Meers ist das Pferd nach Schlossers Weltgeschichte 1, 34. 64) Herod. 4, 59. 65) Hann. Peripl. p. 28 Hug. Diod. 13, 86, 66) Died. 5, 58. 67) Dionys. de Dinarch. 10. 68) Theophr. ap. Schol. Pind. P. 4, 11.

auch ihr Cult, wie dieß wenigstens meistentheils geschehen ift, bem Griechenthum Play gemacht: fonft würde aus fo vielen Gegenden wo biefe Bölfer einft fagen, boch irgend ein Zeichen ihres Poseidons, hier und vort übereinstimmend, sich in dem ber Griechen ju erkennen geben. Uber biefer ift fo einfach und wie aus einem Stud bag baran nicht zu benten ift. Er ift keineswegs feinem Wesen nach ben übrigen Dlympischen Göttern fremd, nicht mehr als gephäftos; sondern ihn zeichnet feine Natur aus, die nicht von ausländischer Abkunft ift, das Meer. In feiner Gestalt, in feinen Dpfergebräuchen und Sa= gen febe ich nichts bas ihm nicht mit andern Griechischen Göttern gemein ober burch bie Ratur des Meers und feinen pers sönlichen Charakter motivirt wäre. Aodets find mir so wenig ein Mischvolk, halbbarbaren, Tyro eine Tyrierin, das Roß ein Phönikisches ober Libysches Symbol als ich bie Prasier von einem alten Autor Ausländer genannt fehe u. bgl. mehr.

Die Möglickkeit fremben Einflusses gerade auf den Poseis bon der Griechen, die noch vor dem Achäischen Heldenalter auf der See mit andern seemächtigen Bölkern im regsten Treiben sich begegneten, ist nicht zu bestreiten. Vor allem Andern fällt auf der Zeus Osogos der Karer in Mylasa in Inschriften <sup>69</sup>), welchen Theophrast<sup>70</sup>) und Machon <sup>71</sup>) Zenoposeiton übers setzen. Pausanias sagt daß in Mylasa dieselbe Sage von Meerwasser in der Akropolis sey wie in Athen und dann auch in Mantinea (8, 10, 3). Osogos aber scheint als ein Zeus zu zween andern zu gehören, wie wir deren auch drei an dem berühmten Lyklichen Grabthurm aus Xanthos sinden, von denen zwar keiner ein Zenoposeidon zu seyn scheint. In der zweiten Inschrift von Mylasa wird neben dem Karischen Zeus Osogos Zeus Zenoposeidon angerusen: denn zu ändern scheint mir kein

69) C. J. II n. 2693 f. 2700. 70) Athen. 2 p. 42 a. 71) Athen. 8 p. 337 c, wo Böch l. c. p. 1107 mit Recht εἰς Μύλασσ' für εἰς Μύλων' fchreibt.

I.

.

Grund zu feyn, und ich febe bieß bestätigt durch eine fpater gefundne buchstäblich übereinstimmende Inschrift von Mylafa 72) ΔΙΟΣΟΣΟΓΩ ΛΔΙΟΣΖΗΝΟΠΟΣΕΙΔΩΝΟΣ, fo dag ber zweite Name nur Uebersegung ober zweiter Titel bes einen Gottes zu seyn scheint. Nun unterscheidet Strabon brei beiligthümer bes Rarischen Zeus, wovon zwei ben Mylasern und ber Umgegend eigen, bas britte, was auch herobot bezeugt (1, 171), allen Karern gemeinsam sey, auch Lybern und Ryfern als Brüdern; bas erfte in ber Stadt, bas andre, fehr alte mit bem Koanon bes Zeus Stratios in ber Rome Labraunda auf einem Berg ohnweit der Stadt, das britte bes Beus Rarios (14 p. 659). Der lette ift bie hauptgottheit, bie unter demfelben Namen auch in Griechenland verehrt wurde, in Theffalien und Böotien 73), in Athen vom Geschlechte bes Jlagoras 74), vermuthlich in Megara 75); offenbar der öuστος, wenn auch ter Zeus Uyioros in einer Inschrift von Mylasa 76) nach feiner Verbindung mit Túxy dra?y u. a. Griechischen Göttern nicht gerade ber Rarios seyn follte. Rarios und Dsogos sind nicht zweifelhaft. Der Gott von Las braunda oder Labranda hat auf dem Ropf den Modius, in ber Hand Beil ober auch hammer 77) und wird daher mit

72) Bullett. d. I. a. 1849 p. 187. 73) Phot. Kápus. Hesych. Kagauos. Die Ableitung von zaga, haupt, vertheidigt von Bochart, Spanheim und Meinete Comic. fr. Vol. 2 p. 85, hat Anlas gegeben Kágeos bei hefpchius zu corrumpiren, wie naga Boewrois zeigt, das auch er hat, wie Photius. Der Monat Kaperos in einer Inforift von Chaleion C. J. n. 1607, welche Stadt Bodh für Bootifch, Whrens aber Dial. Aeol. p. 235. Dor. p. 11 und mit ihm Th. Bergt Beitt. jur Gr. Monatstunde 1845 G. 56 ff. für Lotrifch hält. 74) Herod. 5, 66. 75) Paus. 1, 40, 5, wo ich ftatt des finnlosen zorvos ichreibe zuros, fegelformig, metae modo, wie Benus Paphia Tacit. Hist. 2, 3. 76) C. J. n. 2693 e. 77) Diefe Bipennis findet fich über den Thuren von Mylafa, Fellows Lycia p. 75, wie auf Dun= zen von Mylafa (Rv. Dreizad), Myndus. Plutarch Qu. Gr. 45 leitet Labrandeus von einem Lydifchen Bort Lafovs, Beil, ab. Baffen, Bpt.

Recht für den Gott der Unterwelt gehalten. Dabei ist aber auffallend sein Beiname Stratios <sup>78</sup>), und Herodot will mit der Bemerkung daß allein die Karer dem Stratios Opfer bringen (5, 119), wohl nur sagen daß nur von den Karern die= sem Stratios oder diesem Gott als Stratios geopfert werde; denn Heeresgott war mehr als ein andrer. Doch haben auch die schwarzen Husaren Todtenschädel zu Helmzeichen gehabt. Bei den Karern also haben wir die drei den Griechischen ent= sprechenden Zeus.

## 105. Ino Leufothea.

Des Donffeus, als er in höchfter Sturmesnoth umber= treibt, erbarmt sich die schönknöchlige Ino Leukothea, taucht in Gestalt eines Bafferhuhns aus der See und spricht zu ihm auf bem Floße figend, Poseidons Born folle bennoch ihn nicht vernichten, er möge bie Rleider ausziehn, dieß unsterbliche Ropftuch nehmen und unter bie Bruft breiten, bas ihn nicht umkommen laffe, und wenn er mit den händen bas Land er= reichte, es abthun und wieder in bas Meer zurüchwerfen; mor= auf sie wieder in Bafferhuhns Gestalt in bas Meer taucht. Er überlegt und hält sich auf dem Floß bis es ganz durch Pofeidons Stürme zerschellt ift und spannt bann bas Ropftuch unter ber Bruft aus und wirft fich in bas Meer, mahrend Po= feidon mit schadenfrohen Worten scheidet und mit seinen Ros= fen nach Aega fährt. Als der Fluß ihn aufgenommen hat, wirft Obyffeus den Schleier hinein, ber in das Meer treibt und von der Ino wieder aufgenommen wird (5, 333-461). Ino

Suscher, in den Schr. der D. morgenl. Gefellsch. 10, 380 f. nimmt den Gott von Mylasa für Semitisch. — Bei Lajard ift "der Babylonische Zeus", ein Idol mit Blit und Beil, wie von ihm gesagt wird Baruch 6, 15: έχει δέ έγχειςιόδου δεξις και πέλεχυν. 78) Welchen Kelian H. A. 12, 30, der ihm auch ein Schwerdt irrig beilegt, auch Ka= rios nennt, d. h. mit diesem vermischt, so wie auch seine Ableitung von έσαι ödars λάβοφ falsch ist. wird dabei Tochter bes Radmos genannt, die vorher eine rebende Sterbliche (addieooa) gewesen, nun in den Fluthen bes Meers der Ehre der Götter theilhaft ward. Das von ber Göttin felbst verliehene Rredemnon erinnert an die Weihe ber Seefahrer wodurch Samothrate fo großen Ruf erlangt bat: und es ift zu vermuthen daß ber Dichter ein bort ben Gemeisten mitgetheiltes Schutzmittel im Auge hatte. Nach Ariftoteles in ber Politie von Samothrake hatte biefe Infel auch ben Namen Aevxooia gehabt, der wohl nur ein Omen glücklicher Seefahrt seyn sollte, und schon ber Scholiast bes Apollonios erklärt bas Rrebemnon ber Leufothea für die Tänia ber Rettung in Sturmesnoth welche bie Geweihten in Samothrate empfiengen, um fie um ben Leib zu winden (1, 917). Es ift fein Grund zu zweifeln daß ber Dichter im Besentlichen bm Mythus in Gebanken hatte ber in heroischer Umbichtung ber alten Göttin sie zur Tochter bes Rönigs Radmos und zum Beibe des Königs Athamas machte, das von ihm vom faphyftischen Gebirg her verfolgt, von der Molurischen Rlippe zwischen Megara und Korinth im Wahnsinn sich in die Su ftürzte, fo bag ihr altathamanischer (eher als Minpeischer) Cult fich zu Trauergebräuchen neigte, bie aus dem mühfeligen und gefahrvollen Leben der Schiffer entspringen mochten und auch dem Anthedonischen Glaukos eigen find. Von ben Aeolern zu Elea wurde Leufothea mit Thränenfesten gefeiert 1), und es ift möglich daß Ivazia, ber Name ihres Festes in Kreta ?), bedeutete Inos Schmerz, wie Achaa vom Schmerz ber Mutter um ihre Tochter verstanden wurde. Auch ber name Ino ift uralt, was er auch bedeuten möge, Tochter, wie Wis, eine Rore, wie auch Thetis Tochter ift, ober bie Starke, wit Schwend meint; an "Ivayos und Ivands erinnert ber Name nicht zufällig. Leufothea, Dorifch Asvxoola, ift Beiname, fte

<sup>1)</sup> Xenophan. Aristot. Rhet. 2, 23, 94. 2) Hesych. s. v. Strab. 11 p. 498.

bend geworden wie Glaukopis, Ennosigaos u. a. Die Levzy yalýry 3), wie Thetis filberfüßig heißt. Euripides : πόντου nlavnues Asuzo96av enwvupor. Alle Nereiden, alle Seegöt= tinnen konnte man Leukotheen nennen 4). Auch eine Quelle bieß so 5), ein Fluß 6). Alfman nennt Leufothea Seewalterin (salassopiedoisa); mit den Seejungfrauen des Nereus ift ihr unvergängliches Leben geset, wie Pindar fagt (Ol. 2, 51); beren Auge nennt er fie anderwärts (P. 11, 2). In der Rad= meischen Sage wird Ino, als Schwester ber Semele und als Baffergöttin, auch Pflegerin bes Dionpfos. 3m Lauf ber Beit wird der Sprische Melikertes Palämon ihr Sohn. Auffer ihrem mit biefem verbundnen eigenthümlichen Cult auf bem Ifthmus und in Korinth, sehn wir sie nur an einem Ort in Lafonien, auch hier in Verbindung mit einer nicht einheimischen Böttin, in Koronea in Meffenien, in Elea und in Agylla, bem hafenort von Care verehrt. Lytophron nennt die Leufothea Búry (107. 767) b. i. dúry ?), ba fie oft auch untergehn läßt.

# 106. Phorkys. Glaukos Pontios. Proteus. Triton. Amphitrite.

Die Obysse giebt dem Phorkys, dem Meeresalten, den hafen von Ithaka (13, 96. 345) und nennt ihn der öden See Walter, Bater der Nymphe Thoosa, der Stürmenden, die mit Poseidon den Polyphem zeugt (1, 71). Es scheint also dieß einer der ältesten Namen des Meergotts zu seyn, der gerade in Ithaka sich erhalten hatte. Alkman nannte auch den Nereus Mogrov 1), offendar nach der Bedeutung dieses Borts. Diese giebt hespchius an: gogxóv, levxóv, molicóv, koroóv, wo man das Lette nur auf den Greis des Meeres

<sup>3)</sup> Odyss. 10, 94. 4) Etym. M. Hesych. s. v. 5) Plin. 5, 38. 6) Paus. 4, 33, 4. Aevxasia. 7) Dorifch nach dem Schol. wofür in andres Beispiel bei Ahrens de dial. Dor. p. 81. Das Etym. M. p. 217 hat aus einem Dichter Búrns zaraléxteeas audnéssns. 1) Hesych. v. Nygevs.

beziehn kann, und von der Farbe hat auch Glaukos ben Ra-Danach wären porcus, noqueic, eine ber Laotoons: men. schlangen, dexuves, eine Art von Seefischen, von Doervs, bem Meeresalten, einer männlichen Leufothea, ju trennen, wie wohl auch Glaufos in Gestalt eines Seethiers vorfommt, bes Triton nicht zu gebenten, zu beffen Gestaltung fich ein andrer Grund als ältefte Bolfsfage benfen läßt. Die Theogonie nennt ben Phorfps fo wie ben Nereus Sohn bes Pontos und giebt ihm als Gattin die Reto (237. 270), d. i. die Göttin ber großen Seethiere, xýrea, ähnlich wie Thoofa, bas Ballen und Wogen, seine Lochter heißt. Allgemein als Gott des Meers gebrauchen ihn nicht selten die Dichter. Pindar nennt, wie Pherefydes, die Gorgonen bes Phorfos Gefchlecht (P. 12, 13), Sophofles, vermuthlich in den Phäaken, die zwo Sirenen deffen Töchter; besonders wird er oft genannt in den Zeiten ber gelehrten Mythologie, von Phanokles (Oogxov vowo), Euphorion 2), Apollonius (4, 828), Lytophron (376), Birgil 3) Rarystios nennt die Plankten Oógzov πύλας. u. A. Dak Birgil fagt immania cete - Phorcique exercitus omnis, auch Plinius chorus Phorci, mag burch die Besiobische Rete veranlaßt feyn, beweift aber nicht eine besondere ober ausschließende Beziehung dieses Meergotts vor andern auf die ziea.

Glaukos Pontios war ber Gott ber Böotischen, an einer Bucht gelegenen Stadt Anthedon, welche Lykophron Thrakisch nennt (754.) Am Ufer hieß eine Stelle Glaukos Sprung, von wo nach ber Legende ber Fischer Glaukos ins Meer gesprungen und ein Gott im Meer geworden war (wie Ino), ber ben Menschen das Zukünstige prophezeite, noch immer, wie Pausanias sagt. Dieser bemerkt auch daß Pindar und Aeschylus Runde von ihm durch die Anthedonier erhalten hätten (9, 22, 6.) Wohl mag er zu deren Zeit noch sehr unbekannt ge-

2) Lobeck. Aglaoph. p. 863 ss. Meineke Anal. Alex. p. 94. 3) Aen. 5, 240. 820.

wesen feyn. Pindar ließ ihn vermuthlich ben Urgonauten pro= phezeien (fr. 34), wie nachher Apollonius und Philostratus! Neschplus hat in der gleichnamigen Tragödie die Sage benutt daß Glaufos jedes Jahr einmal, von Seethieren begleitet, einen Umjug im Meer halte und ben Schiffern unter großem Geräufch, ihnen unsichtbar, in Acolischer Sprache alles Böfe prophezeie, mährend fie, im Bauch eines Schiffes verborgen, burch Räuchern, Beten und Faften abzumenden fuchen mas ber Frucht und den Thieren drohen konnte; er aber wehklagt daß er nicht fterben kann 4). Aristoteles in ber Politie ber Delier melbet daß Glaukos in Delos mit den Nereiden wohnend den Ber= langenden mahrfage: bas große heiligthum bereicherte fich auch mit diesem Cult und bildete ihn beliebig um. Denn der Glautos jener Fischerleute, die nach Dikaarch ibn alle ihren Stamm= vater nannten, ward in ein Seethier (xyros) verwandelt, wie Strabon bezeugt (9 p. 405), übereinftimmend mit der Sage bei Aefchylus und ben Worten Platons daß die Abergläubigen ihn zuweilen faben, in ben uralten wogengepeitschten Leib, bei zerfallner Gestalt, Muscheln, Tang und Steine eingewachsen 5), wie man ben Rücken von ausgeworfnen Ballfischen mit Mu= scheln und Seegras bededt gefunden hat, und ift ursprünglich ein ganz eigenthümliches Befen. Denn bag ihn, als er aus ber Enge ber Anthedonischen Bucht herausgetreten war, die Dichter mit Nereus und Phorkys, mit Melikertes und beson= bers mit Triton, beffen Gestalt ihm auch bie Rünftler gaben, vermischt und viele Liebschaften von ihm erfunden haben 6), gebort nur zu den Spielen der Poesse. Bolksmäßig und fehr alt möchte ber Glaube feyn bag Glaufos ichon als Fischer un= fterblich geworden war, ba er von einem Rraut gegeffen, burch beffen Genuß er einen feiner Fische, wie ber Rretische Polyidos eine Schlange, fich wiederbeleben gesehn hatte - Meschplus im

<sup>4)</sup> Schol. Plat. Rep. 10. 5) Rep. 10 p. 611. 6) Athen. 7 p. 296.

Glaufos nannte es Immerleb, asigwv — und bağ er in das Meer sprang weil er bas Alter nicht länger ertragen fonnte ?). Damit trifft zusammen bag er auch als Fifch wimmert bag er nicht sterben tann. Ein Gefühl ber Freudlosigkeit eines langen auf ber öden Gee zugebrachten Lebens fcheint zur Motivi= rung der Unsterblichkeit in der Sage vom Glaufos verwandt ju feyn. Daß er Böfes mahrfagt, ftimmt ju Diefer trüben An-Groß ist die Einfalt diefer Vorstellungen. lict. Der göttliche Stammvater ber Fischer war felbst ein Fischer, ward unsterblich durch ein Kraut, springt ins Meer und nimmt als See gott Gestalt eines Seethiers an, prophezeit Bojes und empfinbet bas Daseyn auch als Gott als ein Uebel, wie es bie Thrakifchen Anthedonier, wenigstens ursprünglich thaten, gleich andern Thrakern von denen wir dieß lesen, Bei aroftem Sturm war es sprichwörtlich zu fagen, wie in Verzweiflung, beraus Glaukos 8).

Bon den im volksmäßigen Glauben wirklichen Göttern sind zu unterscheiden Gedankenwesen wie Okeanos mit Tethys, eine kosmologische Idee, Pontos, Aegaon, Briareus. Derselben Art sind auch Proteus und Triton, rein dichterischer Ersindung und über den Kreis der Poesse und Kunst, jener nie, dieser nur wenig hinausgetreten.

Proteus ist wahrscheinlich nichts als eine Erfindung des Dichters der Odpffee (4, 349 — 570), der die Episode von der Bahrsagung des Proteus gebraucht um die unglaublichen hindernisse die den Seefahrer aufhalten, fühlbar zu machen, um für seine Erzählung das ferne Negypten und den Nil zu ge winnen, vielleicht ausländische Fabeln und einheimische Beissagungssage mit Laune zu verschmelzen und zugleich Schickfale andrer helden neben denen des Menelaos auf wunderbare Art

 Schol. Apollon. 1, 1310. Schol. Eurip. Or. 352 u. 2.
 8) Hesych. Suid. Bekk. Anecd. 1, 97, wo verschrieben ift γλαύχα, ξω ΓΧαύχα. Die Berse des Rausstrates bei Athen. 7 p. 296 a. dienen jur Erklärung.

bem Telemachos fund werden zu lassen, indem er zugleich einen liftigen, an bem närrischen Befen verühten Streich anbringt. Der Name ift ausgebacht nach dem Vorbild so mancher theo= gonischer Potenzen. Das Basser ift bas Ursprüngliche, daber auch eine der Nereiden Mowrie heißt, und von Euripides The= tis anspielend Nyents nowing genannt wird 9), auch die Loch= ter bes Releus (von vaw) Prote. Proteus hat zur Lochter Eldo96n mit Bezug auf bie Gestalten die er annimmt, wie Thetis von Sophokles navróµ00005 genannt wird. Der Name ift gebildet nach Asvxo.96a u. a. Sein Aufenthalt ift Pharos, fern von hellas, er ift ein Negypter, ber alle Tiefen bes Meers tennt, ein Unterthan des Poseidon, und ift recht als ein plum= per, barbarischer Gott unter seinen ftinkenden Robben geschils bert, obwohl an fich einfach ber Seegott unter feinen mancherlei Seethieren ber Bolfspoesie natürlich ift, wie die Meerfrau un= ter ihren heerben 10). Eine eigne Seegöttin 'Aloovdy wird aus einem Beiwort ber Thetis in ber Ilias (20, 207) erdichtet, welcher bie fußlosen Robben gehören, noch ein andres Mertmal ber bichterischen Erfindung bes Ganzen. Daß bie Aegyptischen Gelehrten auch dieß Geschöpf Griechischer Phantasie den Griechen entziehen mochten um baraus einen Megyptischen Rönig ju machen 11), begreift sich : traurig aber ift bie narkotische Wir= fung vereinter Subtilität und Autorität wenn herodot, der zwar ehrlich genug ift für den Namen Proteus als Griechisch Zeugniß abzulegen (2, 112-15), und Diodor (1, 62) einer folchen Auslegung bes homer nachgeben. Euripides folgt in der helena diefer Dichtung. Wenn Rabiro, die mit Sephästos die brei Lemnischen Rabiren erzeugte, Tochter bes Proteus von Pheretydes genannt wird, fo zielt dieß auf die Einigung von Baffer und Feuer, die schon in der Tritogeneia liegt. Dieser

9) Iph. A. 1078. 10) B. Grimms Elfenmärchen S. CXXI. 11) Ueber diefe hiftorische Erfindung, auf die vielleicht Stesichoros Ein= fluß gehabt habe, f. meine Ubhandl. über diesen in I. Chr. Jahns Jahrb. f. Philologie 1829 Bd. 9 S. 276-279. allegorische Mysticismus spinnt sich fort in der Verbindung des Proteus mit der Phlegräsischen Torone bei Lykophron (115—127) und der Versepung der Homerischen Fabel auf den Boden von Pallene bei Virgil <sup>12</sup>), wo daher keineswegs ein ursprünglicher Sitz einer Proteussage zu suchen ist <sup>15</sup>).

Auch Triton, welchen homer nicht nennt, und bie Tritonen scheinen in ber vom Bolt schon geschiednen Region gelehrter Dichter gewurzelt zu fenn und find baber nirgends zur Berehrung gelangt. Bie alt baber bas Bort fey, welches Baffer bedeutet, von Fluffen, Bachen, Seen gebraucht, ift bei der Athene Tritogeneia (S. 311) gezeigt worden. Ms bem Pofeidon eine meerbedeutende Gattin gesucht wurde, bat man sie Amphitrite genannt, die in der Odyssee viele ziece nährt (5, 422), die tiefftöhnende (12, 97), was eigentlich ju verstehn ift, benn ju ftöhnen icheint oft bie Gee: und fo beißt auch eine der Nereiden. Epicharmos nennt eine seiner sieben Flugmusen Tritone, Lyfophron ben Poseidon felbst Triton (34. 886), wie auch Paulus Silent. 14) und Dvid läßt durch Bermischung ben Triton mit Roffen fahren 15). Die Tritonischen Nymphen heißen bei Plutarch die welche der here bas Brautbad bereiten. Alles Tritonische ift in die Einheit eines Tri= ton zusammengefaßt worden, welchen die Theogonie als Sohn bes Poseidon und ber Amphitrite einreibt (930.) Diefer erscheint den Argonauten und dient der Boesie des Berakles um bas ganze Element, indem er mit ihm ringt, vorzustellen, wie schon von Euripides berührt und nach vielen Basengemälden als weit früher erfunden ju betrachten ift. Endlich wird Triton auch wohl als ein Gott geglaubt, wie in den Sagen der Lanagräer, wo er am Dionysosfest ichwimmenden Beibern zusest und von Dionysos auf ihr Gebet besiegt wird und heerden vom Ufer raubt, und mehr Albernheiten bie Paufanias ergablt

<sup>12)</sup> Georg. 4, 387 — 414. 13) Boran ich früher gedacht batte. Tril. S. 10. 14) b. Suidas v. Toirwrog. 15) Fast. 7, 50.

(9, 20, 4) <sup>16</sup>), ber auch an das Daseyn von Tritonen glaubt . (21, 1.) Ein Eid bei Ares, Triton und Poseidon kommt bei Polybius vor (2, 9, 2.) Eine bestimmte Gegend wo der Gott des Meers Triton gewesen sey, ergiebt sich nicht.

Triton wird bemnächst auch in eine unendliche Mehrheit von Tritonen aufgelöft, wozu die alte Mehrheit von Nereiden und Okeaniben, auch die Silene und die Pane maßgebend seyn Triton aber und bie Tritonen kennen wir im Bilbe fonnten. nur in einer Mischung von menschlicher und Fischgestalt. Diefe Art ber Gestaltung von Baffergöttern icheint unter bem Ein= fluß ber nach ben homerischen Zeiten die Griechische Phantasie nach und nach mehr beschäftigenden Aliatischen Götterbildung ju ftehn und fie macht am meisten den Abstand des Triton von Nereus, von Poseidon auch in der Zeit fühlbar. Nereus ift als Greis mit weißen haaren gebildet, zuweilen mit dem Dreijad. Nur durch Verwechslung geben ihm einige der späteren Basengemälde nach der Beischrift die Rolle des Triton im Rin= gen mit Herakles ober sonft 17), indem Bermischung und bas Phantaftische überhaupt nirgends freier walten als in diesem Gebiete ber Seegötter. Auf den Poseidon als alte wirkliche oder verehrte Gottheit die Mischgestalt überzutragen hat man nie gewagt. Dem Megaon einen Fischleib zu geben, bedenkt fich Apollonius nicht (1, 1167), ber auch bem Glaufos beliebig eine ähnliche Gestalt giebt (1, 1312.) Auf einer Münze ber Rretischen Stadt Itanos, Die nach Stephanus Byz. Phöniki= schen Ursprungs war, seben wir einen Tritonsartigen Gott, auf der andern Seite einen Pallastopf 18). Auffallend ift die Erscheinung biefer Gestalt an ber Eurynome ber Artadischen Phigalier, Die wir als eine ursprüngliche Artemis Limnäa an= gesehn haben.

16) Die ärgste von daher bei Aelian. H. A. 13, 21. 17) Meine tleine Schr. 1, 84. A. Dentm. 3, 408. 425. 18) Gerhards Archäol. 3eit. 1849 Taf. 9 R. 20. Lajard Rech. pl. 24, 10. Allier de Hauteroche pl. 7, 3.

### 107. Flüffe.

Die uralte Verehrung ber Flüsse und ber Quellen hat allgemeinste Verbreitung gefunden für fich und hinzugesellt wurben sie zu ben meisten Götterbiensten. Platon fagt von ben vordeukalionischen Zeiten, ba sey Fulle ber Duellen und Flüsse gewesen und die noch jetzt deren Ursprüngen verbliebenen Beiligthümer seven Beichen daß dieß mit Bahrheit gesagt werbe. Die Flüsse sind männlich und nach ihrer Größe alt und jung, haben häufig ihre Namen vom Nähren oder von der Bürde, wie Arios, und es haftet an ihnen, mögen sie in Fabeln ober Bildern als Personen genommen oder mehr bloß natürlich gebacht werden, die Vorstellung des Genienartigen, wie der jun= aere Plinius fagt: sive terris divinitas quaedam, sive aliquis amnibus Genius (Panegyr. 32.) Der Reiz womit fie Die Naturfinder jeder Landschaft anziehen, ift berfelbe. Der Rofat fingt : "Gruß bich, Bäterchen, berrlicher, ftiller Don, unfer Ernährer," wie einft bie Maffageten ben Don verehr= ten 1), die Stythen den Iftros 2), noch jest und ähnlich grüßt er die Wolga: die Newa wird noch jest jährlich eingesegnet. Die Schotten sprechen mit Ehrerbietung von ihren großen Strömen, mit Stolz nennen die Anwohner den Tweed, den Forth, ben Spry und ben Cleyde und ein Wort ber Geringschätzung führt Zweikampfe über sie herbei. Daber häufig die Belden ben namen von ihnen führen, eben fo wie Atel Die Bolga ift und ein Fürstenname 3). Auch der Nadoweffier betet am braufenden Strom feinen großen Geift an.

Bei homer werden die Flüffe nicht bloß angerufen mit Helios und Gäa (Jl. 3, 278), dem Alpheios opfert Nestor einen Stier, wie dem Poseidon, der Athene zugleich eine Kuh (11, 728), der Stamander hat seinen Priester (*degrenje*), der wie ein Gott im Volke verehrt wird (5, 78), heißt ein unsterb-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Max. Tyr. 8, 8. 2) Herod. 4, 59. 3) 9. G. Müller Sagenbibl. 2, 365 f.

licher Gott (21, 380), von Zeus erzeugt (14, 434. 21, 2), welche Sohnschaft burch bie Beiwörter Aurpepis, Auneris (21, 223. 268. 326), bie auch bem Spercheios, bem Nil u.a. gegeben werden, aus dem Regen erflärt wird, und erhält zum Dpfer lebendige Stiere und Roffe in die Strudel gefenkt (131), wie von den Magiern in den Strymon 4). In einer Stelle (J. 21, 196) werben Flüffe und Quellen vom Ofeanos abgeleitet, was allerdings mit ber Ansicht bag fie aus ben Bolten von Zeus entspringen, ftreitet: aber auch berfelbe Dichter hätte bie von der gewöhnlichen abweichende Meinung eben fo gut wie bie vom Ursprung ber Götter aus bem Dkeanos gebrauchen können, weil es ihm nicht barauf ankam ein Lehrspftem festzustellen. Seinen Priefter giebt auch bem Raffos Meschylus in ben Myfern. Dem Spercheios hatte Peleus bei gludlicher Rückkehr des Sohnes deffen haar, bas diefer drum nährte, und eine hekatombe barzubringen und fünfzig Böcke bei bem Altar und Temenos in die Quellen zu schlachten gelobt (II. 23, 142-148). Go bringt Dreftes in ben Choephoren (6) bem Inachos wie vormals bie Lode ber Erziehung, fo nun bie ber Trauer bar. Seilig sind die Flüsse die in das Meer hin= ftrömen (Od. 10, 351), Dopffeus ruft ben Hlug an indem er aus dem Meere fich rettet, hor o herr, wer du auch bift (oor' έσσί), zu beinem Strom, zu beinen Rnieen fomm' ich. So fündigt die Menschengestalt sich von fern an, wie in den Rofenfingern ber Eos. Die Tage und Berte fchreiben vor ber immerfließenden Bache schöngleitendes Baffer nicht zu über= schreiten ohne die Bande zu maschen und zu beten, den Blid auf die schöne Strömung gerichtet (735-739) und verbieten fie zu verunreinigen.

Diefer Cult behauptet sich, der Fluß, der Bach jeder Land= schaft ist ein Landesgott. Wie der Spercheios unter den Göt= tern von Phthia in der Ilias erscheint, so gebot in Dodona

4) Herod. 7, 113.

bas Drakel am Ende jedes Spruchs auch dem Acheloos ju opfern. In Elis ehrt des Alpheios Lauf der Sieger unter zwölf Göttern, ben herren nach Pinbar (Ol. 11, 48), unter benen er auch nach Paufanias (5, 14, 5) feinen Altar in Olympia hatte, und bieser mit dem Kladeos, der nach ihm am meisten Ehre bei ben Eleern von ben Flüssen hatte 5), wird in bas Giebelfeld bes großen Tempels erhoben, wie in Athen ber Sliffos, bem wenigstens mit feinen Nymphen und ben Mufen auch geopfert wurde, oder der Rephissos, und die Nymphe Ra-Spuren Dieses Cultus sind überall zerstreut. lirrboe. £leo≠ menes opfert an der Grenze dem Fluß Erafinos 6). Auf bem Gebirg Koryfos brach ein Fluß hervor, nachher beginnt man ibn zu verehren 7). Der Erymanthos batte feine Statue aus weissem Marmor, ben man mit Ausnahme bes Nils zu ben Flüffen zu nehmen pflegte 8). Die Jünglinge Phigalias icheeren dem Fluß ihr haar wo die Neda ber Stadt am nächsten ift 9), wie dem Poseidon nach einer Inschrift von Thebe in Phthiotis zwei große haarflechten geweiht werden. Der Euro= tas wurde geseglich verehrt, wie Maximus Tyrius fagt, wo er die Verehrung andrer Flüffe beliebig auf verschiedene Gründe bezieht, die des Ilissos auf die Telete an seinem Ufer, die des Peneus auf feine Schönheit, die des Acheloos auf die Mythen, bie bes Nils auf feinen Nugen, die bes Iftros auf feine Größe (8, 1). Den Chryfas als Gott verehrt in Afforas erwähnt Cicero 10). Dem Strymon und bem Apollon wird von bem confiscirten Vermögen zweier Bürger in Amphipolis ein Behn= Besonders bezeugen unzählige Münzen ben tel bestimmt 11). Flußgott ihrer Stadt. Eine Münze von Posidonia enthält den Silaros und ben 35 12). Eine gewiffe Frömmigkeit athmen bie Ausdrücke bes Aeschylus άγνόρυτοι ποταμοί, αλφεσίβοιον

 5) Paus. 5, 10, 2.
 6) Herod. 6, 76.
 7) Plin. 31, 5, 31.

 8) Paus. 8, 24, 6.
 9) Pausan. 8, 41, 3.
 10) Verr. 4, 2, 44, 96.

 11) Walpole Travels p. 510.
 12) Bullett. Napol. 1, 24.

Digitized by Google

üdwe, und des Pindar sepurod dxerol, besonders der auf die flüsse übergetragene Beiname xoveoreoigos und der Name Bater, wie Euripides den Eridanos, Andre den Nil, den Ti= berinus nennen.

Bie von Zeus, von der Erde, von Helios, von Selene Uhnherrn und glänzendste helden hervorgebracht werden, fo auch von ben Flüssen. Dieß aufnehmend nennt homer ben Hluß Alpheios im Pylierland Erzeuger eines Drfilochos, deffen Enkel vor Troja war (Jl. 5, 545) und deffen Sohn den Telemachos besucht (Od. 4, 489. 15, 187), so wie einen Andern als Enfel des Fluffes Arios (Jl. 21, 141. 151.) In der Un= terwelt fieht Douffeus Antiope die Tochter des Alopos (4, 259). Rach ber Sage der Meffenier gebar den Ortilochos Telegone dem Alpheios 13); nach der der Lofrer in Italien war ihr grofer Fechter ein Sohn des Flusses Räfinos 14). Sophokles ruft an: Inachos Stammvater, Sohn ber Duellen bes Baters Dfeanos, hochwaltend über die Fluren von Argos, die Berge ber hera und bie Tyrsenischen Pelasger. Da die Ströme bie Landschaften ernährten, fo wurden fie leicht die Stammyäter ber hauptgeschlechter, ber Könige. In Urgos war Phoroneus bes Inachos Sohn 15), Afopos ift in der Genealogie ber Aeafiben an der Spipe 16). Sobald aber der Glaube folcher Ab= funften bestand, konnte es an Geschichten nicht fehlen, wovon ein so schönes Beispiel ift die Liebe ber Tyro zum göttlichen Strom Enipeus, ber weit ber ichonfte ber Fluffe über bas Land geht, in der Donffee (11, 236-251); ein andres in ber Ilias wo bes Peleus Tochter Polydore, ein Weib mit bem Gotte gebettet, bem Spercheios einen ber fünf Schiffs= führer des Achilleus gebar, während vor der Welt Boros mit ihr vermält war (16, 174-178), so wie ben zweiten eine Andre von hermeias. Dem Besiodus fangen bie Mufen ber

<sup>13)</sup> Paus. 4, 30, 2. 14) Paus. 6, 6, 2. 15) Paus. 2, 15, 5. 16) Müller. Aegin. p. 10 s.

Flüffe Liebschaften und ber Könige, wie Maximus Tyrius sagt (34, 9). Rühmte doch auch Virdomar sein Geschlecht herstam= mend vom Rheine selbst <sup>17</sup>).

Der Fluß der Flüsse ist der Acheloos in Atarnanien, welchen Achilleus in der Ilias im Stolze seiner Abkunft von Zeus herrscher (xoeiw) und neben Okeanos nennt, die dennoch dem Zeus nachstehn (21, 194)<sup>18</sup>).

### 108. Nymphen.

Das Wort vúppy, bas man mit Recht auf nubere und verwandte Sanffritwörter zurüchführt, wird, gleichwie im Italianischen im gemeinen Leben sposa, von Frauen gebraucht ohne Unterschied ber verheiratheten oder jungfräulichen, wie von Marpeffa (Jl. 9, 560), von Bräuten (Jl. 18, 492) und .von ber treuen Gattin (Od. 4, 743. 11, 446.) Im hymnus auf Aphrodite ift zusammengestellt πολλαί δε νύμφαι zai παρθένοι άλφεσίβοιαι (119.) Drum werden auch die verschiedensten Göttinnen Nymphe genannt, Ralppso, leuchtende Töchter bes helios, Britomartis, Mäa die Mutter des hermes, die Thau göttinnen, die Hyaden, Echidna u. a. In Allgemeinen aber find bie Nymphen Bafferjungfern, auch Kopai, Kovpai, Fraulein, schlechthin bei Pindar 1) u. A. ober nag 96vor, bei 3bptos u. A. mit welchem namen fie fcon bie Dopffee ehrt (6, 122 zovoάων-Nuµφάων.) Homer nennt fie Töchter des Zeus, wie bie Flüsse vom Regen des himmels, ohne eine Mutter bingugs fügen, zovoai Aios alyiogoio, hesiobus aber bes Dfeanos, und Vindar nennt eine Nais Rreusa Tochter der Erde (P. 9, 27.) Die vier Dienerinnen ber Rirke find aus Duellen und von hainen und aus heiligen Flüffen entstanden (Od. 10, 250.) Najaden, von vaw 2), vyides, varades, find sie alle und erhalten nur besondre Namen von ben Drten wo fie fließen, auf Bergen Dreaden (de-

Prop. 4, 10, 41.
 Zoega Bass. tav. 74.
 P. 3, 78, meine Rl. Schr. 1, 97. 197 u. L.
 2) ir di zeirr ráes Od. 6, 292, déraos πόταμος.

aufas), in Auen, im Meer unsterbliche "Adaas (Jl. 18, 86. 432, auch norwwa), fonft nereiden, Ofeaniden. Besonders find bie Gebirge mit ihren Thälern ihr Revier, was die Theogonie fehr bervorhebt (129 f.) Auf einer Spipe des Ritharon hatten bie Sphragitischen oder Rithäronischen Nymphen, die ohne Zweifel bie hochzeit ber Bera angiengen, eine Böhle, worin fie por Alters ber Sage nach wahrsagten 5). Sie bewohnen, fagt bie Dopffee, Die boben Gipfel ber Berge, Die Duellen der Flüffe und bie grafigten Triften (6, 223), schöne haine, fagt bie Ilias (20, 9) und ber hymnus auf Aphrodite (97.) Auf bem Sipplos fagen fie fey der Göttinnen Nymphen Lager, die um ben Acheloros tangen (Jl. 24, 615.) 4). Die Chortange ber Nymphen, ber chorgewohnten (xogon 9ets), find ein febr natürs liches Phantassiebild da die Quellen so frisch und quick sind, wie hupfend und tangend. Bir in unfern Rlimaten ftellen uns nicht gang ben Reiz vor welchen in ben heißen Ländern frisches Baffer hat: aus all den Einbildungen die fich die Alten, auch bie Neugriechen über bie besondern Eigenschaften vieler Quellen schufen, sieht man mit wie großer Liebe sie an ihnen biengen.

Die Nymphen werben im Fortgang der Zeit in einem heitern, spielenden Cultus verehrt, in Verbindung mit mehreren Göttern, besonders Artemis, hermes und Pan, Dionysos, auch Demeter, hera, Poseidon u. a. Obysseus in Ithaka ankommend küßt die Erde und betet zugleich zu ihnen (Od. 13, 355), was die Telegonee nachahmt. Ihre Höhle ist am Hafen, wo er oft viele hekatomben ihnen geopfert (350), kämmer und Böcklein (17, 241); an ihrem Altar am Brunnen opfern alle Wanderer (17, 211.) Der Sauhirt theilt ihnen und dem Hermes einen Theil zu (14, 435.) Schöne Chorpläze und Size waren bei der gewöldten heiligen Höhle am Hafen von Phorkys

<sup>3)</sup> Paus. 9, 3, 5. 4) Nach der weiteren, ein Lob ausdrücken= den Bedeutung von Azedwiros, weßhalb der Name sich in verschiedenen Ge= genden wiederholt. Schol. ad h. l. Schol. Pers. 865. Paus. 8, 38 extr. I. 42

(12, 318. 13, 103 s.) Die gewöhnlichen Opfer waren Milch, Del, auch Lämmer und Ziegen. Der Glaube an die Bafferjungfern ist in Griechenland nicht ausgegangen, in Kreta wenigstens nicht, wo Pashley von den heiligen Jungfrauen der Duellen zu erzählen weiß <sup>5</sup>). Auch Gelden haben in der Ilias Nymphen zu Müttern (6, 22. 14, 44. 20, 384.)

In der Jlias erscheinen die Nymphen einmal in der Götterversammlung (20, 8.) Ein hessochscheit Bruchstud berechnet sehr naw das Alter der wohlgelockten Nymphen, der Töchter des aegischaltenden Zeus, worauf die Ersahrung versiegter Duellen geleitet hat. So ist im hymnus auf Aphrodite gemalt wie endlich die Seele stirbt in Tannen und Eichen der Nymphen auf heilig verschonten Gipfeln der Berge (257—272.) In der Ilias pflanzen Drestiaden die Ulmen um den Grabhügel (6, 419.)

Eine schöne Dichtung ist die ber Odyffee von der Soble ber Najaden in Ithafa (13, 102—112.) Strabon bemerkt baß eine folche Böhle wie homer fie beschrieben in Ithata nicht fey, und behauptet mit Bezug auf frühere Erklärer, nur nicht entschieden genug, den fabelhaften Charakter der Schilderung (1 p. 59.) Eine ben Nymphen geweihte Grotte in Ithafa bezeugt der Geograph Artemidor bei Porphyrius : und wie hatte fie fehlen können? Dag Le Chevalier und 28. Gell die Some rifche mit Unrecht in einer Söhle bei bem hafen Bathi wiederzufinden meinten, zeigte Bölder 6). Die von ben Nymphen gewobenen Gewänder hat Boiffonade in feiner Ausgabe (1824) für Stalaktiten genommen. Aber bie ganze Schilderung ift nicht nach ber natur, sondern ursprünglich, nicht erft durch bie alten Erklärer 7) fymbolisch. Die Najaden find bier nicht ms mittelbar bie Quellen felbst, sondern nach Menschenart. Das her haben sie ihre Krater und henkeltrüge, Bienenstöde und

7) Lob. Aglaoph. p 381.

658

<sup>5)</sup> Travels in Crete 1, 89 - 94. 6) Som. Geogr. G. 69.

Bebftühle, und wie die ersten auf das Basser gehn, das zwar auch in Natur nicht fehlt (dr 8° ödar deraorra), wie bei den Statuen der Flüsse und der Nymphen, so beziehen sich auch die meerpurnen Mäntel, die sie auf sehr langen steinernen Webstühlen weben, auf das was das Basser schaft, die grüne Decke der Erde und die Bienenstöcke auf die Fülle der Blumen die darin sprießen. Die Penelope oder Weberin, welche Mutter des Pan genannt wird, ist eine Nymphe. Der doppelte Eingang der südliche für die Götter, der nördliche für die Menschen, ist zugesetzt um das Bedeutsame durch das Märchenhasse zu verstecken, ganz nach der Art dieser alten Dichter, und nicht mit Boissonade auf die gemeinen Begriffe leicht zugänglich, den Einwohnern dienend und unzugänglich zurückzuführen.

## 109. Sephäftos.

Es ist keine Spur daß von den Griechen bas Feuer ver= ehrt worden sey als Element gleich dem Baffer, wie die Gallier nach Cafar Sonne, Mond und bas Feuer verehrten, wie bie Beba biefelben als die brei Lichter feiern, der Rig Beda insbesondre ben Agni (ignis), den zwischen zwei Bolken gebor= nen, auf welchen ungefähr die Gälfte feiner hymnen geht. Eine hohe Stelle nahm das Feuer besonders auch ein in der Relis gion bes Bendvolks, wie benn die Perfer nach Strabon immer zuerft zum Feuer beteten, welchem Gott fie auch opferten, ben Gebrauch beffelben zum handwert aber als eine Erniedrigung ansaben; fo auch in ber Aegyptischen, und es heißt in ber Ebba, wie bei Pindar, bas Baffer in ber natur bas Beste für ben Menschen, beffen Daseyn freilich im falten Norden an bas Feuer gesetzt ift 1). Unter ben Griechen ward es geheiligt nach feiner Bohlthätigkeit am häuslichen heerd und burch bie Schmiedefunft, und nach feiner Furchtbarkeit in den Bulcanen von Lemnos und Sicilien in ber Perfon des Bephästos, und was den heerd und feine Bedeutung für die Gefellschaft be=

<sup>1) 3.</sup> Grimm D. Mythol. C. 340, 156.

trifft noch mehr in ber der He a, seitdem wenigstens von bieser Meldung geschieht. Daß mit dieser die Italische Göttin bes Hausheerds zusammentrifft, ohne daß wohl Vesta von korka abstammt, läßt vielleicht vermuthen daß das Feuer bei beiden Bölkern einst eine weitere religiöse Bedeutung, wie in Afien, gehabt hat und erst in den neuen Wohnsigen auf die praktische, die wir vorsinden, eingeschränkt worden ist. Die Feuerreinis gung des Triptolemos, wodurch er unsterblich wird, kann nach der Hand, so wie der Scheiterhausen des herakles, aus Afien entlehnt seyn, und wo das Feuer in den Tempeln auf Altären oder in Leuchtern, im Fackellauf geheiligt wurde, scheint es burchgängig nur sinnbildlich wie Thiere oder andre Attribute in Bezug auf Götter des Lichts oder der Feuerfünste zu ge schehn, wie auch bei andern Völkern z. B. an den Sonnenwenden Feuer angezündet wurden.

Nach der Theogonie (927), Stefichoros und dem homerischen hymnus auf Apollon zeugt Bere ben hephäftos, fo wie Beus die Uthene, allein für sich, wetteifernd mit ihm (309, neicer "Hon.) here, die Mutter des Sephästos und des Typhe eus, ift die Erde. Eine Statue der Bere bei Argos die aus ber Bruft Feuer blitte, bei herobot (6, 82), beutete an, wie aus ber Erbe bas Feuer vulcanisch hervorbricht, welches als die Ute quelle bes bem Menschen bienenden Feuers erschien, ba an ge riebene Bölger ichwerlich gedacht murbe, bie im Rig Beba ben Ugni als ein fleines Rind erzeugen und auch in Griechenland nicht felten erwähnt werden. Bei homer ift hephaftos Sohn bes Beus und ber Bere (Jl. 1, 577. Od. 8, 312.) Aber bief fann nicht bas Frühere feyn; bas Feuer allein fann nicht aus Beus gewesen feyn während die andern Elemente Gaa, Nereus und Poseibon, so wie Sonne und Mond es nicht war. Erf in bem Syftem ber Dlympischen Götter mochte Bephaftos, als bas Element, etwa wie Poseidon und bann als ber Feuerfunftler in die Familie eingehn. Dagegen konnte bas Feuer aus ber Erbe fo gut wie bie Fluffe aus bem Dfeanos ftammen.

Bir sehn also auch hier in späterer Poesie das Aeltere gegen homer hergestellt. Späten Theologen siel es ein den Lemnischen hephästos Sohn des Kronos und der hera zu nennen ?).

Bedeutfam ift in biefem Busammenhang bas nähere Berhälmiß ber Bera in der Ilias zu hephästos, den sie ihren lies ben Sohn nennt (14, 166), und ber feiner lieben Mutter beis fteht burch Mahnung zum Frieden ba Beus erzürnt war; ihr aber räth nachzugeben, ba er gegen Beus nichts vermöge, ber ihn schon einmal, als er ihr beistehn wollte, von der göttlichen Schwelle herabstürzte, daß er ben gangen Tag lang fallend mit ber finkenden Sonne auf Lemnos ankam, wo ihn Sintische Männer sogleich wie er gefallen bei sich aufnahmen. Darauf lacht here und nimmt aus ber hand des Sohnes den Becher, ber auch ben anderen Göttern allen nach ber Rechten als Bein= schent Nettar aus dem Krater schöpfend, in die Becher eingoß (1, 571-598). Thrakische Sintier also giengen in Lemnos den Griechischen hephästosbienern voraus und bas neuntägige fest bas bort gefeiert wurde, mag Thrakischen Ursprungs ge= wefen feyn. Der bem Stury bes hephästos aus dem Dlymp auf Lemnos zu Grunde liegende Gedanke wird allerdings ber fen welchen Kornutos angiebt (19), daß die Blige bes Zeus bie Urquelle alles Feuers feyen, wie auch ber Rig Beba aus= Benne erflärt übel, bemerkt aber mit Recht daß diese drückt. handlung des Zeus zu motiviren die andre Fabel von ber Buchtigung ber here, welcher ihr lieber Sohn beispringt, an= gefügt sey. In Lemnos war auf ber öftlichen Seite ber fruh ausgebrannte Bulcan Mojychlos 5), in deffen Nähe die Stadt hephäftias und ber Tempel des hephästos. Aehnlich in der Form, verschieden in Sinn und Motiven ist der andre Mythus im achtzehnten Gesang (394 - 405). Hier schilt hephäftos seine Mutter hündisch, durch deren Beschluß er in das Meer

<sup>2)</sup> Lyd. de mens. Mag. 54, 3) Buttmann in F. A. Bolfs Mus. der AB. 1, 295—217. Bielleicht ift Mússydos aus Múszvdos entflanden, vom Brüllen der Bulcane.

fiel: venn fie wollte ihn weil er lahm war aussetzen \*). Den Gefallenen nahmen Thetis und Eurynome die Okeanide auf, in veren Grotte er verborgen neun Jahre lang geheim vieles Geschmeid hämmerte. In dem Letzten ift vielleicht angespielt auf die geheime Verbindung von Feuer und Waffer wie in Uthene Tritogeneia, was später durch die Nebeneinanderstellung der Bilder der Heftia und der Amphitrite, in Olympia, hir nebst-Poseidon <sup>5</sup>), und an der Schale des Sosias nachgeahmt erscheint; oder auf die Nachbarschaft der Vulcane an Kuften und auf Inseln mit dem Meere. Daß die Bulcane Nahrung aus dem Meer ziehen, war die Meinung des Alterthums, wie es auch die neuere Physik in Erwägung zieht <sup>6</sup>). Die Bedeutung des Mosychlos geht daraus hervor daß die Athener jedes Jahr Feuer aus Lemnos neu einholten.

Die Stätten des überallhin verbreiteten Feuers waren der Heerd und die Esse. Unter dem Namen des Borstehers (émorcárns;) stand in Athen ein thönernes Bild des Hephästos an jedem Heerd 7). Die neugebornen Knaben wurden in Attika an einem bestimmten Tag um einen brennenden Heerd im kauf herumgetragen, was die Amphidromia hieß, und dadurch in die Familie aufgenommen <sup>8</sup>): auch an den Apaturien wurde dem Hephästos neben dem Zeus Phratrios und der Athena seine Ehre erwiesen. Nirgends erscheint der überhaupt wenig gefeierte Hephästos so bedeutend als in Athen, wo von Athena als der ätherischen und von ihm als der Erdwärme Erichthonios erzeugt ward. Die Chalkein dafelbst, ursprünglich wohl

<sup>4)</sup> Κρύψαι, χαταχρύπτειν, als einen ἀνάπηρον Plat. rep. 5, 9.
Göttling Ubhandl. 1, 198. 5) Paus. 5, 26, 2. 3m Rig Beda wird des Feuers urfprüngliches Etement Baffer genannt. 6) Justin.
4, 1. heberle Meteorol. hefte 3 S. 298. Reinganum in L. Bimmers manns Zeitfchr. 1835 N. 138. 211. humboldts Rosmos 1, 253 ff. 7)
Aristoph. Av. 436. 8) Rach der Bemertung des Baron Ecklein Humanité primitive p. 5 waren die Amphidromien auch ein Indifcer Gebrauch.

nur ein Fest der Phyle der Werkmänner (*deradess*), wurden zu Athenäen erhoben, die man dem Hephästos mit der Athena Ergane zugleich feierte: denn auch in der Kunst vereinigten sich beide Götter. Den Fackellauf dieses Festes erwähnt herodot (8, 89).

Nicht biefen Gott niedrer hutten und Bertftätten, noch auch deffen Bedeutung an vulcanischen Orten stellt uns homer vor Augen, fondern nur ben Golbschmied und überhaupt Band= werter ber Götter. Darum beißt er in ber Ilias nolunnic, πολύφρων (21, 355. 397), περίκλυτος Αμφιγυήεις (1, 107. 18, 383. 462), wie auch in ben Tagen und Berten, wo er bie Pandora aus Thon bildet (60. 70). Die hand ift yvtor in dryvalitein, daher aughrvog ftart bei Sophokles (Tr. 504), augerviers geschidt, ganz wie augedestes, auge verstärtend wie in Auguagaos. Auch zbroregyns ift fein Beiwort 9). Er schnitt und schmiedet, zimmert und baut wie Dabalos, fertigt alle Geräthschaften ber Götter und bat jedem ber Götter fein haus gebaut (Jl. 1, 607), fo ber here (14, 166), auch fein eignes, worin er, ber Meister reizender Berte, mit Charis wohnt (18, 369. 382), mit ber jüngsten ber Chariten, Aglaja genannt nach hesiodus, bei dem auch die Chariten des Glanzgeschmeides Pandora mit goldnen Halsketten schmücken. In ber Dopffee ift Aphrodite fein Beib (8, 274), vermuthlich nur zum Zwed ber einen Dichtung von ber Bublichaft bes Ures mit biefer, noch ohne physifalischen Bezug, wie Spätere deuten 10). Bon ihm ift die Aegis des Beus (Л. 15, 310), der here macht er ben Thron für den Hypnos (14, 289), der Thetis die Baffen für Achilleus, als er eben mit zwanzig Dreifüßen, an ber Band aufzustellen, beschäftigt war (18, 375). Bon ihm ift auch ber Scepter bes Agamemnon (2, 101), ber Panger des Diomedes (8, 195) und in der Odyffee der Becher eines

<sup>9)</sup> Jl. 1, 571. Od. 8, 286 f. Theogon. 929. 10) Cic. N. D. 3, 22. Hor. Carm. 1, 3.

Sidonierkönigs (4, 618) und die unsterblichen Hunde vor dem Palaste des Alkinoos (7, 91). Nehnlich die Sagen von dem Halsbande der Eriphyle, von dem Hunde den er ans Erz von der Chalkedonischen Insel Demonesos macht, belebt und dem Zeus giebt, dieser der Europa, diese dem Minos, Minos der Prokris<sup>11</sup>), und andre, wie von einem Bilde des Dionysos<sup>13</sup>), die sogar Pausanias ausser dem in Chäronea verehrten Scepter des Agamemnon verwirft (9, 40, 6. 41, 1.)

Auch bie Gestalt des hephästos ift bei homer die des Werfmanns. Er ift nervicht von hals, von haarichter Bruft (Jl. 18, 415), ein πέλως αίητον (410), aber von schwäch= lichen Beinen, χωλός, χωλεύων ύπο δε πνημαι δώοντο άραιαί (18, 411. 417), χωλός, ηπεδανός (Od. 8, 311. 333.) Das ift nicht eigentlich lahm, hinkend, ba ber Fehler in beiben Beinen liegt, sondern schwach auf ben Beinen, wankend, wadelnd, od rods nodas eggwuevos, am Raften bes Rypfe los 15); auch Kullonodiwr, Rrummbein, wie von einem wadelnben Gang (Jl. 18, 371. 231. Tril. 173. 549), baber er von goldnen Dirnen gestützt und geführt wird (416-418); benn xúllwois ift Krümmung. Die Götter lachen wie sie den De phästos bei bem Nektareinschenken burch bas haus sich tummeln feben (1, 599 s.). Es ift bemerkenswerth daß homer auf feinen fo bestimmt gezeichneten Runfthephästos biefen Bug ber Schwachbeinigkeit, des wadelnden Ganges überträgt, ber ohne Zweifel von dem Element entlehnt ift und daber nächt bem Zeus als Bater die ohnehin vorauszusegende bichterische Metamorphose auch deutlich anzeigt. Das Unstete, Schwantende, aller Strammheit und Festigkeit Entgegengesete, verbunden mit fo großer Gewalt der Flamme, muß ber naiven Vorwelt einen tiefen Eindrud gemacht haben, ba wir daffelbe Merkmal des Feuergotts bei mehreren Bölkern antreffen. Sn Agni heißt es im Rig=Beda: aegre prehenderis, suboles

<sup>11)</sup> Poll. 5, 39. 12) Paus. 7, 19, 6. 13) Paus. 5, 19, 2.

quasi serpentum. Biland, Belint, Baulundur, Bölund in der älteren Edda ift am Fuß gelähmt, die Flechsen sind ihm ausgeschnitten in der Wilkina= und Nissungsage <sup>14</sup>). Die Lahm= heit des irdischen Feuers ist richtig verstanden bei Eusebius <sup>15</sup>). Auch die Träume gehn incerto pede <sup>16</sup>), und der Schlaf hat bald lahme, bald schwache und starre Beine, weil er die Be= wegung aussebt; bald zwar auch ist er ein behender Laufer <sup>17</sup>).

Bei ben Dorern hieß hephaftos Elwos, ber Belle. Der Name Hoaroros wird nicht unwahrscheinlich von Cornutus and wi ngaai erflart, von aqav, bem purum von anwerdai, λύχνων άφαί 18), so daß er das heerdfeuer angienge, das vor Allem verehrungswerthe, ba ber heerd allgemein, bie Schmiede nur einzeln dient, und Beiname ware wie Amphi= gyceis, Mulciber, Ariftavs u. a. In Equouos, Enlouos, d. i. Eqéousos, wie die Form ioula auch in negeoulagyos, Iouara, wovon ber Demos Iquoriadar, eins mit Hoarouadas herkommt 19), ift ber name wohl umgebildet worden mit Bezug barauf daß ber Gott in thönernem Bild nods rats éorlais aufgestellt war 20), mit Afpiration wie in "Hon, Alons, oder von Hoaroros entlehnt, etwa mit Anspielung auf gauoros, leuchtend, von qaa, was Andern den Rern des Namens auszumachen schien. Die Bedeutung heerdgott, hausgott ift gemichtig, noch mehr als Dabalos, wie ftatt hephäftos bier und ba gesagt wird, oder Malauaw 21). Vulcanus erklärt fich aus bem Sanffrit nach A. B. v. Schlegel 22), was B. v.

<sup>14)</sup> Er erinnert "vefonders in der ersteren Kap. 26 auffallend an Bulcan und den biblischen Lubaltain", v. d. hagen Lieder der älteren Edda S. III. XLII.
15) Pr. ev. 3, 11.
16) Tib. 2, 1, 90.
17) Zoega Bassir. T. 2 p. 202.
18) Herod. 7, 215. räx räv disdwu ägias.
Hesych. v. ναρθηχοπλήρωτον.
19) Meier de gentilitate Att. c. 45: an einen unbefannten historischen Eponymen zu denten geht durchaus nicht an.
20) Schol. Arist. Av. 436.
21) Schreidschler find HABSTOS G. J. a. 6. 28, BAAISTOS an einer Base, Gerhard auserl. Basen La.

humboldt für unabweislich hielt, auch Pott und G. Curtius annehmen: ulks, Feuerbrand.

## 110. Aphrodite.

Die Namensbedeutung diefer Göttin ift nicht ficher befannt, besto bestimmter ihre hertunft ertennbar. Bie herobot nach Auffage ber Ryprier melbet (1, 105), war von bem Tempel ber Aphrodite Urania zu Astalon im Sprischen Paläftina, bem ältesten biefer Göttin, ber Tempel in Rypros ausgegangen und hatten Phöniker aus biesem Syrien auch ben in Rythera Schon dem Paufanias war befannt daß die ju gegründet. Astalon in Philistäa und von den Paphiern in Rypros verehrte Aphrodite Urania zuerft von den Affprern verehrt worden (1, 14, 6), b. i. mit ber Mylitta eins fey 1), eben so wie nach herobot selbst die Mitta ober Mlilat der Araber und die Mitra ber Perfer (1, 131. 3, 8). Rypris nun wird für Aphrodite gesagt in der Ilias (5, 330. 422. 760) und in der Douffee geht Approvite nach Rypros, mo fie Temenos und AL tar hat (8, 362), wie zu hause, wie sie auch im hymnus von Paphos aus und bahin zurückgeht (59. 66. 292), fo wie Ares nach Thrake. Der Bers Kúngov Ilaqov r' šzova πάντα zlygor scheint von Archilochus, nicht von Aefchylus zu feyn 2). In ber Doyffee wird sie auch Rytherea genannt (8, 288. 18, 192) und im Hymnus (6. 287), fo wie auch in ber Ilias in den Worten KuSýgoisi (a960isi (15, 432) auf ihren dortigen Cult angespielt ift (15, 432). Uebrigens verläugnet bie Ilias ben Urfprung ber nunmehr fo rein hellenisch umgebilbeten Göttin aus ber Fremde und aus einem auch in Paphos und Rythera damals gewiß noch mehr als späterhin fremdartigen Dienst; so wie es' auch bie Arkadische Sage thut, nach welcher Agapenor auf ber Rückreise von Troja ben Tempel ber

 <sup>1)</sup> Hesych. Μυλήταν·τὴν Οὐρανίαν ἀσσύριοι.
 2) Meineke

 Vindic. Strab. p. 103.

Approdite in Paphos ftiftet, die vorher in Golgi verehrt worben fep 5). Homer nemlich nimmt feine Aphrodite in die Olym= pische Familie auf als Tochter bes Zeus und ber Dione. Das biefen, beren Cult nun vereinzelt und entfernt ftand, auch vorber eine Tochter, entsprechend der Kore und der Hebe gegeben war, ift oben vermuthet worden, wonach denn die neue An= nahme wodurch diefe Lochter nur nach einer fremden Göttin umgebildet worden wäre, um fo leichter Eingang finden tonnte. In Rom ift bie Gartengöttin Benus in Die Griechische Appro-Dite übergegangen. Auch die Theogonie nationalisit die fremde Göttin, aber auf fehr verschiedene Beise (187-206). Diese ftammt nach ihr von Uranos ab. In die Art ihrer Entstehung legt fie zweierlei, eine Erklärung bes namens Approdite aus bem Schaume bes Meers, ovrer er dopon Sofogon, fobann einen verstedten Ladel diefer Gottheit ber Liebesfreuden, und führt die neugeborne Göttin querft in die fleine Infel (und Stadt) Rythera, woher sie Rythereia heiße, von ba nach Ry= pros. Auch in dem Homerischen Rhapsodenproömion an Aphro= Dite wird die Göttin welche die Zinnen von gang Rypros ems pfieng, ageo evi palaro vom Beftwind getrieben durch die Bogen des Meers (6, 5) und von den horen aufgenommen, geschmudt und in den Olymp geführt. Nicht also von Rythera nach Rypros wird sie vom Westwind getrieben, sondern als Die im Meer geborne, was bis zu ben Spätesten als herr= fcende Borftellung gedrungen ift +) und auf die Afiatische Göt= tin zurückweist, welche Symbole hatte wie Fisch und Salz, wie denn auch die Paphische Göttin am Meeresrande verehrt wurde. Die hefiodische Erklärung des namens Aphrodite hat Daber große Bahrscheinlichkeit und auch bei den meiften Neueren Eingang gefunden, während die des Beinamens Rythereia falsch ift, wie denn auch Sappho und Pindar, Solon und Theognis die Göttin Ryprogeneia nennen. Was den fatpri=

3) Pausan. 8, 5, 2. 4) Rypros von Engel 2, 71.

fcen Bug betrifft, fo war ber Bootifche Dichter ber Theogonie ben Weibern grundfäglich abgeneigt und aus des Uranos abgeschnittnen Beugungetheilen, aus beren Blutstropfen, ehe fie felbft in bas Meer geschleudert wurden, entsprangen noch breiers lei andre verhaßte Besen, die Eringen, die Giganten und die Nymphen der Efchen, ber Kriegslanzen, benen nicht ohne 26ficht Aphrodite beigefügt wird. Daber laßt die Orphische Theos gonie, welche bie ins Meer gefallnen unjosa und ben appos wiederholt, die daraus hervorgegangene Jungfrau von Eifer= fucht und Läuschung (Znlos r' Anarn re) empfangen 5). Zugleich mag ber finnreiche Dichter in die Zeugungstheile, woraus Approdite entspringt, eine Anspielung gelegt haben, wiewohl er felbst gewiß nicht plump ober albern genug war bas Beiwort gelousedea in gelouundea zu verdreben. Da biese Göttin ichon in ihrem Baterlande den Namen ber Simmlischen hatte, fo lag zugleich auf biesen ein Bezug in ber neuen Dichtung ihres Ursprungs von Uranos. Dag homer fo wie hesiodus nur Erfindungen bem wirklichen geschichtlichen Bufammenhang entgegenstellen, leuchtet auch baraus ein bag später= bin, wie ichon Sappho verräth, mit ber Aphrodite auch ber in ihrem heimatheland mit ihr verbundne Adonis einigen Eingang bei den Griechen gefunden hat, so wie nach der andern Seite daraus daß von einem Dienft wie der in Paybos im ganzen Weften und Norden von Griechenland teine Spur ift und daß man für eine Göttin ber Liebe, des menschlichen ober etwa auch, wie im hymnus an Aphrodite, des thierischen Zeugungstriebes in bem allgemeinen Zusammenhang ber Griechiichen großen Götter vergeblich bie geeignete Person oder Stelle suchen würde. Auch finden wir Aphrodite nicht als Göttin

<sup>5)</sup> Diefelbe läßt auch, homers eingedent, ben Beus mit Dione gemeinschaftlich eine zweite Uphrodite einsühren, wo denn die Etymologie auf aldoiwr ägeoso yorn, vom Meer aufgenommen führt. Die Stellen in Sobects Aglaoph p. 542.

an einen Stamm vorzugsweise getnüpft, noch altberühmte eins beimische Geschlechter mit ihr verbunden.

Die von außen eingebrungne Göttin wird mit bem ebens falls auf einen allegorischen Dämon heruntergebrachten, auf feinem eignen Boben fehr umfaffenden Thratifchen Gott vermält: benn daß hierbei nur an das Berhältniß der Kraft zu ber Schönheit, ber helben zu ben Schönen gebacht worben fep, wird Niemand leicht glauben. Sebenfalls zeigt bas Beispiel, wie frei bie finnige Busammensezung bes Dipmpischen Rreifes ge= handhabt werden konnte. Bielleicht lag ber Anlag darin daß Aphrodite wie Aftarte 6) bewaffnet war. Sie war es in Cy= pern 7), in Rythera, wo ihr Tempel für ben älteften in Gellas galt 8), in ihrem alten Tempel in Sparta 9), in bem benache barten Thalamä, wo Paufanias die Paphia im Tempel der Ino ausbrücklich als eine nicht einheimische Göttin bezeichnet (3, 26, 1); eben so auf Afroforinth (2, 4, 7) 10) und wohl auch in Argos, wo ihr Tempel neben bem bes Dionysos (2, 23, 8) und wo später auch Adonis gefeiert wurde (2, 20, 5), auch in Athen 11). Wenn nun Aphrodite mit Ares im Cult zusammentraf, wie in Theben, fo tonnte ber Schein bag fie eine Ageia sey, da die Symbole auf viele 3deen zufällig ge= leitet haben, zu einer wirflichen Berbindung zwischen ihr und Ares führen. Durch ben handel verbreitete ber Dienst biefer Gottin fich weit auf Infeln und in Ruftenstädten. Um namhafteften im Peloponnes ift ben Phonifiern bei Ezechiel Elis (27, 7.) Auf handel deuten die Tempel der Aphrodite in Paträ

6) Über den triegerischen Charakter ber Göttin von Astalon, Aftaroth f. E. Curtius Pelop. 1, 299. Starts Gaza S. 258. 290. Schwenck handelt von dieser Göttin in feiner Mythol. der Semiten 4, 207 – 218. Eine Lanze hält Juno coelestis auch auf Münzen der Julia Soämias, Mutter des Etagabal. 7) Hesych. Erzetos Agoodien. 8) Paus. 3, 23, 1. 9) Paus. 3, 15, 8. 10) In einer kleinen Kapelle nach Strabon und nach Münzen. E. Curtius Pelop. 2, 535. 16) C. J. n. 1444 Moegow xad Agoodirys Evondiev.

und an der Rufte Achajas, obgleich wir die Göttin fpater auch mit Poseidon, wie in Patra, wo boch die Beiber fo febr als irgendwo fich ber Aphrodite ergaben 12), und mit Dionyfos verbunden finden. Ein beiliges Bild ber alten Rypris (doralag Kungloos) in der vielbesuchten Infel Delos erwähnt Rallimas cos 15). In Korinth zeugt für die Urania die Art ibres Dienfts und Pinbar preift die Göttin beffelben als Uranische Mutter ber Triebe. In Athen wird die Affprisch= Paphische Aphrodite Urania als eingeführt von Aegeus, unter welchem der Rindertribut an den Kretischen Minos bestand, von welchem Megara bas Minoifche genannt wurde, während ber Demos Athmone behauptete daß ihr sein Rönig Porphyrion (der jest auf Purpurfischerei bezogen wird) noch früher, vor Attaos, einen Tempel gebaut habe 14). Auf Diefen Ryprischen Cult ift binges beutet in ben Platonifchen Gefegen (5 p. 738 c.) Aus Attifa brachten bie Jonier diefe Göttin mit, die wir in Milet finden 15), in der Infel Amorgos 16). Vom Erpr und von Egesta bezeugt Thufydides daß Phöniker fich bort niedergelaffen haben (6, 2), und ber Tempel ber Aphrodite vom Erpr, Urania, nach einer 3nfcrift von Segesta, geborte ju ben ältesten, beiligsten und reichsten nach Baufanias (8, 24, 3.) In bem Sicilischen Naros giebt fic Ryprischer Brauch zu erkennen burch bie regea Nagea bei Epi= charmos 17). Besonders weisen die ju Rorinth und auf dem Ernr unter bas Gefet ber Tempel gestellten großen Betärenanstalten für bie herfunft ber Göttin. Der von Berobot (1, 199) geschilderte ftrenge Dienst ber Mylitta legte zum Vortheil bes Tempelschages, wie Strabon binzusest (16 p. 745), rückfichtslos und widerwärtig den Frauen ein einmaliges Opfer auf, obne Folge für ihre Sitte und Lebensart. Er fügt hingu, an

16) C. J. n. 2264 a. p. 1037. 17) cf. Proverb. Append. 1, 72.

<sup>12)</sup> Paus. 7, 21, 4. 7. 13) In Del. 307. Paus. 9, 40, 2.

 <sup>14)</sup> Paus. 1, 14, 6. Lucian. Icon. 6. 15) Pofibippos:
 <sup>2</sup> Α Κύπρον, ἄτε Κύθηρα χαὶ ἅ Μίλητον ἐποιχνεῖς, χαὶ χαλὸν Συρίης ἐπποχρότου δάπεδον.

einigen Orten von Kypros sey ein diesem ähnliches Geset, vielleicht was Justin berichtet (18, 5) und Augustinus <sup>18</sup>), daß die Kyprier ihre Töchter vor der Hochzeit an bestimmten Tagen (am Jahressesten) an das Meeresuser schickten um ihren Brautschatz zu verdienen und damit der Benus für die künftige Keuschheit ein Opfer zu bringen. Wie dieser Gebrauch in Golgi und Idalion, welche Theokrit und Catull preisen, in Amathus und Salamis, wie erst in den Phönikischen Faktoreien Griechenlands angewandt worden, läßt sich leicht denken. Nachahmung und zugleich Ersindung (welche die Griechen mit ähnlichen Bräuchen ber Juder gemein haben) ist es daß eine eigne Klasse von un= freien schönen Mädchen dem Dienste der Urania in einigen handelsstächten Griechenlands bleibend gewidmet wurden.

Db ber Name Urania, durch welchen Berodot und Andre bie Affiatische Göttin, die durch den Bandelsverkehr in Griechische Seeplätze eingedrungen ift, von ber mehr allegorischen und felbständigen Sellenischen Aphrobite unterfcheiden, aus ben Sprachen des Drients überfest oder auf das Affatische Urbild nur aus älterem Griechischen Gebrauch übertragen seyn mag, eben fo wie ber ber Aphrodite felbst, ift nicht ausgemacht, wenn gleich wir ben Namen der himmelskönigin in Afien 3. B. bei Jeremias finden. Denn auch unter ben Griechen felbst ift ber Name Urania, als ber von Uranos ftammenden, ju ben alten vaterländischen Naturgöttern gehörenden Göttin, ber Göttin ber Zeugung und Fruchtbarkeit aufgekommen, die man im Begensage ber Göttin ber Ausschweifungen, wozu Approdite nur zu häufig geworden mar, und im Gegenfage zu ber Sprischen Urania, die in Griechenland feine Juno coelestis war wie in Karthago, zu verehren für gut gefunden hat. Ganz deutlich ift dieß in Elis wo bie Trümmer ihres Tempels neben bem ber Eileithyia und des Sosipolis vorkommen und wo sie ein Gold= elfenbeinbild von Phidias in einem andern Tempel hatte 19), und in Theben, wo ber Aphrobite Pandemos, welche gerade mit

18) C. D. 4, 10.

19) Paus. 6, 20, 3. 25, 2.

ber fremden finnlichen Urania zusammenfällt, eine Urania offenbar als die ehrwürdigere und ausbrücklich als die tugendhafte zur Seite gestellt wurde 20). Die Pandemos hatte 21) und bie Jünglinge begiengen ihr Fest am vierten jedes Monats (am vierten wohl mit Bezug auf hermes), und die Sage trug bieß auf den Theseus, auf den sie auch die gleichbedeutende Aphrodite auf dem Bod zurudführte 22), über nach Paufanias (1, 22, 3). Ihn erinnert nämlich ber Name Pandemos an bie Vereinigung aller Demen burch Thefeus. Eben fo falich ift deffen Erklärung bei Apollodor von ber alten Agora, wo ehmals alles Bolt zusammen tam, weil in ber Nabe ber Tempel ber Pandemos gestanden 25). Sie war nicht eine "Gemeindegöttin", an bie fich burch Entartung das hetärenwefen anschloß; sondern Solon gründete in ber Absicht biefem eine gewisse Ordnung anzuweisen, einen Tempel ber Aphrodite Panbemos, im Gegensage ber ehelichen, Die wie eine Setäre allem Bolf Die gleiche Bohlthat ermiefe, und taufte bagu ichone Madchen (σώματα), die er einsette: έστι δε πάνδημον πάγκοινον.

20) Pausan. 9, 16, 2. Die Thebifche Sage beweift Phonitifche herfunft der Urania nicht. Denn fie läßt die Urania mit einer Approdite Pandemas und einer Aphrodite Apostrophia zugleich von der harmonia gestiftet, jedoch aller drei Loana aus Boly von den Atroftolien der Schiffe bes Radmos gemacht feyn. Den Namen Urania welchen harmonia, wie bie der andern beiden, gab, gieng nach ber Gage ini towr zadaow zai απηλλαγμένω πόθου σωμάτων, und bieß folgte mit Rothwendigteit aus der ficher fpäten Bufammenftellung der Urania mit den andern beiden Approbiten. Es bleibt alfo ungewiß ob eine Phonitifche Urania bei diefer 316 fammenstellung in eine Griechische umgebeutet, ober ob diefe von Unfang ber Pandemos entgegengestellt worden. Das holz von den Schiffen des Radmos tann als unwillfürliche Undeutung bes Phonififchen genommen, aber auch bloß auf bas Uralterthum der Xoana bezogen werden, deffen man fic ruhmte, wie Paufanias angiebt. Mefchylus nennt Rypris der Radmert Stammmutter, Sept. 128. 21) Athen. 13 p. 569 d. Harpocr. s. v.

22) Plut. Thes. 22. 23) E. Roß Thefeion G. 39 unterschridt zwei Tempel der Pandemos.

Lenophon bezeugt daß Pandemos und Urania ihre Tempel und Altäre jede besonders hatten und bie jener leichtfertiger, bie ber Urania reiner ober hehrer waren 24). In Alegira in Achaja wurde neben bem Tempel ber Sprifchen Göttin, welchen fie bort auch nur an bestimmten Tagen ju besondern Gebräuchen, nicht ohne vorausgängige Diat betraten, auf bas heiligste Urania verehrt, beren Tempel ganz unzugänglich war 25), also bie Griechische. So war in Athen auffer dem vorher erwähnten Tempel ber Affprischen Urania in den Gärten eine Aphrodite Urania in hermengestalt (gleich ber "alten" in Delos), welche die Aufschrift bie älteste ber Mören nannte 26), alfo ohne Zweifel jene theo= gonische, über die gemeine Sellenische Aphrodite erhabene. Diefe ift auch in Olympia vorauszusegen 27): an beiden Orten wur= ben auch Kronos und Gaa geehrt. Die in Olympia ist wohl bie beren Tempel Cicero in Elis fah und die er als die erste und Tochter von Calus und Dia (bei Joh. Lydus, hemera, Dies) von ber schaumgeborenen unterscheidet 28). In Sparta nannte man einen Beus und eine Aphrodite in einem runden Gebäude bie Dlympischen 29). Diese Aphrodite ifts welche Ranachos in Sikvon fizend (wie die der Sappho), mit dem Polos auf dem haupt, mit Mohn und Apfel bildete und beren Priefterinnen Reuschheit auf= erlegt war 50): von Sophofles wird sie evragnos Ku9égeea genannt und Euripides in einem Bruchstud feines Dedipus fagt von ihr daß sie alle Sterbliche nähre und in den Drakeln wurde sie Afteria und Urania genannt 51). Sie schließt die Buhlerei aus, bas was bas Amt ber andern ausfüllt, fie geht bie Natur, jene bie Triebe ber Menschen an. Diese Approdite Urania habe ich unter den zwölf Athenischen Göttern bes Phibias am Border=

 <sup>24)</sup> Symp. 8, 9.
 25) Paus. 7, 26, 3.
 26) Paus. 1,

 19, 2. Orph. H. 54: πάντα γὰρ ἐχ σέθεν ἐστίν, ὑπεζενίξω ἀἐ τε χόσμον, Καὶ χρατέεις τρισσῶν Μοιρῶν, γεννᾶς ἀὲ τὰ πάντα, Ὅσσα ἐν οὐρανῷ

 ίστι χαὶ ἐν γαἰῃ πολυχάρηῷ Ἐν πόντου τε βυθῷ.
 27) Paus. 6,

 20, 3.
 28) N. D. 3, 23.
 29) Paus. 3, 12, 9.
 30) Paus.

 2, 10, 4.
 31) Crameri Anecd. Paris. 1, 318,
 43

fries des Parthenon vermuthet <sup>53</sup>): sie ist von der Sprischen Urania eben so sehr als von der aus dieser entstandenen gewöhnlichen Griechischen Aphrodite zu unterscheiden. Diese auch ist es die dem Platon zur Idee seiner Urania Anlaß gegeben hat im Symposion, wo er zwei Aphroditen unterscheidet, die ältere, die mutterlose Tochter des Uranos und die jüngere, die er als die Tochter des Zeus und der Dione und als Pandemos bezeichnet (c. 8.) <sup>53</sup>).

Die Syrische Göttin, wie sie in Aegira hieß, finden wir auch im Piräeus nach einer dort gefundnen Inschrift, deren Herausgeber vermuthet daß sie von Konon nach dem Sieg von Knidos, dem er durch einen Tempel der Knidischen Aphroditt Euplöa ein Andenken stiftete <sup>54</sup>), außerdem eingesetzt worden sey <sup>55</sup>).

Der Handelsverkehr ber Griechen mit einem großen Nachbarvolt und die Aufnahme der großen Göttin deffelben unter ihre Religionen in vorgeschichtlichem Alterthum ist so unverkennbar daß man irgend ähnliche Spuren von dem Einfluß Aegyptens oder Phönitiens auf das gleichzeitige oder noch frühere Griechenland, wie eine spätere Zeit sich ihn vorgestellt hat, zu finden erwarten müßte, wären diese Vorstellungen gegründet gewesen. Die geschichtlichen Angaben von der Affyrisch-Phöniktischen Abstammung der Aphro-

<sup>32)</sup> Gerhard Archäol. Zeit. 1852 S. 490 f. 33) Böch Metrol. Untersuch. S. 43 betrachtet die Griechische Urania als Borstehrein jederzeit nur sleischlicher Beiwohnung, während ich nach den angesührten Thatsachen annehmen muß daß lange bevor Platon der sinnlichen eine reinz geistige Liebe gegenüberstellte, in Griechenland der Babylonisch = Syrischen Urania, aus Abscheu gegen diese wie sie dort verehrt wurde, eine vom Griechischen Uranos abgeleitete kosmische Liebesgöttin entgegengesetzt worden war, die in ihrer erweiterten Bedeutung die naturgemäßen menschlichen Triebe in sich enthielt, aber sie an sich und als Wollust zu heiligen verbot, hier und da auch um durch den Gegensat ihren Sinn deutlicher auszusprechen, sie aus ihrem Dienst ganz ausschlos und der Aphrodite Pandemos überlick. 34) Paus. 1, 1, 3. 35) Annali d. J. archeol. 21, 162. 167.

675

in der Theogonie, Adonis unter ben Griechen und vor Allem bas bellenifirte Inftitut ber biefer Göttin von den Töchtern bes Landes zu bringenden Opfer. Die Berehrung aber ber fremben Göttin hat einen entschiedenen Einfluß auf die Bildung ber Nation gewonnen, die für sie vornehmlich bie heiligung bes finnlichen Triebs bedeutete. Unter ihren einheimischen Göttern ift keiner ber diese Beziehung verräth: vielmehr war ihre Artemis mit ber Rypris in Streit, fast eben fo fehr ihre Uthene, und bas ehliche Leben war anstatt bes seemännisch freien burch ureignen Gottesbienst empfohlen. Bor ber hochzeit legten bie Jungfrauen ihre Spindel einer jungfräulichen Göttin auf ben Altar und bie Beräen erhoben die Ebe zu höchsten Ehren, die Thesmophorien feierten ihr Recht und ihre Bürde. Doch nicht unmittelbar von den vereinzelten Seeplägen aus fann dieß neue Element sich ber nationalen Bildung und Sinnesart mitgetheilt haben, so wenig als gewiffe fpätere Eindringlinge in Lakonien von Lydien her ihre Ausschweifungen weiter verbreitet haben. Sondern erft die ins Hellenische umgeschaffne, bie unter bie Sippschaft des Zeus eingereihte Aphrodite, das nationale, von außen nur veranlaßte Product des Griechischen Geiftes, bas vor allem Andern uns zeigt, was diefer in folchem Umbilden und Bilden vermochte, hat durch den Antheil des Schönheitssinns und ber Phantasse, des Gemüths an dieser neuen Gottheit almälig und fortwirkend einen Bestandtheil bes Griechischen Sinns in der Kunstentwicklung wie im Leben zu bestimmen vermocht und auf Gesittung und Geschmad unermeßlichen Einfluß aus= geübt. Dagegen ift ber neben dem ihrigen hier und ba be= ftehende, unmittelbar von der Naturgöttin abgeleitete, dem Ur= fprünglichen näher gebliebene Cult von geringerem Belang; für bie Geistesbildung von keinem, ein bedeutendes Zeugniß nur für die Sitten, indem die Griechische Uranostochter in sichtlicher Dpposition gegen bie aus ber Syrischen Urania entstandene Pandemos ftand. Manigfaltigfeit und Gegenfäge in bas Ganze 43\*

bes nationalen Glaubens ju bringen ift nichts Andres mächtis ger gewesen als die bichterische Aphrodite. Man tann fie ben Mufen beizählen: ohne sie wäre teine Charis, teine Belena. Ares, ber ebenfalls aus einem großen Naturgott in bas Bild und ben Dämon eines einzelnen menschlichen Thuns überset und so unter die Nationalgötter aufgenommen ward, war nicht von einem fremden Bolt neu aufgenommen, fondern beibehalten von einer näher verwandten und früher unter Griechenftämme felbst eingedrungenen Bölferschaft. Ihn bringt die Ilias als Sohn des Zeus und ber here unter, wie Aphrodite als Tochter bes Zeus und ber Dione. Wenn die Phönikischen Rolo= nieen in Cypern und Nordafrika nicht viel später als das 15. Jahrhundert, in welchem Sibon schon hauptstadt war, ausge gangen find, wie Movers und Laffen 36) annehmen, fo hatten bie Griechen Zeit genug vor homer bie fremde Gottin in ihre Approdite umzuwandeln und nach und nach fo reizend auszubilden.

# VII. Niedere ober Nebengötter.

## 111. Allgemeine Bemerkungen.

Bei ben Alten finden wir eine folche Unterscheidung von oberen und unteren Göttern nicht gemacht, wie etwa eine Anzahl Götter als xIssica zusammengesaßt wird, sondern Dämonen mit Göttern gleich gebraucht wie bei Homer, so bei Pinbar und Aeschylus, Herodot, den Alerandrinern, überhaupt, wenn auch in dem Wort Dämonen in Hinsicht des Bezugs der Götter zu den Menschen oft etwas Eigenthümliches liegt. Es kommen zwar einige Ausnahmen vor, daß von den geringeren Göttern, die sonst auch Seal genannt werden, das Wort Dämonen gebraucht wird <sup>1</sup>); doch würde es verwerssich seu

1) Einige Stellen Plutarchs mag man in dem langen verworrenen Artifel des (Didotschen) Thesaurus L. Gr. nachstehen, wo aber die wich=

<sup>36) 3</sup>nd. 21t. 2, 597.

biefe darum, wie jest häufig geschieht, unter ben namen Da=

tigften Stellen, die der Platonifchen Gefete übergangen find, welche auch Boega, wo er die verschiedenen andern Bedeutungen des Borts bei Pla= ton auseinanderfest, Bassiril. 2, 186, überfehn hat. Bir lefen Leg. 5 p. 738 b. d, wo von Unabänderlichteit der Culte und der Beinamen die Rede ift, Sewr & dasuorwr und wiederholt Seor & daipora & zai wa Lowa, fo p. 828 a Sew & dashovwy revi, wo allein Seois olorioir vor= hergeht ; 4 p. 717 b mera Seoùs de rovode zai roïs daimoow o y' Emφρων δργιάζοι τ' αν, ήρωσι δέ μετά τούτους, und aus 7 p. 799 a find durch Er dia dvoir diefe Dämonen in der Rurge genügend als Rinder ber Götter ertlärt, έχάστοις τών θεών χαι παισί τούτων χαι δαίμοσιν, wor= auf gleich folgt "die Mören und die andern Götter." Derfelbe fagt Polit. p. 271 Seios Saipores. Dagegen find in der orparte Sewr re zai Saiuorwr welche Beus anführt, Phädros p. 246 e die Saiuores nicht Götter, fondern Geifter. nach ben andern Stellen dürfen wir die Damonen von den Göttern (als geringere) unterscheiden auch bei Ariftophanes Plut. 81 : Pois' "Anollor zai Jeoi zai daiuores zai Zev, wo Ez. Spanheim, we= gen der Ungewöhnlichteit diefes Gebrauchs, aber mit Unrecht, Saipores als die Mittelwefen verstand (fo wie die Moiauov Saiuovas in einem Epi= gramm Cod. Palat. 9, 102 als deffen Manes, wie in den Gloffen Saiμονες Manes, δαίμονες χατάχθονιοι Manes, δαίμονες, οι χατοιχίδιοι Seoi Lares, daipovor unting Larunda, wo aber des Priamos Götter gemeint find.) Achnlich bei Aefchines c. Ctesiph. & yy xai Seoi xai daipores zai argownor, wiewohl bei folchen Ausrufen Mehrzahl oder häufung gesucht wird und daher Saipoves wohl mit Seol in Einen Begriff zufammengehn ober das Eine als Prädicat gelten könnte. Sagt boch Euripides Iphig. Aul. 1511 Bupor ye Saiporos Seas und Menander p. 52 Heer. ήδη γάρ τινες τῶν νεωτέρων ἀναπλάσαντες δαίμονά τινα Sedr Zylowniar, wo fo wenig réor für Sedr als bei Euripides Saipovos ju andern ift, wie es der die Schriftfteller nur ju oft vorichnell ichul= meisternden Kritit eingefallen ist. Andotides de myster. nods Sewr re zad daspiorwr. 3mei Klaffen find im Cultus Götter und heroen; mit den Beroen berühren fich in fpäteren Beiten häufig die Dämonen neueren Ursprungs und ganz andrer Bedeutung als die welche im Gefolge der großen Götter find. Ber drei Klaffen macht Götter, Dämonen als dii minores und heroen hat fich wenig umgesehn oder entfernt fich wenig= ftens von bem herrichenden Sprachgebrauch der Alten, chen fo wie wer heroen und Dämonen in denfelben Abschnitt zusammenstellt.

monen zu befassen, weil biefer name auch bie Bedeutung ber hesiodischen Menschengeister ber Vorwelt hat, bie noch von neueren Gelehrten zuweilen mit ben Damonen bie Götter finb, verwechselt werden, und aufferdem eine fpatere Religionsphilofovbie Dämonen, Mittelwesen, schafft bie von ben nationalen Göttern nicht weniger verschieden find. Eine Abtheilung ju machen ift bagegen bennoch für uns zweckmäßig ba ber Unterschied zwischen den großen Göttern und biesen kleineren flar und entschieden ift. Er besteht nicht blog in ber geringeren Bedeutung die sie für das Ganze ber Dinge haben, in dem geringeren Umfang ihrer Wirfungen, sondern auch barin bag ihr Wefen ein einiges, in fich ftreng abgeschloffenes ift. Die überall verbreiteten Flüffe und Quellen, Dämonen bie überall verehrt wurden, gehören zwar eigentlich einzeln genommen auch ju biesen kleineren : laffen fich aber auch unter ber Einheit bes allbelebenden und allernährenden Sugmaffers jufammengefaßt neben bie Meeresgötter ftellen. Anders verhalt es fich mit allen übrigen. Die großen Götter vereinigen in fich mehr ober weniger eine Fulle von Rräften, benn feiner ift als Derfonifcation eines Begriffs ober als Beistand zu irgend einem einzelnen Thun, wie z. B. zu jagen, Bölfe zu erlegen, entftanben; fondern als waltend in ber weiten Belt feben wir fie nach ben örtlichen Verschiedenheiten eine Reihe von Eigenschaften entwickeln und mancherlei Merkmale neu aufnehmen bie fämmtlich aus ber einen Quelle ber natur welche ber Gott vertritt, fließen oder barauf zurückgeführt werden können. Die fleinen find zum großen Theil je einzelne Strahlen bie von jenen ausgehn und man könnte biese Prädicatgötter nennen, indem fie haupteigenschaften des vielfach mirtenden, nach ben Berhältniffen jedes Landes und den Rreifen und Bedürfniffen ber Menschengesellschaften behnbaren Gottes, ber oft ber 3bet ber einen unendlichen allwaltenden Gottheit fich annäbert, auseinanderlegen, fie gleichfam aus ihm herausverfegen und eins geln vertreten. Befchränkt auf Gines ftellen fie ben Gott von

einer Seite, in einer bestimmten Richtung feines Befens bar, wie 3. B. Päeon, Megaon, und bringen, als leicht und bestimmt faßlich, einen Theil feiner Perfönlichkeit bem Menschen näher, bringen auch Eigenschaften und Segnungen die in den großen Göttern oder in Zeus nicht allgemein gefühlt werden möchten, ausdrücklich zur Anschauung. Go gehören fie in ihrer almä= ligen Bervielfältigung je zu ihrem Gott, als beffen Rinder fie meist auch aufgeführt werben, gleichsam als Untergötter, wirts fam ein jeder nur in feinem bestimmten eigenthümlichen Umte, das der Obergott auch übt wo es ihm gefällt, indem er in einem fast unbestimmt weiten Umfange berricht. Die zu befonderen Dämonen abstrahirten oder als göttliche Substanzen für sich gedachten Eigenschaften gehören eigentlich innerlich zu ben Göttern von welchen fie äufferlich abgetrennt find, und bilden mit ihnen felbft eine Stufenleiter zu dem einen Wefen der Gottheit. Bir fagen die Beisheit, die Gute, die Bor= fehung Gottes, das Alterthum neigte zu der Bielheit der Personen.

Die geringeren Götter entfalten indeffen nicht bloß die großen, sondern sie ergänzen auch das System in welches durch sie der Rosmos aufgenommen ist, nehmen die Stellen ein wohin jene in der Natur der Dinge weniger augenscheinlich reichen, und treten als scheindar abgeschlossene, eigenthümliche Erscheinungen oder Wesen auf, wie z. B. Eos, Iris, die Horen, die Binde, im Gebiet des Menschlichen Möra, Erinnys. Einige die einer großen Göttin Tochter heißen, haben in sehr frühen Zeiten an deren Stelle den Hauptcult einzelner Orte ausgemacht, wie Charis, hebe; doch sind diese alsdann anders abzuleiten, in einem andern Berhältniß zu dieser als die übrigen zu ihrem Sott, während wir späterhin auch Dämonen der bezeichneten Rlasse im örtlichen Cult besonders ausgezeichnet sinden, wie Damia und Auresia u. a.

Hier beschränken wir uns auf die aus homer bekannten, beren Bahl gegen die nach und nach hinzugekommenen sehr klein ist. Manche örtlich vielleicht eben so alte oder ältere mö= gen uns unbekannt geblieben seyn; wie 3. B. die Thangöttin. Doch scheint im Allgemeinen bas Griechische Bolt mehr Das gehalten zu haben als andre. Die Battas haben nach 20. v. humboldt auffer den böberen Gottbeiten eine Menge von untergeordneten für jeden Gegenstand ber Natur und jedes Er-Bie reich die Standinavische Mythologie eigniß bes Lebens. ift an besonderen aus Beinamen ber großen Götter gebildeten Formen von Göttern, ift befannt: eben fo bie fleinliche und ängstliche Zersplitterung ber göttlichen Wesenbeiten im Romi-Sehr ausgezeichnet ift bei ben Griechen fcen Bolfscultus. im Vergleich mit andern Bölfern das Verhältniß der pfychischen Dämonen, ber hypostasirten Grundfräfte des menschlichen Befens, bas für ben beobachtenden Menschen eine andere Natur war, zu den Naturgöttern, in welchen er nicht mehr als in jenen eine göttliche Persönlichkeit und lette Urfache erkannte.

Nicht leicht ift es in den meisten Fällen den Uebergang von bloßer Allegorie und Versonification zu wirklichen, als Götter waltenden Dämonen zu verfolgen. Bei homer, fo wie fpäterhin, fommen bie meiften fomohl als Gemeinwörter, nos, ωρα, μοτρα u. s. w. wie als Dämonen vor. In den Charafter von folchen führt ichon bie Pluralform unmerflich über, mie 'Ωραι, Μοΐραι, Χάριτες, Είλεί θνιαι. Bestimmung ber Babl, fo wie Einzelnamen ber in Geschwifter auseinander gebenden Dämonen, worin ein großer Fortschritt im Sinne des Bolts und der Poesie liegt, finden wir erft bei hesiodus. Eine ehrwürdige Göttin ift bie Muse, nicht bie Geifteserhebung. Um meisten erhob zu felbständiger Persönlichkeit, zu damonis fcher Leibhaftigkeit Anrufung oder irgend eine Art des Cultus, ber fortgesette gemeinsame Gebrauch berfelben namen für benfelben Gedanken, indem die Bielen sich gegenseitig die Ilufion bereiten, fo wie die mythische Verfnüpfung folcher Befen mit ben großen Göttern. Von Cultus ber Nebendämonen ift aus ben ältesten Beiten nichts mit Sicherheit ober Bahricheinlichkeit bes fannt, wenn wir Flüffe und Duellen von ihnen unterfcheiden:



I

und boch erheben fich nur durch den Cult folche Personificationen zur vollen Persönlichkeit, wenigstens für manche Zeiten, ober Aufferdem find Gott, Gottin Titel, als Bilder für Biele. burchschaut und behandelt, welche bas Ding, bas Befen bebeuten; aber die Damonen find das Befen. Auffallend ift es wie ungleich mehr ber Indische Geift zwischen bem Gedanken ber Sache und ber concreten Birklichkeit einer gottlichen Perfon, felbst ber großen Götter, zwischen ber natur und ber mythischen Götterwelt bin und ber schwankt als der Griechische. Dort verflüchtigt sich fehr leicht in ber Borstellung was bereits in lebendige mythische Persönlichkeit übergegangen mar, in die empirische Empfindung ber Sache, bochftens als eines unbeftimmt geifterhaften Befens. Nach ben hymnen des Beda lebte man inniger, sinnlicher, paffiver hingegeben ber natur felbst und bem unmittelbaren Gefühl derselben; die Phantasie ber Griechen hatte im Vergleich mit diesen mehr Stätigkeit und plastische, gläubige Festigkeit. Die Urt wie in den Beden befonders Sonne, Feuer, Regen gefeiert werden, erinnert an den findlichen Sinn von bem alle Naturfabel ausgeht, wie er uns in manchen der Allemannischen Gedichte von Sebel, 1. B. in bem welches die Biese überschrieben ift, und in manchen neugriechischen Bolfsliedern 2) begeanet.

Ċ

:

i.

Ľ

2

5

٢

2

1

٢

đ

### Götter der Natur.

#### 112. Eos.

Eos 1) geht zum hohen Dlymp Licht verfündend bem Zeus und andern Göttern (Jl. 2, 48), im Safrangewand erhebt sie fich aus des Ofeanos Strömen, den Unsterblichen Licht zu bringen und den Menschen (19, 1), wo die goldthronende ihre

2) Thiersch über die Poefie der Neugriechen. 4828 S. 30.

 Hoss, die auch kus geschrieben wird, wie in 'Russpöges bei Ho= mer, HROS auf Basen (Tischb. 4, 12 == 41, Millin 2, 35), auf an= bern AΩS, bei der Sappho Aöus.

lichtbringenden Roffe Lampos und Phaethon anspannt (Od. 23, 244). In fublichen ganbern nimmt bie Morgenröthe ein ganz andres Verhältniß zu ben andern Naturerscheinungen und ju dem Leben ber mehr und früher Morgens im Freien lebenben Menschen ein als bei uns. Wer sich bort mit ihr vertraut gemacht hat, der fühlt wie natürlich es ift daß sie im homer fo häufig genannt ift und ein Morgenroth bie Bedeutung ein Tag annimmt und gesagt wird bag Eos den britten Tag vollendete, zur schönthronenden Eos gelangen für ben folgenden Tag erleben u. bal. haben boch manche späte Autoren, felbft Paufanias (nicht hesiodus), Gos in ihren Mythen hemera genannt. Man darf nur in Bölders homerischer Geographie und Beltfunde alle die vielen vereinigten und nach den fleinen Uebergängen des Wortgebrauchs erflärten Stellen überbliden (S. 27-32). Eben fo erklärt es fich beffer als aus unfrer bieländischen Erfahrung, warum die Theogonie Gos, die allen Erdenmenschen leuchtet (372), als Schwester bes helios und ber Selene aufführt, wobei sie zugleich sie zur Mutter ber brei Binde macht und auch, was weniger treffend ift, des Beosphoros und ber leuchtenden Geftirne. Denn der Morgenstern geht ber Eos lichtbringend voran, wie es auch die Ilias ausfpricht (23, 227). Bo bas Morgenroth feltner ift, fürger bauernd, oft zweideutig und unbedeutend, ba könnte es nicht wohl zum Geschwister bes großen Leuchters bes übrigen langen Tags und ber Leuchterin ber ganzen Nacht erhoben merben. Dort aber verbreitet es fich, wie ber Ausbrud ber Ilias ift, über die ganze Erde, über das Meer bin 2). Nicht ganz

<sup>2)</sup> Κίσναται 8, 1. 23, 227. ὑπεἰρ ἅλα τ' ἠὕόνας τε 24, 13. σὸν ϐ ἤτοι κλέος ἕσται ὅσον τ' ἐπικίσναται ἡώς 7, 458. ἄριστοι ἕππων ὅσσυ ἕασιν ὑπ' ἡῶ τ' ἡέλιόν τε 5, 267. Nur weil man teine Borstellung von bem südlichen Morgenhimmel hatte, tonnte ἡώς als Tageslicht gebeutet werden. Bei meinem letten Aufenthalt in Rom hatte ich drei herbst= und Bintermonate hindurch jeden Morgen ohne Ausnahme vom Capitol eus bie lang vor und nach dem Sonnenaufgang in manigfaltigem Bechsel dra

fo jart und überschwenglich gepriesen wie in den in Gefühlen und Worten überströmenden hymnen der Indischen beerdenreichen Geschlechter, noch weniger mit Opfern begrüßt wie bort 3) ift die Morgenröthe bei den Griechen, von der Dvid fagt, sie habe rarissima templa per orbem +). Doch brückt auch durch Beiwörter sowohl als mythisch sich eine fehr liebevolle Anschauung der Cos aus. Ihre Beiwörter find dra, bie frühgeborne, wie hesiodus fie mit Namen Erigeneia nennt, fcon, leuchtend (queivý, questußeoros), und als Person goldthronend, schön= thronend, schön gelockt, fafrangemandig, rosenfingerig bei homer, wo sie Göttin nur einmal ausbrücklich genannt ift (Jl. 2, 48). Bei ben Rosenfingern haben Manche gebacht daß bie Morgen= röthe felbst zuweilen an hervorgestreckte Finger erinnere. Aber ber Phantafie des poetischen Bolts brängt fich ichneller bas Bild lebendiger menschlicher Schönheit in allen ihm natürlichen Jügen auf als daß es der Aufsuchung zufälliger Naturähnlich= Röthlich unterlaufne Fingerspipen entbedte feiten bedurfte. man gewiß leichter an zarter weiblicher Jugend als die Form von Fingern an dem weiten Morgenhimmel. Der homerische homnus auf helios wenn er die Eos rosenarmig nennt (bodonnxvv), Sappho wenn sie ihr goldne Sandalen giebt (xevconedilog), haben ficher ihre Rofenfinger beffer ober schöner Naturbeobachtung liegt in dem Beiwort weißbe= verstanden. flügelt (levzórregos) bei Aefchylus und in dem Sophokleischen levzónwlog; aber nicht die Form von Flügeln oder von Ros= fen hat man am himmel gesehen, sondern nur bas Beiß das oft so glänzend neben bem Rosenroth erscheint.

In der Obyssee, wo Odysseus aus dem Lande der Schatten und dem Okeanos wieder in das Meer und an das Tageslicht kommt zur Infel Aleäa, wird erwähnt daß dort der

Digitized by Google

Blick feffelnde prachtvolle Erscheinung. (Die drei folgenden Monate was ren regnicht oder trübe.) 3) M. F. Nève Études sur les hymnes du Rig-Véda. Louvain 1847. 4) Met. 13, 588.

Eos Wohnhaus und Tanzplay fey (12, 1-4). Bölder glaubte (S. 31, 131), ba bas wirfliche Morgenroth nicht im Beften fey, bier bie Göttin von ihm scheiden zu muffen, wie in ber epischen Erzählung die Naturgottheiten zuweilen widernatürlich auftreten, helios im hades, Ströme und Duellen im Dlymp: fo balt auch Athene einmal bie Eos auf, ihre Roffe anzuspan-Allein davon ift es boch febr verschie nen (Od. 23, 244) 5). ben bie bleibende Bohnung eines Gottes zu trennen, 3. B. bes Poseidon vom Meer. Bir muffen also, obaleich er sonft nicht berührt wird, ben schönen Mythus zulassen oder wenigftens als gelegentlichen Einfall Diefes Dichters gelten lassen baß Eos ba ihren Wohnsitz habe wo auch helios einkehrt, feine Pferdestallung hat, der dann in der Nacht auf dem Okeanos zum Aufgang zurückschifft, wohin freilich auf irgend eine Art Eos fich zurüchbemühen muß. Die bieg geschehe, tommt nicht vor, wie ja auch die Rückfehr des helios erft von Späteren beschrieben wird. Aus der himmelsgegend des Aufgangs folgt nicht daß da, und nicht wo helios untergeht und der himmel am Abend sich röthet, bie Behausung zu denten fep. Auc Orion wandert, nachdem er im Besten untergegangen, am Boben bes Okeanos bin bis wieder zum Often, wie R. D. Müller bemerkt bat. Daß der Eos ein Chorplatz nicht feblt, baß sie also auch Gespielinnen bat mit benen sie tangen fann, ift bem lieblichen Rinde zu gönnen. Unlag genug zu ber Dich tung gaben die wunderschönen Abendhimmel Griechenlande. Auch ohne diefe, 3. B. von ber Afropolis ju Athen, gefeben ju haben hatte Nigich boch fich bedenken follen ebe er in feiner allzulangen Note zu jener Stelle behauptete bag "ber Suben feine Abendröthe tenne", auch Erytheia nicht aus ihr abgeleitet werden dürfe.

<sup>5)</sup> So auch Schwenct S. 195: "Lea war in früheren Sagen dflich und bei der Uebertragung nach Weften bedachte die Dichtuug nicht des Wohnung und Chöre der Eos nicht nach Weften gehören." Biderfpruch gegen Völcter f. auch in Diffens Kl. Schr. S. 405 f.

Die Vorstellung von der in Neda wohnenden und tangen= ben Eos verbindet fich für uns taum - aber mas thate bas? - mit bem berühmter geworbenen, in ber Dopffee felbft (5, 1) und in der Ilias (11, 1) erwähnten Mythus von dem ehrenwerthen Tithonos, aus deffen Bett fich Gos erhebt: wer biefen erfand bachte auch nicht an bas Bort bag Eos aus bem Dfeanos hervorstürmt 6). Es erzählt jenen Mythus ber hymnus auf Aphrodite (219-239.) Eos hat fich ben Tithonos als göttergleichen Jüngling entführt, von Zeus Unsterblichkeit für ihn verlangt, aber die ewige Jugend zu fordern vergeffen. So lang er nun jung war, ergött er sich mit ber golbthronenden, frühgebornen Eos an des Okeanos Strömen. Aber sobald ihm grau die Loden vom schönen haupt und edlen Bart berabfal= len, enthält fich Eos feines Lagers, hegt ihn aber noch im Pallaste, speist ihn mit ambrofischem Brod und giebt ihm schöne Gewänder. Doch wenn er ganz alt geworden ift, er die Glie= ber nicht mehr regt und ihm die Stimme gittert, bann sperrt sie ihn im Schlafgemach ein. Die grauen Locken bedeuten bas Grauen bes Tags nach ber Erscheinung ber Morgenröthe, Die schönen Gewänder die bunten Farben die bei zunehmendem Tag aus dem tiefen Roth bervorgeben und fich weit verbreiten, die Einsperrung in bas Schlafgemach bas ganzliche Berschwinden bes Morgenroths. Die Göttin ift unfterblich, vergänglich aber ihre Erscheinung, und Diefe Bergänglichkeit wird in den Gat= ten übergetragen 7). Ganz ähnlich ift es daß in der Liebe ber

7) Die moralische Erklärung des Klearchos bei Athen. 1 p. 6 b. 12 p. 584 f ( $\pi \epsilon \rho i \beta i \omega \nu$  f. Zenob. 6, 18) ist mehr des Zeitalters und der Schule als ihrer selbst wegen zu bemerten. Preller 1, 300 (der dem Dichter "ganz wie eine Cicade" bei der zitternden Stimme unterschiebt) er= tennt im Tithonos "eine Allegorie des Tages in seinem sich ewig wieder= bolenden Berlaufe, früh Morgens frisch und schön, dann von der hige des Tags gleichsam aufgezehrt, verdorrt und veraltet". Schwend S. 196. "Tithonos ist darum ein grauer Greis weil die Morgenröthe an dem

<sup>6)</sup> Jl. 19, 1. Od. 22, 197. 23, 244. 347. H. in Merc. 184.

Artemis zu Endymion ihr Eingehn in seine Grotte in seinen Namen gelegt also durch ihn ausgedrückt wird, wie wir oben sahen <sup>8</sup>), und noch näher liegt es den Jasion zu vergleichen. Die Bedeutung von Tithonos ist nicht bekannt und gleichgültig, da er als ein schöner Sterblicher gegeben ist: der Begriff grau werden, ableben liegt gewiß nicht in dem Wort. Tyrtäos nennt ihn den schönsten von allen, aber bei Minnermos und überhaupt ist er der Alte. Daran knüpft sich der Einfall daß er in eine Cicade verwandelt worden sey. Dieß darum weil die Ilias gesprächige, thatlose Greise mit Grillen vergleicht (3, 150) <sup>9</sup>). Die Genealogie nahm den dichterischen Tithonos frühzeitig auf; er ist unter den Söhnen des Laomebon (20, 245) und der Hymnus auf Aphrodite versteht den

graudämmernden Morgenhimmel im Often erscheint, den man ju ihrem Batten machte und welchen fie, von feinem Lager tommend, verläßt wann fie am himmel erscheint". In keiner von beiden Erklärungen erkenne ich bie altgriechische Phantafie und Sinnbildnerei wieder. 8) ©. 557. Auch tann man vergleichen daß in dem Bilde der Ryprischen Mitleidigen Aphrodite die Göttin genau die Gestalt des herabschauenden hartherzigen Mädchens erhalten hat, das fie aus Mitleid mit dem von ihm jur Berzweiflung gebrachten Jüngling durch die Gorgo auf ihrem haupt versteinert. Gerhards Dentm. und Forich. 1857 N. 97. 9) Bie fcon Rret. Rolonie in Theben 1824 S. 76 bemertt ift, fo wie die Ertlärung des alten Mythus im Rhein. Muf. 1834 2, 188 gegeben ift. Bellanitos der Logograph tehrt die Sache um, weil die Göttin den Tithonos in eine Cicade verwandelt habe (was fpater Big ift), fo vergleiche Somer deffen Berwandte mit Cicaden. Andre Auswüchsfe bei Schol. Jl. 11, 5. Hyg. 270. Horay, welcher Carm. 2, 16, 30 fagt: longa Tithonum minuit senectus, versteht diefelbe Verwandlung auch 1, 28, 8 Tithonusque remotus in auras, ftatt bes Lobes ben andre ber Berühmteften erleiden mußten. Euripides druct fich in den Troerinnen 955 fo fcmuliftig aus: όν ἀστέρων τέθριππος ἕλαβε χρύσεος ὄχος ἀναρπάσας, bes toniglichen Saufes wegen bem der Geraubte angehörte. Serv. ad Aen. 4, 585 quem longinquitas vitae in cicadam convertit, quia, ut est apud Ciceronem (de senect. 16) senectus est natura loquacior et sola vox remanet.



Geliebten ber Eos als Bruder des Priamos (218); Pindar nennt den Memnon Vetter des Helios: denn Memnons Mutter, des schönsten von allen, ist Eos in der Odyssee (4, 188. 11, 521), und welche andre Mutter als Eos mochte die Ge= nealogie dem Helden des Aethiopischen Oftens geben? Titho= nos als den Bater nennt ausdrücklich die Theogonie, und einen Emathion, Tagesmann, Tag, daneben (984), und freilich er= folgt der Tag auf den geschilderten Eheverlauf der Eos.

Den Kleitos bes Mantios Gohn raubte nach der Douffee bie goldthronende Eos feiner Schönheit wegen, damit er unter ben Unsterblichen ware (15, 250 f.) Der Allegoriker Beraklides (p. 492 e. 68) und eben fo Stadelberg 10), jener in Bezug auf Drion, dieser in Bezug auf Rephalos, erklären bie Liebe und Entführung schöner vornehmer Jünglinge aus bem home= rischen Gebrauch bei Sonnenaufgang zu bestatten 11). Die flüchtige Eos, fagt Stadelberg, raubte bie nur furze Zeit blu= bende Jugend. Diefe Ubnlichkeit ber blübenbsten und fruh erloschenen Jugend mit ber glänzenden furz bauernden Erscheinung ber Eos ift unstreitig bei ber Dichtung ins Auge gefaßt. Aber auch die Alten wurden ju berfelben Zeit bestattet und die Zeit ber Bestattung an fich märe tein Troft. Eben fo mefentlich als die gedachte Uhnlichkeit find die homerischen Borte, damit er bei ben Unsterblichen mare, und barin liegt ber schönfte Troft. Es scheint also wirklich die Dichtung die man sich nicht auf ben Rleitos beschränkt zu denken braucht, vornehmen Geschlechtern ju schmeicheln, die einen Sohn in ber Jugendbluthe verloren

<sup>10)</sup> Gräber ber hellenen S. 10. 11) So die Leichen beider herre Jl. 7, 421, so die des Patroklos, des hettor und des Achilleus, wo nachdem der ungeheure Scheiterhaufen die Nacht durch gebrannt hat, die weißen Gebeine beim Erscheinen der Eos aufgelesen werden. Jl. 23, 228. 24, 788. Od. 24, 71, die des Elpenor Od. 11, 9. So ist in dem Basengemälde mit dem Scheiterhaufen und der Bergötterung der Altmene Eos am einen Ende um die Beit zu bezeichnen, wie Millingen bemerkt Nouvelles Ann. — de l'Institut archéol. 1836 p. 492.

hatten, wobei auf das Leben unter den Unsterblichen der Accent zu legen ist, nicht auf die Liebe der Eos, der freilich die früh entraffte schöne Jugend mehr als irgend einer andern Gottheit der Ähnlichkeit wegen gemäß war oder zukam <sup>12</sup>). Doch scheint auf diese Vorstellung erst eine andre allegorische oder Naturdichtung von der Eos, die wie den schönen Jüngling Tithonos auch den schönen Orion und den schönen Rephalos entsührte, geleitet zu haben.

Den Drion raubt Eos in ber Dovffee und macht ibn ju ihrem lieben Bettgenoffen (5, 120.) Die Götter mißgönnen ben Göttinnen bei Sterblichen zu ruhen und fo ber Eos ben ichonften vor allen (11, 309), bis in Ortygie die goldthronende reine Artemis mit ihren linden Geschoffen ihn tödete (5, 22-24.) Drion, Bootisch Darion, bas schönfte, am meisten von ber Phantafie ber alten Griechen in Leben und handlung gesetzte Sternbild, fommt zwar vor in ber Ilias mit Pleiaden, hyaden und ber Bärin, bie zur felben Stelle fich umbrebt und ben Drion, die Macht des Drion, wie das Geftirn gewöhnlich, feiner Größe wegen genannt wird, ins Auge faßt - als Jäger, fo wie die Plejaden bei Befiobus vor feiner Macht fich in bas Meer flüchten (sor. 619) - und allein bas Bad des Okeanos nicht theilt (18, 486 - 89), und beinahe mit denselben Worten in der Odpffee (5, 272-75.) Auch ift ber ihm nabe Stern der wohl für fich ichon, wegen ber muthenden Sige womit er bie Menschen anfällt, hund ge= nannt wurde, wie ja auch Anubis schafalsföpfig gebildet wurde,

<sup>12)</sup> heraklides: ensedar obr edyerig reariag, aua zad zahles ngoegwr, redeuring, rip ögdgeor excouedir eneugiquour Huegag agnarir, die odz anodarorrog, alla di equruin eneugiquour Auegaageror. Eben so beuten Schol. und Eust. Odyss. 5, 121 in Bezug auf Drion. Preller sagt in Bezug auf den Kleitos wie auf Drion und Rephalos 1, 299 etwas zu sehr obenhin: "Eos liebt alles Schöne, alle frische Jugendblüthe und pflegt zu rauben was ihr nicht folgen will: denn der schöne frische Morgen ist ja so turz und vergänglich, daher ein Symbol zugleich der lieblichsten Jugend und des schoel."

ihm als hund bes Orion gesellt in der Iligs (22, 26), und es ift eine unzweifelhaft richtige Bemerkung R. D. Müllers in seiner vortrefflichen Abhandlung über Orion 12), daß das Bild des Jägers Drion in die Nethia übertragen ift, indem ber gewaltige Riese bas von ihm auf einsamen Stiegen ber Berge mit eherner Reule erschlagne Bild als Schatten auf ber Asphodeloswieje wiederum verfolgt. Denn bas Geftirn burchschreitet auch bas Meer und erklimmt Berghöhn bei ben Alten. Klar nun ift es bag Eos ben schönen Drion zum Bublen sich raubt in feinem Frühaufgang, zur Erndtezeit, wie Besiodus fagt (sor. 558), wenn er burch sie verschwindet, nach einer fanfteren Dichtung als wenn hermes ben Bächter ber 30 erwürgt 15). Dagegen ift nicht ganz aufgeklärt ber andere Bug, welcher sich anschließt, daß Artemis den Orion in Ortygie (Delos G. 599) mit ihren fanften Geschoffen tobet. Denn wenn ein früher und leichter Tod ihm allerdings zu Theil wird, ber die Sache ber Artemis ift, so fragt sich warum ihn in Ortygie, wohin ihn boch Eos nicht zu bringen hat, Artemis töbet. Bermuthlich foll nur Delos als die Residenz der Artemis gefeiert werden 14).

12) Rhein. Muf. 1833 2, 24 f. 13) Dben S. 337 f. 14) Dann brauchen wir nicht mit Müller S. 8 "eine auf anderm Boden gewachsne, nicht auf bas Sternbild Orion bezügliche Fabel anzunehmen, welche die epische Poefie zeitig mit jener fiberischen zu einer dem Scheine nach fich natürlich entwickelnden und durch die gewöhnlichen Reigungen und Leidenschaften der Götter gang gut motivirten Erzählung verwebt bat." So bachten auch die fpäteren Griechen, die den Orion den Born der Ar= temis reigen ließen, indem er fie auf den Discus herausforderte oder einer ihrer Spperboreischen Jungfrauen Gewalt anthat, er, jest auch ein ynyeris ober ein Sohn des Poseidon (da er nach Pheretydes das Meer durch= fcbreitet) bei Apollodor 1, 4, 3, 4, als ob Artemis ihre linden Gefchoffe niemals ohne allen besondern Grund auch auf die männliche Jugend rich= ten tonnte. Db und wann im Mondaufgang Artemis mit dem Erbleichen ober Untergehn des Drion zusammentreffe, tommt übrigens auch in Be= tracht. Die Dichtungen aus Kallimachos und Euphorion bei Müller S. 22 ff. von Liebe ber Artemis zum Drion möchte ich nicht der älteren

Rephalos welchen Gos entführt, feiner Schönbeit wegen, nach bem Besiobischen Gebicht auf bie Frauen, hatte, icheint es, zuerst nur die Bedeutung ber Dunkelheit, die burch fie auch, gleich bem Drion, verschwindet. In der Theogonie finden wir einen Sohn von ihnen Phaethon (Sonne), wie Cos und Lithonos den Emathion (Tag) und ben Memnon ju Söhnen haben (986.) In der Netyia der Odyffee ift Prokris, Tochter bes Erechtheus (320), aus ber Attischen Sage, Die Diefen Re phalos fort= und umdichtend am meisten verherrlicht hat 15). Die Vergleichung bedeutender Naturerscheinungen mit menschlie chem Thun, oder ihre Verwandlung barin beweist die Innigfeit womit man an ihnen hieng. Das man nachher biefe Le bensbilder ber natur nicht fahren ließ, sondern in menschliche Genealogie und Schicksale verflocht, romantische Geschichten mit ber alten Romantif ber natur verfnüpfte, zeigt abermals, felbft in der Metamorphose, wie vertraut man mit diefer war, wie fest man an ihr bieng.

# 113. 3ris.

Regenbogen ( $iqi d\alpha_s$ ) stellt Zeus im Gewölk auf, ein Wahrzeichen zu seyn den Menschen, sagt die Ilias, indem sie mit ihnen in Farben schillernde Drachen vergleicht (11, 27), er spannt sie purpurn aus, vom Himmel her ein Zeichen zu seyn des Kriegs oder Sturmwetters (17, 547.) Im Olymp ist die Person Iris zur Botin geworden, von welcher der Name auf die Sache übergegangen zu seyn scheint. Denn Sagerin, Unsagerin, Bestellerin bedeutet dieser Name, an welchen auch Zqvi gows desova von Eos oder desw vom Morgenstern antlingt. In der Odysse nannten die Freier den Bettler Iros weil er bestellte wenn einer ihn wohinzugehn hieß (18, 6.) <sup>1</sup>)

Periode der Mythenbildung zurechnen, in die ich nur die allegorische Berz flechtung des Orion mit Oenopion, die schönen Fabeln von Chios sehe. 15) Denem. d. a. K. 3, 56 – 62. Platon Cratyl. p. 408 b eigew, déyew. Hesych. eign, égwirgus, grift,

Der Regenbogen scheint ben Simmel und die Erde zu verbinben, weßhalb er in ber Genefis Zeichen eines Bundes zwischen Gott und ben Menschen nach ber Alut (8, 20 ff. 9, 12 ff.), in der Edda eine Himmelsbrücke ist, welche die Götter beschreis ben (Bifrost), und nach den Griechen ein Zeichen daß von Beus ein Weg fen ju ben Menschen. hermes ift Besteller weil er im Aufgehn und Untergehn des Tages waltet wie oben be= merkt wurde (S. 345 f.), also gleichsam einer Bewegung von unten hinauf bis wieder unten in der Beit vorsteht, wie Iris ben Bogen im Raum wölbt. Nur ihn, nicht die Iris, ge= braucht die Obpffee als Götterboten, mas unter die Einzelheiten gebort welche die Verschiedenheit der Verfasser beider Dicht= werke zeigen, die Ilias aber vorzugsweise die Iris. Im humnus auf Demeter wird Fris abgesandt (314) und gleich bar= auf hermes (335), bem in diesem Amt im Allgemeinen ber Vorzug bleibt vor der Iris. Wenn Virgil in der Aeneis die botschaftbringende Iris durch ben Regenbogen felbst laufen läßt (4, 700. 5, 609. 657), fo zeigt fich die Römische Angft= lichkeit der Phantasse. In der Ilias ift sie freie Person wie andre aus der natur entsprungne Götter, wie nur je die aus bem Baterhaus entlaffenen Rinder felbständig für sich find. Sie fommt von Zeus als Botin zu den Troern (2, 786), zur Belena vor bem Zweitampf bes heftor (3, 121), bie verwundete Aphrodite führt fie mitleidig aus dem Getümmel und bringt fie mit Ares in den Dlymp (5, 355.) Gie hält auf Befehl des Beus here und Athene am ersten Thor bes Olymps zurück (8, 398--412), wird von ihm an heftor gefandt (11, 186.)

zlýdúr. Auch unter toa. Die prophetischen Thrieen Bloas, Lob. Aglaoph. p. 816. Ioos ein Botrischer Priefter, welcher den Peleus reinigte, vom Sprechen der heiligen Formeln, wie ächinge der Gebete, etopr ber Anabe entgegengeschet dem infans. Dennoch dentt Odderlein an etwo hom. Gloss. 2, 72, "der himmelsgang den die Botin macht." Luch Pott (Etym. Forsch. 1, 218) zieht ein Indisches ire, ein Andrer ein Indisches viridis, herbei.

44\*

Bere ordnet fie als die Botin unter den Unsterblichen mit Apollon ab zu Zeus auf dem Ida, der er Auftrag giebt an Pofeidon (15, 144.) here schidt sie an Achilleus (18, 166), Zeus zur Thetis, burch bas Meer hin (24, 77), bann zu Priamos (24, 144.) Die Gebete des Achilleus überbringt sie in ben Palaft ber Binde (23, 201.) 3m hymnus auf ben Delischen Apollon wird fie von den Göttinnen geschidt um Eileithyia ju bolen (102.) 3bre Beinamen find windfußig ichnell, fturmfußig (ποδήνεμος ωzέα, ταχεία, αελλόπους), auch goldbeschwingt (xovoónteoos 8, 398. 11, 185), ba Flügel ber Götter fonft nicht homerisch find 2). Die Theogonie giebt ihr zu Eltern Thaumas und Eleftre (266), ben Bater um fie als wunderbar zu bezeichnen, eine Genealogie welche Platon lobt (Theaet. p. 155) und bie auch unfer finniger, gebankenreicher Joachim Camerarius in ber ersten feiner allegorischen Deutungen verstand 3). Im Cult kommt Iris vor auf ber kleinen Infel Bekatenesos bei Delos, wo man fie mit kleinen Ruchen versöhnte +), des bofen régas wegen.

### 114. Bebe.

hebe als Tochter ber here ift oben geschildert als eine ber Tochter ber Demeter ursprünglich gleichartige Göttin (S. 369-71.) In der Ilias schenkt sie den im Saale vereinig= ten Göttern als Weinschenkin den Nektar in die goldenen Be= cher (4, 2), ist also aus der Jugendblüthe des Jahrs die menschliche geworden, und von den jungen Schönen wird gern die Schönste zur Schenkin gewählt. Gleichgültiger ist daß sie ver here den Wagen rüstet (5, 722) und den geheilten Ures badet und ihm glänzendes Gewand anthut (5, 905.) Als he= raktes vergöttert wurde, drückte seine Vermälung mit hebe die göttliche Wiederverjüngung nach so viel irdischer Urbeit und Er= tragung aus <sup>1</sup>).

2) Zoega im Rhein. Muf. 1838 6, 581. 3) Problem. p. 177. 4) Semos in der Delias b. Athen. 15 p. 645. 1) Odyss.

11, 603. Theogon. 950.

# 115. Jasion.

Die Dopffee stellt mit Drion welchen Eos fich entführt hatte und Artemis in Ortygie tobete weil Göttinnen mit Sterb= lichen sich zu verbinden verwehrt ift, den Rretischen Mythus jusammen bag bie schönlodige Demeter, ihrem Sinn nachgebend, sich mit Jasion in Liebe und Lager vermischte auf dreimal gewendeter Brache, Zeus aber nicht lang ohne Runde mar, ber ihn töbete mit bem weißen Blig (125 - 128.) Der name ift von ievas, avievas, einem von ber fruchttreibenden Erbe fehr üblichen Ausbruck, woher Demeter avgolowga heißt und in De= los der Bater von drei Töchtern, die Rorn, Del und Bein be= beuten, "Arcos 1). Die Theogonie, welche die Namensform Jafios braucht, ergänzt gemiffermaßen indem fie als Frucht ber Umarmungen auf dem Uderfeld ben Plutos angiebt (969-974.) Theofrit stellt den Jasion mit dem Endymion als beneidens= werth zufammen (3, 50.) Mit biefem, fo wie mit Tithonos, hat er die Achnlichkeit daß was die Göttinnen angeht in die Namen der Geliebten gelegt, durch diese angedeutet ift. Mv≠ thisch find biefe alle drei ju Sterblichen geworden wie auch Enbymion, fo bag es auch bem Jasion an historischen Genealo= gieen nicht fehlt, und auf Drion und Jasion ift bie Borftellung angewandt daß wer mit Göttinnen geruht habe, fterben müsse. Zuerst oder an sich ift auch Jasion nur ein Gedanke.

### 116. Soren.

Die Horen begränzen, bestimmen, dellovoi, die Binter und bie Sommer 1), sind die Zeiten 2), wea irgend eine gewisse

<sup>1)</sup> Schol. Theogon. 962 irrt nicht in der Beziehung lévas, ö έστον έπαφιέναι τὰ σπέφματα. Schlechter der Scholiast der Odyssee: παντα γὰφ ό πλοῦτος ίᾶται, schon weil es nicht 'Iήσοις heißt, wie 'Iήσων. Konon 21 nennt den Jasion 'Iασων. Der Name Iasios kommt auf mehrern Punkten unter den Edlen vor, wo aber an "Iasos, "Iasor "Agyos zu denken seyn möchte, und Iasion heißt auch der Stifter der Orgien der Demeter.

<sup>1)</sup> Plat. Crat. p. 410 c. 2) Odyss. 10, 469 all' ore di

Beit, die fich nur in regelmäßigem Bechfel rund abschließen, vom fleinften bis zu dem allgemeinften Rreislauf der Dinge. Jahr ift wea in errewoos, bann Jahrszeit, wie nach Paufanias zwei in Uthen, wo ein Fest Horäen war und Thallo und Rarpo verehrt wurden, und auch am Ampfläischen Thron gebildet waren, welche naturgemäß sich in vier theilen, wie bei Alfman, oder poetisch in die runde brei eingehn, wie im Mythus ber Demeter und andern, und in ber Runft, ober auch die beliebtefte Jahrszeit, ber Frühling, wie bei hesiodus die schönlodigen horen Paubora mit Frühlingsblumen schmuden (ser. 75), daher bann auch Jugend und Schönheit überhaupt. Bon den horen als Personen macht die Ilias fehr wenig Gebrauch, die Dopffee gar keinen, fo ichon und manigfaltig bie appellativische Unmenbung des Begriffs, für den wir tein ganz entsprechendes Wort haben, ausgebildet ift 2). In der Ilias haben die Horen die Pforten des himmels und es ift ihnen übergeben der große himmel und ber Olymp, zurückzuschieben oder vorzulegen dichs tes Gewölf (5, 749. 8, 393), beidemale bei dem Ausfahren ber here, ber fie bann auch die Roffe vom Streitwagen auss spannen und sie an die ambrosische Rrippe binden (8, 433.) Die erste Stelle hat tiefe Bedeutung, die andre keine. Das Beiwort vielerfreuend steht Jl. 21, 450 in Berbindung mit einem erwünschten Ende das die horen bringen, wiewohl fie fonst auch an sich wohlgemuth (eugeoves) heißen 3). Defto mehr beschäftigen fich mit ben horen bie nachfolgende Poefie und Runft, besonders feitdem die Theogonie ihnen als Töchtern ber Themis und bes Zeus auch ben gesetzlichen Rreislauf ber menschlichen Dinge untergeordnet hatte, indem fie als Eunomie, Dife und Eirene ber handlungen ber Menschen warten +).

ο' ένκαυτός έην περί σ' έτραπον ώραι, 9, 135 βαθύ λήσν αλέν είς ώρας άμφεν, 24, 343 όπποτο δη Διός ώραι έπιβρίσειαν υπερθεν. Θο ώρη είαρος, είαρίνη. 2) Diefen fehr fein auseinander Lehrs Popul. Auff. S. 73 ff. 3) H. in Ap. Pyth. 16, 4) 901-3 έργ

# Götter der Meuschennatur, körperlich und geistig.

# 117. Päeon.

Päan, Jonisch Päeon, arztet in der Illas die verwunbeten Götter Ardes und Ares mit blutstillenden Aufschlägen (5, 401. 899) und in der Odysse heißt es, jeder kundige Arzt ist vor allen Menschen, denn sie sind des Geschlechtes Päeons (4, 231); sie haben die Werke des arzueireichen Päon, wiederholt Solon. Der Name Päan ist von Apollon entlehnt, der auch zum Heilgott seit ältester Zeit durch die Sühnopfer für die Seuchen berusen war, bei Homer gerade aber dieses Amt nicht übt. Da es indessen seit lang her ziemlich allgemein und auf die vielsachte Weise anerkannt war, so schrieb Aristarch in der Odysse:

# ίπερος δε έχαστος, έπει σφισι δώχεν Απόλλων ίασθαι, χαι γαρ Παιήονός είσι γενέθλης.

Borin, vom Übrigen abgesehn, wie Nipsch bemerkt hat, vie Unschicklichkeit liegt daß die Abstammung und die über= komme Kunst von einander getrennt, unter zwei vertheilt sind. Den Anstoß für die Alerandriner bezeugen auch zur zweiten Stelle der Ilias die Diple und die Worte, daß "dieser" einen andern Arzt gegen den Apollon Päeon überliefre. Ein hessodisches Fragment besagt: wenn nicht Phöbos Apollon vom Tod erretten wird oder Päon selbst, der alle Arzneien weiß. Später wird Apollon selbst sein ander Astlepios '), wie Athene Päonia, und mehr als ein andrer Gott Päonios genannt wird. Doch gieng der Homerische Päan nicht ganz unter. Eicero nennt eine Statue von ihm in einem Tempel des Aesculapius ').

weevovos xaradryreis, die Bedeutung des Zeitworts gefaßt wie in συρωeos, σεωρός. 1) Syllog. epigr. Gr. n. 183, 6 cf. p. 232, 2) Verr. 4, 2, 38.

#### 118. Charis, Chariten.

Charis ift Luft und Freude - Sophofles fagte in einer Elegie Xagal für Xageres - hat also febr allgemeine Bedeutung und ist vielfacher Beziehungen fähig. Dben ift bemerkt worden daß auch Charis ursprünglich eine Tochter ber here gewesen und als die Freude ober ber Segen des Jahrs gebacht und fo in Orchomenos, ber Stadt ber Minger, ber Berediener, verehrt worden, daß ähnlich ber Ginn auch ber je zwei Attischen und Spartischen Chariten gewesen sey (S. 371. Das heiligthum ber letteren lag nach Alkman an 373.) einem Bache. Auch in Paros wird ber Opferdienst ber Chariten in ber Zeit des Minos hinaufgesett 1), und ber bortige Aderbau zeichnet sich auch durch die Telete der Demeter aus. Bei homer find biese Göttinnen umgewandelt, das menschlich Wonnige, Reizende. Sie weben in der Ilias der Aphrodite ben ambrofifchen Peplos (5, 338), haare werden mit ben Chariten verglichen (17, 51), dem Schlaf giebt gere eine ber jungeren, ber reizendften zum Beibe, Pasithea, bie über alle gebeut, wie ber Schlaf felbst ber Allbezwinger in ber Ilias beißt (14, 267. 275) und des Bephäftos Beib heißt fie (18, 382) weil das Goldgeschmeide reizend ift wie das Gewand bas sie Auch in der Odyffee baden und falben und fleiden weben. fie Approdite (8, 364. H. in Ven. 61), die fich mit ambrofischer Schöne bas Gesicht falbt wenn fie zum reizenden Chors tanz ber Chariten geht (18, 192.) 3wei Dienerinnen ber naw fikaa haben Schönheit von den Chariten (6, 18) und von Schönheit und Chariten (Reizen) glänzt Dopffeus (6, 237.) Der hymnus auf ben Pythischen Apollon nennt die schönlodie gen Chariten, die wohlgemuthen Horen, harmonie und Bebe und Aphrodite in Ringeltanz verschlungen (16) zur Laute bes Apollon und bem Gefang ber Mufen, und bei Theognis fingen Mufen und Chariten zur Hochzeit bes Radmos bas icone

<sup>1)</sup> Apollod. 3, 15, 7.

Bort: was da ift schön, ift lieb, und das nicht Schöne ift nicht lieb (935.) Die ehmalige Bedeutung der Chariten des frucht= baren Grundes von Drchomenos und ihrer Verwandlung in bie aus Pindar befannten, welche vermuthlich die neueren Sta= tuen des Tempels ausbrückten, befolgt der treffliche in Uthen verstorbne Ulrichs, ber nicht zu rasch war neue Ansichten auf= zunehmen; er nennt fie alte Naturgöttinnen, die bas fpatere Griechenland als Huldgöttinnen in die Umgebung der Olympischen Götter versett habe 2). Der Cult des Dionpfos in Orchomenos, ber sich mit ben späteren Chariten wohl vertrug, fann fich auch ichon zu ben älteften gesellt haben und bie alte Sage von bem Biderstande ben er bort gefunden habe, und ein alter Opfergebrauch zeigen daß er, wie in andern Böoti= ichen Städten, fruh gesiegt habe. In Elis wurde Dionpfos gerufen aus dem Meer aufzusteigen mit den Chariten, die dem Frühlingsgott auch in alten Bildwerken sich anschließen. Auch in Olympia hatten die Chariten mit Dionusos einen Altar gemein. Drchomenos blieb ihr Hauptort, die dortigen Cha= ritesien noch fpat ausgezeichnet burch mufische Spiele aller Art und wohl auch durch Freudentaumel, wonach die Chariten Rin= ber des Dionvfos und der Approdite beißen konnten. 3bre Genealogie in der Theogonie, die sie übrigens neben die Mu= fen und himeros fest, von Zeus und einer Ofeanide (64), ift ganz unbestimmt, ba aus bem Ofeanos Alles hervorgeht.

# 119. Eileithyia, Eileithyien.

Das Wort bedeutet die Wehen selbst, daher auch die Person Eileithyia, die an das Licht heraussührt, das Beiwort schwergebärend hat (morostoxos N. 16, 187. 19, 103), wie auch im Plural die Eileithyien, die Töchter der Here, welche bittere Schwerzen haben (11, 270.) Here hält sie bei der

<sup>2)</sup> Reifen u Forsch, in Griechenl. S. 180. Meine Erklärung war in Schwendts etym. mythol. Andeutungen S. 288 f. enthalten. Schwend My= thol. S. 46. 446 ff. und Preller 1, 276 bleiben den alten Ansichten treu.

Geburt ber Altmene zurück (19, 119.) 3ch wiederhole nicht was ich oben (S. 371 f.) und anderwärts ausführlicher über diese Göttinnen und die der Geburtshülfe überhaupt bemerkt habe <sup>1</sup>).

#### 120. Möra, Mören.

Unter Beus ift oben gezeigt worden daß bei homer polga, fo wie aloa, bas Theil, fast ganz auf ben Tob beschränkt ift, als auf bas einzige einem Jeben gewiß bestimmte Theil (S. 185 ff.). Im Plural findet fich nur Jl. 24, 49 Thyrdr rag Molocs 90udr Secar argewnoiour, also mit erweiterter Bedeutung und Od. 7, 197 xarazduses fagetas, mit Bezug auf bas Bort ber Ilias, was ihm Aefa ober bie gewaltsame Mora bei ber Geburt in den Faben gesponnen (20, 127. 24, 209), nemlich ju fterben, fo daß felbst die bort von mir angegebene Rudficht auf bie natürliche Verkettung ber Umftande im Leben wegfällt. Nach diefer finftern Bedeutung ift in der Theogonie ben Mören neben den Reren die Nacht zur Mutter gegeben (217), nach ihr walten sie auch im Schilde des herakles neben und abnlich den Reren (249. 254), wiewohl an beiden Stellen auch fcon von den weit späteren drei Namen Gebrauch gemacht ift. Unter diefer Ansicht find fie auch von Aefcholus neben bie Erinnven, von Pindar neben die Gileithpia gestellt, und vermuthlich gehn auch die zwei Mören, die man nur in Delphi verehrte 1), auf Geburt und Lod. Das Theil welches dem Menschen im Verlauf des Lebens wird, das Schicksal und andre Bedeutungen entwickelten sich früh fo fruchtbar als na= türlich, auch im Cultus.

#### 121. Erinnys, Erinnyen.

'Equris, die Burnende, wie equivision als ein Artabifches

 1) Rl. Schr. 3, 199—206. Pinbar nennt die Eileithyia πάρεδρος Μοερατ, πραθμητες, γενέπειρα τέχνων, ματροπόλος (wie δμνοπόλος, ονειροπόλος, ολοπόλος).
 1) Plut. de ss 2. Paus. 10, 24, 4.

Bort von Paufanias angeführt wird wo er von einer gurnen= ben Daneter fpricht (8, 25, 4), ift bas Gewiffen, ber Gewiffensbiß, das 3. B. den Dreftes umtreibt, und objectiv, weil biefe Kraft in ber Menschheit fo machtig ift und weil auch bie boje That Folgen hat die über das Leben des Schuldigen auf ferne Geschlechter wie rächend hinauswirken, eine Göttin bie aus bem Tobtenreich beraus bie Unterlegenen rächt. An bem erlittenen Unrecht wird das Gefühl ber Schuld, aus bem Trieb ber Rache Die Nothwendigkeit ber Biedervergeltung gelernt. Aus bem Erebos hört Erinys in der Ilias die Flüche ber Mutter Meleagers, nach Anrufung bes Aldes und ber Perfevbone, weil er ihren Bruder getödet hat (9, 571), sie rächen ben Meineid in der Unterwelt (19, 259), wie auch die Götter brunten felbft (3, 278), Amyntor ruft fie an daß Phönir, weil er fich an feines Baters Bublin vergangen hatte, feine Rinder erhalte (9, 454); fie folgen immer ben älteren Gefchwiftern bie von ben jüngeren beleidigt fie anrufen (9, 571). In ber Dopffee hinterläßt bem Dedipus feine Mutter Epitafte fehr viele Schmerzen zurück, fo viele einer Mutter Erinnyen wirfen (11, 278), und Telemachos verweigert feine Mutter auszuweisen weil fie bie Erinnyen anrufen und Gott ihm viel Uebel geben würde (2, 134). Götter und Erinnyen find auch des Urmen (17, 478), benn von Beus find alle Fremdlinge und Arme (14, 57). In ben Werken und Tagen gehn die Erinnyen am fünften bes Monats um als Rächerinnen des Meineids (803). Beiwörter find segogovas, im Dunkeln wandelnd, owregas, schredlich, verhaßt, unbarmherzig, dueilizov froe exovoa, daonlifus, harttreffend (wie Ares reixeointhirns). Etwas erweitert ift bie Bedeutung ichon wenn Uthene bem Ares mit ben Erinnyen ber Mutter broht die er bugen werde, da diese gurnend, weil er die Achaer verlaffen, ihm Böfes finne (Jl. 21, 412). Dem Agamemnon gaben Zeus, Möra und Erinnys ben böfen Streit mit Achilleus ein (19, 87) und Erinnys bem von Neleus ver= hafteten Seber die schwere Berblendung (Od. 15, 234). Bu ben Erinnyen tragen die Harpyien die dem Verderben bestimmten schönen mutterlosen Töchter des Pandareos (20, 78). Dem Roß Xanthos das dem Achilleus den Tod prophezeit, halten sie die Stimme ein (JL 19, 418), während dagegen sein Entschluß unerschüttert bleibt; ein sehr wohl ersundnes Motiv also um seine erhadene Entschlossenit noch zu steigern.

#### 122. Themis. Dife.

Während Erinnys als ein Wefen der Religion Birklichkeit bat, obgleich fie zugleich wie andere Götter auch allegorisch poetifch behandelt wird, erscheint bei homer das Recht faum mehr als ein Begriff ober Gedanke. Themis, die schönwangige, fommt vor als Vorsteherin äufferer, alfo niederer Anordnungen, ba im Olymp bes Rechtes zu walten nicht vorfam. Einmal eilt fie ber here mit einem Becher entgegen (15, 87) und fteht bem Göttermahl vor (95) und Beus heißt fie bie Götter zur Versammlung berufen (20, 4); in der Odyffee löft fie ber Menschen Versammlungen und fest sie nieder (2, 68). Defio= bus nennt Dife, die Jungfrau, Tochter des Zeus, bochgeebrt bei ben Dlympischen Göttern, die sich, wenn sie durch krumme Rechtssprüche verlet wird, sofort neben Zeus Kronion fest und ber Menschen ungerechten Ginn anklagt (sor. 256.) Dindar nennt als Göttin mehr als Dike die Themis. Die Be griffe felbst, Seuss und ding, Seusores und dinas, Rechtssprüche, fließen in einander, dixaonoloi of re Semioras nods Διός είρύαται, ούτε δίκας εὐ είδότα ούτε θέμιστας, βεμέ jürnt ben Menschen bie elv dyogy oxolids xolvwoi Isunows έx de dinnv elacowos (Jl. 16, 387), bas Entgegengesete di-2ην δθύντατα είπειν (18, 508). Recht sprechen διzaζeir fommt häufig vor, dizn, dizatos und ihr Gegentheil gehören zu ben gangbarften Begriffen.

### 123. Musa, Musen.

Die Göttin Musa wird in beiden Homerischen Gedichten

angerufen bem Dichter ben Inhalt, ben Zorn bes Achilleus, bie Irren des Obyffeus anzusagen; dann auch werden in mehrmals wiederholter Formel im Plural die Musen angeredet als Olympischer Häuser Bewohnerinnen, die zugegen sind und Alles wissen (2, 484, wo dann wieder die Musa folgt 761, 11, 217. 14, 508. 16, 112). Die Musen singen mit schöner Stimme zur Phorminr des Apollon im Wechsel (1, 604), sie nehmen dem Thamyris den Gesang (2, 598.) Die Musa neibt die Sänger an Kleaandron zu singen (Od. 8, 73) und lehrt sie die Oemen (8, 481), wiewohl auch Zeus sie antreibt (1, 348), oder die Götter (17, 518. 22, 347).

Der Name Movoa, ein Particip von der Burzel µw wie rvovoa von rvw<sup>1</sup>), dann Mwoa, Movoa, von µaw, µéµaa, µwo3a<sup>2</sup>), womit auch µaioµas verwandt ift <sup>5</sup>), drückt suchen,

1) Ahrens Dial. Aeol. p. 71, was nicht aufgehoben wird durch die Bemertung Dial. Dor. p. 350 daß bas um ber Grammatiter von ihnen angenommen fepn möge jur Ableitung gegebener Formen. 2) S. besonbers die Stellen des helladius in Phot. Bibl. p. 531 a Bekk. auch bei Uhrens p. 349 (hinfichtlich des Epicharmifchen uweo find boch auch die Lesarten des Cornutus c. 14 ber Dfannschen Ausg. zu vergleichen) und der homer. Gpim. Anecd. Oxon. 1, 278, auch bei Ahrens p. 106, welcher dort auch Formen der Conjugation jusammenstellt. Die Sappho hat 1, 19 mais (wie ich mit Bergt ftatt Lais lefe) und zai nodéw zai paopas, worin die Bedeutung ju beachten ift, fo wie auch in den Bor= ten des Theognis 771 (63) daß der Diener der Mufen foll ra uir um-59as, rà dè desxvovas, worin auf die Mofa gezielt icheint. Diefe Be= deutung ungefähr faffen auch die Gloffen des Hesych. Euwoaro, evoer, τιχνήσατο, Κήτησεν. μωται, ζητεϊ, τεχνάζεται. MAEN, μάειν, als 3m= perativ fteht geschrieben an der fehr alten Artefilaosvafe, M. Dentm. 3, 491. Die Muse wird auf dies Bort zurückgeführt von Platon Cratyl. p. 406 a und ben Grammatitern und von ben Reueren feit Bepne de Musarum rel. 1763 p. 35 fast einstimmig. Eine Ableitung von µairomas, Morra, Morra in Ruhns Zeitschrift 5, 398 wird von Pott das. 6, 109 mißbilligt, der zwar S. 111 µw nur für erfonnen glaubt um Muoa abzuleiten, mas alfo demnach zweifelhaft bliebe. 3) In der Odyffee, bei Alcaus paroperos ro peya zoaros, bei Pindar u. a. Maia.

finden, finnen, Streben, Regsamkeit aus, ift für eine Göttin ein Wort wie sows, Isurs, uelden und giebt wohl die schönste dämonische Personissication ab unter den Griechischen. Sie ist bei keinem andern Voll anzutreffen und scheint auf großen Ernst, auf Bluthe und Dauer einer Sängerschule schließen zu lassen.

3. H. Boß hatte die Musen für Nymphen begeisternder Duellen erklärt <sup>4</sup>), Creuzer zu erweisen geglaubt daß alle Nymphen Musen, daß "ursprünglich die Musen mit den Nymphen-identisch seizen" (4, 73 der 2. A.) und Buttmann nach dem Widerspruch G. Hermanns in der Abhandlung de Musis fluvialibus von neuem jene Ansicht versochten <sup>5</sup>). Homer kennt nur Olympische nicht physische, wie noch der Hymnus auf Hermes 450), und wenn Hesiodus sie Pierische und Helikonische nennt, so deutet er nur auf die heimat ihrer Verehrung Pieria (woher ihm zu erscheinen er sie anruft im Anfang der Werke und Tage, wo der Olymp liegt <sup>9</sup>, und auf den späteren Cult auf dem Helikon hin. Die Musen,

4) Bu Birgils Ekl. 7, 21. "Mufen nannte der alte Srieche überhaupt Aymphen begeisterter Quellen, beren Baffer mit prophetischen Erddünsten erstüllt ichien 3, 85. 10, 1. 10. 55. Daher die verschiedenen Angaden ihrer Bohnberge und Quellen und ihrer Jahl. Rachdem berühmte Gedichte neun Musen bestimmt hatten, unterschied man mit anderen Begeisterungsnymphen auch die Libethrischen als niedrigere (10, 1); doch nicht also das nicht manchmal Rymphen und Musen verwechselt wurden" u. f. w. Auch Bötz tiger sprach von helitonischen Brunnen= und Wahrsagenymphen.

5) Mythologus 1, 273—294. Bernhardy Gr. Litt. 1, 200 fimmt ihm bei daß die Mufen ursprünglich als Quellennymphen gesaßt und die Ableitung von µaw zu verwersen sep. Buttmann nimmt an daß die Mufen Rymphen waren, ein Rymphengeschlecht unter ihnen begriffen, eine eigne Gattung der Rymphen, die man almälig unter ihrer eignen besondern Benennung auftreten ließ, und diesen legte man die Bedeutung der bestimmteren Beziehung, die sie angenommen hatten, bei (also finnend, fingend), obgleich der Rame nicht von µaw seyn tönne, sondern vielleicht ma, Wasser, sogiech der Mufen Olympische Musen." 6) H. in Ap. P. 38. Theophraft nennt ihn Besever, H. Plaut. 3, 3.

wenn gleich er sie nicht in ber Einheit eines gottlichen Befens nennt, find boch auch ihm nirgends naturwesen, sondern sie find anch ihm häufig Olympische und find Töchter ber Mne= mospne (so genannt mit hinblid auf bas umfassende Gedächte niß der Aöden und Rhapsoden), die in der Stadt Eleuther waltete, und von Zeus fie in Pieria empfangen und nach einem Jahr fie geboren hat, nicht weit von der höchsten Spipe des Dlympos wo ihre glänzenden Chorpläte und ichonen Paläfte find und bie ju ihrem Bater unter Lobgesang und Beben der Erde gelangen, nach bem einen hymnus vor der Theogonie (52-61.) Musen ift nie ein Beiname ber Baffernymphen und beide find niemals baffelbe, sondern die Mufen find aus Nymphen verwandelt, ganz andre geworden durch die große Reform, die auch den Thrakischen Dionpsos in Theben umgeschaffen bat, und es zeigt fehr deutlich, wie scharf bas Princip ber Reform burchgeführt worden ift, daß nicht einmal die unsichtbaren Gott= heiten die in ber Tiefe ber sprudelnden und riefelnden Balbund Grottenquellen wohnend, Musit zu lieben 7) und erfrischend wie mit einem geiftigen hauch Gefang in ber Seele zu weden scheinen, von ihr übergangen worden find. Freilich Quellen= nymphen hätten unter die Olympische Gesellschaft sich nicht geschidt; ba fie aber boch auch Gesang nicht entbehren burfte, fo wurde eine Quelle für biefen in einer menschenartigen Gott= heit erdacht. Allerdings find einft die Leibethrischen Nymphen Pieriens (bie nicht mit Apollon, ba er fein Thrakischer Gott war, zusammenhiengen) ftatt ber Musen gewesen, wie bie Lydis fchen Nymphen 8), die Mafebonischen 9), wie die Nymphe Ege=

7) Auf den melodischen Fall der Gewässer, das Murmeln und Rau= schen besonders haben Manche gesehn, wie v. Stackelberg, hegel Philos. der Gesch. S. 244, die Musen vom Geton des Bassers. 8) Steph.
B. v. Tógensos. Schol. Theoer. 5, 49. Phot. Suid. v. Núugau. Der Sinn kann nur seyn daß Nymphen den Lydern ihre Musen, was den Griechen die Musen, gewesen seven, deren Ramen jenen fremd war.
9) Hesych. Govoides, Núugau, Movau, Maxédores. Phavor. rig, bie baber auch von Manchen für eine ber Dufen gehalten wurde 10). Auch ber Parnag und ber Seliton haben von bem Thratischen Geschlecht, von dem auch Ares und Dionpsos in biese Gegenden gebracht wurden, von Anfang ben Nymphen ber Rastalia und Raffotis, der Aganippe und hiprofrene gelaufct und gesungen. Ursprünglich alfo dürfen wir uns folde Nymphen verchrt benten an dem schönen, üppig bewaldeten Seliton; nachmals hatten auf bem bicht baran gelegenen, jest mit Steinen und Gestrüpp wüft bedeckten Bügel von Ustra, wo uns noch große alte Mauern anftarren, die Bootifchen be fiobe ihren Hauptfitz, von wo aus der eigentliche Mufendienst in Böotien und hellas fich verbreitet bat. Als an ber Stelle ber Nymphen eine Göttin geiftiger Regung in ben Dlymp auf genommen war, hat man doch nicht umbin gekonnt sich die Dufen um die Quelle des Helikon mit garten Füßen tangend gu benfen 11) und ihren Cult überall mit Duellen und Flüffen ju verknüpfen. Chortanz fest ihnen die hesiodische Poesie, welche sie nur in der Mehrzahl nennt, zum Gesang hinzu. Von die fen Chören kommt auch ihre Neunzahl her, ba sonft bie Drei zugereicht hätte, bem Chor aber bie größere Bahl gemäß ift, wie auch ber hymnus auf ben Pythischen Apollon fie aus je brei Göttinnen zum Chor zusammensett (16.) 12) Als nac mals die rein ideellen Götter an halt im Bewußtseyn, verloren, ba neigte man sich zur lieben Natur der Najaden zurück, wie vom Apollon zur Sonne. In Delphi febn wir ein hieron ber Mufen mit Statuen zur Zeit bes Simonibes, ber es in zwei melischen Fragmenten berührt, verbunden mit bem Brunnen bei bem großen Tempel, woraus man bas Baffer zu ben Spenden Auf dem Berg Libethron bei Koronea waren Sta-Schöpfte 13).

<sup>10)</sup> Dionys. A. R. 2, 7. 11) Theogon. 3. 12) In diefem hymnus (11) bedeutet αμα πασαs alle neun. Der letzte Gefang der Depffer worin diefe neun auch erwähnt sind, B. 60, ist bekanntlich weit fpäter.

<sup>13)</sup> Plut. de Pyth. orac. 17. Μουσών ην ίερον ένταυθα περί ήν άναπνοην τοῦ νάματος — τὰς δὲ Μούσας ἰδρύσαντο παρέδρους τῆς μαντικῆς: x. τ. λ. Die Rlio redet der Dichter an.

uen ber Mufen und ber Libethriftihen Nymphen 14) und un= jäbligemal kommen uns Musen vor die nicht Nymphen, son= bern icharf von ihnen zu unterscheiden find. Dies änderte fich, ibgleich die Musen barum nicht aufhörten auch zu gelten, befonders feit dem Zeitalter ber Alexandriner. Nicht blos den Bir= en Theofrits lehren die Nymphen die Musik (7, 92. 5, 149), Noschus nennt homer und Bion Geliebte ber Duellen die fie ranken, jener bie Pagaseische, dieser Arethusa (3, 77.) Rallis nachos nennt die Artadischen Musen bei Atakesion Töchter ber iltesten ber Nymphen, der Neba, und des Zeus 15). Römi= den Dichtern fagen noch weit mehr vor ben ideellen Mufen Duellnymphen ju, bem Birgil puellae Naides 16) und, wie vir faben, Leibethrifche Nymphen. 3m Culer lefen wir: Pierii aticis decus, ite sorores Naïdes (18.) Barro ftellte auch bie= elbe physikalische Erklärung auf 17) welche von neueren Geehrten hervorgezogen wurde, von Bog sogar, der nicht ahnte baß sie basselbe bedeute als wenn man ben Apollon für die Sonne erkläre, nemlich ohne bas Ursprüngliche zu unterscheiden ion bem was ganz Andres baraus geworden ift und nur bem Ehmaligen in späterer Zeit wieder hat weichen müssen. Daß uch beiden, den Nymphen und den Musen angehörige Bors tellungen poetisch unter einander gemischt worden find, läßt ch leicht denken. Die Anapäste aus einem Paan bei Porphy= ius (A. Nymph. 8) find ein Beispiel bavon 18).

14) Paus. 9, 34, 3; äußerst gezwungen sucht Buttmann G. 288 biefe Berschiedenheit zu beseitigen.
15) In Jov. 53.
16) Ecl. 10, 9.
17) Serv. ad Virg. Ecl. 7, 21. Secundum Varronem ipsae sunt lymphae quae et Musae, nec immerito. Nam aquae motus musicam siciet, ut in hydraulia videmus. Sane sciendum quod idem Varro res tantum Musas esse cemmemorat, una quae ex aquae nascitur aotu, alteram quam aëris icti efficit sonus, tertiam quae in mera

aotu, atteram quam aeris icti eincit sonus, tertiam quae in mera antum voce consistit. 18) Mehr als diefe Geneigtheit zu vermischen eweisen nicht die Worte des hespeschius Nύμφαι — zad al Movoas. Νύμη – zad ή Movoa.

I.

#### 124. Enpo.

Ein Damon des Kriegs ift in ber Ilias Envo. Sie, bie hehre, führt mit Ares bie Troer, fie bei fich habend ben unverschämten Lärm (Kudoiµov) ber Schlacht, er schwingend bie Lanze (5, 592); ja sie, die fladtzerstörende, wird neben Athene als Walterin des Kriegs genannt (5, 333), worauf Pausanias zurückgeht (4, 30, 3). Sie freut fich, fagt Philos ftratos, ber mit Blut auf bem Schlachtfeld getränkten Erbe (Im. 2, 29.) Bon ihr ber in ber Ilias häufige Beiname bes Ares, ber als Eigenname bient, am Raften bes Rypfelos 1), an ber bekannten Mazocchischen Base und bei späteren Dich tern. Die nachhomerischen Dichter nannten sie Mutter Des Ares 2), ober auch Amme, Lochter 3). In Athen hatten bit Söhne bes Prariteles ihre Statue gemacht für ben Tempel bes Ares +). Ein Archon Titus Coponius Marimus wird Priefter bes Ares Envalios und ber Envo genannt in einer Inschrift 5). Der Name ift Griechisch, ba er auch einer ber Gräen in ber Theogonie gegeben ift 6) und ba bie Ilias auch einen Rönig Erver's nennt (9, 668): und zwar von evo, evow ?), wohn ëvoois ausdrucksvoll in der Theogonie (681. 849) und bei Euripides, vielleicht von einer Form erico, wie ario, arvous 8). Die Bedeutung wäre also Sturm, Stoß, Angriff, womit wohl übereinstimmt bag fie garm und Schreden mit fich führt. Demnach ift ber Göttin von Romana, die auf Anartis ober Ma

<sup>1)</sup> Paus. 5, 18, 1. 2) Schol. Jl. 5, 333. 3) Cornut. 21. 4) Paus. 1, 8, 5. 5) Gerhard Archaol. Beit. 1844 G. 246 f. 911: lig unhaltbar ift die Enpo der homoloïen oder Enpo homoloïa, die von R. D. Müller Drchom. G. 233 u. M. mit dem homoloifchen Beus, De meter, Athena verbunden wird. Die Ouolwta Prophetin der Enpo (Brutas, Errutas, Rirtas) bei Phot. Suid. v. Ouolaitos Zers ift im etymologifche Legende ober Fiction. 6) 273, neben Heg.ondai und 7) Buttmann, Leril. 1, 271. 8) Richt, wie ette Δεινώ. Grammatiter wollen, von erw, goreów oder ernveir, ezqureir. In de Infchrift von heratlea evevw.

707

zurückgeführt wird, ber Name Enyo nur von Griechen ertheilt worden, wie sie andre Assatische Göttinnen hera, Artemis nann= ten. Die Römer fagten dafür Bellona und diese Bellona und ihre Bellonarii verrathen Assatischen Einfluß. Statius meint die Griechische Enyo wo Bellona den Wagen des Mars lenkt 9); so Lucan wenn sie mit der Geissel zum Kampf antreibt.

## 125. Bloß poetische, vorübergehende Personifi= cation.

Nicht gering ist schon bei homer die Jahl ber tauben Blüthen der Personisication, die den Schein menschlichen Thuns und Wesens nur so leicht nachahmen daß sie den Sedanken, die Sache kaum bestimmter und haltbarer einkleiden als etwa Figuren die durch Lichtwirkungen sich bilden und augenblicklich wieder zersließen. In der hessochischen Poesse nahm dieß Gesolge der Götter von Schattengestalten stark zu und die Lyriker und alle nachsolgenden Dichter ließen nicht ab neue physische und ethische Scheinpersonen zu erfinden. Besonders aber sind die Homerischen allegorischen Personen fortwährend beibehalten, von Dichtern und Künstlern nachgeahmt und fortgebildet, dadurch aber vielsach auch in den Bereich des Cultus gezogen worden. Deswegen sollen auch diese hier zusammengestellt werden.

Binde. Euros und Notos, Boreas und Zephyros find in beiden Gedichten im Allgemeinen nur die Winde felbst und sollten nicht groß geschrieben werden. Boreas und Zephyros wehen von Thrake her (ănrov), des Boreas hauch oder Stürme (nvoiń, Ivéllai, zegvigoio lich, zegvigoio lisyunvelovros chirae), Zeus erregt auf die Schiffe den Wind Boreas (äveµov), des Bindes Sturm, des Notos oder des Zephyros, Boreas ist alIgenrevis, Zephyros dvoańs. Doch knüpft sich in der Ilias auch einiges Märchenhaste an Winde. Die harppie Podarge, weidend am Strom Ofeanos, gebiert dem Zephyros die Rosse

<sup>9)</sup> Theb. 7, 71.

bes Achilleus Kanthos und Balios (16, 149-152) und in bie Stuten des Dardaniden Erichthonios, beren ihm dreitaus fend weideten, verliebt sich Borcas und in Gestalt eines buns telmähnigen Roffes zeugt er mit ihnen zwölf Fohlen, Die oben über bie Frucht in halmen liefen ohne fie ju beugen und über bie Meereswellen hüpften (20, 221-229.) So alt also bie nach Aristoteles 1) auch in Kreta, nach Barro 2) und Columella (6, 27, 3) in Lusitanien verbreitete Bolfsmeinung bag Stuten vom Bestwind trächtig würden, bie von einem dichterischen Bild ihrer Geschwindigkeit ausgeht. Darauf leitet auch bas oben (S. 67) angeführte Dichterbild ber Araber. Dazu fommt bie Dichtung von Achilleus ber am Scheiterhaufen des Patro flos zu den Winden ('Avépoisier) Boreas und Zephpros betet, welche Gebete Iris zu dem steinernen Palaste des scharfwehenben Zephyros, wo die Binde zahlreich am Mahl schmauften, überbrachte (23, 194-230.) Harpyia (Giella), Rafferin, ift fonft ein Stogwind, durch deffen plögliche Gewalt Jeber ber fie in Griechenland zum erstenmal erfährt, fehr überrafct feyn wird. helena wünscht sich in der Ilias daß an dem Lag wo ihre Mutter fie gebar ein bofer Bindfturm (xang avenoo Fiella) fie auf bas Gebirg ober in die Meerfluth getragen haben möchte (II. 6, 345.) Die Douffee fagt von einem ruhmlos, ohne Runde Verschwundenen, Verschollenen harpvim haben ihn emporgeriffen (1, 241. 14, 371), ober bafür auch Stürme Svellas (4, 727.) Barpyien bringen bie Löchter bes Pandareos zu ben Erinnyen (20, 77.) Rein märchenhaft ift auch was die Douffee von Acolos erzählt (10, 1-27), dem Berwalter bes Wehens und ber Wehenden.

Rer, Reren. Von zeigeiv abschneiden, als Saat, haar, Blumen 5), abhauen, als Baumstämme, verzehren, wie Gein ober Fische, aufreiben, wie xxyµax<sup>2</sup> eµa, ist Ker der Act, so

<sup>1)</sup> H. A. 6, 18, iξανεμοῦσθαι. 2) De.r. r. 1, 19.

<sup>3)</sup> Aesch. Suppl. 640 μηδ' Άρης - κέρσειεν άωτον.

ju fagen ber Treff bes Tobes, daber verbunden mit Tod 9aνατον και κήρα, φόνον και κήρα, κήρ, κήρες θανάτοιο, loupoto; aber auch für Lod, to de toi xhe eidetai, xhe' aleείνων, κηρί δαμείς, Lodesart (κήρες έφεστάσιν θανάτοιο uvgeat, dig Padlat xiges), dem Achilleus von Thetis vorgeftellt, ruhmvoller früher oder fpater Tod (fo wußte Echenor von fei= nem Bater dem Seher seinen Lod voraus, zno' o'lon'v, nicht Kijoa, hatte zwischen Krankheit und Schlacht die Bahl Jl. 13, 365-672); nicht Todesloofe, sondern zwo Reren, Tod ber lchaer und Lod ber Troer, bes Achilleus und des heftor find ils Gewichtsteine in ber Bage bes Zeus. Personificirt ift Rer nur auf dem Schilde des Achilleus mit Eris und Rydö= nos, wo sie ihr Amt zu toben in ber Schlacht übt in blutge= ränktem Kleide (Jl. 18, 535 - 538), etwa in zad adrov Κήρας αμύνει (4, 11), όπως θανάτοιο βαρείας Κήρας αλάλ-:01 (21, 548) ober in ber Douffee, wig z' uppe zazag eni Κήρας Ιήλω (2, 316), τόν Κήρες έβαν θανάτοιο φέρουσαι is 'Atoao δόμους (14, 207, wie Jl. 2, 302.) Sehr natür= ich vertritt Rer bie Stelle ber Möra, wie ber Geift bes Parollos fagt: αλλ' έμε μεν Κής αμφέχανε στυγερή, ήπες άχε γεινόμενόν περ (Jl. 23, 78.)

Ate und Liten. Ate bedeutet Schaden, Unheil und hädigt Alle, Ary & návraz därae, aber, wie K. Lehrs im dheinischen Museum 1842 auseinandergesetht hat, zugleich und nöbesondre den Schaden der aus eigner Uebereilung, Berblenung, Unüberlegtheit, Thorheit hervorgeht, als ob kein Schaen ohne diese Burzel wäre 1). Nun irren, schlen, schäbigen ch also, ziehn Ate auf sich alle Menschen. Dies wird in inem sehr naiv volksmäßigen, gewiß hochalten, wenn auch im Bedicht eingelegten und in der Darstellung gehobenen Mythus on der Geburt des Herakles ausgedrück, welchen in der Ilias

<sup>1)</sup> Activ und Passiv in eins verschmolzen ungefähr wie in πάνδ' yabà πράπτευν für πάσχευν, höchft glücklich seyn. Brunck ad Aristoph. .an. 305.

Agamemnon ergählt, indem er feinen eignen Fehler und Schaben, als er bem Uchilleus fein Ehrengeschent nahm, eingesteht, wie auch vorher bem Neftor (9, 115), und es zurückzugeben fich bereit erklärt (19, 90—138.) Dabei wird zur Einleitung Ate die Alle schädigt ('An & narras daras), genannt ebtfame Tochter bes Beus, verberbliche, die nicht ben Boben berührt, fondern mit weichen Füßen auf den häuptern der Menfchen fchreitet, unversehens fich einftellt in ber Uebereilung obn in ber Leidenschaft. Go allgemein ift bas Reblen bag Att ben Beus felbst, ber boch ber beste von Menschen und Got tern ift, einmal wenigstens geschädigt hat (arato). Aber in ihm allein konnte nicht zugleich ber Fehler mit bem Schaden zusammenfallen: baber ift was ihn in ben Schaden bracht, auf die Bere geschoben, die ihn burch Lift berudte (anarmoer, woher später auch eine Arcien). Un bem Lag als Alfment in Theben ben herafles gebären follte und Beus ben Göttem verfündigte bag heute Eileithpia ben Mann gebären werbe ber por Allen die aus feinem Blut fepen, über die Umwohner berrichen werde, ließ here fich ihn fcmören bag wirklich über alle Umwohner herrichen werbe wer aus feinem Blut heute von einem Weibe geboren werbe, und ba Beus bie Lift nicht verstand und schwur, fo ward er febr geschädigt (das97). Denn here eilte nach Achaisch Argos, wo sie bie Gemalin bes Perfeiden Sthenelos im siebenten Monat schwanger wußt und entband fie, beruhigte aber bie Geburt ber 2018mene und hielt die Eileithyien auf und meldete nun dem Zeus daß beut Euryftheus geboren fey, feines Geschlechts, nicht unwürdig über bie Argeier zu herrschen. Da schlug scharfer Schmerz bem Beus in das herz und er ergriff erzürnt bei bem glänzende gelodten haupt Ate, den Schaden ber Alle ichabigt, ichmu bag sie nie wieder in ben Olymp und himmel fommen werde?),

<sup>2) 3</sup>m hymnus auf Aphrodite hat freilich auch eine Göttin fich hin: reißen laffen, Aphrodite fich vergeffen und in Schaden gebracht 253, kmi μάλα πολλον αασθην, σχέτλεον, ούα ονομαστόν, απεπλάγχθην di rim.

und fturzte fie vom fternigen Simmel. Schnell tam fie zu ben Berten ber Menschen und er beseufzte sie stets wenn er seinen lieben Sohn fab unter ben von Euryftheus ihm auferlegten Rampfen leiden. Go, fagt Agamemnon, fonnte auch ich, als nun heftor die Argeier bei den Schiffen vertilgte, nicht der Ate entgehn, burch bie ich zuerst geschädigt wurde (dao9nv, indem ich fehlte): aber da ich gefehlt habe (aasaunv) und Zeus mir ben Verstand genommen hat, will ich wieder gut machen. Bon Zeus freilich geht Alles aus, von den Göttern find die Menschen burchaus abhängig, in ihrem Innern wie im äusseren Leben, und Agamemnon fpricht nach ben Begriffen ber Zeit wenn er Eingangs fagt, ich bin nicht schuldig, sondern Zeus und - mit heftigkeit, weil der Fehler so verderblich gewirkt hat, Möra und bie dunkelwandelnde Erinnys --- die mir in ber Versammlung einen wilden Schaden, gehl (ärgeov ännv) eingaben an jenem Tag. — Aber was sollt' ich thun? Gott vollendet ja Alles 3). Achilles felbst hatte zuvor gesagt: Ba= ter Zeus, traun große Schäden (arag aus Fehlern ober Fehler) giebst bu ben Menschen, nimmer batte ber Atribe mein Gemuth fo fehr aufgebracht und wider meinen Billen die Jungfrau

Doch ists eine neue Sprache der ungläubigen Zeit wenn Apollonius 4, 817 fagt: xad ydg re Deody Enerisseras Ary.

3) Boß überfetzt die Göttin, gemiß mit Unrecht. Ein alter Grammatiker war auf dasselte, andre auf schlimmere Mittel zur Beseitigung des Anstosse versallen. Gerade die Abgebrochenheit, indem unmittelbar solgt, πρέσβα Aods dryckny Ary, ist mir ein Grund die ganze Erzäh= lung als eingeschoben zu betrachten. Bu diesem Behus scheurschlicht man allerdings auch das vorhergehende deds (deds das nären redeursch) für Ate be= nuht und Komma statt des Punkts gesetzt zu haben. Der andre Grund ist das die Eänge der folgenden Erzählung nicht zu der angedeuteten Heftigkeit und nicht zu der Angelegentlichkeit des Bortrags Agamemnons past, der dadurch alles Berhältnis zu der Antwort des Achilleus verliert. Das epische Retardiren oder etwa die Absschubertich entgegensehen. Den alten heraktesmythus einzussehen war die Gelegenheit versührerisch. bavon geführt, seiner nicht mächtig (dus xavos); sondern Zeus (hat es bewirkt) wollte vielen Uchäern Tod bereiten: ein Fatalismus traftvoller, leidenschaftlicher, aber noch nicht innerlich entstittlichter Geschlechter. Aber auch da in der Odyssie die große Freiheitslehre hervortrat (1, 32), ist es nur der freiwilligen Missethat (wie des ungerechten Richters, wovon hesse dus szw gebraucht), dem Verbrechen und Laster des Aegisthos gegenüber. Dagegen trägt in demselben Gedicht der Kentaur sned gebras äaw odrw, gesolv sov das sels, nachdem ihm Ohren und Nase abgeschnitten sind, svärn davon (21, 297. 301).

Eben fo burchsichtig und rein allegorisch ift Ate in ber andern Stelle ber Ilias, wo fie in ber rührenden Rebe bes Phonix mit ben Liten verbunden wird (9, 502-512). <u>In</u> diesem Zusammenhang nimmt fie eine andre Gestalt an. Sie ift fräftig und fußschnell, voreilend über die gange Erde bin thut fie Schaden ben Menfchen, Blannovo' dr 90wnous ftatt ber Formel "An & navras daras. Die Liten, Bitten (hier reuige Bitten) aber, die auch Töchter bes großen Zeus find, gebn besorgt hinter ber ihnen allen zuvoreilenden Ate brein (um abzubitten), lahm, gerunzelt, nicht geradaus blidend, und heilen wieder. Wer nun die ihm genaheten Töchter des Zeus achtet, bem helfen sie viel und hören ihn wenn er sie anruft (wenn er in den Fall kommt ihrer zu bedürfen); wenn aber wer verweigert und hartnäckig versagt, fo gehn fie und bitten (Lissovras) Zeus Rronion daß ihm Ate nachfolge und er durch Schaden (Blagdeis) büße. hier zulett scheint es daß Ate nur den Schaden bedeute; aber boch liegt auch diefem ein Un= recht zu Grunde: Die beiden Begriffe find in dem Bort eins, und man könnte auch fagen daß nun auch dem Unversöhnlichen Schuld und Schaden nachfolge. In Plural mit Nachdrud gebraucht die Personification im zehnten Gesang Dolon, welchen heftor burch bas Bersprechen ber Roffe bes Uchilleus um Die Besinnung gebracht, verblendet hatte (391): nolligow p' Ατησι παρέκ νόον ήγαγεν Έκτωρ.

Richt zu verwundern ist daß ein so eigenthümlich schönes Bort auch in aller nachfolgenden Poesse auffallend viel gebraucht worden ist, mit vielen Feinheiten und Schattirungen des Sinns in der Anwendung seiner ursprünglichen Doppelbedeutung, doch so daß jest die eine, jest die andere gedacht wird, Uebereilung oder Verderben. Oft kann die eine sowohl als die andre verstanden werden \*). Scheindar und kaum eigentlich personissiert erscheint Ate besonders dei Aeschov rijs dusse schrie häufig 5), bestimmter wenn er sagt uch rie verslesov rijs dusse nacdds Aixyv Egerveiv wer. Doch ist das nach dem Lod nachstrafende Verderben nicht als eine besondre Unterweltsgöttin Ate zu fassen 6). Die Personissication ward auch nicht

4) Benn Archilochos fagt: Hußlazor, zui nov w' allor ho' ary wynsaro, fo tann ary der Irrthum feyn wegen des Berbums. Solon versteht das Berderben: où novonoas els peyalne arne zai zalende Derfelbe: κέρδεά τοι θνητοις ωπασαν αθάνατοι. "Ατη δ' έξ ανέπεσε. τών άναφαίνεται, ην δπόταν Ζευς πέμψη τισομένην, άλλοτε άλλος έχει. So der Spruch des Bias bei Stobäus, Lyyún, naga d' ann. Bie Theognis: oddeds, Kúpr', arys xad xépdeos atreos adros, und namentlich verstehn Sophokles und Euripides oft Unglud, Unheil. In den hefiodifchen Berten und Tagen ift nach abweichendem Gebrauch des Borts 231 an Berderben, neben Losuos, welche gerechte Richter verschonen (alfo nicht in Folge eines Fehls), und zugleich Frevel 282: ös de ze mapropinar exwr πίορχον δμόσσας ψεύσεται, έν δε δίχην βλάψας νήχεστον άασθη (έχών), tov de r' apavooreon yeven peroniove dedenntar. Eine rührende Farbe ber Schonung giebt der Ausdruck dem zweiten Stafimon in der Antigone es Sophokles auf das Unglud im haufe des Dedipus, befonders in den Sprüchen: obder kones Irazwr βιότω πάμπολις έπτος άτα (worin πάμrodes ein alter, noch nicht gehobener Fehler ift) und: ro xaxor doxeir τοτ' έφθλον τῷδ' ἔμμεν ὅτω φρένας θεός άγει πρός άταν. 5) *έσταχε* δ' "Ατας τρόπαιον έν πύλαις, έθεσθ' αελπτον χαχόν διαπρέπον olov délooxer Ara, rageia d' Ara néles und dergleichen viel. 6) Choeph. 177 Ζεῦ Ζεῦ χάτωθεν ἀμπέμπων ὑστεροποινον ἄτην (wie Ag. 56 ὑστεόποινος 'Rourro's). Die Ate in einem fchmungvollen Sonet von 28. v. humboldt, Berte 4, 379 ift nicht eigentlich bie Griechische: aber fie ift twas für fich. Dagegen giebt von der Griechischen Billiam Mure, indem sehr gefördert durch die Theogonie, welche die Ate unter ber bunten Sippschaft der Eris aufführt, mit der Ungesetslichkeit als gute Bekanntin verbunden (230). Indessen unterbleibt sie nicht ganz, wie wenn der Hügel wo Ilion gewesen "Acus Lógos genannt wurde. Als "Unglücksgöttin" dagegen, als "ein böser Dämon der Menschen" erscheint sie niemals: wer sollte sie auch anrusen oder ihr göttliche Ehren erweisen?

Eris. Immer ist Streit ( $\delta \rho \epsilon_s$ ) bem Ares lieb und Kriege und Schlachten (Jl. 5, 891) und Eris bie unersättlich treibende heißt Schwester und Freundin des Ares, die erst gering sich rüftet, aber nachher zum Himmel das haupt aufrichtet und auf Erben schreitet (4, 440—443). Sie schickt Zeus am britten Schlachtmorgen zu den Schiffen der Achäer, des Krieges Zeichen in Händen, um nach beiden Seiten des Lagers von der Mitte aus surchtbar zu schreien, und sie flößte Jedem große Kraft in das Herz zu friegen und zu tämpfen (11, 3—12); als beide heere wüthend auf einander stürzten freute sich bes Anblicks die seufzerreiche Eris (73).

Phobos, ber Schrecken, des Ares Sohn, begleitet ihn, welcher schreckt auch den aushaltenden Krieger (13, 299). Er und Deimos sind neben der Eris genannt (4, 440) und spannen dem Ares die Rosse an (15, 119). Sie sind auch mit der Gorgo auf dem Schilde des Agamemnon (11, 37). Diese beiden die furchtbar der Menschen dichte Phalangen drängen, nennt die Theogonie nicht bloß Söhne des Ares, sondern sie nennt auch eine Mutter, Kytherea (934).

Rybömos, Schlachtlärm, begleitet die Enpo (5, 593) und waltet mit Eris und Rer in der Schlacht auf dem Schilde bes Achilleus (18, 535). Auf der Aegis der Athene find Eris, Alte, Stärke, die schaurige Joke, Verfolgung, und das Gorgohaupt (5, 740).

er den Agamemnon zu schildern sucht, eine ganz verschlte Erklärung, Hist. of the langu. and litter. of anc. Greece 1, 317.

Der Schlaf ift oben bereits aufgeführt worden (S. 85.) hppnos und Thanatos, der Tod, als Zustand des Todt= seyns, tragen die Leiche des Sarpedon vom Schlachtfeld in feine Lykische heimat (16, 454. 682.)

Der Traum geht von Zeus gesendet zu ben Schiffen ber Achäer, stellt sich im Zelt Agamemnons über dessen haupt in Neftors Gestalt und richtet ihm den Auftrag des Zeus aus (2, 6—54.) In den Pforten der Träume schläft Penelope süß (4, 809), als Athene in Gestalt einer Verwandten über ihrem haupt stand und zu ihr sprach; aus zwei Pforten gehn Träume verschiedener Art aus (19, 560—567)<sup>1</sup>). Ein Volf der Träume dichtet der letzte Gesang der Obysse hinzu, bei dem Okeanos, dem Felsen Leukas und den Pforten des helios (12).

Difa, Botin des Zeus, war entbrannt unter der zur Versammlung sich stürzenden Menge und trieb sie zu gehen (II. 2, 93.) Athene schickt den Telemachos auf Erkundigung aus, wenn wer der Menschen ihm etwas sage oder er höre Ossa (Stimme, Gerücht) von Zeus, die am meisten den Menschen Ruhm bringt (Od. 1, 282. 2, 146.) Ossa die Botin geht burch die Stadt und verfündet (24, 412.) Aus der Ilias, der Rleinen, wie es scheint, führt Aeschines als vielmal darin vorkommende Worte an:  $Origund d^3$  is organia just.

1) S. obm S. 68. Zoega Bassir. 2, 207.

١

··· R. . · ...

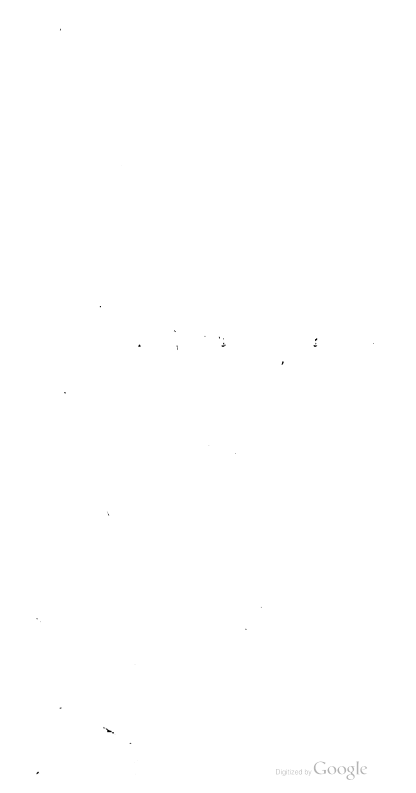
Digitized by Google

# Der Mensch.

ı

•

.



#### 126. Die Beltalter.

Der Traum aller gebildeteren Bölfer von einer gludlichen goldenen Urzeit hängt zusammen mit ber fast eben fo alten Rlage über bie Berberbtheit ber Belt. Daß bie Einfalt, landliche Friedlichkeit und Unschuld ber Sitten im Fortschritt ber Entwidlung, bes regeren Berfehrs und bes Ringens um mein und bein und aller Berderbniffe finnlicher Natur, in Streit, Böswilligkeit und Gewaltthaten ausarte, war leicht einzusehn. Das Gefühl ber ebleren Anlagen bes Menschen und feiner Fahigkeit zu einer ichöneren Bestimmung als bie er in ber Gefell= schaft gewöhnlich erreicht, führte auf die Annahme bag biefe in ber Jugendzeit bes Geschlechts ihm wirklich zu Theil gewor= Bas ift natürlicher als die Bergleichung des Men= den sev. schengeschlechts in feinem Lebensgange mit bem einzelnen Men= fcenleben? Es ift eine ber wohlthätigsten Einrichtungen unfrer Natur bag wir bas Unangenehme und Schmerzliche leichter vergeffen als bie zufriednen Tage, daß in der Erinnerung bas Frohe uns bis zur Schnsucht erfreuen tann und selbst Noth und Gefahr die überstanden find, uns noch ergögen. Nun find zugleich Rindheit und Jugend fo reich an harmlosen Genuffen, fo begludend burch bie Frifche ber ersten Eindrude ber Natur und ber einfachsten Lebenserfahrungen bag fie menig= ftens Bielen stets als bas goldne Lebensalter vorschweben. Die späteren Erfahrungen beweisen ben Meisten bag ber Jugend bas Menschenleben nicht entspricht: und wie dann das Bild harmlofer, der bösen Welt noch unfundiger Jugendzeit zum Troste gereicht, so hat sich wie aus innerem Drang und Be= türfniß, in den Zeiten frei waltender Phantasie, die Bor=

stellung einer unschuldigen und glücklichen Jugend bes gangen Geschlechts gebildet. Es scheint als ob den frühen Zeiten, für welche Die Sage ihre Bedeutung hatte, burch fie geleistet wurde was hochgebildeten bie Poesse gewährt, indem sie uns jenseit einer unbefriedigenden Birklichkeit ein Gebiet aufschließt woraus das höhere Menschengefühl immer neue Erfrischung icho pfen tann. Fichte hat fich gebacht, "es fey eine in ber Borwelt häufig vorkommende Erscheinung bag bas was wir werben follen, geschildert werde als etwas bas wir ichon gewesen find, und bas mas mir ju erreichen haben, vorgestellt werde als etwas Verlornes 1)." Und benkbar ift allerdings bag bas Verlangen nach dem Befferen und Bollkommenen fo lebendig im Menschengeiste geworben sey daß bieser 3dee Birklichteit beigelegt wurde: und diese ließ sich leichter in die unbekannte Vorzeit verlegen als für die Zukunft verheißen 2). Wie aus bem grübelnden Berftande ichon bei ben Griechen die Theorie von ursprünglicher Thierheit bes Menschengeschlechts bervorge gangen ift, fo würde aus bem Gemuth, aus bem Gefuhl ber Bestimmung zu höherer als ber erfahrungsmäßigen Bolltom menheit, wie zur Bestätigung ober zum Trofte, bas Poftulat, und bann bie Sage, bag einmal wenigstens, naber bem gotte lichen Ursprung bem reineren Menschenfinn ein ungetrübtes Das feyn entsprochen habe, ermachsen feyn. Da benn bie Gage von einer feligen Urzeit aus psychologischem Grund einfach hergeleitet werden tann, fo werden alle Sypothefen von einer wirklich fo beschaffnen Zeit, wovon ein bistorischer Nachklang zu allen ben Böltern, bie in biefer Borftellung übereinftimmen, hindurchge brungen sey, immer sehr hinfällig bleiben 5).

1) Bestimmung des Gelehrten 1794 S. 117. Luch Eichhorn ertlärte die Idee des Sündenfalls aus der Schnsucht nach einem besseren Leben, f. Strauß Leben Lesu 1, 28. 2) Wie heilige Männer wohl thaten, die einen neuen himmel und eine neue Erde hofften, worin Gerechtigktit wohne. Les. 83, 17. 2. Petr. 3, 13. Apotal. 21, 1. 22, 1. 2.

3) Deductionen wie fie unter Undern Schubart über die Rachtfeite ber

Jene Idee tann, sobald sie für sich gefaßt ift, mit einer andern in Verbindung gesetzt werden, mit ber über die Ursache bes veränderten Buftanbe, wie bieß in ber Ebräischen Sage geschicht und wie auch die Griechen eine mit ber Bertreibung aus bem Paradies verwandte Dichtung baben. Sie fann aber auch für sich weiter entwickelt werden, indem man Stufen sest, burch welche ber Fortschritt von einer so großen Seligkeit zu einem fo tiefen Verfall erfolgt fey, nach bem Bilbe ber Erfahe rung, da die großen Veränderungen nicht auf einmal und ur= plöglich einzutreten pflegen. Die abnehmenden Beltalter find bemnach fo natürlich daß darin die verschiedensten Bölter zu= sammentreffen könnten ohne Ueberlieferung. Indeffen ift fehr wahrscheinlich bag die durch eine gemeinsame hauptsprache verbundenen Bölker auch die Idee der Abstufung oder eine gemiffe Form der Weltalter vom Familienheerd her mitgebracht haben, bie fie bann, wie alle mitgebrachten 3been, für fich unwillfur= lich oder absichtlich und wohl mehr als einmal umgestaltet ha= ben. Aus den beiden ersten Sesiodischen Zeitaltern fchließt auch van Lennep in seiner Ausgabe daß sie von ben Japetiden aus Alien mitgebracht sepen und zieht das Mosaische (Gen. 6, 4) jur Vergleichung (p. 30.) Die Iranische Lehre von den Weltal= ern behandelt Laffen in den Indischen Alterthümern, die bei Menu, wonach bas Menschenleben von 400 auf 300, 200, 100 Jahre herabsinft, berfelbe 4). Der Weltalter find vier bei ben Indern wie bei ben Perfern 5). Lepfius ift ber Mei=

Raturwissenschut und Benj. Constant de la religion liv. 1, 8 versucht aben. 4) Die erste 1, 529 vgl. 499, die andre 1, 510 vgl. 2, 1096. 118. Stuhr Rel. Systeme der Bölter des Orients S. 134 f. Baur 5ymb. und Mythol. II, 1, 411 f. 5) In den 12000 der herrschaft es Ormuzd gegebenen Iahren herrscht zuerst Ormuzd, dann mit ihm, doch ntergeordnet Uhriman, im dritten Ulter herrschen beide gemeinschaftlich nd im vierten hat das böse Princip die Oberhand. Umbildungen der er= en Idee scheinen, wie die vier Indischen Jugas, so die vier je 3000jäh= I. 46

۱

nung daß die Elemente zu ber Vorstellung von den vier Weltaltern auch in der Babylonischen Sage, wie in der hebräischen nachzuweisen seyn möchte 6). Über die vier Weltalter ber Ebräer giebt neue Aufschlüsse Ewald in der Geschichte des Volks Istrael (1, 304 ff. 311.) Die Merikaner, bei denen auch andres Assatische gefunden wird, knüpfen diese Lehre an vier elementarische Weltzerstörungen, die zusammen eine Zeit von 18028 Jahren ausfüllen 7).

In den hessohischen Werken und Tagen sind fünf Beltalter angenommen (108—199.) Die beiden ersten unter Kronos, die andern unter Zeus <sup>5</sup>). Das goldne Geschlecht lebte wie Götter, kummerlos, sonder Müh und Jammer, frei von Alter, Arme und Beine stets die gleichen; sie freuten sich der Gelage, von allen Uebeln fern; wie ein Schlummer kam der Tod; alle Güter hatten sie, reichliche Frucht gab die Erde von selbst, nach freiem Willen, geruhig vollbrachten sie ihr Thun mit vielen guten Dingen; und nachdem die Erde sie Menschen. Nach zwei hier nicht vorkommenden Bersen speischen und saßen zusammen mit unsterblichen Göttern ster in Person besuchten, wie in der Ilas Zeus mit den Göttern die der untablichen Aethiopen besucht (1, 423) und in der Odyssee die der

rigen Alter der Parfen zu fepn, die aus "einem kleinen Parfenfragment" und aus Theopomp bei Plutarch de Is. et Os. 47 vortommen.

6) Einleit. zur Chronol. ber Legypter S. 20. 7) Al. Humboldt Vues des Cordillères 2, 119—129 F. Majer Mythol. Taschmb. 2, 130 ff. Vier Epochen der Natur, des Walfers, der Erde, der Luft, des Feuers. 8) Obid sest schon das filberne unter Zeus Met. 1, 114, Orpheus bei Prottos dasselbe ausdrücklich unter Kronos zu B. 126.

9) Schol. Arat. Phaen. 102 τὸ đề ἀρχαῖον τὸ χρυσοῦν γένος παξ Ἡσιόσφ·

ξυναί γάι τότε δαϊτες έσαν, ξυνοί τε θόωχοι.

Bomit bei Origenes c. Cels. 4 p. 216 ed. Spence fr. 187 verbunden if: άθανάτοισι θεοΐσι χαταθνήτοις τ' άνθρώποις. häaken (7, 200—203), nach ber gastlichen Tischgenossenschaft ber ötter mit den Gerechten und Frommen der alten Zeit an Elche Paufanias glaubt (8, 2, 2.) Diese Vorstellung von der ötternäche der früheren Menschen hat tiese Wurzeln geschla= n <sup>10</sup>). Ihr hohes Alter, ebenfalls übergangen in unserm Ert, muß aus dem silbernen Alter geschlossen werden, so wie ß sie noch nicht Thiere schlachteten aus dem ehernen. Tau= id Jahre wird die angenommne Zahl von Jahren gewesen in, da Alusslaus und Hellanitos und Spätere meldeten daß Alten tausend Jahr lebten <sup>12</sup>), die auch den Hyperboreern zeben wurden. Dreihundert waren nach Ephoros bei den Ar= vern die Jahre ihrer alten Könige, wie auch Nannatos über ihundert Jahr lebte und bei Homer Nestor brei Menschen= er, so wie Sarpedon, womit die mehrmals wiederholte For= I: wie nun die Sterblichen sind, zusammenzuhalten ist.

Das silberne Geschlecht varauf war weit schlechter, dem bnen nicht ähnlich, an Natur noch Geist; sondern hundert hre ward bei der Mutter der Knade erzogen in kindlicher unterkeit in seinem Hause; aber wenn dann die Reise der gend kam, ledten sie wenige Zeit, Schmerzen erleidend durch verstand; denn sie konnten nicht freveler Beleidigungen gegen ander sich enthalten und wollten nicht den Unsterblichen die= 1 noch opfern. Diese barg darauf Zeus erzürnt weil sie die gen Götter im Olymp nicht ehrten, und als dieß Geschlecht Erde verbarg, wurden sie unterirdische sterbliche Wächter, zweiten: doch folgte auch ihnen Ehre. — Eine begrifflich

<sup>10)</sup> Odyss. 7, 205 έπεί σφισυν έγγύθεν εἰμέν, fagen die Phaten, ber Dichter mit Ironie sufest: ώσπερ Κύχλωπές τε χαι άγοια φύλα άντων. Platon Phileb. p. 16 c. οι μιν παλαιοί, χρείπτονες ήμῶν έγγυτέρω θεῶν οἰχοῦιτες. Porphyr. de abst. 4 princ. Δυχαίαρχος, ον ἀρχαῖον βίον τῆς Ελλάθος ἀφηγούμενος, τοὺς παλαιοὺς και ἔγγυς ν φησί γεγονότας βελτίστους τε ὄντας φύσει χαι τον ἄριστον έξηχότας · ὡς χρυσοῦν γένος νομίζεσθαι. Paus. 8, 2, 2. Catull. 64, 385-590. 11) Joseph. arch. 1, 4.

genaue, die Berhältnisse bestimmt auseinanderseyende Darstellung ist hier nicht zu erwarten. Daher wird man die wenige Zeit welche diese Menschen nach der Kindheit lebten, nach den hundert Jahren welche diese einnahm, bemessen müssen, so daß die Lebensdauer in angemessenem Berhältnis mit jener langen Rindheit im Ganzen doch hinter dem Lebensalter des goldnen Geschlechts weit zurück blieb <sup>12</sup>). Eben so sehr stachen sie von diesemahrten. Aber ein großer Abstand war auch nöthig da der Unterschied nach dem Lode, der zwischen den zwei Klassen gescher, und selbst der zwischen liebt das hohe Alterthum.

Jest machte Bater Zeus ein brittes, andres Geschlecht redender Menschen, das eherne, dem silbernen ganz unähnlich, aus Eschen, furchtbar und gewaltig, welchem anlagen des Ares klägliche Werke und Uebermuth, sie aßen nicht Brod, sonbern hatten harten gierigen Sinn (schlachteten zuerst Thiere); groß war ihre Stärke und unnahbare Arme an mächtige Schultern gewachsen, von Erz waren ihre Wassen und häuser und in Erz arbeiteten sie, schwarzes Eisen war noch nicht (weil das Zeitalter des Eisens noch nicht gekommen war). Und diese giengen, durch ihre eignen hände bezwungen, namenlos (im Gegensatz der nun folgenden heroen ohne Ruhm) in das Haus bes Ars. So gewaltig sie waren raffte der Tod sie weg.

Nachdem auch dieses Geschlecht die Erde verborgen hatte, machte Zeus Kronides ein andres viertes, gerechter und besser, von heroischen Menschen ein göttlich Geschlecht, welche Hallgötter (spei 9500) genannt werden, in einem früheren Geschlecht

<sup>12)</sup> Boğ Autishumb. 1, 209 schätzt ihnen ein halb Jahrtaufend ju nach der hundertjährigen Jugend und nach den tausend Jahren die Hefisdus anderswo (was mir nicht bekannt ist) denen des goldnen Beltatters beilege.

(lebend) auf der gränzenlosen Erde. Und biese verbarb ber fclimme Krieg und die furchtbare Schlacht, die einen vor der siebenthorigen Thebe im Radmeischen Lande tämpfend wegen des Dedipus heerben, die andern geführt auf Schiffen gar über den großen Schlund bes Meers nach Troja, ber schönlodigen Selene wegen: ba benn umhüllte biefe ber Tod. Diefen aber verlieh fern von ben Menfchen Leben und Wohnsite Beus Rronides und fiebelte fie an an ben Grenzen der Erde und fie mohnen tummerlofen Muthes in der Seligen Infeln am tiefftrude= ligen Okeanos, gludliche Beroen, benen fuße Frucht breimal des Jahrs sprossend die fruchtgebende Erbe bringt. Die in jenen Kriegen gefallen waren, verfeste Beus alfo nicht lebendig, wie in ber Obyffee ben Menelaos, fondern neu belebt, wie bei Arktinos ben Achilleus und Memnon, nach ben Infeln, worüber ber Dichter weislich, fo wie über bie Babl, fich nicht weiter ausläßt. Eine Mehrheit zusammenzufaffen veranlaßten ihn wohl theils bie verschiednen in Sagen und Liedern einzeln als Unsterbliche ausgezeichneten Belden, theils ber nun ichon blühende Beroencult.

Endlich die fünften, die eiserne Zeit, an der die Gegenvart zu tragen hat.

Die hessoliche Behandlung der Sage von den Weltaltern vietet besondre Schwierigkeiten dar und hat die verschiedensten Uuslegungen veranlaßt. Ihre Lösung scheinen diese Schwierigkeiten zu finden durch die einfache Erwägung daß dem Dicher, indem er die alte Sage von den vier Stufen des Sinkens son dem unschuldigen und glücklichen Leben bis zu dem verderben und leidensvollen der Wirklichkeit und Gegenwart, nach ver allgemeinen Gewohnheit auf den Boden seines Landes bejog, in dessen wirklichen Verhältnissen ein mit dem Zusammendang der Sage unverträglicher Umstand entgegentrat, den er nicht übergehn konnte oder wollte und daher mitten in sie ein= jchob, die in der Poesse und den feligen Inseln unsterblichen Herven. Das britte Zeitalter des Erzes ist das des Kriegs, ba bie Baffen aus Erz waren, und wenn es fich bestätigt was oben angeführt wurde (S. 9), daß in den Sprachen ber von Jran ausgegangenen Bölfer bas Rriegsgerath feine übereinftimmenden Namen hat, fo fonnte bieg auf Vermuthungen lei= ten über bie ursprüngliche Gestaltung ber Sage, indem man hinter ben Rämpfen, die noch ein Gegenstand des Abscheus und wenig versucht waren, für die ausgewanderten Bölfer aber unentbehrlich wurden, ein friedliches Busammenleben, ein Zeit= alter bes Aderbaus, wie Aratus bas goldene beutet, im An= benten trug. Die Elysischen heroen waren auch Männer bes Erzes, aber nicht zu vermischen mit benen bie fich unter ein= ander aufreiben im verwünschenswerthen Rrieg, fo wie die Theogonie die Nymphen ber Efchen neben die allgemein böfen Dinge, Erinnyen, Giganten und Geschlechtsluft ftellt (187.) Um alfo bie heroen scharf genug von ben unseligen Streitmännern abzusondern, wies der Dichter ihnen ein besondres Zeitalter an, fo daß das vierte ihm zu einem fünften murde. Sein viertes war ein Auswuchs in ber Sage, wie bedeutend ober ichon an fich er auch scheinen möchte. Schon daß die Stufenreihe ber Metalle, die burch eine Bezeichnung ber paradiefischen Zeit als ber goldnen veranlaßt fenn mochte, unterbrochen wird, zeigt deut= lich daß bas vierte Alter eingeschoben ift. Mit Recht haben baber fpate Dichter, bie auf die andre Sage von feligen Beroen im Bestmeer nicht mehr Rücfficht zu nehmen brauchten, ben Busats wieder ausgeschieden, Aratus (108 - 136), Horag (Epod. 16, 63-65), Dvid in den Metamorphofen (1, 89-150) und Seneca (Octav. 2, 1.) Nur Babrios thut auch feiner Erwähnung, indem er zur Einleitung feiner Thierfabeln bas goldne Zeitalter schildert, in welchem auch die Thiere Sprace hatten, was auch bei Kallimachos (fr. 87) und in Platons Polititos vortommt. Arat, ber bas eiferne Beitalter zu befchreiben übergeht, fällt eben badurch bas hartefte Urtheil barüber, indem Dite, die zuerft unter den Menschen wohnte, im filbernen Alter fich auf bie Berge zurudzog und bie Menfchen nur

elten besuchte, fich ichon im ehernen in den himmel abwendet, o daß seitdem auf Erden gar keine Gerechtigkeit mehr ist. öygin wiederholt nur (P. A. 2, 25), aber Cicero in beiläufi= jer Uebersepung ber einschlägigen Berse schiebt ferreo unter 15), amit nicht Arat burch bie nur im Zusammenhang verständliche awrische schon im ehernen Alter erfolgte Flucht ber Dite ben Rythus ju verstümmeln schiene. So ganz unbarmherzig richtet besiodus seine eiserne Zeit nicht; sondern indem er vorausagt bag Zeus auch bieg Geschlecht verderben werde, milbert r bie ftrenge ausführliche Schilderung fehr badurch bag er sie ang in bas Futurum fest (nur dieß ift ber Grund diefer gramratischen Erscheinung, welche feine Undeutlichkeit herbeiführt, ba ine ftete Bunahme fo großer Uebel und Verkehrtheiten natür= ch ift), bis zulett Schaam und Nemesis die Menschen veriffend zum Olymp gehn und nur Schmerzen bleiben und feine lbmehr bes Uebels feyn werbe 14). Ausdrucksvoll ift ber plög= che Übergang von bem vierten Alter: mocht ich nicht zu ben inften Menschen gehören, sondern entweder vorher gestorben ber nachher geboren seyn. Daraus folgt aber nicht gerade af ber Dichter, wie van Lennep meint, nach dem eisernen 211= r ein gerechteres und befferes erwartete, wie auf bas eherne as der heroen gefolgt war: fondern er wagt nicht, wie ein ndrer Erklärer fagt, vorauszusagen, mas für eine Art von

<sup>13)</sup> N. D. 2, 63. Mpollodor 1, 7, 2 fagt daß Jeus die Deutalio= sche Flut fandte — eine neue Verknüpfung — als er das eherne Ge= slecht verschwinden lassen wollte. Darauf entstanden wieder Menschen, e denn das eiserne ausmachen müssen. 14) Protlos zu 178 versteht rig daß schon das noch nicht ganz verdorbene eiserne Geschlecht untergehe: daß G. Hermann aus der ferneren Entwicklung desselben ein sechlies settalter machen will. Ich bin sogar überzeugt daß B. 79: äll' έμπης is rolos μεμίξεται έσθλα χαχοίσον hinzugelezt worden ist auf Anlaß der elen folgenden Futura. Aber diese beginnen schor vorber (παυσονταs, soovos) und das gleich folgende Zei's d'dléses xai rouro yéwog wird da= on ungeschickt durch den Bers getrennt.

Menschen nachfolgen werbe, die Worte sind hingeworfen und will man einen Gedanken daran knüpfen, so kann es nur der Birgilische seyn (Ecl. 4, 4):

Ultima Cumaei venit jam carminis aetas, magnus ab integro saeclorum nascitur ordo.

Buttmann hat in feiner Auseinandersetzung 3wang und aroße Unwahrscheinlichkeit nicht vermieden indem er bas Besiodische Gedicht an Adam und Eva und Rain und Abel hielt, was er fpater weiter verfolgte 15). Ein unbefannter Frangofis scher Schriftsteller vermochte nach Vergleichung der Römischen Dichter aus ben beiben ersten Zeitaltern eine genaue Beschreibung bes wilden Lebens, aus dem ehernen bas ber Hirtenvölfer, aus dem eifernen bas der landbauenden Bölfer herauszulesen 16). Der größte Fehler war sich die Dichtung als entsprungen in Griechenland zu denken. So war Nitssch ber Meinung die Rlage über Verderbtheit und Sehnsucht nach einer befferen Zeit habe erft nach homer bei Bunahme bes Dentens auffommen können 17). Nach Fr. Schlegel 18) find bie vier Beltalter nebft bem fünften "wenigstens von einer Seite ganz historisch zu nehmen und bilden in großen Zügen die mefentliche Grundlage der ältesten hellenischen Geschichte, so weit fie fich mit Sicherheit erforschen läßt ": was er im Einzelnen auszudeuten fich nicht scheut. Uehnliche Borftellungen hegten

17) Hist. Hom. 2, 102. 18) In einem Jufat im 3. Ber feiner Berte S. 208 der 2. Ausg. Schon in der Gefchichte der Griech. Poefie 1798 S. 26 f. hatte er unter den heftodischen Menfchen der gelde nen Beit Bilde verstanden, während er in der Geschichte ber atten und neuen Literatur 1, 57 die Sage einfach und richtig faßt.

<sup>15)</sup> Mofaifche Mythen, Berliner Monatsfchrift 1811 C. 137. Ueber den Mythus von den älteften Menschengeschlechtern 1814 im Mythologus 2, 1-27. 16) In Millins Mag. encycl. 1809 6, 272-347. 1810 1, 5-34. Remarques sur les ages d'or, d'argent, d'airain, de fer des anciens poètes, précédées de rech. sur la découverte et l'invention des métaux par Gerauld Grauthier, Paris 1810.

Preller 19) und R. F. Hermann 20). Nachhomerischen Ursprung der "ganzen Lehre" nimmt auch Bölcker an und daß das Ge= schlecht der Herven ein wefentlicher Theil des Originalmuthus jey und daß ber geschichtlich befannte Unterschied zwischen dem beroifchen und bem nachfolgenden Zeitalter weit geringerer Menschen Anlaß gegeben habe, einen ähnlichen Unterschied auch in den vorbergegangnen Zeiten vorauszusegen 21). Aehnlich sind Die Anfichten von Grote 22); bie Reihenfolge ber Racen von Sesiodus ausgebacht (imagined), ein Product zweier verschied= ner und unverträglicher Abern ber Einbildungsfraft, ber bibattischen oder ethischen und ber ursprünglich mythischen oder epi= schen (ber homerischen heroen). Schon allein bas ganzliche Misverstehn der Dämonen die aus dem goldnen und filbernen Alter hervorgehn, welche Bölder herausgeworfen hatte (G. 267. 269), machte es unmöglich ber Dichtung auf den Grund zu feben. F. Bamberger in einer Abhandlung über biefen Besiobischen Mythus 23) hatte ihn badurch zerriffen bag auch er zwei Mythen über die Urzeit barin vereinigt annahm, einen philosophi= fchen in ben zwei ersten und einen hiftorischen in den drei lets= ten Geschlechtern, wobei benn unvermeidlich die Erklärung und Beziehung in hundert Einzelheiten fich fehr entfernen muß von ben Ansichten bie mir natürlicher und einleuchtend erscheinen. Um Diefelbe Beit ftellte Schömann 24) eine in gewissem Betracht

23) 3m Mein. Muf. 1842 1, 524—534, in deffen Opusc. p. 253.
24) Greifswalder Ofterprogramm 1842 (de generis humani per plures gradus ab aureo saeculo usque ad ferreum mutationibus).
Ausgezeichnet find die Bemertungen über das filberne Weltalter p. 6 und

<sup>19)</sup> Demeter S. 222—226. 20) Dritte Verf. Deutscher Philologen S. 362, in seinen Ubhandl. 306, wiederholt in seinen gottesdienstl. Alterthümern 4. A. S. 15 Note 7. Das goldne Geschlecht sind die Pelasger, das silberne und eherne die diesen folgenden Stämme. Preller ist indessen zurückgetommen von diesem Irrthum im Philologus 1852, wo er 7, 35—43 von den Weltaltern handelt. 21) Mythol. des Japet. Geschl. 1824 S. 256—280. 22) A hist. of Greece 1, 88—95 ch. 2.

äbnliche Auffassung ber Sessobischen Composition bes Mythus auf, wonach bas eiferne Zeitalter in zwei, bas ber Gegenwart und bas weit schlimmere ber Zufunft, und banach bas Ganze in zwei hälften zerfällt, brei Alter vor bem beroischen und brei aus diesem und bem eifernen bestehend, und in bem ersten bas erste ganz gut, bas andre nur im Anfang gut, bas britte gang boje, in der andern Sälfte aber gleich bas erfte und zweite aemischt aus Gutem und Bösem, boch mit Uebergewicht bes Guten im erften, des Bösen im zweiten, bas britte ganz boje. Nach ber Inconcinnität daß auf ber einen Seite alle brei Zeit= abschnitte nach Metallen, auf ber andern nur ber mittlere nach bem Gifen benannt feven, wiewohl bas Blei für ben fechften ju Gebot gestanden hätte, habe der Dichter nicht gefragt. Auch Bunfen denkt fich zwei alte Ueberlieferungen, welche Besiod ets was verwirrt mit einander verbunden habe, Gold, Silber und Erz, und bann bie heroen als Befämpfer bes Bofen 25), bie eiserne Zeit und bann, ba auch biefem ungerechten Geschlecht ber Untergang durch das Gericht bes Zeus bevorstehe, worauf indeffen der Dichter nicht entfernt hindeutet, eine beffere Bu funft, woran diefer in seinem Unmuth uns noch weniger veranlaßt zu benten. Doch am meisten von allen widerstreitet meiner Erklärung was R. Lehrs aufgestellt hat 26), worin ich nicht läugne eine ber traurigsten Früchte ber Sypothese verschie bener in einander gemischter Recensionen zu erblicken, die in fo manchen Stüden älterer epischer Poesie, aus Mangel entgegens

bie Biderlegung der feltsamen Gedanten K. F. hermanns p. 8. heftes dus ift fabulae nostrae inventor p. 7 und zwar ein jüngerer heftedus als der welcher die vorhergehende, den Ursprung des Uebels ganz anders erklärende Fabel von der Pandora erzähle p. 12. Diese Reliquien des hohen Alterthums enthalten freilich sehr verschieden Ideen: tonnten fie darum nicht neben einander ausbewahrt werden, in neuer Fassung des Edelgesteins? Das sechste Seitalter ist auch in dem Prometheus desselben berühmten Gelehrten S. 125. 25) Regyptens Stelle in der Beltgeschichte Bd. 5 S. 244-247. 26) Quaestiones ep. 1837 p. 230-238.

fommender und eingehender Erklärung, große Verwüstung angerichtet hat.

## 127. Dämonen, erste und zweite, ober= und unter= irdische Bächter.

Die von der gewöhnlichen Bedeutung der Dämonen ver= schiedene, besondre Bedeutung dieser Hessolischen als Menschen= seelen ist aus dem beiden gemeinschaftlichen Begriff danµoves erwachsen, wie früher schon bemerkt worden ist <sup>1</sup>). So ist auch

1) S. 139. Plutarch fagt de or. def. p. 415 d c. 10, homer ge= brauche Seods und Saiporas gleich, hefiodus zuerft habe die vier Klaffen geiftiger Befen (two Loyexwo) auseinandergefest, zuerft Götter, dann viele und gute Dämonen, dann geroen, dann Menfchen. Bon den Befiodifchen Dämonen fagt er dann c. 38 yvyas orras nepinoleir, fepa koraµérovs, c. 39 διακριθείσας σώματος η μη μετασχούσας το παράπαν ψυχάς. Sit find übergangen in einer vortrefflichen Abhandlung de Graecorum daemonibus, P. prior, Berol. 1857 von Jof. Neuhäufer, die mir noch eben vor Abfendung meiner Sandichrift durch die Gute des Berfaffers jutommt. Dies Uebergeben ift nicht gleichgültig für die Ableitung des Borts Sainwr, welches ber Berfaffer nach ber gangen und weiten Entwicklung ber Bedeutung auf die Canftritmurgel da, welche dare und daien um= faffe, und den Begriff dator, distributor jurudfubren ju muffen glaubt. Doch auch an fich fcheint mir dies nicht nothwendig da die Ideen die in Saiuwr und in Beog liegen, in verschiedenen Sprachen verschiedenen Bur= sein entteimen. Non rerum scientia ac cognitione, verum distributione ac constitutione omnis daemonis natura continetur : biefer Sat tann zugegeben werden. Uber felbst in der Stelle des Befiodus toy. 314, wo D. Reuhäufer mit Recht Göttlings Ertlärung billigt, daß daiμων, wie bei Archilochus, Sayuwr bedeute, ift die Bedeutung ichon fo mobificirt daß man ficht wie fie fich erweitern tonnte vom Biffen gum Rönnen, die innerlichst zusammenhängen. Much die andre Stelle die er felbft anführt, aus dem Carmen aureum, wogu hieroties p. 42 ed. Mallach. bemertt: τὰς ἀνθρωπίνας ψυχάς — δαίμονας χαλεϊ ὡς δαήuoras zai eniornuoras spricht dafür, da boch zwei verschiedne Börter Sainew nicht anzunehmen find, daß das eine in Sanne oder in einem von dare verschiednen Sajer feine Burgel haben muffe. In Bezug auf datgowy bei homer, worüber in meiner Note 2 eine neuere Ubhandlung ber name waxages gottlichen Wefen und verstorbenen Menschen aemein. Erwähnung thun biefer Sesiodischen Damonen von Früheren Berakleitos und Platon 2). Der Dichter ber Beltalter verfnüpft mit ben beiden ersten berfelben, als einer vollkommneren Menschheit, zwei Rlaffen ber abgeschiednen Geifter als Auffeber ber lebenden Menschen. Er fagt, nachdem bie Erbe bas goldne Geschlecht verborgen, fepen bieje Dämonen nach bem Rath bes großen Zeus, gute, über ber Erbe, Bachter ber fterblichen Menschen, welche bewachen Recht und Miffethaten, in Luft angethan allwärts wandernd über die Erde, Reichthumgeber: biefe königliche Burbe erhielten sie (121-126.) Er wiederholt Diefelben Borte indem er bie Gerichtsberrn warnt und erinnert an die drei Myriaden unsterblicher Bächter bes Beus auf ber vielnährenden Erbe, bie nabe ben Menschen alle beobachten bie mit frummen Rechtsfprüchen wen zerbrücken ohne zu fragen nach der Götter Schauen (248—255.) Das Beiwort gute, eble (dostol, bei Platon, Plutarch und Ariftides die Lesart arvol, alezizazol), ift einfach als Lob und Berherrlichung biefer Klaffe zu verstehn und nicht zum Nachtheil ober auf einen andern Unterschied von den andern zu deuten als daß diefe die zweiten waren; das andre Beiwort, Reichthum= geber, ift zu verbinden mit bem Bestrafen der Ungerechtigkeit, indem sie dagegen den Redlichen Segen bringen. Nachdem die Menschen bes filbernen Geschlechts von Zeus, nicht ohne feinen Born, weil fie ber Beleidigung unter einander fich nicht ent-

angeführt ift, muß ich nachträglich bemerten daß schon Col. Mure of Caldwell im Rhein. Mus. 1838 6, 491 ff. nachgewiesen hat, die einzige und gleiche Bedeutung des Worts in der Odysse wie in der Isias sw stug (diseret or prudent.) 2) heratlit bei hippolytus p. 283 ed. E. Miller (die Göttingische Lusgade der Refutatio haeresium ist noch nicht so weit vorgerückt), nach der Emendation von Bernays in seiner Epist. crit. ad Bunsenum, Lond. p. XLIII korda dia decor re knaulorasdat zai gedazas givesdat kyeged zur zai vezgwr. Platon Crot. p. 397 e, Rep. 5 p. 468 e. hielten und den Dlympischen Göttern nicht die Ehre erwiefen, in die Erde verborgen waren, wurden sie unterirdische Bächter der Sterblichen, die zweiten, doch folgt auch diesen Ehre (140-142.)<sup>3</sup>).

Den Glauben an diese Dämonen sieht man als nachho=

3) Bachter, nicht µazapes, wie in den Ausgaben fteht, was diefer Rlaffe einen Borzug ber Geligkeit zu geben icheinen würde. Proclus schreibt, und dieß wohl nach Plutarchs Commentar, unoxSores gulaxes Bryroi, und es wachen und rächen Berbrechen aus der Erde hervor felbft bie Beifter ber gewöhnlichen Sterblichen, es ift daber gar nicht ju ver= wundern daß der Dichter übergeht auf welche Beife diefe zweiten Bachter wirtten. Das fie auch wachten, war eben ihre Ehre, ihr Amt. Die zwei= ten Seligen, womit v. gennep aushelfen wollte, beffen Ertlärungen burch= bacht find, wurde fehr fonderbar feyn. Uber auch Suntos muß ein alter fehler fenn, ba auch die Geifter unter der Erde überhaupt nicht für fterb= lich galten und tein Grund dentbar ift, warum es die des filbernen 21= ters eher fenn follten als andre. Ich zweifle nicht bag ber Dichter fcrieb gúlaxes Iryrwr und das man Iryrod dem aBararos von den Geistern des goldnen Alters die mit diefem Beiwort beehrt find, entgegenstellen ju müffen irrthümlich geglaubt hat, da doch der Unterschied enerSovior gega έσσάμενοs (wofür Pindar, wiewohl von den Geiftern der Böfen denen er diefe Wohnstätte ber Strafen nach dem Lod anweist, unovoares fagt) und önoy360000 genügt. Das für das lettere Tzetzes auch iney960000 (als deutepos) fcrieb, hat geinfius, fast eben fo polternd als jener felbft, widerlegt. Gröblich irrt Aristides aus dem Gedächtniß indem er beide Rlaffen vermifcht in der Rede für die vier p. 284 (bei Photius 248 p. 427 Bekk.), fo daß die Borte ond vis ortes the gne (ein andrer Irrthum) golárrorres nicht auf die wirklichen onox9orror anzuwenden find, indem er als folche die wirklichen energooveos nimmt. Nicht minder verwirrt Beinfins indem er eine Stelle, des Maximus Thr. bierber gieht worin von diefem bie Mittelwefen überhaupt, er ueBogio yis zai odgarod reraquévos, genannt werden abavaros devrepos. Bollte man etwa pazapes 927ros deuten als Gelige gleich den Sterblichen, fo hatte deurepos teine verftändige Beziehung. Der Ausdruck gulaxes bat fich erhalten: die Reu= griechen, welche zwei Schutengel glauben, einen jur Rechten ber die guten, einen jur Linken der die üblen Thaten aufjeichnet, und beten ange angele δ έφερτώς τη ψυχη μου, gebrauchen die Auffchrift προς τον φύλακα άγγελον της ψυχης μας.

merisch an, weil bei Homer nichts auf ihn hinweist. Buttmann fagt 1), im gangbaren Glauben könnten jene Dämonen nicht gewesen seyn, es würde sonft von ihnen vorkommen bei homer und allen folgenden Dichtern und Schriftftellern. hesiodus trete mit diesem Mythus, der demnach aus dem Drient (nach homer) gekommen feyn muffe, mit feinen göttlichen Bachtern genau auf wie ein Platon jener Zeit. Man könnte umgekehrt ver= mutben bag eine fo bedeutende Borftellung, wenn fie neu gewefen wäre, unmittelbar und auf lange Zeit Biele beschäftigt haben mußte, wenn überhaupt in biesem hesiodischen Gedicht Bolfsgeift und Glaube und eine individuelle Ansicht und Bildung sich so febr scheiden ließen. Eine Borstellung wie jene, bie ber Dichter ben ungerechten Richtern eben fo ernft, einem Propheten gleich, vorhält als die Jungfrau Dite, die von Zeus Erzeugte, geehrt bei ben Olympischen Göttern, die wenn fie einer beleidigt fich neben Bater Zeus Rronion fest und ber Menschen ungerechten Sinn anzeigt, bamit bas Bolf buge bie Frevel der herren, die in verderblichem Sinn die Rechte verbreben und frumme Sprüche verfünden (256-266), tann uns möglich die augenblickliche Erfindung eines Dichters feyn. Biel eher ift zu glauben daß ein Ueberbleibfel uralten Glaubens unter Diefen Neolern, ben Erben auch andrer hochwichtiger Sagen, wie bie Beltalter, Prometheus und Pandora, Davges, von denen wir bei Achaern, Dorern und Joniern feine Spur finden, fich bis babin erhalten gehabt habe, bas aber nachher in der Entwicklung der Hellenischen Cultur, die auf andern Punkten entscheidender war, untergieng. Als Urfachen bes 3us rudbrängens ber Bachgeifter, wenn fie überhaupt auch von ans bern Stämmen als bem Acolischen mitgebracht worden waren,

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Ueber ben Mythus von den älteften Menschengeschlechtern 1814 in der Atademie der Biss. S. 158 ober Mythologus 2,21 f. So Rihls zur Odysser Th. 1 S. 142. Th. 3 S. XXIII. Guignaut III, 1 p. 5. Grote Hist. of Greece 1, 95 u. A.

lassen sich vertrug; und ber Seeräuberzeit, indem es für bie fühnen Männer ver That weniger anziehend blieb als es friedlichen und frommen hirten ehrwürdig geschienen hatte nach ihrem Tod im Dienste des Zeus seine Bächter der Ungerechtigkeiten abzuge= ben: man ließ dieß fallen als man ihnen die großen Grabdome baute und nachter als die Aöden sie in Elosion einführ= ten. Der Hades mit seinen Schatten gewann unter dem le= benvollen Bolte große Gewalt, unter welchem zugleich die Idee des Autochthonismus sich auffallend festsete, die freilich mit der von dem Emporschweben der Geister sich schwer vertrug; und nicht am wenigsten mußte der nationale sich ausbildende Hervencult dem Glauben an die Bächter Abtrag thun.

Diese Ansicht erhält Bestätigung burch einen Blid auf die Bölkerfamilie woraus bie alten Aeoler, wie alle Griechen ber= vorgegangen find. Der Glaube an die Sympathie der abgeschiedenen Geister mit den Ihrigen wird durch tieferes Denken und Innigkeit des Gefühls gesteigert; und wenn fie bei ben Griechen nur aus den am Grabe gebrachten Choen und Geschenken und dem Born der Geister gegen den Frevler erkannt wird, so gehn in einem Bedischen Lied von den Seelen, die bort in eine höhere Ordnung aufgenommen sind, freundliche Gaben an die Lebenden aus, sind sie also nlovrodóras wie Die Besiodischen. D. haug hatte Die Gute mir Folgendes auf= zuzeichnen. "In den Liedern bes Beda heissen die Manen pitaras, die Bäter (pitar = narne). 3hr haupt ift Jama, ber Urmensch, ben wir als Jims im Bendavesta finden, wo er ber König der goldnen Zeit geworden ift, ganz wie der Dichems schid der späteren Iranischen Sage. Die alte Indische An= schauung von Jama und ben Bätern läßt fich am besten aus folgendem Liede des Riqueda (dem 14. im 10. Buch) erkennen 5).

5) Später fehn wir die "Pitris" in den Mond verset, Man. 1, 37. 66. 3, 192. 200. 12, 49. Harivasa p. 74. 77. Es tommt uns hier 1. Den der ben Beg der von ber Tiefe zu den höhen führt, erspähte, den König Jama, des Biwasvat (im Zend Bivangvat) Sohn, den Bersammler der Geschlechter erfreue mit Opfer.

2. Jama fand für uns zuerst einen Ort und biese heimath barf man uns nicht nehmen. Wo unfre alten Bäter hingegangen sind, auf ihren Pfaden folgen die Nachgebornen.

Der Tobte wird angeredet.

4. Jama setze bich mit den Bätern, den Angirasibun\*), auf diese Streu. Hieher mögen dich führen die Sänger der Lieder; erfreue dich am Opfer.

6. Die Angirasiden, unsere Bäter, die ehrwürdigen, die Atharvans und die feligen Ohrgus \*\*), in ihrer Gunst und in ihrem Wohlwollen wollen wir stehen.

7. Gehe hin, gehe auf den alten Wegen, auf denen unfre Urväter hingegangen sind; die beiden Könige, die sich nach Herzenslust freuen, mögest du sehen, den Jama und den Gott Baruna \*\*\*).

8. Vereinige dich mit den Bätern, mit Jama dem Bunscherfüller, im höchsten Himmel. Wenn du alle Mängel abgestreift hast, so gehe wieder in deine Heimath, verbinde dich als Schönstrahlender mit deinem Körper.

nicht an auf die Brahmanische Verehrung der Manen, noch auf die Buddhiftischen Luftgeister die als zahlreiche Diener der Götter die Thaten der Menschen in jedem Augenblick beobachten und zur Entscheidung nach dem Sode in Bucher verzeichnen u. s. w. \*) "Ein altes fast mythisches Geschlecht der Bedischen Beit, dessen Minderheerden häufig gepriesen werden. Der Sage nach sollen Sänger aus diesem Geschlecht das erste Buch des Rigveda gedichtet haben". \*\*) "Ramen alter berühmter Geschlechtte".

\*\*\*) "Baruna ift eigentlich der Alles umfaffende himmel, gang das Griechische odeavos. Er war früher, wie noch aus manchen Liedern ju erschen ift, der höchfte Gott der alten Arier; später nimmt Indra feine Stelle einz in dem jegigen mythologischen System der Inder ift er zu eis nem Gott der Gewässer geworden". 10. Geh vorbei an den Saramejischen hunden, den vier= äugigen, den gesteckten, auf geradem Wege, gehe zu den freund= liche Gaben schenkenden Bätern die mit Jama zusam= men sich freuen.

## (An Jama.)

11. Den beiden Hunden, deinen Hütern, o Jama, den vieräugigen, den wegbewachenden, männerhütenden übergieb ihn (den Todten) o König; gieb ihm Heil und mach ihn frei von Schmerz."

Eine etwas verschiedene Richtung nimmt ber Geisterglaube bei ben Ariern, bie aus Jamas Sit herab Segen verleihenden "Bater" werden Schutgeister. Darüber hat berfelbe icharffin= nige Gelehrte bem ich obige Uebersezung verbanke, bie Gefäl= ligkeit gehabt mir biefe Bemerkungen mitzutheilen. "In ber Bebetofammlung Jagna haben fich eine Reihe Lieber, gatha's jenannt, erhalten die in Bezug auf Sprache und Borstellungen von ben übrigen Studen bes Zendavesta sich merklich unter-Sie sind nemlich in einem besondern Dialekte ge= deiden. drieben, ber noch weit ältere und ursprünglichere Formen ent= lält als bas übrige Zend und ber Sprache ber Beba am aller= lächsten fteht. Auch hinsichtlich ber religiösen Borftellungen tehen sie noch auf einer sehr alten Stufe; viele Dogmen bie m Parsismus eine große Rolle fpielen, find taum im Entstehen. bierher gehört der Glaube an die Schutzgeister, fravashi für fravarti, Beschützer, von ber Präposition fra = pro und var, unfer wehren; Burnoufs Erklärung Fortwachs ift ntschieden zu verwerfen), bie später zum größten Anfehn ge= angt find. Es find eigentlich bie Seelen ber Abgeschiedenen, velche die Ihrigen fegnend und schützend umgeben. Dieses ihr Besen wurde bisher gang verfannt. In den alten Liedern ommt zwar ber Name biefer Schutgeister noch gar nicht vor, iber die Borftellung von ihnen findet fich. Sie beißen urvano Seelen (Plural von urva, Thema urvan, neupersisch revan, I. 47

eigentlich bas Bewegliche, Rasche, Schnelle), ober auch urvand ashaunam Seelen ber Reinen; fie folgen ben beiden Genien Hauravatät und Ameretät b. i. Ganzbeit (leibliches Bohlbefinden) und Unsterblichkeit (Jagn. 33, 9); bagegen folgen fie burchaus nicht bem bofen Geifte (45, 2.) Aburamazda be fcutst die Seelen ber Reinen eben fo wie bie gute Gefinnung (vohu-mano, ber Jzeb Bahman ber Parfen) 49, 10. Diefe Seelen tämpfen gegen bie schlecht handelnden, schlechtberrichen ben, fchlecht rebenden, fchlecht glaubenden, fchlecht denkenben Menschen (49, 11.) 3bre spätere große Macht verbanten fie hauptsächlich dem Umstande daß die alten Iranier bem Geiftigen, Seelischen, durchaus nicht bem Rörperlichen bie bochfte Berehrung zollten. Go wird namentlich häufig die Seele ber Erde (geus urva, von ben Parfen goshurun genannt) als Urprincip alles Seyns gepriesen. Zuerst wurden eigentlich blog die Seelen ber Reinen, ber Frommen (fo beißen burch gängig in den alten Liedern die Ormuzdbiener) verehrt; fpättr (in einigen Stücken die der Zeit nach nicht so viel später als bie alten Lieder find) wurden auch die Seelen der Thiere, ber haustbiere, wie ber wilben Thiere in den Rreis der Berehrung gezogen (Jacn. 39, 1. 2.) " 6)

Sehr leicht ist der Uebergang in der Vorstellung daß die Seclen fortwirkend und in edler Thätigkeit zugleich im Dienste Gottes auf die Lebenden wirken. So überliefert uns ein anbrer Sanstritgelehrter Dämonen nach hessolichem Begriff aus

6) Ich übergehe was der Berfaffer über einen in den älteften Liedern noch weniger entwickelten Glauben an Unsterblichteit, ein erstes und ein zweites oder letztes Leben, in der letzten Periode der Schöpfung, auch auf Erden, gleich dem taufendjährigen Reich der Rabbinen, den Wohnorten des Uhuramazda mit den frommen Weisen und des bösen Geistes und der Bösen aufzeichnete, was er vielleicht bald im Jusammenhang feiner Unterstuchungen über den Bendavesta auseinandersfehen, und dann auch se viel möglich in Beziehung zu den Schutzgeistern bringen wird. Indien. R. Roth lehrt 7): "Baruna hat in den Beda seine Benien welche die Uebertretung der göttlichen Gebote wahrneh= nen, die spaças; solche Späher (mit demselben Wort genannt) kat auch der Iranische Mithra, nach seinem Ischt (10) ""auf illen Höhen und Warten sigen"" und es ist nicht unwahr= cheinlich daß diese alte Vorstellung, verbunden mit dem was chon die Arische Vorzeit über die Zukunft der Frommen und ie erhöhten Kräfte der Verklärten glaubte, so manche Ansichten on den Feruern in der Ormuzdreligion geleitet baben."

Eben fo nah zur Bergleichung liegt uns ber Geifterglaube m alten Italien, wo er unaufgehalten burch ein heroisches zeitalter und eine heroische Poesie sich nicht nur ähnlich dem nheimathlichen behauptet, sondern ju einer merkwürdig einfluß= eichen und dauerhaften Gestalt eigenthumlich entwickelt hat. Die Seelen der Verstorbenen sind göttlich, dii manes in den wölf Tafeln, bei Cicero, Horaz, Dvid, auf welchen Begriff ich viele Stellen in den Autoren beziehen 8). Als umschweis ende und gefürchtete find sie Lemures, Larvae, als Laren ausgeister, schützende hausgötter ber Sabiner, ber Römer, ie in uneigentlichem Sinne nach und nach auf alle Gebiete und lichtungen bes Lebens übergetragen werden, treffen fie mit den Briechischen Dämonen, welche Platon im Timäus freilich in em weitern nachmals aus dem Besiodischen entwidelten Sinne ummt (p. 40 d), in ber Art zusammen bag Cicero in feinem limäus bas Griechische Saipoves burch Lares überset?). Auch ort hat sich nach ber Natur ber Sache, ba alle hausväter hne Ausnahme nach ihrem Tod unter die an jedem heerde

7) Beitschrift ber Deutschen morgenländischen Gefellschaft 6, 72.

8) Cic. Leg. 2, 22. Varro ap. August. C. D. 8, 26. Plin. 7, 56. abeo de diis quibus origo animalis (Serv. Aen. 3, 168.)

9) Cap. 11. Reliquorum autem quos Graeci daiµoraç appelint, nostri ut opinor Lares, si modo hoc recte conversum videri olest, et nosse et enuntiare ortum eorum majus est quam ut proiteri scire nos audeamus. verehrten Laren ausdrücklich ober in das Lararium des Atrium aufzunehmen nicht wohl auffommen oder durchgeführt werden konnte, der Gebrauch ähnlich wie in Indien ergeben daß man die Vorfahren, "die Bäter" im Allgemeinen, die ältesten, die angeschensten, oder auch den Familienlar verehrte <sup>10</sup>). Auch darin liegt eine Achnlichkseit daß wie die Indischen Bäter im Jama, so die Manen und Laren in der Mania und in der Larenmutter Lara, Larunda eine Einheit erhalten haben. In der Grüe chischen Theogonie steht so Japetos, der Urmensch, neben Kronos.

Ähnliche Vorstellungen und Bräuche die aus demselben hohen Alterthum herstammen, kommen hier und da vor. So spendeten die Pissen vor dem Mahl den Geistern der "Bäter" (rovevow), wie wir den Göttern, fagt Nikolaos (p. 150.)<sup>11</sup>). In Schottland besucht, wie Walter Scott in den Verlobten er zählt, der Bahrgeist, unter dem Bild eines Verstorbenen', Orn oder Familien wo er ein während seines Ledens erfahrnes Unrecht zu rächen hat oder auch Wohlthat verbreitend verweilt. In Isländischen Sagen hat, wie F. Rühs anführt <sup>13</sup>), jeder Mensch einen Schutzgeist Fylgia, der auch bisweilen sichtsat wird. In der Edda sinde sich, sett er hinzu, diese Vorstellung nicht, der Name auch nicht in den ausgebildeteren Germanischen Mundarten, doch in dem Kuhländchen an der Grenze von

10) Schwend Mythol. der Römer S. 237. Die Behandlung diefts reichhaltigen und verwickelten Gegenstandes in Müllers Etrustern 2, 90-106 leidet an vielen 3weifelhaftigkeiten. Alls Penaten sind die Baren πλοντοδότω wie die hefiodischen Dämonen. 11) Dieß ist wohl zu unterscheiden von den Indischen Todtenmalen an den Reumonden, wozu die Uhnen ein= geladen wurden mitzuessen. 12) über Tacitus Germanien 1821 S. 495. Sie heißen im Volländischen auch hamingior, von hamr, eine angenommene fremde Gestalt oder Tracht, weil sie bei ihrer Erscheinung sich vertörpert darstellen, Edda Saemundar hinns Froda, Gloss. p. 633. Richt aus dem häutchen um den Ropf neugeborner Kinder ist die Idee des Geifles Fylgie entsprungen, wie Schwend in der Mythol. der Germanen S. 29 sich zu denten scheint: sondern die het wythol. der Germanen S.

öchleffen und Mahren nach ben von Meinert in der Munds rt herausgegebener merkwürdigen Bolksliedenn dieses Landstrichs Borr. und 1, 111). Der Genius aber eines jeden Menschen, hnlich dem Feruer, ist eine mit den Dämonen verwandte oder us ihnen entspringende Borstellung.

In bem hefiobischen Mythus find bie Weltalter und bie lämonen fo innig vertnupft als ob fie urfprunglich zusammens ängende Dinge wären, ba bie lettern auf bas goldne und lberne Ulter befchräntt werben. Dennoch find beibe große been als ursprünglich gesondert zu benten, ihre Berschmelzung thört bem Acolischen Zuschnitt ber alten Überlieferung an: es t eine ber Berknüpfungen die der Mythus, der Glaube ima er suchen, um bem Einen burch bas Andre halt zu geben. s ift an fich natürlich bag bie gleich Göttern verehrten Pa= ras, Laren mehr ober weniger als die Urväter gedacht wers m, ba bie Erfahrung von ber Schmäche und Niedrigkeit des tößeren Theils ber Menschen ben Glauben an die Fortbauer verallgemeinern fcwer machte. Aus den Ueberlieferungen in frommen und bochverehrten in die Ferne der Beiten gurudtretenen Vorvätern hat ber Glaube an bie Dämonen Nahrung zogen; Begriffe von ber Menschennatur über ben Geift im Agemeinen gehören einer viel späteren Weltperiode an. Pla= n sagt im Kratylos, auch jeto seven bie Guten und Beisen lanuves) Befen des goldnen Geschlechts (p. 398 a) und indar hatte in einem Threnos, ben wir aus horag fennen, n Charafter eines von feiner Braut weggerafften Jünglings, r nicht in ben habes, sondern in den himmel eingegangen ), golden, gleich ben Menschen bes goldnen Beltalters ge= unt 13). Der Ausbrud verräth daß man in ben hefiobi=

13) Carm. 4, 2, 21:

Flebili sponsae juvenemve ruptum ptorat, et vires animumque moresque aureos educit in astra nigrosque invidet Orco.

ichen Dämonen bas Besentliche, ben Reim ber freier entfalte ten Ansicht von ber Unvergänglichkeit edelfter Denfchengeister ertannte. Es ift möglich bag hefiodus bei ber Gestaltung feiner Lehre ben noch allgemein und lebendig erhaltnen Glauben an bas Rächeramt ber Geifter aus ber Unterwelt bervor, ben auch homer berührt, auf feine zweiten Bachter übertrug, beren Ebre eben in diesem Amte ber rachenden Auflicht bestand, und bamit die alte Überlieferung von in die Böbe übergegangenen und von ba aus segnenden und ftrafenden Geiftern burch bie Sage von ben Beltaltern verfnüpfte. Gegeben, noch unvergeffen waren biefe; aus ber Gegenwart, ber eifernen Zeit erbielten fie feinen Zuwachs, auch unterirbische Racher erschienen ja boch nur ausnahmsweise: bieß ift bas Erfte. Das Zweite aber war fie zu erflären, berzuleiten, von ben gemeinen Menschenseelen ju unterscheiden, und bie idealische Zeit unter Rronos bot sich zur Theorie von felbst bar. Auch der angeführte frommgläubige hymnus des Rigveda richtet fich an bie Bater besonders gefeierter Geschlechter; bieg find feine Geifter bes goldnen Alters.

Ψυχαὶ δ° ἀσεβέων ὑπουράνιοι γαία πωτῶνται ἐν ἄλγεσι φονίοις ὑπὸ ζεύγλαις ἀφύχτοις χαχῶν· ἐὖσεβέων δ° ἐπουράνιοι νάοισαι μολπαῖς μάχαρα μέγαν ἀείδοντ ἐν ὕμνοις.

Rauchensteins 3weifel an der Echtheit diefer Berse in der Einleitung pu Pindar S. 82, sowie Diffens Bedenken p. 651 feiner Ausg. scheinen mit gänzlich unbegründet. Der Gegensatz daß die Seelen der Bösen sich peine voll unterhalb der Region der Sterne herumtreiben, ist neu hinzugetreten, eine Bariation der Strafen die ihnen Eleusis, an den Bolksglauben von Hades sich anschließend, bestimmte.

Der Bemerkung im Rhein. Muf. 1834 2, 121 f. daß dieß einen bestimmten Threnos und eine dritte von Pindar ausgedrückte Ansicht von dem kunftigen Leben angehe, muß ich hinzufügen daß höchst wahrscheinlich aus demselben Threnos das Fragment herrührt:

## 128. Die vier Japetiden.

Unter ben sechs männlichen Titanen nennt die Theogonie in ber fünften Stelle, vor bem Kronos ben Japetos (134): fpäter giebt fie ihm bie Ofeanide Riymene zur Gattin (507), in= bem ftatt diefer unter ben fechs Töchtern des Uranos und der Gaa Mnemosyne genannt ift, welche für ben Stammvater bes Menfcengeschlechts einen zu engen Begriff ausbrudt, während eine Dfeanide und ber Ehrenname Rlymene nichts Bestimmtes ausfagen. Bon biefem Paare nun ftammen Atlas, ber hart= muthige, zearegogewr, und Donötios, ber überstolze, dreezidas, wie bie Uchaer einmal in ber Ilias betitelt werden, Prometheus und Epimetheus. In Diefen vier hauptcharatte= ren wird in tiefsinniger Dichtung, ähnlich ber ber brei Büßer in ber Unterwelt, die Menschheit bargestellt 1), und wie die beiden lesten einander entgegengesest find, fo giebt fich auch im ersten Paar ein Contrast der Sinnesart leicht zu erkennen. Bon Pro= metheus und Epimetheus ift bemnachft besonders zu reden weil an sie verschiedne bie Menschheit betreffende Mythen gefnüpft werden: die beiden andern find bier zu erläutern. Sie geben bas Gemuth Jupóc, bas andre Paar den Verstand an, die untig ober ben vous.

Atlas mit zur Erleichterung ber Aussprache vorgesetztem a, wie "Anraca für Mraca u. a. drückt aus das räfrov yévos a'rdew, welchem die Mören räfrov Ivudv gaben (Jl. 24, 49), Ertragen, Ausdauer, Ausharren, Aushalten, Strebsamfeit, Standhaftigkeit und Geduld, wodurch besonders ausgezeichnet

<sup>1)</sup> In ber Trilogie Prometheus C. 68 f. fand ich noch zu den "drei andern Repräfentanten der Menschheit den standhaften Atlas, die Säule des himmels, felt famerweise gesellt." In demselben Jahr erkannte auch Bolder in seiner Mythol. des Japet. Geschlechts (bei viel Unhaltbarem im Einzelnen, namentlich auch in hinsicht des Atlas) die allegorische Ratur der vier Brüder C. 49. 326. Es stimmten darin bei R. O. Müller Pro= leg. S. 118, Göttling zur Theogonie 507, Schömann Prometh. S. 44 u. A. Preller Gr. Myth. 1, 39 und vorher im Philologus, 7, 50.

find herafles, ber ralasgros, und Obyffeus, welcher tlyuwr in ber Ilias genannt wird (5, 670. 10, 2. 21, 430), wo bie Grammatiter bemerken bag bas Wort nicht, wie bei ben Spateren, ungludlich bedeute, baber auch nolvelag nicht ben Dulber, fondern ben werdnote Jupo viel burchfegenden und über= ftebenden ausbrückt. Neftor fagt: all epe gubs avgze moλυτλήμων πολεμίζειν (7, 152) und θαρσαλέοι και τλήμονες wird verbunden (21, 430.) Archilochus fingt im Rlaglied: dlld θεοί γαρ ανηκέστοισι κακοίσιν, 'Ω φίλ' έπι κρατερήν τλημοσύνην έθεσαν Φάρμαχον (χρατερόφρονα θυμόν.) Bei Lyrtäus fest der Krieger Jupde tlypora, taladiggora Jupór entgegen bem Anblid bes Bluts, bem Gebanken ber Flucht, ber langen Dauer ber Fehden (3, 11. 18. 4, 2), woher ber ausbrudsvolle Name Τλαπόλεμος, auch ταλακάρδιος. Auch in ber Antigone erinnern die Worte: nollà rà deivà xoddev άν-9φώπου δεινώτερον πέλει, an biefe Begriffe.

Der andre Bruder, der stolze Menötios (inseridas) wird zugleich in der Theogonie auch der Übermüthige (isserigs) genannt, welchen Zeus durch den Blitz (in der Titanomachie wie Apollodor 1, 2, 3 hinzuset), in den Erebos warf wegen seiner Frevelhaftigkeit und übermäßigen Gewalt (514-16 elvex dras Jaling re xai svocknz inseginlov.) Er und Epimetheus verschwinden, während Prometheus und Atlas in bes beutende Mythen übergehn. Nach dem Namen drückt Meroiziog Muth, Zorn, Leidenschaft, Trog (ukros) aus 2), woraus Streitlust und Frevel entspringen.

<sup>2)</sup> Meroissos aus Meroisus, in einer Orchomenischen Inschrift & de Elausige Meroisur, Meroisus Callim. op. 18, Menoetes Ovid. Met. 12. 116. Stat. Theb. 12, 204, wie Oussoisus und fehr viele andre Ramen, Lobeck Pathol. serm. Gr. p. 382. Daß Meroisus in Meroisus there gehe wie Deloisus in Deloisus bei homer, bemerkt Eustathius zu Jl. 1 p. 113, 3. Gewiß liegt bei diesem hirtennamen in dem zweiten Bort nicht der hauptbegriff, als irgend etwas auf feinen Stand Passenem, sondern nur eine Endigung, wie in Urogoisus, Urogoirus und mehreren andern

Die Sippschaft bes Japetos geht bei bem Bechfel bes Beltregiments unter, um in ber neuen Belt, aus welcher ihr Lypus geschöpft ift, wieder zu erstehen. Utlas nun erhält in ber Theogonie, die von ihm nichts Berwerfliches auffagt, bie Bestimmung, worin bas Ertragen auf ben äußersten vorstell= baren Grad gebracht, hartnäckigkeit buchstäblich bestraft ift, daß er gestellt an den Gränzen ber Erbe, gegen bie belltönenden besperiden bin ober wo Tag und nacht fich nah kommen und mit einander sprechen, mit dem haupt und ben unermudlichen Armen ben weiten himmel zu tragen gezwungen ift (517--20. 746-749.) Nach der Douffee (1, 52), deren Dichter bier= nach allerdings ben gangen Mythus ber Japetiden fannte, obgleich er zufällig ben Bater bes Atlas nicht nennt, hält er bie langen Säulen die Erbe und himmel auseinander halten (wie bie eines Saales Boben und Dede) 3). Er wird bort erwähnt als der Bater der Kalppso (weil sie in der fernweg im Meer gelegenen Davgischen Infel ift, so wie Apollodor sie Tochter bes Nereus und ber Doris nennt). In ben hefiobischen Berlen und Tagen aber ift er Bater ber Plejaden (383). 3byfos acunt die den himmel tragenden Säulen ichlant. Bei Aefchylus im Prometheus ftugt Atlas im Besten die (homerische) Saule bes himmels und ber Erbe (b. i. zwischen himmel und Erbe) mit ben Schultern (351), trägt unterftugend auf feinem

Ramen, auch in yegostas und yegotras für yégwr. Eobect l. c. p. 387. Auch G. Hermann, der früher überscher Petiletus, ös µéres vor olror, etwa wie µerezaguns, erklärt de Atl. p. 12 den Ramen temeritate ferox. Doch hält Schömann de Titanom. p. 22 das Falsche schler fest: in Menoetio denique (manifesta est humanae significatio) audaciae ne morte quidem deterritae. Eben so R. D. Müller Gr. Litter. 1, 161. Ein anbrer Menodtios weidet bei Apollodor die Rinder des habes, auch heißt so der Bater des Patroklos und einer der Argonauten.

3) über auges f. Rissch zu der Stelle S. 16, wo übrigens der Berg Utlas desto mehr in die Irre führen tann. Auch die Genealogie bei Hygin praef. Atlas des Athers und der Erde Sohn, will andeuten daß er auf der Erde stehend den Himmel trage. Rücken die Himmelswölbung (426 nolov) <sup>4</sup>). Auch in einem Bruchstück nennt Aeschylus den himmelstügenden Atlas <sup>5</sup>) und dassfelbe drückt auch Eurspieles aus <sup>6</sup>). Der Künstler, wie am Rasten des Kypselos bei Pausanias (5, 18, 1) mußte dem Atlas den Himmel unmittelbar auf die Schulter legen, und so sehen wir ihn in sehr roher alter Zeichnung als Büsser neben Browmetheus <sup>7</sup>).

Biel Kopfbrechens und vergeblichen Hin= und herredens hat der Ausdruck des Paufanias gemacht, sni röv chuor nard rà derschuera odgardr ve dréxes rai ryr, der auch dei dem Gemälde von Panänos (5, 11, 2) wiederkehrt: odgardr rai ryr dréxor ragsoryxe, indem man odgardr rai ryr buchstäblich verstehn zu müssen glaubte. Darnach aber ergiebt sich keine dendare oder aussüchrbare Vorstellung und es scheint dieß auch durch rard ra derschuera zu verstehn gegeben zu sen, was nicht, wie man annahm, auf die mythische Darstellung, sondern auf diesen Ausdruck zu beziehen sen himmel tragen konnte auch noch die Erde dazu aussachen, ohne danach zu fragen ob sich dies im Bild eben so gut verbinden ließe als

4) G. hermanns *όποστεγάζει* wird bestätigt durch das Fragment bei Athen. 11, 491 a: wo des Atlas μέγιστος άθλος οδρανοστεγής genannt ift. Eine gan; falsche Borstellung giebt B. Dindorfs Conjectur in der Orforder Ausg. 1841 T. 2. 5) In dem eben erwähnten Frag= ment, vermuthlich aus den heliaden:

> Αἱ σ' ἕπτ' Άτλαντος παϊσες ώνομασμέναι πατρός μέγιστον ἆθλον οδρανοστεγή χλαίεσχον, ἔνθα νυχτέρων φαντασμάτων ἔχουσι μορφὰς ἄπτεροι Πελειάσες.

Schol. Jl. 18, 486 führt auf Aefchylus zurüch daß die Plejaden, das Unglüch ihres Baters beweinend, unter die Sterne verset worden seyen. Rur das Erste tann als Aeschylisch gelten. 6) Ion. 1. 2. Hipp. 738–44. Herc. sur. 402–4. Pirith. fr. didvµ00 z' äqxroo – zdv 'Arkarzevor zugeodes nólov. 7) Gerhards Vasengem. II Saf. 86. Meine Alten Dentm. 3, 192. es in der Sprache leicht und oft genug zusammen geht. Am Raften des Rypselos zeugt gegen jenen Ausdruck die Inschrift felbst die nur den Himmel enthält: "Arlas d' odeardr odros exes, ra de päla peHjoes 8).

8) Eben fo fagt auch Paufanias felbft bei einer Statue im Schat ber Epidaurier ju Dlympia, gerattes ber bem Atlas die Baft abgenom= men bat, nur nolor aregoueros ono Arlartos 6, 19, 5, und fo Apollos bor πόλον oder odgavóv 1, 2, 3. 2, 11, 13, Birgil Aen. 4, 147. 6, 697, Nonnos 2, 268. 3, 353. Ariftoteles de anim. motu 3 of de uvoixão τόν Ατλαντα ποιούντες έπι της γης έχοντα τούς πόδας [και τόν ούρανόν aregorra. - Darin ftimmen auch alle Runftwerte überein, voran, auffer den fchon erwähnten, die betannte Archemorosvafe, an welcher Atlas den bestirnten himmel als ein Rugelsegment, fäulengerad stehend, ganz nach heftodus zegaly te zai azapairoise zégesse hält. So hält an einer fcon von Pafferi, dann beffer in der erften Samiltonichen Sammlung 3, 94 abgebildeten Bafe Berakles, ftatt des Atlas, ein Rreisfegment mit Mond und zwei Sternen, und damit ftimmen im Befentlichen alle Bildwerte aus Romifchen Beiten überein. Eine Angabl Gemmen hat Gerhard ju feinem Urchemoros 1838 Saf. 4 abbilden laffen. Bie ich fo eben, ohne mich ber Berhandlungen über Utlas im Einzelnen ju erinnern, hat ben Knoten längft R. Rochette zerhauen in feiner Streitfcrift sur les représentations fig. du personnage d'Atlas 1835 p. 9 ss. 33, gegen Letronne, ber in ben Annali d. I. arch. 2, 161 ss. 1830 (amei Sahre fpäter ver= mehrt in Paris gebruckt) den Atlas als Träger des himmels und bann auch noch befonders als Träger der Erde zu erflären verfucht hatte. Ro= chette bachte fich, Paufanias habe ungenau gesprochen ober ju feben ge= glaubt was in der That nicht zu fehen war, weil er etwa an Atlas als Beltachfe nach der Auslegung der Phyfiologen bachte: und es ift möglich daß biefe Borftellung von ber Beltachfe Unlaß gegeben hat zu dem gemeis nen Ausdruck, ra Leyópera. Schömann im Prometh. S. 306 ift nicht abgeneigt diefer Erklärung beizutreten, die mir im Befentlichen fo ficher, als ein unter der Erbe mit dem über ihr gewölbten himmel ins Bodentofe, ober wie man die Sache fonft faffen wolle, gestellter Atlas ein Unfinn ju feyn scheint. So flar wie der Tag ifts daß die bei Eustathius ju Od. 1, 52 p. 1389, 59 mit der unfichtbaren Beltachfe um die fich der himmel brehe, bem Dichter Unrecht thun und bag G. hermann irrte als er in die zweite Stelle des Mefchplus, mas er in ber Musgabe verworfen bat,

Auf bas Meer scheint, besonders von einiger Döhe gesehn, ber himmel fich wie auf einen Ball am horizont zu fegen: es ift alfo, zumal wenn man es sich nun an ben Grenzen ber Erbe benft, ber Träger bes himmels 9), ber ftarffte aller Trager, und um biefe Erscheinung mit ber Person bes Atlas ju verbinden, mußte man ben natürlichen Träger in Atlas ber bie ftugende Gaule trägt, verwandeln. R. D. Müller bat vermuthet, Atlas trägt felbft ben himmel (wie benn Träger bie eigentlichste Bedeutung des Worts ift, das für bie Atlanten ober Telamonen ber Architektur auch ohne Bezug auf ben mpthischen Atlas passend fenn würde), fen querft eine byperbolifce Bezeichnung ber Alles auf fich nehmenden Standhaftigfeit, ein sprichwörtlicher Ausbrud bafür gewesen, woraus bie alles gorische Darstellung hervorgegangen sey 10). In Verbindung mit meiner bavon unabhängigen Bemerfung möchte diefer Gebanke allerdings Aufschluß geben über den Urfprung bes munberbaren Bildes 11). Der ethische Atlas und ein physischer Atlas werden verglichen, und ba bas Titanische in bem einen

bie Erde hineinemendiren wollte, was Schömann S. 302 ff. fehr ausführ= lich beweift. 9) Martin Luther schrieb an ben Kanzler Brück 5. Aug. 1530. "Ich habe neulich zwei Wunder geschen, das erste, da ich zum Fenster hinaus sah die Sterne am Himmel und das ganze schöne Gewölbe Gottes und sah doch nirgends keine Pfeiler, darauf der Meister solch Gewölbe gescht hatte: doch siel der Himmel nicht ein und stehet auch solch Gewölbe noch sest. Einen Träger, wie eine Pfeilerreihe unter dem Gewölbe sich vorzustellen behagt der Phantasie. Theognis 869:

> Κν μοι έπειτα πέσοι μέγας οὐρανὸς εὐρὺς ὕπερθεν χάλχεος, ἀνθρώπων δεῖμα παλαιγενέων.

10) Götting. gel. Ang. 1838 C. 379, Edermanns Religionsgefch. und Mythologie 2, 157. 11) Der Hauptunterschied ber Ansichten meines verehrten Freundes Göttling in seinen Gesammelten Abhandlungen 1, 1885. ist daß er die Idee des Atlas als eines Gottes bei homer schon in die Idee des Berges übergehn läßt, den er übrigens als "einen großen weit= hin um die Erde sich erstredenden Berg dentt, dessen hervorstechende Spipen die Gaulen sind auf welchen das himmelsgewölbe ruht." ils ftrafwürdig betrachtet wird, bas Lafttragen in bem Andern ine biefem Charafter entsprechende Strafe ift, fo werben beibe vie Urfache und Birfung verfnüpft. Atlas nemlich weiß nach er Obyffee auch alles Meeres Tiefen, gerade wie Proteus ber ewaltige (4, 385. 365.) Und er hat dabei bas ungünstige Beiwort Bloogewr, wie in berselben Dopffee Neetes und Dihierburch ift ein zuviel, eine tadelnswerthe Anwendung 103. ngedeutet, bie auch in den beiden Andern fich wohl begreifen affen. Pindar hilft uns auf bie Spur: er beklagt in Atlas er nun gegen den himmel ringt, fern von feinem Beimatsand und feiner habe, den der bei guten Erfenntniffen nothvendig fehltritt (P. 4, 288 dvayza erros ezes noda 12). Das tennen aller Meerestiefen ift alfo figurlicher Ausbruck des llau fuhn und unerfättlich vordringenden Strebens, eines ußersten Zieles bes allunternehmenden Menschengeistes. So eutete man bas dlooqowr auch in Tanagra nach Pausanias, vo man fagte daß dort Atlas geseffen habe brütend über die Dinge unter ber Erbe und im Himmel, πολυπραγμονών τά ε ύπὸ γην xai τὰ οὐράνια (9, 20, 3.)

Wenn nun dieser ethische Charafter des Atlas und sein lebermaß in den ältesten Urfunden verstanden werden kann, so ällt die Böldersche Erklärung, Atlas sey "die Personification er Schifffahrt, die Bewältigung des Meeres durch menschliche dunst, handel und handelsgewinn," von selbst weg <sup>15</sup>). Die örfindung der Schifffahrt legt Aleschylus dem Prometheus bei.

<sup>12)</sup> Schömann de Titanom. p. 22 — contumaciae, laboris, ericula fasque ipsum contemnentis. Der Schol. ju Od. 1, 52 bez eht dloogoovog, als dledgoov, auf die Feindschaft der Titanen gegen ie Götter, ertennt also die Andeutung einer Schuld, nur nicht die rechte, ie besondre Schuld des Atlas. In einem Fabelchen bei Hyg. 150 leidet Itlas die Strafe weil er in einem durch here veranlaßten Aufstand der Bitanen, welchen Zeus mit Athene und Apollon unterdrückte, Anführer ewesen war. 13) A. a. D. S. 51. 55. 59. 243 ff. Es ftimmten hm bei Müller Proleg. 1825 S. 118. 191. R. Rochette I. c. p. 24 und

Reiner Erläuterung bedarf es wie nach ber Euhemeriftis ichen ober ber pragmatischen Anfichtsweise Atlas zum König geworden ift, und zum Aftronomen, er der den himmel fo nah batte 14). Durch einen befondern Bufall aber ward er auch zu einem Berg. Herobot erzählt von einem schmalen ganz runden Berg Atlas in Libpen, fo boch bag man niemals ben Gipfel erblidte, welchen bie Einheimischen, die Atlanteer, Gäule bes himmels nannten (wie Aefcholus ben Aetna) und nennt Diesen Namen tann bem Berg nur bie Griechiihn Atlas 15). fche Sage gegeben haben, ba ber mythische Träger bes himmels Atlas den Griechen und nicht den Garamanten ober Nafamos nen angehört. Daber aber die Infel Atlantis und ber Rrieg ber Athener mit ben Atlantinern bei Olaton im Timäus und im Rritias, und bas Atlantische Meer nach Atlas als bem erften Rönig des Infellandes benannt, das übrigens auch bei herobot unter biesem namen vorkommt (1, 202.) Den über die Bolfen ragenden Berg Atlas foll auch Euripides erwähnt

6. hermann de Atlante 1836 p. 10. 12. 13. Dhne Kenntniß hiervon ftellte Nägelsbach homerische Theol. S. 81-84 den Proteus und Atlas zusammen als Personificationen nicht nur der Schifffahrt überhaupt, son= dern bestimmt der Phönikischen und die Säulen geradezu als die des Aprischen heratles oder des Phönikischen Bolts dar. In die Poesie angeb= lich übergegangne Schiffersabeln sind etwas Altes. Heyne ad Aen. 4,246.

14) Xenagoras bei Schol. Apollon. 4, 263. Cic. Tusc. 5, 3. Virg. Aen. 1, 741-745. Diod. 3, 60. 4, 27. Eust. Odyss. 1 p. 1390, 15. Atlas als Himmelsbeobachter auf einem geschnittenen Stein und eiz nem Contorniaten bei R. Rochette p. 22 s. ist zweistelhaft. Der Stein ist im Berliner Museum und zulest abgebildet und besprochen in den Dentm. der alten Kunst fortgeset von Wiesleler Tas. 64, 829 S. 17 f. Dagegen deutet in einem Basengemälbe in Reapel die vor dem den Sternenhimmel tragenden Atlas sichende Sphinr dasselbst Tas. 64, 824 S. 14 wohl ohne Zweisel darauf dass Atlas nachsinne über den Himmel den ei immerfort halten muß. Ein finnig tühner Gedante tünstlerischer Andeutung, dies Zusammenstellung von Atlas und Sphinr. 15) 4, 184. Paus. 8, 43, 4.

haben 16), und ba es der Zeit nach möglich ift, so wird nicht an eine Berschreibung bes namens zu benten feyn. 3bren mythifchen Atlas und ben phylifchen Atlas in Berbindung ju bringen, hatten bie Alten bas einfache Mittel den Japetiden Rönig Atlas in einen Berg zu verwandeln. Polyidos ber Dithprambendichter bei Tzetzes läßt Perfeus einen Libyschen hirten burch die Gorgo in den Berg Atlas versteinern 17). Bei Euripides hingegen ift noch bestimmt ber altgriechische Atlas in den oben angeführten Stellen (Note 6) und der Berg auseinander gehalten. Bie die Geographie von Strabon an fich vergeblich bemüht hat in Afrita den Berodotischen Atlas aufjufinden, fest Ideler der Bater in einer von Aler. von humboldt in feine Ansichten ber Natur aufgenommene Stelle 18) furz auseinander. Aber Idelers Ansicht daß, mährend der Atlas ber Griechischen und Römischen Geographen im nördlichen Ufrita ju suchen fey, der Atlas des homer und hefiod fein andrer seyn könne als ber Dic von Teneriffa, welcher ben Grie= den burch bie nach Griechenland gefandten Phönikischen Rolonieen bekannt geworden fey, ift fo gewiß eine Täuschung als ben Griechen "ihre Dichter und Bolfsfagen ben Atlas als einen fehr hohen, an der westlichen Grenze ber Erde liegenden Berg" nicht geschildert hatten. 20ohl aber möchte ich febr be= ftimmt vermuthen daß die Atlanteer und ihr Atlas eine reine Erfindung berfelben Geographen find welchen herobot auch bie an den großen Fluß Triton versetten Lotophagen, den auf einer Fahrt nach Delphi vor der Kolchischen Reise an den großen See Tritonis verschlagnen Jason und so viel andres rein Fa=

<sup>16)</sup> Syncell. Chronogr. p. 149 d. ed. Bonn. p. 283. *Réquisions*de rois Arlaura δρος elvas quois úπερνεφές.
17) Diod. 3, 60.
Ov. Metam. 4, 620. 631. Virg. Aen. 4, 246 – 250, Atlantis duri, coelum qui vertice fulcit, wo duri mit dem Japetionides Ovids übers einftimmt.
18) Th. 1 S. 177–179 3. Husg. Die Meinungen über das "antite Utopien" der Platonischen Utlantis stellt K. F. Dermann zusammen Geschüchte und System der Platonischen Philosophie S. 703 f.

belhaftes nacherzählt. Diese Leute gestelen sich einen so be rühmten Mythus wie es der von Atlas im fernen Westen war, natürlich zu erklären, so wie die Physiologen auf ihre Art die Welt von dem Druck einer mythischen Idee zu befreien wußten indem sie, wie Aristoteles berichtet, den Atlas als eine lebendige Krast *äváran šupvzos* erklärten, (mit Rücksicht auf zeaseens dir ävárans in der Theogonie 917), welche die Last des ehernen Himmels abhalte auf die Erde zu fallen <sup>19</sup>), oder als bie Weltachse <sup>20</sup>).

Einen andern Zweig treibt der Atlasmythus, deffen Amfat, wie es scheint, in einer Genealogie liegt. In der Theogonie ist Mäa, die Mutter des Hermes, Tochter des Atlas genannt (938), was nach deren oben (S. 344) vermutheten Bedeutung von  $\mu \alpha \omega$ , mit Bezug auf die deut in Hermes, wegen der Bedeutung von Aelas angenommen zu seyn und sich ähnlich zu verhalten scheint wie Pallas als Bater zur Athene, Perses als Bater zur Helate, eine Eigenschaft bestätigend ober andeutend. Durch ihres Hermes Mutter aber ziehen die Arfader den Atlas und mit ihm zugleich seine Töchter die sieben Plejaden an sich, unter welche dann Mäa, zuerst eine Idee oder Potenz, nun als mythische Person aufgenommen wird. Die Namen aller sieben nennt in Uebereinstimmung mit Hellanisos, Apollodor und Aratos ein unbefannter Dichter

19) Melaph. 4, 23. de coelo 2, 1. 20) De anim. motu 3 oi dè μυθιχῶς τὸν Ατλαντα ποιοῦντες ἐπὶ τῆς γῆς ἔχοντα τοὺς πόδας döξαιεν ἂν ἀπὸ θεανοίας εἰζηχέναι τὸν μῦθον, ὡς τοῦτον ὥσπες θεάμετρον ὅντα καὶ στρέφοντα τὸν οὐζανὸν πεςὶ τοὺς πόλους· τοῦτο ở ἂν συμβαίνοι κατὰ λόγον θιὰ τὸ τὴν γῆν μένειν. ἀλλὰ τοῖς ταῦτα λέγουσιν ἀναγκαῖον φαναι μηθὲν εἰναι μόζεον αὐτὴν τοῦ παντός. Mit auffallen= bem Strthum fagt Letronne p. 165. C'est alors que les Grecs durent entendre parter de l'opinion locale qui leur donna l'idée d'appliquer à cette région l'Atlas montagne des premiers physiciens. Eben fo p. 167. Je crois que les hautes montagnes que les montagnes de la terre.

Lavgete, Elektra, Alkvone, Afterope, Relano, Maa und Merope 21). Reichte es boch in Tanagra bin zu ber Behauptung, bort habe Atlas feinen tiefen Betrachtungen nachgehängt, wie oben angeführt wurde, daß da ein Denkmal des Orion war, ein Berg Rerykion auf dem (und nicht auf dem Ryllenischen in Artadien) hermes geboren worden, und daß ein Ort Polos hieß, benannt nemlich nach dem Träger des nolog. Als Mut= ter ber Mäa nennt Apollobor bie Ofeanide Pleione (3, 10, 1), und die Mäas felbst Simonides von Reos die schönste ber wohlgelockten Peleiaden und odgela 22), dieß mit Bezug auf ben Berg Ryllene, wo fie ben hermes gebar. Mit der Maa aber wurden, wie Apollodor fagt, auch die andern Plejaden bem Atlas in Ryllene geboren, ber alfo hier ein Arfaber ift 23), während bei demfelben auch ber Atlas der gemeinen Fabel, bei ben Besperiden, wo Berakles die Aepfel holt, wie am Ra= ften des Rypselos und bei Pheretydes, nicht fehlt (2, 5, 11.) In der Aeneis bleibt ber Bater der Eleftra und der Mäa der

21) In brei herametern bei Schol. Pind. N. 2, 16. 22) Simon. fr. ed. Schneidew. 27 p. 37. 23) Diefem Artabifchen König Atlas ift ein Dentmal geseht in einer in ihrer Art vorzüglichen Beichnung aus der eben fo phantaftifchen als mythologisch gelehrten Apu= lifchen Schule, edirt von E. Gerhard in den Schriften der Berliner Ata= demie 1841 (Ronig Atlas im Besperidenmythos.) Ueber bie Besperiden mit dem brachenumwundnen Baum find fünf Figuren, mit beigeschriebenen Namen, Berakles in ber Mitte der von dem thronenden Atlas Anweisung ethält, hermes welcher ju feiner Mutter M[aia], nach Gerharbs nicht ju bezweifelnder Ergänzung, fpricht, und hinter Atlas Selana, welche hier nur als Gattin bes Atlas ju denten ift, als bie fonft auch Besperis ge= nannt wird (Diod. 4, 27.) Die fühne Ableitung einer neben der gome= rifchen und hefiobischen Dichtung herlaufenden Artabischen Mythologie von einem "Ryllenischen Stammgott oder Stammhelden" Atlas u. f. m. u. f. w. hat fcon Avellino Bullett. Napol. 1, 127 gelind abgelehnt. Uebrigens hatte auch R. D. Müller Minervae Pol. sacra 1820 p. 6 s. bie Atlantiner bes Panathenäifchen Peplos auf Artadien aus einem febr oberflächlichen Grunde jurudgeführt.

I.

48

Himmelsträger, aetherios humero qui sustinet orbis, coeli qui sidera tollit (8, 137. 141); in der sehr geschwäßigen Sage aber bei Dionpsius über die Abstammung des Darbanos ist Atlas der erste König in Arkadien, der bei dem in der Geschwindigkeit dahin versetzten Raukassischen Berg wohnte (Antiqu. 1, 61.)

Der Bater von vier Urbildern menschlicher Art ift als ber Urmensch ju benten. Unter ben Erklärungen aber feines Ras mens aus ber Griechischen Sprache ift feine ber man einige Bahrscheinlichkeit zugestehn könnte 24). Es mag baber bie auch fcon von Mehreren früher gehegte Bermuthung erlaubt feyn bag ber Name bes britten Brubers ber Noachiben Sem und Cham ben Griechen von Afien her befannt geblieben oder etwa von Rleinasien ber, wo Japhetische und Semitische Stämme unter einander lebten, befannt geworden fey. Der Stamm Japhets umfaßt nach Mofes (1, 10, 2-5) Bölfer des Nordens und Bestens. Unter ben Sohnen Japhets ift Javan Iwiar 25), bessen Göhne find Elioà xai Gaogeic. Khrioi, die Myser 26), Podioi, von welchen Infeln der Bölfer befest wurden, nach ihren Sprachen, in ihren Stämmen und Bölfern. Tarfis und Javan erwähnt Ezechiel (27, 12), die Söhne Japhets und die bes Javan, Elifa und Tharsifa, Chitim und Dodanim, das

24) Etym. M. von λάπτω, fo Benfey Gr. Burgeller. 1, 391, was auch Fr. Bindischmann billigt, Urfagen der Arischen Bölter 1852 S. 8.
G. hermann übersette erst Mersius, dann Dejex und K. O. Müller Gr. Litt. 1, 161, der herabgeftürzte, das von seiner Glückseiteit herabgestürzte Menschengeschlecht, Schwench Gr. Mythol. S. 2. Schwinger, Beiste Prometh. S. 299 schlägt vor Japetor, Jupiter, was so wenig Beachtung verz dient als die meisten eignen Gedanten dieses bis zum Überdruß vollstädiegen Sammlers und fleißigen Krittlers. Schömann de Titan. p. 22 täth die Ramensbedeutung auf sich beruhen zu lassen die Derson im als Schöpfer des Menschengeschlechts gitt, wozu nachter sein Sohn Premetheus gemacht worden sey. 25) Undre Formen und Gebrauch des Ramens f. bei Lassen.

erste Buch der Chronik (1, 7.) Der Rame Elis scheint für ganz Hellas zu stehn <sup>27</sup>). Nicht zufällig auch scheint daß als Mutter des Prometheus, anstatt der Okeanide Klymene oder der Themis auch Asia genannt wird <sup>28</sup>) oder Asim <sup>29</sup>), so wie auch sein Weid Asia nach herodot (4, 45), wosür Assimpt lus im Prometheus sagt Howory (555.)<sup>30</sup>). Für Japetos als historischen Namen spricht auch daß alle andere Titanennamen, so wie die seiner vier Söhne Griechisch sind und eine bestimmte Bedeutung haben, der scinige nicht. Dem Deukalion konnte ein Griechischer Name gegeben werden da er eine Sache aus= drückte.

Demnach würde Japetos aus bem Stammvater vieler Bölfer in der Abgeschiedenheit der Griechischen halbinsel der des Menschengeschlechts, wofür in ber Sage bas einzelne Bolt fich gerne nimmt, geworben seyn und als solcher mit bem Untergang ber herrschaft bes Kronos einem neuen Geschlecht Plat gemacht haben. Undre Götter bedingten auch ein andres Menschengeschlecht; barum mußte Japetos als Repräsentant bes früheren, und als folcher ein Titan und Bestandtheil der vorigen Ordnung, des abgelaufenen Weltalters untergehn. Bebeutsam genug ist es daß nur er, der Stammvater der Men= ichen, neben Rronos, bem ber Götter, namhaft gemacht wird. Die gebildeten und geseglich freien Sellenen haben ihren eignen Ausgangspunkt, von Deukalion her: Japetos ist nur ber Stammvater ber Menschen bes ersten Alters, die freilich in ber mit Prometheus unverträglichen Sage von ben Beltaltern 51) fo gang anders erscheinen als bie beren er fich annimmt.

27) J. Kentuck im Philol. Mus. Cambr. 1, 609. E. Curtius Pelop. 2, 10. 95 Not. 10. 28) Apollod. 1, 2, 3. 29) Procl.
ad Hes. έργ. 48, bei der Andre an den Sithonischen Fluß Afopos denten.

30) Howvers Ionifch für Aceavoi Strab. 13 p. 627. Hesych. of the Aceav olzoveres Ellyves. So fchon Schwend Gr. Myth. S. 92. Auch dem Atlas wird hefione vermält. 31) Bgl. Bölder Sapet. Geschl. S. 260.

## 129. Prometheus und Pandora.

Die einfachere und würdigere Darstellung enthalten die Berke und Tage, naw angeknüpft an eine Privatsache (42—105.) Nichts drückt anschaulicher die älteste eigenthümliche Art unde= holfner und zugleich scharfsinniger Behandlung eines gedanken= schweren Stoffs aus. In der Theogonie haben wir eine Um= beutung des Hauptmythus in satyrischem Geiste, zugleich mit Boranstellung einer andern Beleidigung des Zeus nach einer zuerst für sich bestehenden Sage mit ihrer besondern Strafe.

Das Feuer ift Mittel und Sinnbild aller Runft und Bils bung; nach einem kleinen homerischen hymnus auf hephäftos lebten bie Menschen gleich Thieren in Gebirgshöhlen bis bephästos fie Die Berte ber Athene lehrte: aber Die Bedeutung reicht noch weiter. Wenn wir zuerst bie ältere Darftellung betrachten, fo hat Zeus ben Menschen die Nahrung verborgen, so daß fie schwere Arbeit statt bes leichteften Lebens haben, weil ihn ber liftige Prometheus (dyxvloumtns) betrogen hatte, worüber erjurnt er ben Menschen ichmere Befummerniß aussann und bas Feuer verstedte. Belchen Betrug Prometheus begangen hatte, wird nicht gesagt und es konnten barüber verschiedene Mythen fenn, gleichgültig welchen Inhalts, wenn nur bie Lift bes Prometheus ben Zeus betrog, ba ein jeder boch nur bie Stelle ber Ibee zu vertreten hat bag mit dem göttlichen Borftand ein andrer zu wetteifern ober über ihn fich zu erheben magte. Das bemnach Prometheus ben Zeus zweimal für einmal überliftet hat, ift nicht wesentlich; ber erste Betrug ift hinzugebichtet weil bie Vorstellung eines Zuftandes ohne Feuer unnatürlich ichien und alfo ein Grund, warum es bennoch gefehlt habe, von Beus entzogen worden feb, gefett werden follte, ber in einer ersten Schuld bes Prometheus am leichteften gefunden war 1).

<sup>1)</sup> Die Natur und Erfahrung geben fo bestimmte Eindrücke daß einen ihnen widersprechenden Zustand vorauszusehen dem naiven Dichter des My= thus nicht einfällt: statt durch abstractes Denken ihn als natürlich anzw nehmen und darzustellen, seht er ihn als geschichtlich gegeben fest. Gin

Das den Menschen wegen des Prometheus entjogene und ver= borgene Feuer fliehlt ihnen diefer in dem hohlen Ferulftengel heimlich vor Zeus. Diefer erzürnt, verfundigt ihm daß es ihm felbft zum Schaden feyn werbe und ben fünftigen Menschen, denen er für bas Feuer ein Übel geben werbe, beffen sie sich alle erfreuen mögen, ihr eigenes Übel umfaffend, und lacht Darauf läßt er ben hephästos Erbe mit Baffer mischen auf. und menschliche Stimme und Kraft hineinlegen, unsterblichen Böttern gleich eine jungfräuliche liebliche Gestalt, läßt die Athene fie Arbeiten lehren, fünstliche Weberei, Aphrodite ihr mit An= muth das haupt umgießen und heftig Verlangen und glieder= gehrende Liebesschmerzen verleihen, ben hermes aber ihr hun= tischen Sinn und berückendes Befen eingeben. 216 Bephäftos ne aus Erde geformt hatte, legten bie Chariten und Peitho ihr goldne Bänder um und die Horen einen Kranz aus Frühlings= blumen: den ganzen Schmuck ordnete Pallas Athene. In die Bruft legte ihr hermes Lügen und gefällige Reden und täuschende Art und gab ihr Stimme und nannte dieses Weib Pandore, weil ihr alle Dlympier Gaben gegeben hatten zum Unheil für die Menschen. Nachdem er ben schweren unfehl= baren Trug ausgerichtet hatte, fandte der Bater ben Bermes bas Geschent zum Epimetheus zu führen, und Diefer bedachte nicht, wie Prometheus ihm gesagt hatte, niemals ein Geschent von Beus anzunehmen, sondern es zurückzuschiden, bamit nicht etwa ben Sterblichen etwas Böfes geschähe: fondern er nahm es an und als er das Böse hatte, erkannt' er's. Denn vor= her lebten auf Erden die Stämme der Menschen ohne Übel und ohne schwere Mühe und plagende Krankheiten , die dem Men= schen ben Tod bringen. Aber das Beib nahm von einem Faß ben großen Deckel ab und schüttelte und fann ben Menschen traurigen Jammer aus. Nur die hoffnung blieb in undurch=

durchgebildeter Mythus nimmt auch auf die Einwendungen des Kinderfinnes im voraus Rückficht.

brechlichem Hause brinnen unter dem Rande des Fasses und fiel nicht heraus, denn sie legte vorher den Deckel des Fasses darauf (so daß also die herausgesprungnen übel nun hoffnungs= los, unheilbar und dauernd waren) <sup>2</sup>) und tausend andere kläg= liche Dinge irren unter den Menschen umher. Denn voll ist von übeln die Erde und voll das Meer und Krankheiten besuchen die Menschen bei Tag und bei Nacht von selbst und bringen dem Menschen Böses, schweigend, denn die Stimme nahm ihnen Zeus. Also ist nicht dem Sinne des Zeus zu entgehen.

Bie dieser Dichter ben Sinn des alten Mythus auffaßt, zeigt er durch die in Sprichwörtern vorangestellte Moral: tindisch wenn man nicht weiß, wie viel mehr halb als ganz ift, oder wie großer Genuß so in Malve wie in Usphodelos ift. Allso aus der Ungenügsamkeit mit dem einfachsten Leben, dem unruhigen Streben über den unschuldigen Naturstand hinaus, aus dem Denken und dem Ersinden neuer Genüsse gehn die Übel des ftädtisch verseinerten Lebens hervor. Demnach ein

2) Bei Babrios fab. 13 Schneid. der ein Fas voll Guter an die Stelle fest, das durch Neugierde geöffnet wird, hat die allein jurudbleis bende hoffnung den dem entsprechenden entgegengefesten Ginn des einzigen dem Menschen bleibenden Gutes, nachdem alle andern dabin find. Luco Acfchylus Prom. 252 roylàs in airois ilnidas zarwizwa, legt nicht den hefiodus aus, fondern tnupft wie Babrios auch einen neuen Gedanten an, welcher febr verschieden ift von dem des Theognis 1143 - 1146. Das Faß, welches aus Jl. 24, 528, wo Beus ein andres der Gaben daneben hat, entlehnt ift, wie schon Plutarch de consol. p. 105 bemertt, brachte Pandora nicht mit, wie Fr. Ritter erinnert in den Biener Jahrb. 1845 109, 220; fondern es fand fich vor mo Pandora auftrat und mo et eben fo gut vorausgefest werden tonnte als im Dlymp. Der Auseinander= fegung über die hefiodische Unis von Leopold Schmidt im Rhein. Duf. 10, 333 f. tann ich nicht ganz zustimmen. R. Lehrs Quaest. ep. p. 225: Jovis cura factum est ut femina, antequam spes evolaret, clauderet dolium: sic igitur malorum jam non habet potestatem, spem sibi habet. Auch fo tann ich bie einfache Symbolit bes Dichters nicht auffaffen.

Böotischer Rouffeau ber auf den Gegensatz des genügsam roben Lebens und der aus der Cultur entspringenden Übel sieht. So preist in ihrem schönen Biegenliede Clotilde de Ballon Chalys ben Frieden der Rindersecle bei noch schlummernder Vernunft, und mehr nicht als dies fab Göthe (in feinem Leben) in bem Loos Adams "bas feiner ganzen Nachkommenschaft be= schieden war seine Ruhe zu verlieren indem er nach Erkenntniß Das Überliften des Zeus aber und der Feuerraub ftrebte." hat einen tieferen Sinn und trifft in Verbindung mit dem Umftande daß das weibliche Geschlecht, die reich und reizend auss gestattete Pandora, welche ben Epimetheus verführt, zwar nicht Die Schuld veranlaßt, aber die Strafe vermittelt, trifft überein mit ber Mofaischen Erzählung, aus ber die Besiodische auch von jeher unmittelbar bergeleitet worden ift 3). Der Berführerin

3) Besonders der Abbate Luigi Lanzi in feiner Ausgabe der Loya z. 5. p. 52 - 54 und ausführlicher in den Roten ertlärt die ganze gefiodifche Dichtung im Einzelnen aus der Bibel, indem der Sündenfall und der In= halt der erften Rapitel der Genefis feit Noah fich unter den Böltern verbreitet habe. Begen der Spuren unter Chaldäern, Megyptern, Indern, Griechen, Bateinern und felbst Chinesen verweist er auf Schubart im Gronovschen Thefaurus 10, 701 und Bianchini Storia univers. I, 2. Bgl. auch Chr. G. Schwarz de lapsu primorum humani generis parentum a paganis adumbrato disput. u. A. E. Cless quaestiones in Hom. atque Hesiod. Tübing. 1814 p. 21 ss. Den Erklärungen des Mofai= fchen Mythus von Bohlen und M. Redslob (der Schöpfungsapolog, ausführlich erläutert und tritifch geprüft, Samb. 1847), obgleich die Ubhand= lung des letteren auch den Beifall eines achtbaren Theologen in den Got= ting. Ang. 1847 S. 1084 hat, tann ich wegen der gangen Art die Einfalt einzelner mythifcher Mittel und Buge mit begrifflicher Strenge und mit Dialettit ju behandeln anftatt ben Rern bes Gangen ju ergreifen, nicht beiftimmen. Mir gehn alle andern Bäume bas Raturleben an, der verbotne die freie geiftige Entwicklung überhaupt, die felbstbewußte Einsicht. Im 9. Bers des 2. Rapitels verstehe ich nur Einen Baum des Lebens und der Ertenntniß, der unsterblichen gottgleichen Ertenntniß (vgl. 2, 17. 3, 3 ff.), worüber gerder Gefch. ber Menschheit 2, 326 f. und Bater im Commentar anders entscheiden. Schätbar ift die Bergleichung der Eva und der Pan= Eva ift von ber Schlange versprochen daß die Menschen burch fie feyn würden wie Gott und wiffen was gut und boje fey, und Prometheus ftellt fich Gott gleich. Der höchfte Berftand, bie Wiffenschaft vom Guten und Böfen ift volksmäßig in die böchste Schlauheit umgesetzt. In Berbindung mit dem Erfuhnen Beus überliften zu wollen reicht die Bedeutung des Feuers bis zu dem höchften Biffen und bie Grundidee der Prometheusfage ruht also eben so auf dem sittlichen Gebiete wie die Mo= faische, ift bas Böse im Menschengeiste bas gedämpft werden muß, wie ber Mythus auch von Aefchylus erfaßt worden ift (ber ihn zugleich noch weiter entwidelt und die sittliche Freiheit in harmonie mit dem Göttlichen fest.) Demnach ift ber Bootier von der ursprünglich höheren 3dee herabgekommen zu ber andern von den Übeln der Cultur für das Menschenleben im Allgemeinen, an welche ber Ebräer nicht denkt und bie er felbft nicht als die freilich an sich gegründete Ursache der endlichen Selbstüberhebung faßt ober nachweift. Gebanken über bas Berhältniß des menschlichen Geistes zu Gott, über die Gefahr hoch ftrebender oder in ihrem Wollen und Bornehmen ungezügelter Beifter fich unabhängig von Gott ju fühlen, wie Sifpphos ben immer wieder zurückrollenden Felfen wälzt, fo wie auch über bie Gefahren ber Anlagen und Eigenschaften des menschlichen Befens bie im Beib am reinften und ftartften ausgeprägt find, tonns ten nicht ausbleiben in den Zeiten erweiterten Bewußtsepns, welche von dem Wefen Gottes Vorstellungen wie die der Japetiden gefaßt hatten. Auch ift bie mythische Form ber einen gemeinfamen 3bee, wenn wir biefe bei Besiodus nach ihrem urfprünglichen Sinn und nicht nach seiner leichter faßlichen Andeutung beurtheilen, so durchaus verschieden 4), daß man schwerlich

dora in Buttmanns Mythol. 1, 48—62. In meiner Auseinanderfezung Tril. 72—79 hätte ich jezt nur ein paar Nebenpunkte mit wenigen Worten ju ändern. 4) Wieder eine andre Form ift die Indische daß Gajagriva dem Brahma die heiligen Bücher stahl.

Grund hat zu der Annahme daß sie erst durch die nun weit getrennte Wege gehenden Semiten zu den Urvätern der Hellenen gelangt sey. Dazu kommt daß Prometheus und Epime= theus mit dem Mythus der vier Japetiden organisch zusammen= hängen. Auch uuß wohl hierbei in Betracht kommen daß eine Sage der Offeten im Kaukasus, die unerachtet sehr verschiede= ner Wendungen in der Form, doch mit Recht an Prometheus crinnert hat <sup>5</sup>), sehr wahrschiechnich ebenfalls aus der Urzeit desselben großen Bölkerstamms abstammt. Es ist daher auch zu ver= muthen daß Aleschylus Kenntniß von dieser Raukasischen Sage gehabt hat indem er die Strafe des Prometheus an den Rau= kasos versetze, von dem er ein im Allgemeinen treffendes Bild

5) Die Sage ber Offeten theilt Bunfen mit Outlines of the philos. of univ. hist. 2, 27 aus dem Munde des D. Abich in Berlin, der fie ju Liflis von dem dortigen Vorsteher der diplomatischen Kanzlei, gr. Khani= toff, erfahren hatte. "In dem Berg Brutfum=Beli im Norden von Offe= tia, deffen Spigen mit ewigem Schnee bededt find, ift eine Boble, worin ein Mann in Ketten liegt, mit einem an einem Silberfaden über feinem haupt aufgehängten Schwerd. Ein Bogel befucht ihn der an feinen Gin= geweiden nagt. Dieß ift die Strafe dafür daß er die in dem Berg ver= borgnen Schätze gestohlen ober ju ftehlen versucht hat. Es wird erzählt, aber nicht verbürgt, daß die Refjuren, ein Stamm füdöftlich von den Df= feten, biefelbe Tradition, nur in einer verschiednen Form, haben. Auf alle Falle wird ber Prometheusmythus nur im füdlichen Ende der Rautafischen Sebirge, weit vom Elbordi gefunden und bis jest ift er nur mit Sicher= heit betannt unter einem Indogermanischen Stamm, den Offeten," (In feinem Megypten 5, 264, wo er auf diefe Stelle hinweift, fest Bunfen hinzu, wie es scheine sey "die Prometheussage auch bei Turanischen Stäm= men und nicht bloß bei den Franischen,") In v. harthausens Transtautafia 1, 26 ift aus Marigny Three voyages to the coast of Circassia Lond. 1834 p. 188 diefelbe Sage angeführt mit Auslaffung des Diebstahls, ber freilich das Wichtigfte ift, und dem Bufat daß man aus den tiefen göhlen= flüften bes Bergs oft Rettengetlirr und flagende Seufzer bore, die Sage aber als lebend bei den Abchafen in der Umgegend des Elborus. Bas ich barüber in Dumaroffs Abhandlung über das vorhomerische Beitalter S. 13 f. einft gefunden, tann ich augenblicklich nicht vergleichen.

zeichnet (721.) Medea in den Kolchierinnen des Sophofles erzählte dem Jason die Prometheussage mit dem Eingangsvers: *dusts ubr odx äq' zors vdv IIqoungsa*, ihr Griechen, und kam auf eine safranrothe aus dem herabträufelnden Blute des Prometheus entsproßte Zauberblume <sup>6</sup>). Sollte nicht auch diesem Dichter die Assatische Sage zu Ohren gekommen senn? Auch in die von Medea und Jason sind ohne Zweissel mythische Züge aus denselben Gegenden eingebrungen.

Der Verfaffer ber Theogonie ergablt einen doppelten Betrug des Prometheus und eine boppelte Strafe, aber nicht etwa an ber Stelle bes erften von feinem älteren Landsmann angenommenen, ber mit ber Entziehung bes Feuers bestraft wurde, zur Ausfüllung biefer Lude; fondern zwei Geschichten von Prometheus ohne allen inneren Busammenhang unter einander, welche beide bie wesentliche Idee des Prometheus, feine Schuld gegen Zeus und feine Bestrafung in zwiefacher mythis scher Form enthalten. Der Dichter bat offenbar zwei für sich bestehende Mythen vorgefunden und fie mit einander verfnupfen ju müffen geglaubt, wie auch neuere Ausleger thun, indem man überhaupt auch gern alle vortommenden auf biefelbe Perfon ober allgemeine Idec bezüglichen Mythen und Gedanken in Busammenhang zu bringen sucht, fo leicht auch einzusehn ift wie falsch und vergeblich dieses Bemühen ift. Er thut dieß auf fo unbeholfne Art daß er den Betrug, ber gewiß nur eine zweite, nachahmende Dichtung ift, voranstellt, als Grund ber Beftrafung bes Prometheus an feinem Leibe und zugleich auch als die Ursache daß Zeus feitdem den Menschen das Feuer nicht gab (563) b. i. "verbarg" (wie in ben Berten und Tagen), welches Prometheus denn ftiehlt, fo daß zur neuen Strafe Panbora, aber eine ganz andre Pandora, gefandt wird. Babr= scheinlich lagen dem Dichter die beiden gesonderten Mythen in evischer Fassung vor, so daß er diese zum Theil zu Grund

<sup>6)</sup> Meine Griech. Trag. 1, 335.

legte ober beibehielt, während er bei dem letzteren einen sub= jectiven Gesichtspunkt versolgte, den man satyrisch nennen darf. Sowohl an diesem Charakter der Behandlung als an der Vor= anstellung des Nebenmythus sieht man deutlich, wie äußerlich er auffaßte, wie wenig er in die tiefe Bedeutung des Ganzen ein= gieng, wobei wir doch ihm in der grausamen Strafe des Pro= metheus in eigner Person und dessen Erlösung durch heraktes, den lieben Sohn des Zeus, einen hauptzug verdanken.

Die Theogonie, indem sie die Sohne des Japetos nennt (509 ff.), giebt bem Epimetheus bas Beiwort auagrivoos, un= verständig, irrenden Sinns, der ein Übel von Anfang den Menschen war ba er zuerft bes Zeus jungfräuliches Gebilde aufnahm, und giebt an die Strafen des Menötios, des Atlas und des Prometheus. Diefen band Zeus mit unauflos= lichen Fesseln nicht an eine Säule, wie man allgemein verftanden hat, sondern indem er zugleich einen Pfahl mitten burch ihn hindurchtrieb (522), wie es auch bas Gemälde einer Bafe von Chiusi barstellt 7), und reizte einen Abler gegen ihn an der ihm die unsterbliche Leber fraß, die Nachts eben fo viel wuchs als den gangen Tag durch der Bogel speiste. (Die Leber ift Sitz der Begierde, weghalb auch dem Tityos Geier Die Leber nagen) 8). Den Vogel aber tödete herakles und wandte dem Japetioniden die schlimme Krankheit ab, befreite ihn von der Betrübniß nach dem Willen des Zeus, damit feines Thebägeborenen Sohnes herafles (der am Ende des Gedichts in den himmel auffährt) Ruhm auf Erden noch grö= fer würde als vorher. hierdurch ehrte er feinen herrlichen

7) Im Museum zu Berlin N. 1721, D. Jahns Beitr. Xaf. 8. S. meine A. Dentm. 3, 192 f. Auch E. Braun hat dieß Gemälde noch un= richtig aufgefaßt. Bullett. d. J. a. 1855 p. XXXI. legato al palo, non altrimente che Andromeda (in un vaso di Canosa.) 8) So be= mertt auch Galen de Hippocr. et Plat. dogm. 3, 7. Schömann Prom. S. 149. Nur Beiste Prom. S. 190 ff. ift in Bezug auf Tithos sowohl als Prometheus anderer Meinung. Über die Leber als Sits der Begierde, des Borns Lambin ad Hor. Carm. 1, 13, 4. 4, 12.

Sohn und obwohl ergurnt ließ er ab von bem Born ben er vorher hatte, weil Prometheus wetteiferte in Rathichlägen mit dem übergewaltigen Kronion. Denn als Götter und sterbliche Menschen theilten in Mekone, ba vervortheilte die Lift des Prometheus bie Götter, wie nun höchft anschaulich und naiv erzählt wird wie er aus dem großen geopferten Stier zwei Theile machte, auf die eine Seite das Fleisch, auf die andre die Rnochen legte, jene durch die barüber gelegte haut und ungeniefs bare Eingeweide unscheinbar machte, diese mit weißem Fett 9) überdedte, so baß Zeus äußert, es sey ungleich, partheiisch getheilt (ereosylws), aber, ba Prometheus ihn zu mablen auf fordert, obgleich er bie Lift wohl durchschaute, bas scheinbar beffere Theil nahm weil er ben fterblichen Menschen Bofes (bie boje Absicht des Prometheus zu strafen) im Sinne bestimmte. Seitdem verbrennen die Menschengeschlechter weiße Rnochen auf ben rauchenden Altären. Bu Prometheus aber fagt Beus, o Liebster, bu haft also ber liftigen Runft nicht vergeffen, und gab feitdem, ber Lift immer gebenkend, ben armen Menschen bas Feuer nicht.

Mekone ober Sikyon muß in einer gewissen alten Zeit gros pes Anschn in Sachen der Religion behauptet haben da auch die Theilung der Götter unter sich in die Umter dort vors gegangen seyn soll, woher die Stadt die heilige genannt wird <sup>10</sup>). Die Opfer waren das heiligste in der alten Relis

9) ἀργέτι δημῷ 541, λευχὸν ἄλειφα 553. 10) Pind. N. 9, 53, wo der Schol. (126) richtig bemertt: ἔφ' ἦς οἱ θεοἰ διεδάσαντο τὰς τωμάς, aber irrig zugleich das Ģefiodifche χρίνεσθαι unter Göttern und Menschen anführt, besser das Fragment aus Rallimachos (195): Μηχωνην μαχάρων ἔδρανον αὐτις ίδεῖν. Daran schließt sich das Distichon an in dem Cobetschen Scholion zur Getabe 467:

> ήχι πάλους έβάλοντο διεχοίναντο δί τιμας πρῶτα Γιγαντείου δαίμονες έχ πολέμου.

Borin Kallimachos die Giganten mit den Titanen verwechselt, so wie Euripides in der Stelle wozu er angeführt wird, diese mit den Gigantm, s. S. 287. Heraklides Alleg. Hom, 41 (auch bei Schol. Jl. 15, 18) in gion <sup>11</sup>). Holokauste brachten die Griechen nicht dar, fondern nur die mit Fetthaut überzogenen Schenkelknochen wurden ver= brannt, indem man durch die auch als fromme Pflicht betrach= teten Opfermale das Leben mit der Neligion schön zu vereini= gen wußte, wie es überhaupt die Griechen verstanden. Unter= schiede gab es gewiß seit Homer in der Opferdisciplin; doch weiß ich nicht worauf Böch die Bemerkung gründet: "fromm war es in Athen den Göttern nicht Knochen zu opfern wie in Sparta" <sup>12</sup>). Attische Komiker spotten, wie später Lucian, über die Rnochenopfer <sup>13</sup>), und es konnte nicht schlen daß frühzeitig über die Theilung der Opferthiere unter die Götter und die Menschen frommen Verehrern Bedenken entstanden, deren Ge= wissen daburch beschwichtigt wurde daß dieß nun einmal von Anbegiun so geordnet sey, daß Prometheus den Menschen dieß errungen habe.

Prometheus also betrog den Zeus von neuem, da diefer das Feuer vorenthielt, und stahl es in einem hohlen Ferulstengel. Dieß verdroß den Zeus innerlich und sogleich bereitete er für das Feuer ein Uebel den Menschen. Denn nach seinem Rathe bildete es hephästos aus Erbe in Gestalt einer ehrsamen Jungfrau; Athene gürtete und schmückte sie mit hellweißem Rleid und kunstreicher hülle des hauptes und frischem Kranze: darauf seite hephästos eine goldne Stephane, worin viele Thiere gefertigt waren wie sie das Land und das Meer nährt. Nachbem er das schöne Unheil statt Gutes vollendet hatte, führte er die im Schmuck der Athene Prangende hinaus wo die anbern Götter und Menschen waren und Staunen ergriff Götter

Bezug auf die ungleiche Theilung des Zeus mit feinen zwei Brüdern, od µce Ac, od xlõgos 5 µvSevóµevos ev Sexvõre. Pindar Ol. 7, 54, Pla= ton Critia p. 109 a und felbst Apollodor 3, 14, 1 erwähnen bei der Theilung der Götter in die Ehren oder die Städte und Länder Sityon nicht.

Hom. H. in Merc. 131 ἐνθ όσ. ίης χρεάων ήράσσατο χύδιμος
 Έρμῆς. 12) Staatshaushalt. der Athener 1, 224 (294.)
 13) Boß Mythol. Br. 2, 318.

und Menschen als fie ben schweren, ben Menschen unvermeib= lichen Trug faben. Denn von ihr ift bas verberbliche Geschlecht und bie Stämme ber Weiber wohnen (feitdem), ein großer Schaden, unter ben fterblichen Männern, nicht theilnehmend an ber verberblichen Arbeit, sondern am Ueberfluß. Bie bie Bienen in ben Stöden Drohnen ernähren die boje Dinge verrichten; sie felbst muben sich ben gangen Tag und legen weißes Bachs ein, boch jene bleiben in den bedeckten Stöcken und fammeln Anderer Arbeit in ihren Leib ein. Go bat Beus zum Uebel ben Männern die Beiber gesett, die leidige Dinge verrichten. Und ein anderes Uebel ift wenn einer bie Ebe und bie fläglichen Dinge ber Beiber flieht und nicht heirathen will, aber bem traurigen Alter fich nabet, ber lebt bes Alterspflegers ermangelnd, wenn auch nicht der Lebsucht, und wenn er ftirbt, fo theilen Seitenverwandte die habe. Wem hingegen Glud ber Ehe zu Theil wird bag er eine tüchtige, verständige Gattin bat, bem wettftreitet von jeher Bofes mit Gutem; wer aber ein verberbliches Geschöpf trifft, der lebt tragend in der Bruft unausweichlichen Rummer, in herr und Gemuth und unbeilbar ift bas Uebel.

Das Faß mit ben Uebeln, als Strafe des Feuerraubs, welches in der älteren einfachen Erzählung Pandora nur öffnet, und die Uebel in die Welt ausläßt, wobei sie Weib genannt wird <sup>14</sup>) um daran zu erinnern daß durch das weibliche Seschlecht das Uebel in die Welt gekommen sey, ist in der späteren weggelassen und die von Hephästos gesormte, von Athene geschmückte Pandora verblendet nicht bloß den Epimetheus, so daß er die von Zeus als Geschenk an ihn gesandte gegen die Warnung des Prometheus annimmt, statt sie sogleich zurückzuschichen, sondern sie wird von ihm aufgenommen (513), was, da sie die Stammmutter des weiblichen Geschlechts wird, nur

Digitized by Google

<sup>14) 94</sup> άλλά γυνή χείρεσσι πίθου μέγα πῶμ' ἀφελοῦσα. Ο 80 δνόμηνε δε τήνδε γυναϊχα Πανδώρην.

euten kann von ihm zum Weibe genommen <sup>15</sup>). Sie ift 3 erste Weib <sup>16</sup>) und trägt in sich alle Plagen burch welche Feuerraub bestraft wird. Dabei sind die von Hephästos ihre Stephane (statt der Mitgabe die sie im andern Gedicht 1 Aphrodite und Hermes empfängt) gesetten Thiere symboh zu verstehn, wie Simonides von Amorgos errathen und 3gelegt hat indem er aus den verschiedenen Thierarten die h ihren Untugenden verschiedenen Arten der Frauen entste-

läßt <sup>17</sup>). Doch preiset vieser mit Bärme bie guten aus Biene entsprungnen Frauen, während ber Böotier in der ten Ehe nur das Böse mit dem Guten sich streiten läßt und 1 den Weibern urtheilt wie der Römische Censor, nec cum 5 satis commode, nec sine illis ullo modo vivi posse.
dichters Vorstellung von dem Weibe geht nicht etwa aus orientalischen hervor welche die stittliche Schwäche des Men= n mit seiner Geburt von einem Weib in Beziehung sett <sup>18</sup>).

15) So Göttling, mährend noch van Lennep bei dem bloßen recepta n bleibt. Apollod. 1, 7, 2 Πύρραν την Έπιμηθέως και Πανδώρας, έπλασαν θεοί πρώτην γυναϊχα. So Hyg. 142. 16) Mefcylus erften Prometheus: von thongeformter Befenurt ein fterblich Beib. mefianar 26 von Sefiodos: υμνων έκ πρώτης παιδός απαρχόμενος. 18an. 1, 24, 7 πεποίηται τε χαι Ησιόδψ χαι άλλοις ώς ή Πάνδωρα οιτο αύτή γυνή πρώτη· πρίν δέ ή γενέσθαι Πάνδωραν ούχ ήν πω auxor yévos. Schol. Pind. N. 6, 1 and de the Mardweas els is το γένος διήπται, wobei er fälfchlich auf die Pandora der leya n. ή. weist. 17) Trilogie G. 76. Simon. Am. lambi im Rhein. f. 1835 3, 387. 18) hiob 15, 4. 25, 4. 90f. 51, 7. - In jüngeren Ebba nird bas goldene Beitalter burch bie Antunft ber Bei= aus Iötunheim verderbt; dieß fteht allein und ungewiß ift moher die icht getommen fey. Schwendts Mythol. 6, 23 f. Huch heißt es, Bote bofe geworden daß er bas herz des Beibes gefehen. Bei den Trotefen ber Anführer der bofen Geifter weiblich, der der guten männlichen chlechts. F. Majer mythol. Tafchenb. 1811 1, 58. Robau der Chinefe, neunten Jahrhundert, ftellt jufammen die golle, das Beib, den vertehr= Menfchen und ben Rricg.

Es ift vielmehr nur eine Böotische Klage über den Unsleiß und die Ansprüche der Weiber, die Ansicht wonach derselbe Dichter die Kytherea aus demselben Blut entstehen läßt woraus Erinnyen, Giganten und Lanzner entspringen <sup>19</sup>).

Das Mislingen ber Berschmelzung zweier burchaus verschiedenartiger, gesonberter Mythen zeigt sich besonbers auch in folgenden Inconvenienzen. Die Strafe des Prometheus burch bas tägliche Verzehren seiner Leber, als des Sizes der Leidenschaften, hat ursprünglich, nach der Gewohnheit die Strafen den Fehlern und Vergehn anzupassen, Bezug auf sein feuriges, unbegrenztes Streben, den Feuerraub, und erfolgt nun auf eine Ueberlistung aus Eigennutz, also ohne inneren Jusammenhang: Alschylus hat sie daher wieder an ihre rechte Stelle gesett. Eben so ist der Feuerraub, das Erfühnen des Geistes

19) Auch Bölcker Japet. Geschl. S. 12. 34. 317 bringt nur badurch Bermirrung in feine Erklärungen daß er die Panbora in beiden Dichtun= gen für diefelbe, den Gedanten in beiden für benfelben nimmt. In der Pandora der älteren ift freilich das weibliche Gefchlecht gezeichnet, aber fie ift nur behülflich daß ftatt des vorigen paradiefischen Buftandes Erbe und Meer voll von Uebeln find und Krankheiten bei Lag und bei Racht die Menfchen von felbft befallen (100-103), die Schuld trägt Prometheus ober der Feuerraub, wie es horaz ganz richtig auffaßt (1, 3, 25-33); und es find dies nicht Uebel die vom weiblichen Geschlecht ausgehn. Die Baben womit die Olympier die Pandora fcmudten "zum Unbeil für die Denfchen" find nicht Uebel, fondern die Reize die den Epimetheus verführten fie aufzunehmen, fie durch welche die Uebel in die Belt kommen. Auch ftammen nicht von ihr die Beiber ab, die nach der andern Ergablung das einzige Uebel find. Die Borftellung von dem Dafeyn der Menichen vor dem Feuerraub trifft mit der von dem goldnen Beltalter jufam men, ohne daß darum zwischen beiden Mythen ein Bufammenhang pu denten ift. Selbst bei Preller 1, 64 ift die alte Bermischung, fo daß er S. 66 den Prometheus der Theogonie für den Feuerraub bugen läßt, der boch in ihr wegen des liftigen Betrugs bes Beus in Metone gefeffelt und pom Adler des Beus gernagt wird, während die Strafe für den Feuerraub nur in ben verderblichen Beibern befteht.

nschicklich durch faule und verschwendrische Weiber bestraft. Die höchste Angelegenheit des Menschen, das Verhältniß seines seistes zu dem Unendlichen und böse Haushaltungen stehn sich eltsam einander gegenüber. Der satyrische Dichter scheint dieß Ubst zu fühlen; denn indem er den natürlichen Schluß jedes rometheusmythus, im älteren Gedicht:

ούτως οίτι πη έστι Διός νόον έξαλέασθαι, iederholt:

ώς odx son Aidς xλέψαι vóor odde παφελθετν. st er hinzu: denn auch Prometheus entgieng dem schweren orn des Zeus nicht, sondern die große Fessel hält ihn bei all inem Wissen gewaltsam zurück, und läßt er also die Bestraing des Feuerdiebstahls durch das weibliche Geschlecht selbst swinden. Die versteckten Widersprücke daß Brandopfer vortrgehn ehe Zeus den Menschen das Feuer entzieht und daß lstmene den Herakles schon geboren hatte ehe die zweite List s Prometheus durch Pandora oder die Entstehung der Weir bestraft wird, könnte man dieser altväterlich unbeholfnen arstellung eher verzeihen: selbst das daß die Männer schon 1 waren ehe durch die Pandora Weiber hinzukamen.

Die hefiodischen Beimörter bes Prometheus find dus, bann «πυλομήτης und πάντων περί μήδεα είδώς in den Tagen id Berten (48. 50. 54.), und axaxnta, ber wohlthätige, ie ber Segenbringer hermes in dem hymnus auf ihn heißt, nn πάντων αριδείχετ' ανάχτων, ποιχίλος, αιυλόμητις, vizelopoulog, nolvädgig in der Theogonie. Seinen Namen bft verdankt Prometheus dem Mythus von den vier Japeti= n, worin wie bas erste Paar, auch bas zweite einen Gegen= B ausbrücken follte, als Berftand und Unüberlegtheit, Rurg= htigkeit ober Unverstand. In Prometheus und Epimetheus Deuten also die Präpositionen vor und nach, und die zweite sum Sinn wesentlich ift, hat bie erste bie entbehrt werden nnte, nach fich gezogen. Für ben Mythus ber Panbora eig= ten sich die beiden Namen so fehr als ob sie für ihn erfun= I. 49

ben wären. Nach ber Zusammensetzung bes Worts konnte aber Prometheus auch vorsichtig bedeuten 20).

## 130. Die Sinflut.

Auf allen brei Puntten, in Theffalien, beffen Bergteffel mit feinen einftrömenden Fluffen vor bem Durchbruch ber Ges wäffer ein See gewesen ju fepn schien 1), in Bootien und in Samothrate gab die Beschaffenheit des Landes, die auf Ueberfluthungen schließen ließ, Anlag bie mitgebrachte Sage auf bie heimatgegend, die von den Naturvölkern gewöhnlich für die Belt genommen wird, neu zu verpflanzen. Dagegen ift fie eber verschollen wo bie Natur ben Gedanken an große Umwälzungen nicht wedte, mit welchem bie allgemeine Flutfage hätte verfnüpft werben tonnen. Go ift unter ben Deutschen Bölfern geschehen bei benen fie nach Jakob Grimm nur in ber Ebba fich erhalten hat. Aristoteles 2), indem er mit bem Theffalis schen Dobone und hellas auch bie Deutalionische Flut an ben Acheloos verlegt, scheint durch die Bemerfung bag biefer vielmals seinen Lauf verändert habe, anzudeuten daß fie bort Spus ren hinterlaffen habe, wobei er ber aus Platon befannten Dy pothese periodischer Ueberschwemmungen und Feuervermuftungen gebenkt. Wie hätte er auch ahnen können bag in Deutalion und Dauges nicht Erinnerungen örtlicher naturereigniffe, fonbern die Unwendung einer Beltfage auf örtliche Gestaltung Auch barin fann ich mit ber vortrefflichen 216= entbatten ift? handlung Buttmanns 5) nicht übereinftimmen baß, vorausgesest

<sup>20)</sup> Prometheus heißt Erfinder bet sogia xai πρόνοια Plut. de Is. 3. Bei Altman ift Prometheia, neven undern allegorischen Personen, Borsicht (nicht die göttliche Vorsehung, Müller Proleg. S. 277), μέλλησις δε προμηθής δειλία εύπρεπής, Thucyd. 3, 82, προμαθίς εύχοινόμηπς άρχα Aesch. Suppl. 670, μηδ' εξ άέλπτων χάπρομηθήτων πολέι ib. 342 προμηθείσθαι Prom. 382, wie προχήδεσθαι 630.

<sup>1)</sup> Herod. 7, 129. 2) Meteorol. 1, 14. 3) Mythol. 1, 190. 194.

bie Bilbung ber Sage in ben fühlichen Gegenden Aliens und beren Berpflanzung an den Euphrat und den Ararat in Arme= nien, Deukalion gerade mit Roah und Sisuthros einerlei sey b. b. bag bie Griechische Sage gerade mit ber Ebräischen und Affprischen aus berfelben Quelle bervorgehe. Die Quelle reicht bober binauf, ba wir in Indien, wohin die Sage von ben Ariern gebracht mar, feben bag fie überhaupt ben Indogermani= fchen Böltern mit ben Semiten gemein war. Auffallend ift in Diefer Beriehung besonders ber Regenbogen 4). Geschichtliche Erinnerungen, Erlebniffe der Geschlechter auf den verschiedenen Puntien Griechenlands, wie fie gewöhnlich angenommen und bann als aufeinanderfolgende Aluten chronologisch berechnet worben find, tonnen nicht mit Bahrscheinlichkeit vorausgefest werben, ba bie Beschaffenheit bes Bobens bie Borftellung burch bas Baffer bewirkter Beränderungen aufdrang, die fich bann mit ber alten Sage von der großen flut verfnüpfte. Diese felbit bingegen ift gewiß nicht aus Schlüssen bervorgegangen, wie etwa aus ber Beobachtung auf hohen Gebirgen gefundner mit Mufcheln verfetter ober vom Baffer ausgehöhlter Steine 5), ober aus bem Dogma von ber Schöpfung ber Belt aus den Baffern; fondern nur ein großes Ereigniß, eine die Erdbewobner in weiten Streden vertilgende Bafferbededung, die Erinnerung einer Epoche der Erdbildung fann wohl dem Andenken bes Menschengeschlechts sich fo tief eingeprägt und eine fo ein= fach icon gestaltete und unter ben Affatischen Urvölfern und weiterhin wunderbar verbreitete Sage bewirkt haben. Bei ben

<sup>4)</sup> Fr. Bindischmann Ursagen ber Arischen Bölker 1852. R. Sepfius Einl. zur Chronol. der Aeg. S. 20. Unten Rote 37. Einen andern der Genefis und Indischen Erzählung gemeinsamen sehr speciellen Zug weist Ewald nach in der Erklärung der biblischen Sintslutsage in feinem 7. Iahrbuch der bibl. Wissensch. S. 6 f. Daß die Sage in Indien nicht von Semiten entlehnt seh, sucht Weber in seinen Indischen Studien 1, 2, 161–232 zu zeigen. 5) Oros. 1, 3.

Chamiten und den Turanischen Völkern hat man diese Sage nicht gefunden 6).

Den Ursprung bes nachjapetischen Menschengeschlechts berührt die Theogonie nicht. In den hesiodischen Ratalogen aber 7) war Deutalion, also ein neues Menschengeschlecht, bas Bellenische, mit bem Japetiden Prometheus verfnupft; er beißt hier Sohn des Deukalion und der Pyrrha und Bater des Bellen , deffen Söhne Doros, Xuthos und Aeolos find, fo wie Grafos von Pandora, Magnes und Makedon von einer Todter bes Deufalion abgeleitet wurden. Den Deufalion als Ronig von Phthia fennen auch Gerobot, Thufpbibes, Strabon. Bas Linf in ber Urwelt u. A. meinten, weil hesiodus in ben Beltaltern die Flut nicht anbringe, fen die Sage von diefer erst bei dem lebhafteren Berkehr mit dem Orient eingeführt worden, ruht auf schwachem Grunde. Denn die Erzählung Apollodors (1, 7, 2), welche bie Flut mit bem Untergang bes ehernen Geschlechts verbindet, ift überhaupt später Urt und wohl durch die Semitische Gestaltung der Sage veranlaßt. Da in ber Sage von ben Beltaltern, nachdem bie ehernen Rries ger fich unter einander aufgerieben haben, Beus bie Beroen schafft, fo treffen Bellen und feine Sippschaft wenigstens jufams men mit bem neuen, aus ben geworfenen Steinen bes Deutalion und der Pyrrha entsprungnen Menschengeschlecht bei Epis charmos und Pindar. Dieg ift ein auf Wortwig beruhender Busatz ber Griechischen Sage, in welcher boch vielleicht auch ber Bug bag bie Berderbtheit ber Menschen überhaupt Urfache bes Verderbens gemefen fen, welchen Dvid ausbrudt 8) und Apollodor verräth, indem er die Strafe auf die eine bochfte Frevelhaftigkeit, die der Lykaoniden bezieht (3, 8, 2) 9), aus ber Urgestalt erhalten ift, ber in bie Dichtung ber Beltalter

<sup>6)</sup> Bunfen Christianity and Mankind 4, 121. 7) Fr. 8. 5. 6 Marksch. 8) Metam. 1, 322. 9) Schol. Eurip. Or. 1652. Serv. Virg. Ecl. 6, 41. Tzetz. Lycophr. 72. 481.

nicht paßte. Manches mag erst, wie in Ikonion, aus ben orientalischen Erzählungen hinzugekommen seyn, wie die ausgefandten Tauben <sup>10</sup>), die in den Kasten aufgenommenen Paare aller Thierarten <sup>11</sup>). Daß Prometheus den Rath giebt den Rasten, die Arche (Lágraz) zu zimmern, konnte nicht sehlen, nachdem er durch die Genealogie herbeigezogen war.

Die Verbindung des Deukalion mit Promethens und Bellen ift zufällig und fo fpät als bas Stammregister ber vorzüglichsten Stämme als hellenischer; weit älter ber Griechische, wohl ohne Zweifel bedeutsame Name Deutalos, gedehnt in Deutalion, wie andre Namen, 3. B. Endymion, Mämakte= rion u. a. ber Monate. Er fommt auch von Andern vor wie in ber Ilias (3, 451) und in ber Obyffee (19, 183), wo ber Sohn bes Minos und ber Bater bes Idomeneus fo genannt wirb, in ber Ilias auch devralidne, devralidas auch die Satyrn 12). Nach Hellanikos treibt am Othrys der Kasten des Deukalion an 13), ber querft Städte und Tempel baute und Menschen beberrichte; berühmter ift die füdlichere Landung auf bem Parnag, wo Deukalion und Pyrrha (Tochter der Pandora und des Epimetheus) Lytorea gründen 14), bie auch im Lofrischen Dpus Die erste Wohnung bauen 15) ober in beffen hafenort Rynos 16): und dahin gehört der andre Wortwig, den der hefiodische Ra= talog enthält, indem er die Lofrer des Leler als Leurods du ralys aleas darstellt, welche Zeus dem Deutalion gegeben habe 17). Eine elende Delphische Legende zur Ableitung bes Ramens Auxiegesa läßt einige zur Zeit ber Deutalionischen Flut (xeipier) Entrinnende von Bölfen ju ben Bergesspigen geführt werden bei Paufanias (10, 6, 2). Bas hier zeipicov,

Plut. de sol. anim. 28.
 Lucian. de dea Syr. 12, de saltat. 5.
 Hesych. ABYKAAIA auf einer der von Garz giulo herausgegebenen Basen bei einer Figur die aus einer Schale auf den Boden ausgießt.
 Schol. Pind. Ol. 9, 64.
 Marm. Par. 4.
 Pind. O. 9, 42.
 Strab. 9 p. 425 b.
 Fr. 135, άλέας nach Cramer. Anecd. Ox. 1 p. 264.

beißt bei demfelben Aevzallwrog dr Ellnaw droußola (5.8.1.) Die große Berühmtheit Diefer Sage geigt fich befonders in ibrem Uebergang nach Athen. Dorthin war Deutalion von Lyforea geflohn und vort hief Amphilipon, ber Nachfolger des Rranaos, unter bem die Flut gewefen war, fein Sobn 18). Es war ba sein Grab 19), in bem Peribolos des Olympischen Beus, beffen früherer Tempel von ihm herrührte, und in bemfelben eine Erdspalte, in welche bas Baffer ber Flut abgelaufen war und in welche jährlich Beizenmehl mit Honig gemischt hereingeworfen wurde 20). Auch begiengen die Athener Sybrophoria, ein Trauerfest über die in der Flut Umgekommnen 21), womit ber Armenisch = Phrygische Gebrauch to Bai Arvenov zlauder übereinstimmt, und wahrscheinlich kelen diese Bobrophoria mit der von Paufanias allein erwähnten Spende ju fammen, indem die Hydrophoren das Baffer in die Erdspalte goffen, wie es in hierapolis geschah 22). Plutarch spricht von vielen Gebräuchen am Neumonde des Antheftherion zum Gebächtniß bes Untergangs und Berberbens burch bie Regenüberschwemmung 25). Auch leitete man die Art bes Opfers an ben zwölf Tage fpäter, am 13. Anthefterion gefeierten Chytren, wann die Seelen aufstiegen und bem hermes Chthonios geopfert wurde, von der Art des Dankopfers der in der Regenüberschwemmung Geretteten ber 24). Auf andern Puntten biente bie Flut bei etymologischen und mythologischen Spielereien \$5).

 20) Paus. 1, 18, 7. 8.
 21) Phot. Suid. Hesyok. s. v. naú

 Apollonios.
 22) Lucian. de dea Syr. 13.
 23) Syll. 14.

24) Theopomp. b. Schol. Aristoph. Ach. 1076. Ran. 218. Phot. Hesych. Suid. v. μιαρά ήμέρα. 25) So hat in Megara, um den Namen des Kranichbergs zu deuten, Megaros in der Flut dem Geschrei von Kranichen nachschwimmend auf dessen Gipfel sich gerettet, Paus. 1, 40, 1; so hat in Argos Deutalion auf dem höchsten Berg dem Beus Appessios einen Altar errichtet, Etym. M. Άφέσιος; so fand nur bei Jasion in Kreta sich Baizensamen nach der Flut Schol. Odyss. 5, 125; so ist Deutalion in

<sup>18)</sup> Marm. Par. 6, Apollod. 1, 7, 2. 19) Strab. 9 p. 425 b.

Dunkler und vielleicht burch die Deukalionische verbunkelt ift bie Bootifche Flutfage unter Daygos ober Dayges. Non= nus, wie Barro 26), stellt biese Alut als eine frühere bar (3, 205 ff.), veranlaßt bierzu vielleicht baburch bag Davgisch als uralt ober ursprünglich galt. Die Theogonie nennt das Baffer bes Styr Danaisch, Enweholles bas Feuer, Pinbar bie Berge von Phlius. Bei Barro beißt bas Böotische Theben Die ältefte Griechische Stadt, erbaut von Rönig Danges vor bem naranduouoc 27); und Danges ber Rönig Thebens, un= ter welchem die erste Sinflut, von dem die Theber die alten Dinge Daugisch nannten, weil er querft sie beberrschte 28); und was aus derselben Schrift Augustinus anführt (C. D. 21, 8), bag unter Rönig Daygos ber Abendstern Farbe, Größe, Geftalt und Lauf verändert habe, tann nur als ein poetisches Bunderzeichen verstanden werben, bas ber Größe bes Ereianiffes unter Davges angemeffen ift. Bei Paufanias ift Dav= gos ber autochthonische Rönig ber heftenen, ber ersten Bewohner bes Landes, von bem bei den meisten Dichtern Theben Day= gifc heiße (9, 5, 1): Korinna nannte Böotos deffen Sohn 29). Eben fo ift Deutalion ber erfte Rönig in Phthia. Es scheint nur ein Irrthum des Julius Africanus zu seyn wenn er die große und erfte Flut unter bem Autochthonen Davgos in Attifa eintreten läßt 30), wo ja bie Deufalionische Gage haftete. Benn Aeschylus Athan Daygisch neunt, Charar gang Attika, wenn Eleufis Sohn bes Dapges beißt 31), fo waltet nur ber Beariff bes Alten, wie wenn Tyrus, bie Lyfier, ber Labon, Arfadia,

Rhodos mit der Sage von den Leichinen mit den heliaden værflochten,<br/>Diod. 5, 56; anderwärts mit der von Merops, dem erften Menschen,<br/>Schol. Jl. 1, 250; julett hat er sich auf dem Aetna niedergelassen, Nigid.<br/>ap. Schol. German. 26) August. C. D. 18, 8. 27) De<br/>r. r. 1, 2. 28) Lutat. ad Stat. Theb. 1, 173 aus Barro de gente<br/>populi Rom. 29) Bei Schol. Theogon. 806 tft ånd Άγύγαυ τοῦ<br/>βασιλεύσαντός πατε τῶν, Enstein ju lesen stur. 30) Euseh. pr.<br/>ev. 10, 10. 31) Paus. 1, 38, 7.

Dgygisch genannt werden. Buttmanns Idee <sup>38</sup>) daß Dgygos mit Ogen, Okeanos eins sey (wie auch neuere Sprachsorscher vermuthen) und daß er, wie auch Noah, ursprünglich Gott des Bassers sey und als solcher die Flut gesandt habe, scheint mir irrig, Erevos als Element nicht historisch. Möglich daß in dieser Form die Sage von den Karern in Böstien herstammte. Dgyges erinnert an den Gygischen See und auf Lydien weist auch manches Andre im höchsten Alterthum Böstiens hin.

Ein dritter Drt dem sich die Sage aufgeheftet bat, ift Sa= mothrate; boch find bie Bestandtheile woran fie fich ertennen läßt, in späten Umgestaltungen verstedt. Darbanos ist bier ber aus ben fluten Gerettete, ber wie ein Taucher ober Rretisches Bafferhuhn zu einem Landungspunkt (anoparnevor) schwamm, bieg aber ift ethnographisch angewandt, indem er auf biesen Anlaß von Samothrake nach dem 3ba gelangt 55), was bei Konon (21) ohne den Anlaß der Flut geschieht. Indem Arfadien, als das Land der ersten Menschen, dem Darbanos zum Ausgangspunkt gegeben wurde, ist auch dahin die Flut versetzt worden 34). Obgleich dies also ganz zufällig geschebn ift, fo fcheint boch Iftros biefe Flut miteinbegriffen zu haben indem er deren vier zählte 55). Bei Diodor erflären bie Samothraker bie ihrige, die bei Nonnus nach der Davgischen und Deukalionischen eintritt (3, 215), für bie ältefte und erklären sie aus Meerburchbrüchen, die dort auch der Physiker Straton annahm 56). Altäre auf ben Höhen, an benen fie noch opfer= ten, führten sie als Beweis an daß ihre Bater alter als bie Flut seyen, indem sie bort Rettung gefunden hätten (5, 47). Diese Altare ber Samothraker, als bie beiligsten und bie ihnen eigenthümlichen, wird Juvenal meinen (3, 144). Sie erin= nern aber an die Gedächtnißfeier ber Hut zu Athen und Die-

- 33) Lycophr. 72 85.
- 35) Bust. ad Dionys. 513. 36) Strab. 1 p. 49 c.



34) Dionys. Hal. 1, 61.

<sup>32)</sup> Rythol. 1, 205. 208. R. D. Müller Gr. Litter. 1, 99.

repolis. Das Dantopfer welches in ben befannteften Sinflut= fagen ber Noach ober wie er nun heiße bem Söchften barbringt, hat den Anlaß ju den Altären der Samothraker gegeben.

Ż

5

3

÷

i.

2,

۰,

1

.

\*

.

2

,

ç,

è

In ber Phrygischen Sage, Die auf Anlag ber nichtigen Namenslegende von Stonion bei Stephanus, ergänzt und zum Theil berichtigt bei Zenobius (6, 10) und durch die Münzen von Apamea befannt ift, scheint bemerkenswerth bag unter König Annakos ber über breihundert Jahre alt war, wohl ein Ueberbleibsel bes goldnen Alters, als ber einzige Gerechte, bie Hut eintrat und ein Sprichwort war w end 'Avvazov zlaugen, ober ra Narvaxov xlaisir, was an Trauergebräuche auf Griechischem Boden erinnert. Obwohl ich mich auf Berglei= ,ì dungen bier übrigens nicht einlassen barf, so schreibe ich boch aus einer Litthauischen Bolkssage eine Stelle ab 57). "In Lithauen blieb nur ein Paar zurück, bas zudem alt war und ٤. feine Nachkommen (zu hoffen) hatte. Als nun diese armen Alten faben baß fie bald ju Grunde geben würden, grämten fie fich über bie Magen. Pram'zimas (ber höchfte Berricher ÷ bes Alls, angeblich "vorher bestimmtes Loos" bedeutend) fandte ihnen als Tröfter Linrmine (b. b. Tröfter), ben Regenbogen, ber ihnen rieth über die Gebeine ber Erbe ju fpringen. Aus ihren neun Sprüngen werden neun Paare, die Urältern ber neun Lithauischen Stämme 37).

Des Menschen Berfunft. Autochthonen. 131.

Diodor bemerkt daß viele der Barbaren sich für Auto≠ chthonen, Kinder ihres eignen Bobens, hielten (1, 9.) Der Germanen Stammvater war nach Tacitus Luisco, aus ber Erbe geboren, und sein Sohn Mann Urmensch. Nach der Griechischen Borftellung bag Beus fich mit ber Erbe vermäle, mußte bie von bem Bachsen ber Menschen aus bem Bo= ben um fo leichter und tiefer Burgel faffen. Sie wurde

37) hanusch Slawischer Mythus S. 235, aus Narbutt.

bann verstärft burch heimatsgefühle, indem man fich mit Behagen an ben von ben Batern ererbten Boben als einen mutterlichen anschloß und burch ben Stolz auf die Urheimat. 11nter ben Griechenftämmen icheint biefe Meinung ungleich mehr als unter irgend einem andern Bolfe verbreitet und beliebt gewesen zu feyn, ba ihre Gagen fogar wetteiferten je ben eignen Stamm, als zuerft erwachonen, als ben Anfang bes Menfchengeschlechts geltend zu machen. Bie Dinbar, nun ichon mit Überblick der einzelnen Stammfagen in dem von dem Bifcof hippolytus erhaltenen Bruchftud eines hymnus fagt, gab Gaa zuerft ben Menschen von sich (avdwxe, wie Alios), nur ift es schwer auszumitteln, ob bei ben Böotern Alalfomenens über bem Rephisichen Gee als ber erfte ber Denichen bervorgieng (avéoxev), ober bie Rureten bes (Rretischen) 3ba, ober ob die Phrygischen Rorybanten Selios zuerft erblickte, baumartig auffproffend, ober ob in Artadia ber vormondliche Pelasgos, in Eleufis Diaulos (Dysaulos), in Lemnos Rabeiros, in Pellana ber Phlegräifche Alkyoneus, ber ältefte ber Giganten: bie Libyer auch nannten ihren Mann Jarbas ber zuerft bes Beus fuße Eichel aß, auch aus bem Schlamm bes Nil giengen lebendige Leiber bervor, mit Fleisch burch feuchte Barme Mehrere Diefer ersten Menschen waren ichon vorbekleidet. --ber befannt, Alalfomeneus aus Paufanias (9, 33, 4), ber auch ben Daugos als ber heftenen autochthonischen Rönig erwähnt (9, 5, 1), Pelasgos in Arfabien, welchen nach Alios bie fcwarze Erbe von fich gab, bamit ber Denschen Gefchlecht mare (8, 1, 2), bie Rorybanten aus Nonnos (14, 25), bie Agypter aus Aefchylus (Suppl. 822), Diobor (1, 10) und Dvid (Met. 1, 422.)

Nur bie Griechen haben auch, wie es scheint, für bas Wachsen ber Menschen aus ber Erbe ein eignes Wort, adwix.9000, torra ortus. Dabei ist zu unterscheiden bas hervorgehn eines oder einiger Urmenschen aus der Erbe, von welchen bann eine Bölterschaft abstammt, und bas gemeinsaue hervorwachien. Bon bem vermittelten Autochthonismus find Beispiele Erechtheus ober Erichthonios in Uthen, fo wie Refrops und Rrangos 1) für die Athener als Retropiden und Rranger; bie Sparter in Theben, von wo von dem Mythus bie Schlange, als das urfprünglichere lebendige Erzeugniß ber Erde 2) vermit= telnd, und zwar so baß er zugleich bie Streitfertigkeit andeu= tete, eingeschoben wurde; Pelasgos in Urfabien, Bblvos in bem Demos seines Mamens 5), Eumelos in Patra 4), Anar in Milet 5), Rastalios in Delphischer Sage 6). So vielfach ba= ben die Sagen diese Formel wiederholt bag Bermogenes 7) für bas Entomion von Städten bas Autochtbonifche, fo wie Unterweisung durch die Götter zur Regel macht 8). Die von Phlius prablten bag fie über brei Menschenalter älter seven als ber Arkadische Pelasgos und die Autochthonen zu Athen 9). Nach dieser Erdahnenschaft ward erdgeboren, ryrevýs, ju einem Ti= tel wie z. B. des Pholischen Führers ber Schiffe nach Ilion Leitos bei Euripides 10), des Radmos, des Bachters ber Jo Argos im Prometheus (565), wiewohl auch ber alte Unhold Tityos in ber Obysse ein Sohn ber Erbe ist (7, 324. 11,

 Apollod. 3, 14, 1. 5.
 2) Noch Theophraft fagt de causs. plant. 1, 2. ωσπες ζωά πνα και έξ άλλήλων και έκ τῆς γῆς, vermuth= lich die heuschtrede, die erdgeborne in den Anatreonteen, die Schlange, welche nach Herod. 1, 78 die Telmesser ein Kind der Erde nannten, und die Maus Cic. de rep. 3, 15; ζωά πνα, insbesondre unbeschadet der Meinung von der Entstehung alles Sebendigen aus der Erde.
 3) Paus.
 4, 1, 4.

5) Id. 7, 2, 3. 6) Paus. 10, 6, 2. Cenforinus: Nunc vero eo licentiae poetica processit libido, ut vix auditu ferenda confiagant, post hominum memoriam progeneratis jam gentibus et urbibus conditis homines e terra diversis modis editos, ut — Erichthonius — Spartae. Diefe Mythen fußen auf dem einfachen Glauben der gemeinfamen Autochthonie. 7) Progymn. 7. 8) Aristoteles Rhet. 1, 5 εδιγένεια μέν οῦν έστων έθνει μέν και πόλει το αὐτόχθονας η ἀρχαίους είναι. 9) Paus. 2, 14, 3. 10) Iph. Anl. 259. 575) und ryrerýs an Gigant gränzt. Unzweideutig ift réresos, alt <sup>11</sup>).

Bon bem Bachsen eines Bolks aus ber Erbe giebt bas bestimmtefte Beispiel die Infel Aegina. Aeatos (von ara, fo wie ber name ber Axacoi felbst, S. 359), betet zu Beus bag er dem menschenleeren Lande Bewohner gebe und biefer läßt Menschen aus der Erbe machsen 12), die Mprmidonen, ein Beiname ber auf ben in Erbgruben (orgots) eingefammelten Reichthum der Felder ju deuten scheint. Autochthonen nannten fich bie Leleger nach der hesiodischen Etymologie Lexroi ex rains, die Samothraker 13), vor Allen die Athener. harpokration nennt als Autochthonen nur fie und die Arfader, diese nach hellanitos, bie Aegineten und Thebäer, b. i. Myrmidonen und Sparten; Aaatharchides nur die Bewohner von Attika und Arkadia als unnatürlich geborne ynysvers (p. 443 Bekk.) Censorinus 14) fügt diesen beiden Thessalien hinzu, wobei vielleicht an bie Myrmidonen gedacht ift, die bort eher als in Aegina zu haufe In Athen war ber Stolz des Bolts auf biefen Boraug waren. fo groß baß Simonibes von Revs als ein Rind ber fcmargen Erbe einen echten Uthener bezeichnete 15). Trugen boch bie Alten als Zeichen ihres Adels eine Beuschrecke als Rnopf an ber haarnadel 16), was fich aus dem Spott Platons im Sympofion erklärt und nicht als eingebildete Symbolik verspottet werben sollte barum weil die pennae Garamantum & cirri Germanorum & crobuli barbarorum von Tertullian mit biefen Beuschreckennadeln zusammen genannt werden 17); und bei bie

 Aesch. Suppl. 825 nach G. Germann γεῖος ἐγῶ βαθυχαϊος,
 indigena ab antiquissima nobilitate generis, γειόθεν für γηθεν, Ralli= machos.
 12) Paus. 2, 29, 2.
 13) Diod. 5, 47.

14) De die natali 4. 15) Fr. 208 Schneidew.

16) Thucyd. 1, 6. Athen. 12 p. 555 e, der Demos bei Arifts= phanes Equ. 1331, die Samier nach Afios Athen. 12 p. 525 f.

17) Unter der großen heuschrecke welche Pallas mit der Bange in einem icherzhaften Bildwert betämpft, ift ein Gigant zu verftehen.

neugebornen Rinder legte man ein Bild des Erichthonies 18) und die kleine weibliche figende Thonfigur in Gräbern stellt vermuthlich die in Uthen fo fehr verehrte Gaa vor, zu welcher ber Tobte zurudtehrt. Go ift es benn nicht zu verwundern daß bie Redner, daß besonders auch Euripides fich fo vielfach auf bieje Autochthonie beziehen 19). Natürlich ichoben Die Schrift= fteller, indem fie bas Wort Autochthonen beibehielten, gern erklärend den Sinn eines uralten und nie mit Zuwandrern getheilten Bohnsiges unter. Go herobot (1, 56), insbesondre wo er von sieben Bölfern Arfadiens nur zwei, die Arfader und bie Rynurier für autochthonisch in diesem Sinn erklärt (7, 73) 20), Xenophon (Hell. 7, 1, 12.), Dion (64 p. 332.) In einem Epigramm bei Aefchines wird ber Demos ber Athener nalalz9wr genannt. Für diese zweite Bedeutung ift das Wort addurevers, Aborigines, gebildet worden, die im= mer denfelben Boden Bewohnenden, ein Borzug den auch Thufybibes gern anerkennt (2, 36, ber auch fonst auf die gemeine Meinung anspielt) und auf den auch andre Stämme ftolz genug gewesen find 21). Andre natürlich spotteten der Athener Die

18) Eurip. Ion. 495. 19) Celbft Demofthenes fagt n. napaπρεσβείας b. harpotr, μόνοι γαο των πάντων αυτοχθονες ύμεις und im Epitaphios μόνοι γόρ πάντων άνθρώπων έξ ήσπερ έφυσαν ψχησαν. Lys. Epit. S. 17. Isocr. Panath. S. 124. Paneg. S. 24. Plat. Menex. p. 237 d. der auch im Timäus p. 20 e. fich mythifch ausbrückt: 5 9eos προτέρους ύμας χατώχισεν έχλεξαμένη τον τόπον έν & γεγένησθε. Polit. p. 269 b. τί δὲ τοὺς ἔμπροσθεν qύεσθαι γηγενεῖς xai μη έξ ἀλλήλων yerradas - zai rovro Er rur nalas Leyderrur. Ariftides Panath. p. 102 Jebb. So alt als bie Sonne find bie Uthener bei dem Rhetor Me= nander. 20) Derfelbe 7, 161 μοῦνοι ἐόντες οὐ μετανάσται, wieder= holt von Lesbonar Protr. p. 173 u. A. 21) Reoforus 1,77 führt unter elf Opinionen der Ditmerschen auch die an daß fie ein "inheimisch und ingebaren Bold fin, alfo be uth teine andern Orden in diefe verreifet ober angeschept, fondern de van ersten an diese Order bewahnet, in Ermetninge, bat de Ditmerschen vor Olders fic wenig an andre Order begeven unde anderen och in ehrem Bande the bufen ebber neften nicht gestadet, fict och auf ihre Abtunft sich so viel einbildeten, wie Antisthenes, wels cher sagte, sie seven nicht adlicher als Schnecken und heuschreden <sup>22</sup>), Karneades bei Eicero, der darüber lachte daß sie wie Feldmäuse aus der Erbe gekrochen seven wollten, während Anbre sie mit Rohl und Pilzen verglichen <sup>25</sup>). Durch die alte herrschende Vorstellung erklärt sich auch der dichterische Ausbruck xawaigereis är Downen in der Theogonie (879) und den homerischen hymnen (in Ven. 108, in Cer. 352.)

Aus der Erde kamen die ersten Menschen: diese erste Antwort hat der Neugierde der Einfalt nicht genügt; sondern sie fragten weiter, wie dieß? Daß der Mensch, wie er vor Augen steht, mit dem Ropf voran und fertig aus der Erde hervorgekrochen sey, gieng in keine Berstellung über; aber etwas nie Geschenes, was es auch sey, da der Verstand und der Zweisel bei dem Erwachen der Neugierde noch schlafen, nahm sie in allen Fällen sehr leicht auf. Die zweite Antwort war daher, aus holz oder aus Stein. Bei dem Ersten sah man auf das lebendige Wachsthum, bei dem Andern auf die Gestaltung, die im Stein manigfaltig und ihm auch zu geden leicht ist. Beide Vorstellungen oder ähnliche finden wir bei den Indogermanischen Bölkern, aber auch bei Amerikanischen <sup>24</sup>). Das Gestal-

vor allen andern Nationen ebdel und hoch geachtet — darumme dat fe ehren Adel, deß fe fict röhmen, unde ehre Sterke, de fe fict thometen" u. f. w.

22) Diog. 6, 1. 23) Eustath. ad II. 2, 546, adrógeore Láxara, gevortas permits ynytereis, Beiwörter hier dem Sinne nach für ausgezeichnet, aber mit Spott auf die Athener die sich ihrentwegen für wirklich edler hielten als Andre. Dieß sieht man auch aus Lucian Philops. 3. 'Annaïos de ror 'Eosydvror ex rög yög dradodiras gans zad tods nowiros årdgeinous in tig 'Artunig's dradodiras xadáneg ra láxara. worin auch ein Beweis dasür liegt das mit dem gemeinsamen hervorwachsen der Mythus von Erichthonios verbunden war. 24) Die Sirur, wie ich lese, lassen die ersten Menschen aus Bäumen wachsen, wie die alten Perfer; die Oneidas aus Steinen. Ellivt ersuft von Nordametitanern, Gott habe einen Mann und ein Weib von Stein gemacht und

٠

ligfte ift daß ber Baum, wie er Aefte, Bluthen und Früchte treibt, auch Menschen aus sich hervorgehn läßt, sey es aus bem burchbrochenen Stamm 25) ober irgend wie. Leben boch auch bie göttlichen Dryaden in den Bäumen und gehn aus ihnen hervor, mit benen fich Männer bes Eichengeschlechts wie Urfas und Phigalios vermälen. Das Bunderbare gieht an und bas Überlieferte wird nicht leicht aufgegeben, selbst wenn es längst feine rechte Bedeutung und Wirfung verloren hat, wie man fich auch in bem gebildetsten Zeitalter an manchen Vorstellungen verschiedner Urt überzeugen fann die wunderlich genug find. Das bei ben Griechen Die Sagen vom Banm und vom Stein großes Unfehn gehabt hatten und bag fie lächerlich geworden waren, Beides ift ersichtlich aus ber Art wie sie bei homer und hestodus sprichwörtlich vorkommen. Man tann baber annehmen daß die einfache, table Autochthonie, welche bieje Ausbilbung burch ben Baum und Stein aufgegeben hatte, ichon ein Fortschritt war. In den Sessobischen Werken und Tagen ift bie alte Borstellung angewandt um die Menschen des ehernen Alters, des ersten nach Rronos, aus Eschen bervorgebn ju laf= fen (145.) In der Odusse fragt Penelope den noch unerkann= ten Gatten nach feinem Geschlecht, benn von ber Eiche ber als ten Mare (nalaigaiov) fey er nicht, noch vom Steine, (19, 163), nicht ein roher Gaft wie die Urmenschen. Platon führt bieß in der Apologie an mit dem Gegensatz: sondern von Men= schen bin ich da (p. 34 d), und sagt im Staat, es seyen noth= wendig gemiffermaßen fo viele Menschenarten als Verfaffungen: ober meinft bu bag die Verfassungen aus Eiche ober aus Stein

wieder zerbrochen, und ein andres Paar aus einem Baum geschaffen, von welchem das menfchliche Gefcilecht bertomme". Thon lag nährt.

25) Juvenal 6, 11:

5

¥

\*

•

•

đ

٦

i

ŝ,

Quippe aliter tunc orbe uovo coeloque recenti vivebant homines, qui rupto robore nati compositive luto nullos habuere parentes.

werden und nicht aus den Sitten (8 p. 544 d.) 26). Die heerbe ber Rentauren ift aus Eichen ober Steinen berausgewachsen 27). Die Phrygischen Korybanten bei Pinbar find baumartig aufgesproßt und von den Arfadern murde bieß auch gesagt und von Asios nur aufgegeben, weil bas einfache yf avédwze jest angemessner war 28). Das Bort dous bedeutet bei homer Baum überhaupt, und fo wird benn bald Efche genannt 29), bald Fichte, Föhre 30). Dieje Zeichen eigenthumlichen Gefühls ber Menschen einer frühen Zeit von ihrem Berhältniß gur Natur werden Bielen unglaublich fcheinen, obgleich bie Borftellung der Rönige von Gottes Gnaden im Sinne des Bolfs und großer heuchler, benn bas Wort hat auch eine gute Bedeutung, nicht weniger wunderbar ift. Jenes Sprichwort beschränkte fich übrigens nicht auf die Bedeutung alt, ungeschlacht, sondern nahm wie Kronos und Japetos auch bie bes Einfältigen, Nichtigen, Geringen an. So fagt heftor in der Ilias ju schwaßen fer

26) Clemens Al. Strom, 2, 21, 124 ovre yaq of nalasod dixases xara voµov βιώσαντες and dquds hoar nalasgarov oud and nercess. Ahnlich Plutarch de consol. 1. Auch Römische Dichter gebrauchen die Formel für Rohheit oder Härte, Ov. Her. 7, 37, und Sicero Acad. 2, 31. Tusc. 3, 6. 27) Philostr. Im. 2, 3. 28) Plut. Qu. Rom. 92 — ols dori res ouyyévesa nços riv dçüv nçutos yaq av 9çunaw yeyovévas doxovos éx yüz wis h dçüz rür quradv. Diese Erstgeburt der Eiche ist rein ersunden um das so unverständige devdçogueis, dquoqueis wegzuschaffen, wie Apollodor n. dew bei harpotration avrogedoves ertlärt als die ersten Acterbauer. Eytophron 480:

> χερσαῖος αὐτόσαιτος ἐχγόνων δρυὸς λυχαινομόρφων Νυχτίμου χρεανόμων, τῶν πρόσθε μήνης φηγίνων.

Statius Theb. 4, 340, Arcades, o saxis nimirum et robore nati und befonders 275–281. Wahrscheinlich bezieht sich daher der Name der Drosper auf diesen Udel, so wie darin auch der Name Drysvis, wie auch Pretler bemertt, seinen Grund hat. Scheint ja doch selbst žews von seu und in *howes Azasoi* ein Appellativum mit einem Proprium gleichen Ursprungs zusammenzutressen. 29) Hesych. µedias záqnos, rd rŵr and geinen yeros, Palaeph. 36, 30) Nonn. 12, 56–58 nirus, neúzy. jest nicht Zeit, wie Jungfrau und Jüngling mit einander flüstern, odz and devds odd and nérens <sup>51</sup>), und in einem der Hymnen vor der Theogonie drückt alla rin pos ravira need dev y need nérenv (35), da der Dichter von sich und dem Auftrag der Musen an ihn gesprochen hatte, Bescheidenheit aus, dieß Müssige, Leere, ungefähr wie in der Ilias <sup>52</sup>). Von dem Entstehen aus Steinen ist kaum noch eine andre Spur als der in die Deutalionssage aufgenommene Zug daß Deukalion und Pyrrha Steine hinter sich wersen, Gebeine der Erde wie sie das ihnen gegebene Orakel nennt, was demnach nicht allein durch den Zufall der Lautähnlichkeit in laod und läes, laod lichos <sup>55</sup>) entstanden ist.

Bas die stammverwandten Bölter betrifft, so spricht Virgil für die Erhaltung der Sage in Italien, wo die Baummenschen mit Nymphen und Faunen verbunden werden <sup>54</sup>). Hinsichtlich der Germanisch=Standinavischen Sage kann ich auf J. Grimm verweisen <sup>55</sup>), hinsichtlich der Bedischen auf eine reichhaltige Ubhandlung von Preller <sup>56</sup>). Im Zendavesta Meschiah und Meschianah im Baum.

31) Ganz richtig erklärt Tzehes Chil. 9, 792. 32) K. D. Mülz ler Gr. Litter. 1, 143 legt etwas Fremdes in diefe Redensart, ländliche Einfalt, harmlofes hirtenleben u. f. w. Platon im Phädros fagt mit Wortwig von der Eiche zu Dodona, den Alten sen genug gewesen devos xai πέτρης αχούειν ύπ' εψηθείας, im Gegensah der jehigen klugen Lette p. 275 b. 33) Philostr. Imag. 1, 29. Nonn. 48, 505 τίς xegavayr παφέπεισε xai els yóror hyaye πέτρην.

34) Aen. 8, 313 – 315, was Riebuhr mit Recht wörtlich nimmt, Borlef. über Röm. Gesch. 1, 112. Censor. 4. In Italia Nymphas indigenasque Faunos nemora quaedam tenuisse non difficile rudis antiquorum credulitas recepit. 35) Mythologie 1, 537 f. 2. A. In Boluspa machen die Götter die Menschen aus Esche und Erle. Bgl. auch Stuhr Nord. Alterth. S. 105. 36) Die Vorstellungen der Alten, besonders der Griechen von dem Ursprung und den ältesten Schutz falen des menschlichen Geschlichts im Philologus von Schneidewin 1852 7, 11.

I.

2

Mit ber Borftellung ber ersten Menschen als Rinder ber Erbe läßt fich vertnüpfen bie bes Prometheus als bes Berftanbes, ber sie erzieht und ihr Besen bereichert, fo wie die Menge ber Sagen von ben Göttern bie ben Menschen jeder das Seinige mittheilen. Dagegen ift biese wirkliche Menschheit von ber bes goldnen und filbernen Weltalters unter Kronos gefcbieden burch bie Titanomachie, in welcher Prometheus mitten inne steht. Auf der Seite abwärts ftechen ab die Söhne des Beus in ältesten Sagen, wie herakles, Beus ber Menschen fowohl als ber Götter Bater (§. 35), die Bermandtichaft ber Götter und Menschen (§. 55,) Noch mehr als in ber Theologie ift über ben Menschen nur Stüdwerf vorzulegen: Doctrin und systematische Entwicklung sind nicht zu verlangen. Reime naiver sowohl als tieffinniger Anschauung ber Dinge, aus bem Urland verpflanzt, in ihrer endemischen Entwicklung vielfach in einander verschlungen oder im Bachfen gegen einander fich beeinträchtigend, muffen uns genügen.

Dhue allen Zusammenhang mit bem alten Bolköglauben ber Autochthonie ist die beginnende physische Speculation. Schon in der Ilias, deren Dichter in diesem Punkt natürlich über dem Bolköglauben stand, scheint sich ein Lehrsatz anzukündigen. Denn die Worte des scheltenden Menelaos möchtet ihr alle Wasser und Erde werden (7, 99), gleicht nicht einer Formel für versaulen; sondern bezieht sich, mit dem Nachdruck des Se= wählten, wie Galen verstand, auf den Satz welchen Xenophanes aussprach, raires rai volaros szyevóµeo9a. Hiermit hängt zusammen, was die Dichter wiederholen unter hinweisung auf die treibende Krast des Wassers, die Sonne, bie Ansangs noch feuchte Erde <sup>37</sup>). Empedokles läßt die ersten

<sup>37)</sup> Euripides Chrysipp. fr. 6 daß die Erde die Regentropfen ems pfangend die Menschen gebiert, besonders auch die Römischen Dichter, Lucret. 2, 933. 5, 783 ss. Hor. Sat. 1, 3, 99. Ovid. Met. 1, 80. Tib. 2, 1, 39. Pers. 5, 37; so daß Pausanias 8, 19, 3 meint, dazu ser Sn= das geeignetste Land gewessen. Theophrast Hist. pl. 1, 5, 2 Sonee

787

Männer gegen Morgen und Mittag, die Beiber gegen Mit= ternacht entstehn <sup>58</sup>). Weiter war man freilich nicht als das Bolk der ältesten Zeit. Daher traten die Pythagoreer und An= dre mit dem Biderspruch entgegen, es sey nicht auszumachen ob das Ei oder der Bogel zuerst gewesen sey 39), und die Hy= pothese der Beltuntergänge ( $\varphi - \partial o \rho \alpha i$ ) fam hinzu. Aristoteles sagt in der Politik, mögen nun die Ersten Erdgeborne oder von einem Untergang übrig geblieben seyn (2, 8. Bekk.)

## 132. Giganten.

Riefen, gewaltige Wesen einer unbekannten Vorwelt stehn in der Vorstellung der Bölker als kräftigere und ungeheure Menschen. Diese verhalten sich zu ihnen ungesähr wie die Götter zu den Titanen. Die Musen singen nach der Theogonie die Titanen und die aus ihnen gebornen Götter, zum zweiten den Zeus und dann das Geschlecht der Menschen und der ge= waltigen Giganten (45-50.) Die Giganten sind gleichsam Urmenschen, riesenhafter Natur und Stärke, verschieden der Art, nicht der Gattung nach von den Menschen. Der Name riras scheint von rög gebildet, so wie auch réreios <sup>1</sup>). Euripides zotoi röz schaorspiacow, Firaciv, rirart ryrevsiz ngooopoios, riras ryrevsis, daher auch die Thedischen ryreveis, die Drachensöhne des Kadmos, rirartes genannt wurden <sup>2</sup>), und Arfadien Gigantis <sup>3</sup>), als ein Land der Autochthonen, Lysien

;

5

!

2

:

2

:

(mit Bezug auf die Pflanzen) zad the twee Juw yeverer ob nollod ποιούσιν. 38) Plut. Plac. Philos. 5, 19. 39) Censor. 4. Varr. de r. r. 2, 1, der die andre Anficht auf Thales zurudführt. Stob. Eclog. 1, 21. 1) So deutet der Orphiter im 8. B. des kepog Loγος · ούς χαλέουσι γίγαντας ξπώνυμον έν μαχάρεσσιν, ούνεκα Γης έγέvorre zai aluaros Odgavioro. G. hermann ertlärt genitalis, Schwend gentilis, von yaw, die Entstandenen, Gebornen, im Rhein. Muf. 2, 59. Gr. Mpthol. G. 334. Aber die zweite Sylbe fcheint zusammengezogen aus yaios, wozu die Reduplication veranlaßte. 2) Argum. Phoeniss. Guelferb. Nonn. narr. 18 in Creuzeri Melet. 1 p. 92. Ralli= machos jagt πηλεγόνοι. 3) Steph. B.

50\*

Gigantia, bie Bewohner Giganten +), bieß wohl mit Bezug auf die Lytischen Ryflopen, die Infel Pithetuffa Lircircor vy-Auch Rhodos hatte im füdlichen Theil feine Giganσος <sup>5</sup>). Menschen werden die Giganten genannt in der Batraten 6) chomyomachie (7), γηγενέων ανδρών μιμούμενρι έργα Γιγάνww, und Pindar führt den Alkyoneus mitten unter mensch= lichen Autochthonen an. Auch wurden sie früher nur als gewappnete Männer dargestellt. Nach der Theogonie gebiert Ge aus ben Blutstropfen bes Uranos bie auf fie fielen, bie Erinnven und die großen Giganten, glänzend in Baffen und lange Langen in den Banden tragend, und bie Melischen Nymphen (185), welche bie Langen hergeben für ein andres fireitbares Geschlecht. Die Douffee nennt Eurymedon Rönig ber übermüthigen Giganten, ber fein ruchlofes Bolt zu Grunde richtete und felbst umfam, mit beffen schöner Tochter aber Poseidon den Nausithoos, Rönig der Phäaken, erzeugte (7, 56-60), und bie Phäaken nennen sich nahe ben Göttern wie die Ryklopen sind und bie wilden Stämme ber Giganten (7, 206) 7); die Läftrygonen, nicht Menschen, sondern Giganten ähnlich, werfen von ben Felfen mit mannbelaftenden Feldsteinen (10, 120) 9). In Rygitos hieß ber hafendamm ein Bert ber ynyevers 9), wie alle ungeheuren, menschliche Rraft zu übersteigen icheinenden Berte riefenhaften Befen beigelegt werden: fo gemiffe Bauten in Argolis Lyfischen Roflopen, und ber Ryflopen Größe und Gewalt preift Tyrtäos. Bon einem tiefen Graben burch einen hügelrücken zur Ableitung des Stamander erzählen die heuti-

6) Diod. 5, 55. 7) Daher geben Alkäos und Atufilaos den Phäaten den gleichen Ursprung aus dem Blute des Uranos, Schol. Apollon. 4, 992. 8) Dazu bemerkt Paufanias 8, 29, 2 mit Recht, aus dem Ausdruck Volk gehe hervor daß die Giganten ein sterbliches, nicht göttliches Geschlecht seinz zeigt aber zugleich dadurch daß er darum mit die Schlangenfüße der Giganten lächerlich findet, daß er hier nicht zu unterschen verstand. 9) Schol. Apollon. 1, 987.

<sup>4)</sup> Hesych. Etym. M. Lex. rhet. p. 232. 5) Lycophr. 688.

gen Bauern bag ein Riefe ihn grub um eine Rönigstochter ju gewinnen 19). In ben Ruffischen Beldenliedern von Bladimirs Tafelrunde (Mostau 1819) ift ein Rede Gorynja fo ftart bag er Berge schleudern fann. Die Trummer bes von Probus aufgeführten Phalrains nennt bas Bolf Teufelsmauer, Teufelshede. Ein Raffernstamm fagt von gewiffen toniglichen Wohnungen daß sie ein Bert bes Teufels sepen weil Men= fchen es nicht zu Stande bringen könnten 11). In Ros fprach man von Erdgebornen und herafliden 12), Milet hatte feinen Riefen 15) und wahrscheinlich fehr viele Länder und Orte, in= bem bie Vorstellung auch durch die der autochthonischen Men= schen unterstützt wurde. Ja es ift wohl zu vermuthen daß bie Poefie im homerischen Geschmad folche Boltsfagen eber ausgeschieden ober in ein Bolf von Giganten fnapp zusammenge= faßt habe, als daß fie späteren Ursprungs fepen. Die 3dee einer Vorzeit worin Alles größer und gewaltiger war, tritt ja auch in dem ehernen Geschlecht bervor das den Thebischen und Troischen herven vorangieng und spurlos verschwand, und es zeigen auch bie im Alterthum häufig vorkommenden Sagen von aufgefundenem Riefengebein, vielleicht auch bort burch Refte von Palaotherien zuweilen veranlaßt, wie tief gewurzelt und wie verbreitet der Glaube an ein Riesengeschlecht war. Eø galten übrigens die rnreverc, wie Aristoteles 14) bemerkt, für gemein und unverständig; aber für besto größer und gewaltiger.

;

;

In die Poesse sind die rohen Bolksfagen von riesenhaften Erdgebornen wenig eingebrungen. Eine Ausnahme scheinen zu

10) Ulrichs im N. Mein. Mus. 3, 607. 11) Ritters Erblunde 2. Aufl. 1, 141. 12) Hippocr. Epist. p. 1294. 13) Annali d. Inst. a. 6, 349.

## Αέοντος δμματα Μιλησίου Γίγαντος,

Anthol. Pal. 6, 256. cf. Suid. v. ἀτρόμητος, Anar Ihs παϊς und Afterios fein Sohn Stifter von Milet, jener zehn Ellen lang im Grabe auf der Infel Lade vor Milet, Paus. 1, 35, 3. 14) Polit. 2, 8. Hesych. Γίγαντος, μεγάλου, Ισχυροῦ, ὑπερφυοῦς. machen die des Attischen Orts Pallene, ber unter ben 3wölf= ftädten nicht erscheint, aber burch bas Geschlecht ber Pallantiben und bie Athena Pallenis befannt genug ift. Sophofles im Aegeus ergählte die Theilung des Landes unter Pandions vier Söhne Megeus, Lyfos, Nifos und Pallas, "ben wilden, ben Giganten auferziehenden" und aus Plutarch im Theseus (13) ift befannt daß die Pallantiden dem Theseus, als er von Trogen gurudfebrend bie herrschaft über Attifa antreten wollte, fich widersetten und von ihm besiegt und zerftreut wurden. Dies möchte feinen Grund in bem Gebanken haben bag Thefeus, indem er bie Gegend Attifas auf welcher die Sage alter Gigantischer Robheit haftete, sich unterwarf, die Periode ber Cultur heranführte, was auch fein Gieg über bie Rentauren bebeutete. Es ift baber jedenfalls ein gludlicher Gedante R. D. Müllers 15), daß er am Theseion, wo der hintere Fries bie Rentaurenschlacht barstellt, den vorderen auf die Schlacht mit ben Pallantiden deutete, die sich durch die Größe und bas Schleudern von Felfen, was auch bei schlangenfüßigen Giganten vorkommt, von den schildbewehrten Gegnern, welche Thefeus anführt, unterscheiden. Freilich unterscheidet Müller Diefe Giganten nicht von ben vulcanischen, von welchen sogleich bie Rede seyn wird, und benkt sich die Sage des Phlegräischen Pallene, der Thrakischen halbinsel, aus den "Attischen Sagen von der Gigantomachie", durch Einwanderer dorthin verpflanzt. Aber Attifa hatte fein Phlegra und von einem Rampf ber Götter gegen bortige Giganten ift nicht bie Rede. Aus biefer Bermischung find noch andre entsprungen und fogar eine febr gezwungne Bermuthung über die Natur und Beziehung ber

<sup>15)</sup> In Gerhards Studien für Archaol. 1, 276. Urlichs in den Annali d. Inst. 13, 74-83 wollte den Rampf des Thefeus oder Demophons und der herakliden gegen den Euryftheus an die Stelle fetzen. Die Mor dificationen der Sage von dem andern und was an diefe fich angefetzt hat, möchte ich nicht mit Urlichs p. 78 als hinderniß der Müllerschen Annahme entgegenhalten.

Gigantomachie felbst. Pallas, Schwinger der Lanze, ist ein Name der für ein herrschendes Geschlecht wohl paßt, und die= ser Pallas der geschichtlichen Sage mit rein mythologischen Wesen desselben Namens nicht zu verwechseln.

Auffer ben Giganten bie im Boltsglauben ein älteres untergegangnes Riefenvolt bebeuten, ift eine bavon ganz verschiedene Urt von Erbföhnen burch bie fpätere Poefie und Runft fo berühmt geworden daß sie gewöhnlich als die eigentliche ober einzige genommen wird, die ber vulcanischen Giganten. In älterer Dichtung entspricht biefen Typhoeus, ber von Hauch und Dampf den Namen hat und baher bas Feueraus= hauchen, ben beftigen Ausbruch ber Bulcane bedeutet. Tu≠ phoeus liegt in der Ilias gebettet im Arimerlande von Zeus, unter beffen Blipesschlägen, als er ihm gurnte, die Erde er= bebte (2, 781 - 783.) Diefen Typhon sir Aqipois nennt Pindar hunderthäuptig und ben Kilikischen (Scol. 1. P. 8, 16), ber ihn aber auch aus ber Kilikischen Söhle unter ben Uetna übergehn läßt (Ol. 1, 7), so wie Aeschylus (Pr. 351.) 3n ber Theogonie erzeugt die Erbe nachdem die Titanen ichon ein= geschloffen waren, mit bem Tartaros ben Typhoeus, ihren jüng= ften Sohn, mit mächtigen Urmen, unermudlichen Fußen, bunbert Schlangenhäuptern, alle mit feuersprühenden Augen und mit Stimmen die wunderbar geschildert werden, fo wie die ganze Erscheinung. Zeus blitt das Ungeheuer nieder und wirft es in den Tartaros (820-868.) Im hymnus auf ben Py= thischen Apollon zeugt Bere (als Erbe) ben furchtbaren Inphaon, ein Unheil ben Menschen, allein aus fich, aus Born gegen Zeus ber fo die Athene hervorgebracht hatte (306.) Sesiodus also kennt, wie Somer, nur bas Reckengeschlecht ber Giganten und ben Typhoeus. Diefer ift anzusehn als ein Bild wilder Kräfte im Naturreich, wie bie Giganten im Menschlichen, über welche Zeus herr wird, bamit nicht bie Beltord= nung unter ihm gefährdet fey. Aus der vulcanischen Bedeu= tung entsprangen nun neue Namen, wie Nogovolwe, von ber

ţ

ł

đ

:

ę

ł

5

ŗ

Sabrung, Mischung, Alzvoreús, Equálins, Exilados, In nenlärm, wie eine ganze Reibe von Tppbonen, und biefe Bielbeit mag ben Anlaß gegeben haben, in poetischer Nachahmung ber Titanomachie, einen vereinten Rampf berfelben gegen Beus zu erfinden, das Schlachtfeld natürlich auf vulcanischem Boben, Phlegra, auch Pallene genannt. Eine eigne 3dee und Naturbedeutung liegt barin nicht; eher ift es phantastisch ju nennen bag man aus dem hesiodischen Aufstande bes Typhoeus gegen ben Ordner ber Belt einen vereinigten Rampf der Bulcane machte, ba ein jeder nur einen Typhoeus hat und die Bulcane nur weit von einander getrennt und nicht gleichzeitig thätig find; also eine Mehrzahl von Typhonen auf bemfelben Boden kämpfen ließ, wie man auch fagte, die Giganten wohnten in Phlegra 16). Ja Pindar fest ganz ben Urfprung auffer Ucht wenn er ben Alfvoneus in Phlegrä einen berggleichen Rinderhirten nennt, besiegt wie bie Meropen von herakles (J. 5, 32.) Aefchylus und Euripides nennen ben Rapaneus Gigant wegen seines Tropes gegen Zeus. Daß man ben so in Mehrheit gedachten Typhonen ben allgemeinen Namen Giganten beigelegt hat, ift nicht zu verwundern. Denn unter ben Naturerscheinungen, bie alle von einem bamonischen Billen und Wirfen abgeleitet werden, find die Typhonischen burch bas Ungeheure, Ungeschlachte, Staunenswerthe am meiften ben Menschengiganten ähnlich und Söhne der Erde, wie der Name Tiras verstanden murbe, maren sie ja auch so gut wie diese 17). Bann dieß zuerst geschehn fen, ift nicht befannt. Doch nennt fcon Xenophanes Schlachten ber Titanen und ber Giganten, Erfindungen ber Vorzeit, zusammen und Pindar eine Schlacht ber Götter mit ben Giganten im Phlegräischen Gefilde (N. 1, 67); er nennt auch den Rilikischen Typhos und den König der Gie ganten neben einander, beide bezwungen burch den Blig bes

<sup>16)</sup> Steph. B. Παλλήνη. Schol. Od. 7, 59. 17) Gewiß alfo ift die Gigantomachie nicht durch Berwechslung mit den himmelftürmenden Nioiden entsprungen. Millingen Anc. uned. mon. p. 17.

Zeus und ben Bogen bes Apollon (P. 8, 15) 18). Philostra= tus 19) nennt ben Typhos und Enkelados noch nicht gestorbene, fondern immerfort lebende, die von neuem fämpfen. Während bie Bolksfagen vieler Drte Giganten sich zueignen, die unter Infeln, wie Ros, Mytonos, ober unter Bergen, wie bem Dimas, begraben liegen, oder bie Schlacht verlegen, wie nach Artadien bei Bathos, nimmt die Poefie fie gern in figurlichem Sinn als Frevler gegen dte göttliche Gewalt, Empörer und Uebermüthige. Euripides fpricht von burch Serafles besiegten "dreileibigen Typhonen oder Giganten" 20), nicht ohne leifen Spott über die Fabeln. Solcher Ländelei der Gelehrten ift biefer Stoff anheimgefallen daß bei Apollodor die Erde aus Unwillen über bie gestürzten Titanen, ben fie bei hefiodus fei= neswegs äuffert, zuerft mit Uranos die Giganten zeugt, bie in Phlegrä oder Pallene gegen Zeus fampfen, an Größe der Lei= ber unübertroffen, an Kraft unbezwinglich, furchtbar anzusehn, mit tiefem von Ropf und Bart herabhängendem haarwuchs; und gehend auf schuppigen Schlangenringeln; und daß sie bann, als auch biefe besiegt find, wieder unwillig, mit dem Tartaros

18) Wie in der damaligen Gigantomachie der König hieß, läßt sich nicht fagen. Propertius 3, 9, 47 nennt coeloque minantem Coeum et Phlegraeis Oromedonta jugis. Den Oromedon aller Handschriften wollte Huscher Anal. litter. p. 320 ss. in den Eurymedon verwandeln, welcher Odyss. 7, 58 König der Giganten genannt wird. Dieß ist nicht bloß darum verschlt, weil diese Giganten ganz andre sind, sondern auch weil Properz nicht nothwendig gerade den König, sondern eher einen beliez big aus der Reihe der Namen ausgewählten der Phlegrässchen Giganten versteht, eben so wie er von den Titanen statt aller den Edus nennt, den man nicht als deren König betrachten wird. Pindar aber nennt in dem von Schneidemin zuerst edirten Fragment aus Hippolytus den Phlegräss schnet Althoneus πρεσβύτατον Γεγάντων. Doch tönnte er P. 8, 12. 17 den Porphyrion unter dem König der Giganten verstehn. Den Ramen Loquédwe erklärt Theotrits loor ögevs xogevga δόμον 7, 46, wie ügeitgogos, üdesixagnos u. a. Wörter den Anfangsvocal verlängern.

19) Imag. 2, 17. 20) Herc. fur. 1243.

ben Typhon in Kilikien hervorbringt, woraus benn bie mobernfte Mischmythologie fich entwidelt (1, 6, 1), bie unerfreulich fortgewuchert hat. Günftiger mar biefer Stoff für bie Rünftler; und bemerfenswerth ift es bag fie von ben Metopen aus ber mittleren Periode ber Tempel in Selinunt und ben ältesten Basengemälden an, bie ihn fo zahlreich barftellen, bie vulcanischen Erdbämonen ganz menschlich in Gestalt und Ruftung bilden, wie hesiodus die Reden schildert, obgleich berfelbe ben Typhoeus schon in ber symbolisch ausschweifenden Art behandelt welche Affatischen Einfluß vermuthen läßt. Die Götter jur Seite bes Beus tämpfend tragen Mefchylus und Pindar von ben Giganten auch auf den Typhon über. Erft fpäter werden die Schlangenbeine ber Giganten als Erbföhne berrichend 21).

133. Tobtendienft ober Gräberreligion.

Seit den ältesten Zeiten waren den Griechenstämmen Gräber überall Stätten einer frommen Pflicht und Verehrung: dar über ist kein Zweisel. In Betreff der Minyer insbesondre macht hierauf Böch ausmerksam 1), in Betreff der Arkader R. F. hermann 2). Die Gräber heilig zu halten ist der Ansang aller Gestittung der Völker. Auch die Nasamonen leisteten den Eid ab und wahrsagten bei den Gräbern der Gerechtesten und Besten 3): der Kanadische Häuptling, zur Abtretung seines Gebiets aufgefordert, antwortet: wir sind auf diesem Boden geboren, unstre Bäter sind darin begraben; sollen wir zu den Gebeinen unstrer Bäter sagen, erhebt euch und kommt mit uns in fremdes Land? Opfer den Vorfahren nach einem gewissen

<sup>21)</sup> Dagegen wird Lyphon, welchen Zeus niederblitzt, mit zwei une geheuren Schlangenbeinen angegeben in Lucian Bonapartes Antich. Etr. n. 530 p. 59 und fonst. 1) Theräische Inschr. S. 11 ff.

<sup>2)</sup> Quaestt. Oedip. p. 29 med. p. 99. 3) Herod. 4, 172. Ueber die Sorgfalt aller Bölter für die Seichname ift viel gefammelt von Boega Obel. IV, 1, 13. 14.

Ritus barzubringen, schreibt auch Confucius vor. Nach ben Beden wird den Manen bis in die dritte Generation geopfert, Ruchen an jedem Neumond, Baffer täglich : von Beschräntung ber Zeit ift bei ben Griechen nicht bie Rebe. Wie tief und ernft von diefen die Pflicht des Begrabniffes aufgefaßt murbe, fühlt fich leicht heraus aus ber flehentlichen Bitte ber Seele bes Elpenor in ber Douffee (11, 59 ff.) Die Pflicht ber Be= stattung wird als eine burch göttliches Gefet verordnete von Sophofles erflärt (Aj. 1108. Antig. 1322.) Bias ichreibt vor bie Vorfahren (ihre Stele) ju frangen, gegen bie Verftor= benen nicht Unrecht zu thun. Euripides nennt die Gräber Bei= ligthümer, Tempel ber Tobten (Tr. 96) und stellt zufammen ber väterlichen Götter und ber Gräber Schirmer (Dan. fr. 9), wie Epaminondas feine Rrieger ermahnte, für bas Baterland, die Gräber ber Vorfahren und bie Altäre zu fämpfen. **Wün**≠ schenswerth wäre zu wilfen, in welchem Grade der Todtendienst in der Pelasgischen Zeit ein Element ber Religion gewesen, ber Glaube an einen Zusammenhang und Sympathie ber Abgeschiednen mit den Ihrigen lebendig gewesen seyn möge. In biefer hinsicht aber durfen wir unbedenklich von den geschicht= lich bekannten Gebräuchen und Gesinnungen auf die der An= fangezeiten zurudichließen. Denn unter bem Einfluß ber fortschreitenden Verstandesbildung konnten diefe nicht entstehen: es zeugt vielmehr für die Strenge und die heiligkeit womit fie von jeher gehandhabt und gehegt worden fenn muffen, daß fie fich fo lang und fest behauptet haben. Bon der kindlichsten Urt in ihrem Urfprung, erhoben fie fich zu Beiligkeit und Unfehn alle Zeiten hindurch. Der feste Busammenhang ber Geschlechter, auch über bie Blutsverwandtschaft hinaus, bie Ehrfurcht vor ben patriarchalischen häuptern, die Einfachheit bes ganzen Das fepns ließen die Feier des Andenkens leicht in eine fromme Berehrung übergehn: zur Befestigung ber Familienbande und der genoffenschaftlichen dienten die angeordneten Gebräuche. Die Bedeutung ber Gräber für bas böhere Alterthum zeigt fich

auch barin baß bie älteften Festspiele Leichenfeste waren, wie bie altesten Leichenspiele bem Agan, weit berühmtere bem Delias, die Olompien bem Myrtilos, die Nemeen dem Opheltes, bie Rennspiele ber Pythien bem Neoptolemos, andre bem Ronig Alfidamas in Euboa und fo manchen Andern gewidmet waren: ferner an den ungähligen Gräbern der berühmteften Borfahren in allen Landschaften, oft berselben Personen an verschiedenen Drten, ben vielen Sagen von versetten und eingeholten Gebeinen, indem in beren Besit oder auch in dem blogen Dentmal als Renotaph Stolz und Ehre, zuweilen auch ein heil gesetzt wurde: bann auch an ber Verbindung eines Grabes mit ungähligen Tempeln, wie um die Seiligkeit und Anziehung berselben zu vermehren. Solche Erscheinungen müffen im Ganzen betrachtet werden um auf bie Grundursache einen Rudfcluß zu erlauben. Ein fo hervorstechender Gegenstand find im Alterthum bie Graber, Leichensteine, Grabfpenden bag Stadelberg, ber mit Gefühl in baffelbe einzubringen verstand, feinen Grabern ber Griechen eine herleitung ber Götterverehrung aus bem Beten am Grabe vorausgeschickt hat, bie zwar in allen ihren Gründen und Combinationen leicht genug zu widerlegen ift, indeffen boch großen Vorzug hat vor ber bes Euhemeros und des Buchs der Weisheit.

Die Spenden welche in der Odyssee den Todten zusammen um eine Grube ausgegossen werden, xoal, Güsse, bestehen aus Honigtrank mit Milch (µelixq7000), süßem Wein und Wasser, worauf weißes Mehl gestreut wird, vor dem Gebet und Gelübbe (10, 517—20. 11, 25—28.) Schön beschreibt die selübbe (10, 517—20. 11, 25—28.) Schön beschreibt die selben Aleschylus in den Perfern, Del noch dazu und Kränze, (612—625), worauf dann durch Lieder der Geist des Darius herauf beschworen wird. In den Choephoren bringt sie Elektra, schwarz gekleidet mit ihren Begleiterinnen, vegrseques µeilisparra (15), µeilisrispica, Iclustiqua, Gaben der Todten, wie Euripides im Orestes sagt (123); Sophokles fügt den Kränzen haarlocken hinzu (El. 893.) An den vielen bei Athen gefundnen Grabstelen foll wohl die auf den Stein in garten Umriffen gemalte Darbringung einer Spende, etwa ber Eleftra, andeu= ten daß fie auch hier regelmäßig ftatt finde. Benn diefer Ge= brauch sich ursprünglich auf die Borstellung einer Sympathie ber Verstorbenen mit ben Lebenden gründete, fo biente er boch eigentlich nur ju einer Auffrischung bes Andenkens an fie, nicht viel anders als das Aufbewahren ihrer Afche in marmornen ober thönernen Gefäßen ju deffen Berewigung. Thieropfer ben Todten gebracht kommen auch außer bem 3med ber Evocation wie bort in der Odyffee vor, unter dem namen &variouos, die auch von benen ber heroen ftatt Svola gebraucht wird, und in Elis und Böotien Blutfättigung, aipazovola. So die des Pelops bei Pinbar (O. 1, 90), bas noch in ber Zeit des Paufanias fortgeset wurde, jährlich durch die Obrigkeiten vermuth= lich bei dem Amtsantritt (5, 13, 2), und die in Plataa, wo in einer Versammlung ber hellenen burch Ariftibes nach ber genauen Beschreibung des Plutarch in deffen Leben (21) ben für Die Freiheit des Baterlands Gefallnen eine großartige, noch ju Plutarche Zeit fortgesete Todtenfeier gestiftet murbe. Unter Choen von Bein und Milch, Dliven= und wohlriechendem Del wurde ein schwarzer Stier auf dem Brandaltar geschlachtet und ber Oberbeamte der Platäer im Purpurgewand rief die für die Freiheit gestorbenen guten Männer, mit Gebet an Zeus und hermes Chthonios, "zu Mahl und Blutfättigung" hervor. Der heroencult, ber von einer Seite als eine Erweiterung oder neue Bestaltung bes Tobtendiensts angesehn werden fann, brachte überhaupt eingreifende Beränderungen mit fich. Beichen allge= meineren Todtendiensts finden wir namentlich in Athen in einer Urt von Allerseelenfest an den Chptren, dem dritten Tage ber Unthefterien ober Choen +) und in den Culten der chthonischen

Preller Demeter S. 229 und in Paulys Real=Encyklop. 2, 1062, in Apollonia Chalkidike erwähnt von Athenäus 8, 334 F. (τοΙς τελευτήσασι) τά νόμιμα συντελείν.

Demeter, von denen der Name Anufrostot für die Todten herrührt.

## 134. Das Reich bes Arbes.

Die einzelnen Orte haben ihre Gräberstätte, ihre Lodtenftadt, das Bolt aber oder die Menschheit einen allgemeinen Bersammlungsort ber Todten. Dieß Reich im tiefen Innern ber Erde ift Ais, 'Aidys, unsichtbar; und giebt feinem Gott die fen Namen, welchen Homer nur von ihm, nicht von bem Ort gebraucht. Nicht find alle Gräber in Einem zusammengefaßt, wie alle Gemiffen in Einer Erinnys; fondern weil bas Grab feine Bohnung und die Einfamkeit tein Leben ift, fo mußte für Die fortlebenden Seelen ein Wohnort in der Tiefe gedacht werden, ju dem aber der Weg durch bas Grab gieng. Benn bei ben Ebräern "die Borftellung von einem Berfammlungsgrabe aller Menschen, von einer abgeschloffenen Unterwelt fich noch nicht fcharf gesondert hat von der Anschauung des Grabes" 1), fo liegt bieß an ber Schwäche ber Vorstellung von den Schatten die 1. B. bei Jesaias im Scheol dem Rönig von Babel entgegenrufen : bift bu nun auch wie wir, Moder bein Lager und Gewürm beine Dede ? Und fo wird auch von den Griechen hades oft für Grab gebraucht: aber nicht im Grab wohnen Die Todten, die verbrannt oder verwest find, fondern als leben-Dige Eidola find fie in ber Unterwelt. Daran zeigt fich eben bag bie Borstellung ber Unterwelt nicht "aus ber Anschauung bes Grabes hervorgegangen ift und fich immer felbständiger ausgebildet hat;" sondern die Eidola find der Grund der Annahme und ber Ausbildung einer Unterwelt.

Eingänge zur Unterwelt wurden an verschiednen Orten angenommen. So die Mündung des hades im heiligen Länaron, wie Pindar sagt (P. 4, 44), wenige Schritte von dem kleinen hafen der kreisrunden haldinsel, wo jedoch keine Spur

<sup>1)</sup> A. Knobel Commentar über das Buch Roheleth S. 305.

eines unterirbischen Weges fich findet, wie Paufanias und Leafe bemerken, mährend ein in ben Felfen geschnittener angegeben wird, in der Expéd. scientif. de la Morée, ein Local das unlängst von Burfian genauer beschrieben worden ift. In bem homerischen Ausdruck der nilog der versierour liegt eine Pforte ber Tobten (Er Sia Svoir), welche bie Alten als einen Ort verstanden haben, und in Pylos stritt nach Pindar Berakles gegen habes und zugleich zwei andere Götter. hermione, burch ben Cult ber chthonischen Götter befannt, rühmte fich des fürzeften Wegs zur Unterwelt 2). Unbre Eingänge nennt Paufanias in Trözen, ohnweit Lerna, in Koronea; sie waren an dem Ache= rusischen See Thesprotiens und anderer Orte, im Eumeniden= hain in Kolonos, bei heraklea in Rarien und in Bithynien, bei Thymbria in Karien und anderwärts und überall hängt Die Entführung der Persephone, die Beraufholung des Rerberos, am Altyonischen Gee bie ber Semele, mit folchen Erdspalten ober höhlen zusammen.

In der Ilias ift das Todtenreich mitten in der Erde zu denken, wo Aldoneus unter Donner und Erdbeben fürchtet, die Erde möge aufreißen und sein grauenhaftes Reich Menschen und Göttern sichtbar werden (20, 61.) In der Odysse dagegen ist es verlegt <sup>3</sup>) hinter das Eiland der Kirke, an das Ende,

<sup>2)</sup> Strab. 8 p. 363 a, Paus. 2, 35, 7. 3) F. A. Bolf hatte den Unterschied der in der Odyffee befolgten Vorstellung von der in der Ilias herrschenden bemerkt, Borles. über die Gesch. der Griech. Litter. S. 150. I. H. Boß nahm einen westlichen Eingang in das Todtenreich im Innern der Erde an, eine getünstellte Ansicht welche Bölder in seiner Ho= merischen Geographie S. 134-155 gründlich wieches Bölder in seiner Ho= merischen Geographie S. 134-155 gründlich wieches Bölder in seiner Ho= merischen Geographie S. 626 f.), G. B. Nitzich zur Odyffee Th. 3. S. XXXV. meiner Überzeugung nach ohne Erfolg vertheidigt hat. Theotrit führt aus der Odyffee an das Odyffeus zum äussersten Ardes ge= langt sey 16, 52, auch Sophotles nennt ihn mit Rückscht auf diese besperisch Oed. T. 178; die Stellen aus Xeschylus und Euripides welche Boß zum Hymnus auf Demeter 19 außerdem ansührt sind anders zu ver-

b. i. bas jenseitige, niedrige Ufer bes Dkeanos, wo ber Rimmerier Bolt und Stadt, in ber tiefften Nacht, welche bie Sonne nie anblickt. Wo das Licht untergeht ist das Todtenreich im Glauben verschiedener Bölfer, Amenti namentlich berricht im Weften. Die Dichtung des weftlichen hades hat übrigens im Alterthum nicht Burzel gefaßt, nur ein paar Dichterstellen deuten barauf hin, nur Einiges baraus, wie ber Acheron und Rotytos, hat sich behauptet. Sonft febn wir barin haine ber Perfephone, ein haus des Ardes, Flüffe, eine Asphodeloswiese und Erebos, worin die verstorbenen Todten wohnen (Ol. 10, 508-515. 528. 11, 13-22. 563. 572.) Alle Gegenftanbe und Namen find bedeutsam. Die Bäume find hohe Pappeln, Schwarzpappeln (aiysigoi) und unfruchtbare Beiden (Wlestxagnoi), nicht anlachend mit Blüthen und Früchten, die Beide auch im alten Englischen Bolfslied ein Bild ber Trauer (willow, willow, willow), auch die Pappel traurig anzusehn, qudoπέν-9ης bei Plutarch. Die Asphodeloswiese ift feineswegs ter Anfang einer erfreulicheren Ansicht der Unterwelt 4), sondern wo Asphodelos als Unfraut wächft, ba ift der Boden thonicht ober fteinicht, bas Land obe, wie ftellenweise in ber Umgegend Athens, obwohl man ihn auch unter Baldbäumen antrifft. Die Farbe ber großen diden Blätter und die Blüthe, gelb, weiß und etwas veilchenblau, machen einen fo eigenthumlich widrigen Eindrudt, daß ich einem berühmten Botanifer, herrn Braffier, Die Bemertung machte, Diese Pflanze hatte fich in Die Unterwelt geschickt, als ich von ihm vernahm bag fie auch gerade Usphodelos fey und noch jest fo heiße. Die Rnollen der grofen Pflanze (ber noligifos) werden, wie ich im Lande von gemeinen Leuten erfuhr, aus Noth auch jest zuweilen gegeffen, als ichlechtefte Nahrung und ungefund 5). Ubführend, weghalb

stehn. Die Atethese der drei Büßer in der Odysse beruht auf inneren Gründen, die durch andere innere Gründe zu bestreiten sind. 4) Diffen 21. Schriften S. 410. 5) Das die Burzel esbar sey, bezeugt Uri= starch bei Hesych. s. v. cf. Bekk. Anecd. Gr. 1, 455. Suid. s. v.

fie auch jest noch ftatt anderer Mittel genommen werden. Nach dem alten Sprichwort bei Besiodos ift für den Genügsamen auch Malve und Asphodelos noch ein Genuß, und Lucian spottet bag bie Unterirdischen Asphodelos effen könnten wenn fie noch etwas bedürften ). In ber Nefpia bient er wie Pappel und Beide nur ben Charafter bes Bodens anzudeuten: ihn nahmen bie Rhodier zur Befränzung ber Rora und Artemis (Sefate) 7) und man pflanzte ihn auf Gräber 8), nach den Berfen an einer Stele verbunden mit der Malve 9). Die Flüffe Pyriphlegethon, von bem Feuer bas bie Leichen verzehrt, und baneben Rofytos, von Gebeul und Beinen, ergießen fich in den Acheron, der bier auf Bebe (azos) bezogen wird, wie von Melanippides, Lifymnios u. A. und Rofptos ift ein Ausfluß ber Styr, ber Berhaßten, ber Furchtbaren, bei beren Baffer man schwur (Jl. 14, 271), ben größten und furchtbarften Eid (15, 38. 2, 755), furchtbar weil bie Strafe des Übertreters in der Unterwelt wartete. Die Ilias nennt die Ergüsse ber Styr hohe (8, 369), d. i. wie ber Scho= liaft richtig erklärt, fteil von oben berab niederfließend. Mit biefem alrad ftimmt bas andre homerische Beiwort ud zare-Bomeror Stords udwo 10) fo wohl überein, wie auch Paufanias bemerkt (8, 18, 2), und dieß ift so bezeichnend für ben Arka= bischen Styr bei Nonafris bag man biefen als bas Borbild bes unterweltlichen nothwendig benfen muß. Es ift merfwürdig baß biefe allerdings höchft eigenthumliche und graufige Dertlich= feit einen fo tiefen Eindruck gemacht hat daß man das schauer= lich herabträufelnde Baffer in den schauerlichen habes versete, wie bie traurige Beide und die Tobtenblume. In einer burch höhe und Breite gleich ausgezeichneten Felswand fließt ber Bach, ber fich in einem Felsenthal bes Chelmos aus Ergüffen von fahlen Abhängen berab in eine Schlucht gesammelt hat,

L

<sup>6)</sup> De luctu 19. 7) Suid. s. v. Bekk. Anecd. l. c.

<sup>8)</sup> Porphyr. ap. Eustath. ad Od. 10, 573. 9) Millingen anc. mon. Vases pl. 36. 10) Jl. 15, 37. Od. 5, 185. H. in Apoll. 83.

gang nah und fentrecht berab, sich gang versprützend, die Band hinter fich negend, fo daß man aus Entfernung nur einen bunklen Streifen gerad berablaufend erblickt, und beinah völlig geschlossen erscheint ber nicht leicht zugängliche felfenumstarrte Reffel, in deffen Tiefe er angetommen, in beißer Jabrozeit fast ganz zu versiegen scheint. So fand ich ihn einft (nachdem ein erfter Besuch von einer andern Seite durch ben in den letten Zugängen noch liegenden Schnee vereitelt worden war.) he robot fagt, es fey nur wenig Baffer zu feben und von einer runden Bede fey bie Bergenge in bie es falle, wofür aber nur bie Stelle berselben wo es niederfiel, verstanden werden tann, eingefaßt (6, 74.) Daber ift cs erklärlich, sowohl daß man glaubte ber Styr ergieße sich in bie Unterwelt 11), als daß auch Diefem oberirdischen Styr bie Meisten Die Rraft zutrauten bie bei ihm falfch Schwörenden zu ftrafen, fo wie diefem Baffer außerbem fo viele Wirfungen angefabelt wurden 12). Es redet von bem Ort unter Andern auch Paufanias, und Diefer, wie es scheint, allein nach eigner Ansicht (8, 17, 5.) Die jetigen Namen Mayronerd, Mayroneria, Drakoneria, schwarzes ober höllisches Baffer, hängen mit noch fortlebenden Fabeln von ber zerstörenden, auflösenden Kraft bes Baffers zusammen. Dban≠ taftisch genug ift die Schilderung ber Theogonie von ber 2006nung ber Styr als einer Tochter bes Dfeanos, von welcher Iris bem Zeus ju Eiden eine Flasche bes falten, vielge nannten unvergänglichen Davgischen Eidwassers bringt : boch hat auch fie ben Bafferfall aufgenommen : o t' in netopy xa-

<sup>11)</sup> Pheneos nigro Styga mittero credita Diti, Stat. Theb. 4, 291.

<sup>12)</sup> Porphyr. ap. Stob. Ecl. 1, 52, 47 p. 1014. Bitriolfäure, wie Riebuhr glaubte, enthält das Styrwasser gewiß nicht. Bröndsted hatte eine hermetisch verschloßne Flasche voll dessellen nach Kopenhagen zur chemischen Analyse mitgebracht, wobei aber, wie ich dort zu bemerten glaubte, nichts herausgetommen ist. E. Curtius Pelop. 1, 195. 212. 163. v. Stadel= bergs Reise zum Styr in Gerhards Archäol. Nachlaß aus Nom. 1852 S. 293 – 298.

ταλείβεται ήλιβάτοιο ύψηλης — τό 3° Ιησι χαταστυφέλου δια χώρου (786. 792.)

Den Acheron hat der Dichter der Oduffee von Thesprotien entlehnt, welches von einem Fluß bieses Namens, ber ursprüng= lich wohl in feiner ersten Sylbe mit ber in Acheloos gleichbebeutete, burchströmte und in ben Acherufischen Gee auslief, ber bei Ephyra (nachmals Richpros) sich mit dem Meer vereinigte 13). Schon Pausanias bemerkt daß homer diesen Namen von hier genommen habe, fo wie ben bes Rofytos, ber bort auch, und zwar mit unangenehmftem Baffer fließe (1, 17, 5) 1+), und D. Müller setzt hinzu, daß die von dem Dichter in seinem Rimmerischen Aides geschilderten Gebräuche benen der Thesprotis ichen Netromanten nachgebildet seyn möchten 15). Den Rofy= tos haben wohl die Thesproten ihrerscits aus bem homer, wie bie Campanier die Asphodeloswiese bei Baja geborgt, nach ihm den Acheron gedeutet und die daran wachsenden Pappeln Axequides mit den seinigen vermischt. Die Netvia im Anfang bes 24. Gefangs, deren unhomerischen Charafter ichon Ariftarch nachwies, hat zu der Asphodeloswiese auch einen Beißenfels, Aevrada nergyv, die derselbe nicht richtig deutete, ba dieß eber auf die weißen Todtengebeine gebn möchte (leu's' dorea 11, 229. 24, 72. 76.)

Das haus des Ardes ist gräßlich, schaurig, wustig, ben Göttern ein Grauen (Jl. 20, 65, Hesiod. sey. 152), denn alle Tode find gräulich den armen Sterblichen (Od. 12, 341.) Fest geschlossen hält hades die Pforte (nulaigung), die weite (Od. 11, 571), die dunkle, welche die Seelen zurückhält <sup>16</sup>), wie an acht Pforten des Indischen Todtenreichs Padalon acht Götter

<sup>13)</sup> Thucyd. 1, 46. 14) Wunderlich kommt es uns vor daß ein Ephoros u. A. das Borbild Homers in Campanien, wohin die Grie= chische Retromantik frühzeitig verpflanzt worden, das Urbild der Netyia und sogar die Kimmerier gesucht haben, Strab. 5 p. 344, welche Groddeck widerlegt hat, Bibl. d. a. L. u. K. 1791 8. S. 24 - 31.

<sup>15)</sup> Proleg. S. 362 f. 16) Theogn. 709.

Bache halten. In dem Grauen vor dem fümmerlichen Daseyn ber vom Irdischen getrennten Seelen brudt fich Lebensfreude und Gefühl ber herrlichkeit des Daseyns aus. Bon ben Si= birifchen Bölfern wird erzählt bag bie Bewohner ber wildeften Gegenden fich bie reizendften Borftellungen von bem fünftigen Leben bildeten 17). Ein Beitalter ober ein Geschlecht welches ben Charakter und bas Befen des Apollon fich ausdachte, bem ber habes fo verhaßt wie die Ordnung und Schönheit des Er= benlebens lieb ift, bieg fonnte nicht mit jenen zugleich tiefere Ibeen bes Glaubens ober ber Philosophie verbinden. In ber Dopffee ift bie Unterwelt in einem andern Ton gehalten; fie erscheint darin mehr melancholisch, blag und farblos, ein freud= loser Ort (93); sie ift ein Schattenbild ber Dberwelt, worin fich bie Erscheinungen in diefer, Erdboden, himmel, Bolfen, Felsen, See, Thiere, (nachmals felbst ein nach dem Borbilde bes Okeanos umkreisender Strom), so wie die Bewohner die Bilder ber einft Lebenden schattenartig wiederholen; ähnlich im Ganzen wie dieß auch bei fehr ungebildeten Bölfern, 3. B. Umeritanischen, vortommt. Mit ben gewähltesten Gestalten erfüllt Nach Tirefias und ber Mutter ber Dichter sein Gemälde. Euryfleia treten zuerft auf die Abnfrauen, eine Reihe von Eden, bann Ruhmesnamen, von Ilion ber, Agamemnon, die Gruppe Achilleus mit feinen zwei Lieblingen und Ajas, bie andern See len ftanden betrübt und sprachen von ihrem Leid eine jede (541): nur Ajas hielt fich ftolz als Beleidigter in Entfernung; Minos fist mit goldnem Scepter ben Lobten ju Gericht, die um ihn her stehend und sitend ihre Streitigkeiten vortragen (fpäter wird er zum Tobtenrichter erhoben); Drion treibt mit ber ehernen Reule Gewild, bas er felber erlegt auf einfamen Bergen, burch die Asphobelosau; dann die drei Büßer, zulest Berakles, worauf tausend Schaaren von Tobten fich mit ichred lichem Laut (bem Geschwirre ber Bielen) zusammenbrängten,

<sup>17)</sup> Georgi Befchr. der Bolter des Ruff. Reichs C. 383.

f Furcht den Donffeus ergreift und er zu feinem Schiffe itehrt.

Achilleus, der im Leben gleich den Göttern von den Ar-1 geehrt war, ift nun auch gewaltig über die Todten; drum r, meint Dopffeus, nicht betrübt feyn daß er gestorben fey. er darauf erwiedert, daß er lieber Rnecht bei einem un= erten Mann feyn als alle Lodte beherrichen möchte, war Bolf zu hören angenehm, wie Platon bemerkt 18), das Dasepns sich barum doppelt freute. Lessing fagt 19) bag ren helden die Art des Julius Cafar über die Unfterbit ber Seele ju benten, gemein gewesen sev; auch war inladend an das leidenschaftliche Gefühlsleben und den n des Achilleus im Schattenreich zu erinnern: boch wird feinen Ausspruch die wirkliche und allgemeine Borftelvon diesem nicht verfälscht, sondern nur bestätigt. Die ben Dichter bis auf Pindar halten die Ansicht feft, wie sho fagt, die Lodten find Schattenbilder (auavooi vezues). onides, alle Zeit liegt der Sterbliche unter der Erbe ver= n, Theognis, unter ber Erbe liegt man, wenn die Seele nd, wie ein lautloser Stein. Platon verbindet evégous xai zvaz d. i. Saftlose 20).

## 135. Die Seele, ber Berftand ober Geift.

In der Ilias kommt die Seele des Patroklos zu Achilganz ihm ähnlich an Größe und schönen Augen und ame und bekleidet um den Leib wie er, steht über seinem ot und spricht zu ihm (23, 65—68), und er sagt: o Wun= auch im Hause des Ardes ist Seele und Bild, aber darin ar kein Herzblut (peśvec); denn die ganze Nacht durch des armen Patroklos Seele über mir jammernd und lagend und trug mir Jegliches auf und sie glich zum Er=

 <sup>18)</sup> De rep. 3 p. 387 a.
 19) Rachí. 2, 143.
 20) De
 3, 2 p. 387 c.
 Schol. διὰ τὴν τῆς λιβάδος ἀμεθεξίαν.

ftaunen ihm felbft (103-107). Sie hatte ihn gemahnt ihm bie Ruhe ber Erbe zu geben, weil bie Seelen berer die aus gerungen, überftanden hatten (xaµóvwov), fie abwehrten und fie nicht über ben Fluß ließen, sondern fie unftät irrte um die mächtigen Thore des Ardes (69-74). Er ftredt die Arme nach ihr aus und faßt sie nicht : benn wie Rauch schied bie Seele schwirrend wieber zur Erbe (99 - 101). Die Seele, yvyý, hauch, ber lebendige Odem, die aus dem Munde bes Sterbenden ober ber Bunde bes töbtlich Berwundeten entflicht (Jl. 9, 409. 14, 319. 16, 505), ift zugleich ein Bilb bes ganzen Menschen, den Anzug eingeschlossen, eidwlor. Diek Eidolon ift gleichfam bie Platonifche 3bee bes Menfchen, tonuis sine corpore vita, cavae sub imagine formae, wie Sir gil fagt 1), bie Form ber Drganisation und bas Substantielle, während ber Leib den emigen Bechfel der Stoffe erfahrt und im Tobe zerfällt, fo daß Pindar fagt : lebendig bleibt alle Beit burch bas Eibolon, benn bas allein ift von ben Göttern 2) und Cicero mit Recht in der angeführten Stelle Die ältefte Spur bes Unsterblichkeitsglaubens ertennt 5). Der Ausbruck im Anfang ber Ilias, daß ber Born des Achilleus viele ge waltige Seelen ber heroen zum 218 fendete, fie felbft aber ju Beute machte ber hunde, barf uns hierbei nicht irren, wie (Börres 4) u. A. gemeint haben, "ber lebendige Rörper fep bie eigentliche Persönlichkeit, die Seele nach dem Lobe ein 3bol in Luft zerfließend." Sah man barauf, wie viel bas Eidolon, ein gespenstiges Schemen, ber lebendigen Rraft nachsteht, fo fonnte man ben leiblichen Menschen ben Menschen felbft nennen: faßt man bagegen die Berwefung ins Auge, daß ber tobte Bet tor taube Erde ift (Jl. 24, 54), fo ift was als unveraanglich übrig bleibt, bas Selbst. Dem widerspricht nicht bag in ber Netyia ber Dopffee dem Eidolon bes gerakles er felbft, ber

1) Aen. 6, 292. (2) Thren. 2. 3) Tusc. 1, 13. 4) Mythengefc. 2, 521.

nun mit feiner ganzen Perfon unter ben Göttern ift (602),

ber Gelbstheit ober Unvergänglichkeit bes Eidolon eine böbere gegenübergestellt ift. Die Indische Sprache verbindet ben Be= ariff des Geistes und ber Selbstheit in demselben Wort mit einander 5). Platon hat den homer entweder misverstanden ober die Sache verdreht um feinen Glauben bag ber wahrhaft fevende Mensch unsterblich fey und unter bem namen Seele ju ben Göttern abscheide, mit alten Ausbruden ju verfnupfen, und gesagt daß dagegen Eidolon der Leib der Todten recht gut genannt werde (Leg. 12 p. 212). Reineswegs wird die Pfuche erft im Sterben zum Eidolon; fondern baß fie von dem materiellen Menschen, ber untergeht, die Form ift, ber Lebensodem womit er beginnt und aufhört, giebt ihr das Borrecht fortzu= bauern geheimnisvoll, im hause des Ardes. Sier beginnt fie ein selbständiges Daseyn und bort nicht auf den Ihrigen an= zugehören, zurnt bem ber an ihnen frevelt. Der fterbende Bettor heißt seinen Gegner fich zu huten baß er ihm nicht ein Götterzorn (9ewv unvua) werde (22, 358), wie Elpenor in ber Dopffee ben Dopffeus warnt (11, 73). Das Eidolon des Patroflos stachelt den Achilleus an ihn zu rächen. Aufferdem fommt bei homer fein Beispiel vor daß ein Abgeschiedener fich einem Lebenden zeigt: boch follten auch die Borte bes Geiftes Patroflos ju Achilleus im Scheiden: gieb mir die Band, denn ich werde nicht wiederkehren aus dem Aldes wann mich das Feuer verzehrt hat, nicht werden wir lebendig fern von den Genoffen figend Rath pflegen mit einander (23, 75-79), nicht gegen Geistererscheinungen angeführt werden. In der Rleinen Ilias aber erscheint Achilleus feinem Sohn (parraiferas), um Rache für seine tückische Ermordung zu fordern, und in den Noften fucht bas erscheinende Eidolon (Enigaver) bes Achilleus Die Abfahrt zu hindern durch Boraussagung des bevorftehenden Ungluds, wie ber fterbende Seftor in der eben angeführten Stelle prophetisch spricht. Das Eidolon bes Donffeus tam bei

<sup>5)</sup> B. v. Humboldt Bhagavad Gita S. 11.

Bacchylides als gásua pelazneses, Erscheinung, Gespenst, vor. Solche Eidola in völlig lebensgleicher Gestalt, gestaltgleiche Seelen,  $\psi v \chi \dot{\alpha}_s \dot{\delta} \mu o co \chi \dot{\eta} \mu o v \alpha_s$ , wie sie noch Antischenes annahm<sup>6</sup>), sehn wir in Vasengemälden, Rönig Aeetes und seine Gattin bei der durch Medea sterbenden Kreusa, Klytämnestra die Erinnyen dem Orestes zuführend 7). Gewöhnlich hat man vorgezogen die Gestalt ganz klein zu bilden. So wird im Mahabarata der Geist daumengroß von dem Tod, Jamas, aus dem Hals des Sterbenden mit einem Strict gezogen und fortgeführt<sup>8</sup>). Auch auf christlichen Grabmälern (z. B. an einem hier in Bonn) sieht man ein kleines Figürchen über dem Haupt des Verstorbenen steinen <sup>9</sup>).

6) Eustath. ad Iliad. 23, 66 p. 1288. 7) Das ΕΙΔΩ.10N AIHTOY an der einen der beiden betannten großen von Millin heraus: gegebenen Bafen von Canofa; das der Riptämneftra Mon. d. Inst. 5, 56. Annali 1853 p. 275, das in den Eumeniden klagt fcmählich umberirren ju müffen (101.) Auch an einem Sartophag in Reapel mit Protesilaos und Baodamia erscheint jener, aus dem hades hervortretend, gang in fei= ner geldenfigur, wo er aber, an der einen Querfeite, zum Gott der Un= terwelt zurücktehrt, nacht, mit einem großen, vom Ropf über den Rücken herabfallendem Tuch, dem vermuthlichen Leichentuch, worin man begrub. Ich muß hier eine Ertlärung in meinen A. Dentm. 3, 556 zurücknehmen, wo ich die im haufe der gaodamia neben einem mit Scheitern bededten Altar ftehende Figur als ben Schatten bes Protefilaos ertläre, ber an biefe Stelle durchaus nicht paßt. Mehnlich aber diefer Figur erscheint ber Schatten bes Protefilaos zweimal - in bas Leichentuch gehullt, wie bas Mittelalter die Todtengerippe erscheinen ließ - in dem früher betannten, aber fpäteren Relief Mon. ined. 123. Millin Gal. myth. 56, 561, nach meiner a. a. D. S. 557 Rot. gegebenen Erflärung. Biele Beifpiele von verhüllten Schatten stellt D. Jahn jufammen in den Berichten der tonigl. - Sachf. Bef. d. Biff. 1856 G. 281 Rote. 8) Bopp Diluvium.

9) Solche kleine Seelen fehn wir in Basengemälden, die des Patroklos über dem Achilleus bei der Schleifung des hektor um feinen Grabhügel, jenen antreibend, Catal. del princ. di Canino n. 527, ähnlich an einer in Girgenti R. Rochette M. ined. pl. 18, 1, Inghir. Gal. Omer. 211, die des Achilleus und des Memnon in der Pfychoftafie von Beus

Digitized by Google

Die Seele vergebt nicht, aber Kraft und bas eigentliche Leben find nicht ohne bas Blut. Noch Empedokles fest bie Seele in bas herzblut 10). Darum wird den schattenartigen, matten Seelen Blut gespendet, fie tommen und brängen fich burftig zum Opfer in ber Obyffee, bamit fie zur Befinnung, zum Bewußtseyn tommen und zur Rebe fich aufraffen tonnen, wiewohl fie zum Theil auch ohne erft Blut zu trinken sprechen. Nach bem Mofaismus werben im Fleische ber Thiere bie Abern ausgeschnitten um nicht bas Lebendige zu genießen 11). In der Homerischen Nekvia sind die Eidolen, ausonna zaoqua (29. 49), Befen ohne µévoç, fobald der Jupoç fie verläßt mit ber worn, bie wie ein Schatten ober ein Traum, ber sich nicht mit handen greifen läßt, entschwebend fortgeflogen ift (206. 217. 221), und bie Berftorbenen nur noch Bilber deffen was sie gewesen; benn nicht mehr halten die Sehnen Fleisch und Gebein, sondern diese verzehrt bas Feuer (475-479), bas Eidolon hat teine feste Rraft mehr (392 odx is eunedos, odde u xixvç), appadeeç find bie Lobten (476). Das Eibolon bes Patroklos ift in der Ilias poetisch auch in der Stimme, ba es redend eingeführt wird, ihm felbst noch gleich und in ber Dopffee fcbreien die Berungludten ihren weiterschiffenden Genoffen dreimal nach (9, 64). Doch ift bie eigentliche Stimme

gegen einander gewogen. An Attischen Letythen find sie gestügelt als entschwebende, Cab. Pourtales pl. 25 p. 71. Annali d. Inst. 5, 315 not. 1. zu tav. d' agg. D, 2, oft so klein daß man sie über den Tänien, Kränzen und Gesäßen überschen könnte. Denn jede Seele war von Alters her gestügelt, sagt Platon Phaedr. p. 251 b, die des Agamemnon im Orestes von Euripides scheint jenem zu fliegen und seine Worte zu hören (664), so fliegen die der ermordeten Freier in einem Gemälde bei Philostr. jun. 9 und drei kleine Eidola fliegen oben während Charon landet, in einem andern, v. Stadelbergs Gräber Tas. 48. 10) Bos Birgils Landbau E. 439. 11) Des Leibes Leiben ist im Blut. 1 Mos. 9, 34. 3 Mos. 3, 17. 17, 2. Plinius nennt zu den Juden in Bezug auf diesen Sat die Legypter, Perfer und Griechen. ber Seelen eine ichwirrende, girpende, flufternde, wie bie bes Patrollos wroizvia, ber Ausbrud ber immer beibehalten wird und welchem stridere und im Ebräifchen und Arabischen abnliche, auch auf Dämonen übergetragen, entsprechen 12). Die Gespenster seufzen. Die Pythagoreer fagten bag bie Seelen ber Gestorbenen keinen Schatten machen und nicht blinzeln 13). Der Gitz bes wirklichen Lebens, Bruft, Berg, org Jos, gwe, zeadin, zno (woher aznovoi bie Tobten), besonders aber quéves, praecordia, bas Zwerchfell, welches herr und bie edleren Theile halt und abschließt, werden mit ber Lebensthätigkeit, bem Bewußtseyn gleichbedeutend, und fo ift bie Borftellung entstanden daß in der homerischen Zeit der Geift nicht als etwas Selbständiges, vom Rörper Unabhängiges gedacht und felbst ber Glaube an eine Fortbauer ber Seele an rein finnliche Wahrnehmungen noch geknüpft, daß im hades bloß Le benshauch ohne bie bentenbe, fuhlende, wollende Seele fep 14). Dem ift widersprochen worden 15). Aber auch Rägelsbach, ber eine fehr lefenswerthe homerische Psychologie aus fämmtlichen in Ordnung aufgeführten und in Verbindung mit ber Schattenwelt gebrachten Stellen in feiner homerischen Theologie barlegt (S. 331-344), scheint ber Seele nicht ihre eigentliche und volle Bedeutung zuzugestehn. Go wenn er fagt bag fie "burch ihre organische Verbindung mit bem Rörper bedingt, von ihm getrennt nur noch ein scheinbares Daseyn habe", ober von einem "förperlichen Princip bes geiftigen Lebens" spricht, wiewohl auch von einem "unförperlichen, feelischen Princip des

<sup>12)</sup> Gefenius zu Tef. 8, 19. 13) Meine kl. Schr. 3, 161. 14) Bölder und Rihfch Odhff. Th. 3 S. 188 — 191. 15) Diffen Kl. Schr. S. 354. Schwend hall. Eitt. Beit. 1841. S. 235 ff. Luch Baur in feiner Symb. und Mythologie 3, 444 ff. 1825 betrachtet den hades der Griechen und den Scheol der Ebräer, im Wefentlichen unter dem rechten Gefichtspunkt, diefe Eidola als die zarte Scheidelinie des Menschlichen von der Materie, als Krim und Bedingung der ethischen Freiheit und Individualität und ber höheren Idee ber Unsterlichteit.

geiftigen Lebens, einem geiftigen Correlat ber Wvyn, bem 9v-"is, uévos". Es scheint ihm sonderbar genug daß, nachdem ber Geift gestorben, indem bie geeves von ber Flamme verzehrt wurden, nichts übrig bleibe als das animalische Leben: "benn die Wvrn, und nur diese, ruht nicht in den geeves, nur biese kann somit in ben habes gehn." - "Der Mensch geht im Lode fich felbst verloren, er entbehrt nicht nur alles deffen was an den Besitz des Körpers gefnupft ift, sondern tommt im Lode um sein eigentliches 3ch, um feine geiftige Person= lichkeit." -- "Demnach ift bei homer von einer Unsterblichkeit bes Geistes ohne ben Leib noch feine Rede." Nur ber Gott fey unsterblich. Zugestanden wird nur auf ben Grund von bem Bechfelleben bes Raftor und Polydeutes und bem Dlym= pifchen Leben des herafles daß "boch die Borftellung bes Bomerischen Menschen nach Vermittlungen ftrebe, den Tod und ewiges Leben nicht absolut auseinander fallen lasse". Der nicht einmal recht anwendbaren Vermittlung biefer Götter bedarf es Bas nach dem Aufbören bes Blutlebens bleibt und níct. fortdauert, muß immer als das 3ch, das Persönliche des Leibes angesehn werden. Verwundernswerth ift daß die Lebhaf= tigkeit bes finnlichen Gefühls und Bewußtfeyns, nach welchem bie geéves Schmerz und Rummer, Furcht und hoffnung, Schaam und Born, felbft alle Geiftesregfamfeit, Gebachtniß, Selbftbe= wußtsenn, Bahrnehmung und Verständigkeit (voetv, opageo9a, niver) bedingen und metonymisch bedeuten, dennoch die Bor= ftellung daß fie nicht der ganze Mensch, bas 3ch seven, nicht Bie fehr immerbin bas Leibliche überunterdrücken konnte. wiegte, wie viel auch die von bicfem, das gegenseitig burch fie bedingt ift, losgeriffene Pfyche an ber Wirklichkeit des Lebens verliere, fie ift, wenn fie auch nur ber Schatten ihres vorma= ligen Daseyns ift, sie erinnert sich bessen und steht mit ben Lebenden noch im Zusammenhang, und burch bie Blutspende tann ihr augenblidlich etwas von bem früheren Leben, ein furzes Lebensgefühl zurückgegeben werden. Dag fie noch fey,

barauf ift zuvörberft zu feben, bann auf bas Schatten = ober Traumartige bieses Seyns. Dem im Sinnlichen, bis zum Beroischen hinauf, und nicht in frommen Betrachtungen und geistigen Anschauungen lebenden Menschen war es natürlich, indem er ben eigentlichen vollen Inhalt des ihm befannten und werthvollen Lebens bingab, wenigstens bas nadte Selbst von Diefem Aufhören und Bergeben auszunehmen. Es ift rührend zu feben wie ber Menschengeift, unbefriedigt burch bie erfte 3bee bag ein Eidolon bleibe, und ohne fich in bas Unbefannte, nicht Bifbare mit ruhigem Vertrauen zu ergeben, fich aufschwingt ju bem Gedanken eines Elysion ober ber Gemeinschaft mit ben Göttern, wenigstens für gemiffe Dersonen ober gemiffe Rlaffen, ober über Seelenwanderungen grübelt, wie bie Megpp= ter, bie Doctrin ber Druiben, ober fich erhebt zu bem Glau= ben ber Frommen in Eleusis, ju dem an neue, verklärte Lei= Aber etwas Achtbares liegt auch in der Gefagtheit bei ber. bem allein ficher Bewußten ftehn zu bleiben, bag bas eigent= liche volle Leben im Leibe, bie Seele aber, auch von ihm ge trennt, unvergänglich und noch in Berbindung mit ihren Binterbliebenen fep; für diese ein Troft und Gegenstand einer beiligen Pflicht, wenngleich fie felbst that= und freudlos ihr immer gleiches, geheimnisvolles Dafenn fortfest.

Aber Obyffeus thut auch den traftlosen Häuptern fußsällig das Gelübde daß er, nach glücklicher Heimkehr, ihnen allen ein unfruchtbares Rind, dem Tiresias allein ein schwarzes Schaaf opfern wolle (10, 521—524. 11, 29—34). Daran schließt sich an daß bei Alschylus in den Choephoren Orestes und Elektra den Geist des Agamemnon um Beistand anrusen. Im Allgemeinen kann ich nicht der Meinung Nägelsbachs seyn daß es bei solchen Ahnungen geblieden sey wie einige bei Homer vorkommen: "sie sind gleich Samenkörnern, deren Ausgehn einem späteren Zeitalter vorbehalten war" (S. 348). Der Dichter, indem er sein melancholisches, rührendes Gemälde entwirft, denkt nicht daran Gebräuche zu erdichten oder mit Jveen und Glauben seinem Zeitalter voranzueilen. Hinter ihm ist sein Bolk und ein hohes, was den innersten Kern des menschlichen Wesens und Looses betrifft nicht so ganz unmündiges Alterthum als man oft glaubt wenn man sich bemüht die Chronologie der Begriffe und der Ahnungen bloß nach buchstäblichen Zeugnissen zu construiren. Auf die eigenthümliche Doctrin der hessolichen Weltalter von den Wächtern, insbesondre den zweiten die aus der Tiefe hervorgehn, darf ich hier nur zurückweisen. Noch bei den heutigen Griechen weilt ber Geist des Verstorbenen bei dem Grabe <sup>16</sup>).

Die Homerische Nethia ist veranlaßt durch ein Tobtenorafel, vermuthlich durch das älteste der bekannten, das am Acheron im Thesproterlande <sup>17</sup>). Es wäre ein sonderbares Motiv daß Odysseus, um sich prophezeien zu lassen, den Tiressas im Hades aufsuchte, wenn nicht da Orakel zu suchen zur Zeit Gebrauch war, ein Gebrauch der für den Dichter sehr anlockend sepn mußte. In seiner Dichtung wird er sich an die wirklichen Gebräuche der Opfer und der Blutspenden und an das Wesentliche der Vorstellungen über den Zustand ver Schatten gehalten haben, wenn er auch der Charasteristit wegen im Einzelnen darüber hinausgeht, wie z. B. Ajas sortfährt den

16) Thiersch Poesse der Reugriechen 1828 S. 29. 17) Diefen Busammenhang ertennt Müller Proleg. S. 207, wie es schon Pausanias gethan hatte 1, 17, 5, und Preller, der ihn früher nicht zugestehn wollte, Demet. S. 207, scheint ihn nun doch auch zuzugeben Mythol. 1, 503. Das Oratel des Tirestas in Böotien, ohne Zweissel Traumoratel, das nach Mristoteles bei Plutarch de des. or. 44 zur Beit einer Krantheit aufhörte, als die σημιουχογός αναθυμίασις der Erde (worauf der Eingebung Er= wartende schlief) nachgelassen hatte, tommt hier taum in Betracht. Ritzsch bemertt zur Obysse Th. 3 S. 151. 170, Homer tönne auf seine Angabe von der dem Tirestas auch im Tode gebliebenen Sehertrast vorzüglich burch dies oder andre Oratel dessen geführt worden seyn. Kirte mußte den Obysseus zum heiligthum des Amphiaraos oder dem des Tirestas senben, wo diese wie Bergötterte fortlebten und Träume eingaben, und nicht zum hades, wenn nicht auch von da Beissaug ausgieng. Dohlseus heftig zu hassen, Achilleus sich über ben Ruhm seines Sohns freut. Aber die Hauptsache ist für uns zu wissen daß schnn zur Zeit der Odyssee in Ephyra ein Nethomanteion war, wobei nur ungewiß bleibt, ob in diesem Tiressas, als der berühmteste Seher im Leben, allgemein gefragt wurde und andre etwa von den Ihrigen oder von Psychomanten eitirte Seelen nichts Prophetisches hatten, oder ob der Dichter ihn dahin versepte um seine Fabel mit dieser berühmten Person zu schmücken. Nach des Tiresias Ausspruch werden die Seelen die Odysseus dum Blute sich nahen läßt, ihm Untrügliches (vyuserec) vertünden (447), er selbst hat Orakel (Isogara) gesprochen (150.) hermes als Psychopompos kommt in dem Anhang der Odysse vor, woher später ein Ort wo die Seelen hinabgiengen und also auch gefragt werden konnten, Psychopompeion hieß.

Besondre Aufmerksamkeit verdient was von Tirestas gesagt wird dessen Seele dem Odysseus weissagen soll, (der übrigens auch nachher den Odysseus gleich erkennt, wiewohl er doch auch Blut trinkt) daß seine gesves immer fest waren, wie der Verstand der von Kirke in Thiere Verwandelten sest blieb (voös fr sunedos 10, 240), da ihm allein Persephone auch im Tode den Geist gab (voor-nenvio Sai), während als Schatten die Andern dahinfuhren (atsoovair 10, 492-495). Denn dieß berührt den großen Unterschied im Unsterblichkeitsglauben den wir in den verschiedensten Zeiten gemacht finden, abgesehn von der roheren Unterschied zwischen Bolt und einer bevorzugten Klasse 18), wie in den Hessichien Weltaltern nur die

18) In den Freundschaftsinfeln werden die Seelen der Bornehmen gleich nach dem Tod in einem großen schnellsegelnden Canot nach dem sernen Bande Dubluda gebracht, wo der Gott der Freude heggolajo wohnt; die der gemeinen Menschen sind nicht unsterblich und werden dem Bogel Bota, der um die Gräber flattert, zur Beute. Meinicke die Südseevölker und das Christenthum 1844. Bon dem dunkeln Rischeimer "scheinen bloß die im Kampfe fallenden gelden ausgenommen, welche Odin zu sich nach Walhoul nimmt", 3. Grimm Deutsche Mythol. 2, 764. 778. "Der dete Berven bes Thebischen und Troischen Rriegs nach einem Elyfion übergehen. Es brudt die aus ethischer Speculation herporgebende Ueberzeugung aus bag, wenn auch die Seelen überhaupt, ihrer Organe beraubt, nur zu einer schattenartigen Fort= bauer bestimmt feven ober auch gang unentwickelt und unreif, wie in Rindern und bem großen haufen ber Menschen, gleich ber Daffe ber fruchtlos abfallenden Bluthen, mit dem Rörper hinweltten, boch diejenigen einer befferen Fortdauer entgegen= gebn die durch außerordentliche Anlage und Uebung und unübersehbare Birkungen ihres Geistes hienieden dazu befähigt So spricht Platon in der Epinomis als schöne hoff= feven. nung aus daß die Göttlichen und Beisen das im Leben Er= ftrebte nach bem Tod erreichen werden, wie Paulus fagt daß Gott denen die ihn lieben, bereitet habe mas fein Auge gese= ben. Tacitus fagt: si quis piorum manibus locus, si non cum corpore extinguuntur magnae animae (Agric. 46.) Aehnliche Gedanken batten manche Rirchenväter, wie Theophi= lus 19); im siebzehnten Jahrhundert ein Sesuit, ein Theolog Löscher 20), und Denfer unserer Tage 21).

Es ist der Mühe werth die Vorstellungen der Slawischen Völfer über die Seele, die aus dem Munde des Sterbenden wie ein Vogel entsliegt und von Baum zu Baum flattert und nicht zur Ruhe kommt wenn der Leib nicht bestattet ist, über ein

19) Ad Autol. 2, 34 p. 179. 37 p. 185 cf. p. 448 ed. J. Chr. Wolf. 20) Berge, Prof. in Dillingen, Prüfung der Schrift , von Göschel über Unsterblichteit 1835. 21) Fichte Nachgelassene Berte 3, 74. vgl. H. Ritter über die neueste Deutsche Philos. S. 42. 51. Göschel über die Unsterblichteit S. 94 ff. vgl. auch W. v. Humboldt Briefe an eine Freundin Br. 78.

Thorsdiener kennt keine Unsterblichkeit; benn nach dem Tode kommen nur diejenigen zu Thor welche nicht unsterblich find, die Bauern und Anechte. Hier hätte die betreffende Stelle des Herbarthsliedes (in Uhlands Thor in einem der letzten Rapitel) vortrefflich durch Landname 2, 8 und 12 erläu= tert werden können." Röppen in den Hall. Jahrb. 1838 S. 405.

ju überfahrendes Baffer, über die Fortsegung des oberirdifden Lebens eines Jeden drunten und manches Eigenthumliche ju vergleichen in Schwends Mythologie ber Slawen 22). Borstellungen ber Briten und benachbarter Infelbewohner habe ich felbst zusammengestellt 23). Bon Relten lefen wir auch fonst baß sie die Geister auf den Wolfen wandeln, ben Menschen in Gefahren erscheinen, fie warnen laffen u. f. w. Die Lapplanber sehn die Geister ber Todten im Nordlicht herumtangen, den fie, wenn es feine Gestalt verändert, zurufen, ba ift mein Bater, ba meine Mutter; bie Rothhäute in Centralamerika fehn fie in der Abendröthe, andre Amerifanische Bölfer in den Licht wellen und glauben daß wenn die Flammen Farbe und form wechscln, ihre verstorbenen Angehörigen fröhlich seven. Doc follen andre auch an eine Bieberholung des dieffeitigen Lebens von Seiten ber Geifter glauben.

## 136. Strafen nach bem Lobe.

In der Ilias strafen die Erinnyen, welche Ardes und Persephone auffenden um auf der Oberwelt Flüche zu vollziehen und zu strafen (9, 554, 568), den Eid zu rächen (an jedem fünften Monatstag sagt hessous in den Werken und T. 801), auch drunten die Todten welche meineidig geschworen haben, in zwei Stellen, denen eine systematissrende Auslegung ihre wahre und große Bedeutung zu nehmen sich vergeblich bemüht (3, 279. 19, 259) <sup>1</sup>). Daß die Erinnyen im Ardes hausen, ist das stärkste Zeichen für die Macht des Glaubens an die jenseitigen Strafen. Der Eidbrüchige verläugnet die Gottessucht und auf das feierlichste die Wahreit, Treu und Glauben, die Grundseste der Sittlichsteit und der öffentlichen Wohlschrt; aber die Erinnyen die den höchsten aller Frevel strafen,

<sup>22)</sup> Des ganzen Berts Th. 7. S. 115. 131. 264 ff. 272. 277. 287. 296. 299 ff. 389 f. 424. 23) über die Phäaten, Kl. Schr. 2, 21 f. Daher die Offianschen Geister in Luft und Bolten, f. Blair on the poems of Ossian p. 34. 1) Risich Unm. jur Odysser Th. 3 S. 184 f.

rächen natürlich auch jeden andern großen, wie Mord, Bergehn gegen bie Eltern und älteren Brüder (Л. 15, 204), gegen bie Urmen (Od. 17, 475), Die Schutflehenden und Die Fremdlinge (Od. 17, 475, womit auch bie Sakontala übereinstimmt.) Mit Recht hat baber icon R. D. Müller bemerkt bag bie ans geführten Eidformeln allein ichon ben Beweis gewähren bag Die Vorstellung von dem gespensterhaften Scheinleben der Deroen im hades, ohne Empfindung und Bewußtfein, nicht all= gemeine Borftellung war 2): der Bolfsglaube zeigt fich wirffamer und fruchtbarer als man nach ber Poesie ber Netvia vermuthen follte. Und boch find bie brei besonderen Strafen, die ber Dichter ausgebacht ober ausgewählt hat, nur eine Entwicklung und Erweiterung ber alten 3dee von ber über ben Tod hinausreichenden göttlichen Strafgerechtigkeit. hätte er hier Sittenpredigt zum 3med gehabt, fo mußte er Strafen ber oben genannten Vergehen malen: aber er wollte anziehen und las barum schöne Mythen von nicht so alltäglichen oder so allges mein menschlichen Fehlern aus, wie bie Poefie nicht bas Allge= meine, die Menge auffaßt, die fie felbft in Schlachtbeschreibun= gen aus dem Auge verliert, fondern Einzelbilder aufftellt.

Die brei wunderschönen Bilder natürlicher Strafen, rächende Schatten der Fehler selbst, die ähnliche Folgen in sich tragen, waren einzeln, als so viele Entbedungen über das Wesen mensch= licher Natur, erfunden worden; der Dichter hat sie in der my= thyschen Dreizahl zusammengruppirt. Die Drei ist Symbol des Bielfachen und Manigsaltigen und diese bestimmende Form, die mythische Darstellung durch einzelne Bilder gewährt nicht eine begriffliche lehrhafte Vollständigseit. Die poetische An= muthung die Sünden alter sagenberühmter Könige zu nehmen (worin Platon noch etwas Anders als ein poetisches Motiv sehn will 5), entfernte den Dichter noch mehr von den allge=

I.

<sup>2)</sup> Eumeniden S. 167, derselbe de fortunat. insul. im Eingang.

<sup>3)</sup> Gioberti im Gesuita moderno: non sapete ch' egli ha creato l' inferno a uso sopratutio dei grandi?

meinen Volksvorstellungen. Er übergeht fogar ben Meineid als zu befannt und zu häufig, auch im Privatleben, ober weil er tein berühmtes Beispiel unter Rönigen vorfand, indem Staatsund Bölkerrecht nicht entwickelt genug waren um folche Beifpiele möglich zu machen wie sie bie Neuzeit barbietet. Das nicht bie brei als die größten von ihm ausgewählten Laster statt aller ausschließend bestraft würden 4), ichien ber Dichter auch benen ber nachfolgenden Nethien nicht zu fagen, ba sie andre Sünder hinzugesellten oder an die Stelle festen, wie ben Irion, Theseus mit seinem Freund, Thampris und Amphion. Aud Die christliche Lehre von ben Höllenstrafen wird nicht aus ben jüngsten Gerichten ber alten Maler geschöpft, Die zur Lehre in einem ungefähr ähnlichen Verhältniß stehen und von ber Netyia, als Mufter ber Anmuth, nur burch ihre Greuelhaftig= Der Dichter wählte zügellose Begierde, feit abstechen. un= erfättliche Schwelgerei und ben hochmuth bes Berftanbes, bem Titvos, ber an Leto felbst fich vergriff, freffen zwei Geier, zu beiden Seiten figend, beren er fich nicht mit ben Händen erwehrte, bie Leber, ben Gip ber Begierben. Tantalos ftand im Baffer; bas näherte fich feinem Bart und er durftete, benn fo oft er fich budte zu trinken, wich es weit zurud; bobe Baume fentten ihre Früchte herab, allerlei Dbft und so oft er nach

Digitized by Google

<sup>4)</sup> So hatte unter Andern S. S. Boß in den Krit. Blättern 2, 457 die Ansticht, "daß nur wenige die auffallend gegen das Gedot der Götter gefrevelt hatten und deßhalb als besondre Götterfeinde angesehen wurden Qualen erdulden mußten." Keins der großen alten Gedote ist von diesen Sündern übertreten, "persönliche Frevelthaten gegen die Götter" haben sie nicht verübt. heeren hatte in dem 1785 geschriebenen Auffah über die Entstehung und Entwicklung des Begriffs von Strafen und Belohnungen nach dem Tode gemeint daß an jenen drei Büßtern die Götter nur den Frevel gegen sie selbst rächten und diesen Ort gewählt hätten, um die Strafe fürchterlicher zu machen, Werte 3, 219. Aber die Fehler sind die menschlichen, nicht gegen die Götter, nach ihnen die Strafen eingerichtet, und Personen wie jene werden überhaupt in den Mythen gewöhnlich mit Göttern in Verbindung gebracht.

ihnen bie hand ausstreckte, warf fie ber Bind zu ben schatti= Mitten im Überfluß barbt ber burch Übergenuß gen Wolken. Gereizte 5). Agias in den Noften und Alfman brückten burch einen über bem haupt bes Tantalos in feiner Bision fcme= benden Stein die Angst deffen aus deffen nie befriedigter Ebr= geiz bas Aufferste und nicht Gefahrlose erreicht hat 6). Gifv= phos ift nach tieffinniger Auffassung ber Beije ber als ein Fürft ber Vorwelt bas Geheimniß von Gott und Belt zu ergründen vergeblich fich abmubt und burch fein Grubeln gegen ben ficheren und ruhigen Glauben ber Bäter fich auflehnt, ohne boch einen letten Aufschluß zu erzielen. Die Tiefe feiner Einsicht zeigt berfelbe Dichter auch ba wo er bie Urfache ber Leiden, welche bie Menschen den Göttern zuschieben, in ihnen selbst aufsucht (1, 32.) Daß ber hinaufgewälzte Felfen nicht Boben faßt, fondern zurückrollt, brückt beutlich ein vergebliches Sinnen aus 7), während Sifpphos bem Schlauen, ber auf irbifche, menschlicher Rlugheit und Erfindsamkeit erreichbare Dinge sich einläßt, Alles gelingt. In der Ilias heißt er zégdioros avdowv (6, 153.)

Von Belohnung und Seligkeit im jenseitigen Daseyn ist noch keine Spur. Dazu ist noch ein Fortschritt im Denken und Ahnen, eine Kräftigung des ethischen Princips im Bewußtseyn erforderlich. Auch die staatliche Gesetzgebung wendet die Belohnungen später an als die Strafen und minder allgemein.

6) Rhein. Muf.10, 242 ff. 7) Σi-συφος, nicht βεόσοφος, σιόσοφος, gedeutet durch die Umgestaltung des Namens in Σiqαξ, wie μουνάξ, u. a. Quis Palamedes, quis Syphax, quis denique Eurybatus aut Phrynondas talem fraudem excogitasset, Apulej. Apol. wo Brodäus und Reiste ad Aeschin. p. 527 irrig Sisyphus seten. Bermält wird mit Sisyphos Harreidura', Schol. Apollon. 1, 146 Lesch. Tril S. 550 ff. Rithch zur Odysser Sh. 3 S. 327. A. B. Schlegel Oeuvres écrit. en Français 1, 209. R. D. Müller Proleg. S. 292. Eucretius 3, 995 – 1002 deutet das Bilb gezwungen und unwahrscheinlich.

52\*

<sup>5)</sup> So erklärt ichon Marimus Tyrius 34 p. 352 ed. 1703.

In Niflheimr ift nicht einmal von Strafen bie Rebe, so wenig als im Scheol 8) ober im Turnel ber Finnen.

## 139. Elysion.

Elpsion war zuerft eine bichterische Borftellung, ohne allen Bezug auf das menschliche Loos überhaupt und die Glaubens= vorftellungen, in bie es erft febr fpat aufgenommen murbe, als biese febr schwankend und widersprechend geworden waren, bie Sehnsucht nach Unsterblichkeit aber immer mehr zunahm. In ber Obuffee wird bem Menelaos von Proteus gewahrfagt daß er nicht in Argos fterben, fondern bie Unfterblichen ihn, weil er helena habe und des Beus Eidam fey, zur Elyfifchen Flur und ben Enden ber Erde schiden werben, wo ber blonde Rhabamanthys: ba fey bas leichtefte Leben ben Menschen, nicht Schnee, noch viel Binter, noch je Regen, fondern ftets treibe Dkeanos des Westwinds lieblich wehenden hauch auf, zu fub= len bie Menschen : bieß in Berfen bie burch ihren rhythmischen Bauber, wie F. A. Bolf in einem Brief bemerkt, felbft im Homer fast einzig find (4, 561-567.) Hlisow nediov be= beutet Flur ber Hinfunft 1), fo wie Eleusis Anfunft, bie ber Göttin an ben burch sie begnadigten Drt bedeutet. Mande haben mit Recht ben henoch und Elias verglichen : weil er ein göttlich Leben führte nahm ben henoch Gott hinweg und ward nicht mehr gesehen" 2). Menelaos geht nicht in des Ardes Reich ein, bas allen Andern bestimmt ift und Allen welche auch bie Dichter nicht kennen, befannt ift; er ift ein Auserwählter vermöge ber Stellung die ihm bie Dichter gegeben haben. Die= fen Vortheil ihre Lieblinge als Lieblinge bes Zeus zu verflaren, indem fie fie aus dem Leben unmittelbar an einem unbe-

S. Grimm D. Mythol. S. 764 2. A. 1) Ein Reuankömm= ling im hades véήlvs, bei Lucian M. D. 8, fo έπηλυς, μέτηλυς, zάτηλυς, περιήλυσις, όμηλυσίη.
 2) 1. Mof. 5, 24. Eine ähnliche Sage det Inder erwähnt huet Demonstr. evang. p. 298 ed. Amstel. 1680.

innten Drt, fern von ben Göttern, aber auch von ben Menschen bgesondert, ber Schattenwelt entzogen, zu ewiger gludlicher ortbauer entrückten, haben feitdem bie Dichter fich eifrig zu ut gemacht. Arttinos läßt Thetis ben von Paris und Apollon töbeten Achilleus vom Scheiterhaufen entführen, auf bie Infel eute tragen und erhält (was Proflos im Auszug nur zufällig tolagt) von Beus Unfterblichteit für ihn, fo wie im Borher= henden Eos für ihren von Achilleus getödeten Sohn Dem-Leute ift bie Lichte, Selle, im Gegensatz bes dunklen Ba= m. s, wie hermes Levnos dem z9ovios gegenübergestellt wurde. ort (wohin ihn auch Pindar sest (N. 4, 49), vermälen ihm : Sparter, mit Stesichoros, ihre helena, nach Paufanias (3, ), 11.) Ibyfos aber vermält ihn mit Medea in Elysion und ßt ben Diomedes, unsterblich gemacht burch Glautopis, ver= ilt mit hermione, und die Dioskuren auf ber Infel Diomedea en Wohnsitz nehmen. Bei hesiodus weift Beus ben Belben 3 Thebischen und Troischen Kriegs ein Leben auf ben Inseln : Seligen an. Die vorher Genannten verbanken ihre Selig= t einer Göttin, Menelaos in ber Dopffee ber helena als ter Gattin, wie bei Euripides in ber Andromache Peleus als ber Thetis (1225), welchen Pindar mit Radmos, auch einer ittin Gemal, in Elysion nennt (bazu bier auch ben Achilleus. 2, 70 - 80.) Achilleus und Memnon find Söhne von ttinnen. Seit hesiod und Ibytos ändern und erweitern fich Vorftellungen. Das Attische Stolion fügt bem Achilleus > Diomedes den harmobios hinzu. Schon aus dem Bech= t der Orte fieht man daß die Dichter nicht Bolksmeinung, bern ihre freie Erfindung ausbrückten. In noch viel fpate-Beiten ftugten Manche ber fich ber Unfterblichkeit Getros ben auf Elpsion oder ben Ort ber heroen als auf einen igen Mythus ihren Glauben, ber bei Andern andere Rich= gen nahm 5). Die Sculptur hat großen Gewinn aus ben

<sup>3)</sup> Sylloge epigr. Graec. coll. Fr. Th. Welcker p. 29.

Infeln gezogen, wohin bie Nereiden ben Glüdlichen über bas Meer tragen.

Die Elysische Flur ber Obyssee, auf einer Insel des Okeanos im Westen, von den Inseln der Seligen zu unterscheiden, wie Zoega wollte <sup>4</sup>), ist kein Grund. Diese von der Phantasse geschaffnen Eilande suchte die Gelehrsamkeit der Alten, wie andre Dichtungen, Atlas, die Gärten der Hesperiden, in der wirklichen Welt <sup>5</sup>), so daß Sertorius und Horaz <sup>6</sup>) an Auswanderung dahin denken konnten. Noch Ptolemäus setzt sie, sechs an der Zahl, in das Atlantische Meer <sup>7</sup>), und noch immer wiederholt sich der alte Irrthum <sup>8</sup>).

6) Epod. 16, 41. 7) Geogr. 4. 8) Roch unlängft wurde Elysion nach Madeira verset, Zeitschr. f. die Alterthumswiss. 1852. S. 17; und ein Theologe der das Paradies in den äußersten Westen verlegt, sieht in Tenerissa, Canaria u. s. w. sachlich und sprachlich hinlängliche Gründe um so jenes wie die Scene der Homerischen und heftodischen Dichtung auf die Inseln westlich von der Kuste Africas unterzubringen. C. A. Credner über die bibl. Vorstellungen vom Paradiefe 1836.

<sup>4)</sup> Obel. p. 297. 5) Wyttenb. ad Eunap. p. 113.

## Bu berichtigen.

S. 11 3. 15 1. wird. — 21, 6 1. Latonien für Amytlä. — 43, 19, 1. Götter, große und kleinere. — 48, 5 1. Rebengötternamen f. Dämonen. — 48, 23 1. jenen f. diefen. — 50, 17. 1. geringeren Götter f. Dämonen. — 53, 24 1. Götter f. Dämonen. — 64, 1 1. ernstückt em. — 75, 7 1. 19 f. 18. — 77, 4 1. enthält. — 87, 9 1. Pegafen. — 101, 10 v. u. 1. richteten f. reigten. — 126, 10 1. Baur f. Bauer. — 151, 20 1. fpäter f. im Homer. — 159, 2 1. Kronien f. Kronion. — 192, 7 1. ju viel f. yufällig. — 206 lekte 3. 1. Mid. — 230, 5 v. u. 1. all em. — 242, 2 1. mußte naturalistifcher. — 243 lekte 3. 1. Lytegenes. — 251, 1 1. wirt= famem. — 260, 11 1. und wie es. — 261, 3 1. verhelfen. — 280, 10 1. bem. — 407, 3 1. im f. in. — 431, 7 1. Doisou. — 454, 9 1. Stars f. Stiers. — 491, 17 1. Lytos f. Lytios. — 508, 6 v. u. 1. Konstantinopel f. Delphi. — 517, 10 v. u. 1. Phös os. — 526, 15 1. nun f. nur — 572, 2 v. u. 1. Ywendyn und Anuwiaes. — 601 Noter 7 1. Arg. Pind. Pythiorum. Die Stelle des Kristophanes gehört zu Notes. — 664 lekte Beile Svösda. — 650, 9 ift bah er zu tilgen. — 652, 12 v. u. 1. Gety. — 659, 8 bas Romma nicht nach Balfer, fondern nach Pinb ar. — 672 Note Zeile 5 1. Der Name. — Nach S. 666, 2 hat ber Seker fich nicht bequemen wollen einen Strich zu fesen. — 691, 4 1. be= fchreiten. — 712, 5 1. Den f. Sn. — 781 Note 3. 3 horzeq.

Digitized by Google

(Böttingen, Drud der Dieferich'fchen Univ. Buchdrucketei. W. Sr. Rafiner.

.

Digitized by Google

;

١.



Digitized by Google

.

•

Digitized by Google

.



-

•



Digitized by Google

