

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

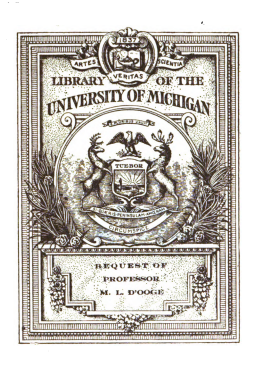
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





888 H80 N14

Digitized by Google

Die 24 nm

# homerische

# Theologie

in ihrem

# Zusammenhange dargestellt

TOD

# Carl Friedrich Naegelsbach,

Professor am K. B. Gymnasium zu Nürnberg.

**Nürnberg** im Verlage von Johann Adam Stein. **1840.** 

Druck der Jungeschen Buchdruckerei in Erlangen.

# Seinem

### hochverehrten und geliebten Lehrer

# Herrn

# Dr. Ludwig Doederlein,

erstem Professor der Philologie an der K. Universität und Rektor des K. Gymnasiums zu Erlangen, Mitgliede der K. Akademie der Wissenschaften zu München etc.

in herzlicher Pietät und Dankbarkeit

gewidmet

vom Verfasser.

358463

# Vorrede.

Jean Paul hat irgendwo gesagt, dass eine Vorrede nichts seyn solle, als ein längeres Titelblatt. Diese Vorschrift kommt dem persönlichen Bedürfniss des Verfassers vorliegender Arbeit in so ferne zu statten, als er sich vor Allem gedrungen fühlt, durch Darlegung dessen, was er unter homerischer Theologie versteht, den Verdacht von sich abzuwenden, als wolle er sich unberufen, wie er ist, der imposanten-Reihe unserer mythologischen Forscher vorwizzig anschliefsen. Allein indem er sein Buch eine homerische Theologie nennt, will er schon durch den Titel erklären, dass er sich der Arbeit des Mythologen, nämlich der Sichtung und Sonderung, der Kritik und Entzifferung, der

historischen Entwicklung mythologischer Vorstellungen gar nicht zu unterziehen gewagt hat. Seine Forschung hat zum Gegenstande das Wissen des homerischen Menschen von der Gottheit, und die Wirksamkeit, die Bethätigung dieses Wissens in Glauben und Leben, keineswegs aber die Geschichte der Gottheiten in der dichtenden Phantasie des Hellenenvolks. Er wollte den Inhalt, Umfang und Gehalt der homerischen Gotteserkenntniss darstellen, nicht den Ursprung, die Ausbildung, die Verzweigung und Umgestaltung der homerischen Mythologeme. Mythologen beschäftigt vorzugsweise die bestimmt umschriebene Person des Gottes und die sich an dessen Verehrung knüpfende religiöse Vorstellung; unsere Betrachtung fasst das allen Gottheiten gemeinsame numen divinum ins Auge; wir fragen nicht sowohl was der homerische Mensch von den Göttern, als was und wieviel er von Gott weiße. Denn wenn wir auch am bestimmten Orte genöthigt sind, von einer Gliederung des Götterhimmels, von den theologischen Bezügen der einzelnen Gottheiten aufeinander zu reden, so sind wir es nur desshalb, weil es in dem Wesen des von Homer erkannten numen liegt, sich in einer Vielheit göttlicher Individuen zu manifestiren. Haben wir diese Besonderung und die aus ihr sich ergebenden Beziehungen erkannt, so kümmern uns für unseren Zweck die Gottheiten in ihrer Vereinzelung, das selbstständige Leben, was jede für sich im Glauben des Volkes lebt, nichts weiter. Vielmehr wenden wir uns sofort zur Erörterung des Einflusses homerischer Gotteserkenntniss auf alle Gestaltungen des Menschenlebens, so weit diese nämlich auf religiöser Grundlage ruhn, durch welche Bestimmung sich natürlich jede nicht religiös bedingte Lebensrichtung innerhalb der homerischen Welt, so wie selbst im Bereiche religiöser Sitte das blos antiquarisch Interessante von der Betrachtung ausschließt.

Dagegen ist es wenigstens der Absicht und dem Wunsche nach des Verfassers Hauptbestreben gewesen, die homerische Theologie in ihrem Zusammenhange verstehen zu lernen. Was ein Volksindividuum Geistiges erzeugt, ist im Jugendalter seiner Entwicklung, ehe noch die Berührung mit Gebilden ausländischer Phantasie ihren störenden und entstellenden Einfluss geübt hat, ein organisches Kunstwerk des unmittelbaren Bewusstseyns. Wenn schon die Mythen des Hellenenvolkes, in deren Gestaltung und Veränderung doch der Unterschied der Oerter und Zeiten, kurz die ganze lokale und historische Sonderung der Nation so mächtig einwirkt, so viele deren ächt sind, unverkennbar ein gemeinsam-hellenisches, auf dieselben Grund-

gedanken hinleitendes Gepräge tragen, so muss doch wahrlich die geistige Thätigkeit des Volks in einer von den natürlichen Unterschieden und Gegensätzen nur leise berührten Sphäre etwas Einheitliches und Ganzes zu schaffen im Stande seyn, das sich dem Versuch einer wissenschaftlichen Darstellung nicht hartnäckig entzieht. Die Struktur also, welche diesem Buche zu Grunde liegt, hat der Verfasser desselben nicht künstlich gemacht; der Gegenstand selber hat sich gegliedert und in seine Momente zerlegt; sollte sich's befinden, dass diese Gliederung, wie sie hier vorliegt, dem Gegenstande nicht entspräche, so müsste sich der Verfasser einer freilich unwissentlichen Nichtachtung der Weisungen und Winke schuldig bekennen, welche so gewiss im Inhalte liegen, als das Griechenvolk in allen seinen Schöpfungen den Gesetzen organischer Entfaltung folgt.

Endlich ist die Theologie, die der Unterzeichnete in diesem Werke darstellt, blos die homerische, mit Ausschluß Hesiod's, der Hymnendichter und der Fragmente späterer Epik. Nur einen Augenblick konnte der Verfasser den Gedanken hegen, auch die genannten Dokumente religiöser Weltanschauung in den Kreisseiner Arbeit zu ziehn, sah jedoch sehr bald ein, dass in denselben ein so bedeutender Fort-

schritt der Gotteserkenntniss des Menschengeistes zu Tage liege, dass er den aus ihnen zu gewinnenden Stoff nur in einem zweiten Theile des Buches, nimmermehr aber innerhalb der hemerischen Theologie hätte verarbeiten können; er wirft daher nur hin und wieder einen vergleichenden Blick auf dieselben. Dagegen ist er himmelweit entfernt von jener Chorizonten-Manie, welche Benjamin Constant verleitet hat zu sagen, dass der Sänger der Odyssee eben so wenig die Ilias habe dichten können, als ein alexandrinischer Jude die Psalmen oder den Hiob (Tome III. p. 435). Die Akten über die Verschiedenheit der Sänger beider Gedichte sind überhaupt noch nicht geschlossen; der Verfasser scheut das Bekenntniss dieser philologischen Ketzerei nicht; was aber insbesondere die Annahme eines wesentlichen, nicht blos durch poetische Motive scheinbar herbeigeführten Unterschieds der religiösen Vorstellungen betrifft, so glaubt er durch sein ganzes Buch dem aufmerksamen Leser den indirekten Beweis geliefert zu haben, dass dieselbe jedes haltbaren Grundes ermangelt.

Ob mir das Bestreben, eine tiefer gründende, aus objektiver Gliederung des Gegenstandes erwachsene Darstellung der homerischen Gotteserkenntniss zu liefern, einigermaßen ge-

lungen sey, darüber erwarte ich das Urtheil der Kenner "mit etwas mehr als gewöhnlicher Autorfurchtsamkeit". Schon das muss mich bedenklich machen, dass es mir aus Gründen, die ich hier zu verschweigen habe, völlig unmöglich war, einen vollständigen Apparat von den Vorarbeiten und Hülfsmitteln zusammen zu bringen; ja es würde sich derselbe kaum über das Bekannteste und Zugänglichste erstrecken, wenn mich nicht Herr Inspektor Dr. Netto in Halle mit der edelsten Liberalität aus seiner reichen Bibliotheca Homerica mit einer Anzahl von Monographieen unterstützt hätte. Die Schnelligkeit und Bereitwilligkeit, womit dieser verdiente Gelehrte der Bitte des ihm persönlich ganz Unbekannten im ausgedehntesten Umfang entsprochen hat, erheischt meinen wärmsten und lebhaftesten Dank. Ich habe von diesen und anderen Hülfsmitteln gewissenhaften Gebrauch auch in so fern gemacht, als ich niemals die Schrift eines Gelehrten ohne dessen Namen zu nennen benützt, dagegen allen Citatenprunk verschmäht habe, wo ich etwas mir durch eigene Forschung klar gewordenes später bei Andern bestätigt fand. Freilich giebt alles, was mir von Vorarbeiten zu Gesichte gekommen ist, kaum zusammen genommen so viel wesentlich fördernde Ausbeute, als Nitzsch's Commentare zur Odyssee, deren Vollendung die philologische Welt mit Schnsucht erwartet. Doch ist mir auch Helbig's Buch\*) vielfach nützlich geworden, was ich mit Freuden anerkenne, wenn ich mich gleich durch die Erscheinung seiner Arbeit nicht wissenschaftlich verpflichtet erachten konnte, mit der meinigen zurückzuhalten. Glaub, ich doch auch nur einen Beitrag zur Erforschung eines Gegenstandes geliefert zu haben, dessen bisher von Philologen wie Theologen mehr denn billig unbeachtete Wichtigkeit zu tieferer und allseitiger Ergründung noch manchen begabteren, umsichtigeren und gelehrteren Forscher, erheischt. Denn es handelt sich um nichts Geringeres als um eine vollständige, unverrückbare Grundlage einer Religionsgeschichte der klassischen Heidenwelt, welche nur derjenige mit völliger Zuverlässigkeit bieten kann, der die Gesammtentwicklung der im Dichter keimenden religiösen Vorstellungen nach allen Richtungen durch alle Zeitalter verfolgt hat; denn jeder Anfang wird vollständig nur durch den Process und Abschluss der Entwicklung begreiflich.

Olie sittlichen Zustände des griechischen Heldenalters. Ein Beitrag zur Erläuterung des Homer und zur griechischen Kulturgeschichte von Karl Gustav Helbig. Leipzig bei Kayser. 1839.

Zu solcher Arbeit gebricht es mir als einem vielbeschäftigten Schulmanne an Kraft und Musse zu sehr, als dass ich vor Bearbeitung des vorliegenden Werkes an deren Unternehmung hätte denken können; und das ist der Hauptgrund, ans welchem ich mein Buch mit Schüchternheit und nur als eine Vorarbeit dem philologischen und theologischen Publikum übergebe. Den Gewinn, den ich persönlich aus derselben gezogen habe, schlage ich nichts desto weniger sehr hoch an. Es stellte sich mir das Sehnen und Ringen des Menschengeistes nach dem Besitze des Einen, des lebendigen, persönlichen Gottes dar, ohne welchen derselbe sich nicht zu beruhigen und zu befriedigen, den ihm keine, dem Alterthum stets nahe liegende pantheistische Weltanschauung zu ersetzen vermag. Dieses Suchen Gottes ist der lebendige Pulsschlag in der gesammten religiösen Entwicklung des Alterthums. Aber schon bei dem Dichter tritt es für jeden, der Augen hat zu sehen, so deutlich als möglich hervor, dass dieses Suchen in der Ahnung und Sehnsucht des Bedürfnisses viel weiter vorgeschritten ist, als in der Fähigkeit demselben aus eigenem Vermögen Genüge zu thun. Darum reiht sich Versuch an Versuch. der wirklichen und wesentlichen Gottheit auf irgend eine Weise habhaft zu werden. Sie misslingen sämmtlich, und das gesammte Weltwesen wäre ohne Steuer und Halt, die Bewegung und der Fortschritt ohne Leitstern und Mittelpunkt, wenn sich nicht theils im Gewissen des Menschen ein stetes Zeugniss von Gott, theils aus demselben die Kenntniss vom Guten und Bösen zu sittlichen Institutionen entwickelte. welche dem menschlichen Daseyn wie Grund und Boden bereiten, so Sicherung und Garantie geben. Diese sittlichen Institutionen sind es, welche das Weltwesen bis zu der Zeit erhalten, wo der Menschengeist im eigenen Suchen des lebendigen Gottes befriedigungslos erschöpft das als Gnadengeschenk von oben erhält, was er als ein von seinem Ursprung zeugendes Postulat zwar immer vor Augen hatte, aber nie sich selber zu geben vermögend war. Wir haben in neuester Zeit den Versuch erlebt, beides. jene sittlichen Institute sowohl als das Gnadengeschenk der Erkenntniss des Einen, lebendigen, persönlichen Gottes wegzuwerfen. Die Monstrosität dieses Frevels wird nicht nur darin anschaulich, dass man erwägt, was durch denselben sowohl dem Individuum als der gegenwärtigen Weltentwicklung genommen wird, sondern auch, wenn man das Sehnen und Ringen der Vorwelt nach dem Gute betrachtet, in dessen Wegwerfung man eben jenes Sehnen faktisch verhöhnt, die Menschheit aber in die nunmehr tantalische Qual eines Suchens ohne

Ziel und Ende stürzt. Dass die vorliegende Arbeit auch Andern einige Anschauung von der Natur jenes edeln, im Christenthum auf tiefste befriedigten Suchens gewähren möge, ist des Versassers herzlicher Wunsch.

Nürnberg, den 14. Julius 1840.

Naegelsbach.

# Inhalt.

#### Erster Abschnitt.

#### Die Gottheit.

- A. Widerspruch der erstrebten und der erreichten Vorstellung von der Gottheit; Herabsinken der Gottheit ins Menschliche. 1.
  - I. In Absicht auf ihre Leiblichkeit: 2-4.
    - L Natürliche und colossale Größe der Götter; 2.
    - Nahrungsbedürftigkeit, unsterbliche Nahrung derselben; 8.
    - 8. Ihre Beschlossenheit im Raum und Erhebung über räumliche Schranken. 4.
  - II. In Absicht auf ihre geistige Natur: 5-19.
    - 1. Allwissenheit und beschränktes Wissen der Gottheit; 5. 6.
    - Allmacht und beschränkte Macht derselben; 7.
       Nähere Bestimmung der göttlichen Macht
      - a. in Absicht auf die Objekte der Machthandlung: Herrschaft über die Natur. 8.
        - a. Beschleunigung und Hemmung des Naturprocesses. 9.
        - β. Umbildung des menschlichen Organismus. 10.

#### Inhalt.

- y. Verwandlung des Vorhandenen in eine andere Gattung. 11.
- b. in Absicht auf die Form der Machthandlung: das βεία. 12.
- 8. Seligkeit und Unseligkeit des Gottes.
  - a. Natürliche, zum Theil durch die Leiblichkeit vermittelte Noth und Gebundenheit. 13. 14.
  - b. Sittliche Gebundenheit. Die Götter sind zwar in Absicht auf die Regierung des Menschen als heilig postulirt (15), aber der Erscheinung nach sind sie
    - a. die Verführer und Tückebolde; 16.
    - β. die Neidischen; 17.
    - y. die Unversöhnlichen oder nur nach Willkur und Laune Versöhnbaren; 18.
    - die allen Erleidnissen des Gemüthes Unterworfenen. 19.
- B. Aber der Mensch bedarf einer von ihm qualitativ verschiedenen Gottheit. Diese findet er, indem er über die ihm selbst im Tode gesetzte Schranke absolut hinausgeht; die unsterbliche Gottheit. 20.
  - I. Die Unsterblichkeit macht den Gott zum Gotte. Dies erhellt
    - 1. aus den der Gottheit beigelegten Epithetis; 21.
    - 2. aus der Möglichkeit, durch Mittheilung unsterblichen Wesens Menschen zu Göttern zu machen; 22.
    - 8. aus dem Sinne des Eidschwurs bei der Styx. 23.
  - II. Diese Unsterblichkeit ist ewige Fortdauer der Leiblichkeit. Letztere wird aber erhalten durch den Genuss von Nektar und Ambrosia, und zwar durch beständigen, nicht blos momentanen. Somit erscheint die göttliche Unsterblichkeit wiederum nicht als etwas auf sich selbst beruhendes sondern von aussen her bedingtes. 24. 25.
- C. Allein die Unsterblichkeit ist nichtsdestoweniger das erste den Gott qualitativ vom Menschen unterscheidende Moment

ment der Göttlichkeit. Daher ruht in der Unsterblichkeit, des Gottes Macht über den Menschen. 26. 27.

Dieser gemäß sind die Götter

- Urheber und Lenker des Geschicks der Völker und Staaten. Absicht und Plan der Weltregierung. 28. Bestimmung der Handlung beider Epopöen durch die Götter; das Einschreiten derselben
  - 1. um der Handlung und deren Fortganges selbst willen, 29.
  - in eigenem, persönlichem Interesse der Gottheit. 30.
     Gegensatz: Odysseus' Alleinstehn in den Gefahren der Odyssee. 31.
- II. Urheber der Geschicke und Zustände des Individuums.
  82. Sie sind dies
  - insofern sich das Individuum lediglich auf sich selbst
     bezieht. Von ihnen rühren die leiblichen und geistigen Anlagen des Menschen her. 33.
  - insofern das Individuum in Verhältnisse nach aufsen tritt. 34.
    - Walten der Gottheit im Hause und in der Familie. 35.
    - Walten derselben über den aus dem Familienleben herausgetretenen Mann. 36.—39.
    - c. Walten derselben über Leben und Tod. 40.
  - insofern die Gottheit bei aller geistigen Thätigkeit des Menschen ihre Hand im Spiele hat. 41-45.
    - a. Die Gottheit führt die menschlichen Bestrebungen nicht nur zum Ziele (41), sondern
    - b. sie schafft auch
      - a. den Gedanken, Willen und Entschlus; 42.
      - β. die bestimmte Verfassung des Gemüths; 43.
      - y. sie waltet im Verstand und in der Rede. 44. Die Bethörung durch die Gottheit. 45-47. Das Dämonische und Satanische ist bei Homer ins Göttliche noch eingeschlossen. 46.

Beginn der Unterscheidung in δαίμων und δαιμόνιος. Erörterung des Sprachgebrauches. 47.

# Zweiter Abschnitt.

# Die Gliederung der Götterwelt. Der olympische Staat.

Die Naturmächte und die Mächte der sittlichen Weltordnung. 1.

- A. Die pandämonistische Weltanschauung. 2-14.
  - I. Die Naturgottheiten. 2-13.
    - Die gehändigten (gestürzten) Naturmächte: die Titanen. 2-5.

Ursprung derselben nicht von Uranos, sondern von Okeanos und Tethys. Okeanos' Stellung in der Götterwelt. 3. Uranos keine Person, wohl aber Gaia, der als männliche Gottheit Helios entspricht. 4. Die Titanen in Here's Schwur II. 5, 271 ff.. 5.

- 2. Die noch waltenden, in Zeus' Weltordnung mit aufgenommenen Naturmächte. 6-12.
  - a. Gaia; Nyx; Hypnos und Thanatos (Ker, Keres). 6.
  - b. Helios; Eos. 7.
  - c. Die Wassergottheiten: 8-11.
    - a. Die Meergötter: (Poseidon). Amphitrite. Die Nereiden, besonders Thetis. Nereus und Phorkys. Leucothea. 8.

(Exkurs über Proteus und Eidothea, Atlas und Kalypso. 9.)

- β. Die Flussgötter. 10.
- y. Die Nymphenwelt. 11.
- d. Die Luftgottheiten: die Winde. 12.

  Bei diesen ist jedoch nach des Dichters Vorstellung nicht der Naturkörper das Prius des Gottes, sondern umgekehrt. 18. Im Gegensatze stehn mit ihnen

- II. Die allegorischen Gottheiten, die nur durch das existiren, was sie bedeuten, folglich es zu keiner währen, selbstständigen Persönlichkeit bringen. 14.
- B. Die polytheistische Weltanschauung. Die freien, auf sich selbst beruhenden Götterindividuen. 15—27.
  - I. Die olympische Götterwelt. 15-25.
    - 1. Politische Gliederung derselben.
      - a. Die βουλή und άγορά der Götter. 16.
      - b. Der βασιλεύς der Götter. 17.
    - 2. Theologische Gliederung derselben.
      - a. Die gegen Zeus ankämpfenden Gottheiten. 18,-21.
        - α. Zeus und Here. (Ares). 18. 19.
          β. Zeus und Poseidon.
          γ. Zeus und Athene.
          20.
          Here. Poseidon, Athene.
      - b. Die mit Zeus einige Gottheit: Apollon. 22.
      - c. Die Hypostasirung des höchsten Gottes in seinen Kindern.
        - a. Zeus. Athene. Apollon. 23.
        - β. Zeus. Ares und Hephaistos. Apollon und Artemis. Aphrodite. Hermes. Deren Mütter. 24.

Anhang: Die dienenden Gottheiten. 25.

- Die Genien: Zeus und Themis; Here und die Eileithyien; Aphrodite und die Charitinnen. Die Horen. (Apollon und die Musen).
- 2. Die der olympischen Hofhaltung vorzugsweise dienenden Gottheiten: Hebe. (Ganymedes). Asklepios und Paieon.
- II. Die nicht-olympische Götterwelt.
  - 1. Demeter und Dionysos. 26.
  - 2. Aides und Persephone. 27.

# Dritter Abschnitt.

## Die Götter und die Moira.

- A. Dualismus der Ansicht über das Verhältniss der Götter zur Moira. Dieser ist im Dichter selbst begründet: 1.
  - Sprachlich. Untersuchung des Gebrauchs der Wörter αἶσα und μοίρα. 2. 3. 4.

#### II. Sachlich.

- 1. Für die Einheit von Zeus und der Moira spricht
  - a. mancher Ausdruck des Dichters: Διὸς αἴσα. Ὑπὲρ Φεὸν s. v. a. ὑπὲρ αἴσαν. Θίσφατον. Μοῖρα ἐπένησε, Ζεὺς ἐπέκλωσεν. Διὸς νόος s. v. a. μοῖρα. 5.
  - b. Was die Μολρα thut, wird auch dem Zeus oder den Göttern zugeschrieben. 6.
  - Die πίθοι der guten und bösen Gaben machen Zeus zum Schicksalspender. 6.
- 2. Gegen die Einheit von Zeus und der Moloa.
  - Zeus und die τάλαντα er weifs den Willen des Geschickes nicht für sich allein. 7.
  - Resignation und Ergebung der G\u00fctter in den Willen des Schicksals; ihr Widerstreben gegen den letzteren. 8.
  - c. Die Götter sind Vollstrecker und Werkzeuge der Moira. Μοίρα καὶ θεός. Sie hindern das ὁπέρμορον und sind in Absicht auf das den Menschen treffende Todesloos an die Moira gebunden. 9.
  - d. Das ὑπέρμορον (Bedeutung des Wortes). 10.
    - a. Ein satquoqov ist nicht nur möglich, sondern tritt auch wirklich ein. 11.
    - β. Ein δπέρμορον ist nur aus der Unpersönlichkeit, folglich Widerstands-Unfähigkeit der Μοίρα zu erklären. 12.
- B. Lösung des Widerspruchs aus dem Streben des Menschengeistes in der Vorstellung von der Μοῖρα sein Bedürfniss nach monotheistischer Weltanschauung zu befriedigen. 13.

Abweisung der Vorstellung von einem geschiedenen Bereiche der fatalistischen und göttlichen Wirksamkeit. 14.

Anhang: die  $K\tilde{\eta}\varrho\varepsilon\varsigma$ . 15.

# Vierter Abschnitt.

# Die Gotteserkenntniss und Offenbarung.

Uebergang. 1.

Vorstellung des Dichters vom Wissen überhaupt: Wissen ist Erfahrung. 2. Auch das Wissen des homerischen Menschen von der Gottheit ist ein historisches. Er hat dasselbe

A. aus dem persönlichen Verkehre mit der Gottheit. 3.
I. Stufen desselben.

- Er ist in den beiden Epopöen schon im Abnehmen begriffen. Dies erhellt
  - a. daraus, dass zur Zeit der troischen und nach-troischen Ereignisse keine Vermählungen zwischen Göttern und Menschen mehr vorkommen; 4.
  - b. aus mehreren ausdrücklichen Angaben des Dichters selbst. 5.
- Er ist zur Zeit des Dichters ganz erloschen. Folglich hat der Dichter das Wissen von der Gottheit aus den Geschichten der Vorzeit überkommen und dasselbe mit Hülfe der Muse fixirt (Herod. 3, 53).
- II. Subjekte desselben. 7.
- III. Art und Vorgang desselben. 8-13.
  - 1. Verhalten der Gottheit in demselben. 8-10.
    - a. Sie ist unverwandelt und zugleich unsichtbar. 8.
    - b. Sie ist unverwandelt und (dem Einzelnen) sichtbar. 8.
    - Sie ist verwandelt
      - a. in Thiergestalten, 9.
      - β. in Menschengestalten, und handelt in dieser Verwandlung

- aa. als Gottheit,
- bb. als ein menschliches Individuum. 10.
- 2. Verkalten des Menschen in demselben.
  - a. Unmittelbares Erkennen der erscheinenden Gottheit. 11.
  - b. Vermitteltes Erkennen derselben. 12.
  - c. Die Gottheit giebt sich selbst zu erkennen. 13.
- IV. Bewusstseyn des hom. Menschen über denselben. 14.
- B. Aus dem τέρας und σημα. Begründung desselben in der hom. Weltanschauung. 15.
  - I. Arten und Urheber desselben. 16.
  - II. Bedeutsamkeit desselben.
    - 1. Unmittelbar verständliche Zeichen. 17. 18.
    - Deutungsbedürftige Zeichen. Die gleichsam handelnden olwes. Eintreten der Mantik. Deren Organe 19.
      - a. Unausgebildete Verbindung einer Handlang mit dem τέρας. Bedeutsam ist noch dieses für sich. 20.
      - b. Vollendete Verbindung der Handlung mit dem τί- ρας. Bedeutsam ist, was in und mit dem τίρας ge-schieht. 21.
  - III. Aufhebung und Vernichtung des riças und der Mantik.
    - Willkürlichkeit der Deutung und mangelnde Berechtigung des τέρας höheren, besonders sittlichen Instanzen gegenüber. 22.
    - 2. Möglichkeit des Zufalls im τέρας. 23.
    - Doppeldeutigkeit desselben und Widerspruch der Absicht des sendenden Gottes mit der Wirkung und dem Erfolge des Zeichens. 24.
- C. Aus einer unmittelbaren, nicht an ein Zeichen gebundenen Offenbarung. Diese geht vor sich
  - I. In der Sphäre der Aeusserlichkeit: die δσσα. 25.
  - II. In der Sphäre der Innerlichkeit.
    - 1. Die Träume.
      - a. Arten derselben.
        - Die dem τέρας ähnlichen, deutungsbedürftigen.
           26. 27.

- β. Die zu speciellen Zwecken gesendeten, als persönliche Boten auftretenden Traumgestalten. 27. Ueber den angeblichen Traumgott, die Thore der Träume, den δημος δνείρων. 28.
- b. Trüglichkeit derselben
  - α. an sich; 29.
  - β. wegen des bösen Willens der Gottheit. 29.
- 2. Die Ahnungen. 80.
- Die Erleuchtung des ohne Vehikel eines τέρας oder Traumes weissagenden μάντις.
   31. \$2. Annullirung dieser Offenbarungsform durch die Trüglichkeit des Organs derselben.
   33. Die Orakel.
   34.
- D. Aus dem Thun und Wirken der Gottheit. 35. (Vergleichung der christliehen Offenbarungsformen mit den heidnischen. 86.)

# infter Abschnitt.

# Die praktische Gotteserkenntniss.

Uebergang: die Offenbarungen der Gottheit offenbaren weder Lehre noch Gesetz; beides schöpft der hom. Mensch aus dem durch den Volksglauben bestimmten und gebildeten Gewissen. 1. Aus diesem heraus gestaltet sich das Verhältniss des Menschen zur Gottheit.

A. Verhalten des Menschen zur Gottheit unmittelbar; die subjektive Pietät.

Quelle derselben ist das Abhängigkeitsgefühl. Der Mensch bedarf der Gottheit. 2. Dies wird anerkannt

- durch das Opfer, welches Hauptstück des Kultus ist. 3.
  - Der priesterliche Kultus, der gebunden ist an heilige Stätten (4) und an die Personen der Priester (5), welche jedoch keine hierarchische Corporation bilden oder ins Leben des Volkes ein hieratisches Element bringen, so dass auch die mehrmals erwähnte Göttersprache keine hieratische ist. 6.

- 2. Der politische Kultus. 7.
- 8. Der häusliche oder sonstige Privatkultus. Im Gegensatze zu den statis und anniversariis sacrificiis das Gelegenheitsopfer und die Libation. 8. Gegensatz: Opfer des eigenen Willens und der Gehorsam der Selbstverläugnung. 9.
- II. durch Zuversicht und Vertrauen (10), deren Bethätigung
- III. das Gebet ist (Bitt-, selten Lob- und Dankgebet). 11. Priesterliche Fürbitte. 11. Ansprüche des Betenden; Bedingungen des erhörlichen Gebets. 12. Liturgische Form desselben. 13. Sonstiges Rituelle. 14. Aber die Erhörung beruht gleichwohl lediglich auf subjektiver Willkür der Gottheit. 15.

Aus dieser subjektiv willkürlichen Stellung der Gottheit zum Menschen resultirt eine nur unvollständige, mit innerem Widerstreben gepaarte Ergebung in die Fügungen und den Willen derselben. 16. Daher

- 1. einerseits der Gottheit gegenüber Resignation, 17.
- 2. andererseits ein Schelten der Gottheit. 18.

Da aber auch die Moloa waltet, so kommt es zur vollen deten Resignation. Auflösung der subjektiven Pietät. 19.

Diese löst sich auch noch auf anderem Wege auf:

- 1. Die Lieblings-Gottheit wird geehrt, die anderen neben ihr für nichts geachtet. 20.
- 2. Der Mensch vermag sich an der leibhaftigen Gottheit zu vergreifen. 21.
- B. Verhältniss des Menschen zur Gottheit mittelbar durch andere Menschen. Die objektive Pietät oder die Ethik. 22.

Derselben Quelle: das Gewissen und das sittliche Institut; Standpunkt: Identität der Sphären des Rechts, der Sittlichkeit und Religiosität (23); Charakter: wo Zucht und Sitte nicht hemmend einwirkt, da schrankenlose Aeufserung und Nacktheit der natürlichen Leidenschaft; Ehrlichkeit des sittlichen Lebens und Wahrhaftigkeit. 24. Die religiöse Wahrhaftigkeit oder der Schwur (der Menschen und Götter). 24 b.

- I. Der Mensch in seinen allgemeinen, profanen Verhältnissen zum Menschen.
  - 1. Zorn und Versöhnung. 25. Die "Arn und die Arral. 26.
  - 2. Unbarmherzigkeit und Schonung. 27. 28. 29. 80.
  - 3. Rachsucht und Vergebung.
- II. Der Mensch im Pietätsverhältniss außerhalb des sittlichen Instituts.
  - 1. Freundschaft.
  - Der Sänger.
     Das Alter.

  - 4. Der Todte.
- III. Der Mensch innerhalb des sittlichen Instituts. Geheiligte Verhältnisse.
  - 1. Ehe und Familie (individuelle und gesetzliche Berechtigung der Person). 32.

Geschlechtsverkehr überhaupt. 83. Exkurs über das Baden männlicher Gäste durch Frauen. 84.

a. Mann und Weib.

Ehe ein bürgerlich-geheiligtes Verhältniss; Kauf der Frau. Aber die Frau wird nicht zur Waare; Ebenbürtigkeit derselben. 35. Daher Monogamie. 36. Die παλλακίς. Ehebruch der Frau. Keine Scheidung. Keine zweite Ehe des Mannes, wohl aber der Frau. 37.

- b. Aeltern und Kinder; heiliges Verhältniss; die Erinnyen. 38. Gründe der Pietät: der natürliche; der Die θρέπτρα. Mündigkeit. 39. Das Familienglück; die Familienglieder. 40. Die Bastarde. 41.
- c. Das Sclavenverhältniss, theilweise versittlicht durch den Familiengeist. 42. Hemmung der Wirkungen desselben durch die Menge der Sclaven und das Besitzverhältniss, 43.
- 2. Der Staat.
  - a. Das patriarchalische Leben. 44.

- b. Das politische Leben. Der aus Familien, aus den φρήτραις und den φώλοις gegliederte Staat.
  - a. Staatsrecht.
    - aa. Der König, von Zeus bestellt. Erblichkeit des Königthums; die Dynastie. 45. Die Ehre des Königs: das τέμενος, die δαίτες und θέμιστες der θεράπων. 46. Die Berufsehre. 47. Der Despotismus. 48. Die Reaktionen dagegen. 49.
    - bb. Die Edeln. Die βουλή. Rechte des Adels. 50.
    - cc. Der δημος. Die ἀγορά. Die Rechte und Verpflichtungen. Die Standesunterschiede. 51.
  - β. Civilrecht.

Spuren civilrechtlicher Verhältnisse. Der Process. 52. Dagegen Mangel alles öffentlichen Criminalrechts. Daher Blutrache (Rückkehr des Staates zur Familie); doch ist der Mörder kein εναγής. Vermeidung derselben durch die ποινή und φυγή. 53. Letztere fährt in die Sphäre der

- 8. Völkerverbindungen. Ein Völkerrecht ist eigentlich nicht vorhanden; daher ist
  - a, in der Sphäre des Privatverkehrs zwischen Individuen verschiedener Staaten Zeus Schirmvogt (54)
    - α. des ξχέτης, 55.
      - β. des ξείνος, 56.
      - γ. des πτωχός. 57.
  - b. Sphäre des Völkerverkehrs.
    - a. Der Krieg. Arten desselben. Milder und versöhnlicher Charakter desselben. 58. (Möglichkeit gütlicher Uebereinkunft. Die Zweikämpfe. Die Verträge). Roher und unmenschlicher; der erschlagene Feind. 59.
    - β. Die Bundesgenossenschaften. 60.
- IV. Der Mann in seinem sittlichen Beruf; insbesondere die Tapferkeit. 61. 62.

### Sechster Abschnitt.

# Die Sünde und die Sühnung.

#### Uebergang.

- A. Form der erscheinenden Sünde. 1.
- B. Wesen der Sünde. 2-11.
  - I. Die Sünde ist die arn. 2 (Sprachliches. 8.) Die Bethörung durch die Gottheit. 4.
  - II. Die Sünde kommt aus dem Menschen selbst. 5.
    - Allgemeine Disposition zur Sünde, von Herkunft und Schicksal bedingt. 5.
    - 2. Besondere Verführung zur Sünde durch die bis zur εβρις gesteigerte Selbstsucht. 6. Genesis derselben:
      - a. Ehrgefühl. 7.
      - b. Selbstgefühl. 8.

Diese sittlichen Zustände des Ich bringen dasselbe nicht in Opposition gegen die göttlichen θέμιστες, noch wirken sie Verschmähung des göttlichen Beistands; derselbe ist vielmehr des Helden höchste Ehre. 9. Aber das Selbstgefühl geht über in

- c. Selbstsucht, die Quelle der υβρις. 10. 11.
- C. Reaktion der Götter und Menschen gegen die Sünde. 12.
  - I. Motive die Sünde zu meiden,
    - 1. von den Göttern hergenommen:
      - a. Wesen und Beispiel der Götter;
      - b. Zorn der Götter;

c. Von den Göttern verhängte Wandelbarkeit des Geschicks.

- 2. von dem menschlichen Gesammtgewissen, dem sittlichen Bewußstseyn Anderer entlehnte:
  - a. Scheu vor der öffentlichen Meinung; 14
  - b. Scheu vor den sittlichen Instituten;

### Inhalt.

- dem eigenen sittlichen Bewufstseyn des Menschen entnommene. 15.
- II. Motive das Rechte zu thun.
  - 1. Wille der Götter; der von diesen verliehene Beruf. 16.
  - 2. Die νέμεσις ανθρώπων. 17.
  - 8. Niedriger stehende, egoistische. 18.
- D. Zurechnung der Sünde.
  - 1. Die Sünde wird auf die Götter geschoben, 19.
  - 2. dem Menschen imputirt. 20. Das menschliche Schuldbewufstseyn, dessen Stachel
- E. die Strafgerechtigkeit der Götter ist. Diese wird
  - L nachgewiesen
    - 1. in einzelnen Fällen, 21.
    - 2. in der epischen Handlung beider Gedichte. 22.
  - II. ihrem Wesen nach bestimmt
    - 1. als vergeltend,
    - 2. als Abschreckung beabsichtigend.

28.

- F. Das Bedürfniss der Sühnung. 24. Inhalt der Sühne:
  - Unterlassung des Bösen und Gutmachen des Geschehenen. 25.
  - II. Das Sühnopfer; Wesen und Arten desselben. 26.
  - III. Das Gebet. 27.
  - IV. Andere mit der Sühnung in Bezug stehende Gebräuche. 28.
- G. Die Vergebung der Sünde ist ungewiss. 29.

### Siebenter Abschnitt.

# Das Leben und der Tod.

#### A. Das Leben.

- I. Lust und Glück des Heroenlebens. 1.
- II. Des Lebens Noth.
  - 1. Die negativen Potenzen.
    - a. Die Beschränktheit. 2.
    - b. Das nicht providentielle Walten des Geschicks. 8.
       [Die menschliche Freiheit und die Ironie des Schicksals. 4.]
  - 2. Das positive Leid und der Schmerz. 5.
    - a. Gehalt und Tiefe desselben.
      - a. Freiheit des hom. Manschen von künstlichem, raffinirtem Schmerz. 5. 6. 7.
      - β. Der Mensch hat ein im Dulden starkes Gemüth. 8.
    - b. Größe und Allgemeinheit des Unglücks. 9.
    - c. Stachel desselben:
      - a. Der Unglückliche fühlt sein Unglück als einen Zorn der Götter, und kann sich der Gewissheit endlicher Vergebung nicht getrösten. 10.
      - β. Und gleichwohl sind die erbarmungslosen Götter zugleich die Verführer. 11.

Daher die δειλοί βροτοί, die βροτοί χαμόντες. 12. Der Mensch sucht Ruhe im Tode. 13.

#### B. Der Tod.

- I. Der gesuchte und gewünschte Tod
  - 1. als Preis für ein zu erringendes, substantielles Gut; 14.
  - als Eingang zur Ruhe, als negativ das Unglück bewältigende Macht. 14.
- II. Der als der Uebel größtes gehasste Tod. Er ist gehasst als der Untergang der selbstbewußten Persönlichkeit. 15.

#### Denn

 Der eigentliche Mensch, das wahre Ich des Menschen ist der Leib; die Bedingung des menschlichen Selbstbewufstseyns sind die φρένες. 16.

#### Es giebt nämlich

- a. ein körperliches Princip des geistigen Lebens,
   eben die φείνες. Denn
  - a. Empfinden, Denken und Wollen ruht in ihnen beim Menschen wie beim Thiere. 17. 18.
  - $\beta$ . Das Leblose bekommt die  $\varphi \varrho \delta \nu \alpha \varsigma$ , sobald ihm eine geistige Thätigkeit zugeschrieben wird. 19.
- b. ein seelisches Princip des geistigen Lebens, den θυμός. Denn
  - a. im θυμός gehen die nämlichen geistigen Funktionen vor, wie in den φρεσίν. 20.
  - β. Die beiden Hauptseelenkräfte, μένος und νοῦς, haben so gut im θυμὸς als in den φρεσὶν ihren Sitz. 21.
  - y. Der 3vuos verlässt im Tode den Leib so gut

als die ψυχή, welche das animalische Princip des Lebens ist, jedoch ohne das Schicksal derselben zu theilen. 22.

Aber das seelische Princip des geistigen Lebens wird den posch nicht blos coerdinirt, sondern in häriert denselben auch Die potres sind die alleinigen Trägerdes Geistes. 23.

2. Gehn also im Tode die φρένες zu Grunde, so ist nicht nur der Leib des Menschen, sondern auch der Geist desselben gestorben. Darum hat die zum εἰδωλον gewordene ψυχή keine φρένες mehr, ausgenommen die des Teiresias. 24.

Folgen hieraus für das etdwlov im Hades:

- a. physische Existenz, 25.
- b. geistige Existenz desselben. Die Bewußtlosigkeit des Todten. 26.
- c. Drang nach Wiederbelebung durch das Blut. 26.
- III. Nichts desto weniger sind die Manes in anderer Beziehung wieder divi Manes. 27. Die Widersprüche auf diesem Gebiete:
  - 1. In Absicht auf die Lokalität des Hades. 28.
  - 2. In Absicht auf die Leiblichkeit (28) und Geistigkeit der Todten. 29.
    - α. Minos' Richteramt unten den nicht über die Todten.
    - β. Uebermenschliches Wissen derselben.
    - y. Opfer und Gebete, den Todten geweiht. 80.
      Die Widersprüche in Od. w.. 31.

## Inhalt.

C. Die vom Menschen erstrebte Verstellung wirklieher Unsterblichkeit. 82.

Die Vorstellung sucht

- I. Vermittlungen zwischen Tod und Unsterblichkeit;
- II. entschliesst sich den Menschen ganz unsterblich zu machen durch Belassung des Leibes.

## Einleitung.

Es darf wohl gegenwärtig als ausgemachte Wahrheit gelten, dass uns der Zauber homerischer Poesie aus derjenigen Einheit von Natur und Kunst entgegentritt. die nicht durch eine, nach theoretisch erkannten Gesetzen wirkende, Reflexion des Dichters vermittelt ist. Indem sich sein Genius im Lied' ergieng, hat er die Gesetze der Epik erst geschaffen. nicht befolgt, und die tiefe künstlerische Technik, in deren Handhabung seine Gesäuge sich gestalteten, ist ihm so wenig Gegenstand bewusster Erkenntniss gewesen, dass er, wenn wir ihn über die dem Sänger zu lösenden Aufgaben selbst befragen, mit Bestimmtheit nur die Forderung der Anschaulichkeit in der Darstellung und etwa noch der Neuheit in der Wahi Man sehe Od. 9, 489 ff., wo des Stoffes verräth. Odysseus zu Demodokos sagt: λίην γὰς κατὰ κόσμον Αχαιών οίτον αείδεις, όσσ' έρξαν τ' έπαθόν τε, καί οσσ' εμόγησαν Αχαιοί· ως τε που ή αθτός παρεών η άλλου αχούσας· ferner Alkinoos' Lob der anschaulichen Erzählungen seines Gastes Od. 2, 368, 369: μύθον δ', ώξ οτ αριδός, επισταμένως κατέλεξας, πάντων τ' Αργείων σέο τ' αθτοῦ κήδεα λυγρά· endlich Telemachs bekanntes Wort Od. α, 351: την γαο αοιδην μαλλον επικλείουσ' ανθρωποι, ητις ακουόντεσσι νεωτάτη αμφιπέληται. Sonst ist die Schönheit des Ganzen wie des Einzelnen seines Geistes unmittelbare

That; jede Vorstellung, welche in der Erzeugung desselben das künstlerische Schaffen und das künstlerische Wissen des Sängers auseinander fallen, ja dieses wie bei dem modernen Dichter jenem vorausgehen lässt, setzt das erst in Pindar und den Tragikern, ja völlig erst nach Jahrtausenden, erst in Goethe erreichte Ziel der poetischen Entwicklung des Menschengeistes, die sich der Gesetze nach denen sie schafft im tiefsten Innern bewußte Schöpfung des Schönen, höchst unnatürlich an den Anfang derselben. Denn ist Homer auch keineswegs der Anfang, sondern gewiss der Höhepunkt einer poetischen Entwicklungsperiode, so ist doch diese Periode selbst unwidersprechlich die der unmittelbaren, der noch nicht durch Reflexion hindurch gegangenen Einheit von Natur und Kunst.

Aber der Zauber homerischer Poesie wird auch dadurch zerstört, dass man zwischen den Genius und seine Schöpfungen die sich selbst erkennende Re-·flexion in so fern einschiebt, als man dem Inhalt und Stoffe nach das Wissen des Dichters von dem Wissen der Menschheit, die er darstellt, unterscheidet, als sey er ein Weiser gewesen, der, entweder priesterlich geweiht, dem Volke nur die Hüllen einer von ihm erkannten Geheimlehre gegönnt, oder, verständig aufgeklärt, die Götterfabeln selbst belächelt und blos als poetischen Zierrath oder höchstens als Einkleidung moralischer und physikalischer Lehren gebraucht habe. Ueber letztere Vorstellung, die sich in möglichst alberner Form bei Damm in den Anmerkungen zur übersetzten Odyssee Zeigt, die von Heyne durch Raisonnement begründet (vgl. Nov. Comment. S. R. G. Vol. VIII. Exc. I. ad Il. 9, Müller Proleg. zu einer wiss. Mythol. p. 317ff.), von Vofs trotz seiner scharfen Polemik gegen Heyne im Grunde nur anders geformt, nicht aufgegeben worden ist (My-

thol. Br. I. p. 20; Müller p. 321 ff. bes. p. 322 am Ende), dürfenwir uns wohl erlauben hinwegzugehn. Die erstere, zwar bedeutend und wesentlich modificirt, wird bekanntlich von Creuzer z. B. in seinen und Hermanns Briefen vertreten, und vielleicht am meisten charakteristisch in folgender Stelle ausgesprochen (p. 53): "Wenn Sie also sagen: "die Poesie weiss nichts von dergleichen Anspielungen (auf Geheimlehren), so sage ich in Hinsicht solcher durch Wortkargbeit auffallenden Stellen: "die Poesie will und darf nichts davon wissen; es will aber der Dichter, und namentlich auch der Homerische Hymnendichter, vor dem versammelten Volke den Unterrichteten und Eingeweihten zu verstehen geben, dass auch er zu den Religionskundigen gehöre." Hiemit vergleiche man Creuzers Aeufserungen in der Symbolik II. p. 447. 459, III, 182 f.. Seine ursprüngliche Ansicht blickt selbst leise noch in einer Stelle durch, wo er sie, wenn ich ihn anders recht verstehe, zurückzunehmen scheint: "Homer selbst konnte von einem allegorischen Verstande seiner Gesänge kein Wort wissen oder wissen wollen. Seine Lieder gefielen dem Volke, wie dem Könige. Damit gut. - Für das Uebrige (d. i. für höhere religiöse Bedürfnisse) war bei den Hellenen, wie allerwärts, auf andere Weise gesorgt" (Vorrede zur Symb. IV. p. XV). Noch stärker als Creuzer drückt sich Wachsmuth aus (helf. Alterthumskunde Bd. 4. p. 94): "Ohne Zweifel haben Homer und Hesiod noch mehr gewusst, als ihre Gedichte sagen. In diesen spricht sich ja nur der Dichter aus, nicht der denkonde Mensch überhaupt; die Tiefe des letzteren tritt oft vor der sinnlichen Auffassung des ersteren in Hintergrund".

Dass nun im Dichter Spuren symbolischer Mythen, orientalischen oder altpelasgischen Ursprungs

wirklich vorhanden sind, lehrt der Augenschein und es haben auch die competentesten Richter diese Thatsache anerkannt; vgl. Hermann's Briefwechsel mit Creuzer p. 13. 26; Müller in den Prolegom. p. 340. 342; Voelcker im rhein. Museum für Philologie Jahrg. I. Hft. 2. p. 191 ff., neuerdings Baeumlein in dem schönen Aufsatze: Pelasgischer Glaube und Homer's Verhältniss zu demselben in Zimmermann's Zeitschrift 1839 XII. Nro. 147 ff.: Müller findet insbesondere bei den ärgerlichen und unwürdigen Göttergeschichten die Läugnung aller Bedeutsamkeit widersinnig (Prolegom. p. 356) Und in der That es ist eine den Zusammenhang der Entwicklung des Menschengeistes zerreissende Behauptung, welche Griechenland von Asien, das Hellenenthum von pelasgischem Wesen dergestalt abscheidet, dass aller und jeder Einfluss des Orientalischen und Pelasgischen auf Hellenisches Wissen und Glauben völlig geläugnet, oder, wie von Voss (Antisymb. I. p. 175) und Anderen, in die nachhomerischen Zeiten verlegt wird. Dieselbe zu bestätigen ist der Dichter selbst am wenigsten geeignet, der mit den Phöniciern regelmäßigen, mit Aegypten wenigstens vereinzelten Verkehr, der das Orakel von Dodona und im dodonäischen Zeus einen von den Achäern angerufenen Gott kennt (Il. π, 233 ff.). Darum wagen wir auch nicht in der inneren, so zu sagen theologischen Gliederung der Götterwelt, von welcher unten im zweiten Abschnitte geredet werden muſs, dann in der Mythe von Zeus' Fesselung (Il. α, 397 ff.), in Zeus' goldener Kette (Il. 9, 18), in Here's Bestrafung (Il. o, 18), in Here's Verbergung des lahmgeborenen Hephaistos (Il. o, 396), vielleicht auch in der Theomachie (Il. \( \varphi\), 385 ff.), in Helios' Rindern (Od. µ, 127 ff.) und Anderem Ueberbleibsel uralter, orientalisch-pelasgischer Symbole zu verkennen, wenn wir uns gleich von Deutungen, welche Odysseus zum Sonnen-, Penelope'n zum Mondsymbole machen, aufs äußerste zurückgestoßen fühlen.

Aber mit der Anerkennung symbolischer Mythen im Dichter ist nun und nimmermehr eingeräumt, was Creuzer in der oben angeführten Stelle sagt, dass der Dichter, den er hier zusammenstellt mit dem Hymnendichter, den Unterrichteten und Eingeweihten habe zu verstehen geben wollen, dass auch er zu den Religionskundigen gehöre. Schon Ouwaroff hat in seiner Schrift über das vorhom. Zeitalter p. 28 treffend erwidert, die anerkannte Wahrheit, dass Homer's Dichtung eine jugendliche, ja sogar eine kindliche sey, entferne jede Vorstellung von einer absichtlichen und willkürlichen Geheimhaltung mystischer Lehre. Und es findet sich im ganzen Dichter auch nicht die geringste Spur, dass er Symbolisches, was er berichtet, als Symbolisches berichte, dass er eine Geheimlehre, ja dass er nur einen Stand kenne, der als Inhaber eines mystischen Wissens, als Ausleger eines ίερὸς λόγος betrachtet werden könnte. Denn wenn irgend etwas, so steht die Thatsache fest, dass seine Priester (an die μάντεις ist gar nicht zu denken), deren er auf Seite der Hellenen höchst erwähnt, weder einen geschlossenen, von den Nichtpriestern wesentlich verschiedenen Stand bilden, noch irgend geheimen Kulten vorstehn, oder verborgener Weisheit kundig erachtet werden; vgl. Lobeck Aglaoph. I. p. 256 ff.. Die Voraussetzung also, dass er die Symbolik, die in seinem Liede nicht spurlos verschwunden ist, für seine Person auch habe deuten können, nimmt eine zu seiner Zeit gereifte Ausbildung eines Elementes an, was in der Zeit, die er schildert, auch nicht in leisen Andeutungen vorhanden ist, ja was der Sinnes - und Anschauungsweise letzterer aufs entschiedenste widerspricht. Jene Voraussetzung befestigt somit zwischen ihm und der Zeit,

die Gegenstand seines Liedes ist, eine Kluft, welche in seine ganze Poesie das Element einer sichtenden und wählenden .), bald vorsichtig andeutenden, bald schlau verhüllenden Reflexion zu bringen droht. Auf ein Mehr oder Weniger kommt es hier gar nicht an. Er ist einmal, jene Voraussetzung angenommen. nicht mehr der Dichter, dem das Herz auf der Zunge liegt; er will dann nicht mehr blos das Gemüth der Menschen erfreuen, er kennt Interessen und Absichten noch anderer Art. Er ist kein Phemios, kein Demodokos, keine Stimme der schlichten und einfältigen Natur, keine "abgespiegelte Wahrheit einer uralten Gegenwarts mehr (Goethe XXVI. p. 146). Problematisch bleibt mir desswegen sogar das Gofühl der Bedeutsamkeit, welches noch Müller Prolex. p. 343 dem Dichter z. B. in der Darstellung von Zeus' und Here's Umarmung Il. & zugesteht, und welches nur im krassen Enhemerismus völlig verschwinde. Denn treffend und wahr sagt Ulrici (Gesch. der hellen. Dichtkunst I. p. 189): "Sein Gesang ist nur wie die allgemeine Stimme der Zeit und des Lebens. das er besingt. Diese völlige Unterordnung seines Geistes, diese innige Einheit seines Ich's und seines Gegenstandes war nur möglich, sobald er in kindlicher Unbewusstheit selbst nichts Höheres und Schöneres kannte, als was die Wirklichkeit, was Sage und Geschichte der jugendlich vergrößernden und ausschmückenden Phantasie darbrachten, sobald er nur aufnahm und wiedergab, und sich selbst wie das

<sup>\*)</sup> Etwas ganz Anderes ist es, wenn Herodot 2, 116 vom Dichter meint, er habe unter mehreren Sagen diejentge gewählt, welche sich zur epischen Dichtung am besten schickte, etwas Anderes auch die homerische Schlauheit, von welcher Nitzsch in den Anmerkungen zur Od. Bd. I. p. 298 spricht.

edeichgestimmte Gefäls erschien, das die ausströmenden Töne und Klänge des Lebens und der Aufsenwelt zurücktönte". In jener Ehestandsscene, mag dieselbe für sich betrachtet immerhin Symbol eines Naturprocesses sevn, ist dem Dichter durchaus nur die Macht bedeutsam, mit welcher sie in den Gang der epischen Handlung eingreift; so gut der Hörer ihre Wirksamkeit als poetisches Motiv nur dann vollkommen empfand, wenn er Here's listigen Anschlag als solchen nicht außer Augen verlor, so gut mein' ich musste in dem Dichter die Bedeutsamkeit des Faktums für die Folge der Ereignisse jeden Gedanken an dessen physikalische Bedeutung zurückdrängen. Wir dürfen nur uns nicht mit dem Dichter verwechseln; uns liegt es freilich nahe, in Berichten. wie der ist von Agamemnon's Scepter (vgl. Nitzsch I. p. 201), von Demeter und Jasion (Od. e, 125 ff.), von Hephaistos und Charis, in Angaben, wie von der Aegypter Abstammung von Paieon (Od. d. 232, wo Nitzsch zu vergleichen), das Symbolische oder Allegorische (siehe unten) sogleich zu erkennen. Aber ich fürchte nicht den Dichter misszuverstehn, wenn ich behaupte, dass gerade dergleichen Erwähnungen für ihn und seine Zuhörer ihre wahre Bedeutung, ihr eigentlichstes Interesse nur in ihrem buchstäblichen Wortsinn hatten. Was ists denn weiter, dass ein Königreich vom Vater auf den Sohn erbt! Das ist bedeutsam, dass der Heeresfürst Agamemnon, indem er zur Versammlung spricht, ein Scepter führt, das einst in den Götterhänden des Zeus gewesen und als heiliges Familienkleinod von König zu König vererbt worden ist. Dass mit diesem Scepter die Herrschaft verbunden war, das sagt der Dichter, das braucht man nicht erst zu erdeuten; Il. β, 107: αὐτὰρ ὁ αὖτε Θυέστ Αγαμέμνονι λείπε φορηναι, πολλησιν νήσοισι και 'Aργεϊ παντι ανάσσειν aber gerade desswegen

bedeutet das Scepter ihm die Herrschaft nicht, sondern hat eine selbstständige Geschichte.

Es bleibt also dabei: Symbolisches findet sich im Dichter, und er weiss in Einigem weniger, als er sagt; nimmermehr aber sagt er weniger als er weiss. Wenn wir nun auch annehmen, dass dieses Symbolische aus dem Orient stamme, so hilft das doch, um mit Hermann zu reden (Briefe p. 65), zur Erklärung der Religion des Dichters noch sehr wenig. "Er und seine Genossen, sagt Bernhardy (griech. Literaturgeschichte p. 221), beseitigten sowohl die Erinnerung an rohe symbolische Kulte als die Versuche der physikalischen Reflexion und entwickelten, nicht als Erfinder sondern als Ausleger des Volksgeistes, nicht in Lehren und Abstraktionen sondern in plastischer Bildnerei vermöge langer ausgeglichener Gruppen der Fabel das Bewusstseyn einer harmonischen Naturgesellschaft, einer durch einerlei Gesetz bestimmten Ordnung des göttlichen und menschlichen Daseyns". Wollen wir also die Theologie des Dichters erforschen, so müssen wir vor Allem den Gedanken an gebeime Lehren entfernen. Dieselbe liegt vielmehr in der Fülle dessen, was seine Helden thun und reden, offen zu Tage; ihr Gehalt ist nicht durch Deutung und Entzifferung, sondern fast ausschließlich durch Beobachtung und Vergleiehung, sodann durch Erkenntniss der Einheit des religiösen Bewusstseyns zu gewinnen, welche den vielgestaltigen Erscheinungen desselben zu Grunde liegt. Wohl verrathen die Götter des Dichters sowohl einzeln als in ihren gegenseitigen Beziehungen sinnige Anschauungen, die wir theologische, d. h. Ahnungen wirklicher Gotteserkenntniss, nennen dürfen; aber sie gelten ihm nicht als blosse Symbole des Bereiches, dem sie vorstehn; so ist Athene gewifs (siehe unten im zweiten Abschnitt) die substantiirte uñres des Zeus, doch

nimmermehr, wie die von Platon Cratyl. 407. B. erwähnten Ausleger des Dichters meinten, das Sinnbild des voüs und der diávoia überhaupt, Ares nicht das des Krieges, sondern beide sind Individuen, in deneu sich der Charakter dessen, worin sie walten, abspiegelt, ohne dass sie mit der Sphäre ihrer Wirksamkeit zusammensielen. Diese Götter beobachten wir, wie sie es mit den Menschen, die Menschen, wie sie es mit den Göttern halten, und nehmen hinzu, was sich bei dem Dichter hin und wieder in Form eigentlicher Lehre findet.

Diese findet sich bei ihm erstlich in Gestalt der freilich seltenen Allegorie, welche der gerade Gegensatz des Symboles ist. Das Symbol verhüllt, die Allegorie enthüllt die religiöse Vorstellung; das Symbol muss dem Ungeweihten durch den ερος λόγος gedeutet werden, die Allegorie deutet sich selber: ienes ist heiliges, diese, wie z. B. der Helm des Aides, den sich Athene aufsetzt, poetisches Bild (Il. e, 845; vgl, Nitzsch II. p. 135 und Hes. Sc. Herc, 227 Göftl.). Das Symbol hat Theil an der Göttlichkeit dessen, was es darstellt (Hermann Brief an Cr. p. 15), ist von der Gottheit erfullt; die Allegorie ist menschlicher Ausdruck menschlicher Anschauung vom Göttlichen. Darum hat die ausgeführteste Allegorie, die sich bei dem Dichter findet, die von der Ate und den Bitten Il. , in Phoinix' Rede einen rein didaktischen Charakter, fast wie der alvog oder die Fabel. Dasselbe gilt von den allegorischen Fässern des Guten und Bösen, die auf der Schwelle des Zeus liegen (Il. w, 527 ff.), so wie von den elfenbeinernen und hörnenen Thoren der Träume (Od. 7, 562 ff.).

Zweitens kleidet der Dichter, was er von eigentlicher Lehre giebt, in die Gnome oder den Spruch, das Resultat nicht eines geheimen sondern erfahrungsmäßigen Wissens, den Ausdruck der unmittelbaren, sich von selbst verstehenden Wahrheit, welche nicht die Vermittlung der Reflexion sondern der Praxis hinter sich hat. Aus diesen drei Elementen, aus dem historischen des Gehandelten und Gesagten, aus dem reflexionsartigen der sich selbst deutenden Allegorie, aus dem dog matischen der in sich selbst gewissen, unbestrittenen Gnome suchen wir die wissenschaftliche Erkenntniss des Zusammenhangs der homerischen Theologie zu gewinnen. Denn der Geist, der sich in diesen drei Elementen ausspricht, ist überall nur Einer.

## Erster Abschnitt.

## Die Gottheit.

Wenn sich die Vorstellung des homerischen Menschen Götterindividuen schafft, so geht sie bekanntlich nicht hinaus über das Menschenideal. Sie schafft den Gott nach des Menschen Bilde, während der wahrhaftige Gott die Menschen nach seinem Bilde geschaffen. Zwar ist es ihr, eben weil sie etwas Uebermenschliches hervorbringen will, unmöglich, bei der unmittelbaren Natürlichkeit menschlicher Wesen, so wie sie dieselbe vorfindet, stehen zu bleiben; sie sucht dieselbe vielmehr von ihrer Beschränktheit und Mangelhaftigkeit zu entkleiden. Aber trotz aller Versuche, in ihrem Gestalten göttlicher Persönlichkeit die Schranken menschlicher Natur zu durchbrechen, vermag sie doch nicht etwas wesentlich und von dem, was ihr im Menschen erscheint, qualitativ Verschiedenes zu erzeugen. Die Forderung des Menschengeistes in Absicht auf das Wesen seines Gottes geht weiter, als sein Vermögen, derselben durch Gebilde seiner eigenen Phantasie zu genügen, und so finden wir denn die göttliche Persönlichkeit, so hoch sie dem Glauben nach über der menschlichen steht, gleichwohl der Erscheinung nach mit allen Schranken und Mängeln irdischer Natur behaftet.

Wir finden die Quelle des heidnischen Gottesbewufstseyns in jenem dem gettverwandten Menschengeist eingepflanzten

Bestreben "Gott zu suchen, ob er ihn fühlen und finden möchte" (Apostelgesch. 17, 27), und erkennen in den Gestaltungen, welche der Menschengeist in der Arbeit des Suchens auf dieser Entwicklungsstufe hervorgebracht hat, ein Gedoppeltes, erstlich den Ausdruck des für den innern Menschen vorhandenen Bedürfnisses einer qualitativ und wesentlich über den Menschen erhabenen Gottheit, zweitens aber des Menschen Unfähigkeit, aus sich selbst eine Gottheit zu schaffen, die nicht unmittelbar wieder mit der Menschlichkeit geschlagen wäre. Aber das Emporheben der Gottheit über das Menschliche und das Herabziehen derselben in das Menschliche ist uns ein und derselbe, nicht ein getheilter Akt des religiösen Bewufstseyns; der Mensch strebt zwar in seinem Suchen Gottes die Schranken des Diesseits aufzuheben und fühlt sich über dieselben hinausgetrieben; sein Empfinden und Vorstellen aber bleibt immer ein irdisches, diesseitiges, und kommt somit nur zum Postulate der Vernichtung jener Schranken, nie zur Verwirklichung dieses Postulates. Dieser Widerstreit dessen, was der Mensch seiner göttlichen Natur nach setzen wollte und dessen was er praktisch zu setzen vermag, dieser ist die Quelle der durch die gesammte homerische Theologie sich hindurchziehenden, uneigentlich so zu nennenden Dialektik, kraft deren alles vom Menschen theoretisch Gesetzte, dogmatisch Geglaubte sofort in der Wirklichkeit des Lebens wieder aufgehoben und vielmehr als nicht geglaubt und nicht gesetzt sich darstellt.

Benjamin Constant freilich sucht in seinem Werke de la Religion Tome III. p. 327. 332. 356. die Quelle dieses Widerspruchs in den verschiedenen Faktoren, welche zur Gestaltung des homerischen Götterwesens zusammenwirkten. Das religiöse Gefühl der Hellenen, sagt er, stattet die Götter ursprünglich mit allem Hohen, Schönen und Edlen aus (p. 326). Aber die niedrigen Interessen des Measchen verführen ihn, sie sich als bestechlich, als käuflich durch Opfer und Gelähde zu denken (p. 330), und nun ist die Religion, die sich eben erst dem Fetischismus entrungen hatte, aufs neue verderbt. In diesem Zustande fällt sie dann obendrein in die Macht einer unabweisbaren Logik (p. 332), welche aus den Prämissen, die das gemeine Interesse unbesonnener Weise zugelassen hat, unvorhergeschene Folgerungen zieht, durch welche dieses selbst wieder gefährdet wird. Es war diesem Interesse gemäss, sich Gottheiten vorzustellen, die

mit ihm nicht leicht in Collision gerathen könnten (p. 855). Da zog aber die Logik z. B. daraus, dass einmal - par les premières modifications qui se sont glissées dans leur caractère (p. 333) - eine société divine gebildet war, jede société aber ihren eigenen Vortheil wahren müsse, den Schluss, dass demgemäs auch die société der Götter nur das Ihre suche. La société des dieux dut en conséquence s'occuper des siens et ne considérer les hommes que comme accessoires. L'intelligence humaine est soumise à des lois indépendantes de ses désirs (p. 356). Hiebei kommt nun freilich das sentiment religieux bedeutend zu kurz; son ame proteste contre les conclusions que lui impose son esprit (p. 397); und in diesem Widerspruch des religiösen Gefühls gegen die logischen Consequenzen einmal angenommener Zustände sucht Benjamin Constant die Nöthigung, die zu einer immer größeren Läuterung des Gottesbewusstseyns treibt. Sein Grundirrthum ist der, dass er verständig reflektirend die Gestaltung dieses Bewusstseyns zu einem äußerlich zusammengesetzten Erzeugniss von Geistesthätigkeiten macht, die einander beeinträchtigen und durchkreuzen, zu deren schädlichen, jedoch unabweisbaren Resultaten sich das bessere religiöse Gefühl am Ende wieder als ein Corrigens verhalten muss. Er hätte vielmehr die innere Natur dieses Gefühles untersuchen sollen. ob es nicht in seinem Schaffen von vorne herein mit den Schwächen und Mängeln selbst behaftet sey, die er theils dem menschlichen Eigennutz, theils der aus unbedachtsam eingeräumten Prämissen unbarmhetzig fortschließenden Logik aufbürdet.

2. So ist zunächst die leibliche Gestalt der Götter nach ihren Maassen und Verhältnissen ganz die menschliche. Zwar überragen Ares und Athene auf Achilleus' Schild an Schönheit und Größe ihre menschlichen Umgebungen weit (II. σ, 516 — 519), stehn aber doch nicht außer Verhältniss zu diesen; und wenn die Gottheit mit dem Menschen in unverwandelter Gestalt verkehrt (vgl. Abschnitt 4), wie z. B. Athene mit Diomedes II. ε, 124, x, 507, Apollon mit Hektor II. ο, 243; v, 375, Iris mit Achilleus II. σ, 166, Eidothea mit Menelaos Od. δ, 367, Athene

mit Telemach Od. 0, 9, so ist der Mensch ihr gegentber kein Zwerg. Die alle Vorstellung übersteigende Colossalität Athene's, die sonst gefolgert wurde aus Il. ε, 744, wo sie den Helm aufsetzt έχατον πολίων πρυλέεσσ' ἀραρυῖαν, hat Herm. de Hyperb. Opusc. IV. p. 287. ff. durch richtige Erklärung dieser Stelle beseitigt. Fährt sie doch ib. 837 mit Diomedes auf einem Wagen, und neben ihrem Gewicht, unter welchem dessen Achse kracht (vgl. Hes. Sc. 441: βρισάρματος οὖλιος Ἦρης), ist auch die Schwere des Helden noch nennenswerth; Il. ib. 838: μέγα δ' ἔβραχε φήγινος ἄξων βριθοσύνη δεινὴν γὰρ ἄγεν θεὸν ἄνδρα τ' ἄριστον. —

Gleichwohl aber hat sich in einzelnen Stellen die Vorstellung von den Göttern auch zu gigantischer Größe erweitert, z.B. wenn geredet wird vom Schreien der Götter in der Schlacht. Von Athene's Stimme zwar, wie sie Il. o, 217 Achilleus' gegen die Troer gerichteten Schreckruf verstärkt, wird nichts Ungeheueres ausgesagt; aber Ares (Il. s. 860) und Poseidon (5, 148) schreien wie zehn oder zwölf Tausende. - Von Athene zu Boden geworfen bedeckt Ares Il.  $\varphi$ , 407 einen Flächenraum von sieben Plethren; unter den Tritten Here's und des Hypnos zittert der Wald (Il. 5, 285), und als jene vollends auf Lemnos diesem Gotte die Charitin Pasithea zuschwört, soll sie mit der einen Hand die Erde, mit der andern das Meer berühren (Il. §, 272), bei welcher Stelle man sich ja vor der Kleinlichkeit einer sogenannten natürlichen Erklärung hüten wolle. Ob solche gigantische Vorstellungen von den Göttergestalten etwa Spuren orientalischer Anschauungsweise verrathen, ist eine Untersuchung, die aufser unseren Grenzen liegt; genug sie bestehen neben denen von einer gegen die menschliche nicht unverhältnismässigen Leiblichkeit. Ohne zwischen beiden zu vermitteln, giebt die Phantasie des Dichters schon in Bezug

auf das Aeufsere der Götter einem spröden Gegensatz in sich Raum.

- Die Fortdauer der leiblichen Existenz einer Gottheit ist, ganz wie bei den Menschen, an die Bedingung des Schlafes und der Nahrung geknüpft \*). Jener ist auch der Gottheit gegenüber eine Macht (II. ξ. 353: Ζεὺς - υπνω καὶ φιλότητι δαμείς), und Hermes, den der weite Weg zu Kalypso besonders' seiner Unwirthlichkeit wegen verdriesst (Od. e, 100 ff.), labt sich, wie ein ermüdeter menschlicher Wanderer. an Trank und Speise (ib. 95: αὐτὰρ ἐπεὶ δείπνησε καὶ ἦραρε θυμὸν ἐδωδῆ). Aber während es ein charakteristisches Merkmal der Sterblichen ist, dass sie die Gabe der Demeter essen (Il. v., 322: avdol -. δς θνητός τ' είη, και έδοι Δημήτερος ακτήν vgl. Od. ι, 90; 191), heisst es von den Göttern II. e, 341: oð γαρ σίτον έδουσ', οθ πίνουσ' αίθοπα οίνον, wefshalb sie auch kein menschliches Blut haben, sondern unsterbliches (ib.: δέε δ' αμβροτον αίμα θεοίο, ιχώρ, οίός πέρ τε δέει μαχάρεσσι θεοίσιν), und so setzen auch der Kalypso die Mägde Nektar und Ambrosia vor, während neben ihr Odysseus irdische Speise geniesst (Od. e. 194 - 199). Ganz consequent wird Hymn, Ven. 233 der alte Tithonos mit Brod und Ambrosia zugleich genährt: αὐτὸν δ' αὖτ' ἀτίταλλεν (Ἡως) σίτω τ' αμβροσίη τε.
- 4. Natürlich ist die Existenz der Götter beschlossen im Raum, dessen Schranken sie unterworfen sind. Denn Od. ζ, 20, wo von Athene gesagt wird: η δ' ἀνέμου ως πνοιη ἐπέσσυτο δέμνια κούρης ist nur die Vorstellung der Unkörperlichkeit eines Traumbilds auf die Göttin übertragen. Zur Erkenntniss ihres Wesens ist die Frage, wie sichs mit ihrem Woh-

Verwandt hiemit ist, dass sie des Sonnenlichtes bedürfen; vgl. das Zηνὶ φόως ἰρέουσα καὶ ἄλλοις ἀθανάτοισιν Π. β, 49; Od. γ, 1.

nen im Himmel und auf dem Olymp verhalte, nur von untergeordneter Bedeutung: wir forschen vielmehr nach der Art, auf welche sich der Mensch die durch ihr Gebundenseyn am Raum ihrer Macht und Wirksamkeit gesetzten Schranken wieder aufgehoben denkt. Hier vermitteln ihre von den menschlichen zwar nicht qualitativ verschiedenen aber quantitativ unendlich stärkeren Sinne, und die alle Entfernungen für sie auf ein Geringes reducirende Schnelligkeit ihrer Bewegung. Was zuvörderst die letztere betrifft, so müssen sie sich mit dem Orte, wo sie sehen oder einwirken wollen, in leibliche Beziehung setzen; vgl. Nitzsch Anmerk. zur Od. I. p. 175, 219, der auch anführt Wolf Verm. Schr. S. 279-286. Zwar knüpfen sich an Zeus' Persönlichkeit die ersten Spuren der Vorstellung, welche der Gottheit die Fähigkeit zutraut, eine physische und sinnlich wahrnehmbare Wirkung auch aus der Ferne hervorzubringen. Zu Il. o, 242, wo der schwergetroffene Hektor zu sich kommt, επεί μιν έγειρε Διὸς νόος (ein hier bedeutsamer Ausdruck), bemerkt schon Heyne; paulo aliter h. l. dictum de recreuto Hectore, quam alibi de animo audacia et virtute nova inflammato, ut supra v, 58: εί και μιν Ολύμπιος αθτός έγείροι, et saepe, wie z. B. Od. ω, 164: αλλ ότε δή μιν έγειρε Διὸς νόος αἰγιό-2010. Il. o, 463 reisst er, ohne leiblich anwesend zu seyn, dem auf Hektor zielenden Teukros die Bogensehne entzwei; Od. 5, 310 sagt, von einem Schiffbruch erzählend, Odysseus: αθτάρ έμοι Ζεύς αθτός - ίστον αμαιμάκετον νηὸς κυανοπρώροιο έν χείρεσσιν έθηκεν. Solche Handlungen vollziehen sonst die Götter nur in leiblicher Nähe, wie z. B. Il.  $\psi$ , 384 Apollon gewifs nicht vom Himmel oder vom Olympos aus dem Diomedes die Peitsche aus der Hand schlägt; vgl. Il. v., 325; 439. Nur bei der unsichtbaren Wirksamkeit der Götter im Geiste des Menschen, von welcher unten, bedarf die Vorstellung des Vehikels einer leiblichen Nähe nicht. Die Schlachten aber in der Ilias regie-

regieren die Götter niemals aus der Ferne; ja selbst Zeus. der zwar so persönlich wie Ares und Athene nie Theil am Kampfe nimmt, begiebt sich, als 11. 2. 181 Agamemnon der troischen Mauer zu naben im Begriff ist, mit dem Blitz in der Hand vom Himmel auf den Ida herab, um dem Schauplatz der Begebenheit näher zu seyn; Il. o, 694 stöfst er γειοὶ μάλα μεγάλη den Hektor vorwärts; ib. 179 droht er durch Iris dem Poseidon εναντίβιον πολεμίζων ενθάδ' ελεύσεσθαι (vgl. ib. 310; δ, 167); und wenn die Götter dem Frevelmuth und der Gerechtigkeit der Menschen nachforschen wollen, schauen sie nicht vom Himmel auf die Erde herab, sondern durchwandeln in menschlicher Gestalt die Städte (Od. o, 485 sq.). Aber weil sie mit wenigen Schritten ungeheuere Räume durchmessen, sind sie, wie Telemach von Zeus und Athene meint, gar treffliche Helfer, εψι περ εν νεφέεσσι καθημένω (Od. π, 263). Denn ihr Ohr vernimmt ja den Ruf der Hülfeflehenden überall, so dass Glaukos in seiner Noth nach Sarpedon's Fall sein Gebet zu Apollon mit den Worten beginnt (Il. π, 514 sq.): κλύθι, άναξ, ος που Δυκίης εν πίονι δήμφ είς ή ένὶ Τροίη: δύνασαι δὲ σὸ πάντοσ' ακούειν ανέρι κηδομένφ, gerade wie Achilleus, als er zum dodonäischen Zeus betet, der doch so ferne wohnt (τηλόθι ναίων), zum Himmel emporblickend dem Auge des Angerufenen nicht entgeht (Il.  $\pi$ , 231, 232; vgl.  $\beta$ , 27). Ja sie hören, wo sie sich immer befinden, auch was nicht unmittelbar zu ihnen gesprochen wird; so Here Il. 9. 198 Hektor's sieghoffende Rede, Thetis den Klageruf um den gefallenen Patroklos (Il. o, 35); Poseidon das prahlerische Frevelwort des Ajas (Od. 8, 505). Letzterer sieht weit von den südöstlichen Solymer-Bergen aus den auf seinem Floss nordwestlich hersteuernden Odysseus (Od. &, 283), und wird von Zeus augenblicklich vom Ida her gesehn, als er auf des letzteren Befehl das Schlachtfeld verlassend in die Tiefe taucht (II. o., 222). Und wenn Zeus unerwartet im Augenblick einer Handlung, wie z. B. als Odysseus Od. φ, 413 im Begriff ist, den Bogen zu spannen, durch ein σημα seine Gunst oder Ungunst verräth, so wird sein Blick als ein allgegenwärtiger, auf jedes menschliche Thun und Treiben allwärts gerichteter gedacht, obschon den wörtlichen Ausdruck dieser Vorstellung erst Hesiod hat in den ε. z. ημ. 267: πάντα ἰδών Διὸς ὀφθαλμὸς καὶ πάντα νοήσας.

Aber, wie gesagt, einen qualitativ vom menschlichen verschiedenen, also vollkommen unbeschränkten Gebrauch der Sinne vermag sich der in den Grenzen seines Daseyns befangene Mensch nicht vorzustellen. Die im Hause des Zephyros schmausenden Winde vernehmen Achilleus' Gebet, dass sie kommen und des Patroklos Scheiterhaufen entstammen möchten. nicht; Iris erst bringt ihnen Kunde davon (Il. w. 199). Das Fangnetz, das Hephaistos auf sein Ehebette breitet, ist so fein geschlungen, dass es selbst ein Gott nicht gewahrt (Od. 9, 280); und Helios, der Gott, δς πάντ έφορα και πάντ έπακούει, durchblickt nicht nur die Wolke nicht, mit welcher Zeus sich und seine Gemahlin verhüllt (Il. E. 344), sondern wird anch von dem Frevel, den Odysseus' Gefährten an seinen Rindern verüben, was schon den Alten sehr auffiel, vgl. Schol. Ven. Il. 7, 277, erst durch die Nymphe Lampetie unterrichtet (Od. µ. 374).

5. Noch weit bedeutsamer ist der Contrast, in welchem der Glaube des homerischen Menschen mit der Wirklichkeit der Göttererscheinungen steht, in Absicht auf die Allwissenheit und Allmacht der Götter. Theoretisch heifst es: Θεοὶ δέ τε πάντα ἴσασιν Od. δ, 379. 468, womit die Rede der Sirenen zu vergleichen, die nicht nur Alles was vor Troja geschehn, sondern auch was auf Erden geschehn wird, zu wissen sich rühmen (Od. μ, 189—191). Und so wissen die Götter denn auch wirklich das Geschick voraus. Als Aphrodite die von ihr erzogenen Töchter des Pandareos reif zur Heurath erachtet, ver-

langt sie diese für ihre Pflegekinder von Zeus (Od. υ. 74-76): δ γάρ τ' εδ οίδεν απαντα, μολράν τ' άμμορίην τε καταθνητών ανθρώπων. Wie wir heutzutage sagen: das weiss Gott, so der homerische Mensch: Ζεύς γάο που τόγε οίδε και άθάνατοι θεοι άλλοι Οφ. E. 119 vgl. o. 523. So hat auch Zeus sammt den andern Göttern dem Aegisthos warnend sein Schicksal vorausverkündet Od. α, 37. Poseidon (Od. λ, 249) weiss, dass ibm Tyro binnen Jahresfrist weidliche Kinder, nicht blos überhaupt ein Kind, gebären, so wie, dass Odysseus' Irrsal bei den Phäaken ein Ende haben wird (Od. &, 288); nicht anders Leukothen (ib. 345). Circe kann ihm (Od. z, 490) die Reise zum Hades als seine pächste Bestimmung bezeichnen, wie Athene (v. 306) das vorausverkündigen, was er in seinem Haus angekommen zu dulden haben wird. während sie jedoch den festen Glauben, mit dem sie stets seiner endlichen Rückkehr entgegengesehn, mit Worten menschlicher Zuversicht ausspricht (Od. ν, 339: αὐτὰς ἐγώ τὸ μὲν οὔποτ ἀπίστεον, ἀλλ ενί θυμο ήδε, δ νοστήσεις). Thetis weis durch Zeus das Doppelschicksal ihres Sohnes voraus; ja es beruht überhaupt auch die dem Menschen mitgetheilte Sehergabe lediglich auf der Götter Fähigkeit in die Zukunft zu sehn.

Allein höchst naiv contrastirt mit dieser Fähigkeit ihr Nichtwissen von Vorgängen, die sie selbst aufs unmittelbarste und mitunter aufs schmerzlichste berühren. Odysseus' furchtbarstes Elend rührt vom Zorne Poseidon's wegen der Blendung des Cyclopen her; dieser hört nach vollbrachter That des Sohnes Gebet sogleich (1,536), aber von der That, indem sie geschieht, weiß er nichts. Here's trügerische List in Il. §, mit der sie dem Gemahle so großen Verdruß bereitet, wäre eine reine Unmöglichkeit, Poseidon könnte Il. 1,356 den Achäern nicht heimlich beistehn, wenn Zeus allwissend gedacht würde. Vgl. II.  $\sigma$ , 184 ff., wo Iris zu Achilleus sagt: Hen

με προέηκε, Διὸς κυδρή παράκοιτις, ο δ δ ο ίδε Κρονίδης δψίζυγος, οδόέ τις άλλος άθανάτων ferner ib. 404: ουδέ τις άλλος ήδεεν, ούτε θεών, ούτε θνητών άνθοώπων. Here muht sich Il. a., 540 ff. vergeblich, Zeus Rathschlüsse zu erspähn; Ares hat Il. v, 521 keine Ahnung vom Tode seines Sohnes Askalaphos, der ihn so grimmig macht, als er ihn durch Here's boshafte Rede vernimmt (Il. o, 110), ingleichen Poseidon keine von dem ihm ärgerlichen, während er bei den Aethiopen war, hinsichtlich des Odysseus gefassten Beschlusse des Götterraths (Od. e, 286), und Kalypso verspricht im Voraus dem Hermes, der ihr den Helden abzufordern kommt, willige Gewähr seines Begehrens (Od. e, 87-90). Proteus, der als Gott gedachte Meergreis, der die Tiefen des Mecres kennt, der dem Menelaos Fahrt und Weite des Wegs und die daheim vorgefallenen Ereignisse zu berichten vermag, ahnet, während er das Ferne weißs, vom Nächsten nichts, und erliegt dem listigen Anschlag seiner Tochter (Od. d., 388 - 393 coll. 452). Den Atreussohn kennt er sogleich, fragt aber nichts destoweniger, was sein Begehren sey. Man sieht, was ihm Menclaos zutraut, indem er v. 465 antwortet: οίσθα, γέρον κ. τ. ξ., ein Zutrauen des Menschen zum Wissen des Gottes, das sich gleichermaßen ausspricht in dem οἰσθα, das Achilleus seiner Mutter Thetis auf deren Frage nach der Ursache seiner Trauer erwiedert (Il.  $\alpha$ , 362 coll.  $\sigma$ , 63), und in jenem, Verwunderung über die Frage des als Gott erkannten Apollon andeutenden ovx dieis —;, das der seiner Ohnmacht wieder erwachende Hektor spricht (II. o, 248).

6. Noch weniger, als ein unbeschränktes Wissen von Geschehenem, kommt den Göttern ein der Arbeit des Nachdenkens überhobenes, unmittelbares Erfinden des besten Rathes zu. Von Zeus heifst es Il. π, 646: καλ φράζετο θυμῷ πολλὰ μάλ ἀμφλ φόνῳ Πατρόκλου, μερμηρίζων κ. τ. έ.; Here sagt Il. υ, 115 zu Poseidon

7. Dem theoretisch geglaubten θεοί δέ τε πάντα l'σασιν entspricht gleichfalls theoretisch das θεολ δέ τε πάντα δύνανται Od. z, 306, was ganz bestimmt ausgeführt wird in Od. ξ, 444: θεὸς δὲ τὸ μὲν δώσει, τὸ δ' ἐάσει, ὅττι κεν ῷ θυμῷ ἐθέλη. δύναται γὰο απαντα, und δ, 236: ἀτὰρ θεὸς ἄλλοτε ἄλλω Ζεὺς ἀγωθόν τε κακόν τε διδοί δύναται γαρ απαντα. Eurykleia's gläubige Zuversicht auf Athene geht sogar Od. d, 753 so weit, dass sie behauptet, die Göttin könne den Telemach sogar aus dem Rachen des Todes erretten, während diese selbst den an der Erfüllung ihrer Verheifsung, somit an der Macht der Götter zweifelnden Telemachos zwar zurecht weist (Od. γ, 231: δεία θεός γ εθέλων και τηλόθεν άνδρα σαώσαι), gleichwohl aber zugesteht, dass die Götter selbst einen Liebling vom Tode nicht erretten können, wenn die Moleα Hand an ihn gelegt hat, so wenig als Zeus selbst Geschehenès zu ändern vermag (Il. §, 53). Vgl. Odysseus' vermessenes Wort zu dem Cyclopen Od. ι, 525: ως οὖκ δφθάλμόν γ' 'ιήσεται οὖδ' Ένοσίνθων. So bestimmt sich denn jenes Θεοί δύνανται απαντα sofort näher dahin, dass die Macht der Götter im Verhältniss zur menschlichen außerordentlich ist. Drum erklärt Athene dem vor den Folgen des Freiermords, wenn er auch gelinge, bangenden Odysseus, dass ihm unter ihrem

Beistande selbst fünfzig Schaaren (lózoi) von Menschen nichts würden anhaben können (Od. v. 49 ff.). Hektor stürmt, als er das Thor des achäischen Lagers eingeworfen, so gewaltig vor, dass ihn Niemand aufzuhalten vermöchte, außer die Götter (Il. µ, 466). Nichts desto weniger sind diesen hinwiederum vielfältig die Wände gebunden. Wir reden aber jetzt noch nicht von den Schranken, welche Zeus' Wille den übrigen Göttern oder ihm selbsten die Moira setzt; diese Verhältnisse kommen im zweiten und dritten Abschnitte zur Sprache; hier berühren wir nur diejenigen, welche nicht in der Construktion des Götterstaates liegen. Dem Achilleus den Leichnam Hektor's zu stehlen ist wegen Thetis' Wachsamkeit unmöglich (Il. ω, 75); ein furchtbares Schlachtfeld überall zu begehn, vermöchte selbst Ares nicht, "δςπερ Θεὸς ἄμβροτος", und Athene (v. 358 ff.); Athene's Schild ist selbst dem Donnerkeil ihres Vaters undurchdringlich (q, 401), das Schloss, das Hephaistos an Here's Thure gemacht, von keinem andern Gotte zu eröffnen (ξ. 168); Poseidon kann, μάλα περ μενεαίνων, den Odysseus so wenig verderben (Od. ε, 341), als er den Helden, wenn dieser gerade zur Zeit des Einschluckens dort wäre, aus dem Rachen der Charybdis erretten könnte (Od. µ, 107). Vgl. ib. 290.

8. Es zeigt sich aber die Erhabenheit göttlicher Macht über die menschliche vornehmlich in ihrer Herrschaft über die Natur, die sie zwar nicht als ihre Schöpfer (vgl. Helbig p. 45), wohl aber als ihre Fürsten und Meister kennt und ihnen huldigt (Il. ν, 27 sq.: βη δ' ἐλάαν ἐπὶ χύματ' ἄταλλε δὲ χήτε ὑπ' αὐτοῦ (Ποσειδ.) πάντοθεν ἐχ χευθμῶν, οὐδ' ἡγνοίησεν ἄναχτα' γηθοσύνη δὲ θάλασα διίστατο), die in Regung und Aufruhr geräth, wenn ihre Gebieter in mächtiger Handlung begriffen sind, so daſs, als Il. ξ, 389 Poseidon und Hektor furchtbaren Kampf zwischen den Heeren hervorruſen, das Meer seine Wogen an die Küste schleudert, als Il. φ, 387 die Götter selbst

auf einander losstürzen, die weite Erde kracht und der große Himmel dröhnt. Allbekannt ist die Erschütterung des Olympos, welche Zeus durch das Neigen seines königlichen Hauptes bewirkt. Konnte sich nun der homerische Mensch das Verhältniss des Leblosen zum Göttlichen als ein so inniges vorstellen, daß die Krentur mit ihren Kräften die Handlung des Gottes von selbst unterstützt und begleitet, um wie viel mehr wird er dem Gotte das Vermögen zutrauen, mit diesen Kräften schöpferisch zu gebaren, und eine Herrschaft thatsächlich geltend zu machen, welche die Natur selbst anerkennt? Das Uebernatürliche wird ihm natürlich, wenn es ein Gott wirkt, für dessen Walten und Schaffen eine Durchbrechung des alltäglichen Naturlaufs gerade wesentlich ist.

9. Denn wir finden, dass die Gottheit den Naturprocess sowohl beschleunigt als aufhält und hemmt, jenes in den wunderbar schnellen Heilungen, die Apollon II. e, 447 durch Leto und Artemis an Aeneas, Il. o. 262 sq. an Hektor vollzieht, und in dem plötzlichen Emporspriessen - lassen von Ambrosia, das Il. e. 777 durch den Flussgott Simois für Here's Rosse, und von blumigen Kräutern, das zur Bereitung eines Lagers für Zeus und Here durch die Erde geschieht (Il. E. 347) 1); dieses in der wunderbaren Bewahrung der Leiche Hektor's vor Verwesung (Il. ø., 414 coll. 422), und in der Verzögerung des Sonnenaufgangs, den Od. ψ, 243 Athene bewirkt (νύπτα μέν εν περάτη δολιχήν σχέθεν, Ήω δ' αὖτε δύσατ έπ Ωκεανώ χουσόθρονον, cf. 345), während Here II. σ, 239 den Helios wider seinen Willen zum Ocean schickt (πέμψεν ἐπ' Ὠκεανοῖο ὁοὰς ἀ έκοντα νέεσθαι), in welchen beiden Stellen, in jeder auf andere Weise, eine Beherrschung des Naturlaufs sich ausspricht, die nicht etwa blos durch ein gütliches Benehmen mit den der

Otfried Müller's an sich so schöne Deutung (Proleg. p. 343) geht über das Bewufstseyn des Dichters hinaus.

Gestirne waltenden Gettheiten vermittelt gedacht wird. - Ingleichen bringen die Götter, wann sie wollen, atmosphärische Erscheinungen hervor, Zeus zur Ehre seines Sohnes Sarpedon, damit dessen Fall ein Wunder begleite, einen Blutregen Il.  $\pi$ , 459, und als er gefallen, verderbliche Nacht, δφρα φίλφ περί παιδί μάτης δλοὸς πόνος είη Il. π., 567; Ares hüllt als Beistand der Troer zum Schrecken der Achäer das Kampfgetümmel in Nacht (Il. e, 506). Diese wird herheigeführt durch Nebel (II. o. 269 coll. 366 sq.) und Gewölk (ib. 594 coll. 644), und verbreitet solche Schauer, dass Aias an letzterer Stelle vor Allem um Wiederkehr des Tageslichts fieht, und dann gerne zu Grunde gehn will (647: εν δε φάει και όλεσσον, επεί νύ τοι εὐαδεν οὖτως). Als Achill, um die Troer wenigstens durch seinen Anblick aus der Ferne zu schrecken. am Graben sich zeigt, hüllt Athene sein Haupt in eine feurige, Flammen strahlende Wolke (Il. σ, 205); Here breitet Nebel vor die flüchtigen Troer, sie aufzuhalten (Il. \( \varphi \), und Poseidon umzieht Achilleus' Augen mit Finsterniss, um Aeneas vor ihm zu retten (II. v., 321 cf. 341). Eine Wolke haben die Götter immer zur Hand, wenn sie sich oder Anderes verbergen wollen (II.  $\epsilon$ , 23;  $\nu$ , 150; Od.  $\eta$ , 15;  $\nu$ , 189;  $\psi$ , 372); eine Wolke führt Apollon vom Himmel zur Erde nieder, um Hektor's Leiche vor den Sonnenstrahlen zu schützen (Il. w. 189). Aber es ist auch dem Scheine nach die Sonne vom Himmel verschwunden und unselige Nacht ausgebreitet, als Athene zur Vorbedeutung des nahenden Todes den Freiern die Sinne verwirrt (vgl. Od. 2, 298), die Wände blutig erscheinen lässt und Haus und Hof mit Gespenstern (εἰδώλοις) füllt (Od. v, 345 - 357)\*). Ein είδωλον schafft sie denn auch und begabt es mit Sprache für Penelope zum tröstlichen Traumbild Od. 8, 796, wie Apollon,

<sup>\*)</sup> Vgl. die Wunder mit den geschlachteten Sonnenrindern Od.  $\mu$ , 364 ff.

um Troer und Achäer zu äffen (II. e., 449), ein dem Aeneas gleichendes Trugbild bereitet.

10. Aber es erweist sich die Macht des Göttlichen nicht blos an der unorganischen Natur, oder, wie bei den Heilungen, an einzelnen Theilen des Organismus, sondern sie beherrscht diesen ganz bis zum Vermögen übernatürlicher Verschönung, Verjüngung, ja sogar gänzlicher Umbildung wenigstens der äufseren Gestalt .). An Penelope zwar wird die Verschönung Od. σ. 192 auf äußerliche Weise vollzogen, indem ihr die Göttin selbst κάλλει αμβροσίω προςώπατα καλά κάθηρεν (οίω περ ευστέφανος Κυθέρεια γρίεται); auch in dem θεσπεσίην κατέχενε χάριν κεφαλή τε zal ωμοις (z. B. Od. 4, 19; ζ, 235; ρ, 63) deutet der Ausdruck auf ein den Organismus nicht berührendes Anbilden der Anmuth von außen her; daß aber das die Verschönungen immer und auch Laertes' Verjungung begleitende Schaffen der Gottheit, dass der Mensch stattlicher und völliger erscheine (Od. 7, 230; 9, 20;  $\sigma$ , 195;  $\omega$ , 369), nicht als ein an den Augen der andern Menschen gewirktes Wunder, als ein diesen vorgespiegeltes Blendwerk gedacht werde, geht aus dem μέλε ήλδανε ποιμένι λαών hervor, was wir Od. σ, 70 und ω, 368 finden. wirkliches Verwandeln des äußern Aussehns deutet ferner dás κὰδ δὲ κάρητος οὖλας ἦκε κόμας, Od. ζ. 230;  $\psi$ , 157, so wie sich ingleichen, was man einem Gott in dieser Beziehung wenigstens zutraut, ausgesprochen findet in Il. 1, 445: οὐδ' εἴ κέν μοι ὑποσταίη θεὸς αὐτὸς, γῆρας ἀποξύσας, θήσειν νέον ήβώοντα. Am vollendetsten aber giebt sich die Vorstellung einer völligen Umwandlung der Gestalt kund in dem mehrmaligen Umschaffen des Odysseus. Athene sagt Od. v. 398: πάρψω μεν γρόα καλόν—ξανθάς δ' έκ κεφαλής δλέσω

Vgl. Nitzsch Anmerk II. p. 122, der jedock Einzelnes auders fasst, namentlich keine völlige Umwandlung der natürlichen Gestalt zugiebt.

τοίγας - κυντώσω δέ τοι δσσεκ. τ. ξ.. Als der also verwandelte Bettler durch Berührung mit Athene's Stabe in schönen Kleidern und wieder in ursprünglicher nur verherrlichter Gestalt vor Telemach tritt (Od. π, 175: ἄψ δὲ μελαγχοοιής γένετο, γναθμοί δὲ τάνυσθεν, πυάνεαι δ' έγένοντο γενειάδες άμφι γένειον), kann dieser nur unter der Voraussetzung, dass dieses Alles ein Gott gethan, solche Verwandlung begreiflich finden (ib. 196 sq.), ist aber auf der Stelle den Vater in dem Verwandelten anzuerkennen d. h. das Wunder natürlich, dem Wesen der Gottheit angemessen zu finden geneigt, als dieser ihm versichert, das Alles sey ein Werk Athene's, und den Glauben Telemachs, dass solches nur ein Gott vermöge, durch den förmlichen Lehrsatz bestätigt (211): ξητόιον δὲ θεοίσι - ημέν χυδηναι (herrlich machen dem Leibe nach) θνητον βρότον, ήδε κακώσαι .).

11. Aber die Macht der Gottheit erstreckt sich noch weiter, als auf ein Umgestalten des leiblichen Organismus. Hier blieb, was verwandelt wurde, innerhalb seiner Art; eine μετάβασις εἰς ἄλλο γένος fand nicht statt. Aber selbst eine solche wird von den Göttern gewirkt, wenn sie Lebloses zu Lebendigem, Vernunftloses zu Vernünftigem, Sterbliches zu Unsterblichem machen. Als Hephaistos von Thetis gerufen hinkend zur Thüre geht (II. σ, 417), heifst es: ὑπὸ δ' ἀμφίπολοι ῥώοντο ἄναπτι, χούσειαι, ζωῆσι νεήνισιν εἰοικνῖαι. Τῆς ἐν μὲν νόος ἐστὶ μετὰ φρεσὶν, ἐν δὲ καὶ αὐδὴ καὶ σθένος, ἀθανάτων δὲ θεῶν ἄπο ἔγγα ἴσασιν. Seine Blasebälge verstehen sein Gebet

<sup>\*)</sup> Darum lässt auch der Dichter nur selten, z. B. II. v, 344 vgl. ε, 516 von Seiten der Menschen Verwunderung über geschehene. Wunder laut werden; die größten ereignen sich, ohne daß er eines Staunens der Helden gedenkt; vgl. II. ο, 355 ff.; τ, 407; freilich ist der Dichter auch an deß einzelnen Stellen durch das poetisch Mögliche gebunden. — Ueber Pindar spricht in dieser Beziehung Müller Proleg. p. 87.

und blasen, wie er es gerade braucht (ib. 469 sq.). Goldene Hunde, ein Werk des Hephaistos, liegen vor Alkinoos' Thüre, das Haus zu bewachen Od. η, 91. — Xanthos, dem Rosse Achills, giebt Here das Vermögen der Sprache und mit diesem für den Augenblick die Gabe der Weissagung Il. τ, 407. Unsterblichkeit aber und ewige Jugend will Kalypso dem Odysseus verleihn (Od. ε, 135) (Leukothea, Ganymedes).

12. Hat sich uns hiemit ergeben, in welcher Weise sich in der Vorstellung des homerischen Menschen der Glaube an das θεοί πάντα δύνανται ausspricht und näher wie bestimmt so beschränkt, so bleibt nur noch übrig hervorzuheben, wie von derselben in Absicht auf das Geschehn und Vollziehn der Machthandlung als solcher über menschliche Weise hinausgegangen wird. Hier tritt uns bedeutsam das δεία entgegen, welches so häufig die Handlung des Gottes als solche abgesehn von ihrem Gegenstande charakterisirt. So heisst es von Apollon, wenn er den Hektor aus Achills Händen rettet, Il. v, 444: τὸν δ' εξήοπαξεν Απόλλων δετα μάλ, ώςτε θεός von Poseidon ΙΙ. ν, 90: ξεία μετεισάμενος κρατεράς ώτρυνε φάλαγγας. Odysseus als angeblicher Fremdling erzählt dem Eumaios Od. ξ, 348: αὐτὰρ ἐμοὶ δεσμον μὲν ἀνέγναμψαν Deol adrol byidlus, und 357: Euè d' Expuyar Deol adτοι δηϊδίως. Vergl. die schon oben angeführten Stellen Od.  $\pi$ , 198 und 211;  $\varkappa$ , 573; Il. o, 356; endlich Od.  $\psi$ , 185: Kein Mensch konnte mein Bette verrücken, ότε μη θεός αθτός επελθών δηϊδίως εθέλων θείη άλλη ενί χώρη. Anschaulich malt dieses δεία Il. v, 438, wo Athene Hektor's gegen Achilleus abgeschleuderten Speer πνοιή 'Αχιλλήσος πάλιν έτραπε αυδαλίμοιο, ήκα μάλα ψύξασα. Vgl. Il. v, 325, wo Poseidon's Hand den Aeneas über viele Reihen der Helden und Gespanne wegspringen lässt, ib. v, 60, wo desselben Scepterschlag die Ajanten mit Muth erfüllt, Od. v. 164, wo ein Streich seiner Hand das Phäakenschiff in

einen Fels verwandelt. Aber auch hier fehlt, wie überall in dem, was den Göttern zugetraut und zugeschrieben wird, die andere Seite nicht: ἀργαλέον δὲ, sagt Athene II. ο, 140, πάντων ἀνθρώπων ὁῦσθαι γενεήν τε τόχον τε, und Here zu Zeus II. δ, 26: πῶς ἐθέλεις ἄλιον θεῖναι πόνον ἢδ' ἀτέλεστον, ἱδρῶ 3', δν ἴδρωσα μόγφ κ. τ. έ.. Denn unmöglich kann diesen Stellen Beweiskraft darum abgesprochen werden, weil es in der Absicht der Göttinnen liege, zu übertreiben. Denn abgesehen von allem Andern kann der Dichter eine Gottheit unmöglich etwas sagen lassen, was der Vorstellung seiner Volksgenossen von der göttlichen Natur widerspräche.

13. Die zuletzt angeführte Stelle, in welcher uns Here der Arbeit und den Strapatzen menschlich unterliegend erscheint, führt uns zu den Schranken zurück, welche die Gottheit durch ihre Leiblichkeit an sich selbst hat. Ihre Sinne erheben sie zwar, wie wir sehen, vielfältig über Zeit und Raum; ihr Wissen, obwohl keine Allwissenheit, reicht weit über das menschliche hinaus, und ihrer Macht, obwohl auch diese keine Allmacht ist, setzt der gewöhnliche Naturlauf keine Grenzen; ingleichen ist auch ihr Handeln eigentlich kein durch Anstrengung und Mühe sich hindurch arbeitendes, sondern ein leichtes, unmittelbares Wirken.

Finden wir aber das göttliche Wesen in diesen seinen Bestimmtheiten allen, und zwar in deren eigenem Bereiche gebunden und beschränkt, finden wir es durch seine Leiblichkeit der Plage und Mühsal verhaftet, so kann uns die Vorstellung nicht befremden, daß sich durch das Medium derselben Leiblichkeit auch Noth und Qual von außen her zur Gottheit Bahn macht, und dieselbe in alle Pein sterblichen Elends herabstürzt. Vergebens hat der menschliche Glaube die Gottheit selig und leichthinlebend genannt (Θεοὶ μάπαρξε, ξεῖα ζωίοντες, ἀπηδέες II. ω, 526); der nehmliche Glaube kommt trotz alles Bemühns

über die Schranken der Endlichkeit, über die Noth des irdischen Lebens nicht hinaus, und es begegnet ihm gleichsam wider Wissen und Willen, dass er in die dem zeitlichen Wesen von ihm entrückte Gottheit doch immer wieder dasselbe setzt, was er am Menschen findet.

14. So wenig der göttliche Leib frei von λύμασιν ist (Il. ξ, 170: ἀμβροσίη μεν πρώτον ἀπό χροὸς ίμερόεντος λύματα πάντα κάθηςεν, Here), so wenig ist er von Qual (der Flussgott Xanthos Il. q, besonders vgl. ν. 380: οὐ γὰρ ἔοιπεν ἀθάνατον θεὸν ώδε βροτών ένεια στυφελίζειν), so wenig von Schmerz und Kraftlosigkeit frei (Ares Il. ε, 885: ἀλλά μ' ὑπήνεικαν πανέες πόδες · ή τέ κε δηρον 'αὐτοῦ πήματ' ἔπασχον ἐν αλγησιν νεκάδεσσιν, ή κε ζως αμενηνός έα γαλκοίο τυπησιν). Zeus droht mit Schlägen (Il. 9, 12), mit dem Blitz (ib. 418; 455), der nicht nur Wunden schlagen, sondern den Gott auch unter Blut und Leichen hinstrecken kann (Il. o. 117). Wie haben die Götter, im Saal umhergeschleudert, es büssen müssen, als der Schlafgott den Kroniden auf Here's Antrieb zu Herakles' Verderben berückt hat (Il. §, 256 sq.). Jedermann kennt die Bestrafungen des Hephaistos Il. a, 586, und Here's Il. o, 18. Aphrodite sagt Il. e, 361; λίην ἄχθομαι ελχος, ο με βροτός οὐτασεν ανήρ. womit tröstet sie ihre Mutter Dione? Mit dem Elend, das sehon andere Götter von Sterblichen, Ares von Otos und Ephialtes, Here und Aides von Herakles zu leiden hatten (ib. 381-402). Vgl. das Fragment des Panyasis bei Duntzer: Fragmente der ep. Poesie der Gr. p. 94: τλη μέν Δημήτης, τλη δέ κλυτός 'Αμφιγυήεις τλη δε Ποσειδάων, τλη δ' άργυρότοξος Απόλλων ανδρί παρά θνητώ θητευέμεν είς ενιαυτόν τλη δε καὶ δβριμόθυμος "Αρης ὑπὸ πατρὸς ἀνάγκη. Diomedes verwundet auch den Ares, dass er aufschreit wie neun oder zehn Tausende (Il. e. 858 sq.); Lykurgos der Thracier schlägt des Dionysos Ammen und jagt den Gott selber ins Meer (Il. T., 134 sq.); Poseidon und

Apollon werden dem Könige Laomedon dienstbar, und von diesem, noch obendrein mit Androhung schmählicher Misshandlungen, um ihren Lohn betrogen (II. φ, 442 sq.). Wie sehr wird nicht auch die selige Ruhe der Götter von den Drohungen Gewaltiger gestört, die sich mit ihnen in die Schranken zu treten vermessen. Idas hebt (II. ι, 559), nicht blos wie Eurytos zum Wettkampf Od. 3, 225, gegen Apollon den Bogen auf; Otos und Ephialtes drohen den Himmel zu stürmen (Od. λ, 313 sq.), und den hunderthändigen Riesen Briareos, der, von Thetis gerufen, dem Zeus zu Hülfe kommt gegen Here, Poseidon und Athene, müssen, so heißt es ausdrücklich, diese seligen Götter fürchten; II. α, 406: τον καὶ ὑπέδδεισαν μάκα-οες θεοί.

Noch mehr: die Verhältnisse und Zustände des Götterstaats, unaufhörlicher Hader und Zwist, die Rotten und Meutereien, von denen später die Rede seyn muss, wenn die Gliederung des olympischen Reiches zu betrachten ist, erfüllen das Leben der "kummerlosen" Götter mit Leid und Verdruss. Und auch unberührt von diesen, wie schmerzlich klagt Thetis ihren Schwestern (Il. o, 52) und nachher dem Hephaistos (ib. 430 sq.) ihres Herzens Bekümmerniss, sie wider ihren Willen Gattin des sterblichen Manns und Mutter des im Leben unglücklichen und so frühem Tode verfalsenen Sohns (vgl. Il. α, 413 sq.). In ihrer Grotte, von ihren Schwestern umgeben, beweint sie das Geschick desselben, und als sie von Iris in den Olymp zu Zeus gerufen wird, hüllt sie sich in tiefdunkles Trauergewand (Il. a., 85 und 93, 94).

15. So finden wir denn die Gottheit mit Sorge, Kummer und Elend nicht minder behaftet, als die δειλει βροτοί. Nun aber dringt sich uns sofort die gewichtigere Frage auf: wenn auch der menschliche Glaube die Gottheit in die von außen kommende Noth der sterblichen Natur hereinzieht, hat er sie sich denn nicht vorzustellen vermocht als frei von sittlicher Ge-

bundenheit, von den Fesseln des Bösen und der Sünde? Er hat es versucht; er hat seinen Göttern Heiligkeit beigelegt; wir werden sehen, ob sie dieselbe zu bewahren wissen.

Zwar als constitutives Element der Göttlichkeit, so lange diese für sich betrachtet oder nur im Verkehre der Götter untereinander wahrgenommen wird, findet sich Heiligkeit nirgends ausgesprochen. Niemals wird der Gottheit ein Beiwort gegeben, das auf ein demienigen ähnliches Bewulstseyn hindeutete. in welchem die Bibel von der Heiligkeit des wahrhaftigen Gottes spricht. Die göttliche Heiligkeit giebt sich vielmehr in dem, was sie an den Menschen ehren und strafen, kund. So sagt Eumaios Od. 5, 83: οδ μέν σχέτλια έργα θεοί μάχαρες φιλέουσιν, αλλά δίπην τίουσι και αίσιμα έργ ανθρώπων, so selbst einer der übermuthigen Freier Od. e, 485: zat ve Beol ξείνοισιν έφιχότες άλλοδαποίσιν - έπιστρωφώσι πόληας. ανθοώπων υβοιν τε και εθνομίην έφορωντες. Unrecht und Frevel zu strafen ist so sehr ihres Amtes. dass Luertes Od. ω, 351 am Untergange der Freier erkennt, dass die Götter noch sind (n ba er kore θεοί κατά μακρον 'Ολυμπον, εί έτεον μνηστήρες ατάσθαλον υβοιν έτισαν), und Zeus dem Volk, das ungerechte Richter in seiner Mitte hegt, eine Sündfluth sendet (II. π., 385: δτε λαβρότατον χέει ύδως Ζεύς, δτε δή δ' ανδρεσσι κοτεσσαμενος χαλεπήνη, οί βίη είν αγορή σχολιάς χρίνωσι θέμιστας, έχ δε δίχην ελάσωσι. Θεών όπιν οθα αλέγοντες). Dem Achilleus, der oft als Liebling der Götter bezeichnet wird, muss Thetis nachdrücklich der Götter und Zens' besonderen Zorn verkündigen, dass er in böser Leidenschaft schnöde Unbarmherzigkeit an Hektor's Leichnam verübt (Il. ω, 113).

16. Gleich an dieser Stelle thut sich ein auffallender Contrast kund. Die nehmliche Erbarmungslosigkeit, von Achilleus an den vom Verderben bedrohten Achäern verübt, denen er trotz aller Genug-

thuung seinen Zorn gegen Agamemnon nicht opfern will, wie kommt sie in sein Herz? Ajas spricht es aus Il. ι, 636 (cf. 600); σοὶ δὲ, sagt er, ἄλληκτόν τε κακόν τε θυμόν ένι στήθεσσι θεοί θέσαν είνεκα κούone oine. Und so erscheinen denn die Götter vermöge der Macht, die sie über das menschliche Gemüth üben, häufig als Versucher und Verführer, wie z. B. Helena Od. δ, 261 geradezu sagt: ἄτην δὲ μετέστενον, ην Αφροδίτη δώχ, was dem allgemeinen Glauben so wenig widersprieht, dass auch Penelove nicht ihr selbst, sondern göttlichem Antrieb ihre Schuld beimisst: την δ' ήτοι δέξαι θεός ώρορεν έργον αεικές Od. ψ, 222. Ist doch selbst Oidipus zur Herrschaft von Theben gekommen und dadurch in seine Sünden gerathen θεων ολοάς διά βουλάς Od. λ, 276. Jede Verstellung von einer blossen Zulassung der Götter ist fern zu halten; denn Il. δ, 64 sqq. schlägt Here vor und Zeus willigt ein, dass Athene sich unter die Troer und Achäer begebe, und erstere zum Bruch des vor Paris' und Menelaos' Zweikampf geschlossenen Vertrags, zum Meineid (vgl. 7, 299) verleite (Il. δ, 66: πειράν δ', ως κε Τρώες ὑπερχύ-, δαντας Αχαιούς άρξωσι πρότεροι ύπερ δραια δηλήσασθαι), was nun auch wirklich geschieht. Autolykos, Odysseus' mütterlicher Großvater, zeichnet sich vor allen Menschen aus αλεπτοσύνη 3 δραφ τε, durch listige Gaunerkunst und falsches Schwören. Diese Fertigkeit hat ihm Hermes selbst verliehn (9eòs dé οί αὐτὸς ἔδωκεν, Έρμείας Od. τ. 396), wie die Götter vielfach den Menschen auch gute Künste verleihn. Trug und Arglist übt ferner Zeus, indem er den Heeresfürsten Agamemnon durch das verderbliche Traumgesicht in den Kampf treibt, in welchem er ihn besiegen lassen will (Il. &, init.), desgleichen Ares, indem er dem Menelaes Kampfmuth eingiebt, um ihn unter Aeneas' Händen fallen zu sehn (Il. &, 563), so das Telemach Od. π, 194 in der Erkennungsscene nicht Unrecht hat, zu fürchten, ein Gott möge. möge sein Spiel mit ihm treiben, ὄφο ἔτι μαλλον όδυοόμενος στεναχίζοι. Und wie teuflisch ist der Betrug, den Athene in Deiphobos' Gestalt mit Hektor spielt in dessen letzter Noth, wo sie den arglosen, der den helfenden Bruder neben sich zu sehn glaubt, mit gleissnerischer Schmeichelrede berückt, seinem Verderben entgegen zu gehen (Il. 2, 226-299). selbst wo es nicht so hohe Interessen gilt, sondern nur Befriedigung einer persönlichen Feindschaft, ist der Mensch der göttlichen Tücke preisgegeben. Dass Diomedes mit seinem Gespann des Eumelos, von Apollon erzogene Rosse (II. \$6, 766) nicht überhole, schlägt ihm dieser boshaft die Peitsche aus der Hand (Il.  $\overline{\psi}$ , 384), gleichwie Athene, damit Odysseus im Wettlauf siege, den Ajas ausgleiten und fallen lässt (ib. 774: βλάψεν γὰς Αθήνη).

17. Weiter findet Herodots berühmter Ausspruch Φθονερον το θείον \*) schon bei Homer seine volle Bestätigung. Poseidon neidet den Achäern die Mauer und den Graben, mit denen sie, ohne vorher Hekatomben zu opfern, ihr Lager geschützt haben; deren Ruhm werde sich, fürchtet er, über die ganze Welt verbreiten, während die von ihm und Apollon um Troja gebaute der Vergessenheit anheimfalle (Il. n. 446 sq.). Derselbe neidet den Phäaken die glücklichen Fahrten, mit denen sie die Fremdlinge gefahrlos zur Heimath bringen (Od. 9, 565 sq.). nur gönnt Apollon dem Menelaos die Waffen des getödteten Euphorbos nicht (Il. e, 71), sondern selbst den Kroniden dünkt Hektor's Siegesglück zu groß, wenn er außer der Rüstung Achill's auch noch dessen Gespann sich erbeutete (II. 0, 450: ή οὐχ άλις, ώς καὶ τεύχε έχει, καὶ ἐπεύχεται αὐτως;). Sogar sich unter einander gönnen die Götter kein Glück, wie Kalypso Od. e, 119 klagt: oxérliol égre, Seol, In-

Viele Nachweisungen hierüber giebt Lange verm. Schr. p. 238 f.

λήμονες έξοχον άλλων, οίτε θεαίς άγάασθε πας άνδράσιν εθνάζεσθαι αμφαδίην, ήν τίς τε φίλον ποιήσετ axoleny, eine Missgunst, deren Opfer schon Orion und Jasion wurden. - So wird denn auch der Hass der Götter, der auch Bellerophon am Ende seines Lebens zu Boden drückt, aus dem beständigen Glück zu erklären seyn, mit welchem der sieghafte Held eine Gefahr nach der andern bestanden und endlich ein Königreich und hausväterliche Ruhe sich erworben hatte (Il. 7, 191-205). Ja die Vorstellung der homerischen Menschheit hat den Göttern in den Erinnyen gleichsam ein Werkzeug geschaffen, ununterbrochenes Glück, das selbst schuldlos als unnatürlich und ihre Vorrechte beeinträchtigend erscheint, wie Schuld und Sünde zu rächen. Doch davon unten.

18. Ist nun schon der Neid der Götter fähig, sich in Hass zu verwandeln, wie viel weniger wird dieser fehlen, wo die Gottheit persönlich beleidigt worden ist. Aphrodite sagt Il. y, 414 zu Helene'n: μή μ' έρεθε, σχετλίη μη χωσαμένη σε μεθείω, τώς δέ σ απεχθήρω, ως νῦν ἐκπαγλ ἐφίλησα, μέσσφ δ' άμφοτέρων μητίσομαι έχθεα λυγρά, Τρώων και Δαναών, σύ δέ κεν κακὸν οίτον δίληαι. Nimmer vergeben Here und Athene den unschuldigen (Il. d., 31 sq.) Troern das Urtheil des Paris (Il.  $\omega$ , 25 — 30); ja es ist jene, um ihre Rachsucht ersättigen zu können, deren Größe Zeus in den Worten schildert: εὶ δὲ σύγ - ωμον βεβρώθοις Πρίαμον Πριάμοιό τε παϊδας άλλους τε Τρώας, τότε κεν χόλον εξακέσαιο (δ, 34 sq.), sogar die drei ihr liebsten Städte zum Entgelt für Troja zu geben bereit, und motivirt noch obendrein ihr rachedurstiges Begehren nach der Troer Untergang mit dem kleinlich selbstsüchtigen Grunde, dass ja doch die Mühe und der Schweiss nicht vergeblich seyn dürfe, die sie zur Versammlung des Griechenheers aufgewendet (ib. 26-28 coll. 57). Vgl. was Il. η, 27. 31 Apollon von Athene sagt, und was sie Il. z, 178 ff. selber spricht. Poseidon's ganze Stellung zu Odysseus in der Odyssee

ist nicht die einer strafenden, sondern einer rachesüchtigen Gottheit (vgl. Od. α, 19 sq. mit ε, 377—379). Wegen eines Opfers, zu dem sie nicht geladen war, sendet Artemis dem Aitoler Oineus den Eber ins Land (Il. ι, 533 sq.), und was Laomedon der Troer an Apollon und Poseidon gesündigt, die er um ihren Lohn für die Dienstarbeit betrog, das will letzterer an den Nachkommen rächen, auf daß sie untergehen πρόχνν κακῶς σὺν παισί καὶ αἰδοίης ἀλόχοισιν (Il. φ, 460.)

Nun ist es freilich wahr: die Götter sind auch στρεπτοί, versöhnbar (Il. ι, 497), und ihr Beispiel wird dem Achilleus von Phoinix als Motiv zur Versöhnlichkeit vorgehalten. Eine Sühnung Apollon's durch Gutmachen des Verbrochenen, so wie durch Gebet und Opfer ist der Inhalt eines großen Theils von Il. a. Weil aber der Zorn der homerischen Gottheit nicht sowohl der Sünde, als vielmehr der Person des Menschen gilt, wird derselbe durch Anerkennung und Abthun der Sünde durchaus nicht in jedem Falle gestillt. Es kann die persönlich beleidigte Gottheit den Werth des an ihr begangenen Vergehens nach jedesmaligem Belieben so hoch anschlagen, dass alle von Menschen dargebotene Genugthuung immer unter diesem Werthe bleibt. Belege dafür geben besonders Here und Athene; letztere namentlich versagt dem Gebete der Troerinnen, das sie ihr nebst dem πέπλος und einem Gelübde darbringen (Il. 5, 286-311), die Gewährung (ώς ἔφατ εθχομένη ανένευε δὲ Παλλάς AGnun), und Agamemnon täuscht sich, indem er vor der Abfahrt von Troja ihren schrecklichen Zorn durch Opfer zu versöhnen hofft (νήπιος, sagt Nestor Od. γ. 146, οὐδὲ τὸ ἤδη, δ οὐ πείσεσθαι ἔμελλεν οὐ γάρ τ αίψα θεών τρέπεται νόος αίὲν ἐόντων). Alle Götter fühlen Mitleid, als Hektor's Leiche von Achilleus so schmählich gemisshandelt wird, und wollen sie durch Apollon ihm stehlen lassen; allein, heisst es II. ω, 25, οὐθέ ποθ Ηρη (sc. εήνθανε τοῦτο), οὐθε Ποσειδάων, οδδε γλαυχώπιδι κούρη, άλλ έχον, ώς σφιν

πρώτον ἀπήχθετο Ἰλιος ໂρή z. τ. λ. Eben so steht Od. α, 19: θεολ δ' ἐλέαιρον ἄπαντες, νόσφι Ποσειδάωνος δ δ' ἀσπερχὲς μενέαινεν ἀντιθέφ Ὀδυσῆϊ. Immer ist also das Maaſs des persönlichen Grolls auch das Maaſs ihrer Versöhnbarkeit, so wie sie im Mitleid mit einem unglücklichen Günstling nur ihrer eigenen Liebe zu diesem genug thun, z. B. Zeus II.  $\chi$ , 168: ἃ πόποι, ἡ φίλον ἄνδρα διωχόμενον περλτείχος ὀφθαλμοῖσιν ὁρῶμαι ἐμὸν δ' ὀλοφύρεται ἡτορ Ἑχτορος, δς μοι πολλὰ βοῶν ἐπὶ μηρί ἔχηεν z. τ. λ.

19. Somit bleiben die Götter auch auf diesem Gebiet' im Bereiche gewöhnlicher, menschlicher Natürlichkeit stehn, dem sie denn auch überhaupt in allen Erleidnissen des Gemüthes vollständig angehören. Ihre Göttlichkeit überhebt sie der Furcht nicht: die großartigen Verse II. a, 528 - 530, in welchen Zeus geschildert wird, wie er mit dem versicherungskräftigen Neigen des majestätischen Hauptes den Olymp erschüttert, folgen unmittelbar auf Aeusserungen seiner Besorgniss vor Here, wenn diese von der geleisteten Zusage Kunde bekomme (ib. 518-523). Von dem durch Lykurgos gescheuchten Dionysos heißst es ΙΙ. ζ. 136: Θέτις δ' ὑπεδέξατο κόλπω δειδιότα κρατερός γαρ έγε τρόμος ανδρός δμοκλή, und bei Scylla's Anblick würde sich auch ein Gott des Grausen's nicht erwehren können Od. u, 87. Wie sehr die Götter der Lust und Lüsternheit erliegen, beweisen die Geschichten in Il. & und Od. 9, und wenn Il. e, 567 von Athene gesagt wird: γήθησεν δὲ θεὰ γλαυχώπις Αθήνη, όττι δά οἱ πάμπρωτα θεών ήρήσατο πάντων, 80 ist das ganz die Freude einer sich geehrt fühlenden menschlichen Persönlichkeit (während Od. γ, 52: χαίζε δ' Αθηναίη πεπνυμένω ανδοί δικαίω, ούνεκά οξ προτέρη δώκε χούσειον άλεισον einen andern Charakter, den der Freude über Peisistratos' sorgfältige Beachtung der θέμιστες, trägt); - so wie ihr ingleichen auch ein menschliches Ergötzen an den schönen goldbeschlagenen Hörnern des Opferthiers zugetraut wird

(Od. γ, 437: δ δ' ἔπειτα βοὸς πέρασιν περιχεῦεν ἀσπήσας, Γν ἄγαλμα θεὰ πεχάροιτο ἰδοῦσα cf. Od. π, 185). Vgl. Od. 9, 509: ἄγαλμα θεῶν θελπήριον. Verräth sich doch selbst in dem Genusse, den der Gott beim Anblick einer lieblichen Gegend empfinden kann (Od. ε, 73: ἔνθα π' ἔπειτα παὶ ἀθάνατός περ ἐπελθῶν θηήσαιτο ἰδῶν παὶ τερφθείη φρεσὶν ἤσιν), ein Mangel, eine Bedürftigkeit seiner Natur ).

20. Wir haben bisher die Natur der Gottheit so viel als möglich für sich, d. h. zwar in vielfältiger Beziehung auf das Nicht-Göttliche, aber doch nicht im Gegensatze zu demselben betrachtet. Wir haben das menschliche Bewusstseyn bemüht gefunden, die Gottheit in jeder Beziehung über den Bereich des Menschlichen emporzuheben. Da stellte sich denn iederzeit ein Widerspruch des menschlichen Glaubens von den Göttern mit der Wirklichkeit der im Epos handelnd eingeführten Gottheit heraus. Die Menschen Homer's denken besser von ihren Göttern, als diese sind; es ist die Erscheinung derselben der Vorstellung, die sich der Mensch von ihnen bildet, durchaus nicht angemessen, oder es ist vielmehr die Vorstellung trotz ihres Bemühens im Denken der Gottheit sich selbst vom Irdischen zu entkleiden, unmittelbar und eodem actu wieder irdische, menschliche Vorstellung. Die Sehnsucht, das Bedürfniss des Menschen nach einer Gottheit, die nicht Bein von seinem Bein und Fleisch von seinem Fleisch ist, reicht weiter, als sein Vermögen, diesem Bedürfniss Befriedigung zu schaffen. Und doch rastet diese Sehnsucht nicht; die Menschheit wäre nicht göttlichen Geschlechts, wenn sie sich mit einer Gottheit lediglich menschlichen Geschlechts begnügte. Etwas muss der Gottheit eigen seyn, wodurch sie sich nicht blos dem Grade

<sup>\*)</sup> Vgl. die naive Stelle Hymn. Herm. 180: ἔνθ' δσίης πρεάων ήράσσατο πύδιμος Ερμῆς ' όδμ ή γάρ μιν ἔτειρε παὶ αθάνατόν περ δόντα.

nach, nicht blos dann und wann, sondern qualitativ und iederzeit vom Menschen unterscheidet. Dieses entscheidende Etwas, diese wesentlich den Gott vom Menschen trennende Bestimmtheit kann der Mensch nur da finden, wo er sich selbst ein Ziel gesetzt sieht. über welches mit der Vorstellung hinauszugehn ihm unmöglich ist, ohne etwas qualitativ Anderes, denn er selbst ist, zu schaffen. Dieses Ziel ist der leibliche Tod. Das menschliche Bewusstseyn kann sich eine minder hinfällige, minder leidende, minder unsittliche, aber, ohne die Gottheit selbst aufzugeben, nimmer mehr nur eine minder sterbliche, etwa blos länger lebende Gottheit vorstellen. Jenseits der Sterblichkeit liegt sogleich die Unsterblichkeit, und, da das eigentliche Selbst des homerischen Meuschen. das er im Tode verliert, der Leib ist, die leibliche Unsterblichkeit. Und dass diese es ist, welche den homerischen Gott zum Gotte macht, dass derselbe ein ..άθανατος ανθρωπος ist, werden wir nachzuweisen im Stande sevn.

- 21. Homer, der bei der Wahl seiner Beiwörter am Gegenstande stets das am meisten bezeichnende, am stärksten individualisirende Moment herausgreift, nennt die Götter nicht nur von ihrem Aufenthalt enovράνιοι, 'Ολύμπια δώματ' έχοντες (Gegensatz: ἐπιχθόνιοι, χαμαί ξοχόμενοι άνθρωποι) oder von ihrer Lebensweise μάκαρες, δεια ζώοντες, ακηδέες (Gegensatz: δειλοί βροτοί), sondern auch äußerst häufig αίεν εόντες (z. Β. 11. α, 290), αειγενέται (11. ζ, 527), ούτοι μόρσιμοι (Il. χ. 13), άθανατοι και άγήραοι (Il. 9, 539 vgl. Q, 444), die Menschen dagegen καταθνητοί, βροτολ, auch θνητολ βροτολ (Od. β, 3), so das βροτός, so viel als πάλαι πεπρωμένος αίση Il. π, 441, förmliches Substantivum für ανθρωπος wird, und ζωοί βροrol Il. o, 539 lebendige Menschen heißen im Gegensatze der blos abgebildeten.
- 22. Ist demnach der Mensch darin Mensch, daß er sterblich ist, so wird er unmittelbar zum Gott wer-

den, sobald er Unsterblichkeit empfängt. Dies sehen wir an Odysseus. Ohne erst durch den Tod hindurchgehen, ohne in seiner sittlichen Natur irgend eine Umwandlung erleiden zu müssen, wäre er, wie er eben leibt und lebt, auf der Stelle ein Gott, wenn er seinem Leibe (durch den Genuss der Ambrosia, wie wir sehen werden) von Kalypso ewige Dauer und Jugend geben liefse (Od. e, 135; 209). Minder beweisend, jedoch analog ist die Verheifsung, die nach Od. 3, 561 sq. dem Menelaos wird, dass er nicht in Argos sterben. sondern als Eidam des Zeus in das elysische Gefilde versetzt werden solle; denn dessen Bewohner werden. wenn sie schon ein göttergleiches Leben führen. v. 565 noch Menschen genannt (auch ist nicht vom Genuss der Ambrosia die Rede). Aber das Beispiel einer an einem Menschen wirklich vollzogenen Erhebung zur Gottheit haben wir an Leukothea, von welcher es Od. ε, 334 heisst: η πρίν μέν έην βροτός αθδήεσσα, νύν δ' άλὸς εν πελάγεσσι θεών εξέμμορε τιμής, und welche wir mit ihrer Erhebung zur Göttin zugleich mit allen Vorrechten göttlicher Macht und Wirksamkeit ausgestattet sehn. Auch an den von Eos geraubten Kleitos (Od. o, 250) und an Ganymedes muss erinnert werden (II. v, 234 sq.), wenn auch deren Persönlichkeit nirgends bei Homer bestimmt als eine göttliche hervortritt. Von Herakles und den Dioskuren, von denen wegen ihrer wenigstens halben Unsterblichkeit Od. λ, 304 gesagt wird: τιμήν δε λελόγrad loa Jeolow, wird am Schlusse des letzten Abschnitts die Rede seyn.

23. Wird nun der Mensch durch Mittheilung der Unsterblichkeit zum Gott, so muß der Gott, wenn er seine Unsterblichkeit aufgiebt, sich selbst und sein innerstes Wesen aufgeben. Darum bindet der Eid bei der Styx die Götter unauflöslich. Denn der Schwörende erkennt dasjenige, bei dem er schwört, als eine Macht an, der er sich, wenn er den Eid bricht, ergiebt. Nun ist die Styx ein Flus und Repräsen-

tant des Todtenreichs, und der bei ihr schwörende Gott will, falls er eidbrüchig würde, der Macht des Todes verfallen, das heifst seiner Gottheit verlustig seyn. Vgl. Nitzsch II. p. 30°). Heifst nun aber dem Tod anheimfallen so viel als aufhören ein Gott zu seyn, so ist die leibliche Unsterblichkeit das wesentliche Element des Göttlichen.

24. Weil aber die unsterblichen Götter nicht von Ewigkeit sind, sondern einmal in die Welt hereingeboren wurden, so kann ihre Unsterblichkeit nur als zeitliche Fortdauer einer unzerstörbaren, unverwüstlichen Leiblichkeit gefasst werden, und erfordert zu ihrer vollkommenen Verwirklichung nothwendig ewige Jugendlichkeit. Das Nichtige einer blos abstrakten, das nackte Seyn bewahrenden Unsterblichkeit hat das Bewusstseyn des griechischen Volks in der nachhomerischen Mythe von Tithonos ausgesprochen (Hymn. Aphrod. 219 ff.). Es kommt also darauf an. dass der Leib erhalten werde, wie er ist; Odysseus' Leib braucht z. B. nicht erst von gröberen, irdischen Substanzen gereinigt zu werden; es würde höchstens in ihm durch das Essen der Ambrosia eine Verwandlung des Blutes in den ἐγώρ vorgehn (vgl. Il. e, 341 sq.). Hieraus erklärt sich, dass Alles, was den Göttern angehört, unsterblich ist, wie sie selbst; es darf ihm zu diesem Behufe nur seine Bauer erhalten, nicht irgend eine besondere, irdischen Dingen nicht zukommende Qualität ertheilt werden, wiewohl sichs von selber versteht, dass alles göttliche Werk oder Besitzthum an Schönheit und Trefflichkeit das menschliche übertrifft. Die Beiwörter αθάνατος, αμβρόσιος, welches letztere Wort erst im Hymn. auf Herm. 230 von Personen gebraucht

<sup>\*)</sup> Putsche de juramento Stygio sucht in einer gründlichen Deduktion zu erweisen, dass Zeus Vollstrecker der Strafe des bei der Styx geschworenen Meineides, die Strafe selbst aber Verstossung in den Tartaros sey. Ich kann diese Vorstellung nicht recht homerisch finden.

wird, erklären sich somit von selbst durch das neben ihnen und statt ihrer gebrauchte aogseros. Genannt aber werden unsterblich außer den Gliedern (das-Haupt und die Haare des Zeus, Il. α, 529, die Locken Here's, §, 176) und Werken der Götter (Kalypso's Gewebe, Od. z, 222) ihre Kleider (ἄμβροτα είματα Kalypso's Od.  $\eta$ , 260, der Nereiden  $\omega$ , 59 (vgl. 11.  $\pi$ , 670), αμβροτον έανὸν Here's Il. ξ, 178, der Artemis φ, 507, αμβρ. πρήδεμνον Ino's Od. e, 346, die πέδιλα Od. α, 97; e, 45; Il. ω, 341), ihre Wohnungen (Il. ν, 22; σ, 370; Od. δ, 79), ihr Geräthe (Il. e, 722; 9, 434) und ihr Salböl (II. 5, 171; Od. 9, 365). Unsterblich und ewig jung sind ihrer Abkunft von Boreas und der Harpyie Podarge wegen auch die Rosse Achill's, Il.  $\pi$ , 149—154; 867;  $\rho$ , 77;  $\psi$ , 277, und aus gleichem Grunde wohl auch, wenn schon es nicht ausdrücklich gesagt wird, Adrast's Orion Il. w., 347.

25. Wenn aber die Unsterblichkeit der homerischen Götter nichts anders als zeitliche Fortdauer ihrer Leiblichkeit ist, so ist für den Menschen hiemit die Nöthigung vorhanden, sich dieselbe ernährt und unterhalten zu denken von außen her, durch den Genuss von Nektar und Ambrosia. Im Hymp. auf Apoll. Del. 127 wird sich das neugeborene Götterkind seiner selbst und seiner Gottheit unmittelbar nach dem Genusse von Ambrosia bewusst. Dieser Genuss ist es, der den Menschen unsterblich machen würde, wenn er ihm gestattet wäre; denn Odysseus, der die Unsterblichkeit ausschlägt, geniesst bei Kalypso nur irdische Speise, während die Göttin selbst sich mit der Götterspeise nährt (Od. e, 196 - 199 vgl. Il. e, 341). Diese Ambrosia selbst aber, deren Existenz vorausgesetzt wird .), ist, wie Buttmann im Lexilog. I.

Nach Od. μ, 63 (vgl. dagegen Il. ε, 777) wird sie dem Zeus durch Tauben, dem Symbole der Fremde und der Schnelligkeit (Göttling im Hermes B. 29 Hft. 2 p. 264), gebracht, und zwar aus dem Westen, wa alles Köstliche

p. 133 schlagend erwiesen hat, nichts anders als der in Form von Speise real oder concret gewordene Begriff der Unsterblichkeit (ἀμβροσία s. v. a. ἀθανασία: Lucian. Dial. Deor. 4 extr. bei Buttm.: νῦν δὲ ἄπαγε αθτὸν (den Ganymed) ὧ Έρμη, καὶ πιόντα τῆς ἀθανασίας άγε ολνογοήσοντα ήμλν). Die Götter, sagt Buttmann, essen und trinken Unsterblichkeit (denn auch die Etymologie von νέκτας - vgl. Passow führt, besonders wenn man den Gebrauch des Adjektivs νεκτάρεος mit dem von αμβρόσιος vergleicht, auf dieselte Bedeutung), wie sie sich mit der Schönheit selbst waschen (Od. σ, 192: κάλλει μέν οἱ πρώτα προςώπατα καλά κάθηρεν αμβροσίω, οΐωπερ ένστέφανος Κυθέρεια χρίεται vgl. Il. ξ, 170), und wie ihnen sonst auch, fügen wir hinzu, eine Eigenthümlichkeit ihres Wesens durch ein äußerliches Attribut beiwohnt. z. B. Aphrodite'n der Liebreiz durch den Gürtel des Reizes (Il. ξ, 214: ή και από στήθεσφιν ελύσατο κεστόν Ιμαντα, ποικίλον ένθα δέ οί θελκτήρια πάντα τέτυκτο. ένθ ένι μεν φιλότης, εν δ' ίμερος, εν δ' δαριστύς πάρφασις z. z. έ.), dem Hermes die Kraft einzuschläfern und aufzuwecken durch seinen Stab (Il. w., 343; Od. . ε, 47: είλετο δε δάβδον, τη τ ανδορών δμματα θέλγει, ών εθέλει, τους δ' αύτε και υπνώοντας εγείρει) \*). Dass sich aber diese Ambrosia je nach der Natur derjenigen, die sie geniessen, in verschiedenen Formen dar-

zu Hause ist (Göttl. zur Theog. 518; anders Müller Proleg. p. 376). Gerade so bringt bei Hes. Theog. 286 Pegasos dem Kroniden die Blitze (Näheres hierüber bei Voelcker Mythol. des Jap. Geschl. p. 187). Spätere Fabel ist, die Ambrosia quelle nahe bei Zeus' Schlafgemach im Elysium. Nach den Orphikern ist sie von Demeter geschaffen worden (μήσατο δ' ἀμβροσίην καὶ ξουθροῦ νέκταρος ἄρθρον, bei Lob. Aglaoph. p. 538; Düntzer p. 82).

Vergl. die Hesiodische Mythe von Zeus und Metis Theog. 886 ff.; v. 899: άλλ' ἄρα μιν Ζεὺς πρόσθεν έὴν ἐγκάτθετο το κηθὸν, ὡς δή οἱ φράσσαιτο θεὰ ἀγαθόν τε κακόν τε.

stellen kann, scheint hervorzugehn aus II. ε, 777: τοῖσιν δ' (den Rossen Here's) ἀμβροσίην Σιμόεις ἀνέτειλε νέμεσθαι, in welcher Stelle der Ausdruck ἀνέτειλε auf Gras deutet (vgl. das ἀμβρόσιον εἰδαρ, II. ε, 369 von Iris den Rossen des Ares, ib. ν, 35 von Poseidon den seinigen vorgelegt).

Aber unsterblich wird durch den Genuss der Ambrosia nur, wem er beständig zu Theil wird; denn Achilleus, der aus Kampf - und Rachbegierde sich der Nahrung geweigert, wird nicht sofort unsterblich, als ihm Il. c, 353 Athene Nektar und Ambrosia einträufelt. Es kommt ihr also nur eine relativ-, nicht absolut erhaltende Kraft zu; daher sie dient, Leichname vor der Verwesung oder sonstiger Verunstaltung zu bewahren, den des Patroclos Il. r., 38: Ilaτρόκλφ δ' αὖτ' ἀμβροσίην καὶ νέκταρ ἐρυθρὸν στάξε κατά δινών, ໃνα οί χρώς έμπεδος είη den Sarpedon's Il.  $\pi$ , 670. Il.  $\psi$ , 186 heißt es von Aphrodite in Bezug auf Hektor's Leiche: δοδόεντι δε γοίεν ελαίω, αμβροσίω, Ίνα μή μιν αποδρύφοι (Αχιλλεύς) έλκυστάζων. Vor der Fäulniss schützt hier Apollon durch Abhaltung der Sonnenstrahlen. Zur Vertilgung des unerträglichen Robbengeruchs dient sie Od. d. 445 mittelst ihres lieblichen Duftes.

26. So hätten wir denn die Götter unsterblich, aber das Princip und die Quelle ihrer Unsterblichkeit aufser ihnen gefunden, sodafs ihnen eine vollständige Allgenugsamkeit, ein reines Beruhen auf sich selbst sogar in dieser Hinsicht nicht eigen ist. Wir erkennen hieraus wiederum aufs deutlichste, wie unmöglich es dem seine Götter aus sich selbst schaffenden Bewufstseyn des Menschen wird, über seine eigene Natur vollständig und qualitativ hinauszugehn. Er muß, wenn er eine Gottheit haben will, die Schranke, welche ihm selbst durch den Tod gesetzt ist, aufheben; aber auch durch Aufhebung derselben hat er erst ein Nicht-Sterbliches, kein innerlichst und durch sich selbst Unsterbliches gewonnen.

Dieses Nichtsterbliche erscheint ihm in seiner vom Tode befreiten Existenz sofort wieder eben so bedingt, wie er sich, so lange er währt, in der seinigen; es darf daher die Bedingung dieser Nicht-Sterblichkeit nur auch ihm zu Theil, er darf nur zum Genusse der außer ihm vorhandenen Unsterblichkeit zugelassen werden, und er ist sofort dasselbe, was sein Gott ist. Ja es ist sogar diese Freiheit vom Tode kein unbedingt und in jedem Falle wünschenswerthes Glück; denn Odysseus zieht die Rückkehr in seine Familie, in Haus und Hof dieser ihn seiner menschlichen Verhältnisse beraubenden Unsterblichkeit vor. Denn was Nitzsch zu Od. ε, 136 bemerkt, dass Odysseus die Unsterblichkeit nicht verschmähe, sondern Kalypso's Zusage für eitel halte, besagt der von ihm citirte Vers η, 258: αλλ έμον ούποτε θυμον ένλ στή-Βεσσιν έπειθεν durchaus nicht. Odysseus sagt: sie konnte mich nicht bereden, zu thun, mir gefallen zu lassen, was sie wollte; vgl. z. B. Il. χ, 78; Od. α, 43; ., 500 etc. Die leibliche Fortdauer, die ihn von den Schrecken des Todes befreit, ist nicht einladend genug, ihn innerlich von den Verhältnissen zu lösen, in welchen er die einzigen Garantieen eines wünschenswerthen Glückes hat. Somit sinkt das Einzige, was der Gott vor dem Menschen absolut voraus hat, das, worin das eigentliche Wesen seiner Göttlichkeit ruht. unter Umständen zu wesenloser Nichtigkeit herab. Gleichwohl knüpfen sich an das Moment der Unsterblichkeit, als an das erste wahrhaftig dem Gottesbegriff gemäße, Berechtigungen, welche die Wichtigkeit dieses schwachen Abglanzes von Wahrheit ins Licht zu stellen geeignet sind.

27. Indem nämlich das menschliche Bewustseyn in dieser Vorstellung von der leiblichen Unsterblichkeit seiner Götter über die Schranken irdischer Hinfälligkeit absolut hinausgegangen ist, hat es eine Basis des Zutrauens zu seiner Götterwelt gewonnen, welchem gemäß es sich von ihnen in aller und jeder

Beziehung beherrscht weiss. In der Unsterblichkeit des Gottes liegt sein Werth und seine Würde; mit der Vorstellung von dieser ist unmittelbar auch die der Macht verknüpft, die ihm das Endliche, dem Tode Verfallene, sich gegenüber eingeräumt denkt. Dieses Bewußtseyn, dass der Gott eben kraft seiner Unsterblichkeit eine die menschliche weit überragende Macht besitzt, findet sich bei dem Dichter auch deutlich ausgesprochen; z. B. Il. τ, 21: μήτες έμη, τὰ μεν οπλα θεός πόρεν, οδ έπιεικές έργ έμεν άθανάτων, μηδέ βροτὸν ἄνδρα τελέσσαι υ, 368: καί κεν έγων επέεσσι και άθαν άτοισι μαχοίμην έγγεϊ δ' ἀργαλέον, ἐπειή πολύ φέρτεροί είσιν, und besonders anschaulich Il. ψ, 276: ίστε γάρ, δσσον έμοι άρετη περιβάλλετον Ιπποι· άθάνατοί τε γάρ είσιν· Od. ψ. 81: μαΐα φίλη, χαλεπόν σε θεών αλειγενετάων δήνεα είουσθαι, μάλα περ πολυίδριν έουσαν. Weil aber die übermenschliche Macht der Götter doch eine Sphäre ihrer Wirksamkeit haben muss, in der sie sich wahrhaft bethätigen kann, so wird sie sofort als eine Macht über den Menschen gedacht. Dieser bezieht die Macht, die er über sich gestellt hat, unmittelbar wieder auf sich, weiss sich mit all' seinem Denken und Thun innerhalb des Bereiches derselben, und findet somit seine ganze Welt in jeder Hinsicht und nach allen Richtungen von ihr beherrscht und durchwaltet.

28. So erkennt denn zuvörderst der homerische Mensch in den Göttern die Lenker und Urheber des Geschicks der Völker und Staaten an. Il. η, 209 lesen wir, dass Ares in den Krieg unter Männer geht, ούςτε Κρονίων θυμοβόρου ἔριδος μένει ξυνέηχε μάχεσθαι. Od. θ, 82 heist es: τότε γάρ ξα χυλίνδετο πήματος ἀρχή Τρωσί τε καὶ Δαναοΐσι Διὸς μεγάλου διὰ βουλὰς, und ib. 579 ist von Ilios' Untergang gesagt: τὸν δὲ θεοί μὲν τεῦξαν, ἐπεκλώσαντο δ' δλεθρον. Hektor's Hoffnungen auf Errettung (Il. ζ, 526: αἴκέ ποθι Ζεὺς δώη, ἐπουρανίοιοι θεοῖς αἰειγενέ-

ενσιν ποντήρα στήσασθαι έλεύθερον έν μεγάροισιν, έπ Τροίης ελάσαντας ευχνήμιδας Αχαιούς, cf. 9, 526), Agamemnon's Erwartungen (Il. 9, 287: αἴ κέν μοι δώη . Ζεύς τ' αίγιοχος και 'Αθήνη 'Ιλιου έξαλαπάξαι έθκτιμενον πτολίεθοον) und Klagen (Il. β, 116: καί με κελεύει (Ζεύς) δυσκλέα "Αργος ໂκέσθαι), Chryses' gute Wünsche (Il. α, 18: ὑμῖν μὲν θεοὶ δοῖεν Ὀλύμπια δώματ? έχοντες εκπέρσαι Πριάμοιο πόλιν, εδ δ' οίκαθ' ίκέσθαι) sprechen gleichmässig den Glauben aus, dass die größeste Geschichte, die auf Erden je geschah (Nibelungenl.), ihrem Ursprung und Ende nach auf den Göttern beruhe. Priamos weist sogar die Vorstellung, dass menschliches Thun, d. i. Helena's Schuld, die Noth herbeigeführt babe, ausdrücklich ab Il. y, 164: οθτι μοι αίτιη έσσι, θεοί νύ μοι αίτιοι είσι, gerade wie Il. v. 222 Idomeneus das Unglück der Schlacht unmittelbar von Zeus herleitet: ὧ Θόαν, οὖτις ἀνὴο νῦν αίτιος, δσσον έγωγε γιγνώσαω -, αλλά που ούτω μέλλει δη φίλον είναι υπερμενέϊ Κρονίωνι νωνύμνους απολέσθαι ἀπ ᾿Αργεος ἐνθάδ ᾿Αχαιούς. Und was insbesondere die Geschichten der Ilius selbst betrifft, so stellt deren Procemium die Folge vom Hader der Könige, den Tod so vieler Helden, dar als Erfüllung der βουλή Διός. Denn vollständig erläutert wird dieses, Od. λ, 297 wiederkehrende Lids d' Exeletero Bovln durch II. z, 270:

Ζεῦ πάτες, ἡ μεγάλας ἄτας ἄνδιεσσι δίδοισθα.
Οὐκ ἄν δήποτε θυμον ἐνὶ στήθεσσιν ἐμοῖσιν
Ατρείδης ὤρινε διαμπερές, οὐδέ κε κούρην
ἤγεν, ἐμεῦ ἀέκοντος, ἀμήχανος ἀλλά ποθι Ζεὸς
ἤθελ Αχαιοῖσιν θάνατον πολέεσσι γενέσθαι.

so dass bei der μήνιος ἀπόξόησις Achilleus über diese Zwietracht dasselbe Bewusstseyn ausspricht, was der Dichter von derselben im Procemium der μήνις hat, dass nämlich Alles, wie es gekommen, so habe kommen müssen, weil Zeus es gewollt, der die Gemüther der Sterblichen also lenke, dass sie mit

ihren Handlungen lediglich unbewuste und unfreie Vollstrecker seines Willens seyen (vgl. Il. o. 593: Τοώες δε, λείουσιν εοικότες ωμοφάγοισιν, νηυσίν έπεσσεύοντο, Διὸς δ' ἐτέλειον ἐφετμάς κ. τ. έ.). Aber nach den Motiven dieses Willens zu fragen, in der göttlichen Weltregierung einen Plan, ein providentielles Walten vorauszusetzen, liegt den Gedanken des homerischen Menschen völlig fern\*); ihm erscheint alles Große, der Achäer Heereszug, Troja's Untergang, Helena's Verschuldung, der Penelope Trene und Leid von den Göttern nur darum berbeigeführt, damit die Menschen Stoff hätten zu Gesang, so dass für ihn die weltgeschichtliche Redeutung der That im Liede, dem sie das Leben giebt, aufgeht. Den Untergang von Ilios haben die Götter gefügt und Verderben den Menschen verhängt, Tva ήσι καὶ ἐσσομένοισιν ἀοιδή (Od. 9, 580), Helene'n und Paris ein traurig Geschick auferlegt, "wis zal dalloow ανθοώποισι πελώμεθ αοίδιμοι εσσομένοισιν" (Il. ζ. 358). und durch die Tugend Penelope's den Sterblichen ein liebliches, durch Klytämnestra's Frevel ein

<sup>\*)</sup> Interessant ist, wie sich die spätere Vorstellung diese βουλή Διὸς rationalisirend erklärt. Die Scholien zu II. α, 4 bewahren aus den Κυπρίοις des Stasinos folgende Verse (bei Wolf Od. Bd. II. p. 533; Düntzer p. 12):

Την ότε μύρια φῦλα κατὰ χθόνα πλαζόμενα . .

— βαρυστέρνου πλάτος αἔης.

Ζεὺς δὲ ἰδὼν ἐλέησε καὶ ἐν πυκιναὶς πραπίδεσσι

σύνθετο κουφίσαι ἀνθρώπων παμβώτορα γαὶαν

ἔιπίσας πολέμου μεγάλην ἔριν Ἰλιακοῖο,

ὅφρα κενώσειεν θανάτω βάρος οἱ δ' ἐνὶ Τροίη

ῆρωες κτείνοντο, Διὸς δ' ἐτελείετο βουλή.

Die nämliche Vorstellung findet sich bei Eurip. Orest. 1640
(Dind.), Electra 1283 (Matth.).— Was übrigens die Providenz der Götter betrifft, so stellte schon Delbrück in der Abhandlung: Homeri religionis quae ad bene beateque vivendum heroicis temporibus fuerit vis. Magdeb. 1797

p. 11 folgende vollkommen richtige Sätze auf: Dii non ita administrant res humanas, ut totam rerum et even-

schauerliches Lied bereitet (Od. ω, 197: τεύξουσι δ' ἐπιχθονίοισιν ἀοιδήν ἀθάνατοι χαρίεσσαν ἐχέφρονι Πηνελοπείη. Οὐχ ὡς Τυνδαρέου πούρη παπὰ μήσατο ἔργα πουρίδιον πεείνασα πόσιν στυγερή δέ τ ἀοιδή ἔσσετ ἐπ ἀνθρώπους) °).

29. Aber nicht blos im Ganzen und Großen ist die Handlung in den beiden Epopöen auf die βουλή Θεῶν gebaut, in der Iliās auf die βουλή Διὸς, in der Odyssee auf die βουλή Δθήνης (Od. ε, 23: οὖ γὰς δή τοῦτον μέν ἐβούλευσας νόον αὐτή, ὡς ἤτοι κείνους Οδυσεὸς ἀποτίσεται ἔλθών vgl. Od. ω, 479), sondern sie wird auch im Besondern und Einzelnen und zwar gleich von vorne herein (Il. α, 8; Od. α, 25) durch das Einschreiten der Götter bestimmt. Dieß geschieht aber auf doppelte Weise °°). Denn entweder steht der Gott für seine Person außer und über der Handlung

tuum seriem mente provida complectantur, praeteritis praesentia, praesentibus futura annectentes, sed ita, ut singulis eventibus fortuitis intersint.— Providentia divina, quae universi populi aut unius modo hominis totam vitam prospiciens singula quaeque ordinet et instituat, Homero non venit in mentem. Vergl. auch Nitzsch II. p. 113.

<sup>\*)</sup> Wenn man nämlich letztere Stelle mit den beiden ersten zusammenhält, so sieht man deutlich, dass die Worte: durch Penehope werden die Götter den Menschen Gesang bereiten nicht blos ausdrücken, sie würden bewirken, dass man von nun an ihr Geschick als Stoff zu Liedern benütze, als könne das ohne besondere göttliche Dazwischenkunft nicht geschehn. Vielmehr will der Dichter sagen: die Götter haben durch Penelope's Geschick den Menschen Stoff zu Liedern bereitet, und diesen wird man von nun an benützen. In der Vorstellung des Dichters hat sich das, was geschehn wird, mit dem, was die Götter schon gethan haben, damit es geschehe, nicht scharf und bestimmt gesondert.

Heyne Exc. I. ad II. α berührt den Unterschied, ohne näher auf die Sache einzugehn.

lung als eigentlicher Lenker und Leiter derselben, so dass sie ohne den von ihm gegebenen Anstoss nicht weiter gehn würde, oder er ist bei derselben irgendwie persönlich betheiligt, in seinen Interessen verletzt, zu Zorn oder Mitleid aufgefordert, so dass er ihr eine andere Wendung, als die sie genommen hat, um seiner selbst willen giebt oder zu geben versucht. So erkennen wir in Zeus' Absendung des verderblichen Traums (Il. & init.), in Iris' Abholen der Helena zur Mauer (Il. 7, 121), in Zeus' Entfernung Hektor's aus dem Schlachtgetümmel so lang Agamemnon tobt (Il. 2, 163), in dessen Herstellung eines Gleichgewichts im Kampfe (ib. 336), in seiner Absendung des Hermes zum Geleite des Priamos (w, 331), in Athene's Vorbereitung der Erkennungsscene zwischen Odysseus und Telemach, nachdem Eumaios zur Stadt gegangen (Od. π, 155), in allem diesen Thun der Götter erkennen wir Hebel und Triebfedern der epischen Handlung. Aber in diesen Fällen sämmtlich greift die Gottheit um der Menschen willen ein; sie bethätigt ihre Macht über diese, indem sie regiert und waltet.

30. Ist aber irgend eine Handlung auf einen Punkt gediehen, wo sie der Gottheit eigenes Interesse berührt, wo sie deren Mitleid, Zorn, Missgunst erregt, da geschieht's, dass sie um ihrer selbst willen einschreitet und der Handlung eine andere, ihren Interessen entsprechende Wendung giebt. Ein klares Bewustseyn über dieses Verhältniss hat Achilleus, der Il.  $\pi$ , 91 sq. zu Patroklos, den er in die Schlacht sendet, folgendermassen spricht:

μηδ' ἐπαγαλλόμενος πολέμφ καὶ δηϊοτῆτι,
Τοῶας ἐναιρόμενος, ποοτὶ Ἰλιον ἡγεμονεύειν
μήτις ἀπ' Οὐλύμποιο θεῶν αἰειγενετάων
ἐμβήη μάλα τούς γε φιλεῖ ἐκάεργος Ἀπόλλων.

Als Patroklos, dieser Warnung vergessend, wirklich zu weit vordringt, da kommt denn auch Apollon, tritt ihm in den Weg (ἐμβαίνει), und führt die Ka-

tastrophe der Ilias herbei (ib. 786 sqq.). Diese Art des göttlichen Eingreifens wird sehr häufig vom Dichter in der stehenden Form erzählt: und nun wäre wohl dies oder jenes geschehn, wenn nicht just der oder der Gott dazwischengetreten wäre; z. B. Il. r. 374 (Zweikampf des Paris und Menelaos): zal vó κεν είρυσσέν τε και άσπετον ήρατο κύδος, εί μη άρ όξυ νόησε Διὸς θυγάτης Αφροδίτη, η οι δηξεν ιμάντα βοὸς lφι παμένοιο Od. δ, 363 (Menelaos in Pharos): παί νύ κεν ήϊα πάντα κατέφθιτο και μένε ανδρών, εί μή τίς με θεών ολοφύρατο και μ' ἐσάωσεν. Vgl. ll. β, 156 > ε, 311; 9, 130; σ, 165; v, 291; φ, 328; 545; Od. ε, Wenn auch nicht in dieser Form darge-282 : 427. stellt, doch ganz von demselben Charakter ist das Eingreifen Athene's in den Streit der Fürsten Il. a, 193: εως δ ταυθ' ωρμαινε κατά φρένα και κατά θυμόν, έλκετο δ' έκ κολεοίο μέγα ξίφος, ήλθε δ' Αθήνη οδρανόθεν πρό γαρ ήπε θεά λευπώλενος Ήρη, άμφω δμώς θυμώ φιλέουσά τε χηδομένη τε· ferner Athene's zu Menelaos' Rettung bei Pandaros' Pfeilschus (II. δ. 127: οὐδὲ σέθεν, Μενέλαε, θεοὶ μάzαοες λελάθοντο —, eine nicht seltene Weise des Ausdrucks), Apollon's, als die Troer weichen (ib. 507: ν εμέσησε δ' 'Απόλλων - ), Athene's und Here's, wie sie die Achäer von den Troern hart bedrängt sehn Il. e. 711. - Zeus will eingreifen, als seinem Sohne Sarpedon durch Patroklos das Verhängniss droht (Il. π, 431: τοὺς δὲ ἰδών ἐλέησε Κρόνου παῖς ἀγκυλομήτεω) und als Achilleus den Troerhelden um die Stadt jagt (Il. z. 167), wird aber dort von Here, hier von Athene zurückgehalten. Vgl. Poseidon's Klage über das Glück der Phäaken Od. v., 125. Zuweilen ist auch das Eingreifen der Götter etwas recht eigentlich für den Moment, für die Gefahr des Augenblicks berechnetes und hat, ohne die Handlung im Ganzen zu bestimmen, in deren plötzlichster Abwehr seinen Zweck. So ist Hektor im Zweikampf mit Ajas durch dessen Steinwurf zu Boden gestreckt worden; aber, heist

es, vòr aid aponter Anollar II n, 272. Bei gefährlichen Schüssen, die dem Sarpedon drohn, ist gesagt Il. ε. 662: πατήρ δ' έτι λοιγόν άμυνεν, und . 402: αλλά Ζεύς Κῆρας άμυνεν παιδός έοῦ. Die Art. wie eine solche augenblickliche Hülfe geleistet wird. ist ausführlich beschrieben Il. o, 461: all od ligge (Τεύκρος) Διὸς πυκινὸν νόον, ὅς ἡ ἐφύλασσεν Εκτορ, ακάρ Τεύπρον Τελαμώνιον εύχος απηύρα, ος οί ευστρεφέα νευρήν εν αμύμονι τόξω όηξ' επί τω εούοντι. Vgl. auch Il. e, 23. Damit wir des Details nicht zu viel häufen, begnügen wir uns, noch zu verweisen auf Il. z, 507; λ, 751; θ, 350; Od. ε, 333, endlich Il. η, 17; ξ, 135; Od. ω, 472, und zu bemerken, dass wegen der Häufigkeit des Dazwischentretens der Götter die Menschen geneigt sind, dasselbe bei jeder plötzlichen Wendung der Dinge vorauszusetzen. Von Hektor ermuthigt treten Il. C, 106 die Troer den Achäern aufs neue herzhaft entgegen; da weichen diese, und. heisst es weiter, φαν δέ τιν αθανάτων έξ οδοανοῦ αστερόεντος Τοωσίν αλεξήσοντα κατελθέμεν ως έλέ-Linder (Sc. Towes).

31. Um so bedeutsamer ist es, dass Odysseus in der Odyssee, in welcher überhaupt ein solches Eingreifen der Götter zur Rettung eines Gefährdeten viel seltener ist, in den Augenblicken der höchsten Noth so ganz auf eigene Kraft gestellt erscheint. Aber nur auf diese Weise kann des Helden göttliche Klugheit, sein unerschöpflicher Witz und Verstand, in welchem der Dichter das an der e Herrlichste menschlicher aver zu preisen unternommen hat, ins rechte Licht treten \*). Allein ist er in der Höhle des Cyclopen,

<sup>\*)</sup> Ein Bewusstseyn darüber, dass die Götter einen Menschen der Mühsal, auch wenn sie könnten, um seiner selbst willen nicht überheben, verräth sich in dem, was Athene Od. ν, 422 zu Odysseus von ihrer Absicht bei Telemach's Reise sagt. Vgl. Od. χ, 236: ἡ ἐα, καὶ οὅπω πάγχυ δίδου ἔτεραλκία νίκην, ἀλλ' ἔτ' ἄρα σθένεός

allein zwischen Scylla und Charybdis; denn Circe kann ihn mit den Gefahren, die ihm drohen, nur bekannt machen; durchzukommen muss er selbst suchen; und selbst von Kalypso's Insel soll er heimkehren οὖτε θεῶν πομπῆ, οὖτε θνητῶν ἀνθρώπων Od. e, 32 cf. 140. Indem ihm Aiolos die Winde zur Verfugung giebt, bekommt er sogar die Bedingungen seines Schicksals in seine Gewalt, und höher kann der Mensch nicht gestellt werden, als Odysseus hiedurch zu stehn kommen soll. Denn um ihn blos glücklich nach Ithaka zu bringen, brauchte Aiolos nur die seinem Schützling widrigen Winde selbst zu verwahren, oder dessen Gefährten die Sache mitzutheilen. Aber er selbst soll Herr seines Geschickes seyn; er hat, was ihm Heil oder Verderben bringen kann, vollkommen in seiner Hand. Da vermag er den Talisman seines Schicksals nicht zu bewahren: er entschläft (Od. κ, 31: ἔνθ' ἔμὲ μὲν γλυκὸς υπνος επήλυθε κεκμηώτα sehr merkwurdig ist, dass es nicht heisst, ein böser Gott habe ihm den Schlaf zugeschickt), und indessen macht die ordinäre Welt mit dem Geheinniss seines Glückes, das er in sterblicher Schwachheit nicht vor ihr zu wahren vermocht hat, was ihr gut dünkt. Nun ist Aiolos' weitere Hülfe verscherzt; blos Hermes reicht'ihm, was er absolut nicht selbst finden kann, das hülfreiche Kraut gegen Circe's Zauberei; aber Athene bleibt wenigstens der sichtlichen Erscheinung nach fern (Od. 5, 329), so dafs er Od. v. 314 ff. sagen kann:

τουτο δ' έγων εδ οίδ', ότι μοι πάρος ηπίη ήσθα, είως εν Τροίη πολεμίζομεν υίες Αχαιών αὐτὰρ έπει Πριάμοιο πόλιν διεπέρσαμεν αἰπὴν, βῆμεν δ' εν νήεσσι, θεὸς δ' ἐκέδασσεν Αχαιοὺς, οὐ σέγ ἔπειτα ἰδον, κούρη Διὸς, οὐδ' ἐνόησα νηὸς ἐμῆς ἐπιβάσαν, ὅπως τί μοι άλγος ἀλάλχοις.

τε καὶ άλκῆς πειρήτιζεν ήμὲν 'Οθυσσῆος ήδ' υίοῦ κυθαλίμοιο.

32. Wir haben bis jetzt die Bethätigung göttlicher Macht im Geschicke der Völker betrachtet, wie sie theils von den Menschen geglaubt, theils vom Dichter im Epos dargestellt wird. Indem wir in Absicht auf das letztere ein gedoppeltes Eingreifen der Götter unterscheiden mussten, wurden wir am Ende in die Sphäre, wenn man den Ausdruck nicht unhomerisch versteht, der providentia specialissima herabgeführt und fanden den Gott in jedem Angenblick zu Schutz und Fürsorge bereit, und nur den Helden im Momente der höchsten Gefahr allein gelassen und lediglich auf eigene Kraft gestellt, dessen Trefflichkeit durch das Alleinstehn zu verherrlichen eben des Dichters Aufgabe war. Aber der Glaube des homerischen Menschen beschränkt die Wirkung und Wirksamkeit der Gottheit im Menschlichen nicht blos auf einzelne Fälle von Noth und Gefahr, vielmehr beruht wie das ganze Geschick der Völker und Reiche so auch das gesammte Daseyn des Individuums in leiblicher und geistiger Hinsicht, in Leben und Tod auf den Göttern. Von nichts ist die Meuschheit. welcher der Dichter selbst angehört, weiter und vollständiger entfernt, als sich vom Göttlichen isolirt und gesondert zu denken, oder die göttliche Weltregierung als ein todtes Walten von Normen und Gesetzen zu betrachten, die den Dingen ein für allemal eingepflanzt seyen. Was dem Menschen vom Gotte zu Theil wird, ist zwar durch das besondere Amt und Wesen desselben bedingt, so dass sich in dieser Beziehung des Göttlichen aufs Menschliche Regel und Ordnung nicht verläugnet; aber er erhält es durchaus von dem Gotte als einem Individuum. dass das Verhältniss der menschlichen zu den göttlichen Individualitäten als ein lebendiger Verkehr zu begreifen ist. Diese Seite homerischer Weltanschauung ist eine von denjenigen, welche den meisten religiösen Gehalt haben. Dass aber das Durchdrungen- und Bedingtseyn des menschlichen Lebens

vom Göttlichen zu deutlicher Anschauung komme, sind wir genöthigt, in ein mannigfaltiges, buntes Detail einzugehn, durch welches wir uns dadurch ohne Verwirrung durchzuarbeiten hoffen, dass wir das Individuum durch das Göttliche bedingt und bestimmt betrachten erstlich in so fern es sich lediglich auf sich selbst bezieht, zweitens, sofern es in Verhältnisse nach aussen tritt.

33. I. Der Gottheit verdankt das Individuum die Grundlage seines ganzen irdischen Daseyns in leiblicher wie in geistiger Hinsicht. Glaukos' Sohn ist Bellerophon; τῷ đề θεοί κάλλος τε καὶ ἦνορέην ἐοατεινὴν ἄπασαν Il ζ, 156; Hektor sagt vor dem Zweikampf zu Ajas II. η, 288: Αίαν, ἐπεί τοι δώκε θεὸς μέγεθός τε βίην τε καὶ πινυτήν, und Paris' Lockenhaar und Anmuth sind Gaben Aphrodite's, Il. 7, 54. Den Telemach haben die Götter auferzogen, dass er emporwachs wie ein Reis (έρνει Ισος) Od ξ, 175, und er ist zum Manne, der er ist, gereift Απόλλωνός γε Exnr. Od. r. 86°). Sie sind es aber auch, die, was sie gegeben haben, wieder nehmen: αγλαίην γὰο ξμοιγε. sagt Penelope, Θεοί, τοι 'Ολυμπον έχουσιν, ώλεσαν Od. σ, 180, und ib. 251: Εἰρύμας, ήτοι έμην -άρετην είδός τε δέμας τε ώλεσαν άθάνατοι. Wie bei Ajas, werden auch bei Pandareos' Töchtern leibliche und geistige Vorzüge als Gaben der Götter nebeneinander genannt Od. v. 68 - 72: αί δ' ελίποντο, sagt der Dichter, δρφαναί έν μεγάροισι, κόμισσε δέ δί Αφροδίτη τυρώ καὶ μέλιτι γλυκερώ καὶ ήδέι οίνω "Ηρη δ' αθτήσιν περί πασέων δώχε γυναιχών είδος χαί πινυτην, μήπος δ' έπος 'Αρτεμις άγνη, έργα δ' Αθηναίη δέδαε κλυτά έργάζεσθαι. Was nun Eigenschaften der Seele insbesondere betrifft, so beweisen die beiden Gedichte selbst, dass Kriegsmuth und verständige

<sup>\*)</sup> Hes. Theog. 816: τίκτε δὲ (Τηθύς) θυγατέρων έερον γένος, αξ κατά γαλαν ἄνδρας κουρίζουσε σὺν Απόλλωνς ἄνακτι καὶ Ποταμοίς, wo Göttling zu vergleichen.

Klugheit, bald vereint, bald mehr einzeln hervortretend, die Elemente der psychischen Trefflichkeit des Mannes sind. Jener ist von Stärke des Leibes bedingt, und gerade diese wird bei dem allergewaltigsten Helden am ausdrücklichsten als Gabe der Götter bezeichnet. Agamemnon sagt Il. α. 178: εὶ μάλα zaoreoóc eggi. Deóc nov goi róy edwze, so dass sigh Achilleus seiner selbst nicht überheben dürfe, wie denn gleich v. 290 Agamemnon weiter spricht: el dé μιν αλγμητήν έθεσαν θεολ αλέν έόντες, τοθνεκά ολ προθέουσιν δνείδεα μυθήσασθαι; Hatte doch der alte Peleus selbst dem Sohne beim Abschied gesagt II. ι, 254: τέχνον έμον, κάρτος μεν Αθηναίη τε καί Ήρη δώσουσ'. Hiemit vergleiche man, was Odysseus in jener fingirten Erzählung seiner Schicksale von sich rühmt Od. ξ, 216: ἡ μὲν δὴ θάρσος μοι "Αρης τ' ἔδοσαν καί Αθήνη και δηξηνορίην, und als Gegensatz II. .. 38 Diomedes' Worte zu Agamemnon: σχήπτοφ μέν τοι δώχε τετιμήσθαι περί πάντων άλχην δ' οὐτοι δώχεν, δ,τε χράτος έστι μέγιστον. Der weise Mann aber hat seine consilia von den Göttern; so Alkinoos, θεών ἀπο μήδεα είδώς Od. ζ. 12. Dies spricht Od.  $\psi$ , 11 Penelope in Form eines Lehrsatzes aus: μαΐα φίλη, μάργην (Thörin) σε θεοί θέσαν οίτε δύνανται άφρονα ποιήσαι και επίφρονά πες μάλ' εόντα, καί τε γαλιφρονέοντα σαοφροσύνης επέβησαν. Und zwar findet es nicht blos im Allgemeinen statt, sondern auch die Anlage, die Fertigkeit, durch welche . sich der Beruf, die Thätigkeit des Menschen im Volke bestimmt, ist eine Gabe der Gottheit. Nicht Mehrung des Hauses und Ackerwerk war nach jener Erzählung Od. &, 222 sqq. dem angeblichen Kretenser genehm, sondern Seefahrt und Krieg, Avyea, τάτ άλλοισίν γε καταριγηλά πέλονται. Αὐτάρ έμοὶ τά φίλ' έσχε, τά που θεός έν φρεσι θηκεν άλλος γάο τ άλλοισιν ανηο επιτέρπεται έργοις. So schenkt Apollon μαντοσύνην Il. α, 72 cf. Od. o, 252, Artemis Jagdkunde II. ε. 51. Athene τεχτοσύνην II. ε. 61 cf.

- o, 411, dieselbe nebst Hephaistos die Kunst des Goldschmieds Od. L, 233, Zeus und Poseidon Enneσύνας Il. ψ, 307, letzterer Kunde der Schifffahrt Od. n. 35. Zeus den Phäaken von jeher Schnelligkeit im Lauf und gleichfalls Trefflichkeit zur See Od. 9. 245 - 247, Hermes (ος δά τε πάντων ανθρώπων έργοισι γάριν και κύδος οπάζει) Anstelligkeit δρηστοσύνην Od. o, 319, ja sogar κλεπτοσύνην δοκον τε Od. τ, 396. Endlich ist auch die liebliche Kunst des Sängers eine Gabe der Gottheit Od. 9, 44; seine Lehrmeister sind Apollon oder die Muse ib. 9, 480; 488, wesswegen er singt als ein θεων έξ — δεδαώς Od. Q, 518, und eben darum, als nicht von menschlichen Lehrern sondern in den Tiefen des Gemüthes von der Gottheit unterwiesen, avrodidarros heifst, nach Od. 7, 347: αθτοδίδακτος δ' είμι. Θεός δέ μοι έν φρεσίν οίμας παντοίας ἐνέφυσεν.
- 34. II. Das Individuum ist durch das Walten der Gottheit bedingt und bestimmt, sofern es in Beziehungen und Verhältnisse nach außen tritt. Was dem Menschen Gutes oder Böses wird, erhält er von ihrer Hand: Ζεὺς αὐτὸς νέμει ὄλβον Όλύμπιος ανθοώποισιν, έσθλοῖς ήδὲ κακοῖσιν, ὅπως ἐθέλησιν, ἑκάστω (Od. ζ. 188) und θεὸς ἄλλοτε ἄλλω Ζεὺς ἀγαθόν τε κακόν τε διδοῖ· δύναται γὰο ἄπαντα (Od. δ, 236), ferner θεὸς τὸ μὲν δώσει, τὸ δ' ἐάσει, ὅ,ττι κεν ῷ θυμῷ ἐθέλη. δύναται γὰο ἄπαντα (Od. ξ, 444). Dies sind Glau-· bensbekenntnisse, die sich in der Allegorie von den Fässern des Guten und Bösen, welche in Zeus' Palaste stehn, und aus denen er mittheilt nach Belieben (Il. ω, 527 sqq.), verkörpert haben, und in welchen der Sinn wurzelt, mit welchem der Dichter alle einzelnen Momente eines menschlichen Lebens betrachtet.
  - 35. So regiert denn die Gottheit zunächst im Hause und in der Familie. Sie giebt (galvei) dem Jüngling die Braut (Od. 0, 26), der Gattin das Kind (Od. 3, 12); sie segnet des Mannes, dem sie wohl

will, Geburt und Ehe (Od. d, 208), so dass dessen Sprösslinge leicht erkennbar sind; die Zahl der Kinder in einer Familie wird von ihr bestimmt (ωδε γὰρ ημετέρην γενεήν μούνωσε Κρονίων, Od. π, 117), der Ruhm des Hauses durch sie bewahrt (Od. a., 222: οδ μέν τοι γενεήν γε θεοί νώνυμνον δπίσσω θήκαν, έπει σένε τοιον έγείνατο Πηνελόπεια, d. i.: gleichwohl haben die Götter deine Familie für die Zukunft nicht namenlos gemacht, nicht ihres Ruhmes verlustig gehn lassen, da dich Penelope als einen so trefflichen geboren) Auch der Wohlstand des Hauses rührt von den Göttern her; was es Köstliches birgt, ist ihre Gabe; siehe Od. η, 132: τοί ἄρ' έν Αλχινόοιο θεών έσαν αγλαά δώρα, ib. λ, 340: πολλά γαο δμμιν (den Phäaken) κτήματ ενί μεγάροισι θεών ίότητι πέονται (vgl. π, 232: καὶ τὰ μὲν − des Odysseus' χρήματα - έν σπήεσσι d. i., nach ν, 367, in den κευθμώσιν ανα σπέος, θεών ζότητι κέονται), ferner Il. ψ, 298: μέγα γάο οἱ (dem Echepolos) ἔδωχεν Ζεὺς άφενος, Il. β, 670: και σφιν (den Rhodiern) θεσπέσιον πλούτον κατέγευε Κρονίων. Vgl. Od. σ, 19. Auch Einzelnes schenken die Götter ihren Lieblingen, mitunter als bedeutsame Gaben, wie Pelops Agamemnon's Familienscepter durch Hermes von Zeus erhalten hat Il. \$, 101-108, wie Pandaros und Teukros, die Bogenschützen, ihr Gewaffen unmittelbar von Apollon haben (Il.  $\beta$ , 827 coll.  $\epsilon$ , 104; o, 441), und Peleus seine unsterblichen Rosse von Poseidon (Il.  $\psi$ , 277). Vgl. Il. z, 546;  $\lambda$ , 353;  $\rho$ , 195;  $\chi$ , 470. — Aber den Wohlstand, den die Götter geben, sind sie auch wieder zu vernichten im Stande. Odysseus, der als Bettler dem Antinoos von seinem ehemaligen Reichthum erzählt, endet mit: αλλά Ζεὺς αλάπαξε Κοονίων ήθελε γάρ που. Od. ρ, 424.

36. Ist aber der Mann aus dem Familienleben herausgetreten und hat sich auf gefährliche Seefahrt und in Kriegsgetümmel gewagt, so hat er Gutes wie

Böses, Obhut und Verderben, Förderung und Hemmniss wieder nur von der Gottheit zu gewärtigen. Von ihr wird der Mensch in allen diesen Verhältnissen recht eigentlich geführt. Odysseus zu Penelope vor der Abreise Od. σ, 265: τῷ οὖκ οἶδ, εἶ κέν μ² ανέσει θεός, ή κεν άλώω αὐτοῦ ένλ Τροίη die Seinigen wünschen, als er so lange fern bleibt, Od. o. 243: ώς έλθοι μεν κείνος ανήρ, αγάγοι δέ ε δαίμων (vgl. o. 196; o. 149); unterwegs sind es die Götter, die ihn νήσον ες Ωγυγίην πέλασαν μ., 447 (cf. ω., 306). Während er dort ist, sagt Zeus im Götterrathe zu Pallas Od. ε. 23: οὐ γὰρ δη τοῦτον μὲν έβούλευσας νόον αὐτη, ώς ήτοι κείνους (die Freier) Όδυσεύς ἀποzίσεται έλθών; womit zu vergleichen Od. ν. 383 – 385. Als er zu Ithaka bei Eumaios angekommen ist, glaubt dieser ihn von einem Gotte zu sich geleitet: Enel oe μοι ήγαγε δαίμων ξ, 386, und sogar ein höhnender Freier sagt σ, 353: οὐκ αθεεί ὅδο ανὴο Ὀδυσήϊον ἐς δόμον ίχει, während er selbst dem wohlmeinenden Amphinomos wünscht σ, 146: αλλά σε δαίμων οίκαδ δπεξαγάγοι, μηδ' αντιάσειας έκείνω. Und als er sich endlich wieder im Vollbesitz seines Hauses und der Seinigen sieht, erkennt Penelope und der alte Diener Dolios in seiner Rückkehr ein unmittelbares Werk der Götter (Od. ω, 401: ἐπεὶ — θεοὶ σ' ἀνήγαγον αθτοί ψ, 258: ἐπεὶ ἄο σε θεοί ποίησαν ίχεσθαι οίχον εθπτίμενον και σην ές πατρίδα γαίαν). So hofft auch Achilleus II. 4, 362 vgl. ib. 393, 5, 171 gute Fahrt (εθπλοίην) von Poseidon, und der heimgekehrte Telemach sagt Od. 0, 148: ἔδοσαν δέ μοι ούρον αθάνατοι, günstigen Wind, der besonders oft eine Gabe der Götter genannt wird, z. B. 11. η, 4; Od. ε, 167; 268; λ, 7; μ, 149; ο, 292. Διὸς οδρος: Od. μ, 176; ο, 297; 475. Hiezu: κοίμησε δὲ κύματα δαίμων Ο ... 169; ἐστόρεσεν δὲ θεὸς μεγακήτεα πόνrov γ, 158. Dagegen heifst es Od. α, 195: αλλά νυ σόνγε (Οδ.) θεοί βλάπτουσι κελεύθου ξ, 61: ή γαο τούγε θεοί κατά νόστον έδησαν γ, 288: τότε δή στυγερήν όδον εθρύοπα Ζευς έφράσατο, λιγέων δ' ανέμων έπ' αυτμένα χευεν. Vgl. auch Od. ε, 421.

37. Dass aber die Götter in Kampf und Schlacht den Einzelnen schirmen, davon hatten wir schon oben, wo von ihrem unmittelbaren Eingreifen die Rede war. viele Beispiele; ohne dass eines solchen Einschreitens gedacht wird, schützt Il. v. 554 Poseidon den Antilochos, ibid. 781 Zeus den Deiphobos und Helenos, o. 521 Apollon den Polydamas, v. 194 Zeus und die andern Götter den Aeneas. Der Krieger tödtet nur, wen ihm ein Gott in seine Hand giebt; Il. 5, 227: πολλοί μέν γάρ έμοι Τρώες κλειτοί τ επίκουροι κτείνειν. όν κε θεός γε πόρη και ποσσί κιχείω, vgl. Il. φ. 103: νθν δ' οθα έσθ, δςτις θάνατον φύγη, θν αε θεός γε Ιλίου προπάροιθεν έμης έν χερσί βάλησιν und ib. 47, und siegt nur mit dem Beistand oder unter der Zulassung eines Gottes; denn, heisst es Il. η, 101, υπεοθεν νίκης πείρατ έχονται έν άθανάτοισι θεοίσι, und ψ, 724: η έμ ανάειο, η έγω σέ τα δ' αδ Διὶ πάντα μελήσει. Vgl. Il. γ, 439: νῦν μὲν γὰρ Μενέλαος ἐνίπησεν σὸν 'Αθήνη· δ, 390 (cf. ν, 676): πάντα δ' ένίκα δηϊδίως (vgl. \$. 12) τοίη οἱ ἐπίδοοθος ἡεν Αθήνη δ. 408: ήμείς - Θήβης έδος είλομεν - πειθόμενοι τεράεσσι θεών καὶ Ζηνὸς ἀρωγή. Od. φ, 280: ἡωθεν δὲ θεὸς δώσει κράτος, ω κ εθέλησιν ΙΙ. χ, 130: όττι τάχιστα είδομεν. δπποτέρω κεν Ολύμπιος εύχος δρέξη ε, 185: οὐχ δγ άνευθε θεου τάδε μαίνεται π, 800: τότε δὲ Ζεὺς Έχτοςι δώπεν ή πεφαλή φοςέειν (den Helm Achill's). Vgl. ferner II.  $\mu$ , 436;  $\nu$ , 743;  $\gamma$ , 285;  $\psi$ , 660;  $\lambda$ , 192; 753; 288; und Il. 9, 140 ff. Gleichwie Sieg im Kampf, giebt die Gottheit auch Macht zur Rache. Od. 7, 205 sagt Telemach: αὶ γὰρ ἐμοὶ τοσσήνδε θεοὶ δύναμιν παραθείεν, τίσασθαι μνηστήρας ύπερβασίης άλεγεινής —, άλλ οὔ μοι τοιοῦτον ἐπέκλωσαν θεοὶ ὅλβον, und Od. ι, 316 Odysseus: αὐτὰς ἐγώ λιπόμην κακὰ βυσσοδομεύων, εἰ πως τισαίμην (den Cyclopen) δοίη δέ μοι εύχος 'Αθήνη.

38. Aber nicht blos im Getümmel des Kampfes, sondern auch sonst in allerlei Fährlichkeiten und

Nöthen hält die Gottheit über den Menschen ihre schirmende Hand, über Priamos, als ihm bei seiner Ausfahrt ins achäische Lager Hermes begegnet, Il. w. 374: αλλ έτι τις και έμειο θεων υπερέσχεθε γείρα, ος μοι τοιόνδ' ήκεν δδοιπύρον αντιβολήσαι, über Telemach, im Fall er den auflauernden Freiern entkommt, Od. 5. 184: ἢ κεν άλώη, ἢ κε φύγοι, και κέν οἱ ὑπέρσχοι χεῖρα Koorlor, und als er gerettet ist, ruft selbst der übermüthige Antinoos Od. π, 364: ω πόποι, ως τόνδ' άνδοα θεοί κακότητος έλυσαν (vgl. 370), wie Thoas Il. o, 290 in Bezug auf den von Ajas' Hand gefällten, aber wieder erstandenen Hektor: αλλά τις αὖτε θεών ἐδούσατο και ἐσάωσεν Εκτορ' -. Vgl. die schöne Stelle Od. e, 395, wo geredet wird von einem schwererkrankten Familienvater: στυγερός δε οί έχραε δαίμων, ἀσπάσιον δ' άρα τύνγε θεοί κακότητος έλυσαν. So lösen auch die Götter einem von treulosen Schiffern schmählich Gefesselten seine Bande leicht (δεσμον μέν ανέγναμψαν θεοί αθτοί δηϊδίως) und verbergen ihn vor seinen Verfolgern, Od. &, 348; 357. Ein Gott führt Odysseus bei dunkler Nacht mehrere Male in den sicheren Hafen ein (καί τις θεός ήγεμόνευεν) Od. ι, 142; z. 141; ein Gott jagt dem Speisebedürftigen Wildpret auf Od. ι, 154; 158 (αίψα δ' ἔδωκε θεὸς μενοεικέα θήρην); z, 157. Schlaf giefst Hermes, dem Priamos sicheren Pass zu verschaffen, über die Thorwächter des achäischen Lagers aus, Il. 0, 445; wie Athene über die Freier, um Telemach's Abreise zu schirmen, Od. 6, 395; Schlaf hat Athene zu ungewöhnlicher Stunde für Penelope bereit, damit sie von der Katastrophe ihres Geschicks, dem Bogenschießen und Freiermord, bis Alles vorbei sey, nichts gewahre, Od.  $\varphi$ , 357;  $\chi$ , 429. — Die Götter ferner sind es, die Gleiche zu Gleichen gesellen Od. o. 218, welche die Leier zur heiteren Genossin des Mahles machen Od. e, 271, aber auch bei diesem störende Unlust herbeifubren, ib. 446 (τίς δαίμων τόδε πημα προςήγαγε, δαιròs avigv;). Selbst die Leiche des todten Lieblings

entbehrt ihrer Fürsorge nicht; vgl. Il. ψ, 185; ω, 19 (τοῖο δ' Απόλλων πᾶσαν ἀειχείην ἄπεχε χοοῖ φῶτ ἐλεαίρων καὶ τεθνηότα περ); 422, so wie sichs dagegen der Dichter gleichfalls nur durch Zeus' Zulassung geschehen denkt, daſs Achilleus dieselbe miſshandelt; Il. χ, 403: τότε δὲ Ζεὺς δυςμενέεσσιν δῶχεν ἀειχίσσασθαι ἔῆ ἐν πατρίδι γαίη.

39. Denn dass auch alles Unglück von den Göttern komme, spricht Od. α, 33 Zeus selbst als den Glauben der Menschen aus (έξ ήμέων γάρ φασι κάκ ἔμμεναι). Darum darf Odysseus II. ξ, 85 die Helden als Männer schildern, οίσιν άρα Ζεύς έχ νεότητος έδωκε και ές γήρας τολυπεύειν άργαλέους πολέμους, όφρα φθιόμεσθα έχαστος, und desswegen wird alles Unheil. welches sich innerhalb des Sagenkreises der beiden Epopöen entwickelt, auf die Schickung der Götter zurückgeführt. Hektor sagt Il. 7, 282 von Paris: μέγα γάρ μιν Όλύμπιος έτρεφε πημα Τρωσί τε καί Ποιάμω μεγαλήτοοι, τοδό τε παισίν, und Telemach Od. 0, 119 von Helena: ής είνεχα πολλά Αργείοι Τρώές τε θεων ιότητι μόγησαν, gleichwie diese selbst ihren Lebensgang als ein Verhängniss der Götter beklagt Il. C. 349. Achilleus fasst Priamos' Unglück nicht anders Il ω, 547: αὐτὰς ἐπεί τοι πῆμα τόδ' ἤγαγον Οὐρανίωνες, αίεί τοι περί άστυ μάχαι τ' άνδροκτασίαι τε.

Ein solches πῆμα wird auch den Achäern vor ihrer Abfahrt von Troja durch Zeus bereitet (Od. γ, 152: ἐπὶ γὰς Ζεὺς ἤςτνε πῆμα κακοῖο, und v. 160: Ζεὺς δ' οὔπω μήδετο νόστον, σχέτλιος, ὅς ξ' ἔςιν ὧςσε κακὰν ἔπι δεύτεςον αὐτις); zu einem solchen hatten ihnen schon früher die Götter des Achilleus' für Ajas verderbliche Waffen gemacht (Od. λ, 555: τὰ δὲ πῆμα θεοὶ θέσαν Αργείοισιν), und geschlagen in den Schlachten vor Troja werden sie mehrere Male vom Dichter Διὸς μάστιγι δαμέντες genannt (U μ, 37; ν, 812). — Odysseus' und Penelope's Leiden werden stets betrachtet als von den Göttern verhängt (Penelope Od. δ, 722: πέρι γάς' μοι Ὀλύμπιος ἄλγε' ἔδωκεν' σ, 256

(vgl. 273): νῦν δ' ἄχομαι' τόσα γάρ μοι ἐπέσσενεν κακα δαίμων' Odysseus  $\iota$ , 15: χήδε ἐπεί μοι πολλά δόσαν θεοί Οὐρανίωνες Telemach von seinem Vater  $\gamma$ , 88: κείνου δ' αὖ καὶ ὅλεθρον ἀπευθέα θῆκε Κρονίων' vgl. Od.  $\zeta$ , 174;  $\eta$ , 214 und  $\xi$ , 198; ib. 39;  $\psi$ , 210; 352), und als dem unglücklichen Hause in Telemach ein Hoffnungsstern aufgeht, sagt Antinoos Od.  $\delta$ , 667: ἀρξει καὶ προτέρω κακὸν ἔμμεναι' ἀλλὰ οὶ αὖτῷ Ζεὺς δλέσειε βίην, πρὶν ἡμῖν πῆμα φυτεῦσαι.

40. Haben nun die Götter in der geschilderten Weise den Menschen durch Böses und Gutes geführt, so ist endlich wiederum nur von ihnen ein beglücktes Alter zu hoffen, nach Od. ψ, 286: εἰ μὲν δη γῆράς γε θεοί τελέουσιν άρειον, έλπωρή τοι έπειτα κακών υπάλυξιν έσεσθαι. Aber auch den Tod empfängt der Mensch aus ihrer Hand. Denn obwohl an einigen Stellen von dem durch die Götter unmittelbar bewirkten Tode ein von anderen Ursachen herrührender unterschieden wird, z. B. Od. λ, 171: τίς νύ σε Κὴρ ἐδάμασσε τανηλεγέος θανάτοιο; ή δολιχή νούσος ή Αρτεμις λοχέαιρα οίς αγανοίς βελέεσσιν εποιχομένη κατέπεφνεν; worauf v. 198 sqq. Odysseus' Mutter Antikleia, beides verneinend, als Veranlassung ihres Todes angiebt die Sehnsucht nach ihm, nach seiner Klugheit und Freundlichkeit \*), und Od. π, 447: οὐδέ τί μιν (den Telemach) θάνατον τρομέεσθαι άνωγα έχ γε μνηστήρων Θεόθεν δ' οὐκ ἔστ ἀλέασθαι, so geht doch aus unserer ganzen obigen Darstellung hervor, dass hiemit nur zwischen dem unmittelbar und dem mittelbar von den Göttern herrührenden Tod' unterschieden werden soll, und dass es ist, als ob z.B. Odysseus seine Mutter fragte: hat dich Artemis durch einen schnellen sanften Tod hinweggenommen, oder haben dir die Götter eine langsam tödtende Krankheit gesendet? Denn wenn die

Diese richtige Erklärung des σός τε πόθος σά τε μήδεα etc. mittelst eines εν διά δυοίν giebt Deederlein Vocab. Homeric. etyma p. 9.

unmittelbare Todesursuche auch kein Gott ist, so ist doch das Herbeiführen derselben ein Werk der Götter. Von Archelochos, den der Speer des Telameniers trifft, heifst es Il. ξ, 464: τῷ γάρ ἑα θεοί βούλευσαν δλεθρον, von Patroklos II. π, 693, dass ihn θεοί θάνατόνδε κάλεσσαν (vgl. τ, 9: ἐπειδὴ πρῶτα θεῶν ἰότητι δαμάσθη sc. Πάτροκλ.). Achilles sagt Il. σ, 115; χ, 365: Κῆρα δ' ἐγὼ τότε δέξομαι, ὁππότε κεν δὴ Ζεὺς ἐθέλη τελέσαι ἦδ' ἀθάνατοι θεοί ἄλλοι. Vgl. Od. σ, 155; γ, 242; ν, 360; ν, 67.

41. Aber nicht nur das Geschick des Menschen, sondern auch das Gelingen seines Wollens und Bestrebens im Einzelnen hängt lediglich von den Göttern ab. Die That hat in sich selbst nicht das Vermögen, sich in der Erreichung ihres Zieles zu vollenden; die Absicht und der Gedanke verwirklicht sich nicht, wofern die göttliche Thätigkeit in dieselben nicht eingeht. Denn, heisst es, οὖ θην Έκτορι πάντα νοήματα μητίετα Ζεύς έκτελέει ΙΙ. κ, 104; άλλ οδ Ζεύς άνδρεσσι νοήματα πάντα τελευτά 11. σ, 328; άλλα πολύ μεζζόν τε και αργαλεώτερον άλλο μνηστήρες φράζονται, δ μη τελέσειε Κρονίων Od. δ, 699; cf. μη τουτο θεὸς τελέσειεν Od. ρ., 399; ταθτ' αίνως δείδοικα κατά φοένα, μή οι ἀπειλας ἐχτελέσωσι θεοί II. ι. 244. Naiv ist diese Verwirklichung menschlichen Thuns durch die Gottheit in einigen Stellen der Ilias dadurch ausgedrückt, dass gesagt wird, das Geschoss treffe nur, wenn oder weil ein Gott es lenke; Il. o. 631 - 633: των μεν γαρ πάντων βέλε απτεται, δςτις αφείη, η κακός η αγαθός. Ζευς δ' έμπης πάντ ιθύνει ήμιν δ' αὐτως πασιν ετώσια πίπτει έραζε. ΙΙ. ε, 290: ως φάμενος προέηχε βέλος δ' ίθυνεν 'Αθήνη όινα παο δορθαλμόν ΙΙ.ο, 515: ήσω γάο και έγώ· τὰ δέ κεν Διὶ πάντα μελήσει· cf. v, 435. - Ferner hatte Menelaos Hermione'n dem Neoptolemos schon vor Troja verlobt; zoiger de 3202 γάμον εξετέλειον Od. δ. 7. Neun Jahre lang haben die Helden Troja belagert und mit allerlei Listen bedrängt, μόγις δ' ετέλεσσε Κοονίων Od. y, 119,

Der wohlgesiante Hausherr lohnt mit eigenem Heerd und Besitz die Treue des Knechtes, őς οἱ πολλὰ κάμησι, θεὸς δ' ἐπὶ ἔφγον ἀέξη Od. ξ, 65; cf. ο, 371: ἀλλά μοι αὐτῷ ἔφγον ἀέξουσιν μάκαφες θεοὶ, ῷ ἐπιμίννω. Als Telemach bei Menelaos sich zur Rückkehr anschickt, sagt dieser Od. ο, 111: Τηλέμαχ, ἤτοι νόστον, ὅπως φρεσὶ σῆσι μενοινᾶς, ώς τοι Ζεὺς τελέσειεν, ἔφίγδουπος πόσις Ἡρης vgl. Od. ζ, 180; ο, 180. Und so wünscht denn auch Odysseus, daſs die Götter ihm die Gaben der Phäaken segnen mögen, Od. ν, 40: ἤδη γὰρ τετέλεσται — πομπὴ καὶ φίλα δῶρα, τά μοι θεοὶ Οὐρανίωνες ὅλβια ποιήσειαν.

42. Es hat aber die göttliche Thätigkeit mit diesem Vollbringen dessen, was der Mensch thut oder erstrebt, noch keineswegs ihren Gipfel erreicht. Hier ist dasjenige, was sie verwirklichend zum Ziele führt, der Wunsch, dem sie Gewährung schafft, noch immer des Menschen eigenes Werk und von diesem selbstständig ausgegangen. Aber sie wirkt und waltet auch im Geiste des Menschen, und leitet nicht nur die That, sondern schafft auch den Gedanken, Willen und Entschluss. Somit giebt es keine Sphäre mehr, in welche die Macht der Unsterblichen nicht hineinreichte, wenn auch, wie wir oben gesehn haben, diese Macht an sich selbst mit Schranken behaftet ist. Und zwar hat sie Gewalt über den geistigen Menschen in seiner Totalität nach Willen, Gemüth und Verstand. Denn die Gottheit ist es erstlich, welche ihm den Gedanken, den Entschluss eingiebt, zu handeln. Il. α, 55: τῷ γὰρ (dem Achilleus) ἐπὶ φρεσὶ θῆκε θεὰ λευκώλενος Hon sc. die Achäer zu einer Versammlung zu rufen; cf. 9, 218; Od. σ, 158; τ, 10; 138; Il. ι, 703: τότε δ' αὖτε μαχήσεται, δππότε κέν μιν θυμὸς ἐνὶ στή-Θεσσιν ανώγη και θέδς δοση, welches letztere jedoch nicht epexegetisch zu nehmen ist; denn zwischen eigenem Antrieb und göttlicher Anregung wird unterschieden, wie Od. ι, 339: οὐδέ τι λείπε βαθείης ἔκτοθεν αθλής, ήτοι δισάμενος, η και θεός ως εκέλευσεν oder wie

wie in Od. δ; 712: οὐα οἰδ', εἴ τίς μιν θεὸς ιὄροςεν, ἦὲ καὶ αὐτοῦ θυμὸς ἐφωρμήθη ἴμεν ἐς Πύλον oder wie in Il. ο, 604: Ζεὺς – ἔγειρεν Ἐπτορα Πριαμίδην, μάλα περ μεμαῶτα καὶ αὐτόν. Ferner heifst es Od. ω, 164: ἀλλ' ὅτε δή μιν ἔγειρε Διὸς νόος αἰγιόχοιο sc. den Odysseus zum Freiermord; von den Phäaken erhält derselbe die Geschenke διὰ μεγάθυμον Αθήνην Od. ν, 121, oder wie Athene v. 305 sagt, ἐμῆ βουλῆ τε νόφ τε, und würden ihn diese wider seinen Willen zurückhalten in ihrem Lande, so könnte dies auch nur durch Zeus' Zulassung geschehn, nach Od. η, 315: ἀέχοντα δέ σ' οὔτις ἐρύξει Φαιήκων μὴ τοῦτο φίλον Διὶ πατρί γένοιτο.

Sie bestimmt zweitens die Verfassung des 43. Gemüths. Muth und Zuversicht des Menschen in und außer der Schlacht rührt von ihr her. Μένος πολυθαρσές gieht Thetis sogar dem Achilleus Il. τ, 37 vgl. Il.  $\varphi$ , 299 und Od.  $\nu$ , 387; ferner Apollon dem Aeneas II. ε, 513: εν στήθεσσι μένος βάλε ποιμένι λαών. vgl. Il. x, 366; 482; 3, 335; r, 159. Man sehe ferner II. β, 451 (λ, 11): ἐν δὲ σθένος ιδρσεν ('Αθήνη) ἐχάστω καρδίη, άλληκτον πολεμίζειν ήδε μάχεσθαι ε, 256, wo Diomedes ausruft: τρείν μ' οὐκ ἐά Παλλὰς 'Αθήνη, und Od. ε, 381: αὐτὰρ θάρσος ἐνέπνευσεν μέγα δαίμων. Dagegen lesen wir Il. λ, 544: Ζεὺς δὲ πατήρ Αίανθ' ύψίζυγος έν φόβον ώρσεν ο, 118: θεσπέσιον γάο σφιν φόβον έμβαλε Φοΐβος Απόλλων. - Männlichen, auf dem Bewulstseyn selbstständiger Kraft bernhenden Muth giebt Athene dem Telemach; Od. a. 89: αθτάρ έγων Ιθάκην έςελεύσομαι, δφρα οι υίον μαλλον έποτούνω, και οί μένος έν φρεσι θείω, vgl. 320: τῷ δ' ένλ θυμφ θήκε μένος καλ θάρσος dieselbe demselben Muth den Nestor anzureden Od. 7, 76: αὐτὴ γὰς ἐνὶ φρεσί θάρσος Αθήνη θηχ' vgl. Od. ζ, 139: οἴη δ' Αλχινόου θυγάτης μένε (als der nackte Odysseus aus seinem Gesträuche hervortritt); τη γὰο Αθήνη θάρσος ἐνὶ φρεσί θηκε καί έκ δέος είλετο γυίων.

44. Endlich waltet die Gottheit auch im mensch-

lichen Verstand und in dessen Aeusserung, der Rede. Als Telemach in annuthiger Schüchternheit, indem er vor Nestor treten soll, um verständige Rede verlegen ist, tröstet ihn Athene Od. 7, 26: Tnléuay. άλλα μεν αθτός ενί φρεσί σησι νοήσεις, άλλα δε καί δαίμων υποθήσεται, in welchen Worten sich (vgl. oben 4. 42) statt der Vorstellung eines Durchdrungenseyns der menschlichen Geisteskraft von der göttlichen die des Nebeneinanderseyns von beiden im Geiste sehr merkwürdig ausspricht. Vgl. weiter Od. α, 384: Tηλέμαχ, η μάλα δή σε διδάσκουσιν θεοί αθτοί ύψαγόρην ε έμεναι και θαρσαλέως άγορεύειν. Der Mensch erinnert sich des Gehörten durch göttliche Mahnung; Circe sagt Od. μ, 38: ως τοι έγων έρέω, μνήσει δέ σε καὶ θεὸς αὐτύς vgl. Od. τ, 485 (ψ, 260): ἀλλ' ἐπεὶ έφράσθης καί τοι θεὸς ἔμβαλε θυμώ. Dagegen Od. τ, 478: ή δ' (Penelope) οὐτ' αθοησαι δύνατ αντίη, οὐτε νοησαι τη γαο Αθηναίη νόον έτραπεν.

45. Es nimmt aber die Herrschaft der Götter über den menschlichen Geist, der sich ihres Binflusses nicht zu erwehren vermag, auch den verderblichen Charakter der Bethörung an. Dies drückt der Dichter entweder negativ durch ein Nehmen, Vernichten, Beschädigen des Verstandes aus (Il. ζ, 234: ένθ' αὖτε Γλαύκω Κρονίδης φρένας έξέλετο Ζεὺς, δς πρός Τυδείδην Διομήδεα τεύχε αμειβεν wie Il. ι, 377; σ, 311; — Il. μ, 234; ἐξ ἀρα δή τοι ἔπειτα θεοί φρένας ώλεσαν Od. ξ. 178 (II. ο, 724): του δέ τις άθανάτων βλάψε φρένας ένδον είσας, wo der Beisatz merkwürdig ist: ηέ τις ανθρώπων endlich Od. ξ, 488: παρά μ' ήπαφε δαίμων οδοχίτων ζμεναι') oder affirmativ durch eine Eingebung des thörichten Sinnes; vgl. Od. δ, 261, wo Helena sagt: ἀτην δὲ μετέστενον, ην Αφοσδίτη δωχ' Od. o, 234: Melampus lag in Fesseln είνεκα Νηλήσς κούρης, άτης τε βαρείης, τήν οί έπι φρεσι θήκε θεά δαςπλήτις Έριννύς. Od. λ, 61: ασέ με δαίμονος αίσα κακή και αθέσφατος οίνος. Beide Ausdrucksweisen sind vereinigt in Il. o. 469: Avróμεδον, τίς τοι νυ θεών νημερδέα βουλην ἐν στηθεσσιν ἔθηκε καὶ ἐξέλετο φρένας ἐσθλάς; und ganz geradezn spricht der Dichter Od.  $\varphi$ , 102: ἡ μάλα με Ζεὺς ἄφρονα θῆκε Κρονίων ψ, 11: μαΐα φίλη, μάργην σε θεοὶ θέσαν. Damit ist jedoch nicht zu verwechseln, was Telemach sagt Od.  $\pi$ , 194: ἀλλά με δαίμων θέλγει, macht mir Gaukelwerk vor, bezaubert mich, womit zu vergleichen Od. v,  $345 \, \text{ff.}$ .

46. Diesen Stellen zufolge geht die Bethörung möglicher Weise von allen Göttern aus, und es ist somit der Geist der Berückung und Verführung in das Göttliche selber gelegt. Zwar wird die verderbliche Kraft der Bethörung personificirt in der 'Arn (Hauptstelle Il. v., 86 ff.), der Tochter Zeus', die selbst ihres Vaters nicht schont; aber diese ist, wie Eois und andere Personifikationen, so sehr allegorisches Wesen, hat so wenig fest umschriebene Persönlichkeit, dass, was sie gethan hat, ohne weiters wieder andern Göttern zugeschrieben wird. Il. 7, 95: καὶ γὰο δή νύ ποτε Ζην ἄσατο (die 'Aτη), τόνπεο άριστον ανδρών ήδε θεών φασ' έμμεναι άλλ' άρα καί τὸν Ἡοη, Θῆλυς ἐεοῦσα, δολοφροσύνης ἀπάτησεν. In derselben Rede sagt Agamemnon v. 134ff.: als Hcktor die Argiver bei den Schiffen würgte, οὐ δυνάμην λελαθέσθ 'Ατης, ή πρώτον αάσθην. 'Αλλ' έπει αασάμην, καί μευ φρένας έξέλετο Ζεύς κ. τ. λ. Hicraus geht hervor, dass uns die dichterische Darstellung ihrer als einer Persönlichkeit durchaus nicht bestimmen darf, mit ihr schon bei Homer gegeben zu finden, was sich in der Fortbildung des griechischen Gottesbewusstseyns erst entwickelt hat, nämlich die feste Unterscheidung eines böse wirkenden monischen neben dem Göttlichen; vgl. vorläufig Jacobs in der Uebersetzung der Demosthenischen Staatsreden zu Phil. III. §. 54.

47. Von dieser Vorstellung finden sich beim Dichter erst die Keime vor, einmal insofern, als mit dem Worte dalpwy vorzugsweise die böse und schäd-

lich wirkende Gottheit bezeichnet wird, zweitens in dem niemals in gutem Sinue wie Jeloc oder dloc gebrauchten Adjektivum δαιμόνιος. Ueber δαίμων haben Wachsmuth hell. Alterthumskunde Bd. 4 p. 101, Zeyfs in der Commentat. quid Hom. et Pind. de virtute civitate Diis statuerint p. 31, Schmalfedd de fato Hom. p. 8. besonders aber Nitzsch I. p. 89. II. p. 64 mit ziemlicher Uebereinstimmung bemerkt, dass es die Gottheit "mehr subjektiv bezeichne, als die in ihren Wirkungen erkannte, die Wunder oder Außerordentliches wirkende." Wir erörtern den homerischen Sprachgebrauch näher dahin: Δαίμων steht indifferent für Geòc fünfmal in der Ilias (a, 222;  $\gamma$ , 420;  $\zeta$ , 115;  $\tau$ , 188;  $\psi$ , 595), einmal in der Odyssee (0, 261); ja beide Wörter sind in denselben Gedanken vertauschbar; Odvsseus fragt Od. \( \varphi \), 195: ποῖοι κ είτ Όδυσης αμυνέμεν, εί ποθεν έλθοι ώδε μάλ έξαπίνης, καί τις θεός αὐτὸν ένείκοι; Philoitios antwortet v. 201: ώς έλθοι μεν κείνος ανήρ, αγάγοι δέ έ  $\delta \alpha l \mu \omega \nu$ . Vergl. Od.  $\zeta$ , 172 — 174, wo  $\delta \alpha l \mu \omega \nu$  und 9eol Homonyma sind. Vergleicht man aber mit diesen Stellen II. ρ, 98. 99: ὁππότ ἀνὴρ ἐθέλη πρὸς δαίμονα φωτί μάχεσθαι, δν κε θεός τιμά, ferner Od. ε. 396.397: στυγερός δέ οί έχραε δαίμων (dem schwer erkrankten Hausvater), ἀσπάσιον δ' ἄρα τόνγε θεο ὶ κακότητος έλυσαν, endlich Od. γ, 27: άλλα δὲ καὶ δαίμων ὑποθήσεται οθγάρ δίω οδ σε θεων αξκητι γενέσθαι τε τραφέμεν τε, so sieht man deutlich, dass sich δαίμων zu θέδς nach Schmalfeld's richtiger, nur etwas zu allgemein ausgesprochener Bemerkung wie numen zu persona divina verhält\*), ingleichen dass es, als um Schlimmes zu bedeuten eines στυχερός benöthigt, ursprünglich nicht in malam partem genommen wurde; vergl. dafür, dass eben so wenig das Gegentheil statt fand, das δλβιοδαίμων II. 7, 182. In diesem Sinne für numen divinum, volun-

<sup>\*)</sup> In Il. ω, 258: "Εχτορα, δς θεὸς ζοχε μετ' ἀνδράσιν künnte nicht δαίμων stehn.

tas divina, ohne Beimischung des Nebenbegriffes von gütig und böse, finden wir das Wort in der Ilias sechsmal, in der Odyssee gegen eilfmal. dem Nebenbegriffe des gütigen, gnädigen steht es in der Ilias zweimal (Il. 2, 792; o, 403) in der nämlichen Redensart: τίς δ' οίδ', εί κέν οἱ σὺν δαίμονι (mit Hülfe der Gottheit) θυμον δρίνω παρειπών; in der Odyssee dagegen in keiner entscheidenden Stelle. Aber mit dem entgegengesetzten Nebenbegriffe lesen wir es in der Ilias zehnmal in der Formel ἐπέσσυτο δαίμονι ίσος, wo man zu übersetzen versucht ist: einem Teufel gleich, zweimal sonst (1,600; 0,468), einmal sogar geradezu für den Begriff Tod oder Verderben (πάρος τοι δαίμονα δώσω, 9, 166); in der Odyssee vollends zwanzigmal, theils mit den Beiwörtern στυγερός, κακός, χαλεπός (δαίμονος αίσα zαzη, λ, 61), theils ohne dieselben. Die schon hieraus einigermassen erkennbare Tendenz des Wortes, den schlimmen Nebenbegriff als einen ihm wesentlichen zu fixiren, offenbart sich, wie schon Nitzsch bemerkt hat, besonders im Adjektivum δαιμόνιος, das einer Vertauschung mit Selog schon nicht mehr fähig ist. Der δαιμόνιος, der von einem δαίμων ergriffene, ist in Folge dessen entweder bethört oder unglücklich; beides aber modificirt sich in der Uebersetzung je nach dem Tone der Liebe oder der Strenge, in welchem zu dem Angeredeten - δαιμόνιος steht immer im Vokativ - gesprochen wird. Hart und strenge klingt das δαιμόνιοι, μαίνεσθε, was Od. σ, 406 zu den Freiern gesagt wird (,, Thoren, eigentlich: Besessene. ihr raset"); vgl. ll. β, 200; ε, 40; Od. δ, 774. Thor oder Toller passt dann zuweilen das Consequens Arger, weil die Tollen es arg treiben; z. B. Il. γ, 399; δ, 31 coll. α, 561; Od. σ, 15; τ, 71. Das Thöricht im sanft strafenden Sinne hören wir aus Odysseus' Rede zu den vorschnell den Schiffen zutrachtenden Fürsten Il. 6, 190, aus Hektor's Worten zu Paris II. ζ, 521, ein mildgemeintes arg aus

Andromache's Rede zu Hektor II. ζ, 407, ingleichen aus der des Odysseus zu Penelope'n Od. ψ, 166 heraus. Der Begriff des Unglücks aber liegt im Worte, wenn Hektor zu Andromache'n II. ζ, 486, Priamos zu Hekabe'n II. ω, 194 sagt: arme Frau! während Ajas II. ν, 810 in seinem δαιμόνιε, σχεδὸν ἐλθέ dem Hektordrohendentgegenschreit: Unglücklicher, komm her! In zwei Stellen der Odyssee Od. ξ, 443: ἔσθιε, δαιμόνιε ξείνων, ψ, 174: δαιμόνι, οὖτ ἄρ τι μεμαλίζομαι οὖτ ἀθερίζω ist auch die Bedeutung seltsam, wunderlich, nicht zu verkennen, welche sich in Kottos' Anrede an Zeus bei Hes. Theog. 655 bis zu wunderbar zu steigern scheint.

Also nur angebahnt finden wir bei dem Dichter die Vorstellung von einer finstern, verderblichen Potenz, welche sich im religiösen Bewusstseyn der spätern Griechen, z. B. sehr bestimmt bei Demosthenes und Aeschines \*), neben der lichten Götterwelt geltend macht. Bei dem Dichter aber ist der Begriff des boshaft oder zur Strafe Bethörenden, des Satanischen, in dem des Göttlichen noch völlig eingesehlossen (Ate ist Zeus' eigene Tochter). Wie er sich manifestirt, kann erst bei der Lehre von der Sünde und dem Rösen näher erörtert werden. Vor der Hand war die von der Gottheit ausgehende Bethörung blos als eine der vielen Bethätigungen göttlicher Macht zu bezeichnen, mit welcher dieselbe kraft ihrer Unsterblichkeit, wie wir sahen, irdisches Thun und Wesen beherrscht und bestimmt.

<sup>\*)</sup> Z. B. Phil. III, 54: πολλάχις γὰς ἔμοιγ ἐπελήλυθε καὶ τοῦτο φοβεῖσθαι, μή τι δαιμόνιον τὰ πράγματα ἐλαύνη. Aesch. advers. Ctesiph. 117: ἴσως δὲ καὶ δαιμονίου τινὸς ἐξαμαρτάνειν προαγομένου. Ibid. 133: οἱ Θηβαῖοι — τὴν θεοβλάβειαν καὶ τὴν ἀφροσύνην οὐκ ἀνθρωπίνως ἀλλὰ δαιμονίως κτησάμενοι.

## Zweiter Abschnitt.

## Die Gliederung der Götterwelt. Der olympische Staat.

1. Nach dem Verluste der Erkenntniss des einen wahren Gottes fühlt sich die Menschheit zunächst der Gewalt der Naturmächte preisgegeben, und der erste Cultus, mögen auch dessen Formen höchst verschieden seyn, ist immer und überall Naturdienst. Aber im Verlaufe der Entwicklung ihres Selbstbewußstseyns wird sie wenigstens in den zu Trägern dieses Fortschritts berufenen Völkern gewahr, dass es nicht lediglich Naturmächte, nicht blos Kräfte und Elemente der sichtbaren Materie sind, von welchen ihr Leben regiert wird. So wie sich dasselbe sittlich gestaltet, sobald sich die Verhältnisse bilden, welche den Willen des Menschen durch einschränkende Regel und Ordnung von der Blindheit des tyrannisirenden Naturtriebs, von der dumpfen Unbekümmertheit um Andere befreien, sobald es Ehen, Staaten, Rechte und Satzungen giebt, weiss sich der Mensch von anderen, höheren Gewalten beherrscht, und macht sich nunmehr diese zu seinen Göttern. Nun erhält sich aber in jenen bevorzugten Völkern eine dunkle Erinnerung, dass sie nicht von jeher von den Mächten der Ordnung und Gesetzmässigkeit regiert worden seyen. Daran knüpft sich unmittelbar die Vorstellung, dass dieselben früher überhaupt nicht in der Welt gewaltet, sondern Regel, Ordnung und Bestand in diese vielmehr erst nach Perioden der Gährung und des Kampfos gekommen ist. Hiemit ist die Vorstellung eines gestürzten Göttergeschlechtes gegeben, an dessen Stelle jene Mächte des Maasses und der Sittigung freilich schon in unvordenklichen Zeiten getreten sind.

- 2. So ist denn auch die homerische Götterwelt nicht von jeher im Besitze des Weltregiments gewesen. Vor ihr walteten die Titanen, Kronos und die Seinen (nunmehr genannt οἱ ἔνερθε θεοὶ Κρόνον αμφίς εόντες, Il ξ, 274, oder θεοί οί υποταρτάριοι, οί Τιτήνες καλέονται ib. 279), welche Zeus γαίης νέοθε καθείσε και ατουγέτοιο θαλάσσης, ib 204. Sie hausen nunmehr unten im Tartaros, δπὸ Ταρτάρω, daher υποταρτάριοι, in dem Abgrund unter der Erde, der beginnt, wo die äußersten d. i. untersten Enden des Meeres und der Erde aufhören (zà velaza melρατα γαίης καὶ πόντοιο, Il. 9, 478), dessen Zugang, denkbar als Oeffnung der Erde nach unten zu, mit eisernen Thoren verschlossen ist (ἡγι βάθιστον ύπο γθονός έστι βέρεθρον ένθα σιδήρειαί τε πύλαι καὶ γάλκεος οὐδός, Il. 9, 15), in welchen weder ein Strahl der Sonne noch ein erfrischender Windhauch dringt (Il. 9, 480). So, sind sie verbannt aus dem Reiche der Ordnung und der Gesetze.
- 3. Nach der hesiodischen Theogonie sind diese Titanen Söhne des Uranos und der Gaia. Von Homer aber wird II. ξ, 201 (302) aufs bestimmteste Okeanos als θεών γένεσις bezeichnet; und damit man ja nicht meine, dies θεών sey nach II. φ, 195 (ἔξ οὖπερ sc. Ὠπεανοῦ πάντες ποταμοὶ καὶ πᾶσα θάλασσα, καὶ πᾶσαι κρῆναι καὶ φρείατα μακρὰ νάουσιν) von den Fluss- und Wassergöttern zu verstehn, so steht II. ξ, 244 ff. ganz ausdrücklich: ἄλλον μέν κεν ἔγωγε θεών αἰειγενετάων ξεῖα κατευνήσαιμι, καὶ ἄν ποταμοῖο ξέεθρα Ὠκεανοῦ, ὅςπερ γένεσις πάντεσσι (sc. θεοῖς) τέτυκται. Und unverkennbar steht dieses Mythologem in einem freilich ganz allgemeinen Zusammenhang der Anschauung mit jenem Philosophem

der jonischen Schule \*), dass das Wasser der Urstoff aller Dinge sey, eine Vorstellung, von welcher schon Andere bei Homer eine Spur gefunden haben in des Menelaos' Verwünschung Il. η, 99: αλλ' δμεζς μέν πάντες ύδωο καὶ γαῖα γένοισθε. Denn erkläre man diese Stelle, wie man wolle (siehe das Nähere bei Heyne: Bothe findet das πύθεσθαι darin), immer bleibt die Vorstellung einer Auflösung des Leibes in seine Grundstoffe zurück. Nur eine Stelle scheint im Widerspruch mit den angeführten die Titanen für Söhne des Uranos zu erklären, Il. e, 898, wo Zeus zu Ares sagt: εὶ δέ τευ ἐξ άλλου γε θεών γένευ ώδ ἀιδηλος. καί κεν δη πάλαι ήσθα ένέρτερος Οδρανιώνων °\*). Allein man hat dies auch neuerdings wieder (siehe Bothe) falsch verstanden, während Göttling im Hermes l. c. p. 251 (er citirt Heyne ad Apollod, II. p. 5) die richtige Erklärung schon gegeben hatte. Im ganzen Homer sind Odoaviwee die Olympier, da diese bekanntlich im Olymp und Uranos zugleich wohnen. Wer folglich ἐνέρτερος Οὐρανιώνων ist, der ist nicht tiefer unten als die Titanen (und was gabe es auch für eine Tiefe noch unter dem Tartarus?), sondern als die Olympier; und tiefer unten als diese seyn ist ein euphemistischer Ausdruck für bei den Titanen seyn; denn diese werden ja selbst als die θεοί ενέρτεροι, εc. των Οθρανιώνων ήτοι 'Ολυμπίων, bezeichnet; Il. ο, 225: μάλα γάρ κε μάχης ἐπύθοντο και άλλοι, οίπες ένές τες οί είσι θεοί, Κρόνον άμφις correc. - Es bleibt also dabei: Okeanos ist der Allvater, wie Tethys, sein Weib, die Allmutter (sie

<sup>\*)</sup> Natürlich ohne dass jenes eine philosophische Grundlage der griechischen Mythologie ist, wogegen sich Göttling im Hermes Bd. 29 Hft. 2 p. 247 mit Recht erklärt.

<sup>\*\*)</sup> Von den Orphikern wurden freilich die Titanen und Uranionen identificirt: Κούρους δ' Ούρανίωνας εγείνατο πότvia Pala, ous on xal Tirnyas enixlagie xaltoutie (Lob. Aglaoph. I. p. 506, Düntzer p. 78).

heifst in Il ξ, 201, 302 vorzugsweise μήτης). Dazu passt vortrefflich, dass nach Il. 5, 202 Rhea, die Mutter der Kroniden, ihre Tochter Here beim Kampfe des Zeus gegen Kronos in des Okeanos und der Tethys Behausung zu den Grosaltern flüchtet, so wie dass Here zu Zeus (Il. 5, 305) und Aphrodite (206) sagen kann, jene beiden hätten lange schon der Liebe zu pflegen und zu zeugen aufgehört (ἢδη γὰρ δηρόν χρόνον αλλήλων απέχονται εθνής και φιλότητος, ἐπεὶ γόλος ἔμπεσε θυμώ). Here's Versuch, sie wieder zu gemeinschaftlichem Lager zu bewegen, ist ja nur ein vorgeblicher. Auch steht keine von des Dichters sonstigen Angaben über Okeanos mit dem Angeführten im Streite. Nirgends wird seines Vaters gedacht (bei Hesiod ist er ein Bruder des Kronos); nicht mit den Titanen, seinen Kindern, in den Tartaros verstossen, umfliesst er, ein Ring der Welt, nach wie vor das Erdenrund; aber er hat auch keinen Theil am gegenwärtigen Weltregiment; er kommt nicht mit zur Götterversammlung (Il. v. 7: ούτε τις ούν Ποταμών απέην, νόσφ Ώκεανοίο); ein Gegenstand der Fürsorge für das jetzt herrschende Geschlecht (das Vorgeben Here's) ist er doch minder mächtig als Zeus, vor dessen Blitz er sich fürchtet (ll. \omega, 198), wenn er gleich dem Ansehen nach diesem zunächst steht; denn Hypnos giebt ihm Il. &, 244 den Kaug vor allen übrigen Göttern, Zeus allein ausgenommen. Er ist der greise König, dessen Sohn vom Enkel gestürzt ist, während er selbst ein zwar einflussloses und dem neuen Herrscher unterthäniges aber geehrtes Alter in ruhiger Abgeschiedenheit geniesst.

4. Von einer Persönlichkeit des Uranos aber findet sich bei dem Dichter, ganz anders als bei Hesiodos, durchaus keine Spur, nur daß er zweimal neben der Gaia und dem Wasser der Styx als Schwurzeuge genannt wird, von Here II. 0, 36, von Kalypso Od. e, 184. Vergleicht man nun diese Schwurformel:

ίστω νῦν τόδε Γαζα καὶ Οὐρανός εὐρὸς ὅπερθεν, καὶ τὸ κατειβόμενον Στυγός ύδωρ mit einer andern, Il. τ. 258 von Agamemnon ausgesprochenen: ἴστω νῦν Ζεύς πρώτα, θεών υπατος καὶ άριστος, Γη τε καί Ήέλιος καὶ Ερίννυες, αίθ δπό χαΐαν ανθρώπους τίνυνται, ότις κ επίσρχον ομόσση, so ergiebt sich zwar, dass in beiden geschworen werden soll bei dem, was im Himmel, auf Erden und unter der Erde ist: allein. wenn man in letzterer die bestimmten Persönlichkeiten beachtet, welche zu Zeugen genommen werden, so drängt sich uns in ersterer um so mächtiger die Vorstellung der tres mundi partes auf, deren untersten das Stygische Wasser zu repräsentiren hat. Ferner steht Uranos, wenn auch nicht er der eigentliche Wohnort der Götter ist \*), sondern der Olympos, zu diesem in so fern in engster Beziehung, als die Götter, indem sie sich auf dem Olymp befinden, zugleich im Uranos sind. So wenig nun dem Olympos eine Persönlichkeit zukommt, so wenig hat sich der Dichter bei dem Raum, in welchem die Götter so gut wie im Olymp verkehren, etwas dergleichen gedacht.

Anders ist es mit Gaia. Diese ist Mutter des Riesen Tityos (Od. 7, 324; 2, 576) und heisst in letzterer Stelle έριπνδής. Ihr werden Opfer und Gebete geweiht (bei dem Vertrag Il. 7, 104 und 278); hier und in der oben aus II. r angeführten Stelle wird sie neben lauter bestimmt umschriebenen Götterindividuen genannt, und der ihr entsprechende Gott scheint der von Sophokles Fr. inc. 91 Br. Allerzeuger genannte Helios zu seyn; Il. 7, 104: 01σετε δ' άρν, ετερον λευκόν, ετέρην δε μέλαιναν, Γη τε και Ήελίφ, so dass also beiden Gottheiten Schaafe, dem Helios ein weißes männliches, der Erde ein schwarzes weibliches geopfert werden; vgl. Il. 7, 259. Somit gehört sie, wie Helios, unter die nicht von Zeus

<sup>\*)</sup> Anders Hes. Theog. 128.

in den Tartaros gestürzten, d. h. von der Vorstellung des Dichters in ihrem Walten und Wirken fortwährend anerkannten Naturmächte, von denen weiter unten geredet werden muß.

Denn die Titanen stehen zu den Menschen in keinem Verhältnisse mehr, und werden nicht mehr als regierende Potenzen betrachtet. Nur von Here verlangt der Gott des Schlafes, dass sie ihm bei den Titanen die Charitin Pasithea zuschwöre, was sie auch wirklich thut. Nimmermehr werden die Titanen, wie Mützner de Jove Hom. p. 54 meint, der Here gegenüber als Rächer des Meineids gedacht. Sie sind ja keine Mächte der Todtenwelt, sondern im Tartaros eingekerkerte Gefangene. Die Forderung des Hypnos lautet Il. ξ, 271 sqq. so: ἄγρει νῦν μοι όμοσσον αάατον Στυγός δδως. χειρί δε τη ετέρη μεν έλε χθόνα πουλυβότειραν, τη δ' έτέρη αλα μαρμαρέην τνα νώϊν απαντες μάρτυροι ωσ οξ ένερθε θεοί, Κρόνον αμφίς εόντες, η μέν μοι δώσειν — κ. τ. λ. Απε diesen Versen geht hervor, dass das, wodurch sich Here binden soll, der Schwur bei der Styx ist. Die Titanen aber sind nicht die Macht, der sie durch einen Meineid etwa verfallen würde, sondern blos Zeugen des Faktums, dass sie geschworen, und, damit sie dies seyen, wird von Here symbolisch statt ihrer die Erde berührt und das Meer, statt der Naturgewalten die Naturelemente, wie Il.  $\psi$ , 584 Antilochos, um bei Poseidon, dem Rossegott, zu schwören, seine Pferde berühren soll, und wie noch heutzutage mitunter, wer bei Gott schwört, die Hände zu legen hat anf Gottes Wort, auf die Bibel .). Dass aber Hypnos

Oder hat man sich bei Here's Berührung der Erde und des Meeres blos eine Art von Anpoches an die unterirdische Wohnung der Titanen zu denken? Hiefür spricht II. s, 568: πολλά δὲ καὶ γαὶαν πολυψόρβην χεψσὶν άλοία, κικλήσκουσ' (Althaia) 'Αίδην καὶ ἐπαινὴν Περσεφόνειαν' Hymn. Apoll. Pyth. 154 (332): αὐτίκ' ἔπειτ' ἡρᾶτο βοῶ-

gerade diese Schwurzeugen verlangt, scheint daraus erklärt werden zu müssen, dass er, ein Sohn der Nacht, eine noch waltende Naturmacht, den gestürzten Naturmächten verwandt, somit deren Gottheit gelten zu lassen geneigt ist.

6. Nämlich nicht alle Naturmächte sind gestürzt; wie könnten es auch diejenigen seyn, deren Einfluss und Walten vom Menschen tagtäglich empfunden wird. oder deren Existenz gebunden erscheint an Sichtbares in der Natur, z. B. an Himmélskörper, Flüsse, u. dgl. Diese sind in Zeus' Weltordnung mit aufgenommen und stören die Regel derselben nicht. Im Gegensatz zu diesen müssen die Titanen (die Streber, Tendones, nach Hermann und Göttling (l. c. p. 249), Erdensöhne, von einem bei Diodor vorkommenden Τιταΐα s. v. a. γη, nach Müller Prol. p. 374 und Völcker Myth. des Jap. Geschl. p. 285) als blind und regellos waltende, unbändige Naturpotenzen gedacht werden \*). Auf Hesiod aber, der unter den Titanen auch die Themis nennt, die bei Homer zur olympischen Götterwelt mitgehört, nehmen wir hier natürlich keine Rücksicht.

πις πότνια "Ηρη, χειρί καταπρηνεί δ' έλασεν χθόνα καί φάτο μύθον. Κέχλυτε νύν μοι Γαία και Ούρανος εὐρύς υπερθεν, Τιτηνές τε θεοί, τοι υπό γθονί ναιετάον-TEC X. T. É..

<sup>\*) &</sup>quot;Ihre bestimmte mythische Gestalt hat die Gruppe der titanischen Götter, nach langer Gährung des noch gestaltlosen aber nach Gestalten ringenden Volksbewusstseyns, ohne Zweifel erst im ausdrücklichen Gegensatze gegen die olympischen gewonnen, als in der volksthümlichen Phantasie bereits die letzteren den Sieg errungen hatten. Sie waren für diese Phantasie nur der trübe Niederschlag jenes der wirklichen Gestaltenbildung vorangehenden Gährungsprocesses, dessen Erinnerung sich aus dem Volksbewusstseyn niemals ganz verdrängen liefs." Weisse in den Jahrb, f. wiss. Krit. März 1839 Nro. 59 p. 471.

Zum Göttersysteme des älteren Dichters aber gehören folgende Mächte der Natur. Vor allen Fala. deren Sohn Tityos, Vergewaltiger Leto's, als diese nach Pytho geht, gleichsam ein letzter Versuch der dunkeln, in der Erde beschlossenen Naturkraft ist. sich störend und hemmend in das Reich des Lichtes einzudrängen. Darf man Leto fassen als dasjenige Verborgene, dessen Schools die Tendenz hat sich zu erschließen und den offenbaren und offenbarenden Gott zu gebären (Müller Proleg. p. 372), so möchte der Zug in der Mythe, dass sie der erdegeborene Riese gerade auf ihrem Wege nach Pytho, in die Stadt der Offenbarung, zu seinem Willen zwingen will, von grofser Bedeutsamkeit seyn. - Dann die NûE mit ihrem Geschlechte, nach Il. §, 258 - 261 ohne Zweifel wie bei Hesiodos Mutter des Yavoc (nicht aber der öveipoi, siehe meine Note zu Il. \$, 6), und folglich seines Bruders, des Θάνατος (Il. ξ, 231;  $\pi$ , 454; bes. 672; 682), und somit wohl auch der  $K \hat{\eta} \rho$ oder der Kness, der Todesarten.

- 7. Ferner sind zu nennen  $\mathcal{H}\dot{\epsilon}\lambda\iota\sigma\varsigma$  und  $\mathcal{H}\dot{\omega}\varsigma$ , jener bei Homer durchaus nur die Sonne, beide jedoch bestimmte Persönlichkeiten, wenn auch  $\mathcal{H}\dot{\omega}\varsigma$  ohne Cultus. Der  $\Sigma\epsilon\lambda\dot{\eta}\nu\eta$  wird vom Dichter nirgends als einer Göttin gedacht.
- 8. Weiter gehören zu den Naturgottheiten die Meer- und Flussötter. Poseidon erscheint nur noch in seinen Beiwörtern γαιηόχος, ἐννοσίγαιος, ἐνοσίχθων identisch mit dem Meere, wie Hephaistos zuweilen mit dem Feuer (II. β, 426); sonst erkennt man in ihm zwar überall den Beherrscher, den Gott des Meeres, vermag ihn aber eben so wenig mit seinem Reiche zu identificiren, als Zeus mit der Luft. Das Meer, als Element des Weltganzen, ist vielmehr die von Hesiod, nicht von Homer, seine Gemahlin und eine Nereide genannte Amphitrite; denn sie wird immer nur entweder in Beziehung auf die Wogen des

Meeres \*) ('Αμφιτρίτης αθμα, αύματα, Od. γ, 91; μ, 60) oder auf die Meerwunder und Ungeheuer genannt (κήτος, α μυρία βόσκει αγαστονος Αμφιτρίτη, Od. μ, 97; ε, 422). Darum ist sie wahrscheinlich die Besitzerin der schwimmfüsigen Robben, die zaln Aloσύδνη Od. δ. 404. Belebt aber ist das Meer von den Nereiden, gewissermassen den Nymphen des Meers, deren Namen (Il. o, 39 - 49) großentheils Eigenschaften desselben oder der Wellen oder sonstige Vorkommenheiten in diesem Elemente bezeichnen. Die bedeutendste von ihnen ist Thetis. Dass sie, wie Göttling l. c. p. 269 will, die heitere, segenbringende Seite des Meeres darstelle, wie Poseidon die finstere, scheint mir nicht ausgemacht. Wohl bietet sie dem verfolgten Dionysos (Il. C. 136 ff.), dem aus dem Himmel geschleuderten Hephaistos (Il. o, 395 ff.) in ihrer Meeresgrotte Zufluchtsstätten mit einer Art von mütterlicher Sorge dar (Θέτις δ' ὑπεδέξατο κόλπω), wohl kann sie sich rühmen, Zeus' Rettung aus den Banden der ihm feindlichen Gottheiten herbeigeführt zu haben (Il. α, 395 ff.); charakteristisch an ihr ist aber bei dem Dichter gerade das, dass sie, die nach oben freundlich hülfreiche, von Zeus wider ihren Willen gezwungen ist, ein persönliches Verhältniss des Unsterblichen und Sterblichen nach unten zu vermitteln und hiemit in alle Leiden der Sterblichkeit verflochten zu werden (Il. o. 429 ff.). Während in Eos' und Tithonos' Ehe der sterbliche Gatte zur Unsterblichkeit emporgehoben wird, aber in seiner irdischen Natur die Unsterblichkeit nicht zu tragen vermag, wird in Thetis' und Peleus' Verbindung umgekehrt die Göttin in die Sphäre der von irdischer Vergänglichkeit bedingten Leiden herabgezogen. Irren wir nicht, so hat auch die spätere Vorstellung gerade diese Seite

Nitzsch II. p. 64 erkennt in ihr insbesondere die Repräsentantin des tobenden Meeres, so dass sie sich zu Poseidon verhält, wie Enyo zu Ares.

ihres Wesens vorzüglich festgehalten; erst spätere Dichter brauchen Thetis geradezu für das Meer. -Ihr Vater Nereus (Nefluus), der Il. σ, 141 γέρων άλιος genannt wird, bezeichnet nach Hermann, dem Creuzer beistimmt (Briefe etc. p. 173), den unwandelbaren, immer ruhigen Seegrund, wie Phorkys (Furcus) (Od. a, 72; v, 96; 345) die Vorgebirge und Klippen. Wichtiger für uns ist die von Pindar Ol. 2, 29 eine Gesellin der Nereiden genannte Leucothea oder Ino. die Tochter des Kadmos, bei Homer und sonst eine Retterin der Schiffbrüchigen. Ihr Name Aevzo Jén erinnert auch Nitzsch II. p. 52 an die λευκή γαλήνη (Od. z, 94), die heitere Meeresruhe, und hält man mit demselben ihre Funktion zusammen, so möchte man in ihr die nach dem Sturme eintretende Ruhe des Meeres personificirt finden, welche die Schiffbrüchigen endlich doch das Land gewinnen lässt. "Ihr weißer Schleier ist gleichsam eine Art Segel, das aus der Noth führt" (Göttling l. c. p. 269).

9. Ein räthselhaftes Wesen im Meer' ist Proteus\*) sammt seiner Tochter Eidothea Od. δ, 365-570. Als Diener Poseidon's (Ποσειδάωνος δποδμώς l. c. 386) hütet er die Robben Amphitrite's, d. i. des Meeres. Zugleich aber heifst er Αἰγύπτιος und ist ein γόης, ein Zauberer, ολοφώτα εἰδώς (410), der sich in alle Gestalten verwandeln, aber in diesen Verwandlungen festgehalten und zu reden gezwungen werden kann. Was aber redet er? Nach der Angabe seiner Tochter Eidothea (388 — 393) kann er dem Menelaos den Weg bezeichnen und die Maaſse d. h. die Weiten des Weges, ferner die Rückkehr, d. i. die Bedingung derselben, unter der Menelaos über das Meer nach Hause gelangen mag. Er kann ferner berichten, was in Menelaos' Hause während dessen

<sup>\*)</sup> Geschichtliches über den Mythus siehe bei Voss zu Virg. Georg. IV, 387.

Abwesenheit Gutes und Böses geschehn ist. Man sieht, von eigentlicher Prophezeiung der Zukunft ist durchaus nicht die Rede. Das einzige Prophetische, was er gegen Menelaos ausspricht, ist die Verkündigung, dass derselbe nicht sterben, sondern als Eidam des Zeus in das elysische Gefilde kommen werde. Sonst aber sagt er durchaus nichts Anderes, als was ein weitgereister Schiffer, der überall hinkommt und von Allem hört, ebenfalls berichten kann. Den Odysseus hat er auf der Insel der Kalypso gesehn (556: τον δ' ίδον εν νήσφ θαλερον κατά δάκου χέοντα). Nimmt man hiezu, dafs er zugleich auch alle Tiefen des Meeres kennt (385), so kann man sich des Gedankens nicht erwehren, Proteus sey das Bild der Schifffahrt, die ihre Heimath, ihren Ausgangspunkt im Osten hat, und mit Aegypten in enger Berührung steht. Das wäre die phönicische, und ein enger Verkehr der Aegypter und Phönicier in uralter Zeit wird anerkannt von Hug in Ersch und Gruber's Enc. Th. 2 p. 35; nach Herod. 2, 112 wird merkwürdig genug des zum König Aegyptens gemachten Proteus' rémevos in Memphis von tyrischen Phöniciern umwohnt. Das aber, dass er ein Aegyptier ist, giebt hm den Charakter eines Fóns. Denn Aegypten ist ja nach Homer ein Wunderland, reich an zauberkräftigen Kräutern (d. 220-232). Und wo estsolche giebt, dürfen wir, man denke nur an Kolchis, auch Zauberkünste, die nicht durch φάρμαχα gewirkt werden, voraussetzen. Wir kennen übrigens ägyptische Zauberer, die namentlich das Verwandeln verstehn. schon aus der Bibel. Dass man schon bei Homer an die von den Späteren so häufig gefabelte Verwandlungsfähigkeit der Wassergötter denken dürfe, scheint mir weniger wahrscheinlich. Eine ganz moderne Erklärung giebt Diodor. I. 62.

Weil aber das 3 αλάσσης πάσης βένθεα older nicht blos von Protens, sondern auch von Atlas ausgesagt wird (Od. α, 52), so wäre es dem Geiste homerischer Weltanschauung nicht gemäß, diese Personlichkeit von der des Proteus in der Betrachtung zu trennen. Mindestens müssen diese grammatisch klaren Worte zur Basis der Untersuchung über das Wesen des Atlas gemacht werden. Er kennt also die Tiefen des Mecres; sein Name bedeutet, wie Hermann übersetzt, so viel als Sufferus; er hat eine Tochter Καλυψώ, die Verbergerin, welche weit im Westen, gleichviel ob im Süd- oder Nordwesten, wohnt. Endlich heisst es von ihm (Od. α, 52): ἔχει δέ τε κίονας αθτός μαχράς, αξ γαζάν τε και οδρανόν άμφις έγουσιν. Was heisst das? Für's erste liegt nicht darin, dass er, wie die Späteren fabeln, den Himmel trägt. Wer kann sich ferner etwas Bestimmtes denken, wenn man übersetzt: er hält die Säulen des Himmels, und zwar er allein, αὐτός? Diese Säulen halten, dass sie nicht wanken oder umstürzen, oder dieselben auf dem Rücken tragen, ist eine Vorstellung, die der Phantasie so wenig gerecht und bequem war, dass man ihn schon sehr bald (Hesiod. Theog. 517; Aesch. Prom. 428) selbst zur Himmelssäule gemacht hat, während es hinwiederum eine alte exegetische Tradition gab (vergl. Nitzsch 1. p. 18), die exec mit quλάσσει deutete. Versuchen wir doch einmal die wörtliche Uebersetzung, und sagen demnach: "der duldende ausharrende Mann, der Vater der Verbergerin, der im Westen ist, wie diese, der alle Tiefen des Meeres kennt, besitzt oder hat die Säulen, die Erde und Himmel auseinander halten, allein." - Ich weiss nicht, wie es Andern-geht; mir wenigstens drängte sich, als ich mir diese verschiedenen bei Homer sich über ihn findenden Data zusammengestellt hatte. unwillkührlich die Vorstellung der phönicischen Westschifffahrt auf, der Schifffahrt des Volkes, das allein die Meerenge zwischen den Säulen des Herakles befährt, andern Völkern aber den Westen (seine Handelswege und fernen Faktoreien) sorgfältig verbirgt (Atlas ist Vater der listigen (Od. 4, 205)

Verbergerin, und die Kinder heifsen ja nicht blos bei Homer, wie die Väter thun; man denke nur an Αστυάναξ, Τηλέμαχος, ferner Εὐουσάκης, Τισάμενος. und endlich wohl auch an Proteus' Tochter Eldodie wissende Göttin, die dem Menschen, wie dem Menelaos, zum Wissen verhilft, in geradem Gegensatze zur Καλυψώ· vgl. Müller Proleg. p. 275. Nitzsch hist. Hom. p. 56 not.). Atlas heisst aber anch δλοόφοων, ein Teufelskerl, wie der kluge Minos, der Zauberer Aietes, ein treffliches Beiwort für den Repräsentanten des schlauen, Alles wagenden Handelsvolkes. Dass Homer über das, was die Mythe verräth, kein Bewusstseyn haben kann, hindert diese Deutung so wenig, als der Mangel einer bestimmten Kunde von den Säulen des Herakles bei ihm. "Wir müssen, sagt Nitzsch II. p. 152, das Wahrscheinlichste im Homer erforschen, und daraus auf die ihm zugekommene dankle Kunde schliefsen." Uebrigens behauptet Eggers in der Comment. de Orco Hom. p. 18 gegen Völcker, der bekanntlich in der hom. Weltkunde p. 92. 98 durchaus keine Säulen des Herakles zugiebt, mit großer Entschiedenheit, und zwar aus Gründen, die mit gegenwärtiger Untersuchung nichts gemein haben, dass eine Einmündung des Ocean und Säulen des Herakles auf einer homerischen Welttafel nicht fehlen können.

Doch da Homer über Atlas so wenig sagt, so dürfen wir uns wohl auch in den späteren Dichtungen umsehn, ob sich vielleicht in diesen seine Natur noch deutlicher ausspricht. Er ist in denselben Vater der Πλειάδες, der Schiffsterne (Müller Proleg. p. 191; dagegen, mit Grotefend und Göttling, Nitzsch II, p. 42), bewacht die Aepfel der Hesperiden, die Schätze und Reichthümer des Westens; auch ist er ein Astronom, und, wie bei Homer der Tiefen des Meers, so bei Virgil (Aen. I, 741), wo die Ausleger Ov Metam. IV, 631 citiren, und Cic. Tusc. 5, 3 der himmlischen

Dinge kundig \*). Herakles tritt an seine Stelle und trägt für ihn den Himmel. Welcher andere Herakles kommt so weit nach Westen als der tyrische? Hier deutet die Sage sich selber. Zwei sind's, welche die Säulen des Himmels besitzen, Atlas und Herakles der Tyrier. Dieser thut, was jener gethan; nun ist aber Herakles der Tyrier nichts anders als Symbol des phönicischen Volkes.

So hätte sich denn aus diesen Combinationen das Resultat ergeben, dass Atlas mit Kalypso im Westen dem Proteus mit Eidothea im Osten entspricht, ein Verhältniss, das wesentlich bestätigt wird durch die Columnae Protei im Osten, von denen Virgil weis (Aen. XI, 262), dass aber beide keine Naturgottheiten, sondern Symbole der Schifffahrt sind. Es ist daher für Homer auch der Umstand nicht zu übersehen, dass er beide mit keiner eigentlichen Naturgottheit in verwandtschaftliche Beziehungen bringt \*\*).

<sup>\*)</sup> Wie Proteus bei Diodor. I, 62.

<sup>••)</sup> Ich hatte diese Deutung des Proteus und Atlas längst niedergeschrieben, bevor ich Völckers (Mythol. der Japetiden p. 243 ff.) und Hermann's (de Atlante Opusc. VII. p. 241 ff.) hieher gehörige Untersuchungen sammt Heffter's (siehe Herm.) und Göttling's (im Hermes l. c. p. 249) Entgegnungen kannte. Weil ein selbstständiges Zusammentreffen der Ansichten in solchen Dingen ein starkes Argument für die Probabilität derselben ist, so habe ich meine Darstellung, wie sie entstanden ist, unverkürzt stehen lassen, auch in den Punkten, wo ich nur auf die Schriften jener Gelehrten zu verweisen gebraucht hätte. Ich unterscheide mich von ihnen darin, dass ich Proteus und Atlas strenge combinire, dass ich in ihnen Personifikationen nicht nur der Schifffahrt überhaupt, sondern bestimmt der phönicischen, endlich in jenen Säulen geradezu die des Herakles sehn zu müssen glaube. Vorzüglich freut es mich, dass ich durch Hermann meine grammatische Ausicht von der Stelle Od. a in den Hauptpunkten bestätigt finde. Ibi ergo, sagt er p. 258, ubi ta-

10. Dagegen gehören zu den an physische Existenzen gebundenen oder eigentlichen Naturgottheiten die Nozawoł, die Flussgötter, an deren Spitze der oben schon in anderer Beziehung betrachtete Azeavos steht. Die bedeutendsten, welche sonst genannt werden, sind der Acheloios Il. ø, 194; der Alpheios Il. e, 545, der Enipeus Od. 1, 238, der Spercheios Il. \( \psi, 142, \text{ der Axios Il. } \beta, 849; \( \phi. \) 141; 158; der Simaeis und Skamander oder Xanthos, besonders Il. v. Sie treten, als Väter von Söhnen, die troischen Flüsse als wesentliche Theilnehmer an der epischen Handlung, durchaus in abgeschlossener Persönlichkeit auf. Auch fehlt ihnen ein Kultus nicht; der Fluss in Scheria heisst Od. e. 445 πολύλλιστος der Skamander hat einen Priester, αρητήο Il. ε, 78, der Spercheios ein τέμενος und einen Altar; ihm hat der alte Peleus des heimgekehrten Achilleus Lockenhaar (vergl. oben 1. §. 35 die Stelle aus Hes. Theog. 346) gelobt, Il.  $\psi$ , 144 ff.. Die Flussgötter gehören, den Oceanos ausgenommen, zur vollständigen Götterversammlung mit, Il. v, 7. Besonders merkwürdig ist ihre Stellung im Eide des Agamemnon II. 2, 276 ff.. Da, wie oben bemerkt wurde, dem Schwure Zeugschaft geben soll, was im Himmel, auf Erden und unter der Erde ist, so haben sie nebst der \( \Gamma ala \) das mittlere Gebiet zu repräsentiren, und ihre Stellung in dem Schwure lässt auf bedeutende Ehre, die man ihnen widmete, schließen, wenn sie sich gleich mit Zeus nicht messen dürfen II.  $\omega$ , 190-195.

An die Flussgottheiten schließen sich zunächst die Quellnymphen, und durch deren Vermittlung die Nymphenwelt überhaupt an. Hier drängt sich uns zuvörderst die Nothwendigkeit auf, zwischen Nym-

les columnae coelum sustinerent, ipsi orbis terrarum termini esse credebantur; ad quos qui pervenisset constantia sua et fortitudine, tenere istas columnas usitatissimo verbi significatu dicebatur.

phen im weiteren und engeren Sinne zu unterscheiden. Denn Kalypso, des Atlas Tochter, Phaethusa und Lampetic, die Hüterinnen von Helios', ihres Vaters, Rinder- und Schaufheerden (Od. u, 132), obgleich Núuoat genannt, geben sich gleichwohl auf den ersten Blick als Wesen anderer Art zu erkennen, denn die πουραι Διός, die δρεστιάδες Il. ζ, 420, νηϊάδες κρηναίαι Οd. ο, 240, αι έχουσ' δρέων αίπεινα κάρηνα και πηγάς ποταμών καὶ πίσεα ποιήεντα, Od. ζ, 123 sq. vgl. Il. v, 8: at r alorea ralà réportat, in welchen Versen vier Arten, die Berg-, Quell-, Wiesen- und Hainnymphen unterschieden sind. Bekanntlich hat die spätere Vorstellung in ihnen das Jeiov erkannt, welches in jenen Naturgegenständen waltet und sie belebt, aber auch an deren Existenz, wie besonders von den bei Homer nicht unter diesem Namen vorkommenden Dryaden gesagt wird (Hymn. Ven. 265 ff.), zum Mitleben und Mitsterben gebunden ist. Aber auf diese Vorstellung deutet bei dem Dichter nur eine einzige Stelle hin, Od. z, 350: ylyvovtai d' aga taly' éx te κοηνέων από τ' αλσέων έχ θ' ίερων ποκαμών · sonst werden sie, was auch bei der Deutung ihrer Gattungsnamen zu beachten ist, als Bewohnerinnen jeuer Oertlichkeiten betrachtet, wie hervorgeht aus den Ausdrücken in den oben angeführten Stellen: al έχου σ' δρέων αλπεινά κάρηνα (wie θεολ ολ Όλυμπον έχουσιν), αίτε — νέμονται. Auch was von ibrem Thun und Treiben ausgesagt wird, bezieht sich keineswegs auf ein geheimes, stilles Walten im Innera der Quellen oder Bäume, sondern sie sind theils gütige, den Menschen hülfreiche Gottheiten (die Ulmenpflanzung um des Ection Grab II. 7, 420, da Aufjagen von Ziegen dem Odysseus zur Jagd Od. 4, 154), theils Gespielinnen und Dienerinnen von Göttinnen höheren Rangs, der Artemis Od. I, 105, wo sie αγρονόμοι, d. i. ohne Zweifel feldbewohnende, heißen, der Circe Od. 2, 348 ff., wo sie deren δρήστειραι sind. Häufig halten sie sich in Grotten auf, Od. µ, 318;

ν, 104; in solohen sind ihre χοροί und θόωποι, auch ihre steinernen Webebäume.

Man sieht hieraus, wie wenig der Dichter geneigt ist. die Naturgottheiten mit den Naturgegenständen, denen sie angehören, zu identificiren. Seine Vorstellung strebt vielmehr auch diejenigen Götterwesen, die wir die gebundenen genannt haben, aus ihrer Beschlossenheit in der Natur zu befreien und ihnen zu einem selbstständigen Leben zu verhelfen. Dennoch aber ist in jener oben gegebenen Stelle der Odyssee (z, 350) die Bedeutung ihres Wesens unverkennbar enthalten. Sie sind die Quellen-, Hain- und Triftengeister, und als solche zovoas Aióc. Nämlich Nitzsch zu Od. 7, 105 versteht unter diesem den Regenzeus, "indem die Nymphen eigentlich alle Dämonen der Quellen sind, welche selbst vom Regen wachsend mit demselben den Bäumen und Triften, dem Wilde und den Heerden Erfrischung und Wachsthum zeben."

Was ihre sonstigen Verhältnisse betrifft, so gehören sie mit zur Götterversammlung II. v, 8, und haben einen Cultus. Odysseus hat ihnen τεληέσσας έκατόμβας geopfert Od. v, 350; q, 240 und betet zu ihnen v, 355, wie Eumaios q, 240, vgl. ξ, 435. Ein vielbesuchter Altar von ihnen steht über der Quelle, aus der die Bürger von Ithaka Wasser holen Od. q, 210. — Sie gatten sich als ἀγορνόμοι nicht selten mit Hirten, II. ξ, 444; ζ, 21 vgl. Hymn. Ven. 285; aber auch mit Anderen II. v, 384.

12. Nunmehr sind von den Naturgöttern blos die Winde noch übrig. Auch sie sind in der Ilias vollkommene Persönlichkeiten, wohnen in Thracien II.  $\psi$ , 229 und halten im Hause des Zephyros ein Gelage, ib. 200. Borens zeugt in Gestalt eines Hengstes mit des Erichthonies Stuten zwölf Füllen, welche die Schnelligkeit ihres Vaters besitzen. Obgleich zur Götterversammlung II. v, init. nicht mit berufen, haben sie doch einen Kultus, II.  $\psi$ , 195; 209. Eine be-

sondere Gattung von ihnen sind die schlimmen, Menschen entraffenden Sturmwinde, die Apreviai. - Zwar unvereinbar hiemit, als ein alloiov, aber doch nicht widersprechend als ein contrarium, ist die Mythe der Odyssee (z, init.) von Aiolos, dem von Zeus bestellten, aber nicht unsterblichen ταμίης ανέμων. Die eigenthümliche Bedeutung derselben in den Begegnissen des Odysseus, die wir oben besprochen haben, duldet nicht, dass in ihr die Winde als Personen und selbstständig erscheinen. Der Dichter bedient sich mit Recht seiner Befugniss, die natürlichen Existenzen bald als solche, bald als Götter zu brauchen, und wir gewinnen aus diesem Wechsel der Darstellung nur eine neue Bestätigung der aus unserer ganzen bisherigen Betrachtung sich ergebenden Wahrheit, dass von jenen beiden Möglichkeiten, in den Naturgottheiten bald das Naturelement, bald die göttliche Person darzustellen, keine die andere aufhebt.

- 13. Doch ist noch ein Blick auf das Verhältniss zu werfen, in welchem sich der Gott zu dem Naturgegenstand befindet, mit dessen Existenz die seinige verknüpft ist. Historisch hat sich freilich erst aus dem Daseyn des Naturkörpers die Vorstellung von dem Gott entwickelt; aber nachdem einmal derselbe sein Daseyn in der Vorstellung gewonnen hatte und im Bewusstseyn des Menschen als Gott fixirt war, wird nicht mehr der Naturkörper, sondern der Gott als das Prius betrachtet, und Helios existirt nicht durch die Sonne, sondern die Sonne durch Helios. Wie könnte sonst Helios Od. µ, 383 drohn, in des Aides Behausung zu gehn und unter den Gestorbenen zu scheinen, oder Aides Il. e, 398 zum Olympos emporgehn? Man erinnere sich ferner der vielbesprochenen Stelle Od. μ, 3, wo Hous ήριγενείης οίκία καί zogol im äußersten Westen sind (siehe Völcker hom. Weltk. p. 31).
- 14. Hiemit aber stehn im geraden Gegensatz die Personifikationen von seelischen, sittlichen oder sonst

unkörperlichen Zuständen, z. B. die Eorg, der Ooßog und andere mehr. Diese sind nur Ergebnisse dessen, was sie bezeichnen; der Gott ist nicht, oder ist nur die Sache, welche er darstellt, der abstrakte Begriff. Daher kommen diese Wesen bei dem Dichter nie zu wahrer Persönlichkeit, gehören nicht mit zur Götterversammlung und haben keinen Kultus. Denn obgleich sie mit den Naturgottheiten nach der sie erzeugenden Weltanschauung auf einerlei Stufe stehn, sofern mit jenen die pure Natürlichkeit sinnlich wahrnehmbarer Existenzen, mit diesen die der dämonisch zu nennenden Erscheinungen geläugnet wird, so sind doch jene stets an ihrem Orte vorhanden, ihr Numen folglich ein beständig gegenwärtiges, dem Gebete, der Verehrung immer zugängliches und in diesen Eigenschaften ein wirklicher Persönlichkeit theilhaftiges; diese dagegen kommen und verschwinden, und folglich ist auch ihr Numen nichts Bleibendes und defshalb angerufen und verehrt zu werden nicht fähig. Sie sind, wie Nitzsch I. Vorrede p. XV vortrefflich sagt, die besonderen Dämonen der Erscheinungen, die sich im Bereiche einer göttlichen Person besonders hervorthun, und werden desshalb gewöhnlich mit dieser in ein menschlich geartetes Verhältniss gesetzt. So ist Φόβος II. ν, 299 des Ares Sohn; drum wohl auch deimos, beide des Gottes Diener Il. o, 119; vgl. d, 440; \(\lambda\), 37. Eris, des Ares Schwester und Gesellin, ist klein anfänglich, stößt aber bald mit dem Haupt an den Himmel, während sie auf der Erde steht (Il. d. 440); als eine neue Schlacht beginnt Il. 2, 1 ff., wird sie von Zeus zu den Schiffen der Achäer gesendet, und hat das Zeichen des Krieges, das τέρας πολέμοιο, in der Hand, in welchem Göttling im Hermes l. c. p. 261 und zum Sc. Herc. 339 die Aegis findet. Sie bleibt allein in der Schlacht, was allen übrigen Göttern verwehrt ist (ib. 73). Ein dunkles Wesen ist Έννω, die Il. ε, 333 als πτολίπορ-Jos mit der kriegerischen Athene, ib. 592 mit Ares

zusammengestellt wird. Nach Göttling ist sie das weibliche Gegenbild des Ares, nach Nitssch II. p. 64 der tobende Krieg, wofür das Adjektivum ἐννάλιος als Prädikat des Ares zu sprechen scheint. II. e, 592 hat sie den Κυδοιμὸς zum Begleiter, den Göttling p. 261 mit Unrecht klein geschrieben und unter ihm abermals Zeus' Aegide verstanden wissen will. Denn II. σ, 535 lesen wir: ἐν'δ' Ἐρις, ἐν δὲ Κυδοιμὸς ὁ μίλεον. — Weiter nenat Homer noch die ᾿λλιὰ und Ἰωκή II. e, 740. — Φύζα II. ι, 2 ist keine Personiskation; siehe Dissen's kleine Schriften p. 353.

Von nicht kriegerischen Wesen allegorischen Charakters kommen noch vor die Arn, von deren Natur erst im Abschnitte von der Bethörung und Sünde geredet werden kann. Il. z. 91 heifst sie (vgl. oben I. \$.46) πρέσβα Διὸς θυγάτης, wird aber von Zeus, als sie auch ihn betrogen hat, aus dem Himmel verstofsen. Ihr stehn Il. s, 502, gleichfalls als Aiòc xoëοαι μεγάλοιο, die λιταλ, die Bitten, gegenüber, die was Ate, die rasch voraneilende Bethörung, verschuldet, hinterher wieder gut machen. Von ibnen kann gleichfalls nur im Zusammenhange mit der 'Arn die Rede seyn. — Die 'Όσσα, Il. β, 94 vgl. Od. ω, 413 Διὸς ἄγγελος genannt, das Damonische eines sine certo auctore sich verbreitenden Gerüchtes (vgl. Lange verm. Schriften p. 235; Nitzsch I. p. 51), kann kaum mehr eine Personifikation genannt werden, wenn gleich Hesiod. von der φήμη, dem ominösen Worte bei Homer, in den Werken und Tagen 764 sagt: Seós vé τίς ἐστι καὶ αὐτή. Heifst es doch bei Eurip. Helen. 560 Pfl. 9soc yao nal to repuboneer gllove. Wie sich diese Vergötterungen dämonisch im Menschenleben wirkender Mächte späterbin vermehrt und einen-Kultus bekommen haben, ist eine Untersuchung, die über den Dichter hinausführt.

15. Hat sich nun in den Naturgettheiten und — nach Nitzsch's (1. p. XV ff.) trefflicher, von Dissen (kl. Schr. p. 349) anerkannter Bemerkung — in die-

sen allegorischen Wesen die pantheistische oder lieber pandamonistische Seite der homerischen Weltanschauung geltend gemacht, so tritt in der polytheistischen deutlich das Bestreben hervor. den Gott von der Welt und ihren Zuständen zu befreien. Das menschliche Bewusstseyn verlangt nämlich ein göttliches Wesen, welches Leben und Bestehn in sich selbst hat, und weder Naturkörpern verhaftet ist, noch das Trugleben der Personification führt. Es gehn daher diese Natur - und allegorischen Gottheiten nur in untergeordneter Bedeutsamkeit seben einer freien Götterwelt her, welche lediglich aus selbstständigen, bestimmt umschriebenen und in sich selbst beruhenden Persönlichkeiten besteht. Der komerische Gott ersten Ranges ist im Glauben des Dichters weder Symbol noch Allegorie, sondern ein Individuum, welches das, worin sich im Besonderen seine Wirksamkeit äußert, als Amt und Beruf übt (vgl. Od. v. 70 ff.), in diesem aber durchaus nicht dergestalt aufgeht, dass es nicht auch thun könnte, was in der Regel ein anderes göttliches Individuum thut. Der günstige Fahrwind heifst Od. ε, 176; ο, 297 Διὸς οὖρος und wird gesendet von Zeus Od. o, 475; es sendet ihn aber auch Kalypso (Od. e, 167; 268), Circe (2, 7; µ, 149), Athene (e, 292). Poseidon zieht die Wolken zusammen und gebietet den Winden (Od. e, 291), wie Zeus z. B. s, 67 ff., und Odyaseus schreibt e. 303 dem Zeus zu, was Poseidon gethan. Die von ihm erregten Winde sänftigt Athene (s. 382), welche Here vom Meere zu holen geht (Il.  $\varphi$ , 334 f.); Poseiden, sonst weder Gott noch Mensch, meint der Cyclope, werde seine Wunde heilen (Od. 1, 520). Dem Helion wird Od. 11. 349 zugetraut, dass er, was nachher Zens thut. Odysseus' Schiff vernichten könne. Il. d, 101 soll Pandaros vor einem Schusse zu Apollon, ib. e, 174 unter gleichen Umständen zu Zeus beten. Athene giebt der Penelope Schlaf Od. n., 451 und öfter, sendet den

Freiern Wahnsinn v, 345, und verlängert die Nacht Unmöglich wäre dies Uebergreifen in andere Bereiche, wenn den einzelnen Gottheiten die Macht der Selbsthestimmung nicht zukäme, wenn sie nur Symbole von Kräften wären, welche nach unabänderlichen Richtungen das Weltganze durchwalteten. Allein das ist eben der in der Schöpfung homerischer Göttergestalten erkennbare Fortschritt des Menschengeistes, dass er die Welt in denselben als befreit von blossen Naturgewalten darstellt, dass solche das menschliche Leben nicht weiter als in seinen äusserlichen Verhältnissen bedingen. Gleichwie der Dichter dieses Leben von andern als natürlichen Mächten regiert weißs, so stellt sich ihm auch das Leben und Wesen der Götter dar als von den sittlichen Principien des Rechts, der Satzung und Ehrfurcht gestaltet. Die Götterwelt erscheint ihm nicht als ein System physisch zusammenwirkender Naturgewalten, sondern als ein politisch gegliederter, nach Verschiedenheit der ungleich berechtigten Individuen organisirter Staat \*), der, wie der irdische, seinen βασιλεύς, seine βουλή und αγορά hat.

16. Denn gleichwie neben dem Phäakenkönig Alkinoos noch zwölf andere βασιλῆες fürstlich (richterlich) walten, die seine βουλή bilden (Od. 9, 391 coll. ζ, 54), wie neben dem Männerfürsten Agamemnon eine βουλή der Geronten steht, an der nur die vornehmsten und tapfersten Kriegsfürsten Theil haben (βουλή δὲ πρῶτον μεγαθύμων ίζε γερόντων, Il. β, 53), so ist unter des Götterköniges Vorsitze mit dem Weltregiment gleichsam ein Ausschus der Götterwelt beschäftigt, zu welchem außer dem für gewöhnlich im Meere wohnenden Poseidon (Il. φ, 13)

Dies ausgesprochen zu haben ist meines Bedünkens ein grosses Verdienst Göttlings in jenem oft erwähnten Aufsatz' im Hermes.

nur die eigentlichen Jeol Olvunios gehören, d. i. diejenigen, denen Hephaistos auf dem Olympos Wohnungen gebaut hat, Apollon, Ares, Hephaistos, Hermes, Here, Athene, Artemis, Aphrodite, vielleicht auch Themis und Dione, welche, wenn auch ursprünglich in einer Hauptbeziehung eins mit Here (vgl. unten und Buttm. Mytholog. I. p. 22 ff.), doch im Dichter von dieser bestimmt unterschieden ist. Iris und Hebe sind, wie die Horen, dienende Göttinnen. Die Sitzung dieses Götterrathes wird Od. e, 3 96205 ge-Denn dass Juxos, wenn gleich nicht ausschliesslich (vgl. II. 9, 439: 9εων δ' έξίπετο θώπους. Od. ο, 468: οί μεν ἄρ ες θωκον πρόμολον δήμοιό τε φημιν), für βουλή gebraucht werden kann, beweist Od. β, 26: οὖτε ποθ ήμετέρη αγορή γένετ, οὖτε θόωzoc dass es Od. e, 3 dafür gebraucht worden ist, mant das θεοί θωκόνδε καθίζανον, welches dem in Sitzungsangelegenheiten solennen Worte za Hier (cf. Passow) entsprechend ist, um so wahrscheinlicher, als Hesiod Θ. 802 von einer βουλή θεών ausdrücklich spricht und dieselbe von den geselligen Zusammenkünften der Götter bestimmt unterscheidet. Dieser θώχος ist aufs deutlichste unterschieden von der Il. v, 4 ff. coll. 9, init. beschriebenen αγορά, zu welcher durch Themis auf Zeus' Befehl selbst alle Flussgötter und Nymphen geladen werden. Es lassen sich selbst die im irdischen Staate bemerklichen Abstufungen der politischen Bedeutsamkeit auch im Götterstaat' unterscheiden. In beiden erfreut sich das demokratische Element noch keiner Berechtigung. Wie die Mannen vor Troja (Il. β, 86 sqq.), die Ithakesier (Od. 8, init.), die Phäaken (Od. 9, init.) zusammengerufen werden, nur um den Willen der Fürsten zu vernehmen, ohne Stimm- und Entscheidungsrechte (vgl. unten Abschnitt 5), so sind Il. 9 und v auch die Götter nur herbeigekommen, damit ihnen des Königes Wille kund werde. Das aristokratische Element geniesst im irdischen wie im Götterstaate wenig-

stens das Recht des Beiraths (vgl. z. B. die Bovlin der Geronten II. 8, 55 sqq. mit dem Juzos der Götter. Od. e. in.), während jedoch von einer Verpflichtung des Königs sich der Mehrheit zu fügen nirgends eine Spur ist. Denn gleichwie der irdische König, was unten erwiesen werden soll, im Grund' eine unumschränkte Gewalt besitzt, so findet sich auch Zens' Wille nirgends rechtlich oder politisch beschränkt; er gebietet und verbietet, er hilft und verdirbt, wie er will, und die Macht, auch das den Göttern Missfälligste durchzuführen wird ihm zugetraut; der einhellige Wille des Götterrathes, dem sonst der einzelne Gott sich fügen muß (Od.  $\alpha$ , 79;  $\mu$ , 349), bindet ihn allein nicht. Vgl. das öfter vorkommende ξοδ', αταρ οθ τοι πάντες επαινέομεν θεοί αλλοι, ferner sein Gebot an die Götter, durchaus am Kampfe nicht Theil zu nehmen Il. 9, in., seine ganz einscitig der Thetis geleistete Zusage u. d. gl..

17. Wie sich nämlich die Macht des irdischen Königs keineswegs blos auf Geburt und Erblichkeit der Würde stützt, sondern ganz vornehmlich auf die Heldenkraft und persönliche Tüchtigkeit des damit Bekleideten, - denn Telemach fühlt sich nicht stark genug das Königthum von Ithaka für sich in Anspruch zu nehmen und zu behaupten, und vom Lykierfürsten Sarpedon heisst es Il. n, 542: Sc Auxinu elouro Singol τε καλ σθένει ώ, - so ist auch Zeus υπατος κρειόνzwy insbesondere desswegen, weil er von allen Göttern der stärkste und auch allein diesen sämmtlich gewachsen ist. Außer dem berühmten Aufang von ll. 9 vgl. ib. 450: πάντως, ολον εμόν γε μένος καλ χείρες ἄαπτοι, οὐκ ἄν με τρέψειαν, ὅσοι θεοί εἰσ ἐν Ολύμπω 11. α, 566: μή νύ τοι οδ χραίσμωσιν, οσοι θεοί είσ εν Ολύμπω, άσσον ίόνθ, ότε κέν τοι αάπτους χεῖρας έφείω vgl. 580, 589; Il. λ, 78 sqq.: πάντες δ' ήτιόωντο πελαινεφέα Κρονίωνα, ουνεκ άρα Τρώεσσιν έβούλετο αθόος δρέξαι. Των μεν άρ' οθα άλέγιζε πατήρ. δ δε νόσφι λιασθείς των άλλων απάνευθε καθέζετο, πύδεϊ καίων Od. ε, 103: άλλα μάλ οδπως έστι Διὸς νόον αλγιόχοιο οὖτε παρεξελθείν άλλον θεὸν οδθ άλιώσαι 11. ο, 107: φησίν γὰς ἐν άθανάτοισι θεοῖσιν κάρτει τε σθένει τε **δι**ακριδον είναι άριστος vgl. Müller Proleg. p. 246 ff.; Lunge Einleit. in das Stud. der griech. Sthol. p. 101 f.. Doch wozu nützt. es, die allgemein anerkannte und bekannte Erscheinung, dass Zeus der oberste, stärkste und in seiner Stärke mächtigste Gott ist, dem sich die übrigen Götter willig unterordnen, ja dienstbar bezeigen (vgl. z. B. Il. 9, 438 sqq.), durch Beweisstellen zu erhärten: weit interessanter und durch die Sache selbst geboten ist es, zu untersuehen, in wie fern und wie weit die Macht des Göttervaters durch die Gliederung des ganzen Göttersystemes selbst beschränkt ist. Ja irren wir nicht, so ist diese Untersuchung, bei welcher vor der Hand Zeus' Verhältniss zur Moloa außer Anschlag bleibt, nicht nur unentbehrlich, um einen Blick in die inneren, theologischen Beziehungen der Götter auf einander zu werfen, sondern'auch für das Verständniss der Ockonomie beider Gedichte höchst erspriesslich.

Mythologie lehrt, dass sich die Fülle des Wesens einer Gottheit mit einer gewissen Nothwendigkeit im Dualismus eines männlichen und weiblichen Individuums darstellt. Freilich musste dieser Dualismus um so mehr allmählich in den Hintergrund treten, je mehr sich im hellenischen Bewusstseyn die Gottheiten ihrer symbolischen Bestimmtheit entkleideten und in freie, durch keine Bedeutsamkeit gebundene Persönlichkeiten verwandelten. Es darf folglich nicht befremden, dass derselbe bei dem Dichter nicht offen zu Tage liegt, aber eben so wenig sind die einzelnen Züge zu übersehn, in welchen er sich gleichsam

<sup>\*)</sup> Vgl. Buttm. Mythol. I. p. 22; neuerdings Bäumlein in Zimmermann's Zeitschrift 1839. XII. p. 1204.

im Verschwinden noch verräth. Wir erinnern suvörderst an Zeve und Διώνη (vgl. Herm. Opusc. VII. p. 276), wenn gleich diese Verdopplung der dialischen Persönlichkeit im Gettersysteme des Dichters nicht mehr von Wichtigkeit ist. Aber man beachte, was wir von Hon lesen. Sie sagel. d, 59 von sich: καί με πρεσβυτάτην τέκετο Κρόνος αγκυλομήτης, αμφότερον, γενεή τε και οθνεκα σή παράκοιτις κέκλημαι. Man sieht, das πρεσβυτάτη durchaus nicht blos auf das Alter, sondern auch auf ihre Würde und Hoheit geht. Daraus erklärt sich das ihr vor allen Göttinnen ausschliesslich gegebene Beiwort πρέσβα θεά (immer in Verbindung mit θυγάτες μεγάλοιο Κεόνοιο II. **8.** 721; 9, 383;  $\xi$ , 194; 243), welches  $\pi \rho \acute{\epsilon} \sigma \beta \alpha$  nur noch vorkommt in Od. γ, 452: Εὐρυδίκη, πρέσβα Κλυμένοιο θυγατρών, und in II. τ, 91: πρέσβα Διὸς θυγάτης "Ατη. in diesen Stellen aber vorzugsweise den Altersbegriff zu bezeichnen scheint. So wird sie denn damit als die vornehmste von allen weiblichen Gottheiten bezeichnet. Lesen wir nun Il. o, 49, dass ihr Zeus auf ihr Versprechen, auch Poseidon zur Unterwerfung unter seinen Willen zu bereden, Folgendes antwortet: εὶ μὲν δη σύγ ἔπειτα, βοῶπις πότνια Ἡρη, ἰσον έμοι φρονέουσα μετ άθανάτοισι καθίζοις, τώ κε Ποσειδάων γε, και εί μάλα βούλεται άλλη, αίψα μεταστρέψειε νόον, μετὰ σὸν καὶ ἐμὸν κῆρ, dass folglich Poseidons, des nächst Zeus mächtigsten Gottes Gehorsam von Here's Einigkeit mit Zeus abhängig gemacht wird. vergleichen wir ferner hiemit, was Here Il. d, 62 f. sagt: αλλ ήτοι μέν ταυθ υποείξομεν αλλήλοισιν, σοί μεν έγω, συ δ' έμοι έπι δ' εψονται θεοί άλλοι, so zeigt sich die wohl allgemein geltende Annahme \*), daß sich dem Dichter das supremum numen in der Doppelgestalt von Zeus und Here, des Herrn und

<sup>\*)</sup> Müller Proleg. p. 244; Bernhardy griech. Literaturge-schichte p. 168.

der Herrin darstelle, vollkommen begründet. Vgl. noch Hymn. 11 (12), 4: "Ηρην —, ην πάντες μάχαρες κατά μακρον 'Ολυμπον άζόμενοι τίουσιν όμως Διι τερπιχεοαύνω. Daher sie ἐσοτελής heisst; siehe Düntzer Fragm. p. 82. Die Wesenseinheit beider Individuen blickt durch das vom Dichter freilich nur im schlichten Wortsing genommene κασιγνήτη άλοχός τε ebenfalls hindurch.

19. Aber diese Einheit beider Gottheiten hat nichts weniger als Einigkeit zur Folge; diese ist nur eine postulirte, keine wirkliche. Denn die weibliche Potenz will beständig übergreifen und sich dem Gehorsam entziehn: das ist eines der wesentlichsten Motive in der ganzen Handlung der Ilias; vgl. Il. a. 520 ff., vornehmlich 540 ff., wo besonders Here's Auspruch auf Mittheilung aller Rathschlüsse des Gemahles zu beachten ist. Darum ist aber auch Zeus' und Here's Sohn Ares, der Krieg, ein Verhältniss. von dem der Dichter zwar kein reflektirtes, wohl aber ein unmittelbares Bewusstseyn hat, indem er Zeus den Vater II. e, 890 sqq. zu dem Sohne sagen lässt: έχθιστος δέ μοί έσσι θεών, οδ 'Ολυμπον έχουσιν. Αίει γάς τοι έςις τε φίλη πόλεμοι τε μάχαι τε μητρός τοι μένος έστιν αάσγετον, οὐκ ἐπιεικτον, "Ηρης την μεν έγω σπουδή δάμνημ επέεσσιν. Weil aber Here, die minder mächtige Potenz, für sich allein nichts ausrichtet, so tritt sie bei dem Dichter stets im Bunde mit anderen Mächten auf. denen auch usurpirende Bestrebungen eigen sind. wenn solche gleich auf anderen Gründen und Beziehungen beruhn, mit Poseiden nämlich und mit Athene. Diese theilen nicht nur mit ihr in der ganzen Ilias die Vorliebe für die von Zeus bedrängten Achäer, sondern sind auch bei einzelnen Vorkommenheiten, besonders wenn es gegen Zeus anzustreben gilt, immer zusammen erwähnt; so II. a. 400: Thetis allein hat Zeus vom schmäblichen Elende gerettet, δππότε μιν ξυνδήσαι Όλύμπιοι ήθελον ἄλλοι, Ἡρη τ ἢδὲ Ποσειδάων καὶ Παλλὰς ᾿Αθήνη \*) ferner II. ω, 25: ἔνθ ἄλλοις μὲν πᾶσιν ἔήνδανεν, οὐδέ ποθ Ἡρη, οὐδὲ Ποσειδάων, οὐδὲ γλανκώπιδι κούρη. Als II. ν, 32 ff. die Götter sich mit Zeus' Genehmigung in den Kampf begeben, werden jene zwar zuerst mit andern zusammen genannt, berathschlagen aber ib. 115 mit Umgehung der übrigen für sich allein. Wir werden folglich von selbst darauf geführt, das Verhältniss auch dieser beiden Gottheiten zu Zeus in Betrachtung zu ziehn,

20. Nehmen wir fürs erste Poseidon. Here Zeus gegenüber die Gleichberechtigte in der Einigung seyn, so macht Poseidon Anspruch auf gleiche Rechte im Verhältnisse der Geschiedenheit. Denn es gelingt der menschlichen Vorstellung durchaus nicht, Zeus zu einer negativen Macht zu erheben, welche, um einen philosophischen Ausdruck zu entlehnen, die übrigen Götter zu blossen Momenten herabsetzte. Denn Poseidon ordnet sich zwar unter und erkennt den usurpirenden Bestrebungen Here's gegenüber Zeus' Oberhoheit an; vgl. Il. 9, 210: ova αν έγως εθέλοιμι Δια Κρονίωνι μάχεσθαι ήμέας τούς άλλους, έπειή πολύ φέρτερός έστιν. Il. ν, 354 sagt der Dichter: ή μαν αμφοτέροισιν (dem Zeus und Poseidon) δμον γένος ηδο ία πάτρη, αλλά Ζεύς πρότερος γεγόνει και πλείονα ήδη vgl. 9, 440; v, 301; Od. v. 133; 148; aber er wird zugleich nicht nur von Zeus anerkannt als πρεσβύτατος καὶ ἄριστος Od. ν, 142, und sein Zürnen als ein vollkommen ausreichender Grund angegeben, warum Zeus trotz seines guten Willens für Odysseus noch nichts habe thun können Od. a, 68, sondern er stellt auch selbst seinen Anspruch, als ein mit Zeus gleich berechtigter zu gelten, so zu sagen als rechtlich begründet dar. Die

<sup>\*)</sup> Eine andere Lesart: καὶ Φοῖβος Απόλλων ist, wie sich unten ergeben wird, mit dem Göttersysteme des Dichters durchaus nicht zu vereinigen.

Hauptstelle ist Il. o, 185-210, wo Poseidon, durch Iris aus der Schlacht zurückgerufen, über Zeus, der es unverschämt findet, dass Poseidon, der schwächere und jüngere, zu trotzen wage, Folgendes ausspricht:

ῶ πόποι, ἡ δ ἀγαθός περ ἐων ὑπέροπλον ἔειπεν, εί μ δμότιμον ἐόντα βίη ἀέχοντα καθέξει. Τρείς γάρ τ' έκ Κρόνου είμεν άδελφεοί, οθς τέκετο Ρέα, Ζεύς καὶ εγώ, τρίτατος δ' Αίδης, ενέροισιν ανάσσων. Τριχθά δὲ πάντα δέδασται, ἕκαστος δ' έμμορε τιμης.

Er, Poseidon, habe das Meer, Aides das unterweltliche Gebiet, Zeus den Himmel erloost -

γαία δ' έτι ξυνή πάντων και μακρός Όλυμπος. Τῷ δα και οὖτι Διὸς βέομαι φοεσίν αλλά ἕκηλος καὶ κράτερός περ εων μενέτω τριτάτη ενί μοίρη. Χερσί δὲ μήτι με πάγχυ, κακὸν ώς, δειδισσέσθω. Θυγατέρεσσιν γάρ τε καὶ νίάσι βέλτερον είη

έκπαγλοις επέεσσιν ένισσέμεν, οθς τέκεν αθτός, οι έθεν δτρύνοντος απούσονται παι ανάγπη.

In diesen Worten ist klar ausgesprochen, dass Poseidon auf den Grund der durchs Loos vollzogenen Welttheilung dem Zeus sich durchaus gleichgestellt schen und ihm nur das Recht patriarchalischer Herrschaft über seine Familie zugestehn will. Höchst merkwürdig ist nun der Grund, durch welchen ihn Iris gleichwohl zur Nachgiebigkeit bestimmt. Willst du denn wirklich, sagt sie, vom starren Trotz nicht lassen? ,,Οίσθ, ως πρεσβυτέροισιν Έριννύες αίξν επονται" (v. 204). Sie leitet also die Verpflichtung Poseidon's zum Gehorsam ebenfalls aus dem Familienrecht her, und lässt uns somit auch ihrerseits das Princip der Gliederung des Göttenstaats im gegenseitigen Verhältnisse der Familienglieder erkennen. Vergl. Zeus' und Poseidon's Aeusserungen v. 166 und 197, und die oben angeführte Stelle Il. v. 354.

Während nun aber Poseidon rechtlich auf Gleichheit und Selbstständigkeit Ansprüche macht,

dieselben aber gegen das Uebergewicht der sittlichen den Familienverband beherrschenden Verhältnisse nicht durchzuführen vermag, fehlt Athene'n zur Begründung ihrer Opposition gegen Zeus aller rechtliche Vorwand. Die Tochter steht anders zum Vater als das Weib und der Bruder. Aber dieses Tochterverhältniss ist so eigener Art, dass Athene durch dasselbe die interessanteste Erscheinung des ganzen Sie ist nämlich die Tochter ohne Olymp's wird. Mutter, Zeus' eigene Geburt. Denn obschon der Dichter jenes zuerst bei Hes. Theog. 924 ff. und im Hymn. Apoll. Pyth. 130 sich findenden Mythologems von Athene's Geburt aus Zeus' Haupte nirgends gedenkt, so wird doch eben so wenig einer Mutter von ihr gedacht\*), Zeus' Vaterschaft aber immer mit einem gewissen Nachdruck hervorgehoben. Sie heifst vorzugsweise δβριμοπάτρη, Διὸς θυγάτης πυδίστη Τοιτογέγεια (Il. δ, 515), wenn gleich Tritogeneia nicht die aus dem Haupte des Zeus Geborene bedeutet (Nitzsch I. p. 213 und die dort citirten Stellen). In der menschlich gedachten Götterfamilie ist sie des Vaters verzogene Lieblingstochter, die gewähren zu lassen er nicht umhin kann; vgl. Il. e, 875-880: σοὶ πάντες μαγόμεσθα, sagt Ares zu Zeus; σὸ γὰο , τέχες ἄφρονα χούρην χ. τ. λ. . "Αλλοι μέν γάρ πάντες, οσοι θεοί είσ' εν 'Ολύμπω, σοι τ' επιπείθονται καί δεδιιήμεσθα εχαστος ταύτην δ' οὐτ' ἔπεϊ προτιβάλλεαι, οὖτετιἔργφ, ἀλλ' ἀνιεῖς, ἐπεὶ αὐτὸς ἐγείναο παῖδ΄ atonlov. Eben hat er Il. 9, 5-27 den sämmtlichen Göttern die Einmischung in die Schlachten aufs strengste verboten, als Athene das Wort nimmt, und sich ausbittet den Achäern wenigstens mit gutem Rath an Handen gehn zu dürfen; er antwortet v. 39:

<sup>\*)</sup> Die Vorstellung, als lasse sich bei dem Dichter als Athene's Mutter Here denken, die Göttling in jenem oft erwähnten Aufsatz' äußert, hat er gewiß selbst wieder aufgegeben.

θάρσει, Τριτογένεια, φίλον τέχος οὖ νύ τι θυμῷ πρόφρονι μυθέομαι ἐθέλω δέ τοι ἤπιος εἰναι. Das nämliche, mit dem Zusatze: ἔρξον, ὅπη δή τοι νόος έπλετο, μηδέ τ' έρωει sagt er Il. χ, 183-185, als sich Athene seinem Antrag den um die Mauer gejagten Hektor zu retten widersetzt. Darauf pocht aber Athene, und schilt heftig, wenn der Vater ihren Bestrebungen in den Weg tritt; Il. 9, 360: αλλά πατηρ ουμός φρεσί μαίνεται ουν αγαθησιν, σχέτλιος, αίεν αλιτρός, εμών μενέων απερωεύς weifs aber wohl, wessen sie sich zu ihm zu versehen hat; v. 373: ἔσται μαν. οτ αν αυτε φίλην Γλανκώπιδα είπη. Sehr häufig wird sie mit Zeus zusammengenannt und für ihn oder mit ihm wirkend gedacht. Il. 9, 287 sagt Agamemnon: αἴ κέν μοι δώη Ζεύς τ αἰγίοχος καὶ Αθήνη Ίλιου εξαλαπάξαι ευπτιμένον πτολιεθρον ib. x, 552 Nestor: αμφοτέρω γαρ σφωϊ φιλεί νεφεληγερέτα Ζεύς κουρή τ αίγιόχοιο Διός, γλαυκωπις Αθήνη derselbe λ, 736: συμφερόμεσθα μάχη, Δεί τ εθχόμενοι και Αθήνη. Wenn Herakles, den ihm von Eurystheus befohlenen Arbeiten erliegend, gen Himmel weinte, war es Athene, die von Zeus dem Sohne zur Rettung gesendet ward (Il. 9, 362 sqq.). Odysseus sagt Od. v, 42 zu ihr: είπερ γὰρ κτείναιμι (τοὺς μνηστήρας) Διός 'τε σέθεν τε έχητι, und fordert ib. π, 260 seinen Sohn auf zu bedenken, ei zev (lies: el zal) väiv Αθήνη σύν Διτ πατρί αρχέσει η τιν άλλον αμύντορα μεομηρίξω. Vgl. Il. v. 192: μεθορμηθείς (Αχιλλεύς) σὺν 'Αθήνη καὶ Διὰ πατοί. In Od. π, 265 wird sie mit Zeus in Gemeinschaft geradezu für die höchste und mächtigste Gottheit erklärt: έσθλώ τοι τούτω γ επαμύντορε — ωτε και άλλοις ανδράσι τε χρατέρνοι χαὶ άθανάτριοι θερίσι, eine Vorstellung von Athene, die sich, wenn gleich hin und wieder rationalistisch beschränkt, durch das ganze Alterthum hindurchzieht. Vergl. die Ausleger zu Hor. Od. 1, 12, 20: proximos illi tamen occupavit Pallas honores, welche anführen Hesiod. Theog.

896, wo sie heisst loor žzovoa narol pévos zal èntφρονα βουλήν Callimach. Lav. Pall. 132: μούνα Ζεύς τόγε θυγατέρων δώκεν Αθαγαία πατρώϊα πάντα φέοεσθαι Plutarch. Sympos. 2, p. 617. C.: ή δὲ Αθηνα φαίνεται τὸν πλησίον αίεὶ τοῦ Διὸς τόπον έχουσα. Διαδοήδην δε δ Πίνδαρος λέγει (Fragm. XI, 9 p. 241 Diss.): πύο πνέοντος α τε κεραυνού άγχιστα ξμένη, eigentlich: ἀγχιστα δεξιάν κατά χεῖρα πατρός 7ζεαι. Bekannt ist ferner und von den Auslegern zu Pindar und Horaz bemerklich gemacht die Tempelgenossenschaft der beiden Gottheiten (σύνναοι). Nach Aesch. Eumen. 825 weiß von den Göttern nur Athene um die Schlüssel des Gemachs, er & zegavνός έστιν έσφραγισμένος, so wie sie denn den Wetterstrahl häufig entlehnt und auf Attischen und Syracusanischen Münzen auch schleudert (vgl. Dissen ad l. c. p. 655). Ein Orphiker sagt (Düntzer p. 82): δεινή γὰς Κουμίδαο νόου πράντειρα τέτυπται. Diesen Vorstellungen entspricht bei dem Dichter das Donnerwetter, das sie Il. 2, 45 mit Here erregt, ferner dass sie Il. e, 736, 9, 387 Zeus' Leibrock anzieht. um in den Kampf zu gehn. Aus dieser ihrer engen, unlösbaren Verbindung mit Zeus, aus ihrer Machtund Ehrengemeinschaft mit dem Gotte, aus ihrer Erzeugung durch ihn unmittelbar ohne Zuthun einer Mutter scheint hervorzugehn, dass hier selbst innerhalb der durch und durch vermenschlichten Olymposreligion der Gedanke hervorblickt, dass Athene eine Hypostase des Zeus, eine aus ihm herausgeborene Seite seines Wesens selbst ist. Daraus erklärt sich erstlich ihr Name und ihre beständige Jungfrauschaft; sie ist (vgl. γαλαθηνός, τιθήνη) die Nicht-säugende (Nelacta, Hermann); denn nur dem Männlichen entstammt, ein weibliches Abbild des höchsten Gottes hat sie das Element des wahrhaft Weiblichen nicht; sie kann keines Mannes werden, da sie von Geburt nichts Weibliches und in sich keine Mutterpotenz, sondern nur die Gestalt eines Weibes hat. Ferner

wird nunmehr anschaulich, warum Zeus nie von ihr lassen kann, und am Ende doch immer thut, was sie will; aber auch warum sie sich gegen ihn auflehnt und mit andern rebellischen Gottheiten verbindet. Nämlich als die persönlich substantiirte, von ihm ausgeschiedene Metis des Zeus setzt sie sich ihm, erregt vom Bewusstseyn dessen, was sie ist, feindlich entgegen. Zeus' eigener, aus ihm frei entlassener Gedanke will, wie Here, der weibliche Neben-Zeus, für sich selbst etwas seyn, begeht aber durch Störung eines viel innigeren Kindschaft - und Hypostasirungsverhältnisses ein weit größeres Unrecht, als Here, da für diese, als für das andere Element des dualistisch gespaltenen dialischen Wesens, der Streit schon gegeben, ja gewissermassen natürlich ist. Dies finden wir angedeutet in Zeus' Drohrede, mit welcher er durch Iris die beiden unbotmäßigen Göttinnen vom Kampfe zurückrufen lässt, Il. 9, 399-408, besonders von v. 404 an: οὐδέ κεν ἐς δεκάτους περιτελλομένους ενιαυτούς ελχε απαλθήσεσθον, α χεν μάρπτησι κεραυνός δφο είδη Γλανκωπις, δτ αν ο πατολ μάχηται. Ήρη δ' οὐτι τόσον νεμεσίζομαι οδδε χολουμαι αλεί γάο μοι έωθεν ενικλάν, δ,ττι νοήσω. Weiter ergiebt sich aus diesem Verhältniss' ein Hauptunterschied der beiden Gedichte. In der Odyssee ist ein Kampf unter den Olympiern gar nicht vorhanden: denn die enge zusammen gehörigen Gottheiten befinden sich nicht im Zustande der Entzweiung. Zeus und Athene sind einig; man sehe, wie sie sich Od.  $\omega$ , 472 ff. in Einigkeit des Willens berathen; und Here bleibt ganz aus dem Spiele; somit steht Poseidon auf der anderen Seite allein. In der Ilias dagegen ist der Kampf auf Erden nur das irdische Gegenbild vom Kampfe der Olympier; man erwäge, was Il. a. 432 Athene mit dürren Worten sagt: vo χεν δη πάλαι ἄμμες ἐπαυσάμεθα πτολέμοιο, Ίλιου εκπέρσαντες εθκτίμενον πτολίεθρον. Hier treten die von Rechts wegen als einig und willensgleich postulirten Götterindividuen in den Zustand der Spannung und Feindschaft ein, und dies giebt den Göttern der Ilias scheinbar einen andern Charakter als denen der Odyssee\*). Denn aller Hass, alle Bosheit und Arglist, wozu Krieg und Hader die Sterblichen verleitet, erzeugt sich in Folge der Zwietracht auch unter den Göttern, in deren Wesen, wie wir oben gesehen haben, Heiligkeit keineswegs ein constitutives Element ist.

22. Haben wir bisher diejenigen Gottheiten betrachtet, welche mit Zeus aus verschiedenen Ursachen in den engsten Bezug gesetzt in eben diesem Bezuge die Berechtigung zu finden glauben, sich ihm selbstständig gegenüberzustellen und obwohl mindere Potenzen dennoch irgend eine Theilung der Herrschaft in Anspruch zu nehmen, so führt uns nunmehr der Gegensatz auf diejenige Gottheit, welche gleichfalls mit Zeus aufs engste verbunden und bei Göttern und Menschen in hohen Ehren gleichwohl die untergeordnete Stellung gegen Zeus niemals aufgiebt, sondern stets mit ihm in Willenseinheit lebt. Das ist Apollon, der nicht ohne Bedeutsamkeit Il. a. 86 At older heißt, und Il.  $\pi$ , 667, wie nie sonst ein anderer Gott, von Zeus mit wile Doise angeredet wird, der überall den Geboten des Vaters sich fügsam zeigt, und auch von der hellenischen Anschauungsweise des Götterthums, aus welcher die Anordnung der Festspiele hervorgieng, in der olympischen Feier neben Zeus gestellt wurde (vgl. Müller die Dorier I. p. 251 ff.). An Ehren steht er Athene'n nicht nach; vgl. Il. 9, 540, ν, 827: τιοίμην δ' ώς τίετ Αθηvaln και Απόλλων was, wie wir oben hatten, Od. π, 265 von der Göttin gesagt ist, spricht der Dichter des Hymn. in Apoll. Del. 68 auch von Apoll aus, μέγα μιν πρυτανευσέμεν άθανάτοισιν καί θνητοίσι βροτοίσιν

<sup>\*)</sup> Zeyss in der Commentat. quid Homerus etc. p. 34 hat dienes im Ganzen richtig erkannt.

<sup>\*)</sup> Cf. Schol. ad Soph. Oed. Col. 789 (Doed. p. 176).

- 23. Ist nun unsere bisherige Darstellung gegründet, so leuchtet nunmehr von selbst ein, warum große, sehr schwer oder gar nicht zu erfüllende Wünsche, deren Gewährung etwa nur durch einstimmigen Willen der Hauptgottheiten bewirkt werden könnte, so häufig eingeleitet werden mit: al yao. Ζεῦ τε πάτεο και Άθηναιη και Άπολλον (11. β. 371;  $\delta$ , 288;  $\eta$ , 132;  $\pi$ , 97; Od.  $\eta$ , 311;  $\sigma$ , 235; o. 376). Es legt sich in dieser Formel, in welcher das hellenische Gottesbewusstseyn vielleicht das Tiefste beschlessen hat, was ihm in eigener Ahnung oder durch Ueberlieferung zu Theil geworden ist, ohne dass jedoch bei dem Dichter im entferntesten ein entwickeltes Verständniss derselben vorauszusetzen wäre, in dieser Formel legt sich die Fülle des höchsten Wesens in drei unterschiedlichen, aber gegenseitig in nothwendigem Bezuge stehenden Götterindividuen als in drei Faktoren auseinander, höchsten, den beiden andern zu Grunde liegenden und als Vater gebietenden Macht, in der persönlich substantiirten unice dieser Macht und in dem Verkunder ihrer Satzungen; in ihr erscheint der höchste Gott als solcher nur in Verbindung mit den ihm inhärirenden Erzeugungen, in welchen er seines eigenen Wesens Vollendung gefunden hat.
- 24. Die freien Gottheiten, die wir bisher betrachtet haben, stellen die Verhältnisse der Götterwelt in den das ganze Götterthum wie die Handlung des Epos theologisch bedingenden Grundbeziehungen dar. Die Vermehrung derselben entspringt theils aus weiteren Familienbeziehungen, theils aus jenem Dualismus der Götterindividuen, theils endlich aus der Nothwendigkeit, gewissen Bereichen des Weltwesens Vorsteher und Verwalter zu geben. So entspricht denn erstlich dem kriegerischen Sohne Zeus' und Here's gegensätzlich der friedlichen Künsten zugewendete Hephaistos, dem kampfrüstigen der lahme, dem nach Art der Mutter zu Streit geneigten

der friedfertige, den Zwist der Aeltern vermittelnde Sohn (Il. a. 571 ff.); ferner Artemis dem Apollon, die Jägerin (vgl. Nitzsch II. p. 101), welche jedoch auch mit sanften Geschossen schnell und unvermuthet die Frauen tödtet, dem ferne treffenden Gott mit dem silbernen Bogen, der mit gleichem Gewaffen Tod den Männern giebt (Il. ω, 758; Od. γ, 280; η, 64; ρ, 251; 494). - Während Zeus als Eozelos der Schirmvogt des Familienrechtes und Hausregiments ist, und ihm entsprechend Here in den Eileithyien, ihren Töchtern (Il. 2, 271), der Familienerhaltung, den Geburten vorsteht (vgl. ll. τ, 115 ff.), ist die natürlich-sinnliche Seite des Geschlechterverhältnisses Aphrodite'n zugewiesen (Il. ε. 429: αλλά σύν ξμερόεντα μετέρχεο ἔργα γάμοιο); desshalb gewährt sie den von ihr erzogenen Pandareos - Töchtern die Vermählung als sittlich-bürgerliche Verbindung nicht selbst, sondern fordert diese für dieselben von Zeus (Od. v, 74, 75).-In Hermes endlich findet die politische Natur des Götterköniges ihr exekutives Organ; drum ist er (einerseits; denn vgl. Müller Proleg. p. 355) der geschickte, der anstellige, mit Klugheit des Vaters Willen ausrichtende Gott (kein blofser Bote: vgl. über seinen Unterschied von Iris unten Abschnitt IV. 7.), und eben desswegen Geber der δοηστοσύνη (Od. o, 319 ff.).

Diese vier zuletzt genannten Gottheiten sind, wie Apollon und Athene, Kinder des Zeus. Somit beruht ihr Wesen, wie die Natur dieser beiden, nicht auf ihnen selbst, sondern ist ein Aussluss des seinigen; ihre Mütter sind entweder, wie Dione, gleich Here'n weibliche Gegenbilder, oder, wie Leto, Gegensätze des Zeus (der Weltregent und Urheber der Jépiotes zeugt aus der Verborgenheit den seine Jépiotes offenbarenden Sohn, dem sich dann in den oben angegebenen Beziehungen die Schwester gesellt); über Maja lässt sich aus dem Dichter nichts Sicheres entnehmen. Folglich sind jene Gottheiten in den von

ihnen verwalteten Bereichen eigentlich nur den Götterkönig repräsentirende, an seiner Statt wirkende Wesen. Für diese Vorstellung spricht nicht nur Apollon's und Athene's Verhältniss zu Zeus, sondern sogar auch das Poseidon's, wenn man Od. o. 245: Αμφιάραον, δν περί κηρι φιλεί Ζεύς τ' αίγίοχος καί Απόλλων vergleicht mit Il. ψ, 306: 'Αντίλος', ήτοι μέν σε νέον πες δόντ δφίλησαν Ζεύς τε Ποσειδάων τε, και ίπποσύνας εδίδαξαν παντοίας, in welcher Stelle der Dichter selbst in der Funktion des Mogeiδων εππιος ein dem Zeus ebenfalls und priori loco zukommendes Wirken erblickt. In Bezug auf Artemis heisst es ausdrücklich II. φ, 483: ἐπεί σε λέοντα γυναιξίν Ζεύς θηκεν, και έδωκε κατακτάμεν, ην κ ἐθέλησθα. In dieser Zurückführung göttlicher Thätigkeiten auf Zeus als deren Urquell verräth sich deutlich eine der homerischen Weltanschauung eingepflanzte monotheistische Tendenz (vgl. Müller Prolegom. p. 245).

25. An einige dieser Gottheiten schließen sich mehrere minder individualisirte Wesen gleichsam als dienende, die Hauptgottheit begleitende Genien an, in denen sich irgend eine Seite des Wesens derselben insonderheit ausprägt. Mit Zeus, als dem Horte der Gerechtigkeit und des politischen Lebens, ist Themis verbunden, nicht wie bei Hesiodos Θ. 901 ff. als Gemahlin und Mitherrscherin, sondern in dienender Eigenschaft; vgl. ll. v, 4: Ζεὺς δὲ Θέμιστα κέλευσε θεοὺς ἀγορήνδε καλέσσαι ferner Od. β, 68: λισσομαι ἡμὲν Ζηνὸς Ὁλυμπίου ἡδὲ Θέμιστος, ἡτ ἀνδοῶν ἀγορὰς ἡμὲν λύει ἡδὲ καθίζει mit Here, der Ehegöttin, die Eileith yien, ihre Töchter, ll. λ, 271 (σπέος Είλειθνίας in Amnisos Od. τ, 188), mit Apollon, jedoch äußerlicher, die Musen Il. α. 603. 604°), mit

<sup>&#</sup>x27;) Ich leugne hiemit nicht, was Müller Proleg. p. 425 und Nitzsch II. p. 224 behaupten, dass Apollon bei Homer

Aphrodite die Charitinnen Il. e, 338; dass Here deren eine, Pasithea, dem Hypnos zu vermählen verspricht, scheint in ihrer Funktion als Pronuba zu geschehn (Il. E. 267). Dass aber die in Il. o zar egovàv Charis genannte Gattin des Hephaistos Aphrodite selbst sey, dem widerstreitet des Dichters streng ausgebildetes Namensystem so schr, dass eher jener Abschnitt in Od. 9, der uns in Aphrodite'n Hephaistos' Gemahlin kennen lehrt, einem andern Dichter zugeschrieben werden muss. - Die Horen, so ferne sie bestimmt die in atmosphärischen Veränderungen sich kund gebenden Jahreszeiten bezeichnen (Il. ø, 450), mögen in Zeus', als Beherrschers der Atmosphäre, Dienstbarkeit stehn (vrgl. Göttling im Hermes l. c. p. 265), und in sofern auch als Himmelspförtnerinnen das Weg- und Vorschieben des dichten Gewölkes besorgen, in welchem sich der Dichter das Thor des Olympos denkt (Il. e, 749). Zufällig ist es, dass sie den just am Thore (Il. 9, 411) durch Iris zurückgerufenen Göttinnen Here und Athene die Pferde dienstwillig ausspannen.

Mehr blos zur Vollständigkeit der olympischen Hofhaltung scheint im Göttersysteme des Dichters die Schenkin Hebe (Zeus' und Here's Tochter nach dem freilich obelisirten 604ten Verse von Od. λ vgl. ll. ε, 722) zu gehören, deren Ehe mit dem Gott gewordenen Herakles, wie die der Charis mit Hephaistos, für uns offenbar allegorischer Natur ist. Gleichermassen verhält sichs wohl (vgl. Göttling) mit Asklepios und Paieon.

26. Hiemit schliefst sich der Kreis der olympischen Gottheiten. Von den nicht-olympischen, jedoch oberweltlichen Gottheiten Dionysos und Demeter, deren tief eingreifende Bedeutsamkeit erst dem nach-homerischen Zeitalter angehört, ist aus

niemals eigentlich Gott des Gesanges und der Dichtung ist.

dem Dichter folgendes zu berichten; denn es ist doch sehr zu bezweifeln, dass alle Stellen, in denen der Dichter von Dionysos redet, unächt seyen, wenn auch Od. w, 74 einem sehr bedenklichen Abschnitt angehört. Beide sind ihm wirkliche, wesentliche Götter, da Dionysos II. ζ, 129. 130 so gut unter die θεοί ἐπουράνιοι gerechnet wird, als Od. ε, 125 coll. 119 Demeter, Il. E. 326 avagga genannt, unter die Seal. Beide wohnen aber nicht auf dem Olymp, und sind in den Olympos-Staat wenigstens in so fern nicht eingereiht, als ihre Thätigkeit lediglich der Menschenwelt gilt. Dionysos heisst Il. ξ, 325 χάρμα βροτο?σιν, und nur die Menschen essen Δημήτερος απτήν (vgl. Göttling l. c. p. 266). Doch stehn beide Gottheiten mit Zeus in Verbindung, Dionysos als Sohn, Demeter als Buhlin (Il. 5, 326) \*). Ferner kennt der Dichter wohl einen Kultus der Demeter (Il. 8. 696. Δήμητρος τέμενος im thessalischen Pyrasos), aber keineswegs eleusinische Mysterien; von dionysischen Orgien auf dem heiligen Nysaberg in Thracien hat er Kunde (ll. ζ, 132 coll. χ, 460) \*\*), aber als von bekämpften und gewehrten; denn der Thrakerfürst Lykurgos jagt den Dionysos nebst seinen thyrsosschwingenden Ammen ins Meer. Dass sich an agrarische und dionysische Kulte menschliche Gesittung, fester Wohnsitz, Regelung des ehelichen und politischen Lebens knüpft, davon findet sich im Dichter keine Spur, obgleich er von der edleren Gestaltung des Lebens, in der diese Gottheiten walten, die niedere, wo nicht gepflügt noch gepflanzt wird, sondern Alles,

<sup>\*)</sup> Die schöne Darstellung Bäumleins, welcher Deo oder Demeter zum weiblichen Gegenbilde des Zeus oder Diespiter macht (Zimmerm. Zeitschr. 1839. Nro. 150), geht über den Dichter hinaus.

<sup>\*\*)</sup> Vgl. Voelcker Rec. von Lobeck's Aglaoph. in den NJbb. Bd. V, 1. p. 48 ff. Thracischer Weinbau: Il. , 72.

auch der Weinstock, wild wächst, in der Beschreibung des Cyclopenlandes (Od. 1, 105 ff.) vollkommen genau unterscheidet. Von sonstigen Mythen erwähnt Homer blos Demeter's Verbindung mit Jasion (Od. e. 125) und die des Dionysos mit Ariadne (1, 325), wo Διονύσου μαρτυρίησιν nichts Anderes zu bedeuten scheint, als dass der Gott, um Ariadne'n für sich zu gewinnen, Artemis durch Angaben irgend einer Art vermocht habe, die Jungfrau durch ihre sanften Pfeile zu tödten. Der Eindruck also, den das Reden und Schweigen des Dichters von diesen Gottheiten giebt. ist der, dass sie, nicht theilhaftig des Götterrathes, unverwickelt in die Bewegungen der enischen Handlung und abgesondert von dem Treiben des Kriegs und der Meerfahrt, die friedlichen Pfleger des Acker- und des geregelten Weinbaues sind. Ihr Kultus kann nicht eben selten gewesen seyn, da der Dichter von Thyrsusstäben und Mänaden als bekannten Dingen spricht, da die Gabe der Demeter alltäglich an die Göttin erinnerte, und die mehr oder minder häufige Nennung eines Gottes von der Beschaffenheit der epischen Handlung abhängt (vgl. Müller Prolegom. p. 127. 354), in welche sie so wenig passen, als in die Oekonomie der Odyssee die dort nur dreimal (Od.  $\delta$ , 513;  $\mu$ , 72; v, 70) im Vorbeigehn genannte Here.

27. Vollständig schließt sich das homerische Göttersystem mit Aides und Persephone'n ab, welche bei dem Dichter, wenn auch Zeus' und Demeter's Tochter (vgl. Od.  $\lambda$ , 217 mit 11  $\xi$ , 326 nach Bäumlein bei Zimmermann 1839. Nro. 147 p. 1183), doch nach Preller's treffender Bemerkung (vgl. Bäumlein) durchaus nicht die liebliche Jungfrau der späteren Mythe, sondern die furchtbare Beherrscherin des Todtenreichs und als solche lediglich das weibliche Gegenbild ihres Gemahles ist. Da nun Aides in der Theilung des Weltregiments als Zeus' gleichberechtigter Bruder durchs Loos den Çópos

περόεις bekommen hat (Il. o, 191), und ausdrücklich Zeύς καταχθόνιος genannt wird (Il. 1, 457 coll. 569), so ist er im Reiche der Todten mit Persephone'n ganz was Zeus mit Here'n im Olympos ist. Persephone theilt seine Macht. Sie hört mit ihm den von Aeltern über ihre Kinder ausgesprochenen Fluch (Il. 4. 454 ff.; 569 ff.). Zwar ist man nach Od. 2, 213; 226; 385; 634 zu glauben versucht, dass sie insonderheit die Schatten der Frauen beherrsche: aber nach Od. z. 494 ist sie es, welche auch dem Tiresias allein unter den Schatten Besinnung und Bewufstseyn gelassen hat, so dass es beinahe scheint, als führe sie das Regiment unter den Todten, während Aides als der αμείλιγος ηδ' αδάμαστος, als θεών έχθιστος άπάντων (Il. ι. 158. 159) die Gewalt des Todes über die Lebendigen bezeichne. Der Il.  $\pi$ . vorkommende Θάνατος ist allegorisches Bild für den Zustand des Todtseyns, and wird vom Dichter mit Aides in keine Bezichung gebracht. Uebrigens bemerkt Bäumlein l. c. sehr richtig, dass, da bei Homer die ganze Götterk welt zu Einem System abschließe, dessen Spitze und Einheit Zeus ist, auch Aides dieser Einheit sich fügen und folglich, von Herakles verwundet, Heilung im Olympos von Paieon suchen müsse (Il. e, 395-402) °).

Olie Graungestalten der odysseeischen Mährchenwelt, Scylla (ἀθάνατον κακον genannt) mit ihrer Mutter Krataiis, Charybdis, ferner, die Sirenen, die Zauberin Circe liegen außerhalb des Götterkreises. Von den Keren, den Erinnyen reden wir da, wo die Vorstellung von diesen Wesen in das praktische Leben des homerischen Menschen eingreift.

## Dritter Abschnitt.

## Die Götter und die Μοῖρα.

1. War man früher gewohnt gewesen, in der Moloα schlechtweg das blinde Fatum, jene die Freiheit des göttlichen Waltens und menschlichen Willens unbedingt aufhebende, von keiner Persönlichkeit getragene Macht zu finden, so konnte sich doch diese aus der Kenntniss anderweitiger Weltanschauungen in den Dichter hineingetragene Vorstellung dem besonnenen Leser desselben unmöglich bestätigen. ist es denn neuerdings dahin gekommen, dass man häufig der entgegengesetzten Ansicht gehuldigt hat, als sev die Moira mit dem Willen und Walten der Götter und des Götterköniges identisch oder diesem sogar unterworfen, und die Vorstellung eines blindherrschenden, das heisst von keinem persönlichen, seiner selbst bewußsten Willen ausgehenden Fatums im Dichter gar nicht zu finden \*). Damit hat aber

<sup>\*)</sup> Einige literarische Nachweisungen. I. Die Μολοα steht über Zeus: Harlefs de theol. inprimis fato et Jove Homeri in den Opusc. var. argum. p. 388 besonders p. 433 ff.; Müller Prolegom. p. 247; Hase Alterthumskunde p. 83; Bernhardy griech. Literaturgeschichte p. 180 extr.; Ulrici Geschichte der hellen. Dichtkunst p. 187; Haupt allgemeine wissenschaftliche Alterthumskunde Bd. 2. p. 102; Dissen kleine Schriften p. 348; Bumke de fato Homerico Progr. Braunsberg 1828. II. Zeus steht über der Moλοα. Vor allen Lange Einleitung in das Studium der

die wissenschaftliche Forschung, die sich früher meist blos mit Erklärung des räthselhaften ¿πέρμοςον zu beschäftigen veranlasst sah, eine zweite Hauptaufgabe erhalten, welche nur darin bestehen kann, den Ursprung des Widerspruchs dieser Ansichten in der Weltanschauung des Dichters selbst nachzuweisen, und auf diesem Wege jedweder derselben sowohl ihre Berechtigung zuzuerkennen, als ihre Einseitigkeit aufzudecken und demgemäß auch wohl aufzuheben.

Da sich aber der Dichter zur Bezeichnung des Schicksalsbegriffes verschiedentlicher Ausdrücke und dieser selbst wieder nicht in einerlei Sinne bedient, so ist vor allen Dingen Feststellung des Sprachge-

griech. Mythol. p. 100 ff.. Ihm folgen, theilweise mit Modifikationen, Nitzsch Anmerkungen zur Od. Bd. I. p. 178 ff .: Göttling im Hermes XXIX p. 272; Zeyfs Comment. quid Hom. et Pindarus etc. p. 85 ff.; Voelcker in der allg. Schulzeitung 1831. Abth. II. Nro. 144. Ferner Mätzn'er de Jove Homeri p. 76 ff. (p. 79: apparet, fatum Homericum nihil aliud significare nisi Jovis de hominum rebus decreta, deorum suffragiis probata); Eckenbrecher de Jove Homeri p. 3ff., der für seine Ansicht p. 17 auch Manso citirt in den "Versuchen über einige Gegenstände der Mythol. der Gr. u. R. 1794. p. 503; Schmalfeld de fato Homerico partic. 1. (Progr. von Eisleben 1836). III. Vermittelade Ansichten, mehr oder weniger in dem Sinne, den wir unten auszuführen gedenken, bei Delbrück: Homeri religionis quae ad bene beateque vivendum heroicis temporibus fuerit vis. Magdeb. 1797. p. 48 ff. (p. 52: Quae igitur disputavimus, eorum huc redit summa, Homerum ad fatum non referre, nisi ea, quae ita evenerant, ut, cur Dii eorum auctores essent, nullam rationem probabilem invenire posse sibi videretur); vornehmlich aber bei Creuzer Symbolik II. p. 458. - Benj. Constant de la religion Bd. III. p. 358 betrachtet die Vorstellung vom Fatum als eine Art von Expediens, mit welchem die Götter von den Menschen gleichsam entschuldigt werden, wenn ihnen dieselben ihre Bitten nicht zewähren oder ein Versprechen nicht halten.

Mauchs nöthig, damit wir die für Ergründung der Bache maaßgebenden Stellen von den andern gleichgültigen zu unterscheiden im Stande sind. Wir fassen uns hiebei, zumal was Aufzählung gleichartiger Stellen betrifft, so kurz als möglich. Die Wörter, welche hiebei in Frage kommen, sind vor allen  $\alpha l \sigma \alpha$  und  $\mu o l \varrho \alpha$ .

2. Aloa heisst etymologisch der Theil, zunächst der Theil eines sinnlichen Ganzen, z. B. Antdoς αίσα Il. σ, 327, dann eines nicht sinnlichen, Od. τ, 84: ἔτι γὰρ καὶ ἐλπίδος αίσα, es ist noch ein Theil Hoffnung vorhanden, alle Hoffnung ist noch nicht verschwunden. Der Theil bestimmt sich aber näher als der gleiche Theil, woraus sich der Begriff der Gleichheit überhaupt entwickelt; Il. 1, 378: viw δέ μεν εν καρός αίση, ich achte ihn in Gleichheit (ingleichen) eines zág, so viel als ein zág ferner als der gebührende Theil, portio, und daraus geht der Begriff von Gebühr überhaupt hervor; Il. L. 333: ἐπεί με κατ αίσαν ἐνείκεσας, οὐδ' ὑπὲο αίσαν. Nunmehr verengert sich indessen der Theilbegriff dadurch, dass er nicht mehr auf ein beliebiges, sondern auf ein bestimmtes Ganze bezogen wird, auf das Leben: aioa wird vitae portio. Und zwar erstlich in dem Sinne, dass vitae der Genit. partitivus ist, so dass die Bedeutung entsteht: Antheil am Leben, Lebensdauer: Il. a. 416: Enel vý rot aloa ulvevoá περ, οὖτι μάλα δήν zweitens so, dass vitae der Genit. des Besitzers ist: Theil des Lebens, das was dem Leben zu Theil wird, d. i. das Schicksal. In diesem Sinne hat aloa entweder einen Genitiv bei sich, oder nicht. Findet ersteres statt, so ist der Genitiv entweder als genit. auctoris zu fassen, wie in dem häufigen Aids aloa, und aloa heisst so viel als Schickung, Fügung, oder als genit. appositionis, wie in αίσα θανάτοιο, 11. ω, 428: τῷ οἱ ἀπεμνήσάντο και έν θανάτοιό περ αίση im Todesgeschick, in dem Verhängniss, welches die Menschen als Tod trifft.

Im letzteren Falle dagegen ist alσα entweder unpersönlich als Sache zu fassen, wie in II. χ, 477: ἐξ ἄρα γεινόμεθ αἴση, πάλαι πεπρωμένον αἴση (II. π, 441), oder persönlich als Gottheit, und ob letzteres geschehen müsse, ergieht sich aus dem beigesellten Prädikate; z. B. II. υ, 127: ἄσσα οἱ Αἰσα γεινομένφ ἐπένησε λίνφ, ὅτε μιν τέχε μήτης Od. η, 197: ἄσσα οἱ Αἰσα Καταχλώθές τε βαρεῖαι γεινομένφ νήσαντο λίνφ.

3. Aehnlich zwar, jedoch nicht vollkommen ähnlich entwickeln sich die Bedeutungen von μοζοα. ist der Theil eines sinnlichen oder unsinnlichen Ganzen (οὐδ' αἰδοῦς μοῖραν ἔχουσιν Od. v. 171), und findet sich auch zu έν καρὸς αίση keine analoge Stelle, so steht doch dem zar alvar unzählige Male zarà μοζοαν gleich; vgl. auch έν μοίοη πέφαται Od. 7, 54. Für vitae portio im Sinne von Lebensdauer findet sich μοζοα nur mit dem Zusatze βιότοιο. Il. δ, 170: αί κε θάνης και μοίραν αναπλήσης βιότοιο. Und als Bezeichnung dessen, was dem Leben beschieden ist, hat das Wort zwei Bedeutungen κατ έξοχην bekommen, erstlich die des dem Leben beschiedenen Guten, des Glücks; Od. v, 76: δ γάρ τ' εδ οίδεν απαντα, μο τράν τ αμμορίην τε καταθνητών ανθρώπων, vgl. Il. γ, 182: ω μάκας Ατρείδη, μοιρηγενές (Glückskind), δλβιόδαιμον zweitens die des jedem Leben ebenmäßig beschiedenen, unausbleiblichen Bösen, des Todes. Das ist die μοΐοα δυςώνυμος Il. μ, 116, die μοΐοα, welche mit dem θάνατος genannt wird Il. κ, 101: 4μέων δ' δπποτέρω θάνατος και μοίρα τέτυκται, τεθναίη. Od. φ, 24: αι δή οί και έπειτα φόνος και μοίρα γένοντο. Das ist μοζοα auch allein in Od. 2, 561: τείν (Alarti) d' Ent moloar Ennze (Zeús) während Od. 5, 592 in έπι γάρ τοι έχάστφ μοίραν έθηχαν αθάνατοι θνητοίσιν aus dem Vorhergehenden zu μοίραν ergänzt werden muss varov (die Götter haben alle Menschen des Schlafes theilhaftig gemacht); ferner in Od. o. 28.29: ή τ άρα και σοι πρώτα παραστήσεσθαι έμελλεν

μοίς δλοή, την ούτις άλεύεται, ός πε γένηται. — Nunmehr aber entspricht wieder dem αίσα Διὸς das μοίςα θεών Od. γ, 269; χ, 413, und dem αίσα θανάτοιο das μοίς δλοή θανάτοιο Od. β, 100, so wie endlich μοίςα vielmal das unpersönliche und als Gottheit das persönlich gedachte Schicksal ist; vgl. die oben angeführten Stellen II. ν, 127, Od. η, 197 mit II. ω, 209: τῷ δ' ὡς ποθι Μοίςα κραταιή γεινομένω ἐπένησε λίνω, ότε μιν τέκον αὐτή, ferner mit Αίσα Κατακλώθές τε II. ω, 49: τλητὸν γὰς Μοίς αι θυμὸν θέσαν ἀνθρώποισιν.

- 4. Aus dieser Darstellung ergiebt sich in sprachlicher Hinsicht zwischen aloa und uotoa der Unterschied, dass aloa nicht für sich allein den Tod und das Glück, polça nie für sich allein die Lebensdauer bezeichnet. In religiöser Beziehung aber findet sich bereits in ihr der Dualismus jener beiden oben genannten Ansichten begründet, wenigstens angedeutet. Denn kein Unbefangener wird in dem Aloa oder Μοίρα ἐπένησε, ferner in dem durch die Μοίρας der Ilias gesicherten Αίσα Κατακλώθές τε (vgl. Nitzsch II. p. 155) die Bezeichnung eines selbstständig waltenden, mit dem Willen der Götter an und für sich in keine Beziehung gesetzten Wesens verkennen, so wenig als in Διὸς αἶσα oder μοῖρα θεών die Vorstellung eines von Zeus oder den Göttern verhängten Schicksals. Also ertheilt uns auch der Sprachgebrauch die Berechtigung, die weitere Untersuchung so zu führen, wie es uns oben die historische Betrachtung der über die Sache hervorgetretenen Ansichten zur Pflicht gemacht hat, d. h. ihre beiderseitige Begründung im Dichter selbst nachzuweisen.
- 5. So spricht denn erstlich für die Einheit von Zeus und der Moira der Gebrauch von Ausdrücken, wie Διὸς αἰσα Od. 1, 52; δαίμονος αἰσα Od. λ, 61; Μοῖςα θεοῦ Od. λ, 292, Μοῖςα θεῶν Od. γ, 269; χ, 413. So gut II. ε, 327 ὑπὲς θεὸν einerlei ist mit ὑπὲς αἰσαν, ὑπέςμοςον, so leicht kann, ja muſs das θέσφατον,

der Götterspruch, verstanden werden von einem unwiderruflichen Schicksalsbeschlufs; vgl. Il. 9, 473 - 477: οδ γάρ ποίν πολέμου ἀποπαύσεται δβριμος Έχτωο, ποίν δοθαι παρά ναθφι ποδώπεα Πηλείωνας "Ac yao θέσφατόν έστι. Vergleiche ferner Od. x. 473: εί τοι θέσφατόν έστι σαωθήναι και ικέσθαι οίπον ες ψυόροφον mit Od. ι, 532: αλλ εί οι μοτο επικ ωίλους τ' ίδέειν και ίκέσθαι οίκον εθκτίμενον. Θέσφαzov bezeichnet nämlich zunächst einen Orakelspruch (Od. 1, 507: ή μάλα δή με παλαίφατα θέσφαθ Ικάνει, wie Od. v, 172); ein solcher aber verkündet den Willen des Schicksals. Zeus selber setzt die Molog mit den Göttern als identisch in Od. α. 33: ἐξ ἡμέων γάρ φασι κάκ ξωμεναι οί δε και αθτοί σφησιν άτασθαλίησιν ὑπέρμορον άλγε έχουσιν d. i. οὐκ έξ ἡμέων. Weiter entspricht dem, in oben angeführten Stellen von der Aίσα und Μοΐρα gebrauchten, ἐπινῆσαι bei den Göttern an vielen Stellen das έπικλώθειν (Od. α. 17;  $\gamma$ , 209;  $\vartheta$ , 579;  $\lambda$ , 139;  $\pi$ , 64; v, 196; Il.  $\omega$ , 525), und jenem: τῷ δ' ώς ποθι Μοῖρα κραταιή γεινομένω επένησε λίνω, στε μιν τέχον αὐτή (ΙΙ. ω, 209) ist nicht nur Od. δ, 208 verwandt: ὧτε Κρονίων ὄλβον επικλώση γαμέρντι τε γεινομένω τε, sondern auch Il. x, 70: ωδέ που άμμιν Ζεύς έπι γεινομένοισιν ίει χαχότητα βαρεΐαν.

- αδεφ. Πολλάπι γας τόγε μητρός ἐπεύθετο, νόσφιν ἀπούων, ἢ οἱ ἀπωγγέλλεσκε Διὸς μεγάλοιο νόημα, dass er nämlich fallen werde vor Troja's Eroberung. Nun lesen wir Il. ψ, 80: καὶ δὲ σοὶ αὖτῷ μοῖς α, θεοῖς ἐπιείπελ ᾿Αχιλλεῦ, τείχει ῦπο Τρώων εὖηγενέων ἀπολέσθαι. Vgl. Il. σ, 115, 116.
- 6. Aber der Dichter geht noch einen Schritt weiter: was die Moloa thut, wird unmittelbar von ihm auch angesehn, als habe es Zeus gethan. Il. n. sagt der sterbende Patroklos zu Hektor V. 845: 002 γαρ έδωπεν νίκην Ζεύς Κρονίδης και Απόλλων, οι μ εδάμασσαν δηϊδίως, und hinwiederum V. 849: άλλά με Mo lo don και Δητούς έκτανεν υίός. Nun handelt wieder in anderen Stellen Θεοῦ oder Θεῶν μοῖρα mit Ζεὺς oder den Göttern identisch, Od. λ, 292: γαλεπή δέ θεοῦ κατὰ μοῖο ἐπέδησεν (den μάντις ἀμύμων). V. 297: Διὸς δ' ετελείετο βουλή Od. χ, 413: τούςδε δε (die Freier) μοιρ' εδάμασσε θεών και σχέτλια έργα. dagegen ω, 479: οὐ γὰρ δη τοῦτον μὲν ἐβούλευσας νόον αθτή, ώς ήτοι κείνους Οδυσεύς αποτίσεται έλθων; vgl. ferner ll. χ, 5: Έπτορα δ' αὐτοῦ μεῖναι όλοὴ Molo επέδησεν, während Hektor V. 297 sagt: ω πόποι, ή μάλα δή με θεοί θάνατόνδε κάλεσσαν. Wir Suden also die Identität von Zevs und Motoa noch durch ein Zwischenglied, Θεοῦ μοίρα, vermittelt. dürfen wir denn auch folgende Stellen combiniren: Od. 1, 532: αλλ' εί οι μοιρ' έστι φίλους τ' ιδέειν κ. τ. λ. und Od. v, 132 (Poseidon spricht): νόστον δέ οδ οδποτ απηύρων πάγχυ, έπει σύ πρώτον ύπέσγεο sαλ κατένευσας, und folgende Parallelstellen zu Gunsten der besprochenen Ansicht deuten: Il. o., 328. 329: αλλ' οὐ Ζεὺς ἀνδρεσσι νοήματα πάντα τελευτά. άμφω γάρ πέπρωται δμοίην γαζαν έρευσαι αὐτου ένλ Τροίη und Il. 1, 244. 245: ταῦτ αἰνῶς δείδοικα κατά Φρένα, μή οἱ ἀπειλὰς ἐχτελέσωσι θεοὶ, ἡμῖν δὲ δη αίσιμον είη φθίσθαι ένλ Τροίη. Die Zulassung oder Nicht-Zulassung der Götter ist offenbar mit dem Geschick identificirt. Ja diese Identificirung (vgl.

auch Il. 2, 302. 303 mit 365) geht so weit, dass einmal die Handlung der Moira in einem epexegetisch erläuternden Satze als Handlung des Götterköniges dargestellt wird, nämlich II. g, 82: ענעע αδ με τεης εν χερσιν έθηχεν Μοιο όλοή μέλλο που απέχθεσθαι Διΐ πατρί, ός μέ σοι αθτις έδωκε.

Kaum verdienen nach einer so sprechenden Stelle noch die nicou der guten und bösen Gaben Erwähnung, welche aufbewahrt im Palaste des Zeus ihn zum Schicksalspender machen (Il. a, 527 ff.). Den Versen 529. 530: ο μέν κ αμμίξας δώη Ζεύς τεοπικέοαυνος, άλλοτε μέν τε κακῷ ὅγε κύρεται, άλλοτε δ' ἐσ-9λώ entspricht ohne Bild Od. 0, 488: αλλ' ήτοι σοι

μέν παρά καὶ κακῷ ἐσθλὸν ἔθηκεν Ζεύς.

7. Aber mit diesen allerdings die Einerleiheit des Zeus und der Moira bekundenden Stellen ist die Sache durchaus noch nicht abgethan. Betrachten wir vorläufig nur die spätere Vorstellung des griechischen Alterthums, die sich z. B. ausspricht bei Herod. 1, 91 in einem Bescheide der Pythia: την πεπρωμένην μοίοπν αδύνατα έστι αποφυγέειν και θεώ, so scheint es undenkbar, dass die griechische Nation, die doch anerkanntermassen mit ihrem religiösen Glauben im Dichter wurzelt, solche Vorstellung unabhängig von ihm in sich ausgebildet habe, vielmehr ist es gleich von vorne herein sehr wahrscheinlich, dass es jenem fast in dogmatischer Form ausgesprochenen Lehrsatz an Ausgangs- und Anknüpfungspunkten auch im Dichter nicht fehlen werde.

Wenig Gewicht haben freilich Stellen wie Il. o. 117. wo der Gott Ares sagt: μη νῦν μοι νεμεσήσει, 'Ολύμπια δώματ' έχοντες, τίσασθαι φόνον νίος, λόντ' έπὶ νῆας 'Αχαιών' είπες μοι και μοῖς α Διὸς πληγέντι περαυνος πείσθαι όμου νεπύεσσι π. τ. λ.; denn hier spricht Ares, wie z. B. gesprochen wird II. 0, 421: ώ φίλοι, εί και μοϊρα παρ ανέρι τώδε δαμήναι πάντας όμως, μήπω τις έρωείτω πολέμοιο, d. h. wie ein Mensch: wenn es mir auch beschieden ist u. s. f.". Aber

schon bedeutender ist es, dass die Vorstellung des Dichters die Götter in Verhältnisse bringt, die ohne den Glauben an eine Verschiedenheit zwischen beiden ein für allemal nicht denkbar wären. In ein solches Verhältniss wird Zeus zur Moira gestellt, indem er, was er thun soll, erforscht durch die bekannten zéλαντα Il. 9, 69; χ, 210. Man hat sich Wunder wie viel damit gewusst, diese τάλαντα, durch welche Zeus einen ihm fremden Willen zu erkennen strebt, rationalistisch als seine eigenen Erwägungen zu deuten, chne zu bedenken, dass man durch solches Hineintragen eigener Verständigkeit in die Weltanschauung des Dichters deren eigenthümliche, in reflexionslosem Kinderglauben sich aussprechende Form geradezu zerstört. Niemand, der den Dichter etwas mehr als von außen kennt, wird zu läugnen im Stande seyn, dass der wesentliche Gehalt jener Vorstellung von den Waagschalen gerade das ist, dass der Göttervater im entscheidenden Augenblick, wo der Moment des Entschlusses drängt, so zu sagen sich selbst nicht klug genug ist und desswegen einen außer ihm vorhandenen Willen zur Richtschnur seines Handelns nimmt.

8. Wenn ferner die Götter den Willen der Μοίρα nicht dem ihrigen überlegen wüsten, so würde sich nirgends der Ausdruck der Resignation finden, mit welchem sie sich selbst in das ihnen Missfällige und Schmerzliche ergeben. Diesen Ausdruck finden wir in Il. v, 127, wo die dem Achilleus so befreundete Göttin Here nach der an Athene und Poseidon gerichteten Aufforderung, ihm für diesmal beizustehn, am Ende sagt: ὕστερον αὐτε τὰ πείσεται, ἄσσα οἱ Αἰσα γεινομένω ἐπένησε λίνω, ὅτε μιν τέκε μήτης. So könnte der Dichter die Göttin nicht sprechen lassen, wenn in seiner Vorstellung der Götterwille von dem der Μοίρα nicht unterschieden, oder wenn deren Fügung blos die des Götterköniges wäre, gegen den sich Here nach ihrem Charakter ohne weiters erklä-

ren würde. Wenn sich aber in andern Stellen die Götter und Zeus selbst nicht resignirt zeigen, sondern überlegen, ob sie die Molos gewähren lassen sollen oder nicht, so beweist das allerdings gegen die Unumschränktheit der Schicksalsmacht, aber anch gegen das Zusammenfallen derselben mit dem göttlichen Willen. Vgl. 11.  $\pi$ , 433—443. Wenn Zeus hier sagt: οι μοι έγων, ότε μοι Σαρπηδόνα, φίλτατον ανδρών, μοζο ύπὸ Πατρόκλοιο Μενοιτιάδαο δαμήναι διχθά δέ μοι πραδίη μένονε -- , ή μιν ζωον εόντα μάτης άπο δακουοέσσης θείω αναρπάξας -, η ήδη υπο γερσί Μενοιτιάδαο δαμάσσω, so erwiedert Here: αίνότατε Κρονίδη κ. τ. λ., ἄνδρα θνητὸν ἐόντα, πάλαι πεπρωμένον αίση, αψ έθέλεις θανάτοιο δυζηγέος έξαναλυσαι; έρδ'· άτὰρ οὐ τοι πάντες ἐπαινέομεν θεοί άλλοι. Vergl. die ganz ähnliche Stelle Il. χ, 174-181.

9. Von noch größerer Bedeutung ist, dass die Götter mit Bestimmtheit als Vollstrecker und Werkzeuge der Moira bezeichnet werden, ein Verhältniss, welches schon jenem δαμάσσω des Zeus in der eben aus Il.  $\pi$ . angeführten Stelle zu Grunde liegt. Diese Bezeichnung findet sich beinahe onros in Il. o, 613, we die Vorstellung, wenn auch die Verse unächt seyn sollten, doch gewiss homerisch ist: (Exτως) μινυνθάδιος - έμελλεν έσσεσθ' ήδη γάο οι έπώςνυε μόρσιμον ήμας Παλλάς Αθηναίη ύπο Πηλείδαο Blacer. Ferner erscheinen die Götter als Vollzieher des Schicksalsbeschlusses in Beziehung auf Aeneas Il. v, 300, we Poseiden sagt: αλλ αγεθ, ήμετς πέρ μιν ύπ επ θανάτου αγάγωμεν, μήπως καὶ Κρονίδης κεγολώσεται, αί κεν Αγιλλεύς τόνδε κατακτείνη μόριμον δέ οί έστ αλέασθαι. — Il. χ, 213 verlässt Apollon, des trojanischen Helden bisher so getreuer Hort, seinen Schützling in dem Augenblick, als über dessen Tod durch die Waage des Schicksals entschieden ist, und Athene macht sich unmittelbar an's Werk, ihn durch des Peliden Hand zu verderben. Und Od. e, 41. 42. beseichnet Zeus selbst

die Befehle i die er dem Hermes an Kalypso in Betreff der Heimkehr des Odysseus zu überbringen giebt, als gegeben nach des Schicksals Fügung, indem er seine Rede schliesst mit: ως γάρ οι μολο έστι φι-Love & loker nal intodar olnor de bythopogor nal thr de πατοίδα γαΐαν. Das nämliche Verhältniss geht aber auch hervor aus der Vorstellung, dass Moloa nad Jede etwas gethan habe, durch welche nämlich die Wirksamkeit des Gottes entschieden als eine instrumentale dargestellt wird; vgl. Il. π, 849: αλλά με Μοζό όλοη και Αητούς έκτανεν υίος, ανδοών δ' Εύφορβος συ 117 - 119: ούδε γαρ ούδε βίη Ήρακληρος φύγε Κήρα, δςπερ φίλτατος έσκε Διὶ Κρονίωνι ἄνακτι αλλά ε Μοΐο εδάμασσε και αργαλέος χόλος Ήρης. In diesen Stellen werden die Götter zur Moloa ganz in dasselbe Verhältniss gesetzt, wie zu derselben Menschen oder menschliches Thun in folgenden: Il. µ, 116: πρόσθεν γάρ μιν Μοΐρα δυςώνυμος αμφεκάλυψεν έγχει Ιδομενήος Οd. λ. 61: δσέ με δαίμονος αίσα κακή καί αθέσφανος οίνος ib. 292: χαλεπή δὲ θεοῦ κατά Μοίο επέδησεν, δεσμοί τ αργαλέοι και βουκόλοι αγροιώται. Od. 2, 413: rouçõe de Moio edanavas Semu nai orerλια έργα. - Nicht so ganz beweisend ist Il. τ, 87:έγω δ ούπ αίτιός είμι, άλλά Ζεύς και Μοίρα και ήεροφοδτις Έριννύς, verglichen mit V. 409: ονδέ τοι ήμεζε αίτιοι, αλλά θεός τε μέγας και Μοίρα πραταιή. Denn hier ist nicht die Moira, sondern Zeus als das Erste genannt, so dass aus diesen Stellen eher auf eine Identität des Götterkönigs und der Moira geschlossen werden könnte.

Als Vollstrecker der Μοξοα hindern die Götter aber auch das ὁπέρμο ρον, Il. π, 707: χάζεο, Διογενὲς Πατρόχλεις ο ὁ νύ τοι αἰσα σῷ ὑπὸ δουρὶ πόλιν πέρθαι Τρώων ἀγερώχων. Denn vorher hat es v. 698 geheißen: ἔνθα χεν ὑψιπυλον Τροίην ἔλον υἰες Αχαιῶν Πατρόχλου ὑπὸ χερσί περὶ πρὸ γαρ ἔγχει θῦεν εἰ μὴ Απόλλων Φοδβος ἐυθμήτου ἐπὶ πύργου ἔστη ... Endlich ist die Gebundenheit der Götter wenigstens in

Absicht auf die μοζοα Θανάτου als förmlicher Lehrsatz ausgesprochen in Od. γ, 236 sqq.: ἀλλ ἤτοι Θάνατου μὲν ὁμοιῖον οὐδὲ Θεοί πεο καὶ φίλφ ἀνδοὶ δύνανται ἀλαλκέμεν, ὁππότε κεν δὴ Μοῖο ὁλοὴ καθέλησι κανηλεγέος Θανάτοιο. Daſs diesen Lehrsatz Fälle, wie mit Ganymedes, Rhadamanthys und Menelaos nicht umstoſsen, was Mätzner diss. de Jove Hom. p. 79 zu glauben scheint, fällt um so mehr in die Augen, als es von Menelaos Od. δ, 561 ausdrücklich heiſst: σοὶ δ' οῦ Θέσφατόν ἐστι, Διοτρεφὲς ὡ Μενέλαε, μογει ἐν ἱπποβότφ Θανέειν καὶ πότμον ἐπισπεῖν. Wie kann gesagt werden, daſs Zeus seinen Eidam vom Tod errettet habe, da diesem ja gar nicht beschieden war zu sterben?

10. Wir schließen somit aus der von Zeus vollzogenen Erforschung des Verhängnisses, aus der von den Göttern diesem gegenüber an den Tag gelegten Resignation, endlich aus der Bestimmtheit, in welcher dieselben als Vollstrecker der  $Mo\tilde{\iota}\varrho\alpha$  erscheinen, auf eine vom Dichter geglaubte Nichteinerleiheit des göttlichen und des Schicksalswillens. Am schlagendsten aber wird dieselbe, wo wir nicht irren, bewiesen durch die Natur des  $\tilde{\iota}\pi\dot{e}\varrho\mu o\varrho\sigma\nu$ , von dem wir behaupten, daß es, wenn die  $Mo\tilde{\iota}\varrho\alpha$  nichts weiter wäre als Wille und Fügung der Götter oder des Zeus, völlig unmöglich seyn würde. Vorab ist eine Sprachbemerkung nöthig.

Um den Widerspruch eines ἐπέρμοςον mit der gewöhnlichen Vorstellung von einer allmächtigen Μοΐρα
wegzuschaffen, hat man dem Worte die Bedeutung
leihen wollen: über das Geschick hinaus (vgl.
Passow), so daß Alles, was dem Menschen ὑπὸρ αἰσαν begegnete, nur ein den Willen der Μοῖρα nicht
beeinträchtigendes Mehr von Begegnissen wäre. Damit hat man aber erstlich nichts gewonnen. Denn
was das Maaß des Gewollten überschreitet, steht,
wenn einmal der Wille ein bestimmter und zielsetzlicher war, mit diesem Willen in Widerspruch. Es

41

ist aber zweitens diese Erklärung entschieden falsch, schon wegen des dem ὑπέρμοςον und ὑπὲς αἰσαν gleichbedeutenden ὑπὲς Θεὸν in II. ε, 327, wo Apollon sagt: Δἰνεία, πῶς ἄν καὶ ὑπὲς Θεὸν εἰςύσσαισθε Ἰλιον αἰπεινήν; Denn die Rettung von Ilios, wenn sie möglich wäre, geschähe nicht etwa blos unbeabsichtigt von dem göttlichen Willen, als etwas, das über denselben nur hinaus läge, sondern gerælezu wider denselben; es würde nicht blos weiter, als die Götter wollten, sondern gegen sie an gegangen. Dann wegen Od. ε, 436: ἔνθα κε δη δύστηνος ὑπέςμοςον ἀλετ Όδυσσεύς. Wer nämlich stirbt, ohne daſs ihm das Geschick den Tod bestimmt, erleidet nicht blos ein plus, sondern in diesem plus liegt auch ein contratium dessen, was das Schicksal will.

Was folglich hinaus geht über den Willen des Geschicks, das kann demselben nur entgegen Und dass dergleichen nach des und zuwider sevn. Dichters Vorstellung trotz dem dass in Il. 5, 487-489 das Gegentheil ausgesprochen scheint (où yap ris μ' ύπες αίσαν ανής 'Αϊδι προϊάψει' μοῖραν δ' οὐτινά σημο πεφυγμένον έμμεναι ανδοών, οθ κακόν οθδε μεν έσθλον, ἐπὴν ταπρώτα γένηται) wirklich geschehen könne, dafür finden sich der Belege nicht wenige. Die Möglichkeit des υπέρμορον setzen voraus die Stellen ΙΙ. β. 155: ένθα κεν Αργείοισιν δπέρμορα νόστος ετύχ-In, εί μη Aθηναίην Hon πούς μύθον έειπεν, wozu gebort die oben angeführte Selle aus Od. 2, 436; ferner sagt Il. v, 29. 30 Zeus selber: νῦν δ', ὅτε δὴ καλ θυμόν εταίρου χώεται αίνως, δείδω, μη και τείχος ύπεςμορον εξαλαπάξη ib. 335 sagt Poseidon zu Aeneas, vor Achilleus warnend: αλλ αναγωρήσαι, ότε κεν συμβλήσεαι αθτώ, μη και ύπερ μοϊραν δόμον Αϊδος είςαφίκηαι. Il. φ, 516 heisst es von Apollon: μέμβλετο γάρ οἱ τεῖχος ευθμήτοιο πόληος, μη Δαναοί πέρσειαν υπέρμορον huara nelvo. Dasselbe liegt in Il. v., 302, wo Poseidon von Aeneas sagt: μόριμον δέ οῦ ἐστὰ ἀλέασθαι, während er unmittelbar vorher V. 293 gesagt:

ή μοι άχος μεγαλήτορος Αίγείαο, δς τάχα Πηλείον δαμείς "Αϊδόςδε πάτεισιν, also ein δπέρμορον befürchtet hat. Nicht minder geht die Möglichkeit eines solchen hervor aus Il. m, 433 ff. und Il. x, 175 ff., wo sich Zeus besinnt, ob er Sarpedon und Hektor der Moloa zuwider vom Tode retten soll, und die Möglichkeit der Sache von Athene und Here zugestanden wird. Die Wirklickeit eines δπέρμορον aber besagen die Stellen II. π, 780: καὶ τότε δή ξ' ὑπὲς αἰσαν 'Aχαιοί φέρτεροι ήσαν' und Od. α, 33. 34: ἐξ ἡμέων νάο φασι κάκ έμμεναι οί δε και αθτοί σφησιν ατασθαλίησιν υπέρμορον άλγε έχουσιν.

12. Wie kann nun, fragen wir weiter, innerhalb der Weltanschauung des Dichters die Vorstellung eines δπέρμοςον aufkommen? Dies wird nicht directe, wohl aber analoger Weise begreiflich aus ΙΙ. ο, 321: Αργεῖοι δέ κε κῦδος ελον και δπέρ Διός αίσαν κάρτεϊ καὶ σθένεϊ σφετέρω vgl. 327-330: Αίνεια, πώς αν και ύπεο θεον είούσσαισθε Αλιον αλπεινήν; ώς δη ίδον ανέρας άλλους κάρτει το σθένει τε πεποιθότας ήνορέη τε πλήθει το σφοτέρω, καλ υπεοδέα δημον έχοντας. Vgl. Il. λ, 90; ν, 57; ρ, 104. Wir sehen, wenn ein ἀπέρμοςον geschieht, die Menschen, oder, wie in Od. e, 436, das empörte Element Gewalt thun und ungemeine Kraft und Anstrengung entwickeln. Hinwiederum ist eine von der Molog aufgebotene Gegenkraft dem Dichter undenkbar; denn es ist die Mozoa nicht in einer Personlichkeit beschlossen, ist nichts Lebendiges und kann sich demzufolge nicht wehren. Wäre die Moloa mit Zeus oder dem Gesammtwillen der Götter identisch, so würde sie gegen die ringende, sich selbst überbietende Kraft des Sterblichen ihre göttliche Kraftfülle einzusetzen haben; der ankämpfenden Person würde der übermächtige Gegner nicht fehlen. ansofern sie aber dem Dichter nicht als regsame, gogen den Kühnen, der ihre Satzung zu brechen, ihr Wesen zu vernichten droht, in die Schranken tretende Macht erscheint, fasst er sie nicht als Person, nicht als Zeus noch als den Ausdruck des Gesammtwillens der Götterwelt; und wir sind somit auf ein unserem früheren Resultate, nach welchem die Motoa mit Zeus identisch ist, direkt entgegengesetztes Ergebniss gekommen.

13. Die Berechtigung beider im Eingang dieses Abschnittes erwähnten Ansichten über die Moiça kann als dargethan erscheinen, und wir sind nunmehr in den Stand gesetzt, folgende Frage zu thun:

von welcher Eigenthümlichkeit ist das religiöse Bewusstseyn, welches die Götter, ja den König und Vater der Götter dem dunkeln Wesen der Mozea nicht weniger unterordnet als gleichsetzt?

Wir fanden im vorigen Abschnitt einen manchfaltig gegliederten Götterstaat und in demselben allerdings eine höchste monarchische Gewalt, der es aber nicht immer gelingt, die neben ihr und durch ihren Bezug auf sie mächtigen Potenzen in den nothwendigen Schranken zu halten. Der Wille, der diesen Götterstaat beherrscht, ist kein absoluter, kein solcher vor dem sich Alles beugte und in die Grenzen seiner befugten Stellung zurückträte. Nun wohnt aber dem Menschengeist ein unabweisliches Verlangen ein, der Vielheit ein Haupt, dem gegliederten Organismus des Götterhimmels seinen Halt in einer allen Widerstand ausschliefsenden Einheit zu geben, und das Ergebniss dieses Verlangens ist der Molga Ueberordnung über die Götterwelt, ein weiterer Versuch, das Bedürfniss des Menschengeistes nach monotheistischer Weltanschauung zu befriedigen. Aber diesem in der Moloα von ihm geschaffenen Haupte der Götter - und Menschenwelt kann die Vorstellung des Dichters, als ob sie den Begriff persönlicher Gottheit schon in der Erzeugung der Olympier verbraucht hätte. kein Leben, keine Persönlichkeit, keine Punktualität des selbstbewussten Willens, somit keine Fähigkeit geben, diesen Willen in der Energie des Niederkämpfens rebellischer Bestrebungen zu behaupten. her, wie wir sahen, das δπέρμορον. Sie versucht also, nicht befriedigt von der unlebendigen, dunkeln Macht'der Moloa, deren Unpersönlichkeit für sie nichts Erfassbares ist, den einzig noch übrigen Ausweg, die Moloa mit dem höchsten lebendigen Gott oder mit dem Gesammtwillen der Götterwelt identisch zu Sonach wird das religiöse Bewusstsevn des Dichters, das ein Höchstes, Eines in der Götterwelt schaffen will, ohumächtig ersunden, dasselbe mit selbstbewusster Lebendigkeit zu begaben. Das Unlebendige, das von ihm geschaffen wird, gewährt ihm auch keine Befriedigung; es kehrt daher zu dem höchsten Gotte zurück, den es schon hatte, ohne jedoch auch in ihm die Absolutheit jenes Willens und jener Persönlichkeit zu finden, die seinem Bedürfniss allein Genüge thut.

- 14. Ist unsere bisherige Darstellung gegründet, so zeigt sich auch, dass die Frage, was denn eigentlich von der Μοῖρα, was von Zeus und dem Götterrathe verhängt und verfügt werde, eine müsige ist. Es hat die homerische Vorstellung die Bereiche beider Wirksamkeiten durchaus nicht sondern können, da sie ja zwischen Unterscheidung und Confundirung des göttlichen und des Schicksals-Willens hin und her schwankt. Nur so viel ist klar, das in der epischen Handlung, in welche die Götterwelt mit hereingezogen ist, der lebendige, sich seiner selbst bewuste Wille-derschen ein weit poetischeres Motiv abgiebt, folglich auch bei weitem anschaulicher hervortritt, als die dunkle Macht des unpersönlichen Schicksals.
- 15. Dafs die Kõges, welche sonst auch zu den Schicksalsgottheiten gerechnet wurden, von diesen zu unterscheiden und wie sie zu begreifen sind, hat Nitzsch I. p. 177 f. zur Genüge gezeigt. Sie sind die Todesarten, als personificirte, im Moment des

Todes wirksame Gewalten gedacht. Sarpedon sagt Il. μ, 322 ff.: wenn wir diesem Krieg entronnen keinen Tod mehr zu fürchten hätten, dann würde ich weder selbst Vorkämpfer seyn wollen, noch dich in die Schlacht treiben; nun aber drohen uns jedenfalls Knρες θανάτοιο μυρίαι, ας ούχ έστι φυγείν βροτόν οὐδ δπαλύξαι. Und Od. λ. 171 fragt Odysseus seine Mutter: τίς νύ σε Κήρ εδάμασσε τανηλεγέος θανάτοιο; ή δολιχή νοῦσος: ἢ "Αρτεμις Ιοχέαιρα οἶς ἀγανοῖς βελέεσσιν ἐποιχομένη κατέπεφνεν; Schon bei der Geburt ist dem Sterblichen die Kho, die ihn tödten soll, beschieden; II. ψ, 78: αλλ έμε μεν Κήρ αμφέχανε στυγερή, ήπερ λάχε γεινόμενόν περ. Nur hat Mancher, wie Achilleus (Il. 4, 411) oder Euchenor (Il. v, 665 ff.), die Wahl zwischen Schlachtentod und langsam abzehrender Krankheit oder Altersschwäche. Die Zeit aber. wann der Mensch seiner Kho verfallen seyn soll, bestimmt diese nicht selber, sondern das hängt von Zeus oder dem von ihm erforschten Willen des Geschickes ab (vgl. Il. 9, 70;  $\chi$ , 210;  $\pi$ , 687 f.;  $\gamma$ , 309 Nitzsch). Und das eben ist des Menschen μοίρα, dass ibn endlich seine Kho erreicht (Derselbe). Die Persönlichkeit der Kho tritt nur in einem Bildwerk auf dem Schilde des Achilleus hervor (Il σ, 535 - 538), wo sie mit blutigem Gewande unter den Frischverwundeten, Noch-nicht-getroffenen und Getödteten ihr Wesen treibt, eine Stelle, deren Erklärung nicht ohne Schwierigkeit ist, jedoch hier uns zu weit führen würde. Il. 9, 70 und χ, 210 sind die δύο κῆρε τανηλεγέος θανάτοιο die Todesloose, welche Zeus in die τάλαντα legt. Die Hesiodische Vorstellung von den Kηρες als von Rächerinnen der Uebertretungen der Menschen und Götter (O. 220 ff.) findet bei Homer durchaus keinen Anknüpfungspunkt.

## Vierter Abschnitt.

## Die Gotteserkenntniss und Offenbarung.

1. Do haben wir denn das Vermögen des homerischen Menschen sich erschöpfen sehn in Versuchen, einer wahrhaftigen, wesentlichen Gottheit habhaft zu werden. Aber sowohl in den Vorstellungen von göttlicher Natur überhaupt blieb der dem Streben nach der Menschlichkeit entkleidete Gott immerfort mit den Mängeln irdischer Unvollkommenheit behaftet, und auch sein tiefes Bedürfniss nach einem Einigen, Absoluten in der Götterwelt vermochte der Mensch weder in der Gliederung des olympischen Staates und Gipfelung desselben in Zeus, noch in dem Glauben an die Moira zu befriedigen. Aber nachdem wir den Schöpfungen des unmittelbaren Bewusstseyns nachgegangen sind, nachdem wir es in seiner hervorbringenden Thätigkeit betrachtet haben, ist der nächste Gegenstand, der sich unserem Auge darbietet, kein anderer als dieses Bewusstseyn selbst, wie es sich selber vermittelt zu denken, und sich auf seine Weise über sich selber bewußt zu werden strebt.

Denn natürlich dürfen wir vom Dichter keine Reflexionen über sein Gottesbewuststeyn erwarten. Denn eben damit wäre er über die Stufe, welcher dasselbe in der weltgeschichtlichen Entwicklung des Menschengeistes angehört, schon hinausgegangen. Er wird vielmehr nur gelegentlich verrathen, oder aus der

Haltung, welche er der Gottheit dem Menschen gegenüber überhaupt giebt, erschließen lassen, woher ihm sein Wissen von ihr geworden ist, wodurch es vermittelt und erhalten, endlich aber innerlich geändert und einer neuen, höheren Stufe entgegengeführt wird.

Wissen ist bei dem Dichter Erfahrung; wer Vieles gesehn, gehört und beobachtet hat, ist ein weiser Mann, wie Od. \$, 16 der alte Aigyptios, δς δη γήραϊ χυφός έην και μυρία ήδη, wie ibid. 188 Alitherses, παλαιά τε πολλά τε είδώς. Vgl. II. τ, 217, wo Odysseus zu Achilleus sagt: χρείσσων εἰς ἐμέθεν παί φέρτερος ούκ δλίγον περ έγχει έγω δέ κε σείο νοήματί γε προβαλοίμην πολλόν έπει πρότερος γενόμην και πλείονα οίδα (vgl. φ, 440). Od. β, 314 sagt Telemach: νῦν δ' ὅτε δη μέγας εἰμὶ καὶ άλλων μυθον απούων πυνθάνομαι, και δή μοι αέξεται ένδοθι θυμός. Und in gleichem Sinne wird in vielen andern Stellen das Wissen jeder Art von Alter und Erfahrung abhängig gemacht (ll. \$, 555; \$, 308; \$\cdot\$, 60; 2, 786 ff.; Od. 7, 125; 245; d, 205; 4, 157). Nirgends hat das Denken Uebersinnliches zum Gegenstand. sondern ist stets entweder ein kluges Verknüpfen des Nächsten mit dem Nächsten in praktischer Hinsicht (νοῆσαι άμα πρόσσω και δπίσσω Il. α, 343; els δ' δ γέρων μετέησιν, αμα πρόσσω και δπίσσω λεύσσει ΙΙ. γ, 109; σ, 250), oder ein Erkennen und Unterscheiden dessen, was recht und aut ist vor Göttern und Menschen. Telemach sagt Od. σ, 228: αὐτὰρ ἐγώ θυμῷ νοέω καὶ οἰδα ξχαστα, έσθλά τε χαὶ τὰ γέρεια πάρος δ' έτι νήπιος ἡα von Peisistratos, Nestor's Sohne, der in Mentor das Alter ehrt, lesen wir Od. 7, 52: Xalos d' Anvaln n sπνυμένφ ανδρί δικαίφ, dagegen Od. β, 282 von den Freiern: ἐπεὶ οὖτι νοήμονες οὖδὲ δίκαιοι, und Od.ν, 209 von den Phäaken: οὐκ ἄρα πάντα νοήμονες οὐδὲ δίκαιοι ήσαν Φαιήκων ήγήτορες ήδε μέδοντες, cf. Od. γ, 133. Von Achilleus heifst es hinwiederum Il. w, 157: οὖτε γάρ ἐστ ἄφρων οὖτ ἄσκοπος οὖτ ἀλιτήμων,

von Nestor Od. γ, 20: ψεῦδος δ' οὖκ ἔφέει μάλα γας πεπνυμένος ἔστίν, und in Menelaos' Anrede an Antilochos II. ψ, 603 hat νοῦς, der Verstand, die Bedeutung von Rechtsgefühl, Sinn für Gerechtigkeit: ἐπεὶ οὖτι παφήσρος οὖδ' ἀεσίφρων ἦσθα πάρος νῦν αὖτε νόον νίκησε νεοίη.

- 3. Der homerische Mensch hat also, von seinem, nicht von unserem Standpunkt aus betrachtet, auch sein Wissen von den Göttern nicht aus seinem Innern, nicht aus der denkenden oder empfindenden Thätigkeit seines Geistes, sondern aus der Erfahrung geschöpft; er würde, wenn er befragt werden könnte, sein Wissen von der Gottheit für ein rein historisches erklären, das ihm geworden sey durch den Verkehr der Götter mit der Menschenwelt. Was die Götter sind, wie sie es halten und treiben (die δίκη θεών Od. τ, 43), wissen die Helden des Dichters aus dem, was sie persönlich von ihnen hören und sehn, und in der Natur der Gottheit liegt, wie wir gesehen haben, weder leiblich noch geistig eine Schranke, welche diese Art von Mittheilung durch persönlichen Verkehr unmöglich machte.
- 4. Aber wohl zu beachten ist, dass in diesem Verkehre Stufen wahrnehmbar sind, dass er in den Zeiten, in welche die epische Handlung fällt, vom Dichter als abnehmend dargestellt wird. Dies lässt sich schon aus dessen Berichten von den Vermählungen zwischen Göttern und Menschen erkennen. Diese sind der unmittelbarste Ausdruck der Aufhebung aller wesentlich und qualitativ scheidenden Differenz zwischen der Menschen - und Götterwelt. haben aber zur Zeit der epischen Handlungen bereits aufgehört. Kein Gott ist mit einer während des troischen Krieges lebenden Sterblichen und nur Odysseus mit Göttinnen, jedoch nicht mit olympischen, ver-Denn den greisen Peleus hat seine Gemahlin Thetis schon verlassen und pflegt sein nicht in Phthia, sondern wohnt

in den Grotten des Nereus. Also fechten wohl der Göttersöhne nicht wenige vor Ilios (Il. n. 448: πολλοί γὰς πεςὶ ἄστυ μέγα Πριάμοιο μάχονται υίέες αθανάτων), z. B. Zeus' Sohn Sarpedon, Achilleus, Aeneas, Ares' Sohn Askalaphos (Il. o, 112 sqq.), Hermes' Sohn Eudoros (Il. π, 185), des Flussgottes Spercheios Sohn Menesthion (ib. 175), ferner Zeus' Enkel der Heraklide Tlepolemos, Poseidon's Enkel Amphimachos (Il. v, 206), Zeus' Urenkel Idomeneus (Il. v, 449 ff.); aber es werden keine mehr gezeugt, und das Glück, ein Göttersohn zu seyn, tritt um so glänzender hervor (vgl. II. ζ, 100; x, 50; 404; ν, 54; ρ, 76; w, 59; 258), wie denn auch Zeus' Eidam Menelaos nach Od. d., 569 dieser Verwandtschaft die Freiheit vom Tode verdankt.

5. Es findet sich aber über Abnahme des Verkehrs zwischen Menschen und Göttern auch ein bestimmt ausgesprochenes Bewusstseyn. Während nämlich Minos, vier Generationen früher König von Knosos, Od. τ. 179 Διὸς μεγάλου δαριστής, der Redegeselle des Göttervaters heisst, während die Götter der Hochzeit des Peleus noch leibhaftig beiwohnen (ll. ω, 62: πάντες δ' άντιάασθε, θεοί, γάμου έν δὲ σδ τοΐσιν δαίνυ, έχων φόρμιγγα) \*), ist der persönliche Verkehr der Götter mit der vom Dichter besungenen Generation schon Ausnahme geworden, und wird nur einzelnen bevorzugten Günstlingen zu Theil. Od. π, 161 heifst es: οὐ γάρ πω πάντεσσι θεοί φαίνονται έναογείς, und von Odysseus wird gesagt Od. γ, 221: οθ γάρ πω ίδον ώδε θεούς αναφανδά φιλεύντας, ώς κείνω αναφανδά παρίστατο Παλλάς Αθήνη, von Telemach ib. 375: ὧ φίλος, οὖ σε ἔολπα κακόν καὶ ἄναλκιν 🐪 έσεσθαι, εί δή τοι νέω ώδε θεοί πομπήες επονται.

<sup>\*)</sup> Συναί γὰρ τότε δαίτες ἔσαν, ξυνοί δε θόωχοι άθανάτοισε θεοίσε χαταθνήτοις τ' ἀνθρώποις vielleicht Hesiodische Verse, mir aus Göttling zu Hes. 2, 120 bekannt. Vgl, überhaupt Nitzsch II. p. 156.

Sagt doch Hermes zu Priamos, den er geleitet, sogar (II. ω, 463): ἀλλὶ ἤτοι μὲν ἐγῶ πάλιν εἴσομαι, οὐδὶ Ἦχιλῆος ὀφθαλμοὺς εἴςειμι νεμεσσητὸν δε κεν εἴη, ἀθάνατον θεὸν οἰδε βροτοὺς ἀγαπαζέμεν ἄντην. So wird denn auch in den bekannten Scenen Athene's mit Odysseus Od. ν und π, ferner in der Beschreibung von Achilleus' Leichenbegängniss, welchem die Nereiden und Musen persönlich beiwohnen (Od. ω, 60: Μοῦσαι δὶ ἐννέα πᾶσαι, ἀμειβόμεναι ὀπὶ καλῆ, θρήνεον), durchaus nur Außergewöhnliches berichtet; und am wenigsten wird der vulgären Menschenwelt zu Theil, was die seligen Phäaken, die den Göttern nahe wohnenden, von sich rühmen Od. η, 201—206:

αίει γὰς τὸ πάςος γε θεοι φαινονται ἐναςγεῖς ἡμῖν, εὖτ' ἔςδωμεν ἀγακλειτὰς ἑκατόμβας 
δαινυνται τε πας ἄμμι καθήμενοι, ἔνθα πες ἡμεῖς. 
εἰ δ' ἄςα τις καὶ μοῦνος ἰων ξύμβληται ὁδίτης, 
οὖτι κατακςύπτουσιν, ἐπεί σφισιν ἐγγύθεν εἰμὲν, 
ῶςπες Κύκλωπές τε καὶ ἄγρια φῦλα Γιγάντων.

6. Hat aber der Verkehr der beiden Welten zur Zeit der epischen Handlung schon abgenommen, so dürfen wir sicher des Glaubens seyn, dass er zur Zeit des Dichters, welcher notorisch mehrere Generationen später lebt (man denke nur an das οἶοι νῦν βροτοί είσιν, an das ημιθέων γένος ανδρών Il. μ. 23), nach menschlicher Vorstellung ganz erloschen ist. Jetzt ist also von göttlichem Treiben und Walten durch die Götter selbst nichts mehr unmittelbar zu erfahren; was man von ihnen weiss, hat man in den Zeiten erkundet, in welchen der Verkehr mit ihnen noch ein leiblicher, persönlicher war. Was sich aber der Mensch als in jenen Zeiten wirklich erlebt und erfahren vorstellt, das ist niedergelegt in den Geschichten derselben, die von Mund zu Mund getragen endlich im Dichter den Genius finden, sie mit Hülfe der Muse fixirt (Il β, 485 f.: ὑμεῖς γάο θεαί έστε, πάρεστέ τε, ίστε τε πάντα ήμεῖς δὲ zhéos olov azovopev, ovdé ze l'opev), und somit

seinerseits der Träger und das Organ der Gotteskunde wird, welche durch sein Lied und in demselben für die Menschenwelt eine bleibende, feste Gestalt annimmt. Das scheint uns der Sinn jener berühmten Herodotischen Stelle zu seyn, in welcher der Geschichtschreiber sagt (11, 53): οὖτοι δὲ d. i. Homer und Hesiod είσι οι ποιήσαντες θεογονίην Έλλησι καὶ τοῖσι θεοῖσι τὰς ἐπωνυμίας δόντες καὶ τιμάς τε και τέγνας διελόντες και είδεα αθτών σημήναντες. Οί δε πρότερον ποιηταλ λεγόμενοι τούτων των ανδρών γενέσθαι υστερον, εμοί γε δοκέειν, εγένοντο τούτων. So wie nun aber in der historischen Zeit die Vorstellung eines unmittelbaren Verkehrs mit der Gottheit völlig verschwunden war, fiel die Gotteserkenntniss in die Gewalt des denkenden Bewusstseyns; neben dem µv-Jos., der historischen Erzählung von Geschehenem, trat das Theologem und Philosophem ein und schuf eine neue Gestalt des religiösen Glaubens, die nun nicht mehr unbewusst, sondern mit Bewusstseyn aus der Tiefe des denkenden Geistes geschönft war.

7. Indem wir hiemit aus dem allmählichen Versiegen der Erfahrungsquelle, aus welcher dem homerischen Menschen seine Wissenschaft von den Göttern fliesst, auf das Verhältniss des im Dichter selbst lebendigen Gottesbewusstseyns zur Gotteskunde seiner Helden geschlossen haben, ist uns zugleich die Aufgabe geworden, jene Quelle nach allen Seiten zu betrachten, und die Frage nach dem Bewusstseyn des homerischen Menschen über sein Wissen von den Göttern hat sich vielmehr in die Frage nach seinen Vorstellungen über den Verkehr der Götter - und Menschenwelt verwandelt. Diese theilt sich in die Frage fürs erste nach den Subjekten, dann in die nach der Art und Weise des Verkehrs.

Was nun jene, das heisst die Götterindividuen betrifft, welche Verkehr mit der Menschenwelt pflegen, so ist erstlich charakteristisch, dass Zeus

niemals (vgl. oben p. 16) in eigener Person mit den Menschen in Berührung tritt, sondern sich immer entweder Athenes' und Apollou's, oder des Hermes und der Iris als Vermittler bedient. Darin liegt, dass die Majestät des Göttervaters für unmittelbaren Verkehr mit der irdischen Welt zu groß, dass er in der Fülle seiner Herrlichkeit dem Menschen unnahbar Sagt er doch Il. v, 21 ff. von den Troern und Achaern: μέλουσί μοι, δλλύμενοί περ. 'Αλλ' ήτοι μὲν ἐγώ μενέω πτυχὶ Οὐλύμποιο ἥμενος ἔνδ΄ δρόων φρένα τέρψομαι οί δὲ δη άλλοι ἔρχεσθ etc.. Nun liegt aber nichts näher, als zu Trägern der Verkündung und Ausrichtung seines Willens an die Menschen diejenigen Götter zu machen, die, wie wir oben gesehen, nichts als die Offenbarungen, Hypostasirungen seines eigenen Wesens sind. Randlung und Anlage der Ilias bringt es mit sich, dass in ihr Apollon, die der Odyssee, dass Athene den Willen und Rathschlufs des Vaters vollzieht. Der Unterschied aber zwischen leis und Hermes ergiebt sich leicht aus der Beobachtung, dass Iris eigentlich das Naturphänomen des Regenbogens, also die blos äußerliche Verbindung des Himmels und der Erde, folglich zur blossen Willensverkündigung bestimmt ist; denn dass sie Il. o, 200 dem Poseidon zugleich guten Rath ertheilt, den dieser mit den Worten annimnt: ἐσθλον και τὸ τέτυκται, ὅτ' ἀγγελος αίσιμα είδη, liegt eigentlich nicht in ihrem Amt, sondern ist freier Akt ihrer vom Dichter aus der Naturgebundenheit befreiten Persönlichkeit. Hermes aber, der anstellige Gott, der Geber der dongroσύνη, κλεπτοσύνη und dergl wird regelmässig zu solchen Botschaften gebraucht, bei denen zugleich mit Geschick und Klugheit etwas auszuführen oder zu bestellen ist. Man denke z. B. an seine Sendungen zn Priamos, znr Kalypso.

Die nach ihren Ausprüchen neben Zeus stehenden Gottheiten, Poseidon und Here, verkehren mit den Menschen ziemlich selten, so wie auch seine übrigen Kinder, Ares und Aphrodite nur in einzelnen, meist durch persönliche Verhältnisse bedingten Fällen. Deren Verkehr ist blos in so fern bemerkenswerth, als auch er beiträgt, den wesentlichen Unterschied einerseits zwischen ihnen und Zeus, andererseits zwischen ihnen und den mit Zeus engstverwandten Kindern näher zu charakterisiren. Die nicht-olympischen Gottheiten, Thetis, Kalypso, Circe, treten ganz in vulgär-menschliche Verbindungen ein, und kommen also hier nicht in Betracht.

8. Die Art des Verkehres der Gottheit mit dem Menschen, von welcher nunmehr zu handeln ist, durchläuft alle Stufen der Annäherung göttlicher Natur an die menschliche. Die Gottheit behält nämlich in demselben die göttliche Natur und Erscheinungsform entweder bei, und tritt unverwandelt mit den Menschen in Beziehung, oder sie giebt ihre Form als Gottheit auf und nimmt Menschengestalt an, beides wieder mit verschiedenen Modifikationen. Unverwandelt und zugleich unsichtbar ruft Apollon von Troja's Burg aus den Troern auf dem Schlachtfeld ermuthigende Worte zu Il. &, 507 ff., wie Ares Il. v. 51, und wie den Achäern Athene ib. 48, und ebenfalls unverwandelt und in Nebel gehüllt tritt derselbe dem Patroklos im Kampf entgegen Il. π, 788; und wenn Athene Od. 7, 435 bei Nestor's Opfer erscheint, oder den Odysseus Od. Q, 360 antreibt, unter den Freiern als Bettler umherzugehn, oder ihm o, 70 zum Kampfe mit Iros die Glieder schmeidigt, so bleibt sie sonder Zweifel nicht weniger unsichtbar, als Od. r. 33, we sie dem Odysseus und Telemach so leuchtet, dass eines Gottes Anwesenheit nur vermathet, nicht gesehn wird. In diesen Fällen bleibt die Gottbeit in der Berührung mit dem Menschen was sie ist nicht nur dem Wesen nach, sondern auch in der Gewöhnlichkeit ihrer dem Menschenauge nicht erreichbaren Existenz. Aus dieser tritt sie heraus,

indem sie dem Sterblichen sichtbar wird selbst ohne Verwandlung in Menschengestalt. Dem Sterblichen, sagten wir; denn die unverwandelte Gottheit leibhaftig zu schauen, ist nur Einzelnen. niemals einer Gesammtheit vergönnt. Denn in Il. λ, 714, wo Nestor erzählt: αμμι δ Αθήνη αγγελος ήλθε θέουσ απ' Ολύμπου θωρήσσεσθαι, έννυχος, οὐδ' ἀέχοντα Πύλον κάτα λαὸν ἄγειρεν, nöthigt Nichts einen leibhaftigen Verkehr mit dem ganzen Volke anzunehmen; die Göttin kann sich entweder unverwandelt blos Einem, dem Fürsten, oder Allen verwandelt gezeigt, oder auch nur eingewirkt haben, wie Apollon in der eben angeführten Stelle Il. d, 507. Für die Wahrheit aber der eben aufgestellten Behauptung vergleiche man Il. α, 197: ξανθης δε χόμης ελε Πηλείωνα, οί φ φαινομένη, των δ  $\ddot{\alpha}\lambda\lambda\omega\nu$  o  $\ddot{v}\tau\iota\varsigma$   $\delta$  o  $\ddot{\alpha}\tau$ o ferner II.  $\omega$ , 170, wo Iris ungesehn zu Priamos tritt, der mitten unter den Seinigen ist, und τυτθον φθεγξαμένη die Botschaft ausrichtet. Ingleichen sichtbar, doch unverwandelt erscheint Iris auch dem Achill II. o., 166 ff., um ihn nach Here's Gebot in den Kampf zu treiben, Athene dem Diomedes Il. e. 123 ff., um ihm die Versicherung der Erhörung seines Gebetes, die Kunde von ihrer Hinwegnahme jenes axlvs, der den Menschen die Götter verdeckt, und endlich Anweisung zum Kampf gegen diese zu geben; dieselbe demselben 11. z. 508 ff., um ihn zur Rückkehr aus Rhesos' Lager anzutreiben, 11.  $\psi$ , 390, um ihm die durch Apollon's Tücke verlorene Peitsche wieder zu reichen, dieselbe ferner II. 8, 172 dem Odysseus, um ihn zu bedeuten, dass er das thörichte Einschiffen der Truppen verhindere, Od. o, 9 die nämliche Göttin dem Telemach, um ihn zur Rückkehr in die Heimath zu veranlassen, endlich Apollon II. q. 243 dem von Ajas schwer getroffenen Hektor, um ihm von Neuem Muth und Kraft einzuflößen, und II. v, 375 ff., um denselben Helden vom Kampfe mit Achilleus abzuhalten.

Man sieht aus diesen Beisptelen, dass die leibliche Nähe der unverwandelten Gottheit nur dem begünstigten Liebling in entscheidenden Momenten zu Theil wird, und sich hier stets vorsorglich oder unmittelbar hülfreich erweist. Hier ist die Gottheit ohne Weiteres da, und hat sich gleichsam zur Verwandlung keine Zeit genommen, oder will mit ihrer sichtbaren, leibhaftigen Gegenwart dem Menschen die Gewisheit ihrer Fürsorge recht eindringlich bekräftigen.

9. Am häufigsten aber zeigt sich die Gottheit dem sterblichen Auge verwandelt. Wenn hier auch Verwandlungen in Thiergestalten oder sogur in leblose Dinge vorkommen, dergleichen sich schwerlich aus dem Dichter weg interpretiren lassen, so sind diese theils momentan beim Kommen oder Verschwinden der Gottheit, wie denn Athene Il. d, 75 als ein fallender Stern, Il. r, 351 als ein Raubvogel kommt, und nach diesen Analogieen wohl auch Od. a, 320 als ein Vogel durch den Rauchfang entfliegt (denn δονις δ' ως αν' δπαΐα διέπτατο ist die Lesart, welche der Analogie der übrigen derartigen Erscheinungen am meisten entspricht), und Od. 7, 372 als ein Adler verschwindet, während Od. e, 353 Leukothea in Gestalt eines Wasservogels ins Meer taucht; - oder sie sind dauernd, wenn die Gottheit unsichtbar Zeuge einer Handlung seyn will, wie Il. 7, 59 Apollon und Athene in Geiergestalt auf einer Buche sitzen, um Hektor's und Ajas' Zweikampf mit anzusehn, und Od. χ, 240 Athene, χελιδόνι είπέλη ἄντην (ein Ausdruck, der an leibhaftige Schwalbengestalt zu denken nöthigt) ) dem Freier-

Selbst Nitzsch, der sonst die Wirklichkeit dieser Verwandlungen bestreitet, muß zugeben, daß man εἰδόμενος, ἐοικώς, ἐναλίγκιος öfter von wirklich angenommener Gestalt liest (I. p. 213). Und wenn nun zu diesen Wörtern vollends ἀντην tritt!

morde zusieht, — oder wich die Gottheit sich verbergen will, wie "Υπνος vor Zeus II. ξ, 290 in dem dichten Gezweig einer Tanne. Diese Verwandlungen sind als Versuche zu betrachten, die dem menschlichen Verstand unbegreifliche Plötzlichkeit und Unmittelbarkeit des Da- und Nicht-mehr-da-seyns, oder die nicht minder unbegreifliche unsichtbare Gegenwart und Augenzeugschaft des Gottes einigermaßen erklärlich und probabel zu machen. Bei dem Verschwinden kommt noch das hinzu, daß sich der plötzlich in verwandelter Gestalt enteilende Gott durch diese Form des Enteilens gleichsam selbst zu verrathen strebt.

10. Wenn aber die Gottheit mit dem Menschen in Menschengestalt verkehrt, so kann sie entweder diese blos als Hülle brauchen, sonst aber als Gottheit reden und handeln, oder sie geht kraft der Verwandlung ins Menschliche völlig ein und spielt die gewählte Rolle ganz durch oder wenigstens eine Zeit lang. Ersteres ist der Fall mit Athenes' Il. e, 793 - 863 während ihrer Kampfgenossenschaft mit Diomedes, wenn schon hier der Dichter von einer Verwandlung nicht deutlich und ausdrücklich gesprochen hat, sondern dieselbe blos aus einigen Zügen vermuthen lässt. Solche Züge sind v. 815 das γεγνώσχω σε. θεά denn unverwandelt ist ihm Athene (vgl. v. 123 ff.) so wohl bekannt, dass ein zur unverwandelten gesagtes γιγνώσκω keinen Sinn hätte; ferner v. 835 das Σθένελον μεν αφ' ίππων ώσε χαμάζε χειρί πάλιν ἐρύσασ, was der Dichter schwerlich einen unsichtbaren Arm vollbringen lassen will; endlich die Unmöglichkeit, den Diomedes mit einem unsichtbaren παραιβάτης (v. 840) in das Schlachtgewühl fahrend zu denken. Ueber das δῦν ἸΑϊδος κυνέην v. 845 Die verwandelte und ganz als gleich nachher. — Mensch sich benehmende Gottheit tritt verkündend, warnend, ermahnend, helfend so häufig auf, dafs eine specielle Aufzählung der einzelnen Fälle nicht nöthig scheints wir citiren nur Il.  $\beta$ , 786 ff.;  $\gamma$ , 122;

386;  $\delta$ , 86;  $\epsilon$ , 462; 785;  $\nu$ , 45; 216;  $\xi$ , 135;  $\pi$ , 715 — 725, wo Apollon in Asios', des Oheims von Hektor, Gestalt zu diesem von sich als von einem dritten spricht (al zé $\nu$   $\pi$ as  $\mu$  $\nu$  (Hat $\rho$ 0 $\pi$ lo $\nu$ )  $\xi$ l $\eta$  $\xi$ ,  $\delta$ a $\eta$  $\delta$ é τοι ε $\delta$ χος  $\lambda$ πόλ $\lambda$ α $\nu$ ); ferner II.  $\rho$ , 73; 323; 555; 583;  $\nu$ , 81;  $\rho$ , 212; 285; 600;  $\chi$ , 227;  $\omega$ , 347. Seltener und dem Organismus der epischen Handlung zufolge nur auf Athene und Hermes beschränkt sind die Verwandlungen in der Odyssee;  $\nu$ gl  $\alpha$ , 105;  $\beta$ , 268; 383;  $\delta$ , 654;  $\nu$ , 22;  $\nu$ , 20;  $\nu$ , 9; 193;  $\nu$ , 277;  $\nu$ , 222; 288 coll.  $\nu$ , 157;  $\nu$ , 30;  $\nu$ , 206.

Also nicht verwandelt und unsichtbar, unverwandelt und sichtbar, verwandelt mit Beibehaltung göttlicher Wesenheit und endlich verwandelt und im Reden und Handeln der Verwandlung entsprechend tritt die Gottheit mit der Menschenwelt in Berührung und offenbart sich derselben auf diese Weise persönlich. Die nächste Frage, welche sich darbietet, ist die nach dem Verhalten der Menschen in diesem Verkehr, insbesondere nach der Möglichkeit einer Erkennung der Gottheit im concreten Fall.

11. Dies Erkennen findet am häufigsten sogleich ohne weitere Vermittlung statt oder spricht sich wenigstens als Ahnung aus. Dies setzt eine Artvon Vertrautheit des Menschen mit der Gottheit voraus; beide Welten sind so wenig durch eine absolute Scheidewand getrennt, dass die Götterindividuen zu Bekannten der ihnen befreundeten Sterblichen werden, die verwandelt oder unverwandelt nicht schwer erkennbar sind. So heifst es von Achill, zu dem Athene nur von ihm gesehen tritt, Il. α, 199: αὐτίχα δ' ἔγνω Παλλάδ' Αθηναίην von Odysseus in Bezug auf dieselbe Göttin Il. β, 182: δ δὲ ξυνέηχε θεᾶς όπα φωνησάσης von Hektor, zu dem Iris verwandelt getreten war, ib. 807: Έχτως δ' οὖτι θεᾶς ἔπος ηγνοίησεν. 11. ο , 334 heisst es: Αίνειας δ' έκατηβόλον 'Απόλλωνα έγνω εςάντα ίδών. Apollon aber war verwandelt. Wenn dem Diomedes, dass er die Götter in der

Schlacht erkenne, die Nebelhülle von den Augen genommen werden muss (Il. e, 127), so geschieht das nur in Beziehung auf solche, die sich nicht erkennen lassen, vielmehr den Helden zu gefährlichem Kampfe verlocken wollen (129: τῷ νῦν, αἴ κε θεὸς πειρώμενος ένθάδ' ϊκηται —); denn Il. v. setzt Here voraus, dass Achilleus in der Schlacht einen Gott sofort erkennen werde: deloer' enei9', ore πέν τις εναντίβιον θεός έλθη χαλεποί δε θεοί φαίνεσθαι εναργείς. Achilleus redet auch II. σ, 182 die zu ihm gesendete Iris sofort mit ihrem Namen an. Und Medon, der dem Freiermorde zugesehn, sagt den Ithacensern in Bezug auf Athene's Thätigkeit dabei Od. ω, 445: αθτὸς έγων είδον θεὸν ἄμβροτον κ.τ.λ. — Telemach ahnet die Gottheit, die sein Haus in Mentes' Gestalt betreten hat; Od. α, 323: δ δὲ φοεσὶν ἦσι νοήσας θάμβησεν κατά θυμόν δίσατο γάο θεόν είναι vgl. v. 420: φρεσί δ' άθανάτην θεὸν έγνω und β, 262: πλυθί μοι, δ χθιζός θεός ήλυθες ημέτερον δω. Von Priamos wird gesagt, als Iris Il. ω, 170 leise mit ihm spricht: τὸν δὲ τρόμος ἔλλαβε γυία. Freilich hängt es vom Gott ab, sich nur denen sichtbar zu machen. von denen er gesehen seyn will; ll. π, 789 f.: ο μέν (Patroklos) του ζόντα (den Apollon) κατὰ κλόνον οὖκ ενόησεν· ήέρι γαρ πολλή κεκαλυμμένος αντεβόλησεν. Od. π, 160 — 163: στη δε (Athene) κατ' αντίθυρον κλισίης Οδυσηι φανείσα οὐδ' άρα Τηλέμαχος ίδεν αντίον, οὐδ' ξνόησεν οδ γάο πω πάντεσσι θεοί φαίνονται έναργείς. αλλ 'Οδυσεύς τε κύνες τε ίδον, και δ' οδη δλάοντο. Vor den Hunden brauchte sich nämlich die Göttin nicht zu verbergen. Vgl. Hymn. Dem. ! 11. Können sich doch die Götter vor einander selbst unsichtbar oder unkenntlich machen, wie vor Ares Athene Il. ε, 845: αὐτὰο ᾿Αθήνη δυν "Αϊδος πυνέην, μή μιν ίδοι δβριμος "Αρης, welcher Ausdruck nach dem, was wir oben über die Stelle bemerkt haben, kaum ein totales Unsichtbar machen bezeichnen, und selbst für die Vorstellung des Dichters nicht ein wirkliches Aufsetzen von des Aïs Helm bedeuten, sondern nur eine sprüchwörtliche Redensart seyn dürfte, nach Art des ή τέ κεν ήδη λάϊνον εσσο χιτώνα II. γ, 57. Hiefür spricht auch, daß es Hes. Scut. 227 von Perseus heifst: δεινή δὲ περλ κροτάφοισιν ἄνακτος κεῖτ Ἰιδος κυνέη νυκτὸς ζόφον αἰνὸν ἔχουσα.

- 12. Das Erkennen der erscheinenden Gottheit ist aber nicht selten auch durch Zeichen vermittelt. die sich besonders bei der Entfernung derselben bemerklich machen. Schon oben machten wir aufmerksam auf das Verschwinden der Gottheit in Vogelgestalt. Nachdem Athene, die mit Telemach zu Nestor als Mentor gekommen, hinweg gegangen ist φήνη είδομένη (Od. γ, 372), wird alsbald gesagt: θάμβος δ Ele πάντας ιδόντας, und Nestor hat die Göttin sogleich erkannt (ib. 377 coll. 420). Von Poseidon sagt Ajas, Oileus' Sohn, Il. ν, 70 ff.: οὐδ' ὅγε Κάλχας ἐστὶ, Θεοπρόπος ολωνιστής λίχνια γάρ μετόπισθε ποδών ήδε κνημάων δεί έγνων απιόντος αρίγνωτοι δε θεοί περ, was nicht im Widerspruche steht mit Od. v, 312, wo Odysseus auf Athene's οὐδὲ σύρ ἔγνως Παλλάδ' Aθηναίην κ. τ. λ. mit Recht entgegnet: ἀργαλέον σε. θεά, γνώναι βροτώ αντιάσαντι, και μάλ επισταμένω. σὲ γὰρ αὐτὴν παντὶ ἔίσχεις denn hier lag es in der Göttin Absicht, sich nicht alsbald erkennen zu lassen. Sonst aber leuchtet das göttliche Wesen auch vor dem Verschwinden durch die menschliche Hülle durch; so z. B. Il. γ, 396, wo Aphrodite in eine γραῦς verwandelt zu Helene'n tritt: καί δ' ώς οὖν ἐνόησε θεᾶς περικαλλέα δειρήν στήθεά θ' ξμερόεντα καί δμματα μαομαίροντα, θάμβησέν τ' ἄρ' ἔπειτα κ. τ. λ. Vgl. Hymn. Dem. 189 ff., 276 ff..
- 13. Endlich giebt sich die Gottheit auch anderwärts, wie dort Athene, selbst zu erkennen; so Poseidon und Athene dem Achilleus, als sie dem vom Flufsgotte bedrängten beistehn Il.  $\varphi$ , 289; Apollon demselben, nachdem er ihn in Gestalt des Agenor geäfft, Il.  $\chi$ , 10; Hermes dem Priamos, nachdem er

ihn zu Achilleus' Zelten geleitet II. w, 460; Poseidon der Tyro Od. 2, 252. Wie demnach der Verkehr der Götter mit dem Menschen durch alle Annäherungsstufen hindurchgeht, so sehn wir auch von den Erkennungsarten der erscheinenden Gottheit so viele wirklich vorkommen als überhaupt möglich sind. Es hat sich demnach das Bewusstseyn über die Form des Verkehrs der Menschen- und Götterwelt in grosser Vollständigkeit entwickelt; für uns aber ist die interessanteste Frage noch unerledigt, was denn der homerische Mensch von diesem Verkehre, den wir als eine Hauptquelle seiner Gotteserkenntniss betrachten mussten, überhaupt und im Ganzen denke, wie er zu diesem Verhältniss der Menschen - und Götterwelt sich selbst hinwiederum verhalte. Auch dies hat uns der Dichter an einigen Stellen bemerklich gemacht.

14. Wenn in Od. 7, 30 ff. Odysseus und Telemach die Waffen aus dem Männersaal in das Obergemach schaffen, leuchtet ihnen unsichtbar Athene voran. Telemach, der voll Staunen eine Gottheit ahnet, wird von seinem Vater bedeutet zu schweigen und seine Gedanken für sich zu behalten; denn (v. 43): αυτη τοι δίκη έστι θεών, οι Όλυμπον έχουσι. Der vielerfahrene Mann kennt die Weise der Götter mit den Menschen umzugehn: er setzt also diesen Verkehr selbst als etwas Nichtungewöhnliches, vielmehr der Welt- und Naturordnung Gemäßes voraus. Und wenn Od. 8, 649 ff. Noemon den Freiern berichtet, dass er bei Telemachos' Abreise nach Pylos den Mentor mit an Bord gehn und nicht lange nachher doch in Ithaka gesehn habe, so fällt ihm das natürlich auf, aber er denkt auch sogleich an einen Gott und findet in der Sache nicht das mindeste Unnatürliche oder Unmögliche. Nimmt man hinzu die Geneigtheit, in jeder befremdenden, imponirenden Erscheinung einen Gott zu vermuthen, wie denn Menelaos Od. d., 376 die Proteustochter Eidothea, Hektor Il. o, 247 den Apollon gleich als Gottheiten anreden, und nur über deren

deren Namen in Zweifel sind, wie Odvsseus Od. C, 149 mit seinem γουνουμαί σε, άνασσα, θεός νύ τις η βροτός ¿σσι durchaus keine alberne Schmeichelei zu sagen fürchtet, und Telemach Od. a, 183 den verwandelt eintretenden Vater erblickend ohne weiters einen Gott in ihm zu sehen glaubt\*), so liegt am Tage, dass die Möglichkeit eines persönlich leibhaftigen Verkehrs der Götter- und Menschenwelt als ein diesen Sphären vollkommen angemessenes Verhältniss betrachtet, und, wenn auch selten, wenu eine große Gunst und Huld für den Einzelnen geworden, dock niemals in Zweifel oder Frage gestellt ist. nur der Dichter lässt seine Götter mit den Helden etwa der epischen Maschinerie zu Liebe verkehren. sondern die Menschheit, die er schildert, wird von ihm als durchdrungen von dem Glauben an die Möglichkeit des gedachten Verhältnisses dargestellt.

15. So weifs denn also der homerische Mensch von seiner Gottheit durch deren persönliche, leibhaftige Selbstoffenbarung. Er weiss, dass er von ihr durch keine Kluft geschieden ist, ja dass sie ihn unsichtbar immer umschwebt und im Auge behält, um ihm nahe zu treten im Augenblick der Noth. wird ihm also wohl auch außer dem persönlichen Verkehre nahe seyn mitden Wirkungen und Aeußerungen ihrer Macht. Nun ist es aber der kindlichen Weltanschauung des Dichters wesentlich, als solche unmittelbare Machtäußerungen der Gottheit gerade die Erscheinungen zu betrachten, welche die Beziehung zwischen Himmel und Erde gleichsam vermitteln, z. B. Donner und Blitz, den Regenbogen, den gewaltigen Adlerflug. So werden folglich der Glaube an den unmittelbar göttlichen Ursprung solcher Erscheinungen und die Ueberzeugung von stätiger Achtsamkeit der Götter auf das Menschengeschick die beiden Faktoren, aus denen sich die Vorstellung göttlicher Offenbarung

<sup>\*)</sup> Vgl. noch Il. ζ, 108; 128; ψ, 405; 782.

durch das τέρας oder σημα bildet. Das Zusammentreffen einer gottgewirkten, aus dem Himmel kommenden Erscheinung mit einem irdischen Zustand. in welchem Botschaft aus dem Himmel, ein äyyelos Διὸς 11. ω, 296, willkommen ist, macht vermöge des den Göttern geschenkten Zutrauens, dass sie solche Botschaft senden wollen, die bezeichneten Erscheinungen zu bedeutungskräftigen, die Gedanken der Gottheit offenbarenden répasiv, und sobald sinmal der Glaube an die Macht und an den Willen der Gottheit, an deren allgegenwärtiges Eingreifen und Einwirken in menschliche Verhältnisse den Glauben an das τέρας erzeugt hat, wird das τέρας selbst wieper eine Erkenntnissquelle göttlicher Willensmeinung und Rathschlüsse, und der homerische, Mensch kann sagen, dass er von der Gottheit wisse, weil es τέρατα gebe \*).

16. Ist nun aber das  $\tau \epsilon \varrho \alpha \varsigma$  oder  $\sigma \tilde{\eta} \mu \alpha$  das Zusammentreffen plötzlich eintretender Himmelsbotschaft mit menschlichen Zuständen, in denen solche Contingenzen der Bedeutsamkeit fähig sind, so ergiebt sich erstlich, daß man als  $\tau \epsilon \varrho \alpha \tau \alpha$  zunächst nur solche Erscheinungen begriff, deren Natur nicht blos an eine Vermittlung zwischen Himmel und Erde denken lässt, sondern auch ein dergleichen unmittelbares Zusammentreffen möglich macht, als da sind Donner und Blitz, der Regenbogen, das plötzliche Vorübersausen eines großen Raubvogels; daher auch die  $\varphi \dot{\eta} \mu \eta$  oder  $\varkappa \lambda \eta \delta \dot{\omega} \nu$ , das in irgend einer Lage bedeutsam zutreffende, somit nur scheinbar zufällig ausgesprochene

<sup>\*)</sup> Ueber diesen Gegenstand hat Voelcker in der allgem. Schulzeitung 1831 Abtheil. II Nro. 144 ff. einen Aufsatz: die homerische Mantik etc. geliefert, den ich vortrefflich finde, wenn ich gleich die Ansichten dieses Gelehrten nicht alle theilen kann und auch in der Gesammt-Darstellung der Sache andern Principien folgen zu müssen glaubte.

Menschenwort, endlich sogar das Beniesen Od. o. 541. Noch in Jehr wenig Fällen findet sich das monstrum, die widernatürliche, prodigiöse Wundererscheinung, zweimal ein Blutregen (II  $\lambda$ , 53;  $\pi$ , 459), einmal jene Schlange, welche die Sperlinge hascht (Il. 8), endlich jene grausenhaften Erscheinungen in Odysseus' Hause Od. v., 345 ff., welche dem Untergang der Freier vorhergehn, und jene Wunder an den geschlachteten Sonnenrindern Od. µ, 394. Zweitens ergiebt sich aus der Natur des τέρας, dass Urheber desselben gerade nur derjenige Gott ist, in dessen eigentlichem Herrschgebiet die meisten zeοατα vorkommen, d. i. Zeus, πανομφαίος genannt; neben welchem, was nach Here's, Apollon's und Athene's then dargelegtem Verhältniss zu ihm gewis nicht unfällig ist, nur noch diese Gottheiten dem Menschen ein τέρας oder σημα gewähren .). Weun nun aber auch durch diese Bemerkung das ητέομεν δὲ θεὸν φῆναι τέρας (Od. γ, 173) seine bestimmte Beziehung erhält, so wäre es doch voreilig, nach derselben das τέρατα θεων (Il. δ, 398) von jenen genannten Gottheiten speciell zu verstehn. Geol nämlich ist häufig nur ein allgemeiner Ausdruck für die Gottheit überhaupt; z. B. Od. u, 394: rolow o' avrix έπειτα θεοί τέραα προδφαινον π, 402: αλλά πρώτα θεών εἰρώμεθα βουλάς was sogleich näher bestimmt wird mit εί μέν κ αίνήσωσι Διός μεγάλοιο θέμιστες, wogegen V. 405 wiederkehrt: εἰ δέ κ ἀποτρωπώσι Jeol. Ist es ferner unzweifelhaft, dass die Vorstellung von den régaciv in dem der Gottheit geschenkten Zutrauen wurzelt, dass sie ihre Gedanken und Rathschlüsse dem Menschen keineswegs neidisch vorenthalte, so kann es auch nicht befremden, dass

10 \*

<sup>•)</sup> Letzteres bestreitet Voelcker I. c. Nro. 145, wie mich Die Beispiele finden dünkt, ohne hinreichenden Grund. sich im Verlaufe der Abhandlung.

letzterer im Falle des Bedürfnisses um ein  $\sigma \tilde{\eta} \mu \alpha$  gerade zu bittet.

Wie nun diese τέρατα ins menschliche Leben eingreifen, lässt sich nicht zunächst aus den Stellen des Dichters ersehen, in denen ihre Bestimmung theoretisch ausgesprochen wird. Der Blitz, den Kronion δειχνύς σημα βροτοΐσιν (Il. ν, 244) vom Olympos schleudert, bedeutet nach Il. z, 5 ff. n noλύν διιβρον αθέσφατον, η εχάλαζαν, η νίφετον - η έ ποθι πτολέμοιο μέγα στόμα der Regenbogen ist nach 11. ρ, 548 ein τέρας ἢ πολέμοιο ἢ καὶ χειμώνος δυςθαλπέος. Denn diese Stellen belehren uns nur über die möglichen Bedeutungen des τέρας im Allgemeinen, zeigen aber nicht, wie sich der Mensch zum τέρας im vorkommenden Falle verhält. Um dies zu erkennen, müssen wir die concreten Fälle zusammenstellen, in denen der Dichter von τέρασιν erzählt. Als die Achäer gen Troja sich einschiffen, als Hektor die Schiffe bedrängt, da blitzt es zur Rechten und beide Male weiss man, dass damit der Partei, die sich gerade in der Energie des Handelns befindet, ein günstiges Zeichen, εναίσιμον oder ενδέξιον σημα. gegeben wird (Il. \$, 350 coll. \(\ell, 236\)). Als Agamemnon am Morgen der zweiten Schlacht sich wappnet, da donnert Athene sammt der ihr verbündeten Here, τιμώσαι βασιλήα πολυχούσοιο Μυχήνης (Il. λ, 45). Ein gleiches Ehren bedeutet Il.  $\pi$ , 459 der blutige Than, mit welchem Zeus den Fall seines Sohnes Sarpedon auszeichnet. Und als Odysseus Od. a. 413 ff. die Sehne des Bogens zu jenem verhängnisvollen Schusse prüft, da, heisst es, Ζεὺς μεγάλ ἔχτυπε, σήματα φαίνων γήθησέν τ ἄρ ἔπειτα πολύτλας δῖος Όδυσσεὺς, ὅττι ῥά οἱ τέρας ἦκε Κρόνου παῖς ἀγzυλομήτεω. Vgl. Od. v, 100, wo Odysseus um eine φήμη und um ein τέρας bittet, und in Zeus' augenblicklichem Donner und in jenem bedeutungsvollen Worte der betenden Magd unverweilt beides erhält. Weitere Beispiele der φήμη oder κλεηδών siehe Od. β, 33 ff.; σ, 112 ff.

Abschreckend und entmuthigend aber dröhnt dem Tydiden der dreimalige Donner des Zeus, als jener ll. 9. 167 den siegreichen Troern von neuem sich stellen will. Hektor weiss es im Jubel sieghaften Vorkampfes sogleich, dass der Donner ihm Gelingen verheist; γιγνώσεω, ruft er v. 175, ὅτι μοι πρόφρων κατένευσε Κρονίων νίκην και μέγα κύδος, ατάρ Δαναοίσί γε πημα. Noch furchtbarer bat ib. 133 den Achaerhelden der Blitz an die Abgunst der Götter gemahnt, der hart vor seinen Rossen in die Erde fuhr, demjenigen vergleichbar, der Od. ω, 539 vor Athene niederfallend die Göttin bestimmt, der Schlacht zwischen - Odysseus und den Ithakesiern ein Ende zu machen .). Vgl. Il. d. 381; 398; 9, 75; 1, 478, zu welchen Stellen noch aus Il. 2. 53 der zweite Blutregen kommen mag, mit denen Zeus die Ereignisse der zweiten grossen Schlacht schreckensvoll vorbedeutet. - Eine gefährliche φήμη befürchtet Priamos in Hekabe's von der Fahrt in Achilleus' Lager abmahnender Rede Il. ω, 218: μή μ' έθέλοντ δέναι κατεούκανε, μηδέ -μοι αθτή δρνις ένὶ μεγάροισι κακός πέλευ.

18. An diese σήματα schließen sich zunächst diejenigen olwvol an, welche bedeutsam werden durch ihre blofse Erscheinung, und welchen nur entweder, die Richtung oder die Zeit, in welcher sie kommen, z.B. unmittelbar nach einem Gebet, oder beides zugleich den vorbedeutenden Charakter giebt. Die Deutung ist in diesen Fällen mit dem Zeichen selbst gegeben und braucht nicht erst ermittelt zu

<sup>\*)</sup> Es ist durchaus nicht zu übersehn, dass in den meisten dieser Fälle die τέρατα nicht blos das was geschehn wird, sondern vorzugsweise was geschehn soll bedeuten. Die Mantik ist demnach nicht blos praedictio rerum futurarum, sondern weit mehr interpretatio divinae voluntatis.

werden. Wie Diomedes und Odysseus selbander auf die nächtliche Kundschaft ausziehn, wird ihnen ein σημα zu Theil, in dessen Schilderung der Dichter alle die Punkte berührt, die wesentlich ein Zeichen dieser Art constituiren: die Achtsamkeit der Gottheit auf das menschliche Thun, die Contingenz des Zeichens und des Bedürfnisses, die blos aus Zeit und Ort der Erscheinung sich ergebende Bedeutsamkeit derselben, das unmittelbare Verständniss des gesendeten Zeichens: Il. z, 272 ff.:

Τώ δ' ἐπεὶ οὖν ὅπλοισιν ἔνι δεινοῖσιν ἐδύτην, βάν δ' ἰέναι, λιπέτην δὲ κατ αὖτόθι πάντας ἀρίστους. Τοῖσι δὲ δεξιὸν ἦκεν ἔρωδιὸν ἐγγὺς ὁδοῖο Παλλὰς ᾿Αθηναίη τοὶ δ' οὖκ ἰδον ὀφθαλμοῖσιν νύκτα δὶ ὀρφναίην, ἀλλὰ κλάγξαντος ἄκουσαν. Χαῖρε δὲ τῷ ὄρνιθ ᾿Οδυσεὺς, ἦρᾶτο δ' ᾿Αθήνη ᾿ Κλῦθί μευ, αἰγιόχοιο Διὸς τέκος, ἦτε μοι αἰεὶ ἐν πάντεσσι πόνοισι παρίστασαι, οὐδέ σε λήθω κινύμενος κ. τ. λ.

Man vergl. II. ν, 821 ff., insbesondere das ἐπὶ δ' ἴαχε λαὸς ᾿Αχαιῶν, θάρσυνος οἰωνῷ· ferner Od. ω, 311, endlich II. ω, 292, wo Priamos aufgefordert wird von Hekabe sich von Zens zu erbitten οἰωνὸν, ταχὸν ἄγγελον, ὅςτε οἱ αὐτῷ φίλτατος οἰωνῶν, καὶ εὐ πράτος ἐστὶ μέγιστον, δεξιόν und seiner Bitte Gewährung erhält, v. 315: αὐτίκα δ' αἰετὸν ἦκε τελειότατον πετεηνῶν, — εἴσατο δέ σφιν δεξιὸς ἀἴξας ὑπὲρ ἄστεος. Οἱ δὲ ἰδόντες γήθησαν, καὶ πᾶσιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς ἰάνθη. Hieher gehört auch noch Od. ν, 242.

19. Die bisher durchgenommenen τέρατα waren es durch sich selbst, durch ihre blosse Erscheinung. Mit den οἰωνοῖς aber ist die Möglichkeit gegeben, das sich die Erscheinung verbinde mit einer Art von Handlung, das der οἰωνὸς, in einem bestimmten Verhältniss erschienen, auch etwas Bestimmtes und Einzelnes vorbedeute, nicht blos Glück oder Unglück überhaupt. Nunmehr ergiebt sich aber die Deutung des τέρας in vielen Fällen nicht

mehr von selbst, sondern muß ermittelt werden; es tritt die Kunst der Mantik ein, welche das  $\tau \acute{e}\varrho \alpha \varsigma$  nach Regeln erklärt, und nur im außerordentlichen Falle von nichtzünftigen Individuen kraft unmittelbarer Eingebung geübt wird\*).

<sup>\*)</sup> Ueber die Arten der μάντεις spricht Lob. Aglaoph. I. p. 259 ff.; siehe auch meine Note zu II.  $\alpha$ , 62. läufiger Uebersicht aller beim Dichter vorkommenden Organe der Mantik unterscheide man erstlich die µάντεις (θεοπρόποι) von den εερεύσι, bei welchen letzteren die Gabe der interpretatio divinae voluntatis als Accidens des Priesteramts lediglich auf ihrem persönlichen, vertrauten Verhältniss zur Gottheit beruht, aber keineswegs den Beruf ihres Lebens ausmacht. Unter den so zu sagen zünftigen μάντεις sind die fürstlichen Seher, wie Amphiaraos, Helenos unter den Troern, wieder von den δημιοεργαίς zu unterscheiden (Od. ρ, 383; σ, 255; a, 416), von welchen unten. Als Unterarten der μάντεις nennt der Dichter erstlich die οἰωνοπόλοι oder οἰω- $\nu_{i\sigma\tau\alpha i}$ , die augures, (Od.  $\alpha$ , 202, vgl. Od.  $\beta$ , 158; II.  $\beta$ , 858;  $\rho$ , 218), wenn gleich ein solcher auch ein  $\mu \dot{\alpha} \nu$ τις seyn kann (Calchas heifst οΙωνοπόλος II. α, 69, θεοπρόπος οιωνιστής Il. ν, 70, und gleichwohl auch μάντις II. α, 92; ν, 69), zweitens die θυοσχόοι (II. ω, 221: η ος μάντιές είσι, θυοσχόοι vgl. Od. γ, 318 - 322), über deren specifischen Charakter jedoch der Dichter wenig Angaben enthält. Während sie nach II, ω, 221 bestimmt als weissagefähig bezeichnet werden, zeigt sich an Leiodes, dem *Progróg* der Freier, durchaus nichts Prophetisches; vielmehr erscheint er (nach Od. y, 822: εὶ μὲν δη μετά τοίσι θυοσχόος εὔχεαι είναι, πολλάχι που μέλλεις αρήμεναι εν μεγάψοισιν, τηλού εμοί νόστοιο τέλος γλυκεροίο γενίσθαι) als άρητηρ der geschlossenen societas, welcher er dient (Nitzsch Od. I, p. 220; vgl. Voelcker l. c. p. 1158), und in dieser ihrer priesterlichen Eigenschaft scheint ihre prophetische Fähigkeit gegründet zu seyn; vgl. Voelcker in der Rec. von Lobeck's Aglaoph. NIbb. Bd. V, 1 p. 42. Nicht als species den μάντεσιν unter - sondern als genus beigeordnet werden II. α, 63 die δνειροπόλοι, welche, wie sich

20. Noch unausgebildet ist die Verbindung der Handlung mit dem τέρας dann, wenn diese das zufällige, gleichsam Nebenhergehende ist, die Bedeutungskraft aber in Nebenumständen liegt, wie z.B. Il. 9. 245 - 252 Zeus dem betenden Agamemnon zum Trost einen Adler mit einem Hirschkalb in den Klauen schickt, welches der Vogel bei dem Altare des Zeus πανομφαίος niederwirft. Nun heisst es sofort: οί δ ώς οὖν εἴδον θ', ὅτ' ἄρ' ἐκ Διὸς ἤλυθεν ὄρνις, μᾶλλον ἐπὶ Τρώεσσι Θόρον. Hier deutet das Volk noch selbst; denn bedeutsam ist für dasselbe nur der Ort des Niederwerfens, dieses selbst aber und das Hirschkalb als solches keineswegs. Eben so liegt bei dem allbekannten Zeichen von der Schlange, welche die neun Sperlinge frisst (Il. \$\beta\$, 301 - 330), die Bedeutsamkeit lediglich in der Zahl: os ovros xarà τέχν έφαγε στρουθοίο και αθτήν, δκτώ, ατάρ μήτης ενάτη ήν, η τέχε τέχνα, ως ημεῖς τοσσαῦτ έτεα πτολεμίζομεν αύθι τω δεκάτω δε πόλιν αίρήσομεν εὐονάγυιαν. Man darf weder deuten: wie die Schlange frass, so werden wir kriegen; noch hätte es Sinn, wenn man φαγείν mit αίρείν erklärend sagen wollte: wie die Schlange neun Sperlinge frass, so werden wir im zehnten Jahre die Stadt erobern. Aber die wahre Bedeutung des Zeichens kann schon hier nur Kalchas, θεοπροπίας δγορεύων (v. 322) das ist μαντενόμενος (v. 300), angeben.

21. Das τέρας vollendet sich in sich selbst, wenn die Erscheinung sich dergestalt mit einer Handlung vergesellschaftet, daß die se vorbildlicher Typus des Zukünftigen wird. Vergl. Od. o, 525 ff. coll. ρ, 160, ferner Od β, 146 ff.\*). Als Od. o, 160 ff. Tele-

unten zeigen wird, eben so wohl δνειροπολούμενοι d. i. Θεαταὶ δνείρων, als δνειροχριταί seyn können.

<sup>\*)</sup> Hieher gehören die von Athene gesendeten, den Untergang der Freier vorbedeutenden Wunderzeichen, aus denen Theoklymenos das diesen bevorstehende Verderben

mach und Peisistratos wegfahren von Menelaos' Palast, und Telemach den Wunsch ausspricht, seinem heimgekehrten Vater des Königes Gastlichkeit eben so gut erzählen zu können, als er ihrer genossen habe, kommt rechts vor den Pferden vorüber ein Adler mit einer Gans in den Klauen geflogen, die er aus einem Hofe geraubt. Alle freuen sich des

erkennt Od. v, 345 - 370. Von seiner Ansicht verleitet, das Zeus allein ein τέρας senden könne, was doch hier Athene that, will Voelcker dem einfachen Wortsinn der Erzählung zuwider die objektive Realität der vom Dichter berichteten Wundererscheinungen bestreiten, und meint, dass derselbe nur ausmale, was im Augenblicke der Erzählung vor seiner eigenen Seele stand (Allg. Schulz. 1831. Abth. II. Nro. 145; Rec. des Aglaoph. p. 44 f.). Das ist nach des Dichters Worten ganz unmöglich; μνηστήρου δε Παλλάς 'Αθήνη, sagt dieser, ἄσβεστον γέλω ώρσε, παρέπλαγξεν δε νόημα. Οι δ' ήδη γναθμοίσι γελοίων αλλοτρίοισιν αίμοφόρυκτα δε δή κρέα ήσθιον όσσε δ' άρα σφέων δαχρυόφιν πίμπλαντο γόον δ' ώτετο θυμός. Hier findet sich durchaus keine Spur von einem: es war als ob -; die Darstellung hat lediglich den Charakter eines Berichts von Thatsachen. Dass Theoklymenos noch mehr sieht, als der Dichter in eigener Person angiebt, beweist doch wahrlich nicht, dass er das vom Dichter berichtete nicht auch gesehn; in Theoklymenos' Rede wird vielmehr das von jenem Erzählte vervollständigt und ausgeführt. Dass es von den Freiern heisst, ihr Gemüth habe den Jammer geahnet, während sie gleich nachher den Theoklymenos verlachen, ist gerade für ihren Zustand charakteristisch; sie weinen und jammern (οἰμωγή δὲ δέδης V. 353), und im Augenblick, wo sie darauf aufmerkeam gemacht werden, wissen sie von, dem Zanber nichts mehr, der sie bestrickt hatte. Die Wunderbarkeit der Erscheinungen kann endlich in einer Erzählung nicht befremden, die gerade ein furchtbares Wunder berichten soll. Uebrigens haben wir eine Analogie in den Erscheinungen an den geschlachteten Sonnenrindern Od. u.: Drum erkennen wir in beiden Berichten ein rious, dessen eigenthümliche Beschaffenman, heit vorbildlicher Typus des Zukünftigen wirde

Zeichens, aber was es bedeute, ist nicht auf der Stelle klar, nicht einmal, wem es gelte. Menelaos ist im Begriffe, darüber nachzudenken; da kommt ihm Helene mit den Worten zuvor (v. 172): κλῦτέ μεν, αθτάρ έγω μαντεύσομαι, ώς ένλ θυμώ άθάνατοι βάλλουσι, και ώς τελέεσθαι δίω. Die Stelle der kunstgerechten Muntik vertritt hier also die Inspiration, kraft deren Helene die Deutung des Zeichens durch dessen einzelne Momente durchführt: os ode χην ηρπαξ', ατιταλλομένην ενί οίκω, ελθών εξ δρεος, όθι οί γενεή τε τόχος τε, ως Οδυσεύς κακά πολλά παθών και πόλλ επαληθείς οικάδε νοστήσει και τίσεται. ηὲ καὶ ήδη οίκοι, ατάρ μνηστήρσι κακόν πάντεσσι φυτεύει. Man sieht, wie bei der Auslegung verfahren, wie die Bedeutung der Haupthandlung durch Nebenumstände bestimmt und modificirt, dagegen von Hauptsachen in derselben auch wohl utiliter Umgang genommen wird. Dafs der Adler, der den Odysseus vorbildet, eben aus seinem Neste, aus seiner Heimath kommt, dies bleibt unbeachtet; Helene halt sich blos an die Vorstellung des Kommens: dagegen muss die Gans, die doch im Hofraum des Besitzers nur an dem Ort ist, wo sie seyn soll, die widerrechtlich in Odysseus' Haus eingedrungenen Freier bedeuten, so dass bei der Auslegung nur das Fortmüssen aus dem Hause, vielleicht auch das ατιταλλομένην in Betracht kommt. Indem somit dieses τέρας recht gut auch auf einen Räuber gedeutet werden konnte, der einen friedlichen wohlhäbigen Besitzer aus seinem Eigenthum verdrängt, zeigt sich für uns gleich der erste Deutungsversuch, den wir betrachten, mit einer Willkühr behaftet, welche der Anerkennung solcher τέρατα selbst von Seiten des homerischen Menschen Gefahr droht. Wir sehen diese Befürchtung sich verwirklichen, wenn wir das der Beschreibung und Deutung nach ausgeführteste Gleichniss betrachten, das im Dichter vorkommt, Il. u., 200 - 243.

22. Hektor steht bereits sieghoffend mit seinen

Tapferen an dem das achäische Schifflager von vorne schirmenden Graben. Da kommt, die Mannen linkshin abschneidend vom Feind'), ein Adler mit einer Schlange in den Krallen, die sich aber selbst in dieser Lage noch wehrt, und mit dem über die Klaue hinausragenden Kopfe rückwärts gebogen den Adler in die Brust sticht, so dass diesen der Schmerz no-Dies Zeichen thirt seine Beute fallen zu lassen. deutet Polydamas so, dass der Adler, der seine Beute, bevor er sie zu Neste tragen kann, aufgeben muss, die Troer vorstelle, deren Siegeslauf gehemmt werden und sich in schmachvollen, verderblichen Rückzug verwandeln werde. Diese Deutung erklärt er für eine kunstgerechte; denn er schließt v. 228. 229: ωδέ γ υποκρίναιτο θεοπρόπος, δς σάφα θυμφ είδείη τεράων, και οί πειθοίατο λαοί. Was uber thut Hektor? Er ficht zwar die Deutung nicht an, stellt aber in den berühmten Versen 230 - 250 den ihm ausdrücklich verkündeten und envos geoffenbarten Rathschluss des Zeus (Il. 2, 186 - 209) über das Wunderzeichen, die βουλή Διὸς (241) über das τέρας Διός, zumal da diese βουλή mit dem sittlichen Beruf, in welchem er steht, vollkommen zusammentrifft: είς οίωνὸς ἄριστος αμύνεσθαι περί πάτρης. Hier tritt also das τέρας in Widerspruch mit höheren Mächten, denen gegenüber es für Hektor alle Berechtigung verliert.

23. Es scheitert aber zweitens sein Ansehen auch an dem persönlichen Belieben des Menschen, der sich das für ihn in demselben enthaltene Missfällige dadurch vom Halse schafft, dass er gegen die Deutung des kundigen Augurs die Möglichkeit eines. blos zufälligen Vogelfluges geltend macht. Der alte Held Alitherses, welcher nach Od. 8, 158 olog δμηλικίην έκεκαστο δονιθας γνώναι και έναίσιμα μυ-

<sup>°)</sup> Nur so vermag' ich das vielbesprochene ἐπ' άριστερὰ lady Hegywy zu verstehn.

θήσασθαι, hat die beiden Adler, welche ib. 146 ff. von Zeus gesendet über die Versammlung der Ithakesier unter bedrohlichen Umständen wegsliegen, auf Odysseus' Wiederkehr und das Verderben der Freier gedeutét. Darauf entgegnet Eurymachos v. 180: ταῦτα δ' ἐγὼ σέο πολλὸν ἀμείνων μυθήσασθαι. Όρνιθες δὲ τε πολλοὶ ὑπ αὐγὰς Ἡελίοιο φοιτῶσ', ο ὐδέ τε πάντες ἐναίσιμοί αὐτὰρ Ὁδυσσεὺς ὧλετο τῆλ' τ. λ.

Aber nicht nur von höheren sittlichen Instanzen oder von der niemals ausgeschlossenen Möglichkeit eines im Vogelfluge waltenden Zufalls wird das réoac und mit ihm die Bedeutung der Mantik zu nichte gemacht, sondern es zerfällt auch in sich selbst, hat das auflösende und zerstörende Element in sich selber erstlich durch Doppeldeutigkeit. Il. 0,377 hat Nestor in der höchsten Noth der Achäer zu Zeus um Abwehr des gänzlichen Verderbens gebetet. Zeus donnert laut, den Achäern zu günstigem Zeichen, αράων αΐων Νηληϊάδαο γέροντος. Aber diesen nämlichen Donner deuten die siegsmutbigen Troer gerade für sich (v. 379: Τοῶες δ' ως ἐπύθοντο Διὸς ατύπον αλγιόχοιο, μαλλον επ' Aoyeloiσι θόρον, μνήσαντο δὲ χάρμης), und somit gehen. diejenigen, welchen das Zeichen zu statten kommen soll, jedes Vortheils durch das Zeichen selbst verlustig. - Zweitens durch den Widerspruch, dass es zuweilen auszugehn erachtet wird von einem Gott, der im Augenblick der Erscheinung des τέρας das Gegentheil will von dem, was es bedeutet. Dies findet sowohl in der oben besprochenen Stelle statt II. u, 200 ff.; - denn hier sendet Zeus ein den Achäern günstiges Zeichen in dem Augenblick, wo er den Troern Sieg verleihen will, wefshalb sich auch Hektor, der um Zeus' Willen weiss, nichts um das Zeichen kümmert; - als auch Il. v, 821 unter gleichen Umständen nach Ajas' kühner Rede zu Hektor, in welcher er diesem verkündet, dass er bald seinen

Rossen größere Schneligkeit, denn die von Habichten wünschen werde, um sich fliehend in die Stadt zu retten, dies aber durch einen dezids dovis in einer Zeit bekräftigt wird, wo Hektor's Siegeslauf noch lange nicht geschlossen ist. Hier liegt im réρας selbst ein unaufgelöster Widerspruch; der Wille des Gottes, von dem es ausgeht, erscheint als ein getheilter; der nämliche Zeus, der Il. u. 200 den Troern mit jenem σημα gedroht hat, wirkt günstig für sie gerade nachdem Hektor diese Drohung verachtet hat (v. 251: ως άρα φωνήσας ήγήσατο τοι δ' αμ' εποντο ήχη θεσπεσίη επί δε Ζεύς τερπικέραυ-· voc ลือธยา ผิส ใช้ผไพา อิอุย์พา ผิงย์แอเอ ซิบ์ยิโกิลา, ๆ อิ λθύς νηών πονίην φέρεν αὐτὰρ Αχαιών θέλγε νόον, Τρωσίν δε καί Εκτορι κύδος όπαζεν). Die hohe poetische Schönheit dieser dem Siegesmuth und Siegesstolz gesendeten Warnungszeichen, welche lebhaft an jenen schwarzen Ritter in der Jungfrau von Orleans erinnern, rettet das τέρας selber keineswegs von dem Verderben, das ihm als τέρας der in diesem Augenblick mit ihm disharmonirende und als disharmonisch gewusste Wille des ταμίας πολέμοιο bringt. Mit dem réoac aber steht und fällt auch die deutende, auslegende, die niedere Mantik. Denn obschon die Funktion des zeichendeutenden μάντις oder θεοmooros unter Umständen so bedeutend werden kann, dass er im eigentlichen Wortsinn Führer des Heereszugs wird, wie es II.  $\alpha$ , 71 von Kalchas heifst: και νήεσσ' ήγήσατ' Αχαιών 'Ίλιον είσω ήν διά μαντοσύνην, vgl. Od. γ, 173, so haben wir doch an den angeführten Beispieleu gesehn, wie prekär das Gewicht desetben seyn kann, und Od. α, 415 scheut sich der oft schon getäuschte Telemach nicht im Mindesten zu sagen: οὖτ οὖν ἀγγελίης ἔτι πείθομαι, είποθεν έλθοι, ούτε θεοπροπίης έμπάζομαι, ηντινα μήτης, ές μέγαρον καλέσασα θεοπρόπον, έξερέηται. Und Il. ω, 220 ff. erklärt Priamos gerade zu, dass er in Bezug auf göttliche Erscheinungen keiner einzigen Art von Zeichendeutem, sondern nur seinen eigenen Augen traue: εἰ μὲν γάρ τίς μὶ ἄλλος ἐπι-χθονίων ἐκέλευεν, ἢ οῖ μάντιές εἰσι, θυοσκόοι, ἢ ἱε-ρῆες, ψεῦδός κεν φαῖμεν, καὶ νοσφιζοίμεθα μᾶλλον νῦν ở — αὐτὸς γὰρ ἄκουσα θεοῦ καὶ ἐςέδρακον ἄντην — εἰμι, καὶ οὐχ ἄλιον ἔπος ἔσσεται.

25. So hat denn also der Mensch durch das zeoas von seinen Göttern keine verlässige Kunde; höhere sittliche Instanzen, die Möglichkeit des Zufalls, die Doppeldeutigkeit, ja innerer Widerspruch haben dieses Organ der Offenbarung zerstört und seiner Würde beraubt. Somit sieht sich der Mensch gezwungen, nach andern Offenbarungen zu suchen, ob er vielleicht des Göttlichen unmittelbar, ohne Zuziehung eines vermittelnden Zeichens, das ihm Irrthum gebracht hat, habbaft werden könne. Nun ist aber das Göttliche zunächst da zu finden, wo das Irdische aufhört, wo sich Erscheinungen zeigen und Zustände, die sich nicht mehr aus irdischen Causalitätsverhältnissen erklären lassen. In der Sphäre der Aeusscrlichkeit ist eine solche Erscheinung die ὄσσα. das Gerücht, das Niemand auf eine menschliche Quelle zurückzuführen weiß, weßhalb es hergeleitet wird von den Göttern und Διὸς άγγελος heisst. Unter dem Il. & zur ayopà beschiedenen Volke der Achüer hatte sich das Gerücht verbreitet, dass in der Versammlung die Rede seyn solle von Heimkehr; drum heisst es II. β, 93: μετὰ δὲ σφίσιν Όσσα δεδήει, οτρύνουσ' λέναι, Διὸς άγγελος. Vgl. Od. ω, 413: Όσσα δ' άρ' άγγελος ώκα κατά πτόλιν ώχετο πάντη, μνηστήρων στυγερον θάνατον και Κηρ' ενέπουσα. Wenn aber Od. α, 282 Athene zu Telemach sagt, er solle auszichn auf Kunde von seinem Vater: ην τίς τοι είπησι βροτών, ἢ όσσαν ἀκούσης ἐκ Διὸς, ἦτε μάλιστα φέρει κλέος ανθοώποισιν, so scheint hier wegen der im Relativsatze der 'Oooa beigelegten Eigenschaft nicht so wohl speciell ein unbestimmtes Gerücht verstanden zu seyn, als vielmehr eine ομφή oder αὐδή

3εοῦ, eine durch einen μάντις, ein Orakel, oder vielleicht durch einen Gott selbst vermittelte Offenbarung; vgl. ll. v, 129: εἰ δ' Αχιλεὺς οὐ ταῦτα θεῶν ἐκ πεύσεται ὀμφῆς. Od. γ, 215: ἢ σέγε λαοὶ ἐχθαίρονο' ἀνα δῆμον, ἐπισπόμενοι θεοῦ ὀμφῆ. ξ, 89: οἰδε δὲ καὶ τι ἰσασι, θεοῦ δέ τιν ἐκλνον αὐδήν. Die Stimme des Traums, der Il. β init. zu Agamemnon gesprochen, heißt ib. 41 θείη ὀμφή, Zeus selber als Urheber aller Vorbedeutungen Il. θ, 250 πανομφαῖος. Das Orakelwort des pythischen Apoll bedeutet ὀμφή Hymn. Herm. 543. 545.

Im Bereiche der Innerlichkeit aber nach des Dichters Vorstellung das Traumleben die Sphäre, in welcher mit dem Einschlummern der natürlichen Wissens - und Erkenntnisskraft göttliche Mittheilungen Platz greifen können. Die Traumbilder, die nicht von menschlichem Wissen und Wollen abzuleiten sind, wo sollten sie sonst herstammen, als von den Göttern? (Il. α, 63: καὶ γάρ τ' ὄγαρ ἐκ Διός έστιν β. 56: θείός μοι ενύπνιον ήλθεν δνειοος). \*) Freilich ist ein Theil von ihnen mit dem réoas verwandt, die jenigen nämlich, welche der Dentung bedürfen; bei diesen tritt die Kunst des δνειφοπόλος ein, sofern ein solcher nicht ein ονειροπολούμενος (vgl. meine Note zu II. a, 62 coll. Jesaj. 65, 4) sondern ein δνειροχριτής ist (II. ε, 149: τοῖς οὖκ ἐρχομένοις δ γέοων. der eben erst ονειροπόλος genannt war, έχριvar' oveloovs), wie bei den Wunderzeichen die Mantik. Aber häufig enthalten sie auch unmittelbare Offenbarungen, und da das Organ derselben stets eine fertige, außerhalb des Menschen vorhandene, in einen Scheinkörper gekleidete Gestalt ist (daher der dnuoc ονείοων Od. ω, 12, vgl. Il. z, 496: κακὸν γὰρ ὄναρ κεφαληφιν επέστη), so hindert nichts, dass einem solchen wesenlosen Traumbild sich entweder ein abge-

Aber Hermes ist durchaus noch nicht Traumgott; vgl Nitzsch II. p. 152 ff.

schiedener Geist oder eine Gottheit selbst substituire, wenn es diese nicht vorzieht, als Traumerscheinung ein von ihr zu diesem Behuf erschaffenes εἰδωλον zu senden.

27. Um nun das Einzelne zu belegen, so gedenken wir zuerst des einem τέρας verwandten, deutungsbedürftigen Traums der Penelope von dem Gebirgsadler, der ins Haus kommt und deu Gänsen die Hälse bricht (Od. v., 535 - 550). Dergleichen hätte sich beim Dichter recht füglich als τέρας ereignen können; was aber dem τέρας nicht möglich seyn würde, vermag der Traum, nämlich sich selber zu deuten. Der geträumte Adler wird im Traume selbst der von ihm vorbedeutete Odysseus, und sagt zu der um den Verlust der Gänse bekümmerten Penelope mit menschlicher Stimmev. 547 ff.: οὐκ ὄναρ, ἀλλ ὕπαρ ἐσθλὸν, ὅ τοι τετελεσμένον έσται. Υήνες μεν μνηστήρες, ε γ ώ δε τοι αίετος όρνις ή α πάρος, νῦν αὖτε τεὸς πόσις εἰλήλουθα, δς πασι μνηστήρσιν αεικέα πότμον έφήσω. Der wirkliche, Penelope'n unerkannt gegenübersitzende Odysseus kann nun freilich nicht anders als diese Deutung, ja die Identität des Adlers mit Odysseus anerkennen (ἐπειή δά τοι αὐτὸς Ὀδνσσεὺς πέφραδ', ὅπως τελέει ib. 556). - Aber auch diejenigen Traumgestalten, welche von einem Gott zu bestimmten einzelnen Zwecken gesendet werden, führen die Rolle, die sie spielen sollen, nicht durch. Das εἰδωλον, welches Od. 5, 796 Athene geschaffen und gesendet hat, um Penelope'n über Telemach's Abreise zu trösten, bleibt nicht deren Schwester Inhthime, in deren Gestalt es erscheint, sondern nachdem es der bangen Mutter versichert hat, ihrem Sohne werde der Göttin Hülfe nicht fehlen, fügt es sogleich bei (v. 829): η νῦν με ποοέηκε, τείν τάδε μυθήσασθαι. Da dergleichen von der wirklichen Schwester nicht gesagt werden könnte, so liegt für Penelope'n in diesen Worten das Sich - zu - erkennen - geben der göttlichen Erscheinung; defshalb beginnt sie auch ihre Antwort mit: el uèv

εὶ μὲν δὴ θεός ἐσσι, θεοῖό τε ἔκλυες αὐδῆς, eine Stelle, welche uns zugleich über das Wesen belehrt, das solchen Traumgestalten zugeschrieben wird. Auch der ὄνειζος, welcher Il. β, init. dem Heeresfürsten Agamemnon in Nestor's Gestalt von Zeus gesendet wird, verräth sich durch das dem wirklichen Nestor nicht zukommende Διὸς δέ τοι ἄγγελός εἰμι (v. 26).

28. Dieser despos ist fälschlich für den Gott der Träume genommen worden, während doch ein solcher in den Bereich der homerischen Traumwelt gar nicht passt. Denn die Traumbilder, deren es bedarf, werden nicht etwa von einem Gebieter und König derselben requirirt (selbst bei Ovidius Metan. XI fordert Iris einen Traum nicht von einem Traumgott, sondern von Sommus), sondern sie stehn in des einzelnen Gottes Gewalt. Zeus, von dem sie vorzugsweise kommen, hat eine Traumgestalt ohne Weiteres und unmittelbar bei der Hand, und giebt ihr nicht anders als Athene dem εἰδωλον der Iphthime ein Scheinleben auf kurze Zeit. Denn das ist die Natur des ächten und eigentlichen Traumbilds; es ist zwar etwas Wirkliches, leiblich außerhalb des Menschen Vorhandenes; aber dies ist es nur momentan im Traume selbst: mit dem Traum ist auch die Existenz des Traumbilds vorbei. Denn die Vorstellung von einem Aufenthalt der Träume am Wege zum Hades (Od. w. 12), die bekanntere von dem elfenbeinernen Thore, durch welches die trüglichen Traumgesichte, von dem hörnenen, durch welches die wahrhaftigen kommen, ist lediglich ein Ergebniss menschlicher Reflexion über die Träume, ist gleichen nur theoretisch vorhanden, kommt aber in den Concreten Fällen nirgends in Anwendung. Niemals wird ein Traumbild aus jenem Ort am Hades geholt, niemals kehrt irgend eines dorthin zurück. Diejenigen Traumgestalten, die wirklich und wesentlich auch außer den Träumen existiren, sind abgeschiedene Seelen, wie Patroklos II.

- $\psi$ , 65 dem Achilleus erscheint, oder wirkliche Götter, wie Athene im Traume Nausikaa's. Diese zeigen sich auch nicht als eitle Traumgestalten, wie denn Patroklos ganz als der spricht, der er ist, und Athene, die sich in Dymos' Tochter verwandelt hat, diese Maske nicht ablegt.
- Allein obwohl die Träume, wie die Wunderzeichen, dem homerischen Menschen eine Bethätigung des göttlichen Waltens folglich eine Quelle seines Wissens von den Göttern sind, so können sie ihm doch eben so wenig als die τέρατα für ein untrügliches Mittel der Offenbarung gelten. Nachdem Penelope dem unerkannten Gemahl jenen oben erwähnten Traum von dem Adler und den Gänsen erzählt und dieser denselben unmöglich anders deutbar gefunden, als er sich selbst gedeutet habe, erwiedert sie Od. τ, 560: ξεῖν', ἤτοι μὲν ὄνειροι ἀμήχανοι ἀχριτόμυθοι γίγνοντ', οὐδέ τι πάντα τελείεται ἀνθρώποισιν, und spricht dann jene Vorstellung von den doppelten Thoren der Träume aus. Aber das Unzuverlässige liegt nicht blos in der Natur der Träume selbst, sondern es kann ja auch der Gott, der einen sendet, damit betrügen wollen, wie Zeus den Agamemnon Il. 8, init.. Darum hat sich der Mensch nach Kriterien umzusehn, die ihm die Zuverlässigkeit des Gesichtes, die redliche Absicht des Gottes, von dem es herrührt, verbürgen. Nestor sagt Il. 6, 80 ff.: hätte den Traum (Agamemnon's) ein anderer Achäer erzählt, ψεῦδός κεν φαζμεν. Das heisst nicht (vgl. meine Note zu der Stelle): so würden wir ihn für eine Lüge des Erzählers, oder für eigene Einbildung desselben, sondern (vgl. Il. β, 349 und ω, 220 — 224) für eitel, für ein άλιον έπος, für einen Trug des Gottes erklären. Nun aber hat ihn Agamemnon gesehen, fährt Nestor fort, Agamemnon, ος μέγ άριστος Αχαιών εθχεται είναι. Den wird, das giebt er zu verstehen, Zeus schwerlich betrügen. Man sieht, dass ihm die Person dessen, der die Of-

fenharung erhält, eine sicherere Garantie zu bieten scheint, als das von Agamemnon berichtete Wort des Traumes: Διὸς δέ τοι ἄγγελός είμι.

- Weit verlässiger also, denn die Träume, sind in Absicht auf Erkenntniss der Zukunft, diejenigen Offenbarungen im Innern, welche die Möglichkeit einer Täuschung durch einen übelwollenden Gott vollständig ausschließen, wir meinen die Ahnungen, die theils als Warnungs - theils im Augenblick des Todes, wo die Schranken irdischer Erkenntniss fallen, als Weissagestimmen in der Menschenbrust sich regen. Der Freier Amphinomos hat eine solche nach Odysseus' sehr ernster Mahnung an die Unbeständigkeit des frevelhaft missbrauchten Glücks und an die Schrecken der Heimkehr des Königs, indem es Od. σ. 153 von ihm heisst: αὐτὰρ δ βῆ διὰ δῶμα φίλον τετιημένος ήτος, νευστάζων κεφαλή δη γάς κακον όσσετο θυμός. 'Αλλ' ουδ' ως (trotz dieser zur Trennung von den Freiern mahnenden Warnungstimme) φύγε Κῆοα πέδησε δὲ καὶ τὸν Αθήνη. Dem sterbenden Patroklos ist II. n., 843 ff. Alles klar, dass ibn Apoll getödtet durch Euphorbos' Hand, dass Hektor, der sich des Sieges rühme, selbst nicht lange mehr leben, sondern fallen werde von des Aeaciden Geschofs. Und als diese Weissagung wahr geworden ist, da kann Il. 2, 358 der sterbende Hektor dem großen Feinde, der ihm das Begräbniss verweigert, zurufen: φράζεο νου, μή τοι τι θεών μήνιμα γένωμαι, δματι τω, ότε κέν σε Πάρις και Φοίβος Απόλλων έσθλον εόντ δλέσωσιν ένλ Σκαιησι πύλησιν. Βο klar tritt ihm Achilleus' Ende mit allen Umständenvor die Seele. - Höchst ergreifend ist Hektor's Ahnung vom Untergange Troja's, jenes berühmte έσσεται ήμαο, οτ άν ποτ δλώλη Ίλιος ίρή κ. τ. έ. 11. ζ, 447, das unter andern Umständen auch Agamemnon ausspricht Il. d. 163 ff..
  - So finden wir also den Menschen unmittelbar erleuchtet im Tode. Dieser hier nur momen-11 \*

tane Zustand wird als continuirlich gedacht bei dem μάντις im engeren Sinne, soferne dieser nämlich nicht blos Ausleger eines τέρας oder des Vogelflags, ein οἰωνιστής, ist (vgl. Od. α, 202: ο ΰτε τι μάντις εων, ο ὖτ οίωνων σάφα είδως), sondern sich fortwährender oder wenigstens ohne Vermittlung zu gewinnender Inspiration erfreut. Ein solcher hat, wie z. B. Kalchas, ein Wissen nicht blos von der Zukunft, sondern auch von der Vergangenheit und Gegenwart (11. α, 70: Κάλχας - δς ήδη τά τ εόντα, τά τ' εσσόμενα, πρό τ' εόντα), und kann z. B. verrathen, wo die Mauer einer Stadt am schwächsten und angreifbarsten ist (Il. ζ, 433 — 439: λαὸν δὲ στησον παρ ερινεόν, ένθα μάλιστα άμβατός έστι πόλις και ἐπίδρομον ἔπλετο τεῖχος. Τρὶς γὰρ τῆγ ἐλθόντες επειρήσανθ οι άριστοι - ή πού τις σφιν ένισπε θεοπροπίων εὖ εἰδώς, ἢ νυ καὶ αὐτῶν θυμός εποτούνει και ανώγει). Dieses Wissen hinwiederum ist, wie das eines jeden θεοπρόπος, die Gabe eines Gottes oder vielmehr Zeus' und Apollon's (vergl. 11. α. 72: ην διὰ μαντοσύνην, την οί πόρε Φοΐβος Απόλλων mit Od. 0, 244: Αμφιάραον, δν πέρι κῆοι φίλει Ζεύς τ' αίγιοχος και 'Απόλλων und oben II. 22), kann daher auch, wie die Fähigkeit ein τέρας auszulegen, momentan einem nicht zünftigen Individuum ertheilt werden (vgl. Od. α, 200 ff., wo Athene nicht als Göttin, sondern als Mentes spricht, mit Od. o, 172). In Wirksamkeit tritt diese Gabe für den concreten Fall in Folge des Gebets; Il. a. 86: οὐ μὰ γὰο Ἀπόλλωνα Διτ φίλον, ὧτε σὸ, Κάλχαν, εὐχόμενος Δαναοίσι θεοπροπίας αναφαίνεις (zu enthüllen pflegst), erwacht aber nicht erst an einem von aussen her gegebenen Zeichen, wie denn Kalchas H. α den Grund von Apollon's Zürnen ohne Weiteres anzugeben vermag, und Penelope, wie Od. a, 415 lautet, einen θεσπρόπος, den sie zu sich bescheidet, um eine θεοπροπία von wegen ihres Gemahles

befragt, auch wenn kein zu deutendes Zeichen vorhanden ist \*).

32. Bei diesem allgemeinen Hellsehen, das sich für uns als der Culminationspunkt göttlicher Offenbarung an die Menschenwelt ergeben hat, ist für die Person des uavric kraft der göttlichen Eingebung die Scheidewand zwischen göttlichem und menschlichem Wissen aufgehoben. Der Rathschluss des Gottes wird ihm nicht wie beim τέρας von außen her, sondern innerlich in seiner Seele, aber hier nicht. wie beim Traum, durch ein Mittelglied, sondern unmittelbar, wie bei der Ahnung, aber wiederum nicht, wie bei dieser, nur in seltenen Momenten oder im Augenblick des Todes, sondern stets und in jedem Falle des Bedürfnisses kund. Der Mensch tritt mit der Gottheit wieder in unmittelbaren Verkehr, nun aber nicht mehr so, dass dieselbe zu ihm herabstiege, sondern so, dass er zu ihr emporgehoben wird. Auch ohne dass die Gottheit ihm persönlich uaht, selbst ohne dass sie eine Mittheilung beabsichtigt, versteht der μάντις ihre Gedanken und Sprache. Als Apollon und Athene einander bei der Buche begegnen, und einen Zweikampf Hektor's berathen, heifst es von Helenos, dem Seher unter den Troern, Il. 1, 44: των δ' Ελενος, Πριάμοιο φίλος παῖς, σύνθετο θυμώ βουλήν, η δα θεοίσιν εφήνδανε μητιόωσιν und v. 53: ώς γαρ εγών όπ άκουσα θεών αλειγενετάων. Derselbe Vorgang, der hier äußerlich dargestellt wird als ein Hören und Verstehn dessen, was die Götter miteinander sprechen, muss bei der Inspiration als ein innerlicher Act angenommen werden im Bewusstseyn des μάντις, so oft er eine unvermittelte Offenbarung erhält. Er vernimmt innerlich, was die Gottheit ihm

e) Vgl. hierüber Voelcker in der oben eitirten Rec. dem Aglaoph. p. 43; er behauptet mit großer Wahrscheinlichkeit auch enthusiastische Weissagung zu Delphi. Allen furor divinus spricht der hom. Mantik Lobeck ab im Aglaoph. p. 264 ff.

sagt, und was in Folge solcher Mittheilung der μάντις verkündet, heist desswegen gerade so gut θεοπρόπιον und θεοπροπία, wie der Spruch des Zeus, den etwa Thetis dem Achilleus aus Zeus' Munde mittheilen kann. Vgl. die schon angeführten Stellen mit ll. λ, 794 (π, 36 ff. coll. v. 50): εἰ δέ τινα φρεσίν ήσι θεοπροπίην ἀλεείνει, και τινά οἱ πὰρ Ζηνὸς ἐπέφραδε πότνια μήτης —.

33. Aber wie zum μάγτις vermag die Gottheit auch zu reden zum unvernünftigen Thier und solches mit der Gabe der Weissagung zu beschenken\*). Als Achilleus zur Schlacht fährt, redet durch Here's Fügung Xanthos, sein Rofs, Il. 7, 408: 202 May o' er νῦν γε σαώσομεν, δβοιμ Αχιλλεύ αλλά τοι έγγύθεν ήμαρ δλέθριον ουδέ τοι ήμεζε αίτιοι, άλλά θεός τε μέγας καλ Μοζοα κραταιή κ. τ. λ. · und v. 416: αλλά σοδ αθτώ μόρσιμόν έστι θεώ τε και ανέρι ίφι δαμήναι. Hiedurch erscheint die μαντοσύνη als ein dermassen absolutes, so sehr nicht vom Individuum, sondern blos vom Willen der Gottheit abhängiges, folglich außer aller menschlicher Willkür und Rechnung liegendes Gnadengeschenk, dass zwischen der Natur desselben und dem von ihm gemachten Gebrauche ein greller Contrast entsteht, wenn auf dieses χάρισμα ein förmliches Gewerbe gegründet, wenn der μάντις, als δημισεογός, dem Arzte, dem Schiffszimmermann (Od. o, 383), dem Herolde (ib. r, 135) gleichgestellt wird. Die Gabe der Weissagekunst in die gemeine Wirklichkeit des Lebens berabgezogen drängt dem Menschen die Frage auf, ob denn wirklich jedesmal Offenbarung der Gottheit sey, was der μάντις dafür ausgiebt, und schafft dem Unglauben Bahn und Berechtigung, den in den bereits angezogenen Stellen (II. w., 220; Od. a., 415) Priamos und Telemach unverholen aussprechen. Wie sich demnach die früheren Gestaltungen der Offenbarung

<sup>\*)</sup> Vgl. die schlimmen Ahnungen der troischen Pferde II. , σ, 224

aufgelöst haben durch die Natur des vermittelnden Zeichens, so geht die gegenwärtig besprochene zu Grunde durch die des vermittelnden menschlichen Organs, welches dem Glauben an Inspiration nicht sattsame Garantie bietet. Ein von Düntzer p. 55 für hesiodisch betrachtetes Fragment sagt: uávric d' องิจิสโร ธิสาเท ธิสเทชองไดท ฉิทชอด์สดท. อีรสเร ฉิท อเิจิสเล Ζηνός νόον αλγιόχοιο.

34. Liegt nun aber die Mangelhaftigkeit dieser Offenbarungsform an dem menschlichen Träger und Gefässe derselben, so mus sich natürlich der Mensch ein besseres suchen, ein Zutrauen verdienendes, das sich seinem Glauben schon legitimirt hat und eine nicht anzufechtende Autorität besitzt. Ein solches Organ könnten die Orakel seyn, als Stätten der Weissagung, die sich immerfort von Neuem beglaubigen. Aber obwohl erwähut, das dodonaische Od. ξ. 327 rep. τ, 296: τον δ' ές Δωδώνην φάτο βήμεναι, δφρα θεοίο έκ δρυός ύψικόμοιο Διός βουλήν έπακούσαι, οππως νοστήσει Ίθάκης ές πίονα δημον, das pythische II. ι, 405; Od. ૭, 79: ῶς γάρ οξ χρείων μυθήσατο Φοίβος Απόλλων Πυθοί έν ήγαθέη, όθ υπέρβη λάϊνον ουδον χρησόμενος, wie denn vielleicht auch Od. n., 402 auf ein Orakel zu beziehn int: αλλά πρώτα θεών εἰρώμεθα βουλάς εἰ μέν κ αλνήσωσι Διὸς μεγάλοιο θέμιστες χ. τ. λ., so treteu diese gleichwohl für das Bewufstseyn des Dichters verhältnissmäfsig noch sehr zurück. Aus Homer lässt sich zwar abnehmen, dass in Dodona ein geordnetes Orakelinstitut war (vgl. Creuzer Briefe p. 132), in welchem die ascetischen Σελλοί (ανιπτόποδες, χαμαιευναι II. π, 235) als υποφήται (ibid.) das Rauschen der heiligen Eichen deuten (Odysseus will en δουδς θψικόμοιο Διός βουλην έπακουσαι), ferner dals die heilige Pytho schon sehr reich ist (Il. 1, 404); aber das einzige sichere Beispiel eines politischen Einflusses der Orakel giebt uns Agamemnon's Reise nach Pytho vor dem Zuge nach Troja (Od. 9. 80).

wenn gleich Völcker in seinem Aufsatz über hem. Mantik viel zu weit scht, wenn er aus dieser Stelle schliesst, dass vom Orakelausspruch der ganze Zug nach Ilios abgehangen sey (p. 1157). Nicht überzeugender folgert derselbe aus Nestor's an Telemach gerichteter Frage: η σέγε λαοί έχθαίρουσ ανα δημον, έπισπόμενοι θεοῦ ομφή; (Od. γ, 215; π, 96) eine große politische Macht der Orakel; denn Jeou duch mussnicht eben ein Orakel seyn. Als beweisend für den Einfluss der Orakel bleibt also höchstens Od. n. 402 noch übrig; sonst greifen sie nicht nur in die epische Handlung nicht ein, sondern werden auch gar nicht weiter erwähnt, während doch z.B. eine Senduag nach Pytho bei der langen Dauer des Krieges, eine Anfrage, wie derselbe zu beendigen sey, etwas gar nicht undenkbares wäre. Dass sie folglich noch die politische Rolle nicht spielen, die sie später durch das Hervortreten der Dorier übernehmen, scheint mir unzweifelhaft zu sevn.

35. Wo bietet sich denn also dem homerischen Menschen eine untrügliche Erkenntnissquelle der Gottheit? Wo mag er, unbetrogen von Zeichen und Propheten, den Gedanken und Willen der Gottheit verstehn? Antwort: da, wo dieselbe sich finden und erfahren lässt ohne die Mittelglieder, welche des Wissen von ihr nur unzuverlässig gemacht haben, das heißt: in ihren Werken, in den Geschicken und Fügungen, in dem Gang der Ereignisse.

Indem nämlich der homerische Mensch aus dem Geschehenden die Stimmung der Gottheit gegen ihn abnehmen zu können glaubt, werden ihm die Ereignisse selbst wieder zu Bethätigungen und einzelnen Manifestationen der Gottheit. Es ist als ob er den Sinn und Gedanken derselben im concreten Falle mit Händen griffe. Drum sagt Hektor II. ο, 488 ff.: δη γὰς ἰδον οφθαλμοῖσιν ἀνδρὸς ἀριστῆος Διόθεν βλαφθέντα βέλεμνα. Ῥεῖα δ' ἀρίγνωτος Διὸς ἀνδράσι γίγνεται ἀλαὴ, ἡμὲν ὁτέοισιν χῦδος ὑπέρτερον ἐγ-

γυαλίξη, નેઈ δεινας μινύθη το και οθα έθέλησιν αμύνειν ώς νθν Αργείων μινύθει μένος, άμμι δ' άρήγει. Il. π. 119: γνώ δ' Αίας κατά θυμον αμύμονα, δίτησέν τε, έργα θεων, ο δα πάγχυ μάχης επί μήδεα πείρεν Ζεύς ύψιβρεμέτης, Τρώεσσι δέ βούλετο νίκην. Das Unglück der Danaer, denen der Graben nichts geholfen, bringt den Agamemnon Il. &, 69 ff. zu folgender Aeufserung: ούτω που Δίτ μέλλει ύπερμενέϊ φίλον είναι, νωνύμνους απολέσθαι απ 'Αργεος ένθάδ' Αχαιούς. Ήιδεα μέν γάρ ότε πρόφρων Δαναοίσιν άμυνεν οίδα δε νύν, ύτι τους μεν δμώς μακάρεσσι θεοίσι πυδάνει, ημέτερον δε μένος και χείρας έδησεν. Wenn Hektor Il. o. 719 ff. ruft: νῦν ἡμίν πάντων Ζεύς ἄξιον ημαρ έδωχεν, νηας έλειν, αι δεύρο θε ών α έχητι μολούσαι ήμεν πήματα πολλά θέσαν, so schliesst er auf das Jewy dézest aus dem Unglück der Griechen. Man vergl. überhaupt noch Il.  $\pi$ , 45; o, 467 coll. 473;  $\pi$ , 658; p, 101; 626; 687; v, 120; 347; Od. 7, 166; µ, 295; ω, 182; 373. Merkwürdig ist, dass der Mensch selbst in ganz speciellen Fällen, wo ihn kein allgemein angenommener Glaube auf die bestimmte Gottheit leiten kann, wie z. B. der Gang der Kriegsereignisse auf Ζεύς als den ταμίας πολέμοιο führt, gleichwohl die bandelnde Gottheit erräth; z. B. Hektor 11. χ, 297: ω πόποι, ή μάλα δή με θεοί θάνα-τόνδε κάλεσσαν Αηϊφοβον γὰς ἔγωγ ἔφάμην ῆςωα παρείναι άλλ δ μεν έν τείχει, έμε δ' έξαπάτησεν 'Aθήνη' Antilochos II. ψ, 405: ήτοι μεν κείνοισιν έριζέμεν οὖτι κελεύω, Τυδείδεω Ιπποισι δαϊφρονος, οίσιν Αθήνη νου ώρεξε τάγος, και έπ αθτώ κοδος έθηκεν. - Von den augenblicklichen Gebetserhörungen, durch welche die Götter ihr Daseyn bekunden, wird unten die Rede seyn; hier stehe als vorläufiges Beispiel, was von Glaukos gesagt wird Il. π, 527 ff.: ὡς ἔφας εὐχόμενος τοῦ ος ἔκλυε Φοῖβος Απόλλων. Αὐτίκα παῦς οδύνας κ. κ. λ. μένος δέ οδ έμβαλε θυμφ. Γλαύνος δ' έγνω ήσιν ένὶ φρεσὶ, γήθησέν τε, όττι οι ώχ ήχουσε μέγας θεός εθξαμένοιο.

36. So hätten wir denn die für den homerischen Menschen unter allen verlässigste Art der Gotteserkenntniss gefunden. Denn war ihm auch der unmittelbare personliche Verkehr eine sichere Quelle seines Wissens von der Gottheit, so ist derselbe doch bei der vom Dichter besungenen Generation Die τέρατα, worin sich die schon im Abnehmen. Gottheit bethätigen soll, haben sich als betrüglich erwiesen, so wie das von unmittelbarer Inspiration herrührende θεοπρόπιον. Untrüglich erkennbar ist Sinn und Wille der Gottheit nur aus der sich ohne Vermittlung selbst deutenden Wirklichkeit, in deren Gestaltung die Gottheit sich manifestirt. Dempach stehn die Stufen heidnischer Offenbarung in Absicht auf Werth und Geltung zur christlichen in gerade umgekehrtem Verhältniss. Während bei dieser Gottes Offenbarung in den Werken als ihr niedrigster, auch den Heiden zugänglicher Grad erscheint, höher die Prophetie steht, aber die Fülle der Gottheit sich der Menschheit offenbart in der persönlichen Erscheinung des Sohns, so muss umgekehrt bei den Heiden die scheinbar realste Mittheilung der Gottheit durch persönlichen Verkehr in der That gerade die unwahrste Form der Offenbarung seyn, während einige Spur von Wahrheit schon hin und wieder in der Prophetie, z. B. in den Ahnungen, enthalten, vollkommen wahr aber die Vorstellung von Erkennbarkeit des göttlichen Wesens aus den Werken ist. Also beginnt die christliche Wahrheit mit ihrer untersten Stufe gerade da, wo das Heidenthum die ibm mögliche böchste erstiegen hat, während die im Wesen des Christengottes begründeten übernatürlichen Offenbarungsarten bei den Heiden zwar auch schon vorkommen, aber als Mittheilungsformen ohne wahren Inhalt, der erst im Christenthum diesen Formen real entsprechend und ein substantieller wird.

## Fünfter Abschnitt.

## Die praktische Gotteserkenntniss

1. Wir haben im Vorhergehenden die bei dem Dichter vorkommenden Offenbarungsformen der Gottheit vollständig zu gliedern versucht. Aber, müssen wir nunmehr fragen, was offenbaren diese Offenbarungen, welcher Art ist ihr Inhalt und Gehalt? Die Gottheit erscheint in denselben als hereintretend und hereinreichend ins Menschliche, stets gegenwärtig, bald hülfreich, bald mahnend, schreckend und strafend. Aber was in ihnen von Mahnung, von Verkündigung sich findet, bezieht sich auf Einzelnes, berührt nur Ereignisse specieller Art, enthält aber durchaus kein Element von Lehre, von allgemein gültiger Vorschrift; nie spricht sich in ihnen der Wille der Gottheit in Form eines Gesetzes aus. In Absicht auf das praktische Verhalten des Sterblichen zu den Göttern und zu Seines - gleichen ist norm maafsgebend allein das natürliche wusstseyn des Menschen vom Göttlichen, oder das Gewissen, dessen Zustand und Bildung wir untersuchen müssen, wenn wir die Gesetze kennen zu lernen gedenken, nach welchen sich bei dem Dichter das ethische Leben gestaltet.

Was sich dem Menschen als heiliges Recht, als göttliche Satzung darstellt, ist das Erzeugniss seines natürlichen Gewissens, welches jedoch von den gleichfalls in ihm wurzelnden, durch den Gemeinglauben aber fest und objektiv gewordenen Vorstellungen von der Gottheit eine bestimmte Richtung und Bildung empfängt. Die Frage folglich, die wir beantworten müssen, mit welcher wir an die im ersten Abschnitt gewonnenen Resultate wieder anknüpfen, ist folgende: was erscheint dem Wesen der Gottheit nach als geboten und verboten, somit im Unterlassungs - oder Begehungsfall als ἀνομα, d. i. Sünde?

2. Wir haben die Gottheit anerkannt gefunden als Schöpferin. Erhalterin. Beherrscherin des menschlichen Daseyns. Der Mensch. der sein Leben von der Geburt bis zum Tode von der Gottheit regiert und bedingt weiss, ist an sie gekettet durch unlösbare Bande des Bedürfnisses. Das Gefühl dieser Abhängigkeit, eine unumgänglich nothwendige, aber die niedrigste Stufe des Verhältnisses des Menschen zur Gottheit, spricht sich nicht allein in jenem berühmten Worte des Nestoriden Peisistratos aus Od. 7.46ff.: δὸς καὶτούτω (dem Telemach) ἔπειτα δέπας μελιηδέος οἶνου σπείσαι έπει και τουτον δίομαι άθανάτοισιν εθχεσθαι πάντες δὲ θεῶν γατέους ἄνθοωποι sondern es wird vom erzählenden Odysseus sogar den Cyclopen, die sich ihrer Behauptung nach nichts um die Götter kümmern (Od. ι, 275; οδ γαρ Κύαλωπες Λιός αλγιόχου αλέγουσιν, οὐδε θεων μακάρων επειή πολύ φέρτεροι είμεν), ein faktisches Vertrauen auf die Gottheit, ein Bewusstseyn ihrer Abhängigkeit von derselben zugeschrieben; Od. ι, 107: Κυαλώπων δ' ές γαΐαν-Ιπόμεθ, οι όα θεοίσι πεποιθότες άθαν άτοισιν ούτε φυτεύσυσιν χερσίν φυτόν, εὐτ ἀρόωσιν κ. τ. λ.: ibid. 410: εἰ μὲν δη μήτις σε βιάζεται, οίον ξόντα, νοῦσόν γ' οὔπως ἔστι Διὸς μεγάλου άλέασθαι.

3. In diesem Bewufstseyn der eigenen Bedürftigkeit und Ohnmacht wurzeln nun alle Verpflichtungen, welche sich der Mensch im normalen Gemüthszustande der Gottheit gegenüber auferlegt weiß. Zunächst geht aus demselben in den Augen der Götter und Menschen die Verpflichtung hervor, dieses Bedürfniss der Gnade, dieses hiemals erlöschende Abhängigkeitsverhältniss auch immerfort anzuerkennen und dessen Anerkennung zu bethätigen. Dies geschieht im Opfer, nicht zwar, in sofern es sühnende Kraft hat, wovon wir hier noch absehn, sondern sofern es als Ehrengabe (γέρας) der specifische Ausdruck, folglich auch das Kriterium einer gottesfürchtigen Gesinnung ist, somit auch durch Unterlassung desselben die Gottheit am sichersten beleidigt wird. Eurykleia sagt Od v. 363 ff. vo Odysseus: ή σε περί Ζεύς ανθρώπων ήχθηρε θεουδέα θυμον έχοντα ου γάρ πώ τις τόσσα βροτών Διὶ τερπικεραύνω πίονα μηρί έκη, οὐδ' έξαίτους έκατόμβας, οσσα σὸ τῶ ἐδίδως κ. τ. λ. Vgl. Od. α, 65, wo Zeus sagt: πως αν έπειτ 'Οδυσήος έγω θείοιο λαθοίμην, δε πεοί μέν νόον έστι βροτών, πέρι δ' ίρα θεοίσιν αθανάτοισιν έδωχε. Darum heisst es auch von Eumaios, einem vorzüglich frommen Manne, sehr charakteristisch, als er sich anschickt das Mahl zu bereiten. Od. ξ. 420: οὐδὲ συβώτης λήθετ ἀρ αθανάτων φρεσί γὰρ πέχρητ ἀγαθησιν. άλλ ογ απαρχόμενος κεφαλής τρίχας έν πυρί βάλλεν z. z. 1., womit zu vergleichen sind Priamos' Worte ΙΙ. ω, 425: ἡ δ΄ ἀγαθών καὶ ἐναίσιμα δώρα διδουναι αθανάτοις έπει ο υποτ έμος παϊς, είποτ έην γε. λή θετ ενὶ μεγάροισι θεών, οδ Όλυμπον έχουσι τῷ οδ απεμνήσαντο καί εν θανάτοιό περ αίση, wie sich überhaupt Zeus' Liebe zu den Troern auf die reichlichen, stets ihm dargebrachten Opfer gründet; vgl. 6, 44 ff.: αὶ γὰρ ὑπ' ἢελίω - ναιετάουσι πόληες -, τάων μοι πέρι κήρι τιέσκετο Ίλιος ίρη, καὶ Πρίαμος καὶ λαὸς ευμμελίω Ποιάμοιο. Ου γάρ, μοι ποτε βωμός εδεύετο

δαιτὸς ἐἰσης, λοιβῆς τε πνίσσης τε τὸ γας λάχομεν γέρας ἡμεῖς ferner II. v, 298; 405;  $\chi$ , 170;  $\omega$ , 34; 69. Wie die Götter wegen nicht gelobter oder nicht dargebrachter Opfer zürnen, geht hervor aus II.  $\alpha$ , 65; ε, 177;  $\iota$ , 537;  $\mu$ , 6;  $\psi$ , 863; Od.  $\delta$ , 352; 472 etc.

- 4. Der Opferdienst, dessen rein antiquarische Seite wir übergehen dürfen, und wegen des wenigen Symbolischen, was sich an ihm findet, auf Nitzsch I. p. 207 f. verweisen, macht, vom Gebete begleitet, das Hauptstück des Kultus aus. Der Dichter giebt uns Thatsachen an die Hand, um je nach den Personen, von denen der Gottesdienst verwaltet wird, zwischen priesterlichem, politischem (Aristot. Polit. III, 9 bei Lob.: χύριοι ἡσαν οί βασιλείς και τῶν Αυσιῶν, ο σαι μὴ ἱερατικαί) und häuslichem zu unterscheiden\*).
- 1) Der priesterliche Gottesdienst ist zuvörderst an heilige Stätten geknüpft, die regelmäßig dem Kultus einer einzelnen Gottheit geweiht sind. Dergleichen Stätten sind erstlich die Tempel, deren nicht nur einzelne namhaft gemacht werden (der Athenetempel in Athen II. β, 549, in Ilios II. ζ, 88; der Apollon's in Pytho II. ι, 405; Od. θ, 80; der desselben Gottes in Ilios II. ε, 446; η, 83, und in Chryse II. α, 39, der Poseidon's in Helike II. θ, 203), sondern nach Od. ζ, 10 (καὶ νηοὺς ποίησε θεῶν, Nausithoos nämlich in der neugegründeten Phäakenstadt) in jeder Stadt, einer oder mehrere, vorausgesetzt werden müssen. Vgl. Od. μ, 346, wo die

<sup>\*)</sup> Höchst reichhaltige Vorarbeiten geben Nitzsch Od. I. p. 219 — 222; Lobeck Aglaoph. I. p. 256 — 259 und Voelcker Rec. des Aglaoph. in den Nibb. Bd. V, 1, p. 37 — 42. Wir suchen die Resultate, die wir aus vorurtheilsloser Vergleichung der Ansichten dieser Gelehrten gewonnen zu haben glauben, nach unserem Zwecke selbstständig zu verarbeiten, ohne das wir den Wahn hegen, etwas wesentlich Neues geben zu können.

Gefährten des Odysseus dem Helios zur Sühnung ibres Frevels an den Rindern einen Tempel in Ithuka geloben. Diese Tempel sind nach Od. u, 347 etc. mit Weihgeschenken geschmückt; von Bildsäulen der Götter aber findet sich nur eine, jedoch nach unserem Bedünken unzweifelhafte Andeutung in Il. 7, 92: 303, wo der von den Troerinnen dargebrachte ménloe gelegt wird Aθηναίης έπλ γούνασιν ηθκόμοιο. was gewifs nicht blos bildliche Rede ist. Zuverlässig aber wird die Bildsäule nicht als die leibhaftig gegenwärtige Gottheit, der Tempel nicht als Wohnung oder bleibender Aufenthaltsort gedacht, was allen sonstigen Vorstellungen vom Leben und Wohnen der Götter widerspräche; er ist blos Opferstätte, und wird von der Gottheit nur zuweilen besucht (Od. 9, 362 ff.: vgl. die schon minder homerische Vorstellung Hymn. Dem. 28). - Zweitens gehört zu den heiligen Stätten sowohl das rémevos, das Grundstück, als das άλσος, der Hain eines Gottes, die beide nicht ohne Altar sind (τέμενος βωμός τε θνήεις Il. 9, 48; ω, 148: Od. 9, 363; άλσος und βωμός Od. 0, 209. 210; v, 279, hiernach auch Od. L, 200). Uebrigens heifst Il. β, 506 die Stadt Onchestos ein άλσος Poseidon's, wie Pyrasos II. β, 696 ein τέμερος der Demeter. Vgl. Völcker l. c p. 37. - Drittens sind zu nennen die nicht in einem Tempel oder réwevog befindlichen Altäre, hier vorzugsweise nicht die von keinem Priester bedienten Hausaltäre, dem Zeve éoxeloc geweiht. soudern einmal die Alture der arood einer Stadt (vgl. Od. 5, 266 mit v, 187, Voelcker), dergleichen auch die aropa des achäischen Lagers hat (Il. 9. 249; 1, 808), ferner viele einzeln stehende arae subdiales, deren es nach Il. 6, 305; Od. 7, 162 etc. allerorten gegeben haben muss.

5. Jeder dieser heiligen Tempel, Aecker und Haine (für letztere vgl. Il. 9, 48 mit  $\pi$ , 604; Od.  $\iota$ , 197 ff.) hat einen Priester, da kein geweihter Ort dieser Art ohne Gottesdienst, kein stabiler Dienst

ohne Diener, und offenbar dies Alles, Tempel, Kultus und Priesterstand, gleichzeitig entstanden ist. An den heiligen Oertern, deren Obhut dem Priester vertraut ist, so dass er z. B. in dem άλσος seines Gottes wohnt (Od. 1, 200), fungirt er als legeds, als Opferer, und αργιής, als Beter (Il. α, 11;  $\varepsilon$ , 78), wahrscheinlich, wie Theano Il.  $\zeta$ , 305 cf.  $\alpha$ , 450, mit priesterlicher Fürbitte für Einzelne oder das gemeine Wesen. Sein ununterbrochener Verkehr mit dem Gott kann ihn zu dessen Liebling (Il. a, 381), ja gleichsam Vertrauten machen; daher die priesterliche Mantik (siehe oben Abschn. IV, §. 19 not.), daher auch die Ehrfurcht, die man ihnen zollt (Odysseus verschont, als er Ismaros zerstört, den Priester Maron, Od. 1, 199), oder wenigstens schuldet (Il. α, 21 ff.), daher endlich der Schutz, der im Krieg' ihren Söhnen von ihrem Gotte zu Theil wird (Il. e, 23; o, 521). Mit diesem Verhältniss zum Gotte verträgt sich nur hoher Rang im Volke und ist wahrscheinlich auch Mitgenuss der Tempeleinkünfte verknüpft (Maron's Wohlhabenheit Od. 1, 197 ff.). Nichtsdestoweniger bilden sie durchaus keine Kaste, und unmöglich können wir Voelcker'n "eine gewisse Hierarchie der homerischen Priester" zugeben. Denn sie werden erstlich vom Volke gewählt oder bestellt (Il. ζ, 300 von Theano: την γάρ Τρώες έθηzaν 'Aθηναίης ξέρειαν); bilden nirgends eine geschlossene Corporation; denn II. 1, 575 senden die Geronten der Aetoler zu Melengros θεών lερηας αρίστους, das ist nicht das gesammte Priestercollegium, sondern von den Priestern die angesehensten, so dass auch das θεὸς ώς τίετο δήμω, was Il. ε, 78 und  $\pi$ , 604 von den Priestern Dolopion und Onetor ausgesagt wird, um so mehr nur auf persönlichen Vorzug zu gehn scheint, als ihr Stand sie, wie Chryses' Beispiel beweist, durchaus nicht immer vor Unbilden schützt. Dass sie ferner im politischen Volksleben wenigstens nicht bedeutend hervortreten, geht

geht schon daraus hervor, dass der Dichter ihrer verhältnissmässig selten und immer nur im Vorbeigehn gedenkt. Im griechischen Lager sind keine Priester; denn sind sie an den Tempeldienst, wie man doch annehmen muss, gebunden, so konnten sie nach Troja nicht mitziehen, um so mehr, da, wie wir unten sehn werden, der Kultus im Lager keine priesterliche Person voraussetzt. Die lepsig Il. a, 62 müssen keineswegs gerade griechische Priester seyn. In Ithaka wird, den Svoozóoc ausgenommen. durchaus kein Priester erwähnt, wenn gleich vom Daseyn des Apollinischen άλσος Od. v. 278 auf Priester geschlossen werden kann. Auch den Einfluss, deu sie politisch durch ihre Mantik ausüben, hat, wie wir schon oben Abschn. IV. §. 24.34 gesehn, Voelcker viel zu hoch angeschlagen. Und was die Hauptsache ist: es fehlt die Hauptbedingung, auf der hierarchische Macht von jeher beruht hat; sie sind nimmermehr die einzigen, die unentbehrlichen Vermittler zwischen dem Menschen und der Gottheit. Denn Opferdienst und Fürbitte kann jeder verrichten. Giebt es doch außer dem priesterlichen auch noch 2) den politischen Kultus.

6. Doch bevor wir diesen erörtern, müssen wir eine Behauptung untersuchen, welche sich ganz allein auf das Vorhandenseyn eines hieratischen Elements im homerischen Volksleben stützt. Die Göttersprache nämlich, welche nach dem Dichter für manche Dinge ganz andere Benennungen kennt, als die menschliche\*), hat erst neuerdings wieder Funcke

<sup>\*)</sup> Für Αιγαίων sagen die Götter Βριάρεως II. α, 403, für Βατίεια, jenen Hügel auf der treischen Ebene, σῆμα πολυσκάρθμοιο Μυρίνης II. β, 813, für κύμινδις, den Vogel, χαλκίς II. ξ, 291, für Σκάμανδρος, den Flufs, Ξάνθος II. υ, 74. Als Wörter der Göttersprache ohne Beifügung der menschlichen nennt der Dichter das Kraut μῶλυ Od. κ, 305 und die Irrfelsen Πλαγκταί Od. μ, 61.

bei Zimmermann 1839. XII. Nro. 152 p. 1223 f. hieratisch genannt. Dagegen hatte sich lange schon Lobeck im Aglaoph. II. p. 858 ff. ausgesprochen und die angeblich göttlichen Benennungen von Dingen, die den Zeitgenossen unbekannt seyn mussten, wie das μωλυ, die Πλαγκταί, für eigene Erfindungen des Dichters erklärt; seyen diese dann einmal "eleganti et prope necessario mendacio" von den Göttern hergeleitet gewesen, so habe man in der Folge willkürlich von den cursirenden mehrfachen Benennungen einer Sache gleichfalls eine der Göttersprache beigelegt (p. 858), und zwar die prächtigere, signifikantere (p. 863). Göttling zur Theog. 831 hat Lobeck nicht beigestimmt, sondern sagt geradezu: hic Deorum sermo est untiquissima Graecorum lingua, Pelasgica (nam Pelasgi dioi sunt), pertinens illa ad res sacras (nun folgen Beweisstellen aus Steph. Byzant.). Gegen beide erklärt sich Bernhardy griech. Literaturgeschichte p. 156, gegen Lobeck insbesondere, weil Homer's Wahrhaftigkeit an willkürliche Erfindungen und Verzierungen in rhetorischer Absicht zu denken nicht erlaube 1); und in Erwägung, "dass die sparsamen Ueberbleibsel dieser Göttersprache auf alte Nomenklatur zurückgehen, dass ferner in frühester Zeit eine Menge von Doppelnamen umlief, theils aus Geläufigkeit der Mundart entsprungen, theils nach Weise des höheren Alterthums Appellative mit den Zeichen indivi-

Menschliche Doppelnamen: Σκαμάνδριος und Άστυάναξ, μόρφνος und περκνός II. ω, 316. — Einiges von der älteren Literatur hierüber bei Lobeck p. 863 n. σ.

<sup>\*)</sup> Wohl gedenken wir der vom Dichter gewiss erfundenen Phäaken- und Nereiden-Namen Od. 3, 111 ff., Il. σ, 39 ff.; aber diese sind nichts ausserhalb des Dichters Vorhandenes, während derselbe, wenn er von der Göttersprache redet, bei seinen Zuhörern ein Wissen von dieser vorauszusetzen scheint.

dueller Bestimmtheit verknüpfend etc.", entsagt er dem Glauben an eine Tradition von Sprachalterthümern nicht. Ohne ein Urtheil über den pelasgischen Ursprung dieser Alterthümer zu wagen, jedoch mit bestimmtester Verwerfung eines hieratischen Charakters derselben, für welchen sich bei dem Dichter der Boden nicht findet, bekeunen auch wir uns zu dem Glauben Bernhardy's, hauptsächlich gestützt auf das von Lobeck p. 861 etwas zu schnell beseitigte Hesiodische Fragment XLII (bei Göttling ΙΙΙ p. 206): την ποίν Αβαντίδα κίκλησκον θεοί αίξυ εόντες, την τότ επώνυμον Εύβοιαν βοός ωνόμασεν Zεύς, welches doch jedenfalls, da das Verhältniss der Abanten als der ältesten Eingesessenen zu dem jüngeren Namen bekannt ist, den Werth eines Zeugnisses für eine schon in sehr alter Zeit geltende Vorstellung von den Doppelnamen hat und wenigstens der Analogie nach übereinstimmt mit Schol. AD zu ΙΙ. υ, 74: των διωνύμων τὸ μεν προγενέστερον ὄνομα είς θεούς αναφέρει ο ποιητής, το δε μεταγενέστερον είς ανθοώπους. Nichts Entscheidendes giebt Haupt allg. wissensch. Alterthumskunde Bd. II. p. 112. -Die einzige weitere Spur einer besonderen Göttersprache findet sich bei Homer in dem den Göttinnen Circe und Calypso gegebenen Beiwort αθδήεσσα, wenn dieses nämlich bedeutet: mit menschlicher Sprache begabt, und nicht etwa blos, was nicht unwahrscheinlich ist, vocalis, stimmreich, tonreich (Hor. Od. 1, 12, 7: vocalis Orpheus). Eine Art von Analogie für die Göttersprache bieten die θύραι θεώτεραι der Nymphengrotte Od. ν, 111: οὐδέ τι κείνη ἄνδρες εξέρχονται, άλλ άθανάτων όδός έστιν.

7. Unser Hauptargument also gegen die hieratische Natur dieser angeblichen Göttersprache ist der Mangel eines hieratischen Elements im homerischen Leben überhaupt, aus dessen Abwesenheit allein der politische Kultus zu erklären ist, von welchem jetzt geredet werden muß. Wir geben ihm diesen Na-

men, weil im Interesse des Gemeinwesens der Fürst die sacra nicht blos anordnen (Od. v., 171 ff.), sondern ohne Zuziehung von Priestern aufserhalb der Tempel und Haine (Völcker) auch selbst verwalten kann, wie Agamemnon das Opfer vor Beginn der Schlacht Il. &, 411 ff., das zur Sanktion des Vertrags mit den Troern Il. y, 271 ff., Nestor und sein Volk das Poseidon's Od. y, 5 ff., Oineus das Festopfer, bei dem Artemis vergessen wurde Il. 1, 535, und andere mehr, die wir unten §. 8 als Gelegenheitsopfer in Gesellschaft von sacris privatis anführen. Diese Feiern unterscheiden sich' nach Opferhandlung und Gebet in nichts von den priesterlichen sacris, sondern nur nach den mitwirkenden Personen, so dass eben darin der Beweis liegt, wie wenig in dem Verhältniss des Menschen zur Gottheit eine priesterliche Intercession für nöthig erachtet wird, wie viel mehr der Tempel oder der Hain eines Priesters bedarf, als der Fürst oder das Volk.

8. Dies wird vollends einleuchtend, wenn wir erwägen, dass es 3) noch einen häuslichen und sonstigen Privat-Kultus giebt, dem jeder einzelne Hausvater und wer etwa letzteren üben will mit priesterlicher Berechtigung vorsteht. Hieher gehören die zahlreichen Opfer am Hausaltar des Zeds έρχεῖος, ένθ ἄρα πολλά Λαέρτης Όδυσεύς τε βοῶν ἐπλ μηρί έκαιον Od. 2, 335, auf welchem auch Il. 2, 772 der alte Peleus πίονα μηρί' έχαιε βοός Διὶ τερπικεραύνφ αὐλης ἐν χόρτφ hicher das Privatopfer, mit welchem Nestor Athene'n Od. 7, 418 ff. für ihr persönliches Erscheinen bei dem Feste Poseidon's dankt. hieher Odysseus' den Nymphen gewidmeter Kultus Od. v, 348 ff. 358, und sonst noch eine Menge von Gelegenheitsopfern. Denn die stata anniversaria sacrificia sind gewiss die seltneren; Homer gedenkt nur der allgemeinen Apollofeier in Ithaka Od. v, 156; 276 ff.;  $\varphi$ , 258, der jährlichen Opfer des atheniensischen Erechtheus Il. 8, 550, wo

jedoch Creuzer in den Münchner gel. Anzeigen 1838 Nro 21 p. 175 mit Anderen (vgl. Heyne z. d. St.) das ενθάδε μιν ίλάονται auf Athene beziehen zu wollen scheint, ferner der θαλύσια, des Aerntefestes der Actoler Il. 4, 534 ff., vielleicht auch nach Müller Proleg. p. 260 der Panionien auf Helike Il. v. 404, endlich der gewiss auch stationär gedachten Aethiopenopfer; vielmehr geht, da man der Götter in allen Ereignissen des Lebens, bei jedem Werk' und Vorhaben zu bedürfen überzeugt ist, der Opferkultus, das Brandopfer oder das compendiösere Trankopfer, durch das ganze Leben hindurch, und ist gleichsam ein in eine Handlung eingekleidetes Gebet. Wir finden daher nicht nur Dankopfer für eine glücklich bestandene Gefahr (II. z., 571, wo loor ein Weihgeschenk bedeutet) und für errungenen Sieg (Il. 5, 526; 2, 707), sondern auch Opfer vor der Abfahrt (Il. 4, 357; Od. 7, 159. 160; 4, 553), vor der Schlacht (Il. 2, 727), vor Priamos' Gang ins griechische Lager (1). w, 305), vor Telemach's Abreise von Ithaka (Od. \$, 431 coll. \$\nu\$, 50; \$\nu\$, 147 ff.; 222), vor der Berathung über Odysseus' Absendung von den Phäaken (Od. n. 190), bei dem entscheidenden Bogenschuss (Od. φ. 264; 267). - Eine σπονδή dient zur Bekräftigung eines Schwurs Od. &, 331. Odysseus' oftmalige gnordy im Saale des Alkinoos beim Gesange des Demodokos (Od. 9, 89) ist ein verstärktes Gebet um künftige Gnade, so wie Penelope nach Telemach's Aufforderung Od. Q, 50 durch ein Gelübde von Hekatomben Zeus' Rache über die Freier herabrufen soll, und wie Odysseus in Bettlergestalt Erfüllung der von ihm über die Freier weissagend gesprochenen Worte mittelst einer Spende, bevor er selber trinkt, wie mit einem kurzen Stoßgebet heischt: ώς φάτο και σπείσας έπιεν μελιηθέα οίνον (Od. σ, 151). Die omovon vor dem Niederlegen erinnert an das Abendgebet (Od. 7, 333;  $\sigma$ , 419); so wie ans Tischgebet die Juntal (wohl die anagyal), welche Patro-

klos auf Achilleus Gebot vor dem Essen ins Feuer werfen mus (II. 1, 219: Θεοίσι δε θύσαι ανώγει Πάτροκλον, δν έταιρον δ δ' έν πυρί βάλλε θυηλάς). ist als ob von den göttlichen Gaben, die man geniesst, zur Anerkennung, dass es solche seyen, zuvor ein Tribut an die Götter, diesen zur Speise, entrichtet werden müsse; vgl. Od. 1, 231, wo Odysseus von sich und seinen Gefährten erzählt: ἔνθα δὲ (in der Höhle des Cyclopen) πῦς κείαντες ἐθύσαμεν, ἢδὲ καὶ αὖτοὶ τυςῶν αἰνύμενοι φάγομεν. Sogar des Odvsseus' Gefährten essen von den frevelhaft geschlachteten Sonnenrindern nicht eher, als bis sie, die mangelnde Opfergerste mit Baumblättern, Wein mit Wasser ersetzend, den Göttern davon ein förmliches Opfer gebracht haben, Od. µ, 356 ff.. Hauptsächlich in den Opfern wird den Göttern diejenige Ehre zu Theil, welche vom Dichter so häufig zur Bezeichnung der höchsten denkbaren Ehre gebraucht wird. Man erinnere sich an das θεὸν ως τιμαν, Ισα θεοίσι τίειν, an das θεός δ' ώς τίετο δήμω, dergleichen Stellen auszuschreiben nicht nöthig ist.

9. Weil aber das Opfer, wie wir gesehn haben, noch als höchste und ausreichende Bewährung der Frömmigkeit gilt, wird ersichtlich, wie wenig ein Bewusstseyn von der Wahrheit vorhanden ist, dass das reinste Opfer das des eigenen Willens, dass Gehorsam besser denn Opfer sev. Als Kennzeichen der Gottesfurcht wird eine dem göttlichen Willen gegenüber zu vollbringende Verläugnung des eigenen nirgends angeführt, und Beispiele solches Gehorsams liefert nur ein paar Mal Achilleus, in der bekannten Stelle aus dem Zwiste der Fürsten Il. a., 216, wo er Athene'n, die ihn mahnt, sein Schwert in der Scheide zu lassen, entgegnet: χρη μέν σφωίτερόν γε, θεά, έπος είρύσσασθαι, και μάλα περ θυμφ κεχολωμένον ώς γαο άμεινον. "Ος κε θεοίς έπιπείθηται, μάλα τ' ἐκλυον αὐτοῦ, — ferner indem er sich auf Zeus' Gebot gegen Thetis bereit erklärt, Hektor's

Leiche zurückzugeben II. ω, 139: τῆδ' εἶη, ὁς ἄποινα φέροι, καὶ νεκρὸν ἄγοιτο, εἰ δὴ πρόφρονι θυμῷ Ολύμπιος αὐτὸς ἀνώγει. Aber aus den Schlussworten der ersten Stelle geht hervor, daſs diese Selbstverläugnung noch einen starken Beisatz von Rücksicht auf eigenes Interesse hat. Tritt doch am Brandopſer selbst die Ironie merkwürdig hervor, daſs der Opſernde die Götter hauptsächlich mit den Theilen des Opſerthieres abſindet, die ſūr ihn selbst zu keinem Gebrauche sind, mit den μηρίοις. Vgl. Hes. Theog. 535 ff. und Ranke's schöne Erläuterung in den Hesiodeischen Studien p. 17.

10. Ist nun gleich das religiöse Bewusstseyn noch nicht zur Tiefe der den Willen bemeisternden Selbstverläugnung ausgebildet, so bringt es doch wenigstens nicht umgekehrt die Ehre der Gottheit der Verherrlichung menschlicher Kraft und virtus zum Opfer. Die homerischen Helden ehren die Gottheit durch Zuversicht und Vertrauen und froh der eigenen Mannhaftigkeit bauen sie doch den Erfolg ihres Thuns mit Frömmigkeit auf den Beistand der Himmlischen. Wir heben von dieser die Bedürftigkeit menschlichen Wesens und die Machtfülle der Gottheit anerkennenden Gesinnung nur einige der frappantesten Beispiele hervor. Während Hektor, den überhaupt ein festes Gottvertrauen besonders auf Zeus charakterisirt, seine Siegeshoffnungen Il. 9. 526 ff. in die Worte kleidet: εὖχομαι ἐλπόμενος Διδ τ άλλοισίν τε θεοίσιν, έξελάαν ένθένδε χύνας Κηρεσσιφορήτους, beschliefst Il. ι, 49 der selbst in großer Bedrängniss muthige Diomedes seine zum Kämpfen und Bleiben anseuernde Rede mit der Aeusserung: Fliehe, wer da will; νωϊ δ', έγω Σθένελός τε, μαχησόμεθ, είζοχε τέχμως Ιλίου εύρωμεν σύν γαρ θε ώ ελλήλουθμεν. Knüpft doch selbst der gewaltige Achilleus im ersten Kampfe mit Hektor seine Zaversicht den ihm jetzt von Apollon entrissenen Helden doch noch zu erlegen an die Bedingung, dass

auch ihm ein Gott beistehe: η θήν σ' έξανύω γε, καλ υστερον αντιβολήσας, εί πού τις και έμοιγε θεων ·ἐπιτάδδο θός ἐστιν. Vgl. Il. λ, 366; ν, 154. Bekannt ist die Sfelle Od. π, 260, in welcher Odysseus dem nach Helfern zu dem gefährlichen Werke fragenden Telemach keinen Sterblichen. dafür aber Zeus und Athene nennt: bezeichnend ferner Telemach's eigenes Wort zu dem Vorsicht anrathenden Eumaios: αὐτὰς ἐμοὶ τάδε πάντα καὶ άθαν άτοισι μελήσει (Od. ρ. 601).. Den Glauben, dass mit Hülfe der Götter selbst das Schwerste gelinge, sprechen Stellen aus wie Il. o, 561; v, 100. Ja sogar die gottlosen Freier können sich so wenig als die Cyclopen (vgl. oben §. 2) vom Glauben an die Nothwendigkeit göttlichen Beistands als der Bedingung alles Gelingens losmachen, da sie dem Schweinhirten nur Strafe zu drohn wagen, "εί κεν Απόλλων ημίν ίλήκησι και άθάνατοι θεοι άλλοι" (Od. φ, 364), womit zu vergleichen Od. χ, 252: ἀλλ' ἄγεθ', οἱ εξ πρώτον ακοντίσατ, αί κέ ποθι Ζεύς δώη Οδυσσηα βλησθαι, καὶ κύδος ἀρέσθαι. - Dass aber diese Anerkennung der Abhängigkeit von den Göttern Pflicht ist, geht daraus hervor, dass Misstraun in den Erfolg bei zugesagter göttlicher Hülfe eben so gerügt wird, als die Vermessenheit, ohne den Willen der Götter etwas vollbringen zu wollen, gestraft. Für ersteres vergl. Od. v, 38 - 51; gar zu groß erscheint dem Odysseus im Gespräche mit Athene'n das Wagniss des Freiermords, und, wenn er gelänge, gar zu unsicher die Möglichkeit, der von ihren Familien her drohenden Rache zu entgehn. Da spricht Athene, man traue doch schon einem Freunde, öçnep 3vgτός τ' ἐστὶ καὶ οὐ τόσα μήδεα οἰδεν αὐτὰς ἐγώ θεός είμι, διαμπερές η σε φυλάσσω έν πάντεσσι πόνοις. έρεω δέ τοι έξαναφανδόν είπερ πεντήποντα λόχοι μεοόπων ανθοώπων νώι περισταίεν, πτείναι μεμαώτες Ein Beispiel der Vermessenheit aber giebt Ajas des

Oileus Sohn, von dem es heifst Od. δ, 502: και νύ κεν ἔκφυγε Κῆρα, και ἐχθόμενός περ Αθήνη, εὶ μὴ ὑπερφιαλον ἔπος ἔκβαλε και μέγ ἀάσθη φη δ' ἀέ-. κητι θεων φυγέειν μέγα λαιτμα θαλάσσης. Diese seine frevelhafte Rede zog ihm den todbringenden Zorn Poseidon's zu.

11. Diese Ueberzeugung von der Abhängigkeit menschlicher Dinge von der Gottheit sowie das Vertrauen auf deren Macht und Helfewilligkeit erzeugt das Gebet, einen Akt der Anerkennung eigener Bedürftigkeit, eine Mittheilung gleichsam des eigenen Rathschlusses an die Götter, um deren Genehmigung zu erholen, welche die Gottheit verlangt, deren Unterlassung sie straft. Charakteristisch spricht dies der den Achäern zürnende Poseidon Il. n. 446 f. aus, die ohne Gebet und Opfer ihr Lager mit Mauer und Graben geschirmt: Ζεῦ πάτες, ἡ ξά τίς ἐστι βροτών επ απείρονα γαίαν, δςτις έτ αθανάτοισι νόον καὶ μητιν ενίψει; Drum sagt auch Antilochos ΙΙ. ψ, 546: αλλ ώφελεν αθανάτοισιν εθνεσθαι (Εθμηλος). τό κεν οὖτι πανύστατος ηλθε διώκων. Teukros schiesst mit Macht (ἐπικρατέως) nach dem am Seile flatternden Vogel, aber er versäumt es, betend dem Apoll eine Hekatombe zu geloben; da gelingt ihm sein Schuss nicht ganz; μέγηρε γάρ οἱ τός ᾿Απόλλων (Il. ψ, 863); vgl. Il. λ, 364; Od. ω, 516 ff.; ν, 51. Ajas heisst vor seinem Zweikampfe mit Hektor die Achäer beten; zuerst meint er, sie sollten es leise thun, damit ihnen die Troer in einem Wettgebete nichts abgewännen; gleich aber corrigirt er sich in seiner heldenmüthigen Zuversicht mit jenem η καὶ αμφαδίην, έπει ούτινα δειδιμεν έμπης beten aber sollen sie jedenfalls. Priamos, dem Hekabe, bevor er sich zu Achilleus wage, Gebet um ein reque angerathen, geht sogleich auf den Vorschlag der Gattin ein: έσθλον γαρ Διὶ χεῖρας ανασχέμεν, αί κ έλεήση (Π. ω, 301). Die Gattinnen und Töchter, welche den Il. ζ, 237 aus der Schlacht in die Stadt zur Veranstaltung jenes Ménloc-opfers zurückkehrenden Hektor nach Gatten und Brüdern fragen, verweist der Held zum Gebete (δ δ' έπειτα θεοίς εθγεσθαι ανώγει). Und so giebt es noch ferner der Beispiele viel bei dem Dichter, dass zunächst die Noth, das Bedürfniss es ist, was den Menschen beten lehrt (Il. o, 367; o, 46; 498; Od. 6, 433; 1, 294; 412), wie denn das Gebet in einzelnen Fällen seine letzte und einzige Zuflucht ist (Telemach's: κείρετ' έγω δε θεούς επιβώσομαι αίὲν ἐόντας Od. α, 378; β, 143 coll. 210 f.; Il. a. 35). Vergl. die schon oben angeführte Stelle Od. γ, 47: ἐπεί καὶ τοῦτον δίομαι άθανάτοισιν εὐχεσθαι πάντες δε θεών γατέον σ' άνθοωποι. - Darum ist aber auch der eigentliche Kern des Gebetes allemal eine Bitte; von einem Lob - oder Dankgebet finden sich nur schwache Spuren, von ersterem in Il. α, 472, wo nach dargebrachtem Versöhnopfer Apoll in einem Hymnus gefeiert wird (of de navnuéοιοι μολπή θεὸν ελάσχοντο, καλὸν ἀείδοντες παιήονα, πουροι 'Αχαιών, μέλποντες Έκαεργον); von letzterem in II. 1, 298, wo Hektor den Zweikampf mit Ajas abgebrochen wünscht, damit für jetzt dieser die Achäer, er selbst aber die Troer und Troerinnen erfreue, αίτε μοι, sagt er, εθγόμεναι θείον δύσονται ἀγῶνα ferner in Odysseus, des heimgekehrten. Gebet zu den Nymphen Od. v., 356 ff., wo er diese begrüßt und mit Opfern und Gaben zu erfreuen verspricht. Einigermaßen ähnlich Il. z, 462 ff. -Gegenstand aber der Bitte wird aus gleichem Grunde meistens ein bestimmtes Einzelnes, eine Gnade, ein Beistand im concreten Falle, selten ein allgemeines Gut, ein sittliches χάρισμα seyn. Denn nur Hektor erbittet 11. 5, 476 ff. für seinen unmündigen Sohn Heldenkraft und Heldenherrlichkeit im Allgemeinen. Diese Erscheinung ist um so auffallender, als ja, wie wir geschen haben, alle Fähigkeit, Kraft und Tüchtigkeit eine Gabe der Götter ist, folglich erbeten werden zu konnen scheint. Es ist als ob der

Geist des Gebets wie nur angeregt durch das Bedürfniss des Augenblicks so auch mit der Gunst und Gnade des Augenblicks schon zufrieden wäre, und so zu sagen seine Kraft gerade in einer Beziehung ignorirte, in welcher sie von der größten Wichtigkeit werden könnte. So wird denn nur gebetet um Rache II. α, 39; Od. v, 112 — 119; um Hülfe zum Streit Il. 6, 412, um Garantie der δραια γ, 276, um gerechte Vergeltung y, 298; 351, um Sieg e, 115 vgl. η, 202, um Erfolg der Gesandtschaft Il. 4, 171; 183, um Rettung und Sieg z, 278; π, 233, um Rettung o, 372, um schnelle Heilung n, 514, um Geleit und ein τέρας ω, 308, um Hülfe gegen die Ränke der Feinde Od. β, 262, um Rettung des Sohnes δ, 762, um Rettung aus dem Meer e. 445, um Empfehlung des inérne bei dem fremden Volk 7. 324, um Hülfe zur Vollendung des Versprochenen 1, 331, um Tod v, 61 etc.. Einige Male tritt das Gebet auf als priesterliche Fürbitte, am eigentlichsten in 11. 7. 305. wo die Priesterin Theano im Namen der versammelten Troerinnen um den Schirm Athene's gegen Diomedes fleht, dann auch in dem Gebet des wiederversöhnten Chryses für die von Apoll gestraften Achäer II.  $\alpha$ , 451. Die Opfernden beten jedoch mit (Il.  $\alpha$ , 458) oder wenigstens vor der eigentlichen Fürbitte auch; Il. ζ, 301: αί δ' ολολυγή πασαι Αθήνη χείρας ανέσχον (über das ολολύζειν siehe Passow)\*).

12. Wenn nun gleich das Gebet im Allgemeinen ein Erzeugniss des Vertrauens auf die Macht und Gnade der Gottheit ist, so liegt doch dem natürlichen Menschen nichts näher, als im einzelnen Falle vor der Gottheit mit einem bestimmten Anspruch auf die Gnade zu erscheinen und ihr gegenüber ein jus

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Siebelis de hominum heroicae atque homer. aetatis precibus ad Deos missis, Budissae 1806, eine noch immer brauchbare Monographie, p. 9.

quaesitum auf Erhörung geltend zu machen. Daher die nicht seltene Erscheinung, dass der homerische Mensch auf irgend eine Weise der Gottheit die Erhörung seiner Bitte als eine Art von Pflicht nahe zu legen sucht\*). Natürlich wird am öftesten dasienige geltend gemacht, worin der Mensch auch seine Frömmigkeit am meisten zu bethätigen glaubt, das Verdienst der Opfer, das von Agamemnon dem Zeus recht eigentlich vorgerückt wird Il. 3, 236: Ζεῦ πάτες, η δά τιν ήδη υπερμενέων βασιλήων τῆδ' άτη άασας, καί μιν μέγα κύδος άπηύρας; Οθ μεν δή ποτέ φημι τεόν περικαλλέα βωμόν νης πολυκλήςδι παρελθέμεν, ενθάδε έβδων, άλλ επί πασι βοών δημον καὶ μηρί ἔκηα κ. τ. έ., worauf dann erst die Bitte folgt. Vgl. 11. a, 37 ff.; o, 372; Od. d, 762; o, 240. Nur das umgekehrte Verhältniss ist es, wenn das Gebet zugleich ein Gelöbniss von Opfern enthält; wie Il. 5, 305; z, 292. Anspruch auf Erhörung gewährt aber auch das specielle, ganz menschlich gedachte Verhältniss der ixerela, in welches Odysseus zu dem Gott jenes Flusses in Scheria tritt Od. e. 450, dem Cyclopen im Gebete zu Poseidon seine Sohnschaft Od. 1, 528; ferner, indem die Gottheit gleichsam an Consequenz gemahnt wird, früherer Beistand, Od. v. 98 ff.; Il. z. 278 dem Bittenden selbst, Il. e, 115; z, 285 dem Vater desselben geleistet, endlich frühere Erhörung sowohl als Nicht-erhörung; vgl. Il.  $\alpha$ , 453,  $\pi$ , 236 mit Od.  $\zeta$ , 324. Es. versteht sich, dass von diesen Rechtsansprüchen die Bedingungen eines der Gottheit wohlgefälligen, erhörlichen Gebetes zu unterscheiden sind, als dergleichen der Dichter II. a. 218 willigen Gehorsam

<sup>\*)</sup> So berufen sich Euripid. Or. 1231 ff. Dind. Orestes und Elektra, indem sie die Manen des Vaters um Hülfe flehn, auf ihr Verdienst um die Rache desselben; da sagt Pylades V. 1238: οὐχοῦν ὀνείδη τάδε κλύων ὑῦσαι τέχνα.

ξός πε θεοίς ἐπιπείθηται, μάλα τ' ἔκλυον αὐτοῦ), Od. ξ, 406 reine, nicht mit Verbrechen befleckte Hände namhaft macht. Nachdem Odysseus dem Eumaios freigestellt hat ihn den ξεῖνος zu tödten, wenn er ihm die Heimkehr seines Herrn nur lüge, weist letzterer dieses Ansinnen mit Abscheu von sich: "das würde mir wohl guten Namen unter den Menschen bringen, und — πρόφρων (getrosten Muthes) κεν δη ἔπειτα Δία Κρονίωνα λιτοίμην."

13. Diesen Bestandtheilen des Gebetes gemäß hat sich so zu sagen ein liturgisch feststehender Typus desselben gebildet, der bei der feierlichen wie minder feierlichen Anrufung, ja selbst noch in der kürzesten Bitte des Augenblicks erkennbar ist. Der Anrede an die Gottheit, welche bei feierlichen Gelegenheiten, wie z. B. II.  $\pi$ , 233, eine ausgeführtere Form bekommt, folgt die Begründung des Rechtsanspruchs, gewöhnlich eingeführt mit ei  $\delta \eta$ , so wahr als —, ei noze, so gewiß einmal —, sodann die eigentliche Bitte; oder, wo jene nicht vorhanden ist, sogleich diese letztere. Als Formular des vollständigeren Gebetes diene II. e, 115 — 120:

πλύθι μοι, αλγιόχοιο Διός τέχος, Ατουτώνη, εἴποτέ μοι και πατοι φιλα φοονέουσα παρέστης όητφ ε΄ν πολέμφ, νύν αὖτ εμε φιλαι, Αθήνη δὸς δέ τέ μ ἀνδρα ελεῖν και ες δομην εχχεος ελθεῖν, δς μ ἔβαλε φθάμενος, και ἐπεύχεται, οὐδέ με φησιν τορον ε΄τ ὄψεσθαι λαμπρὸν φάος ἡελίοιο.

Vgl. Il.  $\alpha$ , 39; 451;  $\varkappa$ , 278; 284; o, 372;  $\pi$ , 233; Od.  $\delta$ , 762;  $\varepsilon$ , 445;  $\zeta$ , 324;  $\iota$ , 528. — Die Gebete, in deuen der Erhörungsansprüche nicht Erwähnung geschieht, dergleichen wir lesen Il.  $\beta$ , 412;  $\gamma$ , 276; 298;  $\zeta$ , 476;  $\eta$ , 200;  $\psi$ , 770:  $\omega$ , 308; Od.  $\varrho$ , 354, Leiben folgendem Typus ähnlich (Il.  $\psi$ , 770):  $K\lambda\tilde{\nu}$ - $\lambda\tilde{\nu}$ ,  $\lambda\tilde{\nu}$ ,

opfern, beigefügt wird, z. B. Il.  $\gamma$ , 351;  $\zeta$ , 305; z, 292; Od.  $\eta$ , 331;  $\varrho$ , 240. Auch kommt es vor, dass eine Rede in ein Gebet übergeht, z. B. Il.  $\varrho$ , 645;  $\vartheta$ , 228 ff., auch dass ein Wunsch nach göttlichem Beistande, gegen einen Menschen ausgesprochen, von der Alles hörenden Gottheit als ein Gebet betrachtet wird und Erhörung findet, Il.  $\varrho$ , 560 ff.. Einmal geht das Gebet in die Weise des Hymnus über, indem Od. v, 61 Penelope die von ihr anfangs nur vergleichungsweise berührte Geschichte der Töchter des Pandareos vollständig einflicht.

14. Wie die feste Form des Gebetes den mehr oder minder nothwendigen Stücken desselben, so entspricht das äußerlich Rituelle vornehmlich iener inneren Bedingung des erhörlichen Gebets, die wir in sittlicher Reinheit gefunden haben \*). Vgl. das ¿eδειν ίερα άγνως (pura mente) και καθαρώς (puro corpore) bei Hes. Eoy. 337. Reine Hände muss der Betende haben; daher die Waschungen vor jedem Gebet; vgl. Il. ζ, 266, wo Hektor sagt: χερσὶ δ' ἀνίπτοισιν Διϊ λείβειν αίθοπα οίνον αζομαι οδδέ πη έστι κελαινεφέι Κρονίωνι αίματι και λύθρω πεπαλαγμένον εθχετάασθαι. Vergl. II. ω, 305; ι, 171; π, 230; Od. β, 261; μ, 336. Zu dem Waschen kommt noch das εὖφημεῖν II. ι, 171. Das gewöhnliche Emporheben der Hände, welches vorkommt selbst wenn zu Poseidon und zu den Nymphen gebetet wird (Od. 1, 526 f.; v, 355), steigert sich im Augenblick der höchsten Noth bis zum Emporziehn und Ausraufen der Haare; 11. χ, 15: πολλάς έχ κεφαλής προθελύμνους έλκετο χαίτας ύψύθ ξόντι Διί, mit welcher, wie das Δι beweis't, zum Gebete zu rechnenden Gebehrde zusammenzuhalten ist, was Il. x, 77 der seinen Sohn anflehende Priamos thut: ή ς δ γέρων, πολιάς δ άς ανα τρίχας έλκετο γερσίν, τίλλων έκ κεφαλής οὐδ

<sup>\*)</sup> Nitzsch I. p. 310 läugnet dies, wie mich dünkt, mit Unrecht.

Except θυμον έπειθεν, wobei man gleichfalls nicht blos an das Haarzerraufen des Schmerzes denken darf. Achilleus freilich streckt, indem er zu seiner im Meere wohnenden Mutter betet, die Hände gegen das Meer aus (Il.  $\alpha$ , 351), und Althaia, die zu den unterirdischen Gottheiten ruft, γαζαν πολυφόρβην χερσίν αλοία (ll. ι, 568); vgl. oben p. 76. — Von einem Knieen vor der nicht persönlich gegenwärtigen Gottheit findet sich keine Spur. Im Gegentheil beten die Phaeaken zu Poseidon έσταότες περί βωμόν Od. ν, 187. Etwas Anderes ist, dass das bei gegenwärtigen Personen eigentlich gemeinte yovνοῦσθαι, γούνων λαβείν (vgl. Il. α, 500) uneigentlich für jedes Anrufen der Götter stehn kann; vgl. Od. δ, 433; z, 521; λ, 29; ε, 449 (Siebelis l. c. p. 19).

15. Hat nun aber der Mensch auch seinerseits die Bedingungen eines gottgefälligen Gebetes erfüllt, so hat er gleichwohl für die Erhörung desselben nicht die mindeste Garantie. Es hat sich die Gottheit nicht an allgemeine, jedem Menschen erreichbare Bedingnisse gebunden, sondern Alles ihrer subjektiven, ganz menschlich gedachten Neigung oder Abneigung vorbehalten. Daher kommen neben vielen vollständigen und augenblicklichen Gebetserhörungen, wie wir dergleichen lesen Il.  $\pi$ , 527;  $\rho$ , 567; 648; ω, 314; Od. β, 267; δ, 767; ε, 451; ν, 103, auch solche Fälle vor, in welchen das Gebet nur theilweise, wie ll. π, 250 (τω δ' ετερον μεν έδωκε πατήρ, ετερον δ' ανένευσεν κ. τ. λ.), oder vorläufig nur durch ein glückverkündendes σημα, wie Il. 3, 245; o, 377, oder erst in späterer Zeit (Il. \$, 419; γ, 302: οὐδ' ἄρα πώ σφιν ἐπεκραίαινε Κρονίων), oder auch gar nicht erhört wird. So heisst es Il. C. 311 nach Theano's priesterlichem Gebete: avéveve de Παλλάς Αθήνη, die beharrliche Feindin der Troer; vgl. Il.  $\mu$ , 173; und Od.  $\mu$ , 334 ff., wo Odysseus die Götter um endliche Möglichkeit der Abfahrt von der Sonneninsel fieht, gießen sie Schlaf auf seine Augenlieder, so dass die Gefährten indessen ihr unseliges Werk vollbringen können

16. Diese Vorstellung von einer subjektiv willkürlichen Stellung der Götter zur Menschheit lässt Gebet und Zuversicht auch nicht zu ihrer Blüthe kommen in der Ergebung. Das Zutrauen zur Helfewilligkeit der Götter erhebt und verklärt sich nicht zur Vorstellung göttlicher Liebe; denn die Gottheit liebt bei dem Dichter den Menschen nicht, sondern hat unter ihnen nur einzelne Lieblinge: denn auch die Phäaken (μάλα γάρ φίλοι άθανάτοισιν Od. [ 203 ) sind nichts Anderes. Nirgends findet sich bei Homer eine Spur von Juvenal's carior est illis homo quam sibi. Nun ist freilich, wo Vertrauen, wo Gebet ist, auch Anlage und Hinneigung zur Ergebung in den göttlichen Willen vorhanden. Diese giebt sich kund in dem mehrmaligen αλλ ήτοι μέν ταθτα θεών εν γούνασι κείται, in dem gleichfalls nicht sehr seltenen ἐπίτρεψον δὲ θεοῖσι (stelle die Sache den Göttern anheim), ferner in Aeusserungen, wie Od. 9, 570 die des Alkinoos ist: τὰ δέ κεν θεὸς ἢ τελέσειεν, ή κ ατέλεστ είη, ως οι φίλον έπλετο θυμώ, vielleicht am schönsten in Od. 7, 190, wo Nausikaa zu dem wunderbaren Schiffbrüchigen sagt: Ζεύς δ' αθτὸς νέμει όλβον Ολύμπιος ανθρώποισιν, έσθλοῖς ήδὲ κακοῖσιν, οπως εθέλησιν, εκάστω και που σοι τάγ έδωκε, σὲ δὲ γρη τετλάμεν ἔμπης - denn Nausikaa räth hier tröstend Ergebung an. Aber im Grunde hat was sich von Ergebung findet seine Wurzel nur in der Vorstellung von der Macht der Götter; vgl. Od. 2, 287: ὧ Πολυθερσείδη φιλοχέρτομε, μήποτε πάμπαν είκων αφραδίης μέγα είπεῖν, αλλά θεοῖσιν μύθον ἐπιτρέψαι, ἐπειὴ πολύ φέρτεροί είσιν d. h. lasse dich ja nicht bethören, vermessene Reden zu führen, sondern stelle den Inhalt deiner Rede den Göttern anheim, ergieb dich in deren Fügungen; denn sie sind die Gewaltigen." Unterwürfigkeit aber unter die zwingende Macht schliesst das innere, wenn gleich ohnmächtige mächtige Widerstreben nicht aus, so dass der Mensch Ergebung nur übt έκων αέκοντί γε θυμφ, was sich theoretisch ausgesprochen findet Od. o, 134: all ότε δή και λυγρά θεοι μάκαρες τελέσωσιν, και τὰ φέοει α εκαζόμενος τετληύτι θυμφ. Vgl. Hymn. Dem. 147: Μαΐα, θεών μέν δώρα (die Fügungen) και αχνύμενοι περ ανάγκη τετλάμεν άνθρωποι δη γαρ πολύ géoregol elouv ja statt der letzteren Worte v. 217 sogar: ἐπὶ γὰο ζυγὸς αὐχένι κεῖται.

17. Diese willig unwillige Ergebung ist aber kein in sich abgeschlossener, tendenzloser Standpunkt. Denn Ergebung an die Macht, gegen welche nichts auszurichten ist, ohne das Wissen, dass diese Macht zugleich Liebe sey, wird zur Resignation, und den Charakter dieser wesentlich passiven Ergebung tragen Acusserungen wie οὖτω που Διτ μέλλει ύπερμενέι φίλον είναι (ΙΙ. β, 116; ι, 23; ξ, 69; ν, 225) ώς γάρ που Ζεὺς ήθελε καὶ θεοί άλλοι (II. ξ, 120 coll. σ, 115), ήθελε γάρ που sc. Ζεύς (Od. ρ, 424), ferner ΙΙ. κ., 70: αλλα και αυτοί περ πονεώμεθα ωδέ που άμμιν Ζεύς έπι γεινομένοισιν ίει κακότητα βασείαν und vorzüglich II. r. 274, wo die Versöhnung Achilleus' mit Agamemnon endlich auch der Ceremonie nach beendet ist, und alles Unheil, was aus der Entzweiung hervorgegangen, als etwas Vergangenes und Abgeschlossenes dahinten liegt. Da kommt dem Achilleus, indem er noch einen letzten Blick auf die Vergangenheit wirft, all' das Elend und Leid nur als Folge einer Bethörung vor, die Zeus über ihn und Agamemnon verhängt; sonst würde ihn Agamemnon weder so sehr erbittert, noch ihm die Briseis entrissen haben; aber, sagt er, und das ist das Letzte, wobei er in seiner Reflexion ankommt. es wollte Zeus eben, dass viele Achäer sterben sollten (αλλά ποθι Ζεύς ήθελ 'Αχαιοίσιν θάνατον πολέεσσι γενέσθαι). Charakteristisch ist allen diesen Stellen die Partikel noù oder no91, mit welcher, als dem Ausdruck der an Gewissheit gränzenden Ver-

13

muthung, der Mensch sich aller weiterer Gedanken und Erwägungen überhebt.

18. Gewinnt aber der liebelosen Macht gegenüber im gezwungen resignirenden Menschen der Unwille die Oberhand, so äussert sich das innere Widerstreben im Schelten der Gottheit, und, was bedeutsam ist, immer des Zeus; denn Helene's Zornrede gegen Aphrodite Il. 7, 399 ff., die der betrogenen gegenüber steht, gehört so wenig als Il. 2, 15 ff. hieher, sondern hat ganz das Gepräge eines menschlichen Zanks Zu dem Kroniden spricht Agamemnon, als es den Anschein bekommt, die ihm gewordene Siegesverheifsung sey trügerisch gewesen, Il. s, 17 im Ernste, \$, 112 um das Volk zu versuchen, folgendermassen: Ζεύς με μέγα Κρονίδης ἀτη ενέδησε βαρείη σχέτλιος, ός πρίν μέν μοι υπέσχετο και κατένευσεν, Ίλιον εκπέρσαντ ευτείχεον απονέεσθαι νον δε κακήν απάτην βουλεύσατο, και με κελεύει δυςκλέα Αργος ίκέσθαι, έπεὶ πολύν ώλεσα λαόν, woran sich dann unmittelbar jene oben berührte Aeusserung der Resignation schliefst. Als die Achäer bei dem Lagersturme nicht sogleich weichen, ruft Asios II. μ, 164: Ζεῦ πάτερ, ἡ ῥά νυ καὶ σὸ φιλοψενδης ετέτυξο πάγχυ μάλ. Menelaos' Zorn, dem im Zweikampfe mit Paris das Schwert zerbricht, hat sogleich die Worte bereit: Ζεῦ πάτεο, οὖτις σεῖο Θεών δλοώτες γλλος (Il. γ, 365); ja dieser Ausdruck des Zorns über momentanes Unglück kommt sogar innerhalb einer Reflexion über das Geschick der Menschen überhaupt vor, nämlich Od. v, 201, wo Philoitios sagt: Ζεῦ πάτες, οὖτις σεῖο θεῶν ολοώτερος άλλος! Οὐκ έλεαίρεις ἀνδρας, ἐπὴν δὴ γείνεαι αθτός, μισγέμεναι κακότητι καὶ άλγεσι λευγαλέοισιν. Selbst gegen den Verstand und die Weisheit der Götter wird Misstrauen ausgesprochen Il. v, 631: Ζεῦ πάτερ, ἡ τέ σέ φασι περί φρένας ἔμμεναι ἄλλων, ανδρών ήδε θεών σέο δ' έχ τάδε πάντα πέλονται. Οίον δη ανδρεσσι χαρίζεαι ύβριστησιν, Τρωσίν κ. τ. ξ..

Und das σχέτλιος, wie Zeus häufig, Od. γ, 161 sogar in ruhiger Erzählung genannt wird, erregt, obwohl ein mehrdeutiges Wort, dennoch stets die Vorstellung eines Tadels und Vorwurfs. Dergleichen Aeusserungen aber werden nirgends vom Dichter als sündlich bezeichnet.

19. Nun ist es aber, wie wir gesehen haben, nicht Zeus allein, der das Schicksal der Menschen bestimmt; in ihm oder über ihm waltet die blinde Dieses unpersönliche, bewusst-Macht der Moloα. lose Schicksalsprincip schliesst das Verhältniss der Ergebung wie des Murrens und Scheltens gleich sehr aus. Ihm gegenüber ist von Seiten des Menschen nichts anders mehr denkbar als starre, dumpfe Resignation. So sagt denn Hekabe, um den greisen Gemahl vom Gang ins Lager abzuhalten, Il. w, 208 ff.: setze nicht auch dein Leben jenem furchtbaren Mann gegenüber aufs Spiel; wir wollen den Sohn lieber im Gemach beweinen; τῷ δ' ώς ποθι Μοΐοα πραταιή γεινομένφ ἐπένησε λίνφ, ὅτε μιν τέχον αὐτή, αργίποδας κύνας άσαι έων απάνευθε τοκήων ανδρί παρά κρατερφ, Worte, aus welchen man ein "Hin ist hin, verloren ist verloren" herausfühlt. schwächerem Ausdruck sagt Priamos in der Antwort v. 224: εἰ δέ μοι αίσα τεθνάμεναι παρά νηνσίν Αγαιών χαλχοχιτώνων, βούλομαι denn ihm ist diese Resignation nicht das Letzte, bei dem er stehn bleibt, sondern lediglich Mittel zu dem Zweck, wenigstens seines Sohnes Leiche noch einmal zu sehn. Aber für uns besonders ergreifend tritt die menschliche Trostlosigkeit der Moloa gegenüber in Hektor's Abschied von Andromache hervor (Il. ζ). Der Aeltern, der Brüder verlustig findet sie diese wieder im Gemahl; aber ist dieser ihr geraubt, dann hat sie keinen Trost auf Erden mehr. Von Trost ist aber auch in Hektor's Erwiederung keine Rede; im Gegentheil er spricht unverholen die düstersten Ahnungen aus. Erst im Fortgehn, nachdem er zuvor nicht etwa um

13 \*

erbarmungsvolle Abwehr des Verderbens, sondern nur, der bösen Ahnungen momentan vergessend, für seinen Sohn um einstige Heldenherrlichkeit gebetet hat, verweist er die weinende Gattin auf die Molφα, wider welche Niemand ihn in den Hades senden, der er aber so wenig als irgend ein Sterblicher entgehn werde.

Mit dieser Vorstellung, welche bereits alles religiösen Gehaltes entbehrt, weil sie keine Beziehung des Menschen zur Gottheit mehr übrig lässt, hat sich alle Frömmigkeit, in soweit sie sich in subjektiver. innerhalb des Individuums beschlossener Gesinnung gegen die Gottheit erweist, vollkommen aufgelöst. Nicht als ob die Forderungen, von dem vóμος γραπτὸς ἐν τῆ καρδία an den Menschen gestellt, einzeln genommen nicht in wirklicher Pietät ihre Quelle hätten; aber alle diese einzelnen Gestaltungen der Pietät vermögen sich nicht zur Gediegenheit eines festen, kindlichen Glaubens zu vereinigen, welcher die Gottheit am meisten ehrt. Dies rührt. wie wir schon angedeutet haben, daher, dass das menschliche Bewusstseyn in dem Entwicklung seines Pflichtverhältnisses zur Gottheit lediglich beherrscht wird durch die Vorstellung von der Macht derselben, ja selbst diese Macht am Ende von der unpersönlichen, blinden Macht der Moloa paralysirt sieht. Die Gottheit ist allgemeiner Liebe zur Menschheit nicht fähig; der Mensch also, der sich die Gottheit ohne Liebe denkt, bringt es auch seinerseits zu den Gesinnungen nicht, welche die Liebe zur Voraussetzung Selbst dem Ausdrucke nach ist stets nur von Furcht und Scheu vor den Göttern, nie von einer Liebe zu ihnen die Rede; man müsste denn auf des alten Laertes Wort Od. w, 514 Gewicht legen wollen: τίς νύ μοι ήμέρη ήδε, θεοί φίλοι;

20. Es wird aber die subjektive Pietät des Menschen auch noch auf anderem Wege zu nichte. Denn

es steht ja der homerische Mensch nicht blos in Verhältniss mit einer einzigen Gottheit, sondern mit einer Vielheit von Götterindividuen, deren einem er sich dergestalt hinzugeben vermag, dass er im Vertrauen auf dasselbe der übrigen, gleichberechtigten nicht achtet. In diesem Falle wird das richtige Verhältniss frommer Zuversicht zur Sünde gegen andere Götter; es geschieht, was Il. 1, 237 ff. Odysseus von Hektor sagt: Επτωρ δὲ μέγα σθένει βλεμεαίνων μαίνεται εππάγλως, πίσυνος Διϊ, οὐδέ τι τίει ἀνέρας ovdè 9 80 vc. Umgekehrt wird nun auch der von der Gottheit persönlich geliebte Mensch gleichsam gefeyt, so dass jedes an ihm begangene Unrecht sofort zur Sünde gegen die Gottheit wird und deren Rache herausfordert. Der Priester Chryses macht Il. α, 17 - 25 sein Begehren zur Sache seines Gottes (παϊδα δ' έμοι λύσαι τε φίλην, τά τ' άποινα δέγεσθαι, άζόμενοι Διὸς νίὸν έχηβόλον Απόλλωνα), was auch anerkannt wird vom Volke (ένθ' άλλοι μεν πάντες επευφήμησαν Αχαιοί, αίδε το θαί 3 ίερηα κ. τ. λ.. Vgl., was Nestor II. ι, 110 in Bezug auf Achilleus zu Agamemnon sagt: σὺ δὲ σῶ μεγαλήτορι θυμφ είξας άνδρα φέριστον, δν αθάνατοί πεο έτισαν, ητίμησας worauf v. 116 der König erwiedert: ἀασάμην, οὐδ' αὐτὸς ἀναίνομαι. 'Aντί νυ πολλών λαών έστιν άνης, όντε Ζεύς αποι φιλήση ώς νύν τούτον έτισε, δάμασσε δὲ λαὸν Αχαιών. Vergl. ferner II. ρ, 98 ff.: ὁππότ ἀνὴρ ἐθέλη πρὸς δαίμονα φωτὶ μάχεσθαι, ον κε θεὸς τιμά, τάχα οἱ μέγα πημα xvllogn.

21. Endlich bekommt das Verhältniss der Menschen zu den Göttern noch dadurch einen besonderen Charakter, dass die letzteren nicht überweltliche, unsichtbare Wesen, sondern als menschlich begrenzte, der Leiblichkeit theilhaftige Individuen fähig sind, dem Menschen persönlich gegenüber zu treten. Hiedurch entsteht die Möglichkeit, dass menschlicher Uebermuth sich persönlich an der Gottheit vergreife,

```

dass der Mensch seinen Arm erhebe zum Kampfe gegen sie. Diomedes zwar wird Il. e, 130 ff. zur Verwundung Aphrodite's, sowie ib. 835 zum Kampfe mit Ares von Athene recht eigentlich verführt; denn ib. 432, wo er sich von eigener Siegestrunkenheit hinreissen lässt, in der Begierde, gegen Aeneas anzukämpfen, den diesen schirmenden Apollon nicht zu scheuen (αλλ ογ αρ ουδε θεον μέγαν αζετο), geht der Angriff wenigstens nicht direkte gegen den Gott (leτο δ' alel Alvelav κτείναι και από κλυτά τεύγεα δύσαι), wie denn auch Patroklos in der ganz entsprechenden Parallelstelle Il. n. 698 ff. nicht gegen Apollon zunächst, sondern gegen die troische Mauer stürmt. Und II. 7. 128 ff. sagt der nämliche Diomedes zu dem ihm unbekannten Lykierfürsten Glaukos: εί δέ τις άθανάτων γε κατ οδρανοῦ ελλήλουθας, οδκ αν έγωγε θεοίσιν έπουρανίρισι μαχοίμην, und erklärt sich durch das Schicksal des Thraker's Lykurgos gewarnt. Aber eben dieser Lykurgos, der die Ammen des begeisterten Dionysos auf dem Nysaberg auseinander scheucht, ja den Gott selber ins Meer jagt, giebt ein Beispiel, wie weit sich menschlicher Uebermuth auch ohne göttlichen Antrieb vergehn kann; ferner Eurytos von Oichalia, der Apollon zum Bogenkampf herausfordert (Od. 9, 225), und Idas, der stärkste des damaligen Männergeschlechts, der gleichfalls gegen Apoll einer Jungfrau wegen den Bogen ergreift (Il. 1, 558). Auch an Odysseus kann man denken, der sich Od. µ, 228 gegen Scylla rüstet, das αθάνατον κακόν. Nun ist es hochst merkwürdig, dass solcher Uebermuth von den Göttern nicht immer augenblicklich bestraft wird. schilt, als ihm Ares Il. &, 872 die von Diomedes erlittene Verwundung klagt, nicht den zu thörichtem Uebermuth verführten Menschen (μαργαίνοντα ib. 882), sondern seinen Sohn, den Gott. Apollon warnt ib. 440 den Helden nur sich den Göttern nicht gleich zu stellen, weil sich der Menschen Geschlecht mit

den Göttern nicht messen könne. Es hat vielmehr der frevelhafte menschliche Uebermuth mehrentheils blos die so zu sagen natürliche Folge, dass der Frevler bald sterben muss. In Uebereinstimmung mit II.  $\zeta$ , 139 ff., Od.  $\mathcal{S}$ , 225 spricht dies am weitläuftigsten Aphrodite's Mutter Dione aus II.  $\varepsilon$ , 406 ff.:

νήπιος, οδόε τὸ οίδε κατὰ φρένα Τυδέος υίὸς, ὅττι μάλ οδ δηναιὸς, ὅς ἀθανάτοισι μάχηται, οδόε τι μιν παίδες ποτί γούνασι παππάζουσιν, ἐλθόντ ἐκ πολέμοιο και αίνῆς δηϊοτῆτος.

Nur Lykurgos wird zu besonderer Strafe vor seinem frühzeitigen Tod von Zeus auch noch mit Blindheit geschlagen, wie Thamyris, der thracische Sänger, der sich im Gesange den Musen obsiegen zu wollen vermaß (Il. β, 595). Getödtet aber, und zwar von Apollon, wird nur das himmelstürmerische Brüderpaar, Otos und Ephialtes Od. λ, 318°), und jener Eurytos Od. ϑ, 224 ff..

Nun ist aber an diesen beiden Möglichkeiten, dass der Mensch neben einem besonders erwählten Cott die andern verachten und dass er im Gefühl eigener Kraft der göttlichen Uebermacht vergessen kun, dasjenige Bewustseyn, in welchem wir oben die Seele der Gottesfurcht gefunden haben, vollends zu Grunde gegangen, das Bewustseyn nämlich von der göttlichen, alles Menschliche weit überragenden Macht und Herrlichkeit. Die Feindschaft gegen die Gotteit muss nicht blos ohnmächtiges Murren bleiben; sie wen zur That werden; der stolze Mensch wird les Gottes persönlicher Feind und Widerpart.

22 So steht es im religiösen Bewufstseyn des homerichen Menschen mit dem Analogon dessen, was da Christenthum Liebe zu Gott nennt. Nun

e) Von dem Mythus handeln unter andern Schwenck in den tymol.-mythol. Andeutungen p.223 und Welcker im Anham p.313ff.; eine andere Deutung giebt Heffter in Jahn's NJbb. Bd. XVI, p. 60 ff..

stand aber in den bisher erörterten Verhältnissen der Mensch in un mittelbarer Beziehung zur Gottheit; in mittelbare geräth er mit ihr durch sein Verhältniss zu den andern Menschen, da dasselbe just in seinen bedeutendsten Gestaltungen gleichfalls auf religiöser Grundlage ruht. In dieser Sphäre betrachten wir den Menschen sowohl in den allgemein socialen Verhältnissen, in denen Individuum lediglich dem Individuum gegenüber steht, als auch in den speciellen, in welchen das Individuum, der bloßen Einzelnheit entkleidet, aufgenommen und emporgehoben ist in den Bereich der sittlichen Institute, welche dem Leben des Menschen, wie Boden und Bedeutung, so Schranken und Zucht, mit diesen aber auch Schirm und Garantie schaffen.

Die Macht, von welcher die sittliche Gesinnung des homerischen Menschen im Ganzen bestimmt wird, ist mit einem Worte das Gewissen, welches sich nach Od. β, 64 ff. erstlich in dem eigenen sittlichen Gefühl äußert, das sich über das Unrecht empört und entrüstet, zweitens in der Sches vor den andern Menschen, vor dem objektiven sittlichen Gesammtbewusstseyn, drittens in der Furcht vor dem göttlichen Zorn. Zu den versammelten Ithakesiern sagt dort Telemach: νεμεσσήθητε και οὖτοι, άλλους τ αιδέσθητε περικτίονας ανθρώπους, οί περιναιετάουσι θεων δ' υποδείσατε μηνιν, μήτι μεταστρέψωσιν, αγασσάμενοι κακά έργα. Vergl. hismit vor der Hand Od. ι, 269: αλλ αίδείο, φέριστε, θεούς îxérai dé roi elusy coll. v. 274, wo der Cyclope erwiedert: νήπιος είς, ὧ ξεῖν, ἢ τηλόθεν εἰλήλοθας, ὅς με θεοὺς κέλεαι ἢ δειδίμεν ἢ ἀλέασθαι· ferner Od. α, 263: αλλ δ μεν ού οι δώκεν (das Gift au den Pfeilen), έπει όα θεούς νεμεσίζετο αίὲν ἐόντας Denn die Götter werden, wie wir oben p. 31 ges/hn, als die Beschirmer und Garanten des Rechts merkannt (Od. ξ. 84: δίκην κίουσι και αίσιμα έργ ακθρώπων), so dass die vom natürlichen Gewissen erzeugte Got-

tesfurcht stets von der Ehrfurcht begleitet ist, welche menschlichen Rechten und Satzungen gebührt. Der Fromme ist zugleich der Gerechte, der jedem das Seine giebt, der den Rechtszustand faktisch anerkennt, den die politisch - bürgerliche Kultur der homerischen Menschheit geschaffen, welcher Zustand aber durchaus nicht von menschlicher Reflexion oder Uebereinkunft, sondern von göttlicher Stiftung hergeleitet wird. Mit andern Worten: es ist der charakteristische Standpunkt der komerischen Ethik, daß die Sphären des Rechts, der Sittlichkeit und Religiosität bei dem Dichter durchaus noch nicht auseinander fallen, so dass der Mensch z. B. Slzacoc seyn könnte ohne Deovons zu seyn, sondern in unentwickelter Einheit beisammen sind. Od. L. 119 ff.: ω μοι έγω, τέων αύτε βροτών ές γαΐαν ίπάνω; ή δ' οίγ ύβρισταί τε καὶ ἄγριοι, οὐδὲ δίκαιοι, ήὲ φιλόξεινοι και σφιν νόος έστι θεουδής\*);

24. Hieraus folgt, was sich im Verlauf unserer Darstellung zeigen wird, dass die schönsten ethischen Erscheinungen bei dem Dichter in den Verhältnissen vorkommen, welche als die göttlich gestifteten substantiellen Grundlagen des Lebens eine heiligende, sittigende Kraft in sich tragen, so wie denn umgekehrt als der höchste Frevel gilt, was diese Grundbedingungen menschlicher Existenz zu zerstören droht. - dass aber hinwiederum überall. wo der Mensch nicht vom Geist eines sittlichen Instituts, einer als göttlich anerkannten Satzung beseelt und gehalten wird, die natürliche Selbstsucht schrankenlos wirkt, weil sie nicht gezügelt ist durch Erkenntniss göttlicher Heiligkeit. So wie es in dem unmittelbaren Verhältniss des Menschen zur Gottheit nicht zur Liebe kommen konnte, weil der Mensch

<sup>\*)</sup> Ueber das der Odyssee eigenthümliche Θεουδής vgl. Nitzsch. II. 105.

auch in den Göttern keine Liebe voraussetzt, so kommt es auch in Absicht auf die ethische Gesinnung zu keiner durchgreifenden Heiligung der Sinne und Gedanken, weil in dieser Hinsicht die Götter selbst nicht beilig sind. Weil nun aber demzufolge die Kultur des Gewissens der Natürlichkeit des Menschen da, wo er keine der bezeichneten sittlichen Schranken fühlt, auch keinen Zwang anfnöthigt, sondern ihn frei gewähren lässt, so findet auch kein heuchlerisches Verdecken und Bemänteln unsittlicher Leidenschaften oder Zustände statt, sondern es herrscht in dieser Hinsicht eine außerordentliche Ehrlichkeit. Höchst bedeutsam ist es, dass gerade derjenige Held, der am wenigsten geneigt ist seine Natur zu bezwingen, Il. 4, 312 das große Wort ausspricht: έχθοὸς γάρ μοι κείνος δμως 'Λίδαο πύλησιν, ός γ ετερον μεν κεύθη ενί φρεσίν, άλλο δε είπη. Mehr oder weniger ist diese Wahrhaftigkeit ein Charakterzug aller homerischen Helden; vgl. Od. o. 15, wo Telemach als Grundsatz ausspricht: ἡ γὰο έμοι φίλ αληθέα μυθήσασθαι, Od. γ. 328: ψεύδος δ οθα έρέει μάλα γαρ πεπνυμένος έστιν (Menelaos), sodann Od. ξ. 156, wo Odysseus sagt: ἐγθρὸς γάρ μοι χείνος δμώς 'Αίδαο πύλησιν γίγνεται, δς πενίη είκων ἀπατήλια βάζει wogegen es Od. ρ, 66 von den frevelnden Freiern heisst: αμφί δέ μιν (Τηλέμαχον) μνηστήρες αγήνορες ήγερέθοντο, έσθλ αγόρεύοντες, κακά δὲ φρεσὶ βυσσοδόμενον ingleichen σ, 168 von denselben: οἶτ εὖ μὲν βάζουσι, κακῶς δ' ὄπιθεν φοονέουσιν. Dieser Wahrhaftigkeit geschieht dadurch kein Eintrag, dass sie die Nothlüge, die dem Andera nicht schadet (Odysseus z. B. in Od 1, 281; v, 254 coll. λ, 455; τ, 203) und die zur Prüfung und Versuchung Anderer verstellte Rede kennen (Agamemnon Il. β, 73: πρώτα δ' έγων ἔπεσιν πειρήσομαι, nämlich die Laol 'Ayaiw, in Absicht auf ihre Geneigtheit den Krieg gar durchzufechten; er setzt aber sogleich hinzu: η θέμις ἐστίν, wodurch er sich gleichsam gegen den Schein der Unredlichkeit verwahrt). Die Stelle von Autolykos, des Odysseus Großvater, δς ἀνθρώπους ἐκέκαστο κλεπτοσύνη θ' δραφ τε Od. τ, 395, der aber gleichwohl ἐσθλὸς genannt wird, widerspricht dem Gesagten nur scheinbar. Denn dessen Verschmitztheit wird in den Worten: Θεὸς δέ οδ αὐτὸς ἐδωκεν, 'Ερμείας, als ein ungewöhnliches, ihm besonders verliehenes Talent dargestellt, und beweist die Regel als Ausnahme. Auch wird sie nur von Seiten des in ihr sich zeigenden Witzes und Verstandes gerühmt.

24 b. Der Wille, wahrhaftig zu seyn, nimmt einen religiösen Charakter an im Schwur\*). Dieser besiegelt bei dem Dichter die Aussage der Wahrheit entweder so, dass er die Gewissheit dieser Aussage einer andern über allen Zweifel erhabenen Gewissheit gleichstellt, wie denn Achilleus II. a. 234 ff. den "großen Eid" schwört, die Achäer würden ihn dereinst noch schmerzlich vermissen, so wahr das Scepter in seiner Hand nicht mehr ausschlagen werde, - oder so, dass die Gottheit zum Schwurzeugen in der Absicht gemacht wird, um im Fall' eines Meineides ihre Strafe auf den Schuldigen herabzurufen. Mit letzterer Form verbindet sich nicht selten eine testificatio von unpersönlichen, einer Strafvollstreckung am Meineidigen nicht fähigen Dingen, welche jedoch dem Schwörenden heilig sind; so dass sich also drei Schwurformeln, von denen aber die zweite nicht für sieh allein vorkommt, unterscheiden lassen: a) so wahr dies oder jenes ist, b) so wahr mir dies oder jenes heilig ist, c) so wahr ich als Meineidiger der Strafe der Götter verfallen sevn will. Das einzige von der ersten Formel beim Dich-

<sup>\*)</sup> Vgl. Caroli Putsche commentatt. Hom. Spec. I. De vi et natura juramenti Stygii et de illustrando inde vocabulo ἀάατος p. 5 ff. (eine sehr verdienstliche Monographie, der wir, jedoch mit einigen Abweichungen, folgen).

ter vorkommende Beispiel haben wir angeführt. Hier wird weder ein Faktum noch eine Zusage beschworen, sondern eine Prophezeiung, für deren Erfüllung einzustehn durch Herabrufung göttlicher Strafe auf sein Haupt, im Falle sie nicht eintreffen werde. Achilleus kein Interesse hat. Die dritte Formel findet sich in verschiedenen Gestalten, sowohl affirmativ als negativ. Ersteres z. B. Il. z., 329: lorw vvy Ζεύς αὐτὸς, ἐρίγδουπος πόσις Ἡρης, μη μὲν τοῖς ἵπποισινώ ανήρ εποχήσεται άλλος Τρώων η, 411: δρκια δὲ Ζεὺς ἴστω, ἐρίγδουπος πόσις Ἡρης. Vgl. den schon oben p. 75 angeführten Schwur Agamemnon's Il. 7. 258, besonders aber desselben Eid Il. 7, 276, wo nach Anrufung des Zeus und Helios, der Flussgötter und der Erde und der unterirdischen Götter deren Aller Zeugschaft und Garantie ganz ausdrücklich mit den Worten in Anspruch genommen wird: δμεῖς μάρτυροι έστε, φυλάσσετε δ' δραια πιστά (280). In der negativen Formel, wie wir sie lesen Il.  $\psi$ , 43: Οὖ μὰ Ζῆν, ὕστις τε θεών ὕπατος καὶ ἄριστος, οὖ θέμις έστι λοετρά καρήατος άσσον ικέσθαι (vgl. a, 86), scheint ov die folgende Negation zu präcipiren, µà dagegen nach Putsche's Vermuthung ursprünglich un gewesen und μη Ζηνα elliptisch gesagt zu seyn etwa für μὴ Ζῆν Ἰλαον ἔχοιμι. Ναὶ μὰ wäre dann nicht sowohl in ναὶ μὰ Δία als in Formeln wie ναὶ μὰ τόδε σεήπτρον aus einer Verdunklung des ursprünglichen Gebrauchs zu erklären.

Die mit der dritten verbundene und durch eine gewisse Breviloquenz in eine Construktion zusammengefasste zweite Formel findet sich z. B. Od. q, 155: ἴστω νῦν Ζεὺς πρῶτα θεῶν, ξενίη τε τράπεζα ἱστίη τ' Ὀδυσῆος ἀμύμονος, ἡν ἀφικάνω, ὡς ἤτοι Ὀδυσεὺς ἤδη ἐν πατρίδι γαίη (vgl. Od. ξ, 158; τ, 303; ν, 230); wir lösen diese Worte folgendermassen auf: so wahr mich Zeus strafe, wenn ich lüge, und so heilig mir Odysseus' gastlicher Tisch und Heerd ist. Hieher rechnen wir auch Od. ν, 339: οὖ μα Ζῆν, ᾿Αγέλαε,

xαὶ ἄλγεα πατρὸς ἐμοῖο, ὅς που τῆλ Ἰθάχης ἢ ἔφθιται ἢ ἀλάληται, οὖτι διατρίβω μητρὸς γάμον, in welcher Stelle der affirmative und negative Ausdruck des Schwures vereinigt ist: möge Zeus mir falls ich lüge nicht gnädig seyn und so heilig mir das Leiden meines Vaters, d. i. mein Vater in seinem Leiden ist, ich hindere die Heurath meiner Mutter nicht.

Von den Strafen des Meineids. den irdischen und den zukünftigen in der Unterwelt, kann nicht hier die Rede seyn (doch vergl. man wenigstens Il. δ, 158 ff. und γ, 278 ff.); hieher gehört nur die im Rituale des hochfeierlichen Schwures auf dieselben hindeutende Symbolik. Dass stehend (Il. r, 175), mit gen Himmel gewendeten Augen (ib. 257) und emporgehobenem Scepter (Il. z, 321; n, 412) geschworen wurde, versteht sich von selbst, da der Schwur als Anrede der Götter dem Gebete verwandt ist; schon bedeutsamer ist es, wenn der Schwörende durch Berührung eines den unsichtbaren Gott, bei dem er schwört, gleichsam sichtbar vertretenden Gegenstandes sich der Macht des Gottes völlig anheim giebt. wie denn Antilochos, um bei Ποσειδών ἵππιος zu schwören, die Hand auf seine Rosse legen soll (Il. w, 584; vgl. oben p. 76). Am bedeutsamsten aber ist, dass die Schwurhandlung gipfelt im Opfer und in der Libation, von denen diese der Dichter selbst für symbolisch erklärt Il. γ, 299 ff.: δππότεροι πρότεροι υπέρ δραια πημήνειαν, ωδέ σφ εγαέφαλος χαμάδις δέοι, ώς οδε οίνος, αθτών και τεκέων, άλοχοι δ' άλλοισι δαμείεν bei jenem das Opferthier nicht verbrannt, sondern ins Meer geworfen wird, "den Fischen zum Frafs" (Il. 7, 268). Wozu dieser ganz abnorme Ritus, wenn nicht zur Symbolisirung der höchsten denkbaren Strafe, die der Meineidige verwirkt haben will? Putsche vergleicht p. 16 sehr passend Liv. 1, 24.

Da der Schwur, den Götter schwören, bei dem Dichter blos ein Reflex des menschlichen ist, so wird man die an sich freilich nicht hieher gehörige Einschaltung des Wenigen, was wir darüber zu sagen haben, entschuldigen. Abgesehen von der starken Affirmation, welche Zeus seiner Zusage durch Neigen des Hauptes giebt und in dieser Art von Bekräftigung durch eine Handlung seiner selbst gleichsam auch bei sich selber schwört, also davon abgesehen würden die Götter nicht schwören können, wenn es nicht erstlich etwas für sie Heiliges, und zweitens eine Macht gäbe, der sie sich fürchteten anheimzufallen, und wenn sie nicht endlich das große Weltganze als etwas über den einzelnen Gott Erhabenes anerkennen müssten. In dem feierlichsten Götterschwur, der bei dem Dichter vorkommt, 11. o. 36 ff. schwört Here bei der Erde, dem Himmel und dem Wasser der Styx, bei Zeus' Haupt und dem gemeinschaftlichen Ehebett. Zuerst nennt sie die drei Theile des Weltganzen, deren letztem angehören zu müssen der Gott so sehr fürchtet, dass der Schwar bei der Styx δρχος μέγιστος καὶ δεινόταros (v. 38) genannt wird (vgl. oben p. 39), hierauf die Person des Gemahls und ihr Verhältniss zu ihm. und vereinigt somit das Ehrwürdigste, Furchtbarste und Heiligste, was sie kennt, in einer Schwurformel, während anderwärts der Schwur bei der Styx, Od. x. 299 vorzugsweise μαχάρων μέγας όρχος genannt, für sich allein schon ausreicht, den Gott zu binden. Ueber Il. 5, 271 vgl. p. 76. Die Vorstellung von der Furchtbarkeit und Unverletzlichkeit dieses Eides scheint bei dem Dichter so groß gewesen zu seyn, dass der Gedanke an einen wirklich bei der Styx geschworenen Meineid, folglich die Frage nach der Bestrafung desselben und nach dem Vollzieher der Strafe gar nicht aufkam. Diese wurde erst von späterer Reflexion aufgeworfen und beantwortet (Hes. Theog. 795 ff.). Aber in keinem Falle passt zu Homer's Weltanschauung Putsche's Vorstellung von der Verstofsung des Meineidigen in den Tartaros; denn dort ist man eingekerkert, und zwar lebendig (II. §, 271 ff.), nicht aber todt oder in todtenähnlichem Zustaud; und wenigstens darein müßte der bei der Styx meineidige Gott gerathen, wenn dieser Eid einen Sinn haben soll.

25. Der Sinn für Wahrhaftigkeit steht in unmittelbarer Verbindung mit jenem nackten Hervortreten der Leidenschaften\*), welche ihre eigentliche Sphäre haben in den profanen Verhältnissen des Menschen zum Menschen, in welchen die Natur den meisten Raum hat sich hervorzuthun. Die Frage, die wir analog der bereits erörterten von der Liebe des Menschen zur Gottheit aufwerfen müssen, ist demzufolge die nach der Liebe der Menschen untereinander, wie sie sich ausspricht in rein persönlichen Verhältnissen. Der Dichter giebt uns Stoff an die Hand zu reden von Zorn und Versöhnung, von Unbarmherzigkeit und Schonung, von Rachsucht und Vergebung.

Δύςζηλοι γάρ τ είμεν έπι χθονί φῦλ ανθρώπων sagt Odysseus Od. n. 307, was Alkinoos nicht als Sentenz bestreitet, sondern nur auf sich nicht angewendet wissen will (309: ξείν, ού μοι τοιούτον ενί στήθεσσι φίλον κής μαψιδίως κεχολώσθαι άμεινω δ' αίσιμα πάντα). Vgl. Il. σ, 108: χόλος, οςτ εφέηκε πολύφρονά περ χαλεπηναι όςτε πολύ γλυκίων μέλιτος καταλειβομένοιο ανδρών εν στήθεσσιν αέξεται, ήθτε καπνός ferner II. ι, 553: χόλος, όςτε καλ άλλων οίδάνει εν στήθεσσι νόον πύκα περ φρονεόντων. finden wir denn die homerischen Helden sehr zum Zorne geneigt. Jedermann weiss, wie Kalchas der Pest Ursache nicht eher angeben will, als bis ihm Achilleus Schutz gelobt gegen Agamemnon's ungerechtes Zürnen, das er ohne Weiteres voraussetzt, ja, wenn der König auch den Ausbruch der

Delter sagt einmal in einem Brief an Göthe: Napoleon, den ich für wahr halte, da er sich keine Gewalt anzuthun brauchte.

Leidenschaft momentan bezwingen sollte, gleichwohl als Groll für die Zukunft fürchtet. Jedermann kennt ferner die Verwirklichung dieser Besorgniss (Il. a. 103 ff.), den Hader der Fürsten, und wie sich aus diesem Achilleus' μῆνις entwickelt, die er nicht cher anfgiebt, als bis sein Ich von Hektor viel tiefer verwundet wird, als es von Agamemnon verletzt worden war. Achilleus fährt auf, als der edel aufgenommene Priamos hinsichtlich der Auslieferung der Leiche dringlich wird; Il. ω, 559; 568: τῷ χῦν μή μοι μαλλον έν άλγεσι θυμόν δρίνης μή σε, γέρον, ούδ' αὐτὸν ενὶ κλισίησιν εάσω καὶ ἱκέτην πεο εόντα. Διὸς δ' άλίτωμαι έφετμάς. Hinwiederum müssen die Diener Hektor's hinauszutragende Leiche vor Priamos verbergen, ώς μη Ποίαμος ίδοι υίόν μη δ μέν άχνυμένη πραδίη χόλον οθα έρύσαιτο, παϊδα ίδών, Αχιληϊ δ' δρινθείη φίλον ήτος, και ε κατακτείνειε. Vgl. auch in Bezug auf Achilleus Il. λ, 653. Ingleichen heisst es aus politischen Rücksichten von Aeneas Il. ν, 460: αὶεὶ γὰο Πριάμω ἐπεμήνιε δίω. Antilochos selbst, der φίλος έταῖρος des Achilleus. bricht gegen diesen bis zur Drohung, einen Kampf mit Jedwedem bestehen zu wollen, heraus, als sein Meister Miene macht, ihm widerrechtlich einen Kampfpreis zu entziehn; Il. ψ, 543: ὧ 'Αχιλεῦ, μάλα τοι χεγολώσομαι, αἴ κε τελέσσης τοῦτο ἔπος κ. τ. λ. ν. 553: την δ' έγω ου δώσω περί δ' αυτης πειρηθήτω, ανδρών ος κ εθέλησιν έμοι χείρεσσι μάχεσθαι. Selbst Odysseus, der vielerfahrene, dem sein Grossvater zum Denkmal eigener Gemüthsart den Namen des Zornigen gab (Od. τ, 407: πολλοΐσιν γὰρ ἔγωγε sc. Αθτόλυχος οδυσσάμενος τόδ' ξκάνω, ανδράσιν ήδε γυναιξίν ανά χθόνα πουλυβότειραν), kann den Zorn weder gegen den Gefährten Eurylochos, der sich seinem Willen in Circe's Rehausung zu gehen widersetzt (Od. x, 438 ff.), noch gegen den Phäaken Euryalos bezwingen, als dieser Od. 3, 158 gegen des Fremdlings Kampffertigkeit Zweifel erhebt; vgl. 178: ώοινάς

αστά κόσμον κ. τ. λ.. Der alte Priamos ist zorniger König gegen die Troer II. ω, 239 ff. und zorniger Vater ib. 253, so mild und gütig er auch gegen die unheilvolle Schwiegertoehter ist (ω, 770). Jaselbst der sanfte Nestor kann heftig zürnen, wenn es seinen Willen durchzusetzen gilt; Od. ο, 212: οἰος ἐκείνου θυμὸς ὑπέρβιος, οὖ σε μεθήσει ff..

Dieser Zornmüthigkeit und Unversöhnlichkeit gegenüber erkennt das Gewissen des hom. Menschen den Edelmuth einer versöhulichen Gesinnung an. Mit einer Art von sittlichem Grauen wendet sich Patroklos von Achilleus' Groll gegen die Danaer weg (Il. π, 30: σὸ δ' ἀμήχανος ἔπλευ, 'Αχιλλεῦ' μὴ έμε γουν οὐτός γε λάβοι χόλος, ον σύ φυλάσσεις). Das schlechte Fechten der Achäerhelden von einem Zorne gegen den Atriden herleitend ruft Il. v. 115 in Kalchas' Gestalt Poseidon: αλλ ακεώμεθα θασσον ακεσταί τοι φρένες έσθλων cf. ο, 203: στρεπταί μέν τε φρένες έσθλων. Suhne des Beleidigten ist Pflicht eines Jeden (Od. 9, 396), sogar des Königs; Il. r. 179: αθτάρ ἔπειτά σε (den Achilleus) δαιτί ένι κλισίης αρεσάσθω πιείρη, ίνα μήτι δίκης έπιδευες έχηυθα. οὐ μὲν γάρ τι νεμεσσητὸν, βασιλῆα ἄνδρ ἀπαρέσσασθαι, ότε τις πρότερος χαλεπήνη. Demgemäs sagt Agamemnon zu dem ungerecht beleidigten Odyssens ΙΙ. δ, 362: ἀλλ' ίθι, ταΐτα δ' ὅπισθεν ἀρεσσόμεθ', εἴ τι κακόν νῦν εἴρηται τὰ δὲ πάντα θεοί μεταμώνια Θείεν. Vgl. Il. C. 526. Darum sühnt auch Antilochos den zürnenden Menelaos durch freiwillige Herausgabe des diesem nicht redlich abgewonnenen Prcises und zwar mit den schönen Worten (Il.  $\psi$ , 594): ich will dir lieber noch etwas Anderes dazu geben, ἢ σοίγε, Διοτρεφές, ἤματα πάντα ἐκ θυμοῦ πεσέειν καὶ δαίμοσιν είναι άλιτρός. Doch bedürfen wir solcher einzelnen Belege kaum, da ja die Lehre von der Versöhnlichkeit vom Dichter selbst so zu sagen theoretisch behandelt wird in Phoinix Rede an Achil-

leus II. 1, 496 ff. In diesen unvergleichlichen Versen wird als Motiv zu versöhnlicher Gesinnung fürs erste die Versöhnbarkeit der Götter angegeben, deren Persönlichkeit doch unendlich mehr berechtigt sey, eine Beleidigung hoch anzuschlagen (woraus, wie wir aufs neue bemerken, aufs deutlichste hervorgeht, wie sehr die sittlichen Forderungen, die man an die Menschen stellt, von der den Göttern zugeschriebenen Gesinnung bedingt sind). Deren Beispiel aber muss um so mehr wirken, als sie ihre Gesinnung auch darin bethätigen, dass Zeus die reuigen Abbitten, welche das von der Bethörung gestiftete Böse hinterber wieder gut zu machen suchen, unter seinen eigenen Schutz und Schirm genommen hat, und den Unversöhnlichen, der sie verachtet, straft. Dies wird ausgedrückt in der Allegorie von den λιταῖς, den Töchtern des Zeus, welche in unschöner Gestalt der rasch vorangeeilten Ate nachbinken, und über den Frevler, der sie verachtet, die Strafe von Zeus erflehen, dass die Ate, welche früher den Beleidiger bethört hat, nunmehr zu ihm, dem unversöhnlichen Beleidigten, übergehe. Dies scheint mir der Sinn zu seyn von dem durch seine Stellung als gegensätzlich bezeichneten τος "Ατην αμ' επεσθαι, ut hunc vicissim sequatur Ate. Ja, führt der Dichter fort, der Beleidiger erwirbt sich durch geleistete Genugthuung sogar ein Recht auf Verzeihung, insbesondere wenn er bedeutende Männer als Vermittler schickt. Diese Pflicht der Versöhnlichkeit wird aber von der gesammten alten Heroenwelt anerkannt (ν. 524: ουτω και των πρόσθεν έπευθόμεθα κλέα άνδρών ήρωων, ότε κέν τιν επιζάφελος χόλος ίκοι δωοηχοί τε πέλοντο, παράρδητοί τ' επέεσσι), was Dichter mit Meleagros' Beispiel ausführlich belegt.

27. Allein nach demjenigen, was oben p. 34 ff. über die rachsüchtige, unversöhnliche Gemüthsart der Götter zu berichten war, kann es nicht Wunder nehmen, dass furchtbare Aeusserungen von Rache-

durst, ja Hass bis nach dem Tode noch bei den Menschen ebenfalls vorkommen. Zeus' Wort von Here's Zorn gegen Priamos und die Troer, dass sie diese vor Hass wohl roh verschlingen könnte (Il. d. 34 ff.), findet eine merkwürdige Analogie in der Aeusserung Hekabe's Il. ω, 212: τοῦ (des Achilleus) ἐγώ μέσον ήπαρ έγοιμι έσθέμεναι προςφύσα τότ άντιτα ἔργα γένοιτο παιδὸς ἔμοῦ, mit welcher bestialischen Rachewuth gleichfalls sehr merkwürdig das gleich folgende Motiv derselben contrastirt, welches daria besteht, dass Hektor als Held im Kampfe für das Vaterland gefallen sey. Ergreifend ist ferner das Schweigen des Ajas in der Unterwelt, der von dem mit edelster Anerkennung des Beleidigten um Versöhnung bittenden Odysseus unversöhnlich sich abkehrt Od.  $\lambda$ , 541 — 564.

Diese Unversöhnlichkeit zeigt sich im Kriege. da wo Schonung irgend einer Art strategisch möglich ist, aber versägt wird, als Unbarmherzigkeit. Hier wie dort wird der Grund des feindseligen Gegensatzes als ein absoluter, jeder Vermittlung und Sühnung unfähiger gefasst, und zwar nach wilkürlicher Schätzung des verletzten Individuums. Das Kriegsrecht erlaubt, den Feind, der sich gefangen giebt, zu schonen und für Lösegeld frei zu lassen. Als dies Menelaos gegen den Troer Adrestos II. 5, 51 in Ausübung bringen will, kommt Agumemnon, und stellt ihm, was ein Troer an ihm gefrevelt, als eine jede Sühnung verschmähende, nur durch Untergang des ganzen Volkes zu büssende That vor (v. 58: μηδ' οντινα γαστέρι μήτης κούρον εόντα φέροι, μηδ' δς φύγοι άλλ αμα πάντες Ίλιου έξαπολοίατ ακήδεστοι και άφαντοι). Und der Dichter fügt ein Urtheil bei: ως είπων έτρεψεν αδελφειοῦ φρένας ήρως αἴσιμα παρειπών. Was den Atriden des Paris That, ist dem Achilleus Patroklos' Todtung. Zu Priamos' Sohn Lykaon, der gegen ihn sogar ein Recht als ixérns geltend machen will (ll. φ,

74 ff.) und um Schonung fleht, sagt er v. 99: νήπιε, μή μοι ἀποινα πιφαύσχεο μηδ' ἀγόρευε. Πρίν μέν γάρ Πάτοοχλον ἐπισπεῖν αἰσιμον ἡμας, τόφοα τι μοι πεφιδέσθαι ένὶ φρεσὶ φίλτερον ἡεν Τρώων, καὶ πολλοὺς ζωοὺς Ελον ηδ' ἐπέρασσα νῦν δ' οὖκ ἔσθ', ὅςτις θάνατον φύγη — καὶ πάντων Τρώων, πέρι δ' αὖ Πριάμοιό γε παίδων. Darum als Hektor, dessen Feindschaft dem' Krieger, nicht der Person gilt, von gütlichem Vertrage vor dem Entscheidungskampfe spricht, dass nämlich der Sieger den gefallenen Feind zur Bestattung herausgeben solle, vergleicht er seine Feindschaft gegen Hektor der ewigen Naturfeindschaft zwischen Löwen und Menschen, zwischen Wölfen und Lämmern, und stößt des erlegenen, mit dem Tode ringenden Troerhelden Flehn um Bestattung mit den Worten zurück (Il. χ, 345): μή με, χύον, γούνων γουνάζεο, μηδέ τοχήων. Αὶ γάρ πως αθτόν με μένος και θυμός ανείη, ώμ αποταμνόμενον πρέα ἔδμεναι, οἶά μ᾽ ἔοργας ῶς οὖπ ἔσθ, δς σῆς γε κύνας κεφαλῆς ἀπαλάλκοι, eine Drohung, die er, so gut er die zwölf Troerjünglinge dem Patroklos zur Sühne schlachtet (Il.  $\psi$ , 20; 175), verwirklichen würde, wenn nicht unter der Götter Vermittlung, welche sein schnöder Grimm gegen den edlen Helden zum Theil aufs äußerste empört (Il. ω, 40; 113 ff.), Priamos' persönliche Erscheinung sein Herz erweichte.

29. Was dem Feinde gegenüber Unbarmherzigkeit ist, erscheint gegen den Verbrecher als scharfes Recht, da, wo das Verbrechen den Personen nach weit ausgedehnt wird, beinahe als Grausamkeit. Des Odysseus ungetreue Mägde, der Ziegenbirte Melanthios, der gemartert wird, hevor er stirbt, erleiden, was ihre Thaten werth sind (Od.  $\chi$ , 462 ff.). Härter ist, daß der  $9vo\sigma x \acute{o} c \acute{o} c$  der Freier, Leiodes, des Verdachtes wegen sterben muß, als hab' er im Dienste der Freier oft um des Odysseus Ausbleiben gebetet (ib. 320 ff.), so wie auch II.  $\lambda$ , 130 ff., unter

gleichen Umständen, wie in II. 5, 45 ff., des Troers Antimachos Schuld, der an Menelaos und Odysseus als Gesandten in Ilios das Völkerrecht zu brechen gerathen, an seinen Söhnen Peisandros und Hippolochos durch Verweigerung des Pardon's gestraft wird. Mit diesen Bestrafungen vergleiche man die Verschonung des Sängers Phemios und des Heroldes Medon, die beide gleich Leiodes den Freiern gedient, jener gezwungen, dieser mit einiger Treue gegen das Königshaus, während Leiodes, dem Frevel gram und selbst rein, von Amtswegen am Hausherrn gesündigt hat (Od. 2, 310 — 360).

- 30. Oben haben wir die Versöhnlichkeit auf religiöser Grundlage ruhen sehn; derselbe Fall ists mit der Barmherzigkeit und Schonung. Zu den oben §. 26 angeführten Stellen fügen wir noch das schöne Wort des Eumaios (Od. E. 388) zu dem nicht erkannten Odysseus, der ihm, wie er glaubt, mit Lügen gastliche Sorgfalt abschmeicheln wolle: ov rào τούνελ έγω σ αιδέσσομαι ουδέ φιλήσω, αλλά Δία ξένιον δείσας αὐτόν τ έλεαίρων, wo das religiöse Motiv der Schonung vom natürlich-menschlichen begleitet ist, wie in den Worten des Priamos zu Achilleus II. ω, 503: αλλ' αίδεῖο θεούς, Αχιλεύ, αὐτόν τ ελέησον μνησάμενος σου πατρός κ. τ. ε.. Das σεβάσσατο γὰρ τόγε θυμώ, womit der Dichter den Grund angiebt, aus welchem Il. 5, 167 Proitos den Bellerophon geschont, ib. 417 Achilleus den erschlagenen König Eetion nicht auch der Rüstung beraubt, heifst gleichfalls nichts Anderes, als: das verbot ihm sein Gewissen.
- 31. Nicht mehr dem Einzelnen blos als Einzelnem steht der Mensch dem Menschen dann gegenüber, wenn Stand und Verhältniss Anspruch auf Pietät begründet. Dies ist schon der Fall bei der Freundschaft, welche, wenn auch auf natürliche Neigung basirt, doch darin sich als geheiligtes, blosser Willkürlichkeit entnommenes Verhältniss erweist, dass

es dem alterlichen und geschwisterlichen gleichgestellt wird. Achilleus sagt Il. 7, 321, dass selbst seines Vaters Peleus Tod ihm kein größeres Unglück gewesen wäre, als der des Patroklos, und will sogar im Hades des Freundes nicht vergessen 11. 2, 389; vom eben gefallenen Lykophron sagt Ajas 11. ο, 439: δν νώϊ - Ισα φίλοισι τοχένσιν έτίομεν έν μεγάροισιν, und Od. 9, 585 heißst es theoretisch vom Freunde: οὐ μέν τι κασιγνήτοιο χερείων γίγνεται, ος κεν έταζοος έων πεπνυμένα είδη. Doch erscheint die dem Freunde geschuldete Pietät noch innerhalb der Sphäre der Natürlichkeit; schon im Sänger aber wird, obgleich er weder priesterlichen Charakter hat, noch geradezu "in heiliger Hut steht" (vgl. Nitzsch J. p. 191), der Gott geehrt, der ihm die Gabe des Liedes verliehn; wesshalb auch Phemios im Freiermorde dem Odysseus gegenüber zuerst seinen Stand als gottgelehrter Sänger, und dann erst seine Unschuld geltend macht (Od. x, 345 ff.). Das Alter hat gleichfalls seine Ehre von den Göttern, wie denn Il. ψ, 787 Antilochos sagt: εἰδόσιν ύμμι έρεω πάσιν, φίλοι, ώς έτι και νύν αθάνατοι τιμώσι παλαιοτέρους ανθρώπους, und dies nach den Altersstufen durchführt. Defshalb macht Agamemnon als Grund der von Achilleus gegen ihn zu fordernden Versöhnlichkeit nicht blos seine königliche Herrlichkeit, sondern auch die Jahre geltend, die er vor ihm voraus hat; Il. ι, 161: και μοι υποστήτω, οσσον βασιλεύτερος είμι, ήδ' δσσον γενεή προγενέστερος εθχομαι είναι. Vgl. II. α, 259; auch lässt sich, wenn schon mehr als an etwas Analoges, erinnern an Il. ο, 204: οίσθ ώς πρεσβυτέροισιν Εριννύες αλέν επονvai denn hier ist zunächst von Geschwistern die Rede. Edle Bescheidenheit wird von den Jünglingen gefordert, und, wenn nicht zuweilen die Thorheit der Jugend den Verstand überwältigt (Od. 1, 294;  $\psi$ , 604 etc.), auch bethätigt (Diomedes II.  $\xi$ , 112; Antilochos Il. w, 587 ff.; Telemachos Od. 7, 24; Peisistratos ib. 43 ff.). Bedrängniss des hülflosen Alters ist Gegenstand des höchsten Mitleids (II. ω, 488 coll. 516), und Schändung des heiligen Leichnams eines greisen Mannes von allen Kriegsereignissen das entsetzlichste (II. χ, 71 ff.). Endlich dem Todten wird das Begräbniss durch den sonst verwirkten göttlichen Zorn garantirt (μή τοί τι θεων μήνιμα γένωμαι Od. λ, 73 coll. II. χ, 358), selbst der todte Verbrecher, wenn es sonst Verhältnisse gebieten, durch einen Leichenschmaus geehrt (Od. γ, 309: ήτοι δ (Orestes) τὸν κτείνας δαίνυ τάφον Αργείοισιν μητρός τε στυγερῆς καὶ ἀνάλειδος Αίγισθοιο) °), ju

<sup>\*)</sup> Wegen des Antiquarischen vgl. Helbig p. 135 ff.. Hier bemerken wir nur in der Kürze, dass nach Il.  $\psi$ , 45 die . Todtenbestattung in drei Hauptstücken besteht, erstlich in der Verbrennung des Leichnams unter Weinspenden, zu denen die abgeschiedene Seele gleichsam geladen zu werden scheint (Il.  $\psi$ , 220. 221; ein anderes Rufen ist das Od. 1, 65, wo damit, wie mit einem Lebewohl, den Gefallenen die letzte Ehre auf die unter den vorhandenen Umständen einzig mögliche Weise erzeigt wird), zweitens in der Errichtung des Grabhügels sammt der  $\sigma_{\tau} \dot{\eta} \lambda \eta$  II.  $\pi$ , 457 coll. Od. 1, 77, worauf das Gedächtniss des Gestorbenen bei der Nachwelt beruht, ib. 76 coll. Il. 7, 87 - 91; in diesem Hügel werden auch die Gebeine des verbrannten Leichnams beigesetzt; vgl. II.  $\psi$ , 91. 252 mit Od.  $\omega$ , 72 — 84; drittens im Abschneiden des Haupthaars, welches Achilleus namentlich dem todten Patroklos in die Hand legt Il. ψ, 140 - 152; cf. 135. Die Todtenklage, das zlaieir, begleitet entweder alle diese Handlungen als natürliche Aeufserung des Schmerzes II. ψ, 153; 224; 252 vgl. Od. δ, 195 ff.; γ, 260, oder ist ein förmlicher und feierlicher Akt, welcher der Bestattung vorangeht, Il.  $\psi$ , 9 — 16;  $\omega$ , 664; 720. In beiden Fällen wird sie vorzugsweise das γέρας θανόντων genannt. Auf die Bestattung folgt der Leichenschmaus, Il. w, 665; 802; denn mit Fasten wird der Todte nicht betrauert, Il. r, 225; w, 601 ff. Eine ehrenvolle Bestattung des Anver-

sogar mit tiefem sittlichen Sinne das Frohlocken über den Tod der Verbrecher verpönt; Odysseus zu Eurykleia, welche über den Freiermord in Jubel ausbrechen will, Od. χ, 411: ἐν θνμῷ, γοηῦ, χαῖρε, καὶ ἴσχεο μηδ' δλόλυζε· οὐχ ὁσίη, κταμένοισιν ἐπ' ἀνδράσιν εὐχετάασθαι· τούςδε δὲ μοῖρ' ἐδάμασσε θεῶν καὶ σχέτλια ἔργα. Freilich contrastirt hiemit das Höhnen der Gefallenen im Uebermuthe der Siegesfreude; vgl. Il. λ, 450; ν, 374; π, 745 und undere Stellen bei Helbig p. 128.

- 32. Die Pietät, welche in den angegebenen Sphären dem Individuum um der Gattung willen erwiesen wird, kommt demselben im Verhältniss der Ehe und Familie um des sittlichen Institutes willen zu, dessen Träger es ist; die individuelle und gesetzliche Berechtigung der Person durchdringen sich hier gegenseitig und sind zumal vorhanden. Weil aber die Ehe wesentlich auf dem Verhältniss und Verkehr der Geschlechter beruht, so sind vorab über dessen Auffassung und Behandlung bei dem Dichter einige Worte nothwendig.
- 33. Das Sinnliche behandelt der Dichter edel, d. h. ohne Lüsternheit wie ohne Prüderie. Wo die Motive der epischen Handlung dergleichen Erwähnungen veranlassen, scheut er den Bericht so wenig, als er ihn lockend und verführerisch macht\*). In

wandten hat für die Hinterbliebenen etwas Tröstliches  $\mathrm{Od}.\alpha$ , 236 ff.. — Als eine besondere Verpflichtung der Gattin wird das Zudrücken der Augen des Verstorbenen erwähnt  $\mathrm{Od}.\lambda$ , 425;  $\omega$ , 296. — Leichenspiele und Ehrungen des Todten, wie sie Achilleus dem Patroklos durch Abschlachtung der zwölf Troerjünglinge u. d. gl. erweist, können wir als etwas Außergewöhnliches übergehn. Doch erinnern wir noch an die Kenotaphien  $\mathrm{Od}.\alpha$ , 291;  $\delta$ , 584.

<sup>\*)</sup> Der Vorwurf des Gegentheils, der ihm gemacht worden ist, mus höchst ungerecht genannt werden; der ächte Homer ist einer der unschuldigsten Dichter aller Zeiten.

der ausgeführtesten Beschreibung dieser Art, in der Scene zwischen Zeus und Here Il. & ist durchaus kein Wort enthalten, das über die künstlerische Nothwendigkeit der Darstellung hinausgienge. Paris' Begier nach seiner Zurückkunft von dem Zweikampf 11. 7, 441 ff. ist nichts als markirte Zeichnung dieses zwischen sinnlicher und heroischer Erregbarkeit hin und her getriebenen Charakters. Und selbst die willkürlich gewählte Episode von Ares und Aphrodite Od. 9. über deren Aechtheit nicht unbegründete Zweifel obwalten, hat durchaus kein verfängliches Detail. Wie wenig der Dichter auf sinnliche Erregung ausgeht, beweisen die Ausdrücke, womit er dergleichen Erzählungen abschliefst; Il. ξ. 346: ἡ ὁα. και άγκας έμαρπτε Κρόνου παϊς ην παράκοιτιν τοΐσι δ' ύπὸ γθών δια φύεν νεοθηλέα ποίην - τῷ ἔνι λεξάσθην ΙΙ. γ. 447: ή δα, και άρχε λέγος δε κιών αμα δ' είπετ' άχοιτις τω μεν άρ' εν τρητοίσι κατεύνασθεν λεχέεσσιν Od. 9, 296: τω δ' ές δέμνια βάντε κατέδοαθον. Man erinnere sich endlich des zarten, keuschen Ausdrucks, mit welchem die Erneuerung der Ehe Penelope's berichtet wird, Od. ψ, 296: οί μέν έπειτα ασπάσιοι λέκτροιο παλαιού θεσμον ίχοντο.

Züchtigkeit im Wandel und ehrbare Gesinnung bei aller Aufrichtigkeit des Gefühls bethätigt sich bei des Dichters Jungfrauen und reifenden Jünglingen durchaus \*). Hier ist Homer beredt, wo er schweigt; drum nennen wir billig Telemach als einen Jüngling, dem der Dichter bei männlicher Energie des Charakters, die sich vor unsern Augen entwikkelt, jungfräuliche Reinheit der Gesinnung gegeben, im Gegensatz zu den wollüstigen Freiern. Nausikaa's Scheu, das Wort Hochzeit vor dem Vater auszusprechen, die von ihr anders als nach dem Traumgesicht

ŕ

Wo Verführungen vorkommen, sind in der Regel Götter oder Göttinnen betheiligt; z. B. Il. π, 180; ζ, 21 ff.; Od. 1, 235 ff.

motivirte Bitte um Wagen und Maulthiere, der von ihr geäuserte Tadel der Jungfrau, die vor öffentlicher Hochzeit in männlicher Umgebung erscheint (Od. ζ, 286: και δ' άλλη νεμεσώ, ήτις τοιαθτά γε δέζοι, ηξ αέχητι φίλων πατρός και μητρός εόντων (d. i.: die sie hat; cf. Od. δ, 94) ανδράσι μίσγηται, πρίν γ' αμφάδιον γάμον ελθείν), dies Alles passt sittlich wie künstlerisch aufs schönste zur Aeußerung, welche ib. 244 den Mägden ihr Gefühl verräth: al yào euol τοιάςδε, d. i. der Fremde, τοιόςδε ών, πόσις κεκλημένος είη, ενθάδε ναιετάων, και οι άδοι αὐτόθι μίμveiv. Im Contrast mit solcher sittlichen Zartheit und Scheu steht das Verlangen jener einsam im Meere wohnenden Göttinnen, Kalypso's und besonders Circe's, welche mit höchster Natürlichkeit des Helden ungescheut begehren, und zwar so, dass Circe die Vermählung als Unterpfand des Friedens und gegenseitigen Vertrauens betrachtet (Od. z. 296 coll. 333).

34. Räthselhaft erschien den Alten schon das Baden der männlichen Gäste, welches bekanntlich nicht blos von Sclavinnen, sondern selbst von den jungen Töchtern, auch von Frauen des Hauses besorgt wird. Man hat an Badegewänder gedacht, von denen sich aber bei dem Dichter keine Spur findet, vielmehr Gegentheiliges. Eben so glaubte man das lovoe. von edlen Frauen und Jungfrauen ausgesagt, durch ein λοῦσαι ἐχέλευσε deuten zu müssen, so dass wenigstens deren Sittsamkeit unbeginträchtigt geblieben wäre. Man konnte sich auf Od. n. 296 berufen, wo es von Nausikaa in Bezug auf Odysseus beifst: καὶ λοῦσ' ἐν ποταμώ, während sie diefs Od. ζ, 210 doch ihren Mägden aufträgt. Aber Od. 3, 250 ff. befragt und badet Helene den im Bettlergewand' erkannten Odysseus gewiss allein und insgeheim, wie aus allen Umständen hervorgeht, so dass man mit jener Erklärung nicht ausreicht. Irren wir nicht sehr,

so macht Od. z., 360°) wenigstens sehr viel klar. Der Gebadete sitzt wenn auch ohne Gewand decent in der Wanne, aus der er mit Haupt und Schultern herausragt. Das Wasser ist kalt. Die Bedienende hat nun aber das Geschäft aus einem Kessel mit heifsem Wasser von letzterem nach wohlthätiger Mischung ihm über Haupt und Schultern zu gießen, was analog ist dem Verfahren beim Fussbade; Od. τ, 386: γρηθς δὲ λέβηθ έλε παμφανόωντα, τῷ πόδας έξαπένιζεν, ύδωρ δ' ένεχεύατο πουλύ ψυχρόν έπειτα δὲ θεομον ἐπήφυσε. Das Bekleiden mit Leibrock und Mantel, dessen gedacht wird, ist um so mehr nur von einem Hergeben der Kleidungsstücke zu verstehn, als der Bericht vom Baden in allen hierüber instruktiven Stellen regelmäßig so lautet, wie z. B. Od. γ, 466 - 468:

αὐτὰς ἐπεὶ λοῦσέν τε καὶ ἔχοισεν λίπ ἐλαίφ, ἀμφὶ δέ μιν φᾶρος καλὸν βάλεν ἦδὲ χιτῶνα,

έχ δ' ἀσαμίνθον βῆ, δέμας ἀθανάτοισιν δμοΐος. Vgl. Od. θ, 454 ff.; ρ, 87; ψ, 154 coll. 163; ω, 367 ff. So wäre denn der Gebadete in Leibrock und Mantel aus der Wanne gestiegen. Unmöglich, wie denn schon Eustathius in der ausgeschriebenen Stelle einen νστερολογίας τρόπον erkennt mit dem Zusatze: πρῶτον γάρ τις ἔξεισι τῆς ἀσαμίνθον, είνα ἐνδύεναι. Man muß sich also die Sache so vorstellen: nachdem die Bedienende auf die oben angegebene Art den Gast gewaschen und gesalbt und ihm die neuen (?) Kleidungsstücke hergerichtet und hingelegt hatte, entfernte sie sich, da hiemit ihr Geschäft vollendet war; der Mann stieg sodann allein aus der Wanne, und kleidete sich vollends an. Dieser Er-

ming represented and reverse the conference described

<sup>°)</sup> αὐτὰς ἐπειδὴ ζέσσεν ὕδως ἐνὶ ἤνοπι χαλχῷ, ἔς ῷ ἀσάμινθον ἔσασα λό ἐχ τρίποδος μεγάλοιο, θυμῆςες χεςάσασα, χατὰ χρατός τε καὶ ὤμων χ. τ. λ.. Die Wolfische Interpunktion verwirrt die Fügung der Rede.

klärung scheint freilich der Wortlaut entgegen zu stehn: αμφὶ δέ μιν φαρος χαλὸν βάλεν ήδὲ γιτῶνα. Allein ganz derselbe oder ein völlig homonymer Ausdruck kommt ja auch außer den Badeberichten an Stellen vor, wo an ein vom Geber der Kleidung selbst vollzogenes, eigentliches Bekleiden des Beschenkten unmöglich zu denken ist. Soll Od. v. 430 ff. Athene den Odysseus nackt verwandelt und dann erst mit Lumpengewand und Hirschfell angethan haben? Und doch heifst es V. 434. 436: aug) de uir δάκος άλλο κακὸν βάλεν ήδε χιτώνα άμφι δέ μιν μέγα δέομα ταχείης εσσ' ελάφοιο. Hat wohl die Königin Antikleia dem Sclaven Eumaios die Kleider, die sie ihm geschenkt, selbst angezogen? Aber auch hier lesen wir Od. ο, 368 ff.: αὐτὰρ ἐμὲ χλαῖνάν τε χιτῶνά τε είματ εκείνη καλά μάλ αμφιέσασα, ποσίν δ' ύποδήματα δούσα, αγρόνδε προϊαλλε. Vgl. Od. ξ, 342; 320;  $\kappa$ , 542;  $\sigma$ , 361; ferner  $\sigma$ , 338; 368;  $\pi$ , 79. Es ist also wohl keine zu gewagte Vermuthung, dass das von den badenden Frauen ausgesagte αμφιβαλείν der Kleider uneigentlich von einem Hergeben und Herlegen derselben zu verstehn sey. Dieser Analogie fügt sich dann auch das ές δ ασάμινθον εσασα Od. z. 361, welches auch nur besagt: sie liefs mich in die Wanne setzen. - So wird vollkommen erklärlich, warum von Nausikaa's Mägden, die keine Wanne zur Hand haben, Od. 7, 216 gesagt wird: ηνωγον δ' άρα μιν λουσθαι ποταμοίο δοησιν, und warum er sie weggehen lässt, aus Scheu, sich vor ihnen zu entblößen, d. h. seinen Strauch wegzunehmen; Od. ζ, 218: αμφίπολοι, στηθ' οθτω απόπροθεν - άντην δ' ουκ αν έγωγε λοέσσομαι αιδέομαι γὰρ γυμνοῦσθαι κούρησιν ἐϋπλοκάμοισι μετελθών.

35. Doch wir kehren von dieser Zwischenbemerkung zur Sache selbst zurück. Indem wir oben die Ehe als ein geheiligtes Verhältniss bezeichneten, meinten wir nicht etwa, daß sie schon durch die Art der Schließung als ein solches charakterisirt

werde. Denn obgleich, wie wir oben p. 56 f. gesehn, das eheliche und Familienglück vornehmlich von göttlicher Fügung abhängig gemacht wird, so zeigt sich gleichwohl schon durch die Form des Kaufes der Braut von den Schwiegerältern um die Brautgeschenke die Schliefsung als ein rein bürgerlicher Akt\*) (Od. ζ, 158: κεῖνος δ' αν πέρι κῆρι μακάρτατος έξοχον άλλων, ος κέ σ εέδνοισι βρίσας οἰκόνδ αγάγηται, und öfter z. B. II. λ, 244), der im Gegensatz zu den heimlichen Verhältnissen vor dem ganzen Volke durch öffentliche Feier des Hochzeitfestes (αμφάδιος γάμος) für rechtmäßig erklärt wird. Vgl. Il. τ, 299, ferner Od. ε, 120; Hymn. Aphrod. 142. Ausnahmsweise fallen zuweilen jene Brautgeschenke weg, und ebenfalls ausnahmsweise kommt eine Mitgift vor (Ανδρομάχη πολύδωρος Il. ζ, 394 wie Πηνελόπη πολύδωρος Od. ω, 294; man vergleiche Od. E, 211, ferner Agamemnon's Versprechen, dem Achilleus eine reich ausgestattete Tochter umsonst zu geben II. ι. Ueber Od. α, 277, wo die ἔεδνα zur Ausstattung der Braut gehören, siehe Nitzsch z. d. St.). Dieser Kauf macht aber die Frau nicht zur Waare, nicht zur willenlosen Sclavin des Mannes, sondern sie steht innerhalb der Familie, die nothwendigen und durch das Geschlecht gesetzten Beschränkungen ausgenommen \*\*), dem Manne durchaus gleich. Dies geht schon aus den beiden Bedingungen des ehelichen Glückes vor, die vom Dichter erwähnt werden. Indem die herzliche Zuneigung, die vor der Ehe oder ohne dieselbe im Bereiche der Natürlichkeit bleibt, im ehelichen Leben selbst als

o) Der Ausdruck Sakrament, den Hase Alterthumskunde p. 43 von der homerischen Ehe braucht, giebt eine ganz falsche Vorstellung von der Sache.

<sup>\*\*)</sup> Od. η, 68: ὅσσαι νῦν γε γυναῖχες ὑπ' ἀνδράσιν οἶπον ἔχουσιν' vgl. Od. λ, 441.

Pflicht des edlen, verständigen d.i. sittlichen Mannes betrachtet wird (Il. ι, 341: ὅςτις ἀνὴρ ἀγαθὸς και έχέφρων, την αύτου φιλέει και κήδεται ώς και έγω την — die Briseis — έχ θυμού φίλεον, δουρικτητήν περ εούσαν), erscheint die Gattin dem Gatten als ebenburtig, ihre Rechte vor und neben ihm gewahrt, und indem Achilleus sagt, er habe die Briseis, obwohl eine speererbeutete Sclavin, wie eine Gattin geliebt, erhebt er das eheliche Verhältniss ebendamit weit über die Sphäre der Sinnlichkeit, und bringt die Würde der Ehefrau dem Gatten um so näher, je weniger er in ihr nur das Weib sieht. -Ferner könnte von ehelicher Eintracht, in welcher Odvsseus die Blüthe des ehelichen Glückes findet, nimmermehr die Rede seyn, wenn die Gattin dem Gatten in der Familie nicht gleich stünde; denn ein lediglich unterthäniges Verhältniss schließt die Vorstellung der Eintracht aus (Od. 5, 180 ff.: ool de θεοί τόσα δοίεν, οσα φρεσί σησι μενοινάς άνδρα τε και οίκον και δμοφροσύνην δπάσειαν έσθλην οδ μέν γάρ τουγε κρείσσον και άρειον, η δθ δμοφρονέοντε νοήμασιν οίχον έχητον ανήρ ήδε γυνή.). Diese Ebenbürtigkeit der Gattin erweist sich aber auch thatsächlich, nicht blos in der Schilderung der nicht etwa herrschsüchtigen sondern fürstlichen Arete, Gemahlin des Alkinoos, welcher sie ehrt (Od. n, 67), ώς οὖτις ἐπὶ χθονὶ τίεται ἄλλη, ὅσσαι νῦν γε γυναῖκες υπ' ανδράσιν οίκον έχουσιν, ως κείνη πέρι κήρι τετίμηται τε και έστιν έκ τε φίλων παίδων, έκ τ αὐτοῦ Αλχινόοιο, και λαών, οι μίν δα θεὸν ώς εἰζορόωντες δειδέχαται μύθοισιν, ότε στείχησ ανά άστυ nicht blos in Hekabe's Stellung zu Priamos, der als König zu den Troern, als Vater mit den Söhnen ganz anders spricht, denn als Gatte mit der Gattin, nicht blos in Laertes' Schmerz um den Verlust Antikleia's, n έ μάλιστα ήχαχ αποφθιμένη και έν ωμφ γήραι θήκεν Od. 0, 356, sondern schöner noch und bedeutender in Hektor's Verhältniss zu Andromache, in dem des

- Odysseus zu Penelope. Beiden Helden sind ihre Ehefrauen, die Mütter ihrer einzigen Kinder, wie sie selbst ausdrücklich sagen, das höchste Gut auf der Welt. Obgleich Hektor's Ehrgefühl und innerster Charakter (ll. ζ, 442: αἰδέομαι Τοῶας —· 444: οὐδέ με θυμός ἄνωγεν -) ihm nicht gestattet, seine Heldenpflicht der Gattenliebe zu opfern, so ist ihm doch der geahnete grausenvolle Tag, wo die heilige Ilios untergeht, nicht um der königlichen Aeltern, der Brüder, des Volkes willen so fürchterlich, als Andromache's wegen, Odysseus aber zieht sein Eheweib sogar der göttlichen Gemahlin, der ewigen Jugend und Unsterblichkeit vor. Und gleichermassen sind die Frauen gegen ihre Männer gesinnt. Während Penelope die Liebe zu dem lang entfernten, aber nie todt geglaubten Gemahl unter dem gefährlichsten Andringen der Freier, selbst vom Sohn am Ende des Vermögens wegen nicht gehalten. bald mit Duldung und Harren, bald mit kluger energischer That bewährt, während sie sich in starker . Bemeisterung des Gefühls, in besonnener Prüfung des Wiedergekehrten dem klügsten und fürsichtigsten aller Helden vollkommen ebenbürtig erweist (vgl. Od.  $\tau$ , 210 ff. mit Od.  $\psi$ , 166 — 217), steht Andromache rein auf dem Boden weiblichster Empfindung, und nie hat ein Dichter, der die Liebe nur als Leidenschaft besungen, mehr Herz und Seele in die Schilderung glühender Gefühle gelegt, als Homer dem Ausdruck ehelicher Liebe in den Worten giebt: Εχτορ, αταρ σύ μοι έσσι πατήρ και πότνια μήτης ήδε κασίγνητος, σθ δέ μοι θαλερός παρακοίτης °).

36. Diese vom Dichter ausgesprochenen Bedingungen des Eheglücks und seine Darstellungen

<sup>\*)</sup> Ueber die hom. Frauen vgl. besonders Jacobs verm. Schr. Bd. 4. p. 234. Noch andere hieher gehörige Schriften citirt Bode Gesch. der epischen Dichtk. b. d. Hell. p. 194.

der im Hause des Königs ein Hochzeitgetümmel zu hören glaubt: ἡ μάλα δή τις ἔγημε πολυμνήστην βασίλειαν σχετλίη, οὐδ' ἔτλη πόσιος οὖ κουριδίοιο εἴρυσθαί μέγα δώμα διαμπερές, ἕως ἵκοιτο \*).

38. War das Verhältniss der Ehegatten, als auf Wahl und Uebereinkunft beruhend und wenigstens der Möglichkeit nach trennbar, nur ein bürgerlich und durch die Sitte geheiligtes, so ist dagegen das zwischen Aeltern und Kindern ein menschlicher Willkür entnommenes, unlösbares, folglich unmittelbar und durch sich selbst heiliges. Dies spricht sich bei dem Dichter darin aus, dass der Aeltern Recht garantirt ist durch das Numen der Erinnyen, deren eigentliches Wesen am sichersten in diesem Zusammenhang erkannt wird. Sie sind exekutive Gewalten im Dienste der unterirdischen Gottheiten, des Ζεὺς καταχθόνιος d. i. Αίδης und der Περσεφόνεια (ll. ι, 454: στυγεράς δ' επεκέκλετ Έριννῦς' -θεοί δ' ετέλειον επαράς Ζεύς τε καταχθόνιος και επαι-νη Περσεφόνεια coll. ib. 569: κικλήσκους 'Αίδην και έπ. Περσ. — ν. 571: της δ' ηεροφοῖτις Έριννὸς έκλυεν εξ Ερέβευσφιν), zur Strafe des Meineids Il. τ. 260, zur Vollziehung des älterlichen Fluchs (vgl. die eben angeführten Stellen und Od. β, 135; λ, 280, so dass εριννύες geradezu für Fluch steht Il. φ, 412: οὖτω κεν τῆς μητρὸς ἐριννύας ἔξαποτίνοις, ἢ τοι γωομένη κακά μήδεται) und zur Aufrechthaltung des Familienrechts, des respectus parentelae überhaupt (Il. ο, 204: οίσθ' ώς πρεσβυτέροισιν Έριννύες αίεν επονrai). endlich zum Schutze derjenigen, die geheiligt sind durch ihre Hülflosigkeit, die somit unter unmittelbare Obhut der Götter gestellt seyn müssen (Od. ο, 475: εἴ που πτωχῶν γε θεοὶ καὶ Ἐριννύες εἰσίν). In allen diesen Verhältnissen sind sie Rä-

<sup>\*)</sup> Geschwisterehen kommen nur unter den Göttern und bei den Kindern des einsam wohnenden Aiolos vor Od. 2, 1 ff.; widernatürliche Greuel gar nicht.

cherinnen des Un'natürlichen, eines Frevels, der die natürliche Weltordnung zu zerstören droht. Als Hüterinnen derselben sind sie es auch, welche dem achilleischen Rosse Xanthos die ihm von Here widernatürlich verlichene Sprache wieder nehmen, Il. z, 418. Unnatürlich erscheint aber dem homerischen Menschen (vgl. oben p. 34) auch fortdauerndes, wenn gleich schuldloses Glück. Darum treten auch hier die Erinnven mit Gewalt und Befugniss der Nemesis ein. Nur so erklärt sichs, warum Od. v., 78 die von den Götfinnen gepflegten, immer glücklichen Töchter des Pandareos von den Harpyien den Erinnyen überliesert wer-Somit scheint auch Il. r. 87, Od. o, 234 die Bethörung durch die Erinnys ein Akt der neidischen Nemesis zu seyn \*).

Gilt aber Impietät gegen die Aeltern als widernatürlicher Frevel, so beruht auch die Verpflichtung der Pietät zunächst auf dem natürlichen Grunde des Blutsverbandes, dem sich aber ein sittlicher, Dankbarkeit für die Erziehung, alsbald coordinirt. Ueber diese gedoppelte Basis der Pietät hat der Dichter das bestimmteste Bewusstseyn. Telemach begegnet Od. \$, 130 der Zumuthung, seine Mutter wider ihren Willen aus dem Hause zu weisen, mit der Antwort: 'Aντίνο', οὖπως ἔστι δόμων ἀέχουσαν ἀπώσαι, η μ' ἔτεχ', η μ' ἔθρεψε, und der Inbegriff dessen, was das Kind den Aeltern schuldig ist, wird Erziehlohn, θρέπτρα, nicht Geburtslohn genannt, während umgekehrt wieder Hekabe den Hektor, sich dem Achilleus nicht preiszugeben, Il. x, 80 ff. nicht bei seiner Erziehung, sondern bei den Brüsten, die er gesogen, beschwört. Das αποδούναι θρέπτρα (II. 3, 478) beginnt, wo mit erreichter Selbstständigkeit

<sup>\*)</sup> Kampe Erinnyes Berol. 1881 hat sehr viel Gutes; nur weise er die verschiedenen Funktionen dieser Gottheiten nicht unter einen Gesichtspunkt zu bringen.

die Erziehung aufhört, deren Tendenz bei den Heroengeschlechtern die Worte des Phoinix umfassen 11. ι, 440 ff.: σολ δέ μ' έπεμπε γέρων λππηλάτα Πηλεύς - νήπιον, οὔπω εἰδόθ δμοιΐου πολέμοιο, οὖδ αγορέων, ίνα τ' άνδρες αριπρεπέες τελέθουσιν. Τούνεκά με προέηκε διδασκέμεναι τάδε πάντα, μύθων τε δητης έμεναι, ποηχτης ά τε έργων [die sittlich-religiöse Bildung ist natürlich nicht Produkt irgend eines Unterrichts, sondern durch Volks - und Familiensitte gegeben ohne dazu tretende Reflexion]. Einen festen Termin der Mündigkeit giebt es aber nicht; es scheint vielmehr die Uebernahme des Hausoder Volksregiments durch die Rüstigkeit oder Hinfälligkeit des Hausvaters bedingt. Der alte Nestor ist durchaus noch im vollkommenen Besitz der königlichen und häuslichen Gewalt, während Laertes Verwaltung des Reichs und Familiengutes schon vor dem troischen Zuge an Odysseus abgetreten zu haben scheint, und längst schon nicht mehr in die Stadt kommt, sondern auf dem Lande ein nicht zum Complex des Familiengutes gehöriges, von ihm selbst erworbenes und angebautes Landgut wirthet (Od. a. 206) und eben dadurch vor Telemach's erst während der epischen Handlung sich entwickelnder Selbstständigkeit die Familie hülf - und wehrlos macht. Im äußersten Falle sind Bitten und Thränen seine Waffe Od. 6, 740. Auch Priamos ist noch König und Hausherr mit voller Gewalt (Il. a., 237 ff.; 265 ff.), und nur die hervorragendsten seiner Söhne, Hektor und Paris, haben eigenen Haushalt. Peleus ist der, alte, schwache König, der in Ermanglung eines Sprösslings, dem er das Reich übergeben könnte, die Regierung fortführt, aber mit Gefahr (Il a, 486 ff.). Drum schuldet der mündige Sohn dem greisen Vater Schutz, - Achilleus hat selbst im Hades keine größere Sorge, als daß sein Vater im Myrmidonen-Lande verunchrt und seiner Rechte beraubt werden möge (Od. λ, 494 ff. coll. II. ω, 486 ff.; vgl.

auch Il. 1, 495) — und, wenn derselbe verletzt worden ist, Rache, wie denn Orestes, als Rächer des Vaters, durchaus nur Ruhm hat, und keineswegs als Muttermörder den Furien verfallen ist (Od. 7, 196 sagt Nestor: ώς αγαθον, και παίδα καταφθιμένοιο λιπέσθαι ανδρός! Έπει και κείνος έτίσατο πατροφονηα, Αίγισθον δολόμητιν, ός οί πατέρα κλυτόν έκτα cf. 203. 204) \*). Kindliche Liebe und Fürsorge für das Aelternpaar an seiner Statt befiehlt Odysseus beim Abschied der Gattin an Od. σ, 267: μεμνησθαι πατρός και μητέρος εν μεγάροισιν ώς νυν, ή έτι μαλλον, εμεῦ ἀπονόσωιν ἐόντος, wie denn auch Telemach stets die zärtlichste Liebe für seine Mutter zeigt, wenn er sich gleich seines hausväterlichen Rechtes ihr gegenüber bewusst ist; Od. φ, 344: μῆτερ ἐμὴ, τύξον μεν Αγαιών ούτις εμείο πρείσσων ω κ εθέλω δόμεναι τε και αρνήσασθαι κ. τ. λ. αλλ είς οίκον ιούσα τα σ αθτης έργα κόμιζε - τόξον δ' άνδρεσσι μελήσει πάσι, μάλιστα δ' έμοι τοῦ γὰς χράτος ἔστ ἐνὶ οἴχφ. Vergl. Od.  $\alpha$ , 356 — 359. Aeußerungen, wie von Achilleus (Il. 7, 321), dass selbst die Nachricht von seines Vaters Tod ihn nicht so schmerzlich getroffen hätte, als Patroklos' Verlust, oder von Telemach (Od. \$6, 48 ff.), dass ihm nach des Vaters Untergang noch ein viel größeres Unglück, die Tyrannei der Freier, zu Theil geworden sey, widerstreiten der Pietät nicht, weil der Tod des Peleus ein viel natürlicheres Ereigniss wäre, als der des blühenden Freundes, und das Betragen der Freier die Existenz der Familie und des Geschlechts in Gefahr setzt, welche durch des Vaters Tod allein noch nicht bedroht ist. In dieser nämlichen Rücksicht kann auch Telemach seiner Mutter anliegen, sich wieder zu vermählen; Od. τ, 533: καὶ δή μ ἀρᾶται

<sup>\*)</sup> Vgl. Nitzsch I. p. 204. — Aus Od. y, 309 f scheint denn doch hervorzugehn, dass der Dichter vom Muttermerde weis.



πάλιν ελθέμεν εκ μεγάροιο, κτήσιος ασχαλόων, τήν οξ κατέδουσιν Αχαιοί, wiewohl er Od. υ, 343 sagt: αλδέομαι δ' αξκουσαν από μεγάροιο δίεσθαι μύθφ αναγκαίφ, was er weiter ausführt Od. β, 130.

40. Aus dieser Heiligachtung der natürlichen Pietätsverhältnisse entwickelt sich bei dem Dichter das Glück des Familienlebens, welches pur bestehn kann, wenn Jedes im Hause gilt, was es zu gelten hat, wenn dem Säugling, dem mündigen Sohn, der jungfräulichen Tochter, den greisen Aeltern jedem das gebührende Recht wird. Auf diesem Boden erwachsen der homerischen Poesie die zartesten und ergreifendsten Schilderungen. Wir erinnern, was die Scenerie des Familienlebens betrifft, auch an anmuthige kleinere Bilder, z. B. an Il. e. 408: oddé τί μιν παϊδες ποτί γούνασι παππάζουσι έλθόντ έκ πολέμοιο και αίνης δηϊοτήτος, an Ud. τ, 401, wo Eurykleia geschildert ist, wie sie den neugeborenen Odysseus dem Grofsvater auf den Schoofs legt (vgl. 11. 4, 455), an Od. e, 394 ff., wo von der Freude der Kinder über die Wiedergenesung des fast aufgegebenen Vaters ein unübertreffliches Gleichniss hergenommen ist, an die Od. 7, 154 geschilderte Lust der Aeltern und Brüder an der schönen Tochter\*). Denn weltbekanut und weltbenühmt, von keinem späteren Dichter in kräftiger Frische geheiligter, nicht raffinirt-feiner Empfindung übertroffen sind die Scenen zwischen Hektor, Andromache und Astyanax, die Trauer der verwittweten Mutter Il. x, die Bitte der verschämten Nausikaa an den Alles durchschauenden Vater Od. 7, endlich das Wiedersehn des Odysseus und seiner Mutter in der Unterwelt (Od. 2). - Solche Familienpietät spricht sich aber auch weiter aus im Verhältniss der Brüder, z.B. des Agamemnon und Menelaos II. d. 148 ff., wo die Trauer des Königs um die meuchlerische Verwundung des Bruders den

<sup>\*)</sup> Vgl. auch Od. 1, 450; 492; x, 17.

schönsten Ausdruck gefunden (cf. Il. z. 249, besonders auch n, 94, - 120), ferner Ajas' und Tenkros', wenn der schwächere Bruder unter dem Riesenschilde des stärkeren ficht (vgl. außerdem noch Il. v. 533;  $\xi$ , 484; Od.  $\pi$ , 97), in der Liebe und Treue der Schwäger, Il. v., 464, überhaupt der durch Affinität Verwandten, οίτε μάλιστα κήδιστοι τελέθουσι μεθ' αίμά τε και γένος αὐτῶν Od. 9, 582, κ, 441, endlich der Geschwisterkindsvettern II. o. 554. Auch innerhalb der Götterfamilie wird der respectus parentelae anerkannt, z. B. von Apollon und Athene gegen Poseidon. Von ersterem heisst es Il. v. 469 inmitten der Beschreibung des Götterkampfes: αίδετο γάρ δα πατροχασιγνήτοιο μιγήμεναι έν παλάμησιν von letzterer Od. ζ, 329 in Bezug auf Odysseus: αὐτῷ δ' οὖπω φαίνει εναντίη αίδετο γάρ δα πατροχασίγνητον, ferner ν, 341: αλλά τοι οὐα εθελησα Ποσειδάωνι μάχεσθαι. πατοοχασιγνήτω. - Gegen diese Aeusserungen der Pietät lässt der Dichter als traurige Gegenbilder contrastiren den Zorn Amyntor's gegen seinen Sohn Phoinix II. 4, 448 ff., den Zorn Althaia's gegen Meleagros ib. 555, wo das merkwürdige Verhältniss eintritt, dass der Bruder einer Mutter theuerer als' der Sohn ist. Auf ein Aussetzen gebrechlicher Kinder schliesst Zeyss in der Comment. quid Hom. etc. p. 9 aus Il. σ, 394 (μήτης Ήφαιστον — εθέλησε κούψαι χωλὸν ἐόντα) mit Unrecht.

41. Dass die Bastardkinder, meistens von Sclavinnen geboren, minderer Ehre denn die ehelichen geniessen, versteht sich von selbst; es wird als Auszeichnung erwähnt, wenn sie den ehelichen gleich gehalten werden, z. B. Od. ξ, 202: ἐμὲ δ' ῶνητὴ τέπε μήτης παλλακίς ἀλλά με ἰσον ἰθαιγενέεσσιν ἐτίμα Κάστως Ύλακίδης κ. τ. λ., und Il. θ, 284, wo Agamemnon zu Teukros über Telamon sagt: καί σε νόθον πες ἐόντα κομίσσατο ῷ ἐνὶ οἴκφ. Noch mehr hervorgehoben wird die Selbtsverläugnung der ehelichen Gattin, wenn sie wie Theano den Bastard des

Gemahls gleich den eigenen Kindern erzieht (II. e, 69 ff.), und auch des Großvaters wird gedacht, der den unehelichen Sohn der Tochter, freilich einem Göttersohn, pflegt, wie sein eigenes Kind, nachdem die Mutter sich einem andern vermählt (II. \pi, 179 ff.). Aber das Pietätsverhältniss gegen den Vater vornehmlich scheint dasselbe gewesen zu seyn, wie denn in der oben aus II. 3 angeführten Stelle Agamemnon gegen Teukros die Pietätspflicht als Motiv zur Tapferkeit braucht. Dagegen haben die Bastarde rechtlich keine Erbschaftsansprüche. Als Kastor's Söhne des Vaters Erbe theilen und über die Theile das Loos werfen, finden sie den unächten Stiefbruder mit Wenigem ab; doch geben sie ihm ein Haus, Od. \S. 210.

Gegenüber diesen bürgerlich und religiös geheiligten Verhältnissen hat die Familie noch ein drittes in sich aufgenommen, das der Rechtlosigkeit oder der Sclaverei. Das Antiquarische desselben, z. B. Erwerb der Sclaven theils durch Geburt von andern Sclaven (Od. o, 322), theils durch Krieg, Raub und Kauf, ihr Werth für den Hausberrn, ihre Beschäftigungen u. d. gl. kann uns hier nicht interessiren; die Entstehung desselben aber oder die Grundlage, auf welcher die Möglichkeit der Solaverei bei dem Dichter überhaupt beruht, wird in der Lehre vom Völkerrecht Erklärung finden. Hier ist unsere Aufgabe, die versittlichende Kraft nachzuweisen, welche der sittliche Geist der Familie über dies an sich unsittliche Institut ausübt, und wodurch er es so viel als die Natur desselben erlaubt in mancher Hinsicht veredelt.

Der Dichter erkennt die sittliche Schlechtigkeit dieses Verhältnisses wenigstens in dessen Wirkungen. Od. Q, 320 — 323 sagt Eumaios: δμώες δ', εὖτ ἄν μηκέτ ἐπικρατέωσιν ἄνακτες, οὖκέτ ἔπειτ ἐθέλουσιν ἐναίσιμα ἐργάζεσθαι. Ἡμισυ γάρ τ ἀρετῆς ἀποαίνυται εὐρύοπα Ζεὺς ἀνέρος, εὖτ ἄν μιν κατὰ δρύλιον

juco Elngir. Diesen Worten gemäß erkennt der Sclave, der kein Recht hat, auch keine Pflicht an, und arbeitet nur aus Zwang, den zu ertragen er gelehrt werden muss (Od. 2, 423), ist aber eben damit edler Gesinnung verlustig gegangen, was sich selbst in seinem Aeusseren ausprägt; Od. w, 252: ovdé st τοι δούλειον επιπρέπει εξοράασθαι είδος και μέγε-90c. Diese kann nur dadurch in ihm erhalten oder ausgebildet werden, dass durch gute Behandlung, ja Liebe die Gesinnung der Treue und Anhänglichkeit in ihm erwächst, welche ihn zum Gliede der Familie macht, und seine ganze Existenz mit dem Schicksale derselben nicht blos äußerlich, sondern auch innerlich verwebt. Also veredelt finden wir das Sclavenverhältniss in den trefflichen Gliedern des odysseeischen Hausstandes, in Eumaios und Eurykleia. Diese, von Laertes in ihrer Jugend gekauft, und. ohne dass sie mallazis wurde, von ihm gleich der eigenen Gemahlin geehrt (Od. a, 432), ist nicht nur die emsige, den Vorrath des Hauses wahrende. die Mägde beaufsichtigende Schaffnerin, sondern die treue, mütterliche Freundin des Hausherrn, der Hausfrau und insbesondere Telemach's, der sie zur einzigen Vertrauten seiner Reise macht. Eumaios aber. ορχαμος ανδρών Od. ξ, 121, als Kind durch die Treulosigkeit einer Magd seinen königlichen Aeltern von phönicischen Kauffahrern entrissen, wird von Odysseus' Mutter, wie ein vernula, mit der Tochter des Hauses erzogen (Od. o, 365: τῆ δμοῦ ἐτρεφόμην, δλίγον δέ τι μ' ήσσον ετιμα), und ist als Mann etwa von Odysseus' Alter ein Muster von Treue und Anhänglichkeit an die ganze Familie (vgl. Od. 5, 137 ff.), an deren Genius, wenn man so sagen darf, der seinige gebunden ist, was er selbst dem Antinoos gegenüber aufs edelste geltend zu machen sich nicht scheut; Od. ο, 388: αλλ' αίει γαλεπός περι πάντων είς μνηστήρων δμωσίν 'Οδυσσήος, πέρι δ' αύτ' έμοι α θταο έγωγε οθα άλέγω, είως μοι έχέφοων Πηνελόπεια ζώει ένλ μεγάροις καλ Τηλέμαγος θεοειδής. Seine Stellung in der Familie hat seine natürlich edle Gesinnung zur vollsten Entwicklung kommen lassen, so dass er unter allen Figuren des Dichters das meiste und tiefste religiöse Gefühl verräth; vgl. Od. 5, 83; 406; 420 ff.; 525. Durch ihu wird klar, dass der Sclave wahrscheinlich durch die Geschenke seines Herrn (Od. o, 376: péra de duses raréovoir - jetzt nämlich, vor Odysseus' Abwesenheit aber nicht - dvvla δεσποίνης φάσθαι - και φαγέμεν πιέμεν τε, έπειτα δε και τι φέρεσθαι άγρόνδ', οἰά τε θυμον ἀεὶ δμώεσσιν lalvei) eigenes Vermögen besitzen, ja sich selbst wieder Sclaven anschaffen kann (Od. &, 449 ff.: Μεσαύλιος, ον δα συβώτης αὐτὸς κτήσατο οίος, ἀποιγομένοιο άναπτος, νόσφιν δεσποίνης καὶ Λαέρταο γέoovros). Diese Selbstständigkeit des Sclaven geht noch weiter, wenn er (Od. ξ, 62 coll. φ, 214 ff.) gesegneter Dienste wegen vom Herrn mit einem Weibe vermählt, mit Haus und Feld belehnt, ja wie ein Freund und Bruder des Sohnes angesehn wird (Od. φ, Ι. c.: καί μοι ἔπειτα Τηλεμάγου έτάρω τε κασιγνήτω τε έσεσθον). Hier äußert das Sclavenverhältniss die Tendenz sich zur Hörigkeit oder Clientel zu veredeln; der sittliche Geist der Familie ist seiner mächtig geworden und hat es durch die Kraft der Liebe und Treue von den unsittlichen Elementen geläutert; die Freilassung, als rechtliches Institut zwar anbekannt, ist faktisch vollzogen.

43. Aber leider bricht sich die Wirksamkeit des Familiengeistes theils an der Menge der Sclaven, die er nicht alle zu durchdringen vermag, wovon Odysseus' Hausstand gleichfalls jene bekannten Beispiele liefert (vgl. auch Od. o, 417 ff.) °), theils an jenem rechtlich nicht aufgehobenem Besitzverhältniss, durch welches der Sclave ein für allemal zur Sache geworden ist. Trotz der Innigen, ja zärtli-

<sup>\*)</sup> Die verzogene Sclavin Melautho Od. o, 322 ff.

chen Vertraulichkeit (vgl. Od. o, 35; z, 498), welche zwischen den guten Sclaven und Odysseus' Familie herrscht, steht gleichwohl selbst Eurykleia der Gebieterin als völlig rechtlos gegenüber. Jene sagt in Bezug auf ihre Verschweigung der Abreise Telemach's Od. δ, 743: νύμφα φίλη, σὸ μὲν ἄρ με κατά κτανε νηλέϊ χαλκῷ, ἢ ἔα ἐν μεγάρο κ. τ. λ. vgl. Od. ψ, 20, und was Odysseus zu har sagt t, 488 ff.. Eumaios verräth in einigen Aeusserungen, dass er sich dem Telemach gegenüber seiner Stellung als Sclave vollkommen bewusst ist; Od. o. 188: άλλα τον αιδέομαι και δείδια, μή μοι οπίσσω νεικείη γαλεπαί δέ τ' ανάκτων είσιν δμοκλαί \*). Die Liebe hat die Furcht nicht völlig ausgetrieben; vgl. Od. E. 60. Die Bestrafung der untreuen Sclaven endlich ist nicht blos gerecht, sondern auch grausam; Od. χ, 462 ff.; σ, 339; φ, 363.

44. In dieser bisher dargestellten Heerdgemeinschaft ungleich-berechtigter unter einem natürlichen Oberhaupt, dessen Wille nirgends durch strenges Rocht, sondern nur durch den Familiengeist selber in Schranken gehalten ist, finden wir auch die erste, unmittelbare und blos natürliche Staatsform gegeben, die patriarchalische \*\*). Ihr Merkmal ist die völlig gesonderte, gegenseitig beziehungslose Existenz der Familien; der Dichter hat von derselben das klarste Bewufstseyn, ja spricht sogar ihr unterscheidendes Kennzeichen mit der größten Bestimmtheit aus, indem er Od. 2, 106—115 von den Cyclopen sagt:

Κυχλώπων δ' ές γαΐαν ύπερφιάλων, άθεμίστων, Ιχόμεθ', οι δα θεοίσι πεποιθότες άθανάτοισιν οὖτε φυτεύουσιν χερσιν φυτόν, οὖτ' άρόωσιν

Beispiel einer solchen δμοκλή: Od. φ, 369 ff.; vgl. ο, 374.
 Ueber den Staut des Heroenalters vgl. Wachsmuth hell. Alterthumskunde Bd. 1. p. 76 ff., und C. Fr. Hermann's allgemein bekanntes Buch p. 26 ff., 122 ff..

άλλὰ τάγ ἄσπαρτα καὶ ἀνήροτα πάντα φύονται, πυροί καὶ κριθαὶ ἦδ' ἄμπελοι, αἵτε φέρουσιν οἰνον ἐριστάφυλον, καί σφιν Διὸς ὄμβρος ἀέξει. Το ῖσιν δ' ο ὕτ' ἀγοραὶ βουληφόροι, ο ὕτε θέμιστες.

αλλ οίγ ύψηλων δρέων ναίουσι κάρηνα ἐν σπέσσι γλαφυροῖσι θεμιστεύει δὲ ἕκαστος παίδων ἦδ' ἀλόχων, οὖδ' ἀλλήλων ἀλέγουσιν.

In dieser Beschreibung sind alle wesentlichen Zustände eines ohne Ackerbau, ohne künstliche Wohnungen, ohne gemeinsames Oberhaupt, ohne Versammlungen und Gericht, sporadisch und patriarchalisch lebenden Volkes vollständig enthalten. Aehnliches wird aber sonst von keinem Volke gesagt, nur dass die Il. ν, 5 neben den Thrakern und Mysern erwähnten ἀγανολ Ἱππημολγολ γλακτοφάγοι, von denen die Ἦροι, δικαιότατοι ἄνθρωποι, schwerlich zu trennen sind, an die nomadisirenden Scythen erinnern\*). Denn selbst das grausame Riesenvolk der Lästrygonen hat es Od.κ, 114 bis zu einem König und einer ἀγορὰ gebracht, ja sogar den Kimmeriern wird Od. λ, 14 ein δῆμος und eine πόλις zugeschrieben.

45. Das logisch denkbare, wenn gleich bei dem Dichter nicht als Entwicklungstufe historisch nachweishare Mittelglied zwischen Familie und Staat bilden die  $\varphi \varrho \tilde{\eta} \tau \varrho \alpha \iota^{\circ \circ}$ ), d. i. die Vereinigungen der Geschlechter oder  $\pi \acute{\alpha} \tau \varrho \alpha \iota$  nach Buttm. Mythol. II. p. 310, die propinquitates (Tac. Germ. 7), und zweitens die  $\varphi \tilde{v} \lambda \alpha$ , die nationes oder Stämme einer und derselben gens (II.  $\beta$ , 362; ib. 668:  $\tau \varrho \iota \chi \vartheta \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\gamma} \eta \vartheta s \nu \times \alpha \tau \alpha \varphi v \lambda \alpha \delta \acute{o} v$ , die dorischen Rhodier; vgl. Od.  $\tau$ ,

Our Programme Programm

<sup>\*\*)</sup> Wachsmuth hell. Alterthumskunde Bd. 1. Beil. 7. p. 312 ff..

177: Δωριέες τριγάϊκες so besteht auch die troische Macht aus drei Massen, den Troern, Dardanern und επικούροις nach II. 9, 154 coll. 497; γ, 456; die Troer aber sind wieder dreifach getheilt Il. μ, 88 - 97; die τέταρτοι v. 98 sind die Dardaner nach Il. 8, 819). Mit entwickelter Gliederung der φοῆτοαι wird erst die Rechtsgemeinschaft unterschiedlicher Familien möglich, wesswegen der Dichter Il. ι, 63 in bedeutsamer Stellung sagt: αφρήτωρ. αθέμιστος, ανέστιος έστιν έχεῖνος, ος κ. τ. λ. das heisst: aus dem Stamm- und dem hiedurch bedingten Rechtsverbande, ja sogar aus der Heerd - d. h. Familien - Gemeinschaft ist auszuschließen, wer -. Aber das in Familien oder Geschlechter, Geschlechtsgenossenschaften und Stämme gegliederte Volk hat von den Zeiten der patriarchalischen Lebensform her seine Einheit in dem König (Il. β, 203: οδ μέν πως πάντες βασιλεύσομεν ενθάδ' Άχαιοί. Οὐα ἀγαθον πολυχοιρανίη είς χοίρανος έστω, είς βασιλεύς, ώ έδωκε Κρόνου παῖς ἀγκυλομήτεω). Dessen Macht stammt so wenig vom Volke, als die des Hausherrn von den Kindern; er hat sie desshalb nicht durch Vertrag oder Wahl, sondern lediglich von Zeus. Diese Vorstellung verräth sich nicht blos gelegentlich bei dem Dichter, wie etwa in den allbekannten Beiwortern διογενής, διοτοεφής, Διτ φίλος, oder in den die Fürstengeschlechter durch Blutsverwandtschaft an die Götter knüpfenden Genealogieen (vgl. Od. d. 27), sondern er hat über dieselbe ein mehrfach theoretisch sich aussprechendes Bewufstseyn; vgl. Il. α, 279: ἐπεὶ οὐποθ' όμοιης (80. ἀλλὰ μειζονος) έμμοςε τιμής σκηπτούχος βασιλεύς, ώτε Ζεύς κύδος έδωκεν 11. ς, 248 — 251: ω φίλοι, Αργείων ήγήτοςες ήδε μέδοντες, οίτε παρ Ατρείδης — δήμια πίνουσιν, καὶ σημαίνουσιν έκαστος λαοίς έκ δὲ Διὸς τιμή καὶ χῦδος οπηδεί. Il. ζ, 159: ἐπεὶ πολύ φέρτερος ἡεν 'Αργείων ες. Προίτος Ζεύς γάρ οι ύπο σχήπτοφ εδάμασσεν, womit zu vergleichen Od. α, 390: καί κεν τοῦτ

(τὸ βασιλείον γέρας) εθέλοιμι, Διός γε διδόντος, αξέ-Vgl ausserdem Il. β, 197, ι, 38 und Il. β, 101 ff., wo das Scepter, welches Agamemnon führt, für uns das Symbol der Herrschgewalt über den Peloponnes, auf Zeus' unmittelbare Schenkung zurückgeführt wird. Desswegen ist das Königthum, die τιμή (Od. α, 117) oder das γέρας vorzugsweise genannt (il. v, 182; Od. 2, 175), auch erblich in der Familie nach Od. α, 386. 387: μη σέγ ἐν ἀμφιάλφΊθάκη βασιλήα Κοονίων ποιήσειεν ο τοι γενεή πατρώϊον έστιν. II. υ, 182 f.: οὖ τοι τοὖνεκά γε Πρίαμος γέρας (sc. βασιλήϊον) εν γερί θήσει· είσιν γάρ οί παίδες· denn sie hat die königlichen Rechte von Zeus einmal überkommen, und es können ihr dieselben nur durch Usurpation entrissen werden\*). Vgl. Od. o, 533, wo Theoklymenos zu Telemach sagt: vueregov d' ovx έστι γένος βασιλεύτερον άλλο εν δήμφ Ίθάκης, άλλ υμείς καρτεροί αιεί, so das Telemach Od. a. 394. wo er die Königswürde abzulehnen scheint, der Faktion der Freier gegenüber (cf. Od. n, 361; 375, und 114) nur den Umständen nachgiebt, von den Geronten Ithaka's aber anerkannt wird (Od. β, 14: εζετο δ' έν πατρός θώκφ, είξαν δὲ γέροντες). Darum ist sein Geschlecht auch heilig; Od. π, 401: δεινον δέ γένος βασιλήϊόν έστι πτείνειν. Am göttlichen Rechte des Königthums participiren auch die unmittelbaren Diener desselben, die Herolde, Διὸς ἄγγελοι ἦδὲ καὶ  $\vec{\alpha}$ νδρών, Διὶ φίλοι genannt (II.  $\alpha$ , 334;  $\vartheta$ , 517).

46. Groß ist daher die Ehre der Könige daheim sowohl als im Felde. Daheim genießen sie den Ertrag des ihnen vom Volke gegebenen Landguts, des τέμενος (die Stellen bei Nitzsch I. p. 28), so wie der Ehrengaben beim Mahle; Il. μ, 310: Γλαθαε, τίη

e) Etwas anderes ist es, wenn der regierende König den Eidam zum Mitregenten annimmt und ihn succediren lässt, Il. ζ, 192. Die Möglichkeit eines Ausschlusses von der Thronfolge ergiebt sich aus II. υ, 182 ff.

δη νωϊ τετιμήμεσθα μάλιστα έδρη τε πρέασιν τ ήδε πλείοις δεπάεσσιν, εν Λυκίη, πάντες δε θεούς ως είςορόωσιν, και τέμενος νεμόμεσθα μέγα Εάνθοιο παρ όγθας καλών φυταλιής και άρούρης πυροφύροιο; Od. λ. 185: αλλά εκηλος Τηλέμαχος τεμένη νέμεται, καλ δαϊτας είσας δαίνυται, ας επέσικε δικας πόλον ἄνδο αλεγύνειν. Hiezu kommen noch besondere Geschenke; Il. ι, 154: ἐν δ' ἀνδρες ναίουσι πολύβρηνες, πολυβούται, οί κέ έ δωτίνησι θεόν ως τιμήσουσιν, καί οι ύπο σκήπτου λιπαράς τελέουσι θέμιστας vgl. Od. α, 393. Diese sowohl als die Mahle stellen sich als die für Uebung der Rechtspflege zu leistende Gebühr dar. Im Felde bekommt der Fürst außer dem Beuteantheil auch noch das régas (Od. 2, 534: μοτοαν και γέρας έσθλον έλών vgl. ll. α, 118 ff.) und scheint überhaupt über die Beute ziemlich willkürlich verfügt zu haben; vgl. Il. 1, 135 ff.: a. 165: besonders ι, 330 ff., wo Achilleus sagt: τάων ἐχ πασέων κειμήλια πολλά καὶ έσθλά έξελόμην καὶ πάντα φέρων Άγαμέμνονι δόσκον Άτρείδη ο δ' όπισθε μένων παρά νηυσί θοήσιν δεξάμενος διά παυρα δασάσχετο, πολλά δ' έχεσχεν. Jene Ehre wird um so größer, je mächtiger der König ist, so dass sich vor der Berrlichkeit der von Zeus geschenkten Machtfülle die größere persönliche Tüchtigkeit selbst eines anderen Königs beugen muss. Was Agamemnon II. 1, 160 in Bezug auf Achilleus sagt; και μοι ύποστήτω, δσσον βασιλεύτερός είμι, ist ganz dasselbe, was Il. α, 280 Nestor anerkennt: εί δε σύ κάρτερός έσσι, θεά τέ σε γείνατο μήτης, αλλ όγε φέρτερός έστιν, έπελ πλεόνεσσιν ανάσσει vgl. ι, 96 ff., wo derselbe sagt: 'Ατοείδη χύδιστε, άναξ ανδρών Αγάμεμνον, έν σοὶ μεν λήξω, σέο δ' ἄρξομαι οθνεκα πολλών λαών έσσι άναξ και τοι Ζεύς έγγυάλιξεν σκηπτρόν τ' ήδε θέμιστας, ενα σφίσε βουλεύησθα. In dieser hohen Ehre des Königthums findet auch das Verhältniss des θεράπων seine Begründung, kraft dessen sich oft ein fürstlich gebore-

ner Held zu dem königlichen Freunde in brüderlicher, jedoch entschiedener Unterwürfigkeit gesellt, und ihm in Krieg und Haus zu jeglichen Diensten hold und gewärtig ist. Man gedenke nicht nur der Verhältnisse des Meriones zu Idomeneus, des Sthenelos zu Diomedes, des Patroklos zu Achilleus in Schlacht und Krieg, sondern auch wie sich Patroklos und Antilochos um Achilleus Il. 1, 190 ff.; 7, 315 ff., ferner Eteoneus um Menelaos Od. d., 22; o, 95 ff. im häuslichen Dienste bemühn, während Menelaos selbst vor Troja in einer Art von Theraponten-Verhältniss zu seinem Bruder steht (Il. β, 408: αθτόματος δέ οἱ ήλθε βοὴν ἀγαθὸς Μενέλαος ήδεε γὰρ κατά θυμόν αδελφεόν ως έπονείτο er kommt somit. um zur Bereitung des Mahles zu helfen, d. i. zu thun, was sonst der θεράπων thut). Wie Od. δ, 22 πρείων Έτεωνεύς der δτρηρός θεράπων Μενελάου genannt wird, so ist Od. σ, 423 der ηρως Μούλιος, πῆουξ Δουλιχιεύς, der θεράπων des Amphinomos. Man vergleiche noch H. δ, 227; ζ, 18, besonders η, 149 ff. und über das Theraponten-Verhältniss überhaupt Nitzsch I. p.233.

47. Aber die höchste Ehre der Könige liegt wesentlich in ihrem Berufe, der II. π, 542 in den Worten Σαρπήδων Αυκίην εἴρυτο δίκησι τε καὶ σθένεϊ οἱ als Landeswahrung (II. ι, 396) durch Richteramt und persönliche Tapferkeit bestimmt ist. Persönliche Tapferkeit, sagen wir. Denn in den Kriegen der Heroenzeit, wo sich von Taktik kaum noch und nur bei Nestor (II. β, 362; δ, 297; vgl. Bothe zu ρ, 381) und etwa bei Ajas (ρ, 354 — 359) eine Spur findet\*), geben die Fürsten persönlich als πρόμαχοι den Schlachten ihre Wendung, indem sie die persönlichen Mittelpunkte des Vordringens eder Weichens sind. So wird II. ε, 643 zu Sarpedon gesagt: σοὶ δὲ κακὸς μὲν θυμὸς, ἀποφθεινύ-

<sup>°)</sup> Siehe Heyne Exc. 1 ad Il. J.

Jovσι δέ λαοί. Vgl. Il. a, 344. Das Richteramt aber, um dessen willen der König auch vorzugsweise δικασπόλος heifst (Od. 2, 186) oder θεμιστοπόλος (Hymn. Dem. 103), und zu dessen Verwaltung er die von Zeus überkommenen rechtlichen Satzungen zu wahren hat (11. α, 238: δικασπόλοι, οίτε θέμιστας πρός Διός είούαται), übt er theils allein, wie sich vielleicht aus Od. u. 440 erschließen lässt, viel häufiger aber mit Beisitzern vor versammeltem, die Parteien unterstützendem, zum Mitstimmen aber nicht berechtigtem Volke; vgl. Il. σ, 497 ff.; π, 387. Eine dritte Funktion hat er in der jedoch ihm nicht ausschliefslich zukommenden Berufung und Leitung der Bovlin und aropa, wovon weiter unten. - Derjenige König nun, der seinem fürstlichen Berufe treulich nachkommt, und in seinem Volke Gerechtigkeit aufrecht erhält, bringt dadurch den Segen göttlicher Gnade über sein Land, und dafs er dies kann, darin eben liegt die höchste denkbare Ehre des Berufs; Od τ, 108-114: ή γάο σεν αλέος οὐοανόν εθούν εκάνει, ώςτε τευ ή βασιλήση αμύμονος, όςτε θεουδής ανδράσιν έν πολλοίσι και Ιφθίμοισιν ανάσσων εὐδικίας ἀνέχησι φέρησι δὲ γαῖα μέλαινα πυρούς και κριθάς, βρίθησι δὲ δένδρεα καρπώ, τίκτει δ' έμπεδα μήλα, θάλασσα δὲ παρέχει ἰχθῦς, Εξ εὐηγεσίης · ἀρετώσι δὲ λαοὶ ὑπ αὐτοῦ.

48. Es hat sich aber in der Vorstellung des Dichters gleichwohl das patriarchalische Heroenkönigthum in Folge des qualitativen, von andern Menschen sie wesentlich unterscheidenden Vorzugs (cf. Od. v, 195) nicht gereinigt von dem despotischen Elemente unbeschränkter Willkür, so dass das ihnen zugeschriebene göttliche Recht, analog der den Göttern selbst zugetrauten Unsittlichkeit, blos einräumende und gewährende, nicht zugleich auch zu göttlicher Lauterkeit verpflichtende Kraft hat. Penelope fragt Od. d, 687 ff. die Freier, ob sie nicht von ihren Acltern gehört, welch ein König Odysseus gewesen, over zuva

δέξας έξαίσιον, ούτε τι είπων έν δήμω, ητ έστι δίκη θείων βασιλήων άλλον κ έχθαίρησι βροτών, άλλον κε φιλοίη. Denn wenn hier auch δίκη nicht geradezu mit "Recht" übersetzt werden darf, so bezeichnet es doch eine durch das Herkommen sanktionirte Art und Weise, eine fast zum Rechte gewordene Gewohnheit. Die Gewalt über die Unterthanen geht so weit, dass ganze Städte nicht nur verschenkt (Il. 1, 149). sondern sogar ausgeleert werden können, um andere fremde Bewohner einzunehmen; siehe die bekannte Stelle Od. 8. 174: xal xé of (dem Odysseus) Aoyeï vágga πόλιν και δώματ έτευξα, έξ Ίθάκης άγαγών σύν κτήμασι καὶ τέκει ο καὶ πάσιν λαοίσι, μίαν πόλιν έξα-. λαπάξας, αϊ περιναιετάουσιν, ανάσσονται δ' έμοι αὐτώ. Weder diese Stelle selbst \*), noch sonst eine Andeutung im Dichter giebt Veranlassung, die Vertriebenen und Neuaufgenommenen blos von Grundholden der königlichen Familien zu verstehn. Aehnliches verheisst Il. 1, 149 Agamemnon dem Achilleus. Redefreiheit und Widerspruch, obwohl ein dem Edeln zustehendes Recht (Il. 1. 33 coll. 100 ff.: Aroelon, ool ποώτα μαγήσομαι αφραθέοντι, η θέμις έστίν, άναξ, αγορή), ist selbst dem Hektor nicht angenehm; ll. μ, 211: Εχτος, αεί μέν πώς μοι επιπλήσσεις αγορήσιν, έσθλα φραζομένο έπει οὐδε μεν οὐδε έοικεν δημον εόντα παρέξ αγορευέμεν, ο ΰτ ενί βουλή, οὔτε ποτ έν πολέμο, σον δε κράτος αλέν αέξειν. Tyrannischer Art ist Agamemnon's Benchmen gegen Achilleus, gegen den Priester Chryses, Il. a; des Heerführers ungerechter Fadel II. d. 401 wird auch von Diomedes schweigend hingenommen (τον δ' οὖτι προςέφη πρατερός Διομήδης, αίδεσθείς βασιλήσς ένιπην aldoloto). Odvsseus kann II. 8, 192 f. zu den Fürsten

Oueber die Bedenken, welche sie veranlasst, vgl. Nitzsch. Mag immerhin in Menelaos' Aeußerungen viel freundschaftliche Phantasie seyn und Ausführung derselben kaum denkbar; für die Macht, die er sich zutraut, bleiben diese Verse immer beweisend.

sagen: oð γάρ πω σάφα οἰσθ, οἰος νόος Ατρείδαο νῦν μὲν πειρᾶται, τάχα δ' ἰψεται νἰας Αχαιῶν. Um so weniger fällt es auf, wenn der Fürst mit einem Manne vom Volke sehr wenig Umstände macht; ll.  $\beta$ , 198:  $\delta$ ν δ' αὐ δήμον ἄνδρα ἰδοι βοόωντά  $\mathbf{z}$  ἐφρύροι, τὸν σχήπτρ  $\mathbf{φ}$  ἐλάσασχεν, δμοχλήσασχέ τε μύθ $\mathbf{φ}$  χ. τ. λ.; vgl. Il.  $\mathbf{ω}$ , 247:  $\mathbf{\mathring{\eta}}$ , καὶ σχηπανί $\mathbf{φ}$  δίεπ ἀνέρας (Priamos). Weltberühmt ist Odysseus Verfahren gegen den ungezogenen Thersites.

49. Trotz solcher Machtfülle des Königthums. die sich auch über zwei politisch gesonderte Stadtgemeinden erstrecken kann (Od. o., 412), und die besonders hervortritt bei Gründung neuer Staaten durch Uebersiedlung (Od. 5, 8 ff., wo der Häuserund Tempelbau, die Befestigung der Stadt, die Ackervertheilung durch den König geleitet wird), finden sich gleichwohl sehr wenig Beispiele von schnödem Missbrauche derselben oder von Revo-Intionen, wie sie der Druck hervorruft. Als grausamer Wüthrich wird in einigen Stellen der Odyssee σ, 85; 116; φ, 308 ein König des Festlandes Echetos genannt, und Empörung und Königsmord hatten nur die Thesproten gegen Antinoos' Vater im Sinn, der das Volk durch seine Verbindung mit den räuberischen Taphiern drückte, wurden aber von Odysseus in Schranken gehalten (Od.  $\pi$ , 424 ff.). Ithaka selbst stützen sich die Freier bei ihren usurpatorischen Bestrebungen auf einen bedeutenden Anhang im Volke (Od. β, 51; 70. 74, vgl. Nitzsch I. p. 79), dem sie aber nach ihrem Anschlag auf Telemach's Leben (Nitzsch 1. p. 299) nicht mehr vollkommen trauen  $(\pi, 375)$ , und dem wenigstens ein Theil des Volkes das Gegengewicht hält (ovre zt mot nac δημος απεχθόμενος χαλεπαίνει, π, 114). Die Möglichkeit einer revolutionären Stimmung im ganzen Volke setzen die Fragen voraus Od. 7, 215; 7, 95: είπε μοι, ηὲ έχων υποδάμνασαι, η σέγε λαοί έχθαίρουσ ανα δημον επισπόμενοι θεού δμφή; Die schnell be-

16\*

endigte Revolution in Ithaka nach dem Freiermorde (Od.  $\omega$ , 420 ff.) wird durch das Verlangen nach Blutrache veranlasst (ib. 434); Aigisthos dagegen ist sieben Jahre lang im Besitz der angemassten Herrschaft (Od.  $\gamma$ , 304. 305).

50. Nun war aber das politische Leben Griechenlands bestimmt, das Individuum im Staate zu seinem Rechte kommen zu lassen, so wie dem Staate selbst durch organische Gliederung eigentliches Leben zu verleihen. Es tritt daher bei dem Dichter schon sehr bedeutsam ein aristokratisches, und in schwachen Anfängen ein demokratisches Element im Staatsleben hervor. Neben dem Könige steht ein Adel, aus dem sich bei den Phaeaken zwölf βασιλήες als βουλή des Oberkönigs, gerade wie sich eine solche im Lager vor Ilios findet, ausgesondert hat ben '), zu welchen derselbe, wie Helbig p. 63 richtig bemerkt, im Verhältnisse des primus inter pares steht; Od. 9, 390: δώδεκα γαρ κατά δημον αριπρεπέες βασιλήες άρχοι κραίνουσι, τριςκαιδέκατος δ' έγω αὐτός. Eine solche Bovln findet sich auch in Eumaios' Vaterlande, der Insel Svoln Od. o, 467. In Troja stehn dem Könige gleichfalls βασιλήες (Il. v, 84) oder δημογέροντες zur Seite, Il. γ, 146, wie in Ithaka und bei den Actolern γέροντες, Od. φ, 21; Il. ι, 574; bei den Pyliern ἀνδρες ἡγήτορες Il. λ, 687. In Ithaka und in den umliegenden Inseln ist, wie die Menge der Freier beweis't, der Adel sehr zahlreich, vgl. Od. a. 245 ff., und mächtig; sonst wäre die frevelhafte Occupation des königlichen Hauses und Haushalts so wie das Streben so Vieler nach der Königswürde nicht: erklärlich (Od. 0, 520 ff.: Εὐρύμαγον -, τὸν νύν ίσα θεῷ Ἰθακήσιοι εἰζορόωσιν καὶ γὰρ πολλὸν ἄριστος ἀνὴρ μέμονέν τε μάλιστα μητέρ ἐμὴν γαμέειν και Όδυσσηρος γέρας έξειν.) Die politische Berechtigung des Adels besteht in der wohl nirgends fehlenden Theilnahme desselben an der βουλη (da-

<sup>\*)</sup> Vgl. Nitzsch I. p. 68 ff.

her der Edle vorzugsweise ἀνὴρ βουληφόρος heisst II. α, 144) und an der Rechtspflege; vgl. Hymn. Dem. 150: ανέρες, οίσιν ἔπεστι μέγα πράτος ενθάδε τιμής, δήμου τε προύγουσιν ίδε χρήδεμνα πόληος είούαται βουλήσι και ίθείησι δίκησιν ferner in der Befugniss theils stellvertretend, wie einige Male in der Odyssee, theils selbstständig (Il.  $\alpha$ , 54;  $\beta$ , 207 ff.; 7, 40 ff.) eine Volksversammlung zu berufen, endlich in der Anführung besonderer Heeresabtheilungen im Kriege (Il. β, 563 ff.: των αδθ' ήγεμόνευε βοην αγαθός Διομήδης, και Σθένελος - τοΐσι δ' αμ' Εὐρύαλος τρίτατος κίεν, ἰσόθεος φώς - συμπάντων δ ήγεῖτο βοὴν ἀγαθὸς Διομήδης. Vgl. Od. ν, 265, wo sich angeblich ein Edler des Landes im Feldzuge dem Theraponten - Verhältniss zum Fürsten entzieht und als selbstständiger doxòs auftritt. Ueberhaupt stehen sie dem König in allen öffentlichen Geschäften zur Seite; vgl. Od.  $\varphi$ , 21; Il.  $\iota$ , 422;  $\chi$ , 119 (der  $\delta \rho \varkappa o \varsigma$ γερούσιος); λ, 687, und Einzelne können wie dieser ein τέμενος haben (Nitzsch I. p. 69); vgl. Od. η, 150.

51. Der Anfang einer politischen Berechtigung der πληθύς oder des δημος, wie die Volksgemeinde stets genannt wird, liegt in seiner selbst in Ilios (Il. β. 788; γ, 209) anerkannten Befugniss eine αγορά zu bilden. Diese hat aber durchaus nur den Charakter ciner römischen concio, ohne die Rechte der comitia auch nur annäherungsweise zu besitzen. Sie stimmt einem Vorschlage in der Regel durch Acclamation bei, wie Il. ι, 50: οι δ' ἄρα πάντες ἐπίαχον νίες 'Aγαιών' und ist derselbe nicht vom Oberkönig, sondern von einem andern Edlen ausgegangen, vom Zuruf des Volkes aber gutgeheißen worden, so tritt jener bestätigend ein; Il, n, 406 sagt Agamemnon zu dem Troerherold Idaios: ไปลัง , กับณ แบ้งอง 'Araiwv αθτός ακούεις, ως τοι υποκρίνονται έμοι δ' έπιανδάνει οὖτως. Denn was Od ω, 463 vorkommt, wo es auf Enpeithes' und Alitherses' Aureden an das Volk heifst: οί δ' ἄρ' ἀνήϊξαν μεγάλφ ἀλαλητῷ ἡμισέων πλείους.

τολ δ' άθρόοι αὐτόθι μίμνον, ist zwar eine Art von Abstimmung, aber unter den vorhandenen Umständen mehr eine unvermeidliche, da sich das Volk doch jedenfalls für Krieg oder Frieden erklären muss, als eine gesetzmäßige, so daß von ihr aus auf andere Fälle nicht geschlossen werden dürfte. Auch hat die Mehrheit der Stimmen für den Frieden gar keine Wirkung; die Minorität greift doch zu den Waffen .-Die Macht des Volkes kann sich also nur geltend machen durch die Energie der öffentlichen Meinung, welche die Fürsten zu respektiren gezwungen sind; Od. ξ, 237: δη τότ έμ ήνωγον και αγακλυτόν Ιδομενηα νήεσσ' ήγήσασθαι ές Ίλιον οδδέ τι μήγος ήεν ανήνασθαι, χαλεπή δ' έχε δήμου φημις. Gewaltsame Ausbrüche derselben werden wenigstens als möglich gedacht; Il. γ, 56: αλλά μάλα Τρώες δειδήμονες ή τέ κεν ήδη λάϊνον εσσο χιτώνα, κακών ενεχ, όσσα έοργας.

Besondere Verpflichtungen des Volkes sind der Kriegsdienst, zu dem der König nach Analogie von Od. 5, 248 entweder Freiwillige sammelte, oder, wie es scheint, so viel Mannen aufbieten konnte, als ihn gut dünkte, nicht nur aus den waffenfähigen Söhnen der Familien, welche nach Il. ω, 400, wenn ihrer mehrere waren, unter sich loosen mochten, sondern auch aus den Hausvätern; denn der reiche Echepolos aus Sikyon kauft sich bei Agamemnon vom Zuge nach Ilios mit einem Rosse los, Il. w. 296. Ferner die Beisteuer zu außerordentlichen Ausgaben der Könige. Der Adel von Scheria soll nach Alkinoos' Wunsche dem scheidenden Odvsseus viritim einen Dreifuss und Kessel geben; hueis d'avre, fährt der König fort, άγειρόμενοι κατά δημον τισόμεθ άργαλέον γάρ ενα προικός χαρίσασθαι, Od. ν, 14 f. und öfter. Was endlich die Gliederung des dnuos in Stände betrifft, so lassen sich einigermassen unterscheiden 1) die kleinen Grundbesitzer, aus denen der größte Theil des Volkes besteht, 2) die δημιοεργοί oder δήμιοι, d. i. nach Od. o, 384 die Wahrsager, Aerzte, Zimmer-

leute, Sänger, die Herolde (Od. r., 135) und dienenden Ordner der Plätze zu Tanz und Kampfspielen (Od. 9, 258 f.), die Lederarbeiter (Il. 4, 220. 221) und Goldschmiede (Od. 7, 425), denen jedoch allen Grundbesitz abzusprechen um so weniger Anlass vorhanden ist, als Od. 2, 351 der Sänger Phemios ausdrücklich sagt, nicht der Mangel habe ihn dem Willen der Freier dienstbar gemacht; endlich 3) die besitzlosen. iedoch freien und Od. d. 644 von den Sclaven bestimmt unterschiedenen Tagelöhner, welche sich um Lohn und Unterhalt (Od. o, 356 ff.) an Andere, selbst an unbegüterte Hausväter (Od. λ, 490) zur Arbeit verdingen, die 9 nres oder (Il. o, 550) kortor. Dergleichen mögen auch die Estvot gewesen seyn, welche nebst den eigenen Hirten des Odysseus die Heerden desselben auf dem Festlande hüten (fremde. nicht ithacensische 3 nrec) Od. E. 102. Als nicht geachteter, der Gewaltthätigkeit preisgegebener, daher wohl nicht eingebürgerter (žugvlos Od. o. 273) Volksgenossen gedenkt der Dichter auch noch der Ausgewanderten. μετανάσται, 1l. ι, 648; π, 59. — Uebrigens ist an eine strenge Sonderung der Handwerksgeschicklichkeit nicht zu denken; Fürsten haben z. B. die Gabe der Weissagung, der Heilkunde; namentlich ist Odysseus ein Meister fast in jeglicher Kunst. Der Handel ist in den Händen der Taphier (Od. α. 184) und besonders der phönicischen Sidonier; mehr gelegentlich tauschen die Lemnier II. 1, 467. Die Phäaken sind kein Handelsvolk, sondern nur Seefahrer zur πομπή der Fremden Od. 9, 31 und öfter, mit welchem Geschäfte die Seltenheit der Fremden bei ihnen freilich contrastirt.

52. So weit ist im Heroenzeitalter die Entwicklung, wenn man so sagen darf, des Staatsrechts gediehen. Aber Od. 1, 112 (siehe oben) werden als Kennzeichen eines geordueten politischen Lebens auch die Fépieres, die rechtlichen Satzungen, geltend gemacht, und Od. 1, 215 wird der Cyclope, der seiner

Stärke vertrauend weder Götter noch Menschen scheut, als ein άγριος geschildert, οὖτε δίχας εὖ εἶδῶς οὖτε Θέμιστας, ein entschiedener Beweis, wie sehr bei dem Dichter die Sphären des Rechts, der Sittlichkeit und Religiosität zusammenfallen. Von selbst versteht sichs, daſs diese Θέμιστες herkömmliche, aus dem Geiste des Volkes herausgebildete Gewohnheiten sind; die Bewahrer derselben, die ἄνδρες διχαςπόλοι, d. i. die Fürsten und Edlen, haben sie nach II. α, 238 von Zeus überkommen, und er ist auch der Garant und Schirmer derselben, indem er die Ungerechtigkeit der Richter, οἷ βίη εἶν ἀγορῆ σχολιὰς χρίνωσι Θέμιστας, ἐχ δὲ δίχην ἐλάσωσι, Θεῶν ὅπιν οὖχ ἀλέγοντες mit einer Art von Sündfluth heimsucht (II. π, 385 ff.).

Von der Beschaffenheit dieses Privatrechtes nun finden sich bei dem Dichter folgende Andeutungen. Es besteht ein Erbrecht, da sich die Söhne (Od. &, 208: η, 149) oder Seitenverwandte, χηρωσταί (Il. e, 158), in die Habe des Erblassers theilen. Von willkürlich einzugehenden Rechtsgeschäften findet sich Il. ψ, 485 die der Entscheidung eines Schiedmannes (l'orwo) anheimgegebene Wette, ferner unter Zeugschaft und Garantie der Götter die biron, der Vertrag, kraft dessen Od. 5, 393' Odysseus in Bettlergestalt, im Fall er dem Eumaios die Heimkunft des Königes lüge, sein Leben verwirkt haben, im Fall der Bestätigung seiner Aussage sich Bekleidung und Entsendung ausbedingen will. - Schuldforderungen kommen vor, jedoch wahrscheinlich nur als Ersatzforderungen für geraubtes Gut entweder zwischen zwei verschiedenen Staaten (Od. φ, 17: ἦτοι Ὀδυσσεὺς ήλθε μετά χρεῖος, τό δά οἱ πᾶς δημος εc. Μεσσηνίων δφελλεν μήλα γαο εξ Ίθακης Μεσσήνιοι ανδοες άειραν νηυσί πολυκλήϊσι κ. τ. λ. πρό γάρ ήκε πατήρ άλλοι τε γέροντες) oder zwischen Individuen aus dergleichen, Od. 7, 366. Dieses Verhältniss gehört aber begreiflicher Weise mehr in die Sphäre des Völker-

rechts. Dagegen finden wir im Bereiche des Privatrechts Il. w, 573 ff. von Menelaos gegen Antilochos eine Klage gestellt wegen dolus malus, und zur Entscheidung derselben dem Beklagten vom Kläger selbst den Eid deferirt. Am ausführlichsten wird uns Il. o. 497 ff. der Process um eine Busse, ποινή, geschildert, welche der schuldige Todtschläger bezahlt, der Widerpart nicht empfangen zu haben behauptet. Hier tritt als Rechtsmittel der Entscheidung ein Zeuge auf (so deuten die Scholien mit Wahrscheinlichkeit das II. ψ, 486 für arbiter gebrauchte ἴστως). Die Richter, γέροντες, sitzen mit den Stäben in der Hand έπὶ ξεστοῖσι λίθοις, ίερῷ ἐνὶ κύκλφ, und votiren nacheinander (ἀμοιβηδίς \*) δε δίκαζον). Das Volk, das sich in zwei Parteien getheilt hat, und auf diese Weise durch lauten Zuruf in die Verhandlungen sich mischen will (λαοί δ' αμφοτέροισιν επήπυον, αμφίς αρωγοί), wird von den Herolden in Schranken gehalten, wiewohl der Vortrag des Beklagten (oder vielmehr Appellanten?) an dasselbe gerichtet ist (6 μέν εύχετο πάντ αποδούναι δήμω πιφαύσκων). Merkwürdig ist, dass schon hier die Deponirung einer zu gleichen Theilen zusammengeschossenen Geldsumme, wie wir sagen würden, vorkommt, welche der gewinnenden Partei zufällt (κεῖτο δ' ἀρ' ἐν μέσσοισι δύω γουσοΐο τάλαντα, τῷ δόμεν, δς μετὰ τοῖσι δίχην εθύντατα είποι), dem römischen Sacramentum vergleichbar.

53. Dies ist also ein aus einem Todtschlag erwachsener Civilprocefs. Aber höchst merkwürdig ist es, dass es Criminalprocesse noch gar nicht giebt. Denn das Familienprincip, die Geltung des Blutes und Geschlechtes, waltet im Staate noch so bedeutend vor, dass der Verbrecher, namentlich der Mörder, nicht den Staat, sondern die Verwandten

Wegen dieser Bedeutung von ἀμοιβηδὶς vgl. Hymn.
 Dem. 327.

beleidigt (vgl. II.  $\beta$ , 665 ff.; Od. o, 272 ff.), folglich nicht rechtlicher Strafe, sondern der Blutrache verfallen ist. Dies ist im Staatsleben das Element unüberwundener Natürlichkeit; der Staat hat noch die Pflicht nicht übernommen, das Leben der Staatsangehörigen zu garantiren dadurch, dass er den Mörder verfolgt, und muss ihn folglich der Wilkür der Privatrache preisgeben.

Geübt wird die Blutrache für unvorsätzlichen wie für vorsätzlichen Mord (vgl. II.  $\psi$ , 85 mit Od.  $\nu$ , 259) und selbst im ersteren Falle sehr streng; Od. z, 30 sagen die Freier zu Odysseus, den sie noch für den unfreiwilligen Mörder des Antinoos halten: τω σ' ένθάδε γυπες ἔδονται. Als Bluträcher wird Orestes betrachtet (Od. α, 299: ἐπεὶ ἔπτανε παρροφονῆα). Blutrache ferner ist es, was Odysseus von den Fumilien der erschlagenen Freier erwartet; Od. w. 118: και γάρ τίς θ' ένα φωτα κατακτείνας ένι δήμω, ώ μή πολλοί έωσιν ἀοσσητήρες δπίσσω \*), φεύγει πηούς τε προλιπών και πατρίδα γαΐαν ήμεις δ' έρμα πόληος απέπταμεν, οί μεγ άριστοι πούρων είν 19 άπη. Diese Rache fürchtend, vor welcher ihn seine eigene Familie nicht schützt (vgl. Nitzsch l. c.), geht der Mörder gewöhnlich in die Verbannung (Il. β, 662; π, 573; ν. 696). Nur das Sühngeld, die ποινή, wenn es die Familie des Getödteten annimmt, sichert ihm den Aufenthalt im Vaterland; vgl. Il. o, 496 ff. und besonders ι, 632 ff.: καὶ μέν τίς τε κασιγνήτοιο φονήος ποινήν ή οδ παιδός εδέξατο τεθνηώτος και δ' δ μεν έν δήμω μένει αθτού, πόλλ αποτίσας του δέ τ ερητύεται κραδίη και θυμός αγήνως ποινήν δεξαμένου. Sonst aber bedarf derselbe keiner weiteren, etwa religiösen Sühne mehr, von welcher κάθαρσις

<sup>\*)</sup> Nitzsch in der Comment. de sacris lustralibus et piaeularibus. Progr. Kilon. 1835 p. VI. hat gezeigt, dafs dieser Vers nicht auf den Mörder, sendern den Erschlagenen geht.

sich die älteste Spur erst in der Aethiopis des Arktinos findet; vgl. Düntzer Fragm. p. 16; denn bei Hes. Sc. Herc. 84 ist keine Rede davon. Da nun aber anderwärts im Dichter religiöse Reinigungen vorkommen (Il. a, 313), so deutet Entbehrlichkeit gerade der Mordsühne darauf, dass der Mord nur für ein Verbrechen gegen Menschen, nicht für Verletzung eines göttlichen Gesetzes erachtet wurde. Hiemit stimmt vollkommen die Harmlosigkeit, mit welcher der Mörder seine That erzählt, Odysseus Od. v. 259 ff. sogar éinen (fingirten) Meuchelmord aus Rache, ohne zu befürchten, dass sich der Angeredete mit Entsetzen von ihm wende. Ja der Seher Theoklymenos. der einen Mitbürger erschlagen hat, kommt Od. . 256 zu Telemach sogar während eines Opfers, und bittet um Aufnahme, die er ohne Umstände nehst der gastlichsten Fürsorge findet; siehe Nitzach 1...a. p. Vll.

Wird das Lösegeld nicht angenommen (eine Analogie hiefür bietet Odysseus, der Od. χ, 61 ff. von den Freiern keine Busse nimmt) oder kann es nicht aufgebracht werden, so geht, wie gesagt, der Mörder in die Verbannung ). Sogar der Knabe Patroklos, der in Opus unvorsätzlich einen Gespielen getödtet, wird von seinem Vater nach Phthia zu Peleus geführt, II. ψ, 85. Im fremden Lande sucht er als εκέτης im Haus eines reichen Mannes Schutz und Aufnahme; vgl. die malerische Schilderung II. ω, 480: ως δ' ὅτ' ἄν ἄνδο' ἄτη πυπινη λάβη, ὅςτ' ἐνὶ πάτρη φῶτα παταπτείνας ἄλλων ἐξίπετο δημον, ἀνδοὸς ἐς ἀφνειοῦ, θάμβος δ' ἔχει εἰςορόωντας. Beispiele verweigerter Aufnahme sinden sich nicht; zuweilen wird der Schützling sogar θεράπων des Schutzherrn.

<sup>\*)</sup> Zwischen Odysseus und den Familien der erschlagenen Freier wollen Zeus und Athene eine εκλησις (oder εκλησις) ef. Passow) vermitteln, d. i. eine Art von Amnestie, Od. ω, 485.

wie Lykophron aus Kythern des Telamoniers Ajas Il. o, 431; Patroklos wird von Peleus sorgfältig auferzogen und zu des Sohnes  $\Im e \rho \acute{\alpha} \pi \omega \nu$  ernannt ( $\pi \alpha l$   $\sigma \acute{\alpha} \nu$   $\Im e \rho \acute{\alpha} \pi \omega \nu$   $\acute{\alpha} l$   $\acute{\alpha} l$ 

54. Aber mit der Aufnahme des ἐκένης im fremden Land sind wir auf den Boden völkerrechtlicher Verhältnisse geführt, aus deren Erörterung allein die Stellung der ξεῖνοι — dies ist der Gattungsbegriff, unter welchem auch der ἐκένης subsumirt wird — zur rechten Anschaulichkeit kommen kann.

Jedes fremde Volk, mit welchem nicht Verträge bestehn, wie den Ithakesiern mit den Thesproten (οί δ' ήμεν ἄρθμιοι ήσαν Od. π, 427), ist ein feindliches, und kann ohne Frevel, selbst wenn es keine Veranlassung gegeben hat, feindlich behandelt werden; Od. ι, 40: Ίλιόθεν με φέρων άνεμος Κικόνεσσι \*) πέλασσεν, Ίσμάρω ένθα δ΄ έγω πόλιν ἔπραθον, ώλεσα δ' αὐτούς (die männlichen Einwohner); έχ πόλιος δ' άλοχους καὶ κτήματα πολλά λαβόντες δασσάμεθ. Darum sind auch die räuberischen Einfalle in fremdes Land, dergleichen Odysseus vor den Troerzeiten viele macht (Od.  $\varphi$ , 39 coll.  $\xi$ , 230; 262), und auf welchen Sclaven, Schavinnen und Heerden erbeutet (Od.  $\alpha$ , 398;  $\psi$ , 357; Il.  $\sigma$ , 28), auch wohl? die Felder verwüstet werden (ll. a, 155), durchaus nichts unerlaubtes (Thuc. 1, 5: οὐκ ἔχοντός πω αἰσχύνην τούτου τοῦ ἔργου, φέροντος δέ τι καὶ δόξης μαλλον); nur braucht das also gemisshandelte Volk Repressalien, wie denn Nestor im Ruchekriege der von den Eleern beraubten Pylier ελαύνεται δύσια, aus welchen dann der Verlust eines jeden Betheiligten ersetzt wird (Il. 2, 671 ff.). Sogar die ex professo getriebenen Seeräubereien sind zwar verhasst und gefürchtet (Od.  $\pi$ , 426), aber nicht als schimpfliches Gewerbe

<sup>\*)</sup> Sehr schwerlich werden diese nach II. β, 846 als Bundesgenessen der Troer gedacht.

verachtet; denn Od. γ, 72 fragt Nestor seine Gäste ganz unbefangen: ἢ τι κατὰ πρῆξιν, ἢ μαψιδίως ἀλάλησθε, ο ἰά τε ληϊστῆρες, ὑπεὶρ ἄλα, τοὶ τὰ ἀλόωνται ψυχὰς παρθέμενοι, κακὸν ἀλλοδαποῖσι φέροντες; was nur bedeuten kann: habt ihr ein bestimmtes Geschäft, oder seyd ihr eine Art von Freibeuter, die, ehne bestimmtes Ziel, wo sich Gelegenheit findet, auf Raub ausgehn? Nur einmal findet sich ein Beispiel von völkerrechtlicher Scheu, Od. α, 260, wo sich der Ephyreer Ilos ein Gewissen daraus macht, dem Odysseus Gift zur Bestreichung seiner Pfeile zu geben.

Der Fremdling ist also, wo er hinkommt, rechtlich schutzlos, und erwartet auch leicht einen schlechten Empfang (Od. ν, 229: ω φίλ, επεί σε ποῶτα κιχάνω τῷδ' ἐνὶ χώρω, χαῖρέ τε, καὶ μή μοί τι κακῷ νόω αντιβολήσαις). Weil aber solche Schutzlosigkeit allen menschlichen Verkehr aufheben würde, so tritt als Schirmvogt der Fremdlinge Zeus ein, der höchste Ordner und raulas der politischen, somit auch der völkerrechtlichen Verhältnisse. Das mangelnde menschliche Recht wird jure divino supplirt. Cf. Od.  $\eta$ , 165:  $Z\varepsilon v_{S}$  –,  $\delta S^{S}$  lustry  $\delta v_{S}$  aldoloidiv οπηδεί ι, 270: Ζεύς δ' επιτιμήτως ίκετάων τε ξείνων τε, ξείνιος, δς ξείνοισιν αμι αίδοίοισιν οπηδεί. ζ. 207: προς γάρ Διός είσιν απαντες ξείνοι τε πτωγοί τε· vgl. ferner Od. v, 213; §, 283 \*). Darum fragt der Fremdling, der in ein unbekanntes Land gekommen ist, vor Allem nach der Gottesfurcht der Einwohner. und bringt dieselbe mit ihrer Gastlichkeit in unmittelbarste Verbindung (Od. 5; 120: \$ 6' oly beograf re και άγριοι ούδε δίκαιοι, η φυλόξεινοι και σφιν νόος έστι θεονδής; und so öfter). Das Mitleid mit der

Zeus' Obhut erstreckt sich natürlich auch auf die Rechte der ξεινοδόκοι: Od. π, 422: οὐδ' ἐκέτας (an dieser Stelle s. v. a. ξεινοδόκους) ἐμπάζεαι, οἶσιν ἄρα Ζεὺς μάρτυρος.

Person des Kommenden selbst kann natürlich als ein weiteres Motiv der Gastlichkeit zu jenem ersten hinzutreten; Od ξ, 388: οὐ γὰς τοὔνεκ ἐγώ σ αἰδέσσομαι, οὐδὲ φιλήσω, ἀλλὰ Δία ξένιον δείσας, αὖτόν ἐ ἐλεαίςων.

55. Der Gattungsbegriff Eelvog zerfällt aber in die drei Unterarten des lxérns, des ξείνος im engeren Sinne, und des πτωχός. Und zwar ist der έκέτης (der ξείνος heifst Od. η, 160 coll. 165; cf. ξ, 278 coll. 284) von doppelter Art, entweder ein Vertriebener, der um Aufnahme und eine neue Heimath, ein Unglücklicher, der, nachdem er wie Odvsseus im Schiffbruch Alles verloren, um Nahrung und Kleidung und Entsendung flebt, oder ein Flehender überhaupt, der irgend einer Gnadenwohlthat begehrt, wie Priamos bei Achilleus (Il. ω, 158: αλλα μάλ ενδυπέως ξκέτεω πεφιδήσεται ανδρός, Achilleus nämlich), wie Phemios von Odysseus (Od. 2, 344 coll. 379), wie Chryses von Agamemnon, wie Odysseus vom Flussgott in Scheria Od. e, 445. Dass diese letzteren jedoch nur uneigentlich izérai genannt werden, geht aus Il. q, 75 hervor, wo Lykaon, der den Achilleus um sein Leben fleht, so sich ausdrückt: avel rol ελω ίκέταο. Aus dem folgenden Verse dieser Stelle wird ersichtlich, dass der eigentliche inerne in den Genuss seiner Rechte mit dem Genusse der ersten ihm verabreichten Nahrung tritt: "ich gelte dir so viel als ein ίκέτης παρ γαρ σοί πρώτω πασάμην Δημήτερος απτήν. Vgl. Od. φ, 35, wo das Geschenk eines Schwertes und Speeres blos αρχή ξεινοσύνης προςznőéoc heifst, und ausdrücklich beigefügt wird: ovdè τραπέζη γνώτην άλλήλων. Was der Unglückliche, der temporare Hülfe sucht, zu begehren das Recht hat, wird gewöhnlich in folgenden Versen zusammengefasst: οὐτ οῦν ἐσθητος δευήσεαι, οὐτε τευ άλλου, ων επέρις ικέτην ταλαπείριον αντιάσαντα εc. μη δείσθαι d. i. τυγγάνειν, als Nahrung, Bad (Od. ζ, 209 f.); ferner: αὐτός τοι γλαϊνάν τε γιτωνά τε είματα δώσει.

πέμψει δ', δππη σε πραδίη θυμός τε πελεύει (z. B. Od. ξ, 515 ff.). Es versteht sich, dass der Wirth den Gast vor jeder Art von Unbilden zu schirmen hat; vgl. Od.  $\sigma$ , 61; 221;  $\xi$ , 38;  $\pi$ , 85.

56. Der Eelvoc im engeren Sinne ist der Reisende, der auf kürzere oder längere Zeit Nahrung und Herberge begehrt, und ein Gastgeschenk erwartet. Zur Aufnahme und Bewirthung solcher Gäste ist jeder Hausvater verpflichtet \*), theils um des Zede ξείνιος willen (Od. ξ, 56: ξείν, ου μοι θέμις ἔστ, ουδ εί κακίων σέθεν έλθοι, ξείνον ατιμήσαι πρός γαρ Διός είσιν απαντες ξείνοί τε πτωχοί τε die Fremdlinge sind also von Zeus gleichsam selber gesendet), theils, weil er das Gute, was ihm geschehen ist oder einst einmal geschehen kann (Nitzsch I. p. 235), an Andern vergelten mufs. Menelaes sagt zu dem bei Telemach's Empfange säumigen θεράπων Eteoneus Od. δ, 33: η βέν δη νώϊ ξεινήϊα πολλά φαγόντε άλλων ανθρώπων δεῦρ' ἐκόμεθ' · cf. Od. ω, 284 ff.; α, 318. Nur besonderer Verhältnisse wegen kann der Gast an einen andern Wirth gewiesen werden, Od. o, 509 ff.. Dem Empfangenden geziemt eine gewisse Officiositas (Od. a, 120; 125); insbesondere darf die Frage nach Stand, Namen und Geschäft des Gastes erst dann geschehen, wenn alle Gebühr an ihm erfüllt worden (Il. L. 174 ff.); in Od. 9, 550 ff. coll. 1, 19 ff. hat der Dichter dieses Hauptgesetz edler Gastlichkeit, wodurch sie den Charakter rücksichtloser Pflichtübung bekommt, zu dem unvergleichlichsten Motive der wunderbarsten Ueberraschung benützt. Während des Auf-

<sup>\*)</sup> Die von Athene'n Od. η, 30 ff. ausgesagte Ungastlichkeit der Phäaken erklärt sich mir ganz einfach aus ihrer Abgeschlossenheit vom Weltverkehr. Sieht man doch heute noch, wie die Abgeschlossenheit mancher Städte der edeln Tugend der Gastlichkeit im Allgemeinen eben keinen Vorschub gethan hat. Dass Athene's Aeusserung sich später nicht bestätigt, macht das Ausserordentliche des hülfsbedürftigen Helden begreißich. Anders Nitzsch II. p. 137.

enthalts hat sich der Gast vom Wirthe alles Guten zu versehn, insbesondere vergnüglicher Unterhaltung jedoch mit zarter Rücksicht auf das, was ihm etwa missfällig werden könnte (Od. 9, 537: Δημόδοκος δ' ήδη σχεθέτω φόρμιγγα λίγειαν - εν δμώς περπώμεθα πάντες ξεινοδόχοι και ξείνος επεί πολύ κάλλιον ούτω). Denn Zudringlichkeit ist edlen Wirthen fremd; drum entlässt Menelaos den Telemach, sobald er es begehrt, eben so gut, als Nestor (Od. 7, 346 ff.) der Ehre seines Hauses wegen um keinen Preis zugeben würde, dass ebenderselbe auf dem Schiffe, und nicht in seinem Haus' übernachte. Regel ist, was bei jener Gelegenheit Od. o. 68 ff. Menelaos sagt: νεμεσσώμαι δε και άλλω ανδοί ξεινοδόκω, ός κ έξοχα μεν φιλέησιν, έξοχα δ' έχθαίρησιν άμείνω δ' αίσιμα πάντα. Ισόν τοι κακόν έσθ, ος ε οδα εθέλοντα νέεσθαι ξείνον έποτούνει, και δς εσσύμενον κατερύκει. Ueberhaupt ist die Fähigkeit, ein guter Wirth zu seyn, eine Kunsts deren vor Allen Odysseus mächtig war; Od. 7, 314 ff.: έπει ου τοΐοι σημάντορές είσ' ένι οίκω, οίος Όδυσσευς έσκε μετ ανδράσιν, είποτ έην γε, ξείνους αίδοίους αποπεμπέμεν ηδε δέγεσθαι.

Der Gast schuldet dem Wirthe Bescheidenheit; Odvsseus wagt sich als Gast des Eumaios nicht geradezu mit der Bitte um einen Mantel für die Regennacht heraus, sondern kleidet dieselbe in die Erzählung einer ähnlichen ihm vor Troja zugestofsenen, listig von ihm beseitigten Verlegenheit ein, und motivirt selbst diese Erzählung durch die vorgebliche Macht, welche der Wein über ihn übe (Od. 5, 462 ff.). Auch darf der Gast seine Ueberlegenheit in irgend einer Kunst dem Wirthe gegenüber nicht geltend machen; wie denn Od. 9, 205 ff. Odysseus mit allen Phäaken im Kampfe sich messen will, nur mit Laodamas, dem Sohne des Alkinoos, nicht; ξεῖνος γὰρ μοι οδ' έστι· τίς αν φιλέοντι μάχοιτο; άφρων δή κείνός γε και οὐτιδανὸς πέλει ανήο, οςτις ξεινοδόκω ἔριδα προφέρηται αέθλων, δήμω εν αλλοδαπώ. Εο δ' αὐτοῦ πάντα

πάντα χολούει. Selbst mit Arbeit dem Wirth' an Handen zu gehn ist der Gast unter Umständen gehalten, Od. τ, 27: οὐ γὰρ ἀεργὸν ἀνέξομαι ος κεν ἐμῆς γε γοίνικος απτηται, και τηλόθεν είληλουθώς. Dankbare Erinnerung an den Wirth bewahrt der Gast durch sein ganzes Leben; Od. o, 54: τοῦ γάο τε ξεῖνος μιμνήσκεται ήματα πάντα άνδρὸς ξεινοδόκου, ός κεν φιλότητα παράσχη. Das Vehikel der Erinnerung bilden die Gastgeschenke, οία φίλοι ξείνοι ξείνοισι διδούσιν (Od. a, 313), welche, vom Gast erwartet, sogar als Gewinn des Reisens erwähnt (Od.o, 83; 7, 284), mit Feierlichkeit (o, 100 ff.) oft in großer Menge (ib. ω, 273) überreicht, zuweilen, wie wir oben §. 51 schon geschen, vom Fürsten nur ausgelegt, vom Volke vergütet (Od. v, 14 coll. r, 197), und nicht nur von dem Empfänger selbst gemerkt, sondern als ehrenbringende Gaben (Od. 2, 360) sogar auch in der Familien - Tradition treulich bewahrt werden (Il. 5, 215 ff.). Darum erbt auch die Gastfreundschaft in den Familien fort (ξείνοι πατρώϊοι Od. α, 175), ja wird von Agamemnon gegen den Freier Amphimedon sogar noch in der Unterwelt geltend gemacht (Od. ω, 144: ξείνος δέ τοι ε θχομαι - Präsens - είναι), und begründet eine so enge Verbindung, dass die Helden in den troischen Schlachten den gefallenen Gastfreund. mit gewaltigem Zorne rächen (Il. v, 661), gehören sie dagegen den entgegengesetzten Parteien an, personlich Friede mit einander schliefsen (Glaukos, Diomedes Il. 5), ja dass Alkinoos Od. 9, 546 ausruft: αντί κασιγνήτου ξείνός θ ίκέτης τε τέτυκται ανέρι, ος δλίγον περ επιψαύη πραπίδεσσιν.

57. Was endlich den πτωχὸς betrifft, so ist der πτωχὸς πανδήμιος (Od. σ, 1 ff.), der Bettler von Profession, der, wie Iros in der Stadt Ithaka, in einem gewissen Bezirke das Privilegium des Bettelns geniefst, in welches er keine Eingriffe duldet (Od. σ, 8 ff.), der sich auch wohl zu Botendiensten gebrauchen lässt (ib. 7), verschieden von dem Bettler, der

nuch getroc heifst (Od. o, 10; 371). Als ein solcher tritt Odysseus zuerst unter den Freiern auf; Od. o. 10: του ξείνον δύστηνον άγ ές πόλιν, ύφρ άν έπείθε δαϊτα πτωχεύη vgl. Od. o, 309. Dieses Betteln setzt eine gewisse Handwerksfertigkeit voraus (e, 365: β# δ' ίμεν αλτήσων ενδέξια φώτα εκαστον, πάντοσε γελό δρέγων, ώς εί πτωχός πάλαι είη), besonders aber eine gehörige Dreistigkeit (zande d'aldolog alhene, ib. 578). Einen solchen Bettier ruft nicht leicht Jemand in Haus; er wird als eine Last betrachtet (Od. e. 12) 387), und man kann ihm wohl auch zumuthen dafa er Nachtherberge in einer Schmiede oder im Gemeindes haus, in der λέσχη suche (Od. σ, 328 ff.). Aber obwohl nicht von ihm gilt, was Arete vom gelvog sagt: exceστος δ' έμμορε τιμής (Od. λ, 338), so ist es doch schwere Sünde ihn zu beleidigen, weil ihn ja nur der Hunger zu seinem Gewerbe treibt; Od. o. 473-476: αθτάρ έμι Αντίνους βάλε γαστέρος είνελα λυγοής, ουλομένης, ή πολλά κάκ ανθρώποισι δίδωσων. Αλλ εί που πτωχίδυ γε Δεοί καὶ Εριννόες εἰσίν, Αντίνοον προ γάnoso téloc Javásoso nizely. Mit dieser ihm sewährton Garantirung seiner personlichen Sicherheit tritt der Bettler, der sich sonst vom Ectvog abgesehn vom Ehrenrecht' am wesentlichsten dadurch unterscheidet. dafs die newyela kein dauerndes gastfreundschaftliches Verhältniss begründet, hinwiederum mit demselben auf gleiche Stufe. Gefrevelt kann an ihm nicht weniger worden, als am servos und servodózos. Der Fluch aber, der solchen Frevel trifft, ist vom Dichter an mehreren Stellen in den stärksten Ausdrücken ausgesprochen. II. 7, 351 ff.: Zev ava, doc rloap au o με πρότερος κάκ έρργεν, δίον Αλέξανδρον, και έμης δπό χερσί δάμασσον, όφεα τις εξίβίτησι και διμιγόνων άνθοώπων ξεινοδόχον κακά δέξαι, ο κον φιλότητα παι ράσχη. Eben so raft Menelaos den Trocca II. ν. 623 zu: οδδέ τι θυμφ Ζηνός έριβρεμέτεω χαλεπήν έδδείσατε μήνιν ξείνιου δςτε ποτ διμαι διαφθέρσει πόλιν αλπήν. Οί μευ μουριδίην άλοχον και κτήματα πολλά μάψ οίχεσ.

ανάγοντες, ἐπεὶ φιλέεσθε πας αὐτῆ. Mit Entsetzen spricht der Dichter von Herakles' Frevel, der den eigenen Gastfreund Iphitos erschlagen: σχέτλιος, οὐδὲ θεῶν ὅπιν ἦδέσατ, οὐδὲ τράπεζαν, τὴν δή οἱ παςέθη-κεν ἔπειτα δὲ πέφνε καὶ αὐτόν (Od. φ, 28 f.). Und Eumaios erklärt ξ, 401 ff., daſs er, wenn er den Fremdling selbst vertragsgemäſs als überführten Lügner tödten würde, ewige Schmach bei den Menschen ärnten und nie mehr mit gutem Gewissen zu Zeus würde beten können.

58. So weit haben sich die völkerrechtlichen Verhältnisse ausgebildet in der Sphäre des Privatverkehrs. Für den Verkehr der Völker als solcher ist bei gänzlicher Unentwickeltheit des höheren politischen Bewusstseyns fast kein anderer Boden gegeben als der Krieg und die denselben bedingenden und begleitenden Zustände. Die Kriege entstehen aber eben deswegen nicht aus Verwicklungen und Constellationen politischer Art, also nicht aus Eroberungssucht, aus dem Streben nach dem Principat über andere Staaten, sondern sind, offensiv oder defensiv (Od. 6, 112), wie wir schon oben gesehen. lediglich Raub - und Rachekriege. Wie weit der Zweck eines Krieges gehen kann, wird ersichtlich aus Il. o. 510.511, wo von den zwei sich auf Achilleus' Schilde bekämpfenden Völkern das eine die feindliche Stadt zu zerstören gesonnen ist, wenn dieselbe nicht die Hälfte des (beweglichen) Besitzthums mit ihm theilt. Es werden also doch immer Bedingungen, wenn auch harte, gestellt, und insoferne die Feindschaft nicht gleich anfangs als etwas Absolutes, als Letztes im Kriege, als τέλος πολέμοιο nicht des Feindes völliger Untergang betrachtet. Die Griechen z. B. sind bereit von Ilios abzuziehen, wenn sie Helene'n sammt den geraubten Schätzen zurück und außerdem eine ποινή oder τιμή d. h. eine Entschädigung bekommen (Il. 7, 284 - 291). Diese letztere schlägt Agamemnon l. c. so hoch an, dass er um sie allein noch kämpfen

17 \*

zu wollen erklärt, wenn sie verweigert werden sollte; und Hektor bestimmt sie in seinen letzten Traumen von der Möglichkeit einer Rettung gleichfalls auf die Hälfte der Habe von ganz Ilios (Il. y, 116 fk). Kraft dieser versöhnlichen Gesinnung kommen im Kampfe selbst Gefangennehmangen der Feinde, die sich dann loskaufen können, vor; es fehlt nicht an Friedensversuchen und Gesandtschaften, welche gustfreundlicher Rechte geniessen (Il. y, 205 sagt der Treer Antenor: ήδη γάρ και δευρό ποτ ήλυθε δίος Θδυσσεύς σεῦ ιἔνεκ ἀγγελίης σὺν Αρηϊφίλω Μενελάω τοὺς δ' ἐγώ εξείνισσα και εν μεγάροισι φίλησα, αμφοτέρων δε φυήν εδάην και μήδεα πυχνά); endlich hören wir auch von Zweikämpfen mitten in der Schlacht, einmal (Il. 1, 47 ff.) von einem blos heroischen, der nur die Tapferkeit der kämpfenden Helden verberrlicht, ein andermal von dem zwischen Paris und Menelaos, der auf ciamal dem Krieg ein Eude machen soll (Il. 7). Beide geben der sittlichen Gesinnung des Heroenalters ein schönes Zengniss. Im ersten verschmäht Hektor beimtückischen Wurf auf den großen Gegner (Il. n. 242: αλλ οδ γάρ σ' έθέλω βαλέειν τοιούτον εόντα λά θρη δπιπτεύσας, άλλ' άμφαδον, αί κε τύγωμι); nach mehreren Gängen fügen sich die kampferhitzten Hels den der Friedensmahnung der geheiligten"Herolde, welche als Organe der Vermittlung des Rechtes der Gesandten theilhaftig sind, und von denen der Troer Idaios mit edler unparteiischer Milde spricht: μηχέτι, παϊδε φίλω, πολεμίζετε μηδέ μάχεσθον άμφοτέρω γάρ σφώι φιλεί νεφεληγερέτα Ζεύς, άμφω δ' αίχμητά κ. τ. λ.. (Il. 1, 279 ff.). In dieser Anrede nach solchem Kampfe liegt eben so viel sittliche Zartheit, als in Hektor's Aufforderung an Ajas, sich gegenseitig durch Geschenke zu ehren, δφρα τις ώδ' εξπησιν 'Αχαιών 'εξ Τρώων τε η μεν εμαρνάσθην έριδος πέρι θυμοβόροιος ήδ' αυτ' εν φιλότητι διέτμαγεν αρθμήσαντε. Der andere Zweikampf legt uns, abgeschn von der edeln-Gesinning Agamemnon's, der den, als er zu reden

beginnen will, von den Geschossen der Achäer bedrohten Hektor von der Gefahr befreit (Il. 7, 82: loreo9, Aprelos, un ballere, novos Araiby - mau verkenne das Dringend-Aengstliche dieser Anrede nicht -) dieser also legt uns die völkerrechtliche Gesittung des Zeitalters in dem ausführlich geschilderten Vertragsabschlusse dar. Der Vertrag. nach Menelaos' ausdrücklichem Wunsche von Prinmos selbst vollzogen, indem die Besonnenheit des Alters der leichtsinnig schwankenden Jugend gegenüber die Festigkeit des Paktums verbürgen soll, ferner unter Ceremonieen geschlossen, deren symbolische Bedeutung den Uebertreter dem Tode weiht (Il. 7. 299 ff.), steht unter der Garantie von Allem, was im Himmel, auf Erden und unter der Erde göttlich ist (δμεζς μάρτυροι έστε, φυλάσσετε δ' δραια πιστά ib. 280; θεών δομια ib. 245 coll. Il. 7, 254), insbesondere des Zeus (daher Διὸς ο̈ρχια γ, 107 coll. η, 76; 411 z, 329), als des obersten Schirmvogts aller Sémores. und an die göttliche Bestrafung des Treubruchs wird fest geglaubt; H. d, 158: où μέν πως αλιον πέλει δοχιον. αίμα το αργών, σπονδαί τ αχρητοι και δεξιαί. ic ἐπέπιθμεν. Dieser Vertrag wird zwar gebrochen. aber durch Here's und Athene's Schuld, deren blofses Werkzeug der zwar tapfere, aber, wie ihn der Dichter hier und Il. &, 179-216 mit unvergleichlicher Kunst gezeichnet hat, etwas bornirte Pandaros ist. - Zu den Verträgen gehört übrigens auch der Waffenstillstand Il. w, 670 ff.; besonders n, 375 ff..

59. Aber neben so milder und menschlicher Gesinnung der Völker im Krieg hat sich eine Rohheit und Unmenschlichkeit noch nicht verloren, welche den Menschen im Feinde nicht mehr achtet. Die eroberte Stadt wird mit Feuer verheert, die Männer getödtet, Frauen und Kinder in die Sclavorei geführt, Il. 1, 593 und öfter. Nicht jeder scheut sich, wie der Ephyreer Ilos, Gewissens. halber, unehrliche Waffen zu brauchen; Grimm und Rachedurst hält mitunter

(vgl. \$. 28) auch ohne strategische Nothwendigkeit jede Schonung fern; besenders aber ist gegen den todten Feind das Acusserste gestattet, seinen Leichnam den Hunden und Raubvögeln preiszugeben, auch ihu vorher noch zu verstümmelu (Il. 2, 146; p. 202; o. 39). Achilleus, der noch in Eetion, dem Vater Andromache's, den König geehrt und den Erschlagenen nicht entwaffnet sondern bestattet hatte (Il. L. 416 f.), giebt nach Patroklos' Tode keinen Parden mehr (Il. ø, 99 ff.); die schmähliche Behandlung Hektor's setzt er so lange fort, bis es die Götter selbst erbarmt und empört (πωφήν γαρ δή γαζαν αξεικίζει μενεαίνων, Il. ω, 54). Daher die heilige Pflicht der Kriegsgefährten, den Leichnam nicht in des Feindes Hände kommen zu lassen, durch deren Erfüllung sehr oft der Gang der Schlacht bestimmt wird. - Wie sehr diese Versündigung an den Leichnamen mit der Gesinnung der spätern Griechen contrastirt, geht aus Herodot's Aeusserung über die ähnliche Behandlung von Leonidas' Leiche durch Xerxes hervor (7, 238).

60. Einen Anfang ausgedehnterer politischer Beziehungen erkennen wir in dem Verhältnisse der Bundesgenossen. Namentlich erscheint Troja gewissermassen als der Mittelpunkt einer in Kleinasien und bis nach Thracien hinüber verbreiteten Bundesgenossenschaft. Denn die ἐπίχουροι, nach den Troern und Dardanern die dritte Hauptmasse des Heeres (Il. 9, 173; 497), obwohl nicht stammverwandt noch eine Sprache redend (Il. β, 804; δ, 437), heißen nichts desto weniger περικτίονες (Il. φ, 220 coll. σ, 212), und Umwohnende dieser Art bilden nach Il. τ, 104 unter einem Oberhaupt eine politische Gesammtheit. Aber die Stellung der Hülfsvölker, auf welchen die Vertheidigung der Stadt beruht (Il. β, 130: ἀλλ ἐπίχουρος πολλέων ἐχ πολίων ἐχχέσπαλοι ἀνδρες ἔασιν, οῖ

<sup>\*)</sup> Man erinnere sich auch an Priamos' Hülfesug nach Phrygien II. y, 184.

με μέγα πλάζουσι, και οθα είωσ εθέλοντα Ιλίου εκπέρσαι εθναιόμενον πτολίεθρον), ist cine ziemlich freie, und das Interesse kein gemeinsames (II. 6, 483), so dass Glaukos der Lycier dem Hektor, der Sarpedon's Leichnam nicht geschirmt hat, zu drohen im Stande ist, dass kein Lycier mehr für Ilios kämpfen werde, und von Hektor nicht herrisch zurecht gewiesen, sondern begütigt wird (Il. o, 142 ff. coll. 169 ff.; ferner e, 491 ff.; o, 225). Die Griechen aber bilden nicht in dem Sinne eine Bundesgenossenschaft, dass sie als επίχουροι Agamemnon's bezeichnet würden, sondern, einmal zum Zuge vereinigt, wie der Dichter II. α, 158 sagt, den Atriden zu Gefallen, wie Thuc. 1, 9 vermuthet, οδ χάριτι τὸ πλείον η φόβφ zusammengeführt, wofür die 3ωή spricht, welche nach Il. v, 669 wer dem Zuge sich nicht anschloss zu gewärtigen hatte, bilden sie ein enggeschlossenes, durch Schwur und Vertrag verpflichtetes Ganzes (Il.  $\beta$ , 286; 339 — 341;  $\delta$ , 266, 267), dessen Interesse durchaus als ein gemeinsames betrachtet wird, und das dem obersten Heerführer Gehorsam schuldet. Dass Achilleus sich auf die bekannte Weise zu Agamemnon stellt, ist aus der Persönlichkeit des Helden erklärbar, der υβρει είξας jura negat sibi nata. Agamemnon selbst ist sich seiner Oberherrlichkeit sehr gut bewusst (Il. a., 185 ff. coll. 281). -

Ein friedlicher Haudels - d. i. Tauschverkehr findet zwischen den Achäern und Lemnos statt (II.  $\eta$ , 467). Weil aber diese Insel den Griechen keine Mannschaft stellt, so lässt sich eine Art von Neutralitätsverhältniss erkennen. Anders ist es mit Lesbos, das von Agamemnon erobert wird, II.  $\iota$ , 129.

61. In dieser Darstellung der häuslichen und politischen Verhältnisse der homerischen Menschheit haben wir den Boden umzeichnet, auf welchem sich der sittliche Beruf des Mannes bewegt. Zunächst verlangt von ihm Aufsicht und Wahrung sein Haus und Familienzut. Telemach sagt Od. a., 397

zn dem Freier Antinoos: αὐτὰρ ἐγών οἴκοιο ἄναξ ἔσομὶ ήμετέροιο και διμώων, ους μοι ληίσσατο όλος Όδυσσεύς und kurz vorher V. 358 zu seiner Mutter: µv905 8 άνδρεσσι μελήσει πασι, μάλιστα δ' έμοι του γάρ κράτος έστ' ένι οίκω vgl. φ, 344-353. Die erwachsenen Söhne gehn dem Familienvater natürlich an Handen; siehe Od. 8. 22; 127; ferner Od. 7, 421 ff., wo sich Nestor's, η, 4 f., we sich Alkinoes', Il. ω, 265 ff., we sich Priamos' Söhne im häuslichen Dienste bemühn. dessen rein antiquarische Seite zu beschreiben unserer Aufgabe fern liegt. - Die politische Thätigkeit des Mannes im Frieden, je nachdem er Fürst, Edler oder ein Gemeinfreier ist, war von der obigen Darstellung der staatsrechtlichen Verhältnisse nicht zu trennen. Nur betagte, lebensmide Greise, wie Laertes, entziehen sich dem politischen Leben ganz. Der Krieg aber und alle Fertigkeit und Uebung, welche zu kriegerischer Tüchtigkeit führt, Kampfspiel, Jagd und Raubzug, ist des Heroenlebeus eigentliche Blüthe. In diesem Sinne wird Od. 9, 147 gesagt: od μέν γάο μείζον αλέος ανέρος, όφρα κεν ήσιν, ή ό,τι ποσσίν τε δέξει και χερσίν έξσιν. Kriegsnoth zu dulden ist der Beruf, den Zeus selbst den Helden auferlegt hat, olow doa Zede en veornroe edune nal es τήρας τολυπεύειν αργαλέους πολέμους, δφρα φθιόμεσθα εχάστος II. ξ, 85 f.; und am schönsten erfüllen sie diesen im Tode fürs Vaterland, für Weib und Kind, für Hab' und Gut. Hektor ruft Il. o, 494-499:

αλλά μάχεσθ επί νηυσιν ἀολλέες. Ός δε κεν ύμέων βλήμενος ηὲ τυπείς θάνατον και πότμον ἐπίσπη, τεθνάτω. Οὔ οἱ ἀεικὲς ἀμυνομένω περί πάτρης τεθνάμεν ἀλλ ἄλοχός τε σόη και παιδες ὀπίσσω, και οἰκος και κλῆρος ἀκήρατος, εἴ κεν Αχαιοί οἴχωνται σὺν νηυσι φίλην ἐς πατρίδα γαῖαν.

Die Ehre, die den Fürsten im gewöhnlichen Leben

Die Ehre, die den Fürsten im gewöhnlichen Leben zu Theil wird, glauben sie durch muthigen Vorkampf verdienen zu müssen; siehe die Rede Sarpedon's II. μ, 310 – 321 coll. ρ, 250. Darum sind auch beide

Gedichte voll von Beweisen der heldenmüthigsten Tanferkeit, wenn gleich diese die Grenzen des Naturgemäßen nicht überschreitet, niemals, wie in so manchen mittelalterlichen Sagen, gigantisch wird. bekannt ist, dass die Helden mitunter flieben, dass ihnen bange wird, z. B. Hektor'n vor dem Zweikampfe mit Ajas II. 4, 216: Extopl's avro Dunds evd στήθεσσι πάτασσεν άλλ οὖπως ἔτι είχεν ὑποτρέσαι οὐδ' αναδύναι αψ λαών ές δμιλον, ἐπεὶ προχαλέσσατο γάομη. Ajas erhebt im Kampfe um Patroklos' Leichnam laute Klage Il. o. 238 ff. besonders V. 240: over τόσον νέχυος περιδείδια Πατρόχλοιο, ος κε τάχα Τρώων πορέει χύνας ηδ' ολωνούς, οσσον έμη πεφαλή περιδείδια μήτι πάθησιν z. τ. λ.; vgl. ib. 629 - 648. Unübertrefflich hat der Dichter Hektor's Bangigkeit vor Achilleus, als der Entscheidungskampf naht, seinen nicht unmittelbaren, sondern überlegten Entschluss, dem furchtbaren Feinde zu stehn, und endlich den allen Vorsatz überwältigenden, unwidersteblich zur Flucht nöthigenden Eindruck des nahenden Rächers geschildert (Il. x, 90-137). Es ist unnöthig, alle Beispiele dieser Art zu sammeln; wir machen lieber mit Wenigem auf die wunderbare Kunst des Dichters aufmerksam, mit welcher er der Tapferkeit seiner Haupthelden einen scharf unterschiedenen Charakter giebt.

62. Während Agamemuon und Menelaos sich mehr bei einzelnen Veranlassungen, im Drange besonderer Noth und erregt von persönlicher Leidenschaft als Helden bewähren, jener z. B. in der II, λ geschilderten Schlacht, dieser im Zweikampfe mit Paris (II. γ, 21), in der Rettung von Patroklos' Leichnam (II. ρ, 560 ff.), ist bei Achilleus' Abwesenheit in der Schlacht wie im Rathe Repräsentant der immer sich gleichen vorwärts strebenden und angreifenden Tapferkeit der herrliche Tydeussohn. Wer weiß nicht, wie er II. ε vorstürmt sogar gegen Unsterbliche, wie er II. ε, 90 — 138, als schon alle Helden fliehn, der verlorenen Schlacht durch einen kühnen Angriff auf Hekter sofort

eine den Troern verderbliche Wendung giebt und nur durch einen von Zeus vor seinen Rossen niedergeschleuderten Blitzstrahl zum Weichen vermocht wird, wie er Il. 1, 32 ff., als Agamemnon von Flucht redet, zum Ausharren und Bleiben ermahnt, ja selbst den Entschlus ausspricht, wenn Alles fliehen würde, den Kampf allein fortzuführen, wie er ibid. 697 ff. Achilleus' trotzige Weigerung der Rückkehr allein verachtet, wie er es ist, der Il. 2 zur nächtlichen Kundschaft zuerst sich erbietet, wie er Il. 2, 310 ff. nach Agamemnon's Verwundung sogleich den Vorkampf übernimmt, bis ihn endlich eine Wunde kampfunfähig macht.

Dagegen zeigt sich der starke Telamonier, der kernhafte Held von gemessenen, nachdrücklichen Worten (Il. 4, 624 ff.), der nur den Achilleus nicht überragt (Il. p, 279), recht eigentlich als der Schild, oder, wie ihn der Dichter nennt, als das Bollwerk der Achäer (πύργος Αχαιών, Od. λ, 556). Als der Griechen Schiffe branuten, war, wie der vaterländische Dichter singt, in seinem Arm das Heil; Il. o, 356 ff. ist er die Seele der Vertheidigung von Patroklos' Leichnam; er ists der ib. 715 ff. mit dem befreundeten Oileussohne dem Menclaos und Meriones, welche den Getödteten forttragen, gegen die ganze troische Macht den Rücken deckt, wie er schon früher 11 2, 545 ff., obwohl selbst zu weichen genöthigt, allein den Rückzug der Achäer geschirmt hat, als er, dem Esel gleich, der sich nicht durch Keulenschläge der Knaben von der Lust des Santfeldes wegtreiben lässt, noch allen Troern wehrte, zu den Schiffen der Achäer vorzudringen; Il. 1, 569 - 574:

πάντας δὲ προέεργε θοὰς ἐπὶ νῆας ὁδεύειν αὐτὸς δὲ Τρώων καὶ Αχαιῶν θῦνε μεσηγὺ ἱστάμενος τὰ δὲ δοῦρα θρασειάων ἀπὸ χειρῶν ἄλλα μὲν ἐν σάκεϊ μεγάλφ πάγεν , ὅρμενα πρόσσω πολλὰ δὲ καὶ μεσσηγὺ , πάρος χρόα λευκὸν ἐπαυρεῖν, ἐν γαἰη Ἱσταντο , λιλαιόμενα χροὸς ἄσαι.

Nach solchen Helden kann die Tapferkeit des endlich auftretenden, von Rachbegier erhitzten Sohnes der Göttin, wenn sie der Absicht des Dichters nach alle sonstige Heldenkraft überstrahlen soll, nur den Charakter der Unwiderstehlichkeit haben. Nie zweifelt er einem Sterblichen gegenüber am Sieg, nie wagt sich ein Kämpfer an ihn, ohne sich vorher Muth durch Erwägungen und Vorsätze zu sammeln, ohne, wenn ihn die Gottheit nicht rettet, zu erliegen. Massenweise stürzt er die Troer zu Boden; einer Heerde gescheuchter Rehe gleich drängt sich, was zu fliehen vermag, in das skäische Thor. Und aus dem tausendfach hin und herwogenden Kämpfen, in denen sich bisher des Dichters Lied bewegt hat, resultirt am Ende der eine, letzte Kampf, in welchem die sittlichste Tapferkeit, welche der Sänger feiert, dem Unüberwindlichen erliegen muß.

Die sittlichste Tapferkeit, sagen wir, und brauchen, um Hektor's Heldenthum zu charakterisiren, nur an Schiller's Worte zu erignern, in denen er den edlen Hort des Vaterlandes selbst aufs edelste gepriesen hat:

> Weil des Liedes Stimmen schweigen Von dem überwundnen Mann, So will ich für Hektor'n zeugen, Hub der Sohn des Tydeus an, Der für seine Hausaltäre Kämpfend ein Beschirmer fiel; Lohnt den Sieger größre Ehre, Ehret ihn das schön're Ziel

## Sechster Abschnitt.

## Die Sünde und die Sühnung.

1. Was dem bisher entwickelten sittlichen Bewußstseyn des homerischen Menschen widerstrebt, gilt ihm als Sünde; wir haben in den treffenden Paragraphen schon Einzelnes namhaft gemacht. Weil es uns aber, bevor wir an die Untersuchung über die Genesis und das Wesen der Sünde gehn, um eine Gesammtveranschaulichung der Sache zu thun ist, so wollen wir zur Erhärtung der Wahrheit, daß dem homerischen Menschen das Sündliche nicht sowohl in seinem Verhältnisse zur Gottheit, als vielmehr im Bereiche der sittlichen Institutionen zum Bewußstseyn kommt'), theils erinnernd theils ausführend einiges Hauptsächliche von dem Faktischen voranschicken.

Der Uebermuth eines die Gottheit beleidigenden, mit ihr persönlich in die Schranken tretenden Menschen war nicht die höchste dem Dichter denkbare Frevelthat; sie wird in der Regel durch Verkürzung der Lebensdauer gestraft (V. §. 21), erregt aber keineswegs den Zorn des beleidigten Gottes immer in dem Grade, daß er die Kraft seiner Gottheit sammelte und den Frevler vernichtete. Der Zorn der

3

<sup>\*)</sup> Streng genommen, d. h. nach christlichem Maafsstabe, passt defswegen der Ausdruck Sünde auf die άμαρτήματα des homerischen Menschen nicht genau. Richtig verstanden jedoch verwirrt er auch nichts.

Gottheit entbrennt stärker über die Verletzung dessen, was reeller ist, was ein wirklicheres Daseyn hat, als sie, dergleichen die sittlichen Ordnungen sind, ohne welche das gesammte Weltwesen keinen Bestand hätte. Daher ist, wie wir gesehen haben, jegliche Impietät, wie sie Achilleus gegen den grofsen Todten, wie sie das pflichtvergessene Kind gegen die Aeltern übt, es ist die Beugung des Rechts durch ungerechte Richter, die Verletzung des Gastrechts, der ehelichen Treue sehr schwere, den Zorn der Gottheit provocirende Sünde. Der Frevel gegen die sittliche Weltordnung tritt besonders empörend in Klytämnestra und in Penelope's Freiern hervor. Jene ist nach Agamemnon's ergreifender Darstellung Od. 2. 405-434 nicht nur Ehebrecherin, sondern auch Mörderin des Ehegemahls; ja sie mordet ihn am festlich bereiteten Tisch, ώς τίς τε κατέκτανε βουν έπλ φάτνη. Die Freier aber kennen keine Schen vor Göttern und Menschen, kein Erbarmen mehr (Od. E. 82: ούχ όπιδα φρονέοντες ένλ φρεσίν οὐδ' έλεητύν: υ, 214: οδδέ τι παιδός ενί μεγάροις αλέγουσιν, οδδ' όπιδα τρομέουσι θεών χ, 414: οὐτινα γὰς τίεσαον ἐπιχθονίων ανθοώπων, οὐ κακὸν οὐδὲ μὲν ἐσθλόν). Ihr Gewissen ist also (vgl. p. 200) gänzlich verstockt. Als positive Seite ihres Wesens tritt dagegen voor und Bin wie wir sagen würden himmelschreiend hervor (Od. o, 329: τών ύβοις τε βίη τε σιδήρεον ουρανον ίχει), und stellt sich im frevelhaften Umsturz aller bestehenden Rechtsverhältnisse dar. Zur Sicherung ihrer Usurpation beabsichtigen sie den Mord des zu männlicher Selbstständigkeit heranreifenden Erben; sie zerrütten des Königes Haushalt, zwingen die dienenden Frauen, an welche sie kein Recht haben, mit Gewalt zu ihrer Lust und freien um des Lebendigen Weib. Od. z, 35 - 41 sagt der rächende König:

ώ κύνες, οὖ μ ετ εφάσκετ ὑπότροπον οἶκαδ ἱκέσθαι δήμου ἄπο Τρώων, ὅτι μοι κατεκείρετε οἶκον, δμωῆσιν δὲ γυναιξὶ παρευνάζεσθε βιαίως,

- di la cincipa de

🥆 แบ๊รอบี 🕶 ได้อหรอร ซ์เรอเหน้นสีวิล พบหนในน 👉 ούτε θεούς δείσαντες, οι ούρανον εύρον έχουσεν, · ούτε τιν ανθρώπων νέμεσιν κατόπισθεν έσεσθαι. υυν υμίν και πάσιν ολέθρου πείρας έφηπεας. Dieses Frevels abor macht sich, wie Mentor Od. A. 235 ff. sagt, das Volk von Ithaka mitschuldig, indem es dem Treiben der Freier nicht Einhalt thut; noch mehr die treulosen Knechte und Mägde, die sich mit den Feinden des Hauses zum Untergange desselben verschwören. Mit solchem Thun werden alle die sitty lichen Institute, auf welche nach homerischer Vorstellung die Götter das Weltwesen basirt haben. die Sépiores, welche durchaus die Bedeutung götte lich geoffenbarter Satzungen haben (vgl. p. 201), froventlich umgestossen; somit ist die Form, in welcher die Sünde erscheint, im Grunde nichts anders als faktische Zerstörung der sittlichen Welterdnung.

2. Nun aber fragen wir: was ist die Sände het züglich des Menschen für sich? Wie kommt sie, in denselben, wie wird der Mensch ein Sünder? Ist die Sünde von Natur in ihm, oder wird sie von außen an iha gebracht? Der Dichter antwortet uns: die Sünde entspringt aus der Zsn, der Bethörung des an sich mormalen Verstandes. Sie selbst ist also Thorn deit; rucht, so wie die Gerechtigkeit (IV. §. 2), die Verstande, micht im Willen . Der Mensch als

Υςι. Ο d. β, 281: τῷ νῦν μνηστήρων μὶν ἔα βουλήν τε νόον τε ἀφραδέων, ἐπεὶ οὔτι νο ή μονες οὐδὶ δί
νόον τε ἀφραδέων, ἐπεὶ οὔτι νο ή μονες οὐδὶ δί
ναιοι χ, 287: ὡ Πολυθερσείδη φιλοπέρτομε, μήποτε πάμπαν εἴπων ἀφραδίης μέγα εἰπεῖν, ἀλλὰ θεοῖσιν μῦθον ἐπερείψὰι ω, ἐξῖ: οὐ γὰρ ἰμοὶ πείθεσθ, οἰ Μέντρρι ποιμένε λαῷν, ὑμετέρους παίδας παταπαυέμεν ἀφροσυνάων γςὶ. π, 278; γ, 328: ψεῦδος δ' οὐπ τοῦτον ἀνέντες, δς οὖτινα οἱδε θέμιστα Οd. σ, 228: αὐτὰρ ἔγὼ θυμῷ νοξω παὶ οἰδα ἔπαστα, ἐσθλά τε καὶ τὰ χέρεια πάρως δ' ἔτι νήπιος ἦα ἀλλά τοιοὐ δύ-

bethörter verhält sich bei ihr passiv, erleidet etwas von außen her, und, was ihn verführt und bethört; ist die Gottheit selbst, in welche somit ein Satanisches Moment gesetzt wird.

3. Vor Allem ist das Wort den sprachlich zu berücksichtigen \*) und Buttmann's Irrthum zu beseitigen, als sey dessen Grundbedeutung Unglück und Schaden. Auszugehn ist vielmehr von der physisch-sinnlichen Bedeutung des Worts in Il. n. 805: τον δ' (den von Apollon geschlagenen Patroklos) άτη φρένας είλε, λύθεν ο ύπὸ φαίδιμα γυΐα. στη de ταφών, wo es ganz offenbar Verwirrung des Rewusstseyne. Störung des Normalzustandes der natürlichen Besinnung ausdrückt. Wie diese physische Bedeutung der S i n n e n bethörung unmittelbar übergeht in die sittliche der S i n n bethörung, zeigt sich am deutlichsten aus Od. o. 293 - 302. Hier heifst es zuerst: olvoc zal Kérravoor, aranderon Edortioral ά ασ κ. ν. λ. δ δ' έπει φρένας ά ασεν οίνω, μαινόμενος κάκ έρεξε δόμον κάτα Πειριθόοια. Hier haben wir zuerst eine physische Störung des lichten Bewusstseyns durch Wein, in Folge deren Sittliche Böseszgeschieht. Nun heifst es schliefslich vom Gestraften: û dê meegiv horv dag-eig hiev hundring anέων αεσίφουν θυμφ, hier ist von der sindlichen die sittliche Bethörung, und degen Folge, die Thora heit. d. i. die Schuld \*\*), schon nicht mehr zu trennen. Dieser Begriff: Thorheit (Bethört : soyn) mehr oder minder im Sinne von Schuld sist in den maisten hamerischen Stellen zu finden. Amtreinsten zeigt sich noch die Bedeutung Thorheit in Qd. o. 233.

ναμαι πυπυυμένα πάντα νοήσαι το γάρ μυ πλήσσου!

beute. Aber vgl. Buttm. Lexil. I. p. 223 ff.

vgl. das hebräische الجيارة على المعالمة المعال

wo Melampus Streben, seinem Brader Neleus Tochter zu verschaffen, in welchem an sich keine Verschuldung liegt, ary bagely genannt wird, the el end Φρεσί θήκε θεὰ δαςπλήτις Έριννύς. Wenn aber Agamemnon's Verschuldung an Achilleus II. a., 412; n., 274; 7, 88; 136, wenn Helene's und Paris' Verbrechen an Menelaos II.  $\zeta$ , 356; Od.  $\delta$ , 261;  $\psi$ , 223, wenn desselhen Paris' Beleidigung der beiden Göttinnen, Il. ω, 28, wenn ib. 480 ein Todtschlag ατη genanat wird, so ist dieser Ausdruck Thorheit nichts Anderes, als eine für uns euphemistisch klingende Verlegung der Sünde vom Willen in den Verstand. Der Pluralis aras heisst an zwei Stellen II., 115 und v, 270 geradezu Thorheiten, wenn auch in der cristen Stelle (ω γέρον, οὖτι ψεῦδος ἐμὰς ἄτας κατέ-2εξας) nicht mehrere Thorheiten verschiedener Art gemeint sind, sondern nur Agamemnon's thörichtes Benehmen gegen Achilleus in seinen einzelnen Momenten bezeichnet wird. In II. z., 391, wo Dolon sagt: πολλησίν μ' άτησιν παρέκ νόον ηγαγεν Έχεωρ, sind die arat active zu fassen als bethörende Reden.

Ist nun ary subjektiv die Therheit, das Thorichtseyn, so kann das Wort ohne Weiteres auch den objektiven Zustand bezeichnen, in welchem man als ein Thor, als ein Betrogener, Getäuschter erscheint. Dies ist nun freilich ein unglücklichers deswegen heifst aber arn noch nicht Unglück, wie Buttmann aus den gleich anzuführenden Stellen darthun will. Il. \$, 111 in Zeús με μέγα Κρονίδης ἀτη ἐκέν Syste Basely ist Unglück von arn nur die bequeme, nicht die richtige Uebersetzung, welche vielmehr so lauten muss: Zeus hat mich in die Bande schwerer Bethörung verstrickt, d. h. hat mich in einen Zustand gebracht, in dem ich als ein Bethörter, Betrogener erscheine; denn, heisst es weiter, ich sehe jetzt, wie sein mir gegebenes Versprechen, dass ich nicht heimkehren solle, ohne Ilios zerstört zu haben, nur ein Be-

Betrug war. Vgl. Od. μ, 372: η με μάλ εἰς ἄτην 201μήσατε νηλέϊ ὖπνω, ihr habt mich durch den Schlummer in einen Zustand gerathen lassen, in welchem ich jetzt als ein durch den Schlaf Betrogener erscheine. Nicht anders Il. 9, 236: Ζεῦ πάτερ, ἡ ὁά τιν έδη δπερμενέων βασιλήων τηδ' άτη άασας και μιν μέγα ανδος απηύοας: d. i. hast du schon einmal einen König in solchen Zustand des Betrogenseyns versetzt und ihm den (verheißenen) Ruhm genommen? Sehr gut fügen sich dieser Bedeutung auch die beiden von Buttmann angeführten Hesiodischen Stellen; 2. 229: οδδέποι εθυδίκαισι μετ ανδράσι λιμός δπηδεί οδδ ärn (keine von den Göttern als Strafe verhängte Bethörung); ib. 350: xaxà xéodea lo arnoir (Bethörungen, die Schaden zuwege bringen, d. i. Verlusten). Vergl. ib. 413: alel o' ausolieoròs avno arnoi παλαίει.

4. Bethörung setzt aber ein Bethörendes voraus, und dies eben ist, wie schon bemerkt, bei Homer die Gottheit selbst. Der Mensch hat für sich keine Schuld; εγώ δ' οθα αίτιος είμι, sagt Agamemnon 11. τ, 86 ff., αλλά Ζεύς και Μοίρα και ηεροφοίτις Έριννός, οίτε μοι είν άγος η φρεσίν έμβαλον άγριον άτην ήματι τω, οτ 'Αχιλλήος γέρας αθτός απηύρων' Od. δ, 261: άτην δε μετέστενον, ην Αφροδίτη δώχ, coll. ψ, 222: την δ' (Ελένην) ήτοι δέξαι θεός ώρορεν έργον deixec man vergleiche hiezu die andern hieher gehörigen, in anderer Beziehung schon p. 66 angeführten Stellen. Dass nun dieses Bethören der Gottheit nicht blos eine bildliche Redeweise für Selbstbethörung oder Verführung durch Andere, sondern ganz eigentlich gemeint ist, geht bervor aus Od. 5, 178: τοῦ δέ τις αθανάτων βλάψε φρένας ἔνδον ἔίσας, ήέτις ανθρώπων. Dass jedoch diese Bethörung in der Göttin Arn, welche Zeus' Tochter genannt wird, nicht dergestalt personificirt ist, dass sie neben und außer den Göttern eine selbstständige Existenz hätte. und etwa der Teufel der homerischen Weltanschauung

genannt werden könnte, davon ist gleichfalls schon oben p. 67 ff. die Rede gewesen.

- 5. Allein die der bisher entwickelten Vorstellung zu Grunde liegende Selbstrechtfertigung des Menschen erkennt das ehrliche Gewissen nicht an, sondern verräth sich und sucht, zwar ohne Polemik gegen die Meinung von der azn, die Quelle der Sünde in dem Menschen selbst. Nicht unbedingt zwar; denn der sittliche Charakter und geistige habitus des Menschen im Allgemeinen wird als bestimmt betrachtet durch Herkunft und Schicksal. Durch Herkunft: Athene sagt in Mentor's Gestalt zu Telemach Od. 8, 270 ff.: Τηλέμας, οδό όπιθεν κακός έσσεαι, οδό ανοήμων. Εί δή τοι σου πατρός ενέστακται μένος ήυ ..., ού τοι έπειθ άλιη όδὸς ἔσσεται οὐδ' ἀτέλεστος εί δ'οῦ κείνου γ έσσι γόνος και Πηνελοπείης, οὐ σές ἔπειτα ἔολπα τελευτήσειν, α μενοινας, wobei freilich der Dichter zu bemerken nicht unterlässt, dass nur wenige Söhne den Vätern gleichen, wenige diesen es zuvorthun (ein solches Beispiel siehe Il. 0, 641), die meisten schlechter gerathen. Vgl. Od. σ, 125: 'Αμφίνομ', ή μάλα μοι δοχέεις πεπνυμένος είναι τοίου γάρ χαι πατρός z. r. 2.. Vgl. Od. d, 63; 206; 611; Il. E, 113 ff.. Zweitens durch Schicksal; Od. σ, 136: τοῖος γὰο νόος έστιν επιχθονίων ανθρώπων, οίον επ' ήμαρ αγησι πατηρ ανδρών τε θεών τε. Vergl. Od. ρ, 322: ημισυ γάρ τ αρετής αποαίνυται εθούοπα Ζεύς ανέρος, εθτ αν μιν κατά δούλιον ήμας ελησιν.
- 6. Weil aber Schicksal und Herkunft die sittliche Natur des Menschen doch nur im Allgemeinen bestimmen und gleichsam blos den Boden bereiten, aus welchem Tugenden oder Sünden hervorkeimen, so haben wir hiedurch über diejenige Macht, welche die mögliche Sünde zur wirklichen werden lässt, noch keinen Aufschlufs. Diese Macht ruht im Ich des Menschen selbst, oder es ist vielmehr das Ich, so fern es sich in sich selbst zuräckzieht und zum Gesetze seines Thuns

macht, die Negation und Aufhebung der göttlichen Ordnungen. Wir werden somit den Weg zu verfolgen haben, auf welchem das Ich dazu gelangt, sich selbst eine den göttlichen Séptores; feindselige Centralität beizulegen.

7. Das Ich erkennt sich sittlich im Ehrgefühl. d. h. es wird sich seines sittlichen Werthes bewusst in dem Bestreben, die Vernichtung dieses Werthes, die Schande, von sich abzuwehren. Dieses Ehrgefühl ist im homerischen Menschen fein und zart ausgebildet; die Helden sind eifrig bestrebt, ihre Ehre von jedem Makel rein zu erhalten. Hektor hat das volle Bewusstseyn, dass aller Kampf und alle Tapferkeit für llios vergeblich seyn werde; auch weiß er, was der Gattin, dem Sohne mit seinem Verluste droht; dennoch sagt er Il. ζ, 441: αλλά μάλ αίνως αίδέομας Τρώας και Τρωάδας έλκεσιπέπλους, αί κε κακὸς ώς νόσφιν αλυσκάζω πολέμοιο ούδε με θυμός άνωγεν, επελ μάθον έμμεναι έσθλός αίει και πρώτοισι μετά Τρώεσσι μάχεσθαι, αρνύμενος πατρός τε μέγα πλέος ηδ' έμθν avrov. Und in seiner letzten Noth, als er die Räthlichkeit der Flucht vor Achilleus erwägt, fürchtet er den kränkenden Vorwurf des Polydamas, den er hart angelassen, als dieser ihm die Troer zur Stadt zu führen gerathen hatte; jetzt, sagt er Il. χ, 104 ff., ἐπεὶ ἄλεσα λαὸν ατασθαλίησιν έμησιν, αιδέομαι Τρώας και Τρωάδας έλκεσιπέπλους, μήποτε τις είπησι κακώτερος άλλος έμειο Εκτωρ ήφι βίηφι πιθήσας ώλεσε λαόν. Ώς έρέουσιν εμοί δε τός αν πολύ περδιον είη άντην ή Αχιλήα κατακτείναντα νέεσθαι, η έκεν αθτόν όλέσθαι έθκλειώς ποὸ πόληος. Zu Achilleus selbst sagt er ib. 283: οὐ μέν μοι φεύγοντι μεταφρένω εν δόρυ πήξεις, αλλ ίθθς μεμαώτι δια στήθεσφιν έλασσον —; und in der völligen Gewissheit, von Athene betrogen, der Moira verfallen zu seyn (304:) μη μαν ασπουδί γε και ακλειώς απολοίμην, αλλά μέγα δέξας τι και έσσομένοισι πυθέσθαι. - Ajas, der ihm in jenem Zweikampfe stand, will den Herolden, welche Beendigung des Kampfes

rathen, nicht zuerst Folge leisten, weil er der Herausgeforderte sey (II. n, 284 ff.). Bevor der Zweikampf begonnen, hatte Nestor bei anfänglicher Zögerung der griechischen Helden (ib. 93: alder Jev μεν ανήνασθαι, δείσαν δ' υποδέχθαι) gesagt, der alte Peleus würde, wenn er von der Furcht der Achäer vor Hektor wüßte, die Götter um seinen Tod flehen, um'den griechischen Namen nicht so entehrt sehn zu müssen (Il. n, 125 ff.); man vergleiche Menelaos' Schelten ib. 96 ff.. Als derselbe Nestor in der unglücklichen Schlacht II. 9 dem Diomedes zur Flucht räth, erhält er zur Antwort (145 ff.): ναὶ δὴ ταῦτά γε πάντα, γέρον, κατά μοίραν έειπες άλλα τόδ αίνον άγος ποαδίην και θυμον ικάνει Εκτωρ γάρ ποτε φήσει, ένλ Τρώεσσ αγορεύων Τυδείδης ήπ εμείο φοβεύμενος ίκετο νηας. "Ως ποτ απειλήσει τότε μοι χάνοι εθρεία χθών. Dasselbe kriegerische Ehrgefühl lebt in Odysseus, als Agamemnon in seinen Muth und Kampfeseifer Misstrauen setzt, Il. δ, 350 ff., ferner als er Il. λ, 314 nach Agamemnon's Entfernung sammt Diomedes den Vorkampf übernimmt; derselbe weis't ib. 407 die Gedanken der Furcht, als er sich den Troern gegenüber allein sieht, mit den manuhaften Worten zurück: άλλα τίη μοι ταῦτα φίλος διελέξατο θυμός; Οίδα γάρ, όττι κακοί μεν αποίγονται πολέμοιο ' ος δέ κ αριστεύησι μάχη ένι, τον δε μάλα χρεώ εστάμεναι πρατερώς, ητ έβλητ, ητ έβαλ άλλον. In äbnlichem Geiste widerspricht er dem Agamemnon, als dieser den Krieg aufzugeben und zu fliehen gedenkt Il. 5, 84. Agamemnon selbst kommt nach Menelaos' Verwundung durch Pandaros von seiner Klage um den Bruder sogleich auf die Vorstellung der Schmach zurück, mit welcher bedeckt er werde heimkehren müssen, da nunmehr die Achäer auf den Abzug dringen würden, und wünscht sich den Tod, um nichts von den übermüthigen Reden der froblockenden Troer zu vernehmen. Das Wesen dieses Ehrgefühls, welches nichts gemein hat mit Ehrgeiz und

Ruhmsucht, bezeichnet der Dichter mit akδώς vgl. Il. o, 561, wo Ajas den Argivern zuruft: ο φίλοι, ανέρες έστε και αίδω θέσθ ένι θυμώ, αλλήλους τ' αίδεϊσθε κατά κρατεράς ύσμίνας κ. τ. έ., ferner ib. 661: & allos, areaec fore nat alde Jeaf ent June άλλων ανθοώπων. Und die Argiver fliehen auch nicht, ib. 657: l'age yào aldès zal désc, und geben Il. o. 415 ff. in gleichem Geiste den Leichnam des Patroklos nicht preis. Vgl. noch ib. 95; 556. Das Ehrgefühl aber, welches nicht in sittlicher Gesinnung wurzelt, sondern üble Nachrede mehr als schlechte That fürchtet, erkennt der Dichter nicht an. Eurymachos von der Schande der Freier geredet, wenn statt ihrer der hergelaufene Bettler den Bogen spannen würde, erwiedert Penelope Od. a. 331, wie denn die vor solchem Schimpfe sich fürchten könnten, die längst ihren Ruf im Volke durch schlimmere Thaten verwirkt hätten.

8. Während sich in solchen Stellen, die leicht noch vermehrt werden können, das sittliche Selbstbewusstseyn des Menschen negativ ausspricht in Flucht und Scheu vor der Schande, bekundet sich dasselbe als Selbstgefühl in der positiven Anerkennung des eigenen Werthes, die es sich selbst giebt oder von Andern verlangt. Dieses Selbstgefühl ist erkennbar in der Freude, die der homerische Mensch am gerechten Lob' empfindet. Bei den Wettkämpfen in Il. w hat Antilochos seinen Meister Achilleus als den einzigen gelobt, der sich mit Odysseus in Schnelligkeit messen könne — χύδηνεν δὲ παδώχεα Πηλείωνα (793). Achilleus erwiedert: 'Αντίλος' οὐ μέν τοι μέλεος ελρήσεται αίνος, αλλά τοι ήμιταλαντον έγω χρυσοῦ έπι-Nicht minder erfreut ist Alkinoos über die Anerkennung, welche Odysseus der von ihrem König ihm gerühmten Tanzkunst der Phäaken zollt (Od. 9. 385). Nestor, der Il.  $\psi$ , 618 von Achilleus auch ohne zu kämpfen einen Kampfpreis erhalten hat, erwiedert ν. 647: τούτο δ' έγω πρόφρων δέχομαι, χαίρει δέ μοι

નેંદ્રુવા, બીંદુ મુશ્ય હૈરી મુદ્દેમગાળવા દેગાદ્વું, ન્યું હૈર મેન્ડિએ, જેડ્ય μης ηςτέ μ έοικε τετιμησθαι μετ Ayaiols (τιμης ist Apposition zu μεῦ und hinter λήθω muss nach einem bekannten hom. Sprachgebrauch ein Komma stehn \*)). Charakteristisch hiefür ist ferner die Formel, welche von solchen, die Vorwürfe befürchten, eipige Male gebraucht wird: xal yo ric ad elianot xaπώτερος αντιβολήσας oder κακώτερος άλλος έμεζο (Od. ζ, 275; φ, 324; Il. χ, 106); sie drückt sehr bezeichnend den Unmuth aus, von einem sittlich Nicht-ebenbürtigen den eigenen sittlichen, gefühlten Werth gekränkt zu sehn. Das Bewusstseyn ein Kampfheld zu seyn spricht der homerische Mensch nicht minder unverholen aus (Il.  $\eta$ , 235 ff.;  $\psi$ , 669 f.), als es ihn beleidigt, für kampfunkundig zu gelten; Odysseus zürnt auf Euryalos, der ihn bei den Phäaken mit solcher Verkennung aufgeregt hat, Od. 9, 158 ff., bes. v. 178: ώρινάς μοι θυμόν ένι στήθεσσι φίλοισιν, είπων ου κατά πόσμον εγώ δ' οδ νητς αέθλων, ώς σόγε μυθείαι, αλλ έν πρώτοισιν δίω έμμεναι, δφο ήβη τε πεποίθεα χερσί r ἐμῆσιν Sthenelos gestattet Il. δ, 404 ff. dem Agamemuon nicht, den Ruhm der Epigonen, die Theben erobert haben, zu Gunsten ihrer Väter zu schmälern: Ατρείδη, μη ψεύδε, επιστάμενος σάφα είπειν. Ήμεις τοι πατέρων μέγ αμείνονες εθχόμεθ είναι ήμεις καδ Θήβης έδος είλομεν έπταπύλοιο. — τῷ μή μοι πατέρας ποθ' δμοίη ένθεο τιμή. Odysseus verlässt der furchtbaren Gefahr zum Trotze die Cyclopeninsel nicht eher (Od. 4, 500 ff.), als bis er dem bestraften Menschenfresser zugerufen, wer denn eigentlich die Gefährten so muthig und schlau gerächt habe. Edel und grofs ist das Selbstgefühl Hektor's, der bei aller Anerkennung der Ueberlegenheit seines Gegners dennoch weiß, dass auch er ein Held ist; ll. v, 430:

Τον δ' οὐ ταρβήσας προςέφη κορυθαίολος Έκτως. Επικός μη δή μ' ἐπέεσσί γε νηπύτιον ώς

<sup>\*)</sup> Schol. A: η διά μέσου έστι το οὐδέ σε λήθω.

ἔλπεο δειδίξεσθαι ἐπεὶ σάφα οἰδα καὶ αὐτὸς ἡμὲν κερτομίας ἡδ' αἴσυλα μυθήσασθαι. Οἰδα δ', ὅτι σὺ μὲν ἐσθλὸς, ἐγὼ δὲ σέθεν πολὺ χείρων. ᾿Αλλ ἤτοι μὲν ταῦτα θεῶν ἐν γούνασι κεῖται, αἴ κέ σε χειρότερός περ ἐων ἀπὸ θυμὸν ἔλωμαι, δουρὶ βαλών ἐπειἡ καὶ ἐμὸν βέλος ὀξὸ πάροιθεν. Abor den erhabensten Ausdruck hat jenes Selbstgefühl in Odysseus' Mund gefunden, als er sich dem Alkinoos, der längst schon den wunderbaren Fremdling mit Staunen betrachtet, endlich zu erkennen giebt; Od. ι, 19.20: εἰμ Ὀδυσεὸς Λαερτιάδης, ὡς πᾶσι δόλοισιν ἀνθρώποισι μέλω, καί μεν κλέος οὐρανὸν ἵκει.

9. Dieses Ehrgefühl sowohl als Selbstgefühl trift weder mit den göttlichen Ordnungen in Opposition, noch ist in demselben ein übermüthiges Selbstvertrauen enthalten, welches, um zu großen Dingen zu kommen, den Beistand der Gottheit verschmähte. Im Gegentheil es erkennen in diesem Beistande die nämlichen Helden, die sich ihres Werthes bewusst sind, ihre allerhöchste Ehre, und wenn auch das, was der Held selber thut, von dem was der Gott für ihn thut ausdrücklich unterschieden wird, z. B. II. v. 97 ff.: τω ουκ έστ Αχιλήος εναντίον άνδρα μάχεσθαι αίει γάρ πάρα είς γε - θεών, δς λοιγον αμύνει. Και δ' άλλως fund auch sonst, auch ohnediefs) τους του βέλος πέτετ', οὐδ' ἀπολήγει etc., so wird gleichwohl die Mithülfe des Gottes vom Ruhme des Helden nicht abgezogen. Denn mit ächt sittlichem Geiste wird vom Menschen zur Vollbringung des Tüchtigen Alles gefordert, von der Gottheit der Segen erwartet, das faule Gottvertrauen aber nachdrücklich gerügt. Agamemnon sagt zu den Säumigen im Heer Il. 8, 243: τίφθ' ουτως ξστητε τεθηπότες, ηθτε νεβροί; - ή μένετε Τρώας σχεδον έλθέμεν, ένθα τε νήες εξρύατ εθπρυμνοι, πολιής έπι θινι θαλάσσης, δφρα ίδητ, αί π δμμιν δπέρσχη γείρα Κρονίων; Hingegen II. μ., 269 ff. rufen die beiden Ajas den Achäern zu, sich auss

änsserste anzustrengen: πρόσσω leσθε καλ άλλήλοισι πέλεσθε, αί κα Ζεύς δώησιν Ολύμπιος αστεροπητής νείκος απωσαμένους δηίους προτί άστυ δίεσθαι. Ganz in diesem Sinne ruft Hektor im Augenblick des glänzendsten Sieges aus: οἴσετε πύο, αμα δ' αὐτοὶ ἀολλέες δρυντ αυτήν! Νθυ ήμεν πάντων Ζεύς άξιον ήμαρ έδωχεν, νήας έλειν etc. (Il. 0, 718 ff.). Schon vorher hiefs es ib. 637: ως τότ Αχαιοί Θεσπεσίως εφόβηθεν υφ Έχτορι και Διί πατρι πάντες und längst schon hat Diomedes Hektor'n des Beistands wegen bewundert, dessen sich dieser von den Göttern erfreut: 11. ε, 601: ω φίλοι, οίον δη θαυμάζομεν Έπτορα δίον αίχμητήν τ' έμεναι και θαρσαλέον πολεμιστήν. αίει πάρα είς γε θεών, δς λοιγόν αμύνει etc.. leus, der tapferste der Helden, wird immer zugleich als der Götter erster Liebling dargestellt; er scheut sich II. v, 192 nicht, die Götter zu nennen, die ihm bei seinen Thaten beigestanden; Ib. 452 sagt er su Hektor: ή θήν ο εξανύω γε, και θστερον αντιβολήσας, εί πού τις και έμοιγε θεων επιτάρδοθός έστιν, und χ, 270: οὖ τοι ἔτ' ἔσθ' ὑπάλυξις · ἄφαρ δέ σε Παλλάς Αθήνη έγχει έμῷ δαμάς der Vorstellung von seinem Heldenmuth thut die andere, dass er durch Hephaistos' Geschenk (Θεοῦ ἐιῶρα z. B. II. φ, 594), durch die Waffenrüstung aus Götterhänden geschirmt ist, nicht den mindesten Eintrag; Poseidon selbst sagt von ihm zu Aeneas Il. v, 332: Alvela, ซlc ซี ผือ้อ อิะตัว άτέοντα πελεύει άντια Πηλείωνος υπερθύμοιο μάχεσθαί, δς σεδ άμα πρείσσων και φίλτερος άθανάτοισιν; In diesem Sinne ruft gleich nachher Achilleus aus v. 347 : \$\frac{1}{2} \delta a \alpha Airelas \text{\$\text{\$\text{\$\pi\$los adarátoros deoloir \$\frac{1}{2}\text{\$\text{\$\pi\$ev.}}\$} Vgl, noch @, 215, In der Odyssee will Odysseus den Sänger Demodokos unter allen Menschen verherrlichen und thut diess, indem er ihnen sagt: os aga οί πρόφρων θεός ώπασε θέσπιν αοιδήν (Od. 9, 498). Dergleichen wird nun auch theoretisch ansgesprochen; Il. υ, 242: Ζεύς άρετην άνδρεσσιν δφέλλει τε μινύθει vgl. Od. 9, 167 ff., v, 45; y, 375. Und dass überhaupt das ganze geistige Leben des Menschen, seine Fertigkeiten und Eigenschaften, von den Göttern bedingt ist, davon war schon oben p. 54 ff. die Rede.

10. In dem bisher dargelegten Verhalten bleibt das Ich des Menschen im richtigen Verhältniss zu göttlichen und menschlichen Ordnungen. Aber mit einem Schritte weiter hat sich dasselbe jene alles Andere außer sich negirende Centralität beigelegt. in welcher alle Sünde beschlossen ruht. Des Menschen Selbstgefühl kann übergehen in Selbstsucht. so dass er keine Berechtigung Anderer ihm gegenüber anerkennt und den Vorwurf verwirkt: αλλ οδ ανήρ εθέλει περί πάντων έμμεναι άλλων πάντων μέν πρατέειν εθέλει, πάντεσσι δ' άνάσσειν, πάσι δε ση- $\mu\alpha l \nu s \iota \nu$ ,  $\ddot{\alpha}$   $\tau \iota \dot{\nu}$  où  $\pi s l \sigma s \sigma \vartheta \alpha \iota$  oi $\omega$  (11.  $\alpha$ , 287. — 289). Diese Selbstsucht bethätigt sich aber in der vbois. welche nun handelnd die Sémores jeder Art mit Füssen tritt. So will sie denn auch in manchen Individuen nichts mehr vom Beistand der Gottheit wissen, sondern genügt sich allein, népover d' oye lou Jeoloir (Il.  $\varphi$ , 315).

Den Uebergang des Selbstgefühls in Selbstsucht aber stellt uns der Dichter negativ dar in Form der Unfähigkeit den hochherzigen Sinn zu bezwingen und in Schranken zu halten. Nach II. , 254 ff. hat der alte Peleus beim Abschied zu Achilleus gesagt: τέκνον έμον, πάρτος μέν Αθηναίη τε παί Ήρη δώσους, αί κ έθέλωσι σύ δὲ μεγαλήτορα θυμον ἴσχειν ἐν στήθεσσι φιλοφορούνη γάρ αμείνων ληγεμέναι δ' έριδος παπομηγάνου. Geschieht das nicht, wozu Peleus ermahnt, lässt das Ich sich schrankenlos gewähren, so erkennt es neben und außer sich nichts weiter an. verfolgt durchaus nur sein persönliches Interesse, und es entsteht ein achillaischer Charakter, den wir nunmehr in den hieher gehörigen Beziehungen zu betrachten haben. - Nicht nur gilt ihm die zugefügte Kränkung, die sich in ihr verrathende Undankbarkeit des Heerführers als etwas gänzlich Unverzeihliches

(Il. e, 315-345), nicht nur findet er in dem von Zeus über die Achäer verhängten Unglück eine viel erquicklichere Befriedigung seines Ich's, als in der ihm von Agamemnon gebotenen Genugthuung (ib. 607: Φοίνιξ - οὖτι με ταύτης χρεώ τιμῆς φρονέω δὲ τετιμήσθαι Διὸς αἴση, η με έξει παρά νηνοί πορωνίσιν. εἰζόα ἀυτμή ἐν στήθεσσι μένη etc.), sondern er dringt auch seinen Hass wie seine Liebe dem Phoinix auf (ib. 613: ovdé the rog tor quλέειν, ίνα μή μοι απέχθηαι φιλέοντι καλόν τοι σύν έμοι τὸν κήδειν, ος κ έμε κήδη), und setzt der Rede des Ajas, der ihm mit der Bündigkeit einer starken, mit der Indignation einer edlen Seele vorhält, was er anerkennen muss: die Pflicht der Versöhnlichkeit, Agamemnon's Busse, die den Personen der Abgesandten schuldige Rücksicht, nichts als den Zorn entgegen, von dem sein Herz schwelle, so oft er der ihm widerfahrenen Beleidigung gedenke (ib. 645: πάντα τί μοι κατά θυμόν έείσω μυθήσασθαι άλλά μοι ολδάνεται πραδίη χόλφ, δππότ έπείνων μνήσομαι, ώς μ ασύφηλον εν Αργείοισιν έρεξεν Ατρείδης etc.). Als ihn endlich die Noth der Achäer und Patroklos' Flehn wenigstens so weit erweicht hat, dass er den Freund in seiner Rüstung gegen die Troer schickt, macht er in der äußerst charakteristischen Rede, mit welcher er den Getreuen entsendet, die diesem ertheilte Erlaubniss selbst hinwiederum zur Folie seines Ruhms. Kein Orakel, kein Gebot des höchsten Gottes verhindert ihn zu helfen. sondern die Unendlichkeit der ihm widerfahrenen Beleidigung (II.  $\pi$ , 49-59). Doch will er jetzt das Vergangene ruhen lassen (ewigen Zorn habe er nicht im Sinne gehabt, wiewohl er nur dann wieder aufzustehn verheißen, wenn der Feind auch zu seinen Schiffen vordringe); vielmehr solle Patroklos in die Schlacht gehn (60 - 65), sintemal die Achäer jetzt wirklich hart bedrängt seven und das Troerheer getrost aurücke, weil man ja seinen Helm nicht leuchten sehe und keiner der Achäerhelden ihn ersetze (65-80). Dennoch solle Patroklos mit Macht auf sie losgehn und die Schiffe vor den Feuerbränden der Feinde bewahren; wenn aber das gelungen, keineswegs sein Glück verfolgen, da dies nur auf Kosten seiner des Achilleus Herrlichkeit geschehn würde (80 - 93). Auch sey das Einschreiten eines den Troern günstigen Gottes zu fürchten. Darum solle Patroklos nach erreichtem Hauptzweck wiederkehren und die Völker auf dem Wahlplatz allein lassen. "Denn möchten doch Achäer und Troer insgesammt untergehn, und wir beide nur allein dem Verderben entfliehn, um allein auch Troja's heilige Zinnen zerstören zu können (90-100) °). Als ihm nun Il. σ, init. bei der Flucht der Achäer eine Ahnung vom Geschehenen aufsteigt, geht die Besorgniss, die er für des Freundes Rettung hegt, unmittelbar in die Stimmung des Zornes über, dass derselbe seinen Weisungen nicht gehorcht (ib. 12: ἡ μάλα δὴ τέθνηκε Μενοιτίου άλκιμος υίος τχέτλιος ή τ εκέλευον, απωσάμενον δήϊον πύο, αψ έπι νήας ίμεν, μηδ Έπτορι ίφι μάχεσθαι). Im Rachekampf selber ist nach des Dichters ausdrücklicher Darstellung Rache nicht das einzige Motiv, das ibn beseelt; er will auch seinem Ich den Genuss der Siegesherrlichkeit bereiten; für beides ist in seiner Seele zumal Raum; Il. φ, 542: λύσσα δέ οἱ κῆο αίεν έχε πρατερή, μενέαινε δε πύδος αρέσθαι. Vgl. die Il. 2, 393 nach Hektor's Fall gesprochenen Worte: φοάμεθα μέγα κῦδος· ἐπέφνομεν Έκτοςα δίον, ιξ Τοώες κατά άστυ θεώ ώς εθχετόωντο. Von diesem κυδος ἀρέσθαι ist während des Kampfes immerfort die Rede; Il. σ, 121: νῦν δὲ κλέος ἐσθλὸν ἀροίμην ν, 502:

<sup>•)</sup> Diese vier letzten Verse, gerade die am meisten charakteristischen, in denen sich die Selbstsucht des Helden auf die Spitze treibt, hat man schon im Alterthum zwar, het aber mit höchstem Unrecht für untergeschoben erklärt.

ô đề lero xudos došo das IInleidns. Wie hoch er sich anschlägt, ist ferner aus dem Trost erkennbar, mit welchem er Lykaon tröstet, als dieser unter seinen Händen den Tod erleiden soll; Il. φ, 106: ἀλλά, φlλος, θάνε καὶ σὺ —; ist ja doch auch Patroklos gestorben, ja bin sogar ich dem Tode verfallen. - Als er endlich Hektor'n getödtet hat, auf welchen er keinen andern Achher hat schiefsen lassen (II. γ, 207: μή τις χύδος ἄροιτο βαλών, ο δὲ δεύτερος έλθοι), macht er zwar Miene, sofort das allgemeine Interesse zu verfolgen, d. h. den Sturm auf Ilios zu versuchen, unterbricht aber diese Gedanken wiederum gewaltsam, und wendet sich sogleich zurück zu Patroklos, d.i. zu sich und zu seinem Interesse ; Il. χ, 379: ἐπειδή τόνδ' ἄνδρα θεοί δαμόσασθαι έδωκαν - εί δ', άγετ', άμφι πόλιν σύν τεύχεσι πειρηθώμεν etc.; v. 385: αλλα τίη μοι ταῦτα φίλος διελέξατο θυμός; κεῖται πὰς νήεσσι νέχυς ἀκλαυτος, άθαπτος, Πάτροχλος etc..

11. In allen diesen Zügen, in denen jedoch des Helden Sinn und Art nur von einer Seite gezeichnet ist, tritt uns ein Charakter entgegen, dem sein Ich das höchste Gesetz, der Maasstab alles Thuns ist. Auf diese Selbstsucht (αγηνορίη, αγήνωρ θυμός) lässt sich nun Alles zurückführen, worin der Dichter die Quelle des Bösen erkennt. Dies zeigt sich vor Allem an Achilleus selbst. In der Behandlung des todten Hektor ist er dem Löwen gleich, der, μεγάλη τε βίη και αγήνοςι θυμώ είξας, grausam herfällt über eine Heerde. Derselbe Junds argrup hat in Achilleus alle Rücksicht, alle Scheu so sehr erstickt, daß er in und mit der grimmig an Hektor vollzogenen Rache sogar den stummen Erdboden misshandelt; Il. ω, 44: ως Αχιλεύς έλεον μεν απώλεσεν, οὐδέ οί αίδώς γίγνεται, ητ άνδρας μέγα σίνεται ηδ' δνένησιν 54: πωφην γαο δη γαζαν αεικίζει μενεαίνων. Diese Selbstsucht steigert sich, das Böse wird noch böser, wenn sie mit sich selbst genährt, wenn ihr durch

Nachgeben und Schmeicheln Vorschub gethan wird: 11. ι, 697 ff.: 'Ατρείδη χύδιστε - μη δφελες Μσσεσθαι αμύμονα Πηλείωνα, μυρία δώρα διδούς δ δ αγήνωρ έστι και άλλως νυν αξ μιν πολύ μαλλον άγηνοolησιν ένηχας. Sie ist auch die Quelle der bösartigen Reizbarkeit, die sich au Allem was ihr entgegon ist ohne Schou vor heiligen Gesetzen und menschlichen Rechten vergreift. Von dieser wurde schon oben Abschn. V &. 25 in anderer Beziehung geredet; hier erinnern wir an Agamemuon's Benehmen in Il. α sowohl gegen Chryses (αλλ ίθι, μή μ' ἐρέθιζε, σαώτερος ώς κε νέηαι), als gegen Achilleus, und in letzterer Beziehung au die kunstreiche Zeichnung der incrementa des Zorns. V. 118 heifst es nur αθτάρ έμοι γ έρας αθτίχ έτοιμάσατ · dem rubigen, die Unmöglichkeit der Gewähr dieser Forderung darstellenden Widerspruch Achill's entgegnet die gereiztere Selbstsucht schon mit: εὶ δέ κε μη δώωσιν, ἐγώ δέ κεν αθτός ελωμαι ή τε ο κ ή Αἴαντος Ιών γέρας. 🖣 Ό δυσησς άξω έλων δ δέ κεν κεγολώσεται. δν κεν ίκωμαι. Wie sich nun auch in Achilleus das Zürnen erhebt und er mit dem Abzuge droht, da treibt es auch Agamemnon auf die Spitze und sagt gerade zu: έγω δέ κ άγω Βρισηίδα καλλιπάρηον αθτός ίων κλισίηνδε τὸ σὸν γέρας. - Dieser selbstische Wille, dem des Monschen besseres Ich sich unterwirft, wird als eine herrschende, die Oberhand gewinnende Macht bezeichnet in dem Ausdrucke βίη και κάρτει είκειν. Od. v, 143: ανδρών δ' είπερ τίς σε (den Poseiden) βίη καλ κάρτει είκων οὖτι τίει, σοι δ' έστι και έξοπίσω τίσις αίεί · σ, 139 : πολλά δ' ἀτάσθαλ' ἔρεξα, βίη και κάρzei elxav. Dieses negative elxeev wird aber epexezetisch mit dem affirmativen ἐπισπέσθαι μένει erklärt; Od. ο, 428 - 433: ένθ ήτοι μέν έγω πελόμην έρίηρας έταιρους αύτου πάρ νήεσσι μένειν και νηας έρυσθαιοί δ' ΰβοει είξαντες, ἐπισπόμενοι μένεϊ σφῷ, αίψα μάλ Αίγυπτίων ανδρών περιπαλλέας αγρούς πόρ-Seov, so dass man deutlich erkennt, wie diese Bla

καὶ κάρτος, diese υβρις nichts anderes ist, als der selbstische, nur sich gehorchende Sinn, den der Frevler gewähren lässt. Als Ehrgeiz erscheint dieser Sinn in Antinoos, auf welchen Od. 2, 48 ff. alle Schuld der Freier gewälzt und von dem gesagt wird: οὖτος γὰρ επίηλεν τάδε έργα, οὐτι γάμου τόσσον κεχρημένος οὐτε γατίζων, αλλ άλλα φοονέων, τά οξ οθα ετέλεσσε Κοονίων όφο 'Ιθάκης κατά δήμον ἐϋκτιμένης βασιλεύοι αθτός, ατάρ σον παίδα κατακτείνειε λοχήσας. die kampflustigen Troer, die ihrer Streitbegier keine Grenze setzen, sondern sich in solcher Lust gewähren lassen, werden deswegen ανδρες ύβρισται genannt Il. v, 633, eine Stelle, welche charakteristisch nachweist, worin eigentlich die υβρις gesucht wird. Ihren höchsten Grad aber erreicht sie, wenn sie den Menschen zu dem Uebermuthe verführt, sich lediglich auf sich selbst zu stellen, und seine Ehre, statt im Beistande der Gottheit, vielmehr darin zu suchen, dass er derselben nicht bedürfe. Ein solcher δβριστής ist der von Poseidon bestrafte Ajas, der gerettet hätte werden können, εὶ μὴ ὑπερφίαλον ἔπος ἔκβαλε καὶ μέγ αάσθη φη δ αέχητι θεων φυγέειν μέγα λαίτμα θαλάσσης (Od. δ, 504).

Indem wir auf die dargestellte Weise den Weg verfolgt haben, auf welchem das Ich des Menschen zu dem Uebermuthe der Selbstsucht gelangt, hat sich uns in Absicht auf das Wesen der Sünde ein dem obigen (§.2) ganz entgegengesetztes Resultat ergeben: die Sünde ist nicht eine Bethörung von außen her, nicht ein Erleidniss, bei dem sich der Mensch lediglich passiv verhielte; sie ist vielmehr des Menschen eigenste That, ist dessen bis zur ößeig gesteigerte Selbstsucht, welche, damit ihr selber genug geschehe, weder Satzungen der Götter noch Rechte der Menschen scheut.

12. Aber gegenüber dieser vom Ich usurpirten Centralität hält der Dichter die Erkenntniss der

göttlichen Weltordnung fest, welcher die Sünde trotz aller Bemühung sich selbst auf den Thron zu setzen dennoch erliegen muss. Die Selbstsucht findet am Ende bei der Sünde ihre Rechnung nicht (ova αρετά κακά έργα, Od. 9, 329); trügerisch war die Lockung, durch welche sie zur vβρις fortgerissen worden ist; des Menschen wahres Interesse fordert, dass er die göttlichen und menschlichen Satzungen respectire. Daher ist das allgemeine Motiv, die Sünde zu meiden und Gutes zu thun, für den Dichter kein Anderes als die Collision, in welcher der Sünder mit der göttlichen Weltordnung, mit den Garanten derselben, den Göttern, und mit dem allgemein-menschlichen Bewusstseyn über dieselbe tritt. Des Dichters kategorischer Imperativus lautet: Sündige nicht, sondern thue Gutes; widrigenfalls hast du Götter und Menschen gegen dich.

13. So ist denn erstlich ein Motiv, die Sünde z. B. der Unversöhnlichkeit zu meiden, das Beispiel, folglich die Natur der Götter, ein Anklang an das: Ihr sollt heilig seyn; denn ich bin heilig; ll. c. 496: οὐδέ τί σε χρη νηλεές ήτορ έχειν στρεπτοί δέ τε zai Seol avrol. Ein weiteres ist der Zorn der Götter; Il. v, 624 ruft Menelaos den Troern zu: ovdé ze θυμώ Ζηνός έριβρεμέτεω χαλεπήν εδδείσατε μηνιν ξεινίου· όςτε ποτ ύμμι διαφθέρσει πόλιν αλπήν· aus dem, was ihnen als Unterlassung vorgeworfen wird, erkennt man, was ihnen Motiv hätte seyn sollen. Die ungerechten Richter beugen das Recht θεών όπιν 1) οθπ αλέγοντες Il. π, 388; cf. Od. ξ, 81 - 88: αταρ σιάλους γε σύας μνηστήρες έδουσιν, ούκ δπιδα φρονέοντες ένλ φοεσίν ουδ' έλεητύν· ferner: και μέν δυςμενέες και ανάρσιοι, οιτ έπι γαίης αλλοτρίης βωσιν, και σφι Ζεύς ληίδα δώη - και μέν τοις όπιδος κρατερόν δέος έν φρεσί ninves. Od. v. 215 heisst es ebenfalls von den Freiern:

<sup>\*)</sup> Ueber die Bedeutung von δπις ("die Strafaufsicht, die zu scheuende Hut der Götter") siehe Nitzsch II. p. 27,

οδό δπιδα τρομέουσι θεών dagegen ξ, 283 von dem agyptischen König, der den izérns vor den Geschossen seiner Mannen schirmt: Διὸς δ' ωπίζετο μηνιν ξεινίου, όςτε μάλιστα νεμεσσάται κακά έργα. Hektor warnt den Achilleus, der ihm Bestattung im Fall er unterliege verweigert hat: φράζεο νῦν, μή τοί τι θεῶν μήνιμα γένωμαι II. χ, 358 coll. Od. λ, 73. — Il. ψ, 595 will sich Antilochos lieber zu jeder Genugthuung gegen Menelaos verstehn, als diesem gehässig und ein Frevler gegen die Götter werden, zat δαίμοσιν είναι αλιτρός. Dem δείσαι θεούς ist als Motiv die Sünde zu vermeiden gleichbedeutend das αἰδεῖσθαι θεούς: vgl. Od. ξ. 388: οὐ γὰρ τοὔνεκ ἐγώ σ' αἰδέσσομαι οὐδὲ φιλήσω, αλλά Δία ξένιον δείσας αθτόν τ έλεαίρων mit Il. ω, 503, wo Priamos fleht: αλλ αίδειο θεούς, 'Αγιλεύ, αὐτόν τ' ελέησον cf. Od. 1, 269: αλλ' αἰδείο, φέριστε, θεούς. Das nämliche ist Od. α, 263 so gesagt: ἐπεί δα θεούς νεμεσίζετο αίὲν ἐόντας. Erschien in den bisherigen Stellen die sündliche That der Furcht wegen zu fliehn, so geht der Dichter Od. σ. 130-142 in Odysseus' hochwichtiger Rede darauf aus, die Quelle der Sünde, den selbstsüchtigen Uebermuth zu vernichten, indem er mit der von den Göttern verhängten Wandelbarkeit der menschlichen Dinge die Pflicht der Demuth motivirt. Menschliches Wesen, sagt er, ist hinfällig und wandelbar, der Mensch aber immer so gesinnt, wie sein Geschick beschaffen; er erträgt, wenn auch murrend, das Unglück und ist hoffärtig im Glück. Weil aber dieses der Beständigkeit ermangeit (v. 141), τῷ μήτις ποτὲ πάμπαν ανὴρ αθεμίστιος εἰη, αλλ ὅγε σιγη δώρα θεών έχοι, ό,ττι διδοίεν. Σιγη bedeutet in Demuth, ohne sich laut oder breit zu machen. es ist bemerkenswerth, dass diese Stelle die Meinung widerlegt, als habe die klassische Gräcität für Demuth keinen Ausdruck. Eine Parallele bietet Od. z, 287: ὦ Πολυθερσείδη φιλοχέρτομε, μήποτε πάμπαν είκων αφοαδίης μέγα είπειν, αλλά θεοισιν μύθον žπιτρέψαι, ἐπειὴ πολὸ φέρτεροι είσιν. Vergl. Theognis
159 bei Schneidew. delect. eleg. p. 63: μή ποτε Κύρν ἀγο ρᾶσθαι ἔπος μέγα οίδε γὰρ οὐδεὶς ἀνθρώπων ο τι νὸξ χήμέρη ἀνδρὶ τελεί.

14. Den selbstsüchtigen Bestrebungen des Ich tritt aber zweitens auch das menschliche Gesammt-Gewissen, das Bewusstseyn des Rechten, das im Volke lebt, als Motiv, die Sünde zu scheuen, gegenüber. Achilleus' unversöhnlichen Sinn zu beugen wird nicht nur an das Beispiel der Götter, sondern auch der früheren Helden gemahnt; Il. ., 524: ούτω καὶ τῶν πρόσθεν ἐπευθόμεθα κλέα ἀνδρῶν ήρωων, ότε κέν τιν επιζάφελος γόλος ίκοι δωρητοί τε πέλοντο, παράβοητοί τ' ἐπέεσσιν cf. ib. 632. Phoinix hegt in seinen Jünglingsjahren vatermörderische Gedanken; αλλά τις αθανάτων παύσεν χόλον, ός δ' ενί θυμφ δήμου θημε φάτιν και δνείδεα πόλλ αν θοώ πων, ώς μη πατροφόνος μετ Αχαιοίσιν κα-. λεοίμην. Für schnöde Verstoßung der Mutter fürchtet Telemach nicht nur die vom Fluche derselben hervorgerufene Strafe der Götter, sondern auch die νέμεσις εξ ανθρώπων Od. β, 136. Dieses Motiv der Rücksicht auf die offentliche Meinung drückt der Dichter Il. ι, 257 so aus Αηγέμεναι δ' ἔριδος κακομηγάνου, όφρα σε μάλλον τίως Αργείων ήμεν νέοι ήδε γέρονvec. - Es fordert aber das zu respectirende Volksgewissen vom Individuum auch Achtung vor sittlichen Instituten, vor geheiligten Personen, Zuständen und Rechten, wo solche verletzt zu werden in Gefahr sind. Ajas sagt zum unversöhnlichen Achilleus II. ι, 640: αίδεσσαι δὲ μέλαθρον ύπωρόφιοι δέ τοί είμεν πληθύος έκ Δαναών, verlangt also von ihiv, dass er um des Gastrechts willen den harten Sinn erweiche. Demselben gegenüber führt ib. 515 - 523 Phoinix weitläuftig aus, dass der, welcher vollständige Genugthuung giebt, ein Recht auf Verzeihung habe; werde sie nicht gewährt, so folge von Zeus gesendet dem Unversöhnlichen die strafende

"Aτη (ib. 510 — 514). Ingleichen wird II. ω, 503 ff. die Heiligkeit des Unglücks, Od. π, 400 die des Königthums als Motiv zur Vermeidung der Sünde gebraucht. — Wer nun ein Gefühl hat für die Last der öffentlichen Schande, welche jeden drückt, der dem Volksgewissen Aergerniss giebt, der ist (II. ζ, 351) ein εἰδώς νέμεσίν τε καὶ αἴσχεα πόλλ ἀν-θρώπων. Woraus deutlich wird, was II. ν, 121 steht: ἀλλ ἐν φρεσὶ θέσθε ἕκαστος αἰδῶ καὶ νέμεσιν.

15. Mit diesem Allen wird der Frevler gemahnt, abzulassen von der Sünde aus Scheu vor dem sittlichen Bewusstseyn Anderer. Es wird aber auch an das eigene sittliche Gefühl des Menschen appellirt. an das, was abgesehn von den Göttern, vom Volksbewusstseyn, von Scheu vor heiligen Instituten, in ihm selber menschlich sich regt. Vor allem an das Mitleid. Apollon klagt Il. ω, 44 über Achilleus: ώς Αχιλεύς έλεον μεν απώλεσεν, οδό οι αίδως γίγνεται, ητ ανδρας μέγα σίνεται ηδ' δνίνησιν. Die Freier οθα δπιδα φρονέουσιν ένλ φρεσίν οθδ' έλεητύν Od. ξ. 82; dieselben διδούσιν μαψιδίως έπεί ούτις επίσχεσις ουδ' έλεητος άλλοτοίων χαρίσασθαι. auch trat oben in mehreren Stellen neben aideio θεούς das αὐτόν τ ελέησον. Weiter macht sich das Gewissen des Individuums geltend; selbst der Bettler Iros sagt Od. o. 12: die Freier winken mir zwar schon lange zu, dich unnützen Fremdling hinauszuschleppen; έγω δ' αλσχύνομαι έμπης. Wir erinnern ferner an das σεβάσσατο γὰρ τόγε θυμῷ Il. ζ, 167; 417; ingleichen an Apyelos lóμωροι, έλεγγέες, ού νν σέβεσθε; Il. δ, 242; ferner an Od. β, 138: ύμέτερος δ' εὶ μὲν θυμός νεμεσίζεται αὐτῶν, έξιτέ μοι μεγάρων vgl. ll. π, 544: νεμεσσήθητε δὲ θυμφ, schämet euch vor euch selbst; ρ, 254: ἀλλά τις αὐτὸς ἴτω, νεμεσιζέσθω δ' ἐνὶ θυμῷ Πάτροκλον Τοωήσι αυσίν μέλπηθρα γενέσθαι. - Wenn wir auch diesen Erörterungen zu der schon oben p. 200

besprochenen Stelle der Odyssee surückkehren, so können wir den Inhalt derselben nunmehr als den In be griff der sittlichen Motive bezeichnen, deren sich das Gewissen des homerischen Menschen bewafst ist: νεμεσσήθητε καὶ αὐτοὶ, ἄλλους τὰ αἰδές σθητε περικτίονας ἀνθρώπους, οὶ περικαιετάουσι θε ῶν δὰ ὑποδείσατε μῆνιν, μήτι μεταστρέψωσιν, ἀγασσάμενοι κακὰ ἔργα (Od. β, 64 — 67).

16. Natürlich sind nun auch affirmative keine anderen Beweggründe zum Guten denkbar; alle sittlichen Motive sind in dem dargestellten Bereiche zu suchen. Furcht vor dem göttlichen Zorne hält vom Bösen ab; dagegen wird des Gottes Antrieb oder Entscheidung Motiv sum Handeln. Il. o, 724: αλλ εὶ δή δα τότε βλάπτε φρένας εδούοπα Ζεὺς ήμετέρας, νθν αθτός εποτρύνει και ανώγει. Vgl. Od. π. 403, wo der Freier Antinomos in Bezug auf Telemach's beabsichtigten Mord sagt: εἰ μέν κ' αἰνήσωσι Αιος μεγάλοιο θέμιστες, αὐτός τε πτενέω, τούς જે αλλους πάντας ανώξω εί δέ κ αποτρωπώσι θεοί, παύσασθαι άνωγα. Auf die Götter geht auch der sittliche Beruf\*), die Bestimmung des Menschen, die Weltordnung überhaupt zurück, der gemäß er sich zum Handeln bewogen sieht. Ausharren und Dulden ist der Helden Pflicht, olow doa Zeve ex νεότητος έδωχε και ές γηρας τολυπεύειν άργαλέους πολέμους, δφρα φθιόμεσθα εκαστος (II. ξ, 85 ff.). Erkenntniss dieses Berufes und der Gedanke an das allgemeine Loos der Sterblichen ist es, was den Lykierfürsten Sarpedon in den Kampf treibt 11. µ, 310 - 328. Warum genießen wir, sagt er, königlicher Ehre bei allem Volk, wenn wir jetzt die fürstliche Pflicht des Vorkampfes nicht erfüllen, zumal da dem Menschen doch nicht Unsterllichkeit beschieden ist, sondern der Tod in tausend Gestalten droht? Vgl.

<sup>\*)</sup> Oben Abschuitt V. Ş. 61 war von diesem in einem andern Zusammenhang die Rede.

19 \*

Il. d, 341 ff.. Demgemäss legen dem Menschen vorzüglich die geheiligten Verbindungen, in denen er als Bürger, Gatte, Sohn u. d. gl. steht, sittliche Nöthigungen auf. Mévoc, heisst es ll. o, 157, avδρας έςέρχεται, οι περί πάτρης ανδράσι δυςμενέεσσι πόνον καὶ δῆριν ἔθεντο. In Troja, sagt Agenor Il. φ, 586 ff., sind unserer viele starke Männer, of τε (nicht πέ) πρόσθε φίλων τοπέων, αλόχων τε και υίων, Thior elgromes 9a. Darum lesen wir Il. 9, 55: Towes ό αυθ έτερωθεν ανά πτόλιν ωπλίζοντο, παυρότεροι μέμασαν δε και ως δσμίνι μάχεσθαι χρειοί άναγκαίη, πρό τε παίδων καὶ πρό γυναικών. Eine ähnliche Verbindung findet auch zwischen den Bundesgenossen statt. Hektor wendet auf die der Troer viel Gaben und Nahrung (δώροισι κατατρύγω καὶ ἐδωδη λαούς, υμέτερον δε εκάστου θυμον αέξω); dafür sollen sie mit Eifer die Weiber und Kinder der Troer gegen den Feind vertheidigen (Il. o., 220 -226). Umgekehrt ist er zum Lohn ihrer Dienste hoch verpflichtet, für den Leichnam des gefallenen Sarpedon zu fechten (Il.  $\pi$ , 538 ff.). Die Gefährten, die mit Odysseus Noth und Gefahr theilen, haben ein heiliges Recht auf seine Hülfe, so dass er, um einige von ihnen aus Circe's Bann zu lösen, nicht säumen darf, sich selbst deren Zauberkünsten auszusetzen; Od. z, 273: αὐτὰρ ἐγών εἰμι κρατερή δέ μοι ἔπλετ ἀνάγκη. Umgekehrt wird den Myrmidonen ihres Fürsten Ehre Motiv zu tapferem Angriff und Kampf, II. n., 270 ff.. Die Stärke derartiger Motive geht besonders aus den Ausdrücken hervor, die der Dichter in den Formeln der Beschwörungen und Bitten braucht. 11. γ, 338: λίσσομ' ύπεο ψυχής καὶ γούνων, σών τε το κήων · Od. λ, 66: νῦν δέ σε των δπιθεν γουνάζομαι, οδ παρεόντων, πρός τ αλόχου και πατρός, δ σ έτρεφε τυτθόν εόντα, Τηλεμάχου θ', δν μοθνον ενί μεγάροισιν έλειπες. Odyssens sagt selbst zu Athene Od. v, 324: vũv để σε πρός πατρός γουνάζομαι. Wir erinnern ferner an

Priamos und Hekabe, wie diese Hektor'n beschwören, nicht vor der Mauer dem Achilleus zu stehn; ΙΙ. χ, 59: πρός δ' έμε τον δύστηνον έτι φρονέοντ' ελέησον etc.; ferner ib. 79: μήτης δ' αὖθ' ἐτέςωθεν δδύρετο δακρυχέουσα, κόλπον ανιεμένη, ετέρηφι δε μαζον ανέσχεν, και μιν δακουγέουσ έπεα πτερόεντα προςηύδα Εκτορ, τέκνον εμών, τάδε τ αίδεο, καί μ ελέησον αὐτὴν etc.. Weiter vgl. Od. o, 261: λίσσομ ύπες θυέων και δαίμονος, αθτάς έπειτα σής τ' αθτού κεφαλής και έταιοων, οι τοι επονται. Endlich ist noch der Heiligkeit des Alters als eines sittlichen Motives, das in diese Sphäre gehört, zu gedenken. Priamos sagt Il. χ, 418: λίσσωμ ανέρα τοῦτον ατάσθαλον, δβοιμοεργόν, ήν πως ή λικίην αίδέσσεται ηδ' ελεήση γῆρας, womit zu vergleichen, was ω. 515 von Achilleus gesagt wird: αθτίε από θρόνου ώρτο. γέροντα δὲ χειρὸς ἀνίστη, οἰκτείρων πολοόν τε κάρη πολιόν τε γένειον.

Zweitens tritt als positiver Antrieb zum Guten wiederum die öffentliche Meinung, die νέμεσις ανθοώπων hervor. Il. 0, 91 ff. geht Menelass mit sich zu Rathe, ob er fliehen oder für des Patroklos Leiche dem anstürmenden Hektor stehn soll: ο μοι έγων, εί μέν κε λίπω κάτα τεύχεα καλά, Πάτροχλόν θ, δς κείται έμης ενεκ ενθάδε τιμής, μήτις μοι Δαναών νεμεσήσεται, ός κεν ίδηται. Εί δέ κεν Επτορι μούνος έων και Τρωσί μάχωμαι αίδεσθείς, μήπως με περιστήωσ ενα πολλοί. Ueberhaupt wird die Pflicht der Kampfgenossen, den Leichnem des Gefallenen zu vertheidigen, häufig durch die zarnweln xal overdos motivirt, die sie treffen würde, wenn sie dieser Pflicht sich entzögen; vgl. Il. π, 498; ρ, 142 ff.;  $\sigma$ , 178 f. coll.  $\rho$ , 254; 415 — 422. Penelope fürchtet, wie sie vorgiebt, üble Nuchrede von den Achäerinnen, wenn für Laertes falls er stürbe kein Leichengewand bereitet sey, Od. 8, 101. Eben so scheut sie die zweite Vermählung εὐνήν τ αἰδομένη πόσιος δήμοιό τε φημιν Od. π, 75; τ, 527; vgl.

- ψ, 150. Theoretisch spricht sie die Sorge für guten Namen und Nachruf als sittliches Motiv aus in Od. τ, 329 334: δς μεν ἀπηνής αὐτὸς ἔη καὶ ἀπηνέα εἰδῆ, τῷ δὲ καταρῶνται πάντες βροτοὶ ἄλγε ὁπισσω ζωῷ ἀτὰρ τεθνεῶτὶ γ ἐφεψιόωνται ἄπαντες δς δ' ἀν ἀμύμων αὐτὸς ἔη, καὶ ἀμύμωνα εἰδῆ, τοῦ μέν τε κλέος εὐρὸ διὰ ξείνοι φορέουσιν πάντας ἐπ ἀνθρώπους πολλοί τέ μιν ἐσθλὸν ἔειπον.
- 18. In dieser Scheu vor Verletzung der öffentlichen Meinung, in der Sorge für guten Namen und Nachruf liegt eine Anerkennung der allgemein gültigen, die sittliche Weltordnung bedingenden Gesetze, welche dem Individuum sittlichen Adel verleiht. Niedriger stehn die Motive, welche sich, ohne verwerflich zu seyn, im Bereiche der blossen Nützlichkeit bewegen, z. B. Il. v. 669, wo es von Euchenor heisst, er sey nur desswegen dem Zuge nach Troja gefolgt, um die Strafe der Achäer und den Tod auf dem Krankenbette zu vermeiden. Höchst auffallend aber ist es, dass Achilleus, indem er die große That der Selbstverleugnung vollbringt und Hektor's Leichnam herausgiebt, theils neben der Unterwerfung unter Zeus' Gebot, theils sogar allein das von Priamos bezahlte Lösegeld als Motiv nennt; Il. .. 139: τηδ' είη δς ἄποινα φέροι, καὶ νεκρον ἄγοιτο, εί δη πρόφρονι θυμώ 'Ολύμπιος αθτός ανώγει' ib. 592 - 595: μή μοι, Πάτροκλε, σκυδμαινέμεν, αί κε πύθηαι είν "Αϊδός περ έων, ὅτι Εκτορα όδον έλυσα πατρί φίλφ. ξπεί οξ μοι αξεικέα δώκεν αποινα. σοί ό' αὐ εγώ και τωνό' αποδάσσομαι, δσσ' επέοικεν. Es ist, als ob der Held in dem Augenblick, wo er die höchste Stufe sittlicher Größe erreicht, zugleich auch mit Naivetät der gemeinen Natürlichkeit vertiele. Ein Analogon haben wir in dem berühmten Ausruf des Dichters nach Glaukos' und Diomedes' Waffentausch II. L.
  - 19. Wenn aber der Mensch die Realität der sittlichen Weltordnung und die Macht jener Motive

faktisch zu vernichten und das Gesetz seines Ichs an ihre Stelle zu setzen versucht hat, so bethätigen sich iene in seinem Gewissen, indem sie ihn seiner Ohnmacht überführen und den Triumph seines Ichs durch das Schuldbewusstseyn zu nichte machen. Weil aber in der homerischen Weltanschauung das Wesen der Sünde ein gedoppeltes ist, so dass sie nicht minder als Bethörung, als ein Erleidniss des wehrlos-passiven Menschen, denn als Erzeugniss von dessen eigener Selbstsucht begriffen wird, so stellt sich auch in Absicht auf deren Zurechnung eine doppelte Vorstellung heraus. Denn einmal wird die Sünde des Menschen von ihm selbst oder von Andern ohne Weiteres auf die Götter geschoben. Charakteristisch ist Hektor's Antwort auf Glaukos' Scheltrede, in der ihn dieser der Flucht vor Ajas bezüchtigt hat, Il. o. 170 - 178:

τών δσσοι Αυκίην εξιβώλακα ναιετάουσιν νῦν δε σευ ωνοσάμην πάγχυ φζένας, οίοκ ἔειπες,

όςτε με φής Αϊαντα πελώριον οθχ θπομείναι. Οθτοι έγων έξξιγα μάχην, οθδέ κτύπον Ιππων

αλλ' αλεί τε Διός κρείσσων νόος αλγιόχοιο, όςτε και άλκιμον άνδρα φοβεί, και αφείλετο νίκην ρηϊδίως, ότε δ' αὐτὸς εποτρύνει μαχέσασθαι.

Die Troer haben in Pandares' Person jenen Vertrag mit den Achäern gebrochen; gleichwohl kann Hektor II. η, 69 mit naiver Dreistigkeit sagen: ὅςκια μὲν Κοονίδης ὑψίζυγος οὖκ ἐτέλεσσεν. An Ajas' des Telamoniers unseligem Ausgang ist nach Odysseus' Worten Od. λ, 559 kein Mensch schuldig, ἀλλὰ Ζεὺς Δαναῶν στρατὸν αλχμητάων ἐκπάγλως ἢ-χθηρε' τεϊν δ' ἐπὶ μοῦραν ἔθηκεν. Was das eigene

Herz gewollt hat, wird, wenn Unheil daraus erfolgt, den Göttern zugeschrieben. Indem Il. 6, 375 ff. Agumemnon über den unseligen Hader und Zwist klagt, der Troja's Eroberung versögere, verläugnet er zwar seine eigene Schuld nicht (erw d' hozor zaλεπαίνων), schiebt aber doch eigentlich das Unglück auf Zeus: alla por alylonos Koorlons Zeus alye edeπεν, ός με μετ αποήπτους έριδας και νείκεα βάλλει. Helene gesteht nicht minder ihre und des Paris ann, sieht aber dieselbe für ein von Zeus verhängtes Ungliick an: It. I, 357: Elvez euelo zuvos zal Alegavδρου ένεκ άτης οίσιν έπι Ζεύς θηκε κακόν μόρον. Od. ig, 243 sagt Odysseus in jener erdichteten Erzählung: αθτάρ έμοι δειλώ κακά μήδετο μητίετα Ζεύς, und meint seine Fahrt nach Aegypten, gesteht aber numittelbar nachher (v. 246): Αίγυπτόνδε με θυμός ανώγει ναυτίλλεσθαι, so dass er eigentlich sagen will: Zeus gab mir den thörichten Gedanken einer neuen Seefahrt ein. Vgl. Il. , 375 ff., wo Achilleus von Agamemnan spricht: ἐκ γὰρ δή μ² ἀπάτησε και ήλιτεν οὐδ' αν έτ αὐθις έξαπάφοιτ έπέεσσιν είλετο μητίετα Ζεύς. Gerade so schreiben die Freier das von ihnen als Verschuldung betrachtete Benehmen Penelope's ohne Weiteres den Göttern zu Od. β, 124 f.: δφρα κε κείνη τοῦτον έχη νόον, δντινά , οί νῦν ἐν στήθεσσι τιθείσι θεοί. Unendlich mild und zart ist, was Il. y. 164 der alte Priamos zur schuldbewusten Helene augt: ovri moi altin eggl, Seol vi μοι αίτιοί είσιν.

20. Weil aber das menschliche Gewissen auf diese Weise mit der Sünde keineswegs fertig wird, so kann der Mensch selber der Zurechnung dennoch nicht entgehn. In der großen Sünderin des homerischen Sagenkreises, in Helene'n lebt ein tiefes Gefühl der Schuld und Reue. Sie nennt sich 11. γ, 404 eine Hassenswerthe, Abscheuliche (στυγεφήν), ib. 180, Od. δ, 145 eine schamlose Hündin (κυνώ-

milalis und bricht Il. y, 173 vor Priamos in den Ruf αμε: ως δωελεν θάνατός μοι άδειν κακός, έππότε δεύρο visi σω έπόμην, und wünscht Il. ζ, 345, dass sie gleich nach ihrer Geburt von einer Windsbraut auf ein Gebirge oder in die Fluthen des Meeres entführt werden wäre. Vgl. Od. &, 260. In Antener spricht sich II. n. 351 das böse Gewissen der eidvergessenen Troer aus: vvv d'ooma mora wevga-และเอง และอุตะอาริสา ซูติ อยี่ หน้า ซะ หลุ้ออีเอห ที่แเห, wie in Eurymachos Od. 2, 45 ff. das der Freier, wenn dieser gleich alle Schuld auf den schon getödteten Antinoes zu schieben sucht. Agamemnon sagt II. ε, 115 zu Nestor: ώ γέρον, οὖτι ψέῦδος ἐμὰς ἀτας κατέλεξας. 'Αασάμην' οδό' αθτός αναίνομαι. Μ e n elaos endlich it Od. o. 377 gegen Eidothea, die ihn um den Grund seines Verweilens auf der Insel Pharos befragt, gleich zu dem Bekenntniss bereit: αλλά νυ μέλλω αθανάτους αλιτέσθαι, ich muß mich eben an den Göttern versündigt haben.

21. Der Stachel des Schuldbewusstseyns ist die vom Gewissen bezeugte göttliche Strafgerechtigkeit, von deren Wesen der Dichter eine sehr ausgehildete Vorstellung hat. Schon oben ist der Stellen gedacht worden, in welchen er die Götter als Schirmvögte und Garanten des Rechtszustandes ausdrücklich bezeichnet: Od. ξ, 83: οδ μέν σχέτλια έργα θεοί μάχαρες φιλέουσιν, άλλά δίκην τίουσι και αίσιμα ἔργ' ἀνθρώπων ρ, 485 — 487: και τε θεοί ξείνοισιν ἐοικότες αλλοδαποϊσιν, παντοῖοι τελέθοντες. ἐπιστρωφώσι πόληας, ανθρώπων υβρον τε και εθνομίην έφορώντες. Dass sich aber die Götter auch in der That als Rächer des Bösen erweisen, daven kommen theils einzelne Beispiele vor, theils setzt im Großen der Gang der Handlung in beiden Gedichten die göttliche Gerechtigkeit ins hellste Licht. Wir geben zuerst Einzelnes. Die von den Achäern ohne Opfertribut erbaute Mauer (Il. 7, 450) sollvon Poseidon zur Strafe vernichtet werden ib. 461,

Digitized by Google

gleichwie Il. o, 720 Hektor sich verstellt, dass die wider Willen der Götter (3ewv déxert) nach Trojs gesegelten Schiffe nunmehr auf Zeus' Veranstaltung von ihm erobert werden würden. Die Gefährten des Odysseus erliegen für ihren Frevel an den Sonnenrindern der Strafe des Zeus Od. α, 7 coll. μ, 419, eben so viele von den nach Troja's Zerstörung heimkehrenden Achäern, enst over voquoves odde dizaror navres évare τω σφεων πολέες κακόν οίτον επέσπον μήνιος έξ όλοξς Γλασχώτιδος δβριμοπάτρης etc. Od. 7, 130 - 135. Odysseus stellt die Ruche, die er an dem Cyclopen genommen, als Strafe der Götter dar; Od. 4, 477: καὶ λίην σέγ έμελλε κιχήσεσθαι κακά έργα, σχέτλι έπει ξείνους ούχ αζεο σφ ένι οίπφ έσθέμεναι τῷ σε Zeve rivaro zal Seol alloi. Den Phäaren, von denen er sich betrogen glaubt, wünscht er die Strafe des Ζεύς ίπετήσιος, όςτε καὶ άλλους άνθρώπους έφορα καὶ τίνυται όςτις άμάρτη, Od. ν, 213. Durch die sicheren, nie verunglückenden Fahrten, mit welchen dieselben Phäaken ihre Gäste gefahrlos über das Meer bringen, haben sie die den Menschen gesetzten Schranken überschritten und die Majestät des Meerbeherrschers beeinträchtigt; Od. v, 173: έφασεε (Alkinoos', Vater) Ποσειδάων αγάσασθαι ήμιν, ουνεκα πομποί απήμονές είμεν απάντων. Dafür straft sie Poseidon durch die warnende Verwandlung des von Odvsseus' Geleitung heimkehrenden Schiffes in einen Fels (ib. 163), und nöthigt sie, zur Abwendung der schwereren Hälfte der ihnen längst gedrohten Strafe, seine Gnade mit Opfern zu suchen (ib. 181 ff.).

22. Was nun den Gang der Handlung in den beiden Gedichten betrifft, so ist allgemein bekannt, wie Agamemnon's herrisches Vergehn gegen Achilleus von Zeus mit Schlachtenunglück und furchtbarer Gefahr des Schiffslagers, Achilleus' Unversöhnlichkeit am Ende mit dem Verluste des Patroklos bestraft wird. Der Held, der die Beleidigung seiner Person so hoch angeschlagen, dass er keine gerin-

gere Vergeltung als den nur nicht völligen Untergang des Griechenheeres will, sieht in Folge seiner Hartherzigkeit sein Ich durch den Tod des liebsten Freundes noch weit tiefer verwundet, als es durch die Kränkung gewesen war. Aber auch die Troer haben II. d. den beschworenen Vertrag gebrochen. Dem Meineid aber ist göttliche Strafe gewiss; Il. 7, 264: εἰ δέ τι τωνδ' ἐπίορχον, ἐμοὶ θεοὶ ἄλγεα δοῖεν πολλὰ μάζ, ὅσσα διδοῦσιν, ὅτις σφ' ἀλίτηται δμόσσας. Darum ruft auch Agamemnon gleich nach Pandaros' verhängnissvollem Schusse: οὐ μέν πως άλιον πέλει δραιον αϊμά τε άρνων, σπονδαί τ άκρητοι καὶ δεξιαὶ, ής ἐπέπιθμεν. Είπεο γάο το καὶ αὐτίκ Olúmnios our exéleccer (die Strafe), ex re ral due τελεί σύν τε μεγάλφ απέτισαν, σύν σφησιν κεφαλησιν ruvaisi re zai rezécooir (Il. d. 158 ff.). Vgl. ib. 235: οθ γαρ επι ψευδέσσι πατήρ Ζεθς έσσες αρωγός αλλ οίπερ πρότεροι ύπερ δραια δηλήσαντο, των ήτοι αὐτών τέρενα χρόα γυπες έδονται ήμεζς αυτ άλόγους τε φίλας και νήπια τέκνα άξομεν έν νήεσσιν, έπην πτολίε-Joon Elwary ferner ib. 270: Towaly o' an Javarec nal nide dalace écost, ênel aporepoi bate opnia deλήσαντο.

Besonders anschaulich erweist sich die Gerechtigkeit der Götter an den Freiern in Ithaka. Im Anfang der Odyssee verüben sie den Frevel noch ganz sorgenlos, und Telemach hat nicht Hülfe noch Aussicht, denn das Vertrauen auf die vergeltende Hand der Gottheit; Od. α, 378: πείρει ενώ δε θεοθς επιβώσομαι αιεν εόντας, αι κέ ποθι Ζεθς δώσι παλίντια έργα γενέσθαι νήποινοί πεν επειτα δόμων έντοσθεν δλοισθε. Aber es prophezeit auch Athene mit Bestimmtheit ihren Untergang Od. β, 283: οὐδε τι ἴσασιν θάνατον και Κῆρα μέλαιναν, δς δή σφι σχεδόν εστιν, επ ἡματι πάντας δλέσθαι. Wie nun Odysseus in Bettlergestalt sein Haus betreten hat, ist ihr Maaſs bereits voll, daſs alle Mahnung vergeblich, ja, wie man sagen könnte. das Gericht der

Versteckung bereits eingetreten ist. Odysseus sagt Od. π, 278 ff. zu Telemach: αλλ hros παύεσθαι ανων γέμεν αφοσσυνάων, μειλιγίοις επέεσσι παραυδών ο Γ δέ τοι οὖτι πείσονται δη γάρ σωι παρίσταται αίσιμον ήμας. In einem der besseren von ihnen, in Amphinomos, der sich nach dem Kampfe mit Iros gegen Odysseus freundlich erweist, steigt nach des letzten warnender Rede die erste bose Abpung auf; Od. o, 153: αὐτὰρ ὁ βῆ đưà đỡμα φίλον τετιημένος ήτος, νευστάζων κεφαλή. Τη γάς κακόν όσσετο θυμός. Doch ist dies nur das Vorgefühl. dient nicht zur Ahwendung des bevorstehenden Gerichts. Denn zur Strafe des Frevels steigert Athene den Frevel jetzt selbst; Od. σ, 346: μνηστήρας δ' οὐ πάμπαν αγήνορας εία Αθήνη λώβης ζόχεσθαι θυμαλγέος, ὄφο έτι μαλλον δύη άχος πραδίην Λαερτιάδεω Odvoñoc, so dass Odysseus Od. v. 169 dem Eumaios auf dessen Frage, ob ihn jetzt die Freier edler behandelten, mit dem Wunsch' antwortet: αι γαιρ δή, Εύμαιε, θεοί τισαίατο λώβην, ην οιδ' δβρίζοντες ατάσθαλα μηχανόωνται οίκφ έν άλλοτοίφ, οὐδ' αἰδοῦς μοΐραν έχουσιν. Od. v., 284 ff. steigert die Göttin den Frevel aufs neue; Ktesippos schleudert den Fuss oines Stieres nach dem König. Im Verlaufe der hiedurch veranlassten Reden spricht der Freier Agelaos, indem er dem Telemach die Mutter zur Heurath zu bereden rüth, noch zu guter Letzte das volle Gefühl der Sicherheit aus, in welchem er und seine Genossen freveln; Od. v. 333: νῦν δ' ἤδη τόδε δήλον, ὅτ' οὐκέτι νόστιμός ἐστιν. Und gleich hierauf felgt die Bethörung der Freier zu wahnsinnigem Thun, worin der Seher Theoklymenos die Vorboten des furchtbar drohenden Strafgerichts erblickt: ib. 367: τοῖς ἔξειμι θύραζε, ἐπεὶ νοέω κακὸν ὔμμιν ἐρχόμενον, τό κεν ούτις υπεκφύγοι ουδ' αλέαιτο μνηστήοων, οι δώμα κατ αντιθέου Οδυσήος ανέρας δβρίζοντες ατάσθαλα μηχανάασθε. Er verlässt das Haus; die Freier spotten sein und bereiten, während Te-

lemach harrend auf seinen Vater blickt, mit Schers ' und Gelächter das Mahl; ib. 392: δόρπου δ' οὖκ ἄν πως αγαρίστερον άλλο γένοιτο, ολον δή τάχ έμελλε θεά και καρτερός ανήρ θησέμεναι πρότεροι γάρ αεικέα μηχανόωντο. Nunmehr entwickelt sich die Rache; die Häupter der frevelnden Genossenschaft, Antinoos und Eurymachos, fallen zuerst; nachdem Allen geschehn ist, was ihre Thaten werth waren, verbietet zwar Odysseus übermüthigen Siegesjubel, sagt aber Od. χ, 413 — 416: τούς δε δε μοίς εδάμασσε θεών και σχέτλια έργα οὐτινα γάρ τίεσκον επιχθονίων ανθοώπων, ού πακόν ούδε μεν έσθλον, ότις σφέας είςαφικοιτο τῷ καὶ ἀτασθαλίησιν ἀεικέα πότμον ἐπέσπον. Penelope meint, als sie die Botschaft von Odysseus' Anwesenheit und Vollzug des Strafgerichts erhält, ein Gott habe die Freier getödtet, δβριν αγασσάμενος θυμαλγέα και κακά έργα, Od.  $\psi$ , 62 — 67.

23. Hier hat offenbar die Strafe den Zweck und die Bestimmung vergeltender Gerechtigkeit. Dies erweist schon der Ausdruck παλίντιτα oder αντιτα έργα, mit welchem dieselbe Od.  $\alpha$ , 379;  $\beta$ , 143; o, 51 bezeichnet wird. Erfüllung der Gerechtigkeit ist das Amt der strafenden Götter, so dals von dem Vollzug derselben auf das Daseyn und Wirken der Gottheit sich schließen lässt; Od. ω, 351 : Ζεῦ πάτερ, η ρα έτ έστε θεοί κατά μαχρον Όλυμπον, εί έτεδν μνηστήρες ατάσθαλον υβρίν έτισαν. Womit Acusserungen zu vergleichen, wie vor Menelaos' Zweikampf mit Paris Il. γ, 320: Ζεῦ πάτες, Ἰδηθεν μεδέων, κύδιστε, μέγιστε δππότερος τάδε έργα μετ άμφοτέροισιν έθηκεν, τὸν δὸς ἀποφθίμενον δύναι δόμον 'Αϊδος είσω. Es schliesst sich aber an die Vorstellung von dieser Bestimmung der Strafe sogleich die von ihrer teleologischen Natur an, dass sie nämlich zur Abschreckung Anderer vorhanden sey, was conform ist mit der einzig richtigen Ansicht vom Wesen der Strafe, die sich in jener alten Gerichtsformel aus-

spricht: ihm selbst zur wohlverdienten Strafe, Andern zum abschreckenden Beispiel. Vgl. Il. 7, 351 έρογεν, όλον Αλέξανδρον, και έμης δπό χερσί δάμασσον δφρα τις έδδίγησι και δψιγόνων ανθοώπων ξεινοδόκον κακά δέξαι, δ κεν φιλότητα παράσχη welcher Acusserung e contrario vollkommen entspricht was Odysseus Od. 2, 372 ff. zu dem begnadigten Herolde Medon sagt: θάρσει, ἐπειδή σ ούτος ερύσσατο καὶ εσάωσεν, δφρα γνώς κατά θνμον, αταρ είπησθα και άλλω, ώς κακοεργίης εύεργεσίη μέγ άμείνων. Dagegen will Odysseus, wenn er dem Schweinhirten von des Herren Rückkehr lüge, vom Felsen herabgestürzt werden, όφρα και άλλος πτωγός αλεύεται ήπεροπεύειν (Od. £, 400).

24. Indem nun aber die Strafe dem Menschen die göttliche Gerechtigkeit zum Bewusstseyn bringt, so dass sich der Sünder ihr verfallen weiss, wird in ihm das Verlangen nach Sühnung rege. Alkinoos weiss, wie wir oben gesehn haben, den Poseidon erzürnt auf die Phäaken der von ihnen gleichsam usurpirten Meeresherrschaft wegen. Die Hälfte der längst geweissagten Strafe ist an ihnen erfüllt; diels wirkt so viel, dass Alkinoos nicht nur das bisher den Gott erzürnende Geleitgeben einzustellen, sondern auch mit Opfern die andere Hälfte der Strafe abzuwenden, den Gott zu versöhnen gebeut; Od. v. 180: πομπης μέν παύσασθε βροτών, οτε κέν τις ίκηται ημέτερον προτί άστυ Ποσειδάωνι δε ταύρους δώδεκα κεκριμένους ίερεύσομεν, αξ κ έλεήση, μηδ' ήμιν περίμηκες δρος πόλει αμφικαλύψη. Man sieht, die Sühne des Vergehn's begreift in sich mehrere Stücke: a) Unterlassung und, wo möglich, Gutmachen des Vergehn's, b) das Opfer und, da dies niemals ohne mündliche Darlegung der Gesinnungen und Absichten des Opfernden dargebracht wird, c) das Gebet.

- 25. Was das erste betrifft, so haben wir Beispiele an Menelaos, der um die versäumten Opfer zu bringen von Pharos nach Aegypten zurück muß (Od. d, 581: αψ d' είς Αλγύπτοιο, Διϊπετέος ποταμοίο, στήσα νέας, και έρεξα τεληέσσας έκατόμβας. Αύταρ έπει κατέπαυσα θεων χόλον αιεν εόντων, γεῦ ᾿Αγαμέμνονι τύμβον), an Agamemnon, dem Apollon die Beleidigung seines Priesters nur unter der Bedingung verzeiht, dass er die Chryseis zurückgiebt (II. α, 97: οὐδ' ὄγε πρὶν λοιμοῖο βαρείας Κῆρας αφέξει, πρίν γ από πατρί φίλω δόμεναι έλικωπιδα πούρην, απριάτην, ανάποινον, άγειν θ' ໂερην έκατόμβην ές Χούσην τότε κέν μιν ίλασσάμενοι πεπίθοιμεν). Besonders merkwürdig ist es, wie Odysseus den Meergott des Cyclopen wegen versöhnen muss. Der Feind und Beleidiger des Meergebieters muss, um dessen Zern zu besänftigen, zu Menschen wandern, die vom Meere wie vom Dienste des Meergottes nichts wissen, und diesem in jenem Land ein Opfer bringen, somit des Gottes Ehre in Gegenden tragen, wo sie noch nicht wohnt. Nach Hause gekehrt hat er allen übrigen Göttern der Reihe nach Hekatomben zu schlachten; dann wird er außerhalb des Meeres (¿ξ άλός, vgl. ¿ξ υδατος Od. τ, 537 und Herod. 4, 118; Schweigh. zu 3, 83) in gutem Alter eines sanften Todes sterben und sein Volk gesegnet sehn (Od.  $\lambda$ , 121 ff. coll.  $\psi$ , 265 ff.).
- 26. Am Opfer selbst interessirt uns hier das eigentlich Antiquarische nicht. Auch der Beispiele von Sühnopfern sind im Vorhergehenden viele gegeben worden. Vielmehr fragen wir, worin dessen sühnende Kraft besteht. Von einer symbolischen Bedeutung desselben, als ob etwa die Strafe des Vergehns auf das Thier gelegt werde, findet sich bei dem Dichter keine Spur. Denn die symbolische Bedeutung, welche Il. 7, 299 f. bei Schliefsung des Vertrages zwischen Troern und Achäern der Weinspende gegeben wird (önnötzegot ngötzegot ünze öquta

πημήνειαν, ώθε σφ έγκεφαλος χαμάδις δέοι, ώς δδε οίνος, αθτών και τεκέων, άλοχοι δ' άλλοισι δαμείεν), welche ferner Il. z, 268 das Ins-Meer-werfen des beim Schwur geschlachteten Ebers zu haben scheint (vgl. p. 205), kann nur in diesen ganz besonderen Verhältnissen statt finden. Das Opfer, insbesondere das Brandopfer erscheint vielmehr als ein sinnlicher Genuss für den Gott. Denn was in der für unächt gehaltenen Stelle II. 9, 549 - 552 ausgeführt ist: πνίσσην δ' έπ πεδίου άνεμοι φέρον οδρανόν είσω ήδεζαν της δ' οὐτι θεοί μάχαρες δατέοντο, oud' EJelov, ist in andern nicht angezweifelten wenigstens implicite enthalten; Il. a. 317: zyloon o' οδοανόν Ικεν έλισσομένη περί καπνώ (wozu binsichtlich des meol meine Bemerkung zu vergleichen) coll. ib. 66: ἀρνών χνίσσης αίγών τε τελείων ἀντιάσας, ferner Od. α, 26, we es von Poseidon in Bezug auf das Opfer der Aethiopen heisst: Ero ore reonero δαιτί παρήμενος. Mit dem Dufte der verbrannten, in die Netzhaut gewickelten, mit Fettstücken belegten Schenkelknochen wird den Göttern recht eigentlich, wie wir zu sagen pflegen, eine (physische) Ehre angethan. Die Bereitwilligkeit des Menschen, den Gott mit solchem Genusse zu ehren, diese macht letzterem das Opfer angenehm, und es ist in dieser Hinsicht zwischen dem Sühn - und einem andern Opfer kein Unterschied. Dass es überhaupt bei der Sühnung nur darauf ankomme, dass der Gottheit Ehre erwiesen, dass ihre Macht anerkannt und das Abhängigkeitsgefühl des Menschen durch eine Handlung ausgesprochen werde, geht schon daraus hervor, dass die Gottheit zu sühnen auch andere Leistungen hinreichen. Es treten oft die Gelübde an die Stelle der Opfer; Il. 7, 115 coll. 86 ff. will Hektor in die Stadt gehen, um die Rathsherrn und Frauen zur Sühnung Athene's (380) zu Geheten und Gelübden von Hekatomben aufzufordern. In Folge dessen bringen die Troischen Matronen der Athene II. 7, 286 ff. nicht

nicht nur das prächtige Gewand und legen es ihr durch die Priesterin auf die Kniee, sondern geloben auch in Theano's Fürbitte ein Opfer von zwölf Rindern (308). Die Gefährten des Odysseus geloben zur Sühne des Helios Od. μ, 346 den Bau eines mit δγάλμασι zu zierenden Tempels (vgl. Il. α, 39). Diese δγάλματα sind wohl nichts Anderes als Od. π, 185 die χρύσεα δώρα, τετυγμένα, d. i. künstliche Arbeiten aus Gold (Weihgeschenke). Vgl. Od. γ, 274.

27. Mit jeder feierlichen Opferhandlung ist aber drittens ein Gebet verbunden. Darum rechnet Phoinix zu den übrigen sühnkräftigen Leistungen des Menschen auch das Gebet; II. 1, 499: θνέεσσι καὶ εὐ-κωλῆς ἀγανῆσιν (cf. Od. ν, 357) λοιβῆ τε κνίσση τε παρατρωπῶσ ἀνθρωποι (sc. τοὺς θεούς), ὅτε κέν τις ὅπερβήη καὶ ἀμάρτη. Zu dem Gebete gesellt sich auch zuweilen der Päan, das feierliche Loblied, in welchem die Anerkennung der Macht und Ehre des Gottes fortgesetzt wird, folglich ebenfalls eine sühnende Kraft liegt. Vgl. II. α, 472: οἱ δὲ πανημέριοι μολπῆ θεὸν ἱλάσκοντο, καλὸν ἀείδοντες παιήονα, κοῦροι Αχαιῶν, μέλποντες Ἑκάεργον ὁ δὲ φρένα τέρπετ ἀκούων. Diese Ergötzung des Gottes ist der am Opferduft analog.

28. Anhangsweise gedenken wir noch einiger symbolischer Gebräuche, die mit Sühnung der Verschuldungen in Bezug stehn. Erstlich des ἀπολυμαίνεσθαι, Il. α, 313—315. Nachdem die Sühnung Apoll's für Agamemnon's Vergehn an dem Priester ins Werk gesetzt ist, gebietet der Heeresfürst den Mannen, sich durch Bäder zu reinigen; sie thun es und tragen das Spülwasser ins Meer. Die Allgemeinheit dieses Gebotes verbietet uns hiebei blos an ein Waschen vor den bald nachher dargebrachten Opfern zu denken; denn schwerlich würde sich um dieser willen je der Einzelne im Heer jener Reinigung haben unterziehen müssen. Auch deutet das εἰς ἄλα λύματ ἔβαλλον auf ein Mehreres. Das

20

Baden scheint nämlich ein Abthun der durch Agamemnon auch über das Heer gebrachten, mit der Seuche bestraften Schuld zu bedeuten, die in und mit dem Badewasser ins Meer geschüttet wird. — Zweitens erwähnen wir des Schwefels, den Od. χ, 481 der Dichter κακῶν ἄκος nennt. Er wird nicht nur zur Reinigung des Prachtpokales gebraucht, aus welchem Achilleus vor Patroklos' Auszug libirt (II. π, 228), sondern auch des Odysseus' mit Mord und Blut beslecktes Haus wird nach Vollzug der Rache wohl durchräuchert; Od. χ, 494: αὐτὰρ Ὀδυσσεὺς εὖ διε- Θείωσεν μέγαρον καὶ δῶμα καὶ αὐλήν.

29. Doch die Symbolik dieser Reinigungen ist unabhängig vom Opferbegriff. Sie bezeichnet wohl ein Abthun, ein Zerstören des Unheiligen von Seite des Menschen, verräth aber keineswegs das Bewusstseyn eines Abgethan - eines Vergeben - seyns der Schuld auf Seite der Götter. Aber indem wir am Opfer selbst, das für die Sünde gebracht wird, noch weniger specifisch auf Tilgung derselben Berechnetes entdecken konnten, tritt das Sündopfer, wie gesagt, ganz und gar in die Kategorie der Opfer im Allgemeinen; es ist, wie jedes andere, nur ein Mittel, die Gottheit durch Anerkennung ihrer Macht und Ehre zur Gnade zu bewegen (πείθειν, Il. α, 100). Das Πληθι, das φείδεο ist ein Gebet, das zu jedem Opfer passt, das auch ohne Bewusstsevn einer besonderen Verschuldung zur Gottheit immer gesprochen werden kann. Vgl. Od.  $\pi$ , 184, wo Telemach zu seinem Vater, den er für einen Gott hält, Folgendes sagt: αλλ' Ίλη 9, Ίνα τοι κεχαρισμένα δώομεν ίρα, ηδε χρύσεα δώρα, τετυγμένα, φείδεο δ' ήμέων Od. γ, 419: ὄφο ήτοι ποώτιστα θεών ελάσσομ Αθήνην, η μοι έναργης ήλθε θεού ές δαίτα θάλειαν. ΨΟ Nestor somit an Sündentilgung nicht denkt, sondern an ein Dankopfer. Ist aber das Sündopfer nur ein Opfer, wie ein anderes, so bietet es für das Versöhnt-seyn der Gottheit, für die besondere Gnade

der Sündenvergebung so wenig eine sichere Gewähr, als alles andere Beten und Opfern, wie wir oben sahen, für die Gnade der Götter überhaupt. Die Gottheit, welche die Grenzen ihres Zorns nach reiner Willkür bestimmt (p. 35), kann das Sündopfer so gut wie jedes andere verwerfen, und nur etwa bei so bestimmten Weisungen, als Odvsseus von Tiresias erhält, kann der Sünder sich der Vergebung seiner Schuld mit einiger Zuversicht getrösten. Sonst ist stets nur die Möglichkeit, nicht die Gewissheit der Vergebung vorhanden, und es fehlt nicht an Beispielen, dass alle vom Menschen versuchte Sühnung nicht das Mindeste fruchtet. Dies gilt nicht nur von den Opfern eines Frevlers, wie Aigisthos, der die Früchte des Frevels ungestraft zu genießen wünscht, wiewohl dessen Opfer, die er nach Od. γ, 275 bringt έχτελέσας μέγα έργον δ οὖποτε ἔλπετο θυμῷ, mehr einem Dankopfer gleichen, sondern auch Athene verwirft Il. & das Peplos-opfer ausdrücklich. Sie bleibt nebst Poseidon und Here der Troer hartnäckige Feindin (Il. ω, 25 ff.); sie hat nach II. v., 313 ff. sammt Here'n viele Eide vor allen Unsterblichen geschworen, unnor ent Τρώεσσιν αλεξήσειν κακὸν ήμας, μηδ' δπότ αν Τροίη μαλερώ πυρί πασα δάηται δαιομένη, δαίωσι δ' Αρήϊοι vies Araiov. Zeus achtet des Opfers nicht, das ihm der dem Cyclopen entronnene, vor Poseidon's Zorn bangende Odysseus darbringt; οὐκ ἐμπάζετο ἱρῶν, heisst es Od. ι, 553, αλλ άρα μερμήριζεν, οπως απολοίατο πάσαι νηες ευσσελμοι και έμοι έρίηρες εταίροι. Kurz Alles was wir oben p. 34. 35 von der Unversöhnlichkeit der Götter zu sagen hatten, findet hier seine vollkommene Anwendung. Die Sünde des Menschen, die Strafe der Götter dafür ist gewiss; ungewiss, von Laune, von Willkür der Götter abhängig ist die Vergebung. Das menschliche Leben ist ein Leben ohne Gewifsheit der Gnade.

## Siebenter Abschnitt.

## Das Leben und der Tod.

1. Der homerische Held lebt außerhalb der Nöthen und Gefahren des Krieges ein heiteres Leben voll Lust und Genuss. Er freut sich des Mahles und Gelages, welche sich veredeln durch des gottbegabten Sängers Kunst (μολπή γλυχερή, αμύμων δρχηθμός Il. v. 637). Er geniesst dieser Freuden mit frischer, ungeschwächter Empfindung und in der Kraft gesündester Leiblichkeit. Auch wird der Gennss nicht roh durch Völlerei; οἰνοβαρές ist ein Schmähwort, das Achilleus im höchsten Zorn gegen Agamemnon ausstösst Il. a. 225. Kann sich auch der besonnene Mann bisweilen unbedachtsam mit Wein erhitzen (Od. 5, 464 ff.), und taugt auch ein Volk, das Wein getrunken, zu ruhiger Berathung nicht (Od. γ, 139), gemeiner Trunkenheit geben sich nur Barbaren, wie der Centaure Eurytion Od. w. 295 ff. und der verstandlose Cyclope Polyphemos hin. Der Hellene fürchtet solche Schmach selbst in geringerem Grade (Od. r, 122); insbesondere weiß et, daß es unziemlich ist, das Gelage beim Opfermahl in die Länge zu ziehn (Od. 7, 335), ja selbst die gottlosen Freier werden nicht als Trunkenbolde dargestellt; Antinoos sagt Od. φ, 294 vom Weine, dass er βλάπτει, δς αν μιν χανδον ελη, μηδ' αίσιμα πίνη.

In der Regel hat die Heiterkeit des Lebens eine feste Grundlage an dem Familienglück, dessen sich die fürstlichen Häuser erfreuen, und in dem Lande, das ein milder und gerechter König regiert, an dem Segen, den um dessen willen die Gottheit dem Volke

schenkt. Sprechend in dieser Beziehung sind folgende Stellen: Od. 4, 5 ff.:

οδ γάρ έγωγε τι φημι τελος χαριεστερον είναι, η οτ αν ευφροσύνη μεν έχη κάτα δημον απαντα, δαιτυμόνες δ' ανά δώματ ακουάζωνται αριδοῦ, ημενοι εξείης, παρά δε πλήθωσι τράπεζαι σίτου και κρειών, μέθυ δ' εκ κρητήρος αφύσσων οίνοχόος φορέησι και έγχείη δεπάεσσιν.

τουτό τι μοι κάλλιστον ένι φρεσίν είδεται είναι. Die Phäaken, vom Dichter μάzαρες genannt, führen ein Leben, welches ihr König Od. 9, 248 in den Worten schildert: αίει δ' ήμιν δαίς τε φίλη, κίθαρίς re ropol re, ohne dass sie desswegen weibische Sybariten sind; siehe die treffliche Darstellung von Nitzsch II. p. 200 ff., der v. 249 aufs entschiedenste für interpolirt erklärt. Hiemit vergleiche man das häusliche Leben des Aiolos Od. z, 8 ff.: oî d' (die Kinder desselben) alet naçà nazet other zat untéqu πεδνή δαίνυνται. παρά δέ σφιν δνείατα μυρία πείται. κνισοήεν δέ τε δώμα περιστεναχίζεται αὐλή ήματα. νύκτας δ' αύτε παρ' αίδοίης αλόχοισιν ευδουσ' έν τε τάπησι και έν τρητοῖς λεχέεσσιν. Eine höchst würdige Vorstellung erhalten wir vom Hause des alten Nestor in Pylos Od. 7, der mit hohem, rüstigem Alter und sonst mit reichem Göttersegen beglückt dem Telemach wie ein Unsterblicher vorkommt. Od. 7, 246. Auch Priamos' Hofburg ist auf ein Zusammenleben der meisten Glieder der königlichen Familie berechnet. Das Glück, welches Alkineos und die Seinigen durch Nausikaa geniessen, hat die anmuthigste Schilderung in Odysseus' Worten gefunden Od. ζ, 154 ff.: τριςμάχαρες μέν σοίγε πατήρ καὶ πότνια μήτης, τριςμάχαρες δε χασίγνητοι μάλα πού σφισι θυμός αίξν ξύφροσύνησιν δαίνεται είνεχα σείο, λευσσόντων τοιόνδε θάλος χορον είζοιχνεύσαν. Vom Segen endlich, den ein guter König über Land und Volk bringt, war in der oben p. 241 angeführten Stelle aus Od. & die Rede.

Es ist nun höchst interessant zu betrachten, ob dieser heitere Glanz des Lebens die homerische Lebeasansicht überhaupt durchdringt, ob der Dichter es für ein Glück achtet ein Sterblicher zu seyn. Man rühmt die Heiterkeit, die Lust des hellenischen Lebens so sehr, und wer könnte sie läugnen? Aber ein Grieche war es\*), der das traurige Wort gesprochen: Πάντων μεν μη φυναι επιχθονίοισιν άριστον μηδ' έςιδείν αθγάς όξέος ηελίου, φύντα δ' όπως ώχιστα πύλας Αίδαο περήσαι και κείσθαι πολλήν γήν επαμησάμενον, ein Wort, das uns den Wurm ahnen lässt, der im Innern auch des griechischen Lebens nagt. Wir haben nachzusehn, ob auch bei dem Dichter im Jugendalter des hellenischen Volks, in einer Zeit, wo menschliche Glückseligkeit höchst einfache Bedingungen hat, ein Anklang an jenes trübe Wort zu finden ist.

2. Die Beschränktheit, welche der Dichter mit dem Begriffe der Sterblichkeit gegeben weiss, gerade wie ihm mit der Unsterblichkeit alle Macht und alles Vermögen verbunden erscheint (p. 44 f.), gilt ihm natürlicher Weise noch für kein Unglück, wiewohl er ihrer im Gegensatze zur Kraft der Unsterblichen nicht selten gedenkt. Zwar weicht, wie Idomeneus II. v. 317 ff. sagt, der große Ajas im Kampf um die Schiffe vor keinem Manne, der sterblich geboren, der verwundbar ist und die Gabe der Ceres geniesst, ότε μη αὐτός γε Κρονίων ἐμβάλοι αἰθόμενον δαλον νήεσσι θοήσιν, ist aber 0, 418 auch nicht im Stande, Hektor'n zurückzudrängen, έπει δ' ἐπέλασσέ γε δαίμων. Ein Sterblicher ist Aeneas; darum muss er es wohl anstehn lassen, so stark er auch ist, den Kriegsmuth aller Menschen zu bändigen, wie Meriones sagt Il. n, 620 ff.. Von den Rossen Achill's heisst es II. o, 76: of d' alexavol ardo ave re gra-

<sup>\*)</sup> Theognis 425; vgl. die von Schneide win Delect. eleg. p. 77 hiezu citirten Schriftsteller.

το τσι δαμήμεναι ήδ' δχέεσθαι, άλλω γ' ή 'Αχιληϊ, τον & θανάτη τέχε μήτηρ. Und von seinen Waffen sagt er selbst II. τ, 21: τὰ μὲν ὅπλα θεὸς πόρεν, οί Επιεικές έργ έμεν άθανάτων, μηδέ βροτόν άνδρα τελέσσαι. - Diese Beschränktheit der Sterblichen zeigt sich vornehmlich in dem Maafse der Gaben, die sie von den Göttern erhalten. Od. 3, 167: οντως οθ πάντεσσι θεοί χαρίεντα διδοίσιν ανδράσιν, οθτε φυην, οὐτ ἄρ φρένας, οὐτ ἀγορητύν. "Αλλος μεν γάρ τ είδος ακιδνότερος πέλει ανήρ, αλλά θεός μορφήν έπεσι στέφει etc.; άλλος δ' αυτ' είδος μεν αλίγκιος αθανάτοισιν, αλλ ού οί χάρις αμφιπεριστέφεται έπέεσσιν. Hiemit stimmt vollkommen Il. v., 729 ff., wo Polydamas zu Hektor sagt: αλλ' οὖπως αμα πάντα δυνήσεαι αὐτὸς έλέσθαι. 'Αλλφ μεν γάρ έδωπε θεὸς πολεμήϊα έργα [άλλω δ' δρχηστύν, έτερω κίθαριν καὶ ἀοι-. δήν ] άλλω δ' εν στήθεσσι τιθεί νόον εθρύοπα Ζεύς. Ferner II. δ, 320: αλλ οῦπως αμα πάντα θεοί δόσαν ανθρώποισιν εί τότε κούρος έα, νύν αδτέ με γήρας ίκανει. Vgl. was Achilleus II. σ, 106 von sich selbst gesteht: τοζος έων, οίος οὖτις Αχαιών χαλκοχιτώνων έν πολέμω. αγορή δε τ αμείνονες είσι και αλλοι. und was er II. α, 280 von Nestor hört: εὶ δὲ σὰ κάρτερός έσσι, θεὰ δέ σε γείνατο μήτης, αλλ έγε (Agamemnon) φέρτερός έστιν, έπει πλεόνεσσιν ανάσσει. Ueberhaupt hat der Dichter gerade die hochgestellten Menschen, die Lieblinge der Götter, in Lagen und Verhältnisse geführt, in denen all' ihre menschliche Herrlichkeit mit Ohnmacht und Hülflosigkeit ringt. So hat Nestor Il. z, 104 ff. ein Recht, von Hektor zu sagen: ov 3ny Έκτορι πάντα νοήματα μητίετα Ζεύς έκτελέει, όσα πού νυν εέλπεται . άλλά μιν οίω κήδεσι μογθήσειν και πλείοσιν. εί κεν Αχιλλεύς έκ χόλου άργαλέοιο μεταστρέψη φίλον ήτος. Er weicht auch wirklich im Kampfe um Patroklos' Leichnam schon vor Ajas Il. o. 129, wird von Glaukos φύξηλις gescholten ib. 143 und entschuldigt sich mit den Worten, dass Zeus eben auch den starken Mann scheuche und des Sieges beraube (ib.

176 ff.). Ingleichen gönnt ihm Zeus den schönsten Preis des Sieges, Achill's unsterbliche Rosse nicht; ib. 448: αλλ' ου μαν υμίν νε και αρμασι δαιδαλέοισι» Έκτως Πριαμίδης εποχήσεται ου γας εάσω. Η ουχ αλις, ως και τεύχε έχει, και επεύγεται αύτως: Und am Ende seiner Laufbahn steht der fromme Held. als Zeus die Todesloose gewogen, vor dem furchtbaren, von Athene geschirmten Feinde in grauenvoller Gottverlassenheit allein; Il. χ, 212: ελκε δέ μέσσα λαβών δέπε δ' Έπτορος αίσιμον ήμαρ, ώχετο δ' είς 'Αίδαο' λίπεν δέ έ Φοϊβος 'Απόλλων. - Selbst Achilleus bedarf dem von Apollon unterstützten Aeneas gegenüber des göttlichen Beistands, wenn er seinen vollen Muth haben und nicht in Furcht gerathen soll; Il. v, 120: ή τις έπειτα καὶ ήμείων 'Αχιλήϊ παρσταίη, δοίη δὲ κράτος μέγα, μηδέ τι θυμώ δευέσθω 130: εὶ δ' Αχιλεύς οὐ ταῦτα θεῶν ἐκ πεύσεται δμφῆς, δεί σετ έπειθ, ότε κέν τις έναντίβιον θεός έλθη έν πολέμω. Aber nicht blos ein Gott, schon des Aeneas menschlicher Lanzenwurf consternirt ihn; v. 261: Πηλείδης δὲ σάχος μὲν ἀπὸ ξο χειρί παχείη ἔσχετο, ταρβήσας. Weltbekannt ist seine Noth und Klage im Kampfe mit den Wellen Skamander's Il. \( \varphi\), 263 ff.; besonders 273: Ζεῦ πάτεο, ώς οὖτις με θεῶν ἐλεεινὸν υπέστη έκ ποταμοίο σαώσαι! Und v. 316, wo der Flussgott sagt: φημί γὰρ οὖτι βίην χραισμησέμεν, οὖτε το είδος, οὖτε τὰ τεύχεα καλά —. Doch man lese die ganze Schilderung nach; sie ist das sprechendste Gemälde von der Hinfälligkeit und Ohnmacht selbst der größten Heldenherrlichkeit, die sich vergebens bestrebt die Schranken menschlicher Natur zu erweitern und ohne göttliche Dazwischenkunft elendiglich erliegen würde. Diese menschliche Natur des Helden ist es denn auch, welche selbst viel geringeren Kämpfern den Muth giebt ihm zu stehn. Kal yao Inv τούτφ τρωτός χρώς όξει χαλκώ, ruft der Troer Agenor αμε (φ, 568), εν δε ία ψυχή, θνητον δε ε φασ' άνθρωποι.

3. Während nun solche Beschränktheit des Sterh-

lichen natürliches Loos ist, findet er sich innerhalb derselben dem Geschicke verfallen, dem er nach unseren obigen Erörterungen (p. 193 f.) nicht mit Ergebung, sondern murrend oder mit Resignation gegenüber steht. Denn eine Vorsehung, welche die Schicksale des Menschen endlich zu seinem Besten ordnete und ihn mit weiser Hand durchs Leben geleitete, findet sich, wie wir p. 47 f. gesehen haben, in der homerischen Weltanschauung nicht. Wohl verhängt die Gottheit der Menschen Geschicke, aber ohne providentielles Walten. Darum ist aber das Unglück, welches den Menschen trifft, ein reines Unglück, daher auch das menschliche Leben ein leerer, haltloser Wechsel von Freud und Leid, in welchem, und das ist noch das glücklichste Loos, das eine durch das andere neutralisirt wird. Dies besagt die Vorstellung von den beiden Fässern der Glücksund Unglücks-Gaben, die im Zimmer des Zeus stehn 11. ω, 527 - 533. 'Ωι μέν κ' αμμίξας δώη Ζεὺς τερπιπέσαυνος, heisst es, άλλοτε μέν τε πακώ δγε πύρεται, άλλοτε δ' ἐσθλῷ etc.. Vgl. Od. 0, 488: ἀλλ ἤτοι σολ μέν παρά και κακῷ ἐσθλον ἔθηκεν Ζεύς· ib. 9, 63: τον (Δημόδοκον) πέρι Μοῦσ' ἐφίλησε, δίδου δ' ἀγαθόν τε κακόν τε · δφθαλμών μέν άμερσε, δίδου δ' ήδεταν αοιδήν. Vgl. die unten anzuführende Stelle aus Il. o. 206 ff., Daher Achilleus' Klage über Zeus' Ungerechtigkeit Il. α, 352: Μῆτερ, ἐπεί με ἔτεκές γε μινυνθάδιόν περ εόντα, τιμήν πέρ μοι δφελλεν Ολύμπιος έγγυαλίξαι. Nun ist es freilich wahr, dass ein großer Theil der menschlichen Leiden selbstverschuldet und von der göttlichen Strafgerechtigkeit unmittelbar oder mittelbar verhängt ist, so dass der Mensch in dieser Beziehung zur Klage über die Götter nicht berechtigt ist. Od. α, 32: ο πόποι, οίον δή νυ θεούς βροτοι αιτιόωνται εξ ήμέων γάρ φασι κάτ έμμεναι οι δε και αυτοι σφησιν ατασθαλίησιν υπέρμορον άλγε έχουσιν, was alsoald dargethan wird durch Aigisthos' Beispiel. Vergleiche Od. a, 6: all odd üs érágovs

εδούσατο, λέμενός περ. αὐτῶν γὰρ σφετέρησιν ἀτασθαλίησιν όλοντο - mit λ, 110: τὰς (die Heerden des Helios) εί μέν κ ασινέας έάας, νόστου τε μέδηαι, καί κεν έτ είς Ίθάκην, κάκα περ πάσχοντες, Ικοισθε· εί δέ κε σίνηαι, τότε τοι τεχμαίρομ όλεθρον νηί τε και έτάροις. etc.. Dagegen wird Telemachos' Rückkehr von seiner Reise zuversichtlich vorausgesagt, weil er sich nicht an den Göttern versündigt habe; Od. d, 806: επεί δ' έτι νόστιμός έστιν σὸς παῖς. οδ μεν γάρ τι θεοῖς αλιτήμενός έστιν. - Auch ist dem Menschen in einzelnen Fällen die Wahl seines Schicksals gestattet. So dem Achilleus; Il. ι, 410: μήτης γάς τέ μέ φησι θεά, Θέτις ἀργυρόπεζα, διχθαδίας Κήρας φερέμεν θανάτοιο τέλοςδε. Εὶ μέν κὰ αὖθι μένων Τοώων πόλιν αμφιμάχωμαι, ώλετο μέν μοι νόστος, αταρ κλέος άφθιτον έσται εί δέ κεν οίκαδ ίκωμι φίλην ές πατρίδα γαΐαν, ώλετό μοι κλέος έσθλον, έπι δηρον δέ μοι αίων έσσεται, οὐδέ κέ μ' ώκα τέλος θανάτοιο κιχείη. Ferner dem Sohne des Sehers Polyidos, dem Euchenor; II. ν, 665: ος δ' εὐ εἰδώς Κῆρ' δλοήν ἐπὶ νηὸς ἔβαινεν. Πολλάκι γάρ οἱ ἔειπε γέρων ἀγαθὸς Πολύϊδος, νούσφ ΄ υπ' αργαλέη φθίσθαι οίς έν μεγάροισιν, ή μετ 'Αχαιών νηυσίν ύπὸ Τρώεσσι δαμηναι.

4. Allein so sehr hiemit dem Menschen, gegenüber dem Geschick, seine Freiheit gewahrt scheint, so sehr erscheint er hinwiederum just in den Augenblicken der sein Selbst am meisten befriedigenden Thätigkeit, im gesteigertsten Genusse des eigenen Willens als ein Spiel des Geschicks und der Ironie desselben verfallen, ohne daß er sich der Liebe und Gerechtigkeit eines hohen und weisen Willens getrösten könnte, der dem Menschen statt des Begehrten das ihm Gemäße giebt. Diese Ironie des Geschicks zieht sich durch die ganze Handlung der Ilias durch. Immer wenn einer der Hauptträger derselben Etwas sein Ich Befriedigendes errungen hat, findet er gerade darin ein tieferes, ja vernichtendes Leid, bis endlich der Hauptheld den eigenen Willen sich brechen

lässt, und Hektor's Leichnam herausgiebt, so dass die Handlung ein abschließendes Ziel findet. Diese Ironie der Gottheit, welche die Helden mit dem, was sie ihnen gewährt, gerade straft und verdirbt, diese ist das innerlichste Band der Einheit des untheilbaren, unauflöslichen Gedichtes. Deren ist sich der Dichter auch vollkommen bewusst, wie man aus Zeus' schicksalverkündender Rede sieht, mit welcher er'll. o. 49 - 77 Here'n bedeutet. Indem Agamemnon seinem Herrschertrotze gegen Achilleus Genüge gethan, zieht er sich damit in Folge von des letzteren unvic ') jenes große, durch alle Listen Athene's und Here's nicht abzuwendende Unheil zu: ib. 72: τόπριν δ' οὐτ' ἄρ' ἐγώ παύω χόλον, οὖτε τιν ἄλλον αθανάτων Δαναοίσιν αμυνέμεν ένθάδ' εάσω, ποίν γε τὸ Πηλείδαο τελευτηθηναι εέλδως, ως οι υπέστην ποώτον, εμφ δ' επένευσα κάρητι. Dies Verlangen des Peliden ist aber wesentlich in dem Augenblick erfüllt, in welchem die Schiffe das feindliche Feuer ergreift; τὸ γὰρ μένε μητίετα Ζεὺς νηὸς καιομένης σέλας δφθαλμοῖσιν ὶδέσθαι. Έχ γὰρ δὴ τοῦ ἔμελλε παλίωξιν παρά νηών θησέμεναι Τρώων, Δανασίσι δὲ κῦδος δρέξαι (Il. o, 599 ff.). Aber gerade die volle Befriedigung dieses Verlangens ist es, in Folge deren Achilleus den liebsten Freund in den Tod sendet. Noch vor dem entscheidenden Augenblick erfleht sich dieser die Absendung selbst; Il. π, 46: ως φάτο λισσόμενος, μέγα νήπιος ήγαρ ξμελλεν οί αὐτῷ θάνατόν τε κακὸν καὶ Κῆρα λιτέσθαι. Als derselbe gekommen ist, da treibt ihn Achilleus selber fort in die Schlacht; ib. 124: ως την μέν πρύμνην πῦρ ἄμφεπεν αὐτὰς Αχιλλεύς μηρώ πληξάμενος Πατροκλήα προςέειπεν . Όρσεο, Διογενές Πατρόκλεις, ξπποκέλευθε. Λεύσσω δη παρά νηυσί πυρός δηίσιο ίωην μη δη νηας έλωσι χαὶ οὐκέτι φυκτά πέλωνται. In der Trunkenheit des Sieges vergisst Patroklos, dass ihm Achilleus nur

<sup>\*)</sup> Vgl. Il. a, 212 ff.; 240 ff.

den Feind von den Schiffen zu treiben, den Sieg aber nicht zu verfolgen geboten hat; ib. 684: Πάτροκλος δ' ἵπποισι καὶ Αὐτομέδοντι κελεύσας Τρῶας καὶ Ανκίους μετεκίαθε καὶ μέγ ἀάσθη νήπιος εἰ δὲ ἔπος Πηληϊάδαο φύλαξεν, ἡ τ ἄν ὑπέκφυγε Κῆρα κακὴν μέλανος θανάτοιο ἀλλ αἰεί τε Διὸς κρείσσων νόος ἡέπερ ἀνδρῶν, ὅς οἱ καὶ τότε θυμὸν ἐνὶ στή θεσσιν ἀν ἢκεν. Indem er seines Heldenmuthes genieſst, da fällt ihn Hektor und prangt alsbald selbst in der Waffenrüstung Achill's. Dies ist der Gipfelpunkt von seiner Herrlichkeit; gerade sie fordert aber den Rächer heraus. Darum heiſst es Il. ρ, 198 ff.:

Τον δ' ως οδν απάνευθεν ίδεν νεφεληγερέτα Ζεδς τε ύχεσι Πηλείδαο κορυσσόμενον θείοιο, κινήσας δα κάρη, προτί δν μυθήσατο θυμόν '
Α δείλ, οδδέ τί τοι θάνατος καταθύμιός έστιν,

ός δή τοι σχεδόν έστι συ δ' άμβροτα τεύχεα δύνεις ἀνδρος ἀριστῆος, τόντε τρομέουσι και άλλοι.
Τοῦ δὴ ἐταῖρον ἔπεφνες ἐνηέα τε κρατερόν τε τεύχεα δ' οὐ κατὰ κόσμον ἀπὸ κρατός τε και ὤμων εἴλευ ἀτάρ τοι νῦν γε μέγα κράτος ἐγγυαλίξω, τῶν ποινὴν, ὅ τοι οὐτι μάχης ἐκ νοστήσαντι δέξεται ἀνδρομάχη κλυτὰ τεύχεα Πηλείωνος.

Was Zeus bier ausspricht, geschieht. Vergebens mahnt Polydamas, der Wuth des grimmigsten Feindes nicht zu stehn. Οὔ μιν ἔγωγε φεύξομαι ἐκ πολέμοιο δυςηχέος, ruft II. σ, 306 der Troerheld, ἀλλὰ μάλ ἀντην στήσομαι, ἤ κε φέρησι μέγα κράτος, ἤ κε φεροίμην. Ξυνὸς Ἐνυάλιος και τε κτανέοντα κατέκτα. So ruft er und jubelnd stimmen die Troer bei. Da fährt der Dichter abermal fort mit ν ἡ πιοι· ἐκ γ άρ σφεων φρένας εἴλετο Παλλὰς ᾿Αθ ἡνη. Ἔκτορι μὲν γὰρ ἐπήνησαν, κακὰ μητιόωντι· Πουλυδάμαντι δ᾽ ἀρ᾽ οὔτις, ὃς ἐσθλὴν φράζετο βουλήν. So folgt denn der höchsten Siegesfreude, hervorgerufen durch sie, der Tod des Helden unter des rächenden Peliden Hand. Der Schlus der epischen Handlung erfolgt,

als der Pelide durch Gehorsam gegen den göttlichen Willen die Rache zu provociren aufhört. Was also der Dichter zu den höchsten künstlerischen Motiven benützt, das ist des Menschen Unfreiheit und Gebundenheit in den Augenblicken, in welchen er den Triumph der eigenen Kraft, des eigenen Willens zu feiern wähnt. Denn bei Patroklos, bei Hektor bemerkt der Dichter aus drück lich, dass nicht eigentlich sie selber einen freien, dem eigenen Willen entstammenden Vorsatz gefasst, sondern dass den Patroklos Zeus, Hektor'n und die Troer Athene zum Verderben bethört. Hieher gehören noch folgende Stellen, welche jedoch in den Gang der epischen Handlung nicht eingreifen: Il. e, 62: Mnoiovns de Φέρεκλον ενήρατο - δς και Αλεξάνδρω τεκτήνατο νηας είσας αρχεκάκους, αὶ πᾶσι κακὸν Τρώεσσι γένοντο οί τ αὐτω. ἐπει οὐτι θεων ἐκ θέσωατα ἤδη. Ferner Il. o. 495-497, we Hektor und Aeneas dem Automedon entgegen gehn: μάλα δέ σφισιν έλπετο θυμός αθτώ τε (den Automedon und Alkimedon) πτενέειν ελάαν τ' έριαύχενας ιππους νήπιοι, οὐδ' άρ' έμελλον αναιμωτί γε νέεσθαι αύτις απ Αυτομέδοντος. Ibid. 234: οἱ δ' ἰθὺς Δαναῶν βοισαντες ἔβησαν (die Troer) δούρατ ανασχόμενοι μάλα δέ σφισιν έλπετο θυμός νεχοὸν (Patroklos) ὑπ Αἴαντος ἐρύειν Τελαμωνιάδαο· νήπιοι ή τε πολέσσιν επ αθτώ θυμον απηύρα.

5. So erweist sich denn das menschliche Leben schon in seiner Beschränktheit und Gebundenheit als ein unglückliches. Denn der homerischen Weltanschauung fehlt gerade das, was diesen negativen Potenzen ihre Glück und Frieden störende Macht nimmt: die vertrauensvolle Hingebung des eigenen Willens an den göttlichen, die Zuversicht auf den heiligen und allweisen Gott. Denn wir haben oben gesehn, wie die Versuche des Menschen, sich seinem Bedürfniss gemäß zu solchem Glauben zu erheben, gerade an der Natur der Gottheit scheitern, an welcher er sich halten will. Um so weniger ist

der Mensch gewaffnet gegen alles positive Leid, um so verwundender trifft ihn der Schmerz. Dies um so mehr, als der homerische Mensch die der Offenheit und Natürlichkeit seines Wesens entsprechende Kraft der Empfindung niemals an den künstlichen Schmerz der Empfindelei vergendet. Wie wenig er eine krankhafte Gereiztheit des Gefühles kennt, geht schon aus Aeufserungen hervor, wie die von Eurykleia, welche zu Penelope vom Freiermord in den Worten spricht (Od. ψ, 45): εδοον έπειτ "Οδυσηα μετά πταμένοισι νέπυσσιν έσταόθ οδ δέ μιν άμφι πρακαιπεδον ούδας έχοντες κειατ επ αλλήλοισιν τό ο υσά κε θυμον λάνθης. Denn hiemit wird Penelope'n zugetraut, dass der Schauder des Anblicks in ihr das natürliche Gefühl der Rachefreude nicht überwältigen würde. Insbesondere wird es bei den Abschieden klar, bei welchen sich der Dichter niemals zur Analyse der Gefühle verführen lässt, so gut er auch die μῦθοι ἀγανοί kennt, mit denen der Wirth den Gast entlassen soll (Od. o, 53). Der Briseis Scheiden von Achilleus schildert er 11. α, 348 blos mit den Worten: η δ' αέκουσ' αμα τοῖσι γυνη zlev \*). Niemals hat ein Dichter ein zarteres Verhältniss ersonnen, als das des Ithakerhelden zu Nausikaa. Beim Abschiede sagt sie nichts weiter, als: γαίοε ξείν τνα και ποτ έων έν πατρίδι γαίη μνήση έμει, ότι μοι πρώτη ζωάγρι δφέλλεις. Er wünscht in der Antwort nur glücklich beimzukommen, um ihr in Ithaka stets einer Göttin Ehre zu weihn; denn sie habe sein Leben gerettet. Dann heisst es sogleich: ή δα και ες θρόνον ίζε πας Αλκίνοον βασιλήα. Οι δ' ήδη μοίρας τ' ένεμον κερόωντό τε οίνον (Od. 9, 460—470). Man sieht die homerischen Menschen verstehn sich auf das moderne Zur-Schau-tragen der Gefühle nicht.

Wie lässt Ovidius die Briseis sich gebehrden! Heroid.
 III, 15: at lacrimas sine fine dedi rupique capillos; infelix iterum sum mihi visa capi.

Vergl. Odysseus' Abschied von Circe Od.  $\mu$ , 143, von Arete  $\nu$ , 59 ff.; Telemach's von Helene Od. 0, 182.

- 6. Ferner erhellt die Freiheit des homerischen Menschen von Empfindelei aus der Naivetät, mit der er seine Unlust an lange währendem Jammer bekennt. Menelaos, dem die Sehnsucht nach dem abwesenden Odysseus Schlaf und Speise vergällt, sagt Od. 8, 102: άλλοτε μέν τε γόω φρένα τέρπομαι, άλλοτε δ' αὐτε παύομαι αίψηρος δε πόρος πουεροίο γόοιο und Nestor's Sohn Peisistratos, dem der Uebrigen Thränen um Odysseus das Andenken an den vor Troja gefallenen Bruder Antilochos erneuen, unterbricht die Rührung, so sehr er deren Berechtigung, wie die von den Göttern geschenkte schmerzstillende Kraft der Thränen anerkennt, mit den charakteristischen Worten, der Atride möge, verständig, wie er sey, dem Weinen ein Ziel setzen; οὐ γὰρ ἔγωγε τέρπομ οδυρόμενος μεταδόρπιος αλλά και Ήως έσσεται ηριγένεια (ib. 190 ff.). Vgl. Od. δ, 548; σ, 174; τ, 120. Hieher gehört auch, dass der homerische Mensch trotz seiner Schmerzgefühle der Speise gedenkt und der Natürlichkeit ihr volles Recht werden lässt. Il. a. 599: υίος μεν δή τοι λέλυται, γέρον, ώς εκέλευες, κείται δ εν λεχέεσσ' · αμα δ' ήοι φαινομένηφιν όψεαι αθτός άγων. νύν δὲ μνησώμεθα δόρπου. Καὶ γάρ τ ηθπομος Νιόβη έμνήσατο σίτου, τη περ δώδεκα παίδες ένλ μεγάροισιν δλοντο . Ψ. 613: η δ' άρα σίτου μνήσατ, επεί κάμε δακρυχέουσα.
- 7. Je freier also der Mensch von einem schwächlichen, unwahren Gefühlsleben ist, um so stärker macht sich der ungekünstelte, so zu sagen der gesunde Schmerz geltend. Seine Aeufserungen sind heftig. Menelaos berichtet von sich, nachdem er von Proteus Agamemnon's Geschick erfahren, Od. δ, 538: ως έφατ αυτάρ έμοιγε κατεκλάσθη φίλον ήτος κλαΐον δ' έν ψαμάθοισι καθήμενος οὐδέ νύ μοι κῆς ήθελ έτι ζωειν καὶ ὁρᾶν φάος ἡελίοιο. Αὐτὰρ ἐπεὶ κλαίων τε κυλινδόμενός τ ἐκορέσθην, δὴ τότε etc.

So heisst es Il. w, 163 ff. von Priamos: apol dè nollh χόπρος έην κεφαλή τε και αθχένι το το γέροντος, τήν δα κυλινδόμενος καταμήσατο γερσίν έησιν. Diesem Benehmen entspricht mit feiner Nüancirung, was Od. 3, 716 ff. Penelope thut, als sie durch Medon des Sohnes Abreise und die verruchten Mordanschläge der Freier erfahren: την δ' άχος αμφεχύθη θυμοφθόουν, οὐδ' ἄρ ἔτ ἔτλη δίφρω ἔφέζεσθαι, πολλών πατὰ οἴκον ἐόντων ἀλλ' ἄρ ἐπ' οὐδοῦ ἰζε πολυπμήτου θαλάμοιο, οἴκτο ολοφυρομένη etc.. Vergl., was Il. σ, 26 ff. von Achilleus steht: αὐτὸς δ' ἐν κονίησι μέγας μεγαλωστί τανυσθείς κείτο, φίλησι δε χερσί κόμην ήσγυνε δαίζων. Aber so heftig als nach außen. so tief geht die Empfindung nach innen. Und zwar weiss der Dichter von dem schneidendsten Weh, das eine Menschenbrust zu durchbohren vermag; die hei-1 tere Aussenseite des Lebens hat ihm mit nichten die Abgründe des Elends verborgen, in welche der Mensch versenkt werden kann. Aus der Ilias erinnern wir nur an Andromache's Klage, an ihre herzzerreissenden Ahnungen von des verwaisten Knaben künftigem Loos (Il. x, 477 - 514; die Stelle leidet keinen Auszug); ferner an Priamos' Schmerz II. ω, 505: ἔτλην δ', οί' οὐπω τις ἐπιχθόνιος βροτὸς ἄλλος, ἀνδρὸς παιδοφόνοιο ποτί στόμα χείο δρέγεσθαι so dals ib. 518 Achilleus selbst sagt: α δεῖλ, ή δη πολλα κάκ ἀνσχεο σον κατά θυμόν. Πως έτλης επί νηας Αγαιων έλθέμεν οίος ανδρός ες δωθαλμούς, δς τοι πολέας τε και έσθλους υίέας έξενάριξα· σιδήρειον νύ τοι ήτορ. Die Odyssee bietet uns eine ganze Reihe von Gemälden nicht nur entsetzlicher Noth und Gefahr, sondern auch des herbsten, qualvollsten Leids. Man gedenke des Helden, wie er die Gefährten von der Scylla verschlingen sieht; Od. μ, 248: ἦδη τῶν ἐνόησα πόδας καὶ χεῖρας υπερθεν υψόσ' αειρομένων εμέ δε φθέγγοντο καλευντες εξονομακλήδην, τότε γ υστατον, άχνύμενοι κής. wie der Fisch zappelt an der Angelruthe, ως οίγ άσπαίροντες άείροντο προτί πέτρας αύτου δ' είνί θúθύρησι κατήσθιε κεκλήγοντας, χείρας έμοι δρέγοντας εν αίνη δηϊοτητι. Οίκτιστον δη κείνο έμοις ίδον δφθαλμοϊσιν πάντων, οσσ εμόγησα, πόρους άλὸς εξερεείνων wie er fern im Meere, von der Göttin zurückgehalten, auf der Insel Ogygia weilt; Od. e, 151: vòv ở ở ở ở ở ở ακτής εύρε καθήμενον ουδέ ποτ δσσε δακρυόφιν τέρσοντο κατείβετο δε γλυκύς αίων νόστον δουρομένω, έπει οθκέτι ηνδανε Νύμφη wie er in den Contrast seines Ruhmes und seiner Lage durch das Lied des Sängers eingeführt wird in Alkinoos' Saal (Od. 9. 499 ff.), wo sein Schmerz mit dem eines Weibes verglichen wird, welche den für Vaterland und Kinder zum Tode getroffenen Gemahl in ihren Armen hält und alsbald selber vom Feind unter rohen Misshandlungen in die Gefangenschaft fortgeschleppt wird: τῆς δ' έλεεινοτάτω άχει φθινύθουσι παρειαί wie er sich Od. 0, 304 heimlich die Thräne aus den Augen wischt, als er sich erkaunt sieht vom treuen Hunde. der, in Elend und Alter verkommen, nur mit Schweifwedeln grüßt, hinzukriechen zu dem Herrn aber nicht mehr vermag. In demselben Buche schildert er v. 470 ff. das Elend des Bettlers, der sich muß mißhandeln lassen um den Hunger zu stillen: od µàv οὐτ ἄχος ἐστὶ μετὰ φρεσίν οὖτε τι πένθος, ὁππότ ἀνὴο περί οίσι μαχειόμενος κτεάτεσσιν βλήεται, η περί βουσίν η άργεννης δίεσσιν αὐτὰρ ἔμ Αντίνοος βάλε γαστέρος είνεχα λυγοής, οδλομένης, ή πολλά κάκ άνθοώποισι δίδωσιν. Wir gedenken noch des Kummers der Penelope, der den einfachsten, aber sprechendsten Ausdruck gefunden hat in Od. τ, 136: ἀλλ "Οδυσή ποθέουσα φίλον κατατήκομαι ήτος, endlich Antikleia's, der Mutter des Helden, die dem Sohn in Worten, die an seelenvoller Innigkeit ihres Gleichen nicht haben, im Hause des Hades sagt, dass sie sich um ihn zu Tode gegrämt; Od. λ, 202: αλλά με σός τε πόθος, σά τε μήδεα, φαίδιμι 'Οδυσσευ, σή τ' αγανοφορσύνη μελιηδέα θυμον απηύρα. Vgl. Od. 0, 358: ή δ' άγει οδ παιδός απέφθιτο κυδαλίμοιο λευγαλέφ θακάτφ.

ώς μη δάνοι, όςτις ξμοιγε ενθάδε ναιετάων φίλος είη και φίλα έρδοι.

- Wie stark diese Aeusserungen zu nehmen sind, wird durch die Erwägung deutlich, dass der Dichter dem Menschen ein im Dulden starkes Gemüth zuschreibt, sowohl im Allgemeinen, als einzelnen vielgeprüften Duldern im Besonderen. Vgl. Il. ω, 49: τλητόν γαο Μοίραι θυμόν θέσαν ανθρώποισιν. Od. ρ. 284: τολμήεις μοι θυμός, έπει κακά πολλά πέπονθα· Od. ε, 222: τλήσομαι, εν στήθεσσιν έχων ταλαπενθέα θυμόν υ, 18: τέτλαθι δή, πραδίη καὶ κύνsedov αλλο ποτ' έτλης. Und dass der homerische Mensch eine unendliche Kraft großartiger Selbstverleugnung besitzt, dafür giebt uns der Dichter eine Reihe der schlagendsten Belege. Wir gedenken an Priamos' Gang zu dem Feinde, der ihm den Sohn erschlagen, besonders der oben angeführten Stelle 11. \omega, 505 ff., 518 ff.; ferner des Königs, der mit Stab' und Ranzen im Bettlergewand in seine Stadt (Od. o. 201) und in sein Haus tritt (ib. 336), der den Fusstritt des schnöden Geishirten Melanthios duldet (ib. 233), der sich in seinem Hause vom frechen Eindringling mishandeln lässt (ib. 462 coll.  $\pi$ , 274 ff.), den der elende Bettler Iros aus seinem Palaste wegzujagen droht (Od. o, 8), der Beschimpfungen von seinen nichtswürdigen Mägden erträgt (o, 321; 7, 66; vergl. v, 9 ff.). Obgleich ihm vor Ingrimm über die bösen Thaten das Herz im Busen bellt, schilt er es doch zur Ruhe (ib. 16 ff.), so dass der Dichter von ihm sagen kann v. 23: τῷ δὲ μάλ ἐν πείση κραδίη μένε τετληνῖα νωλεμέως.
- 9. Es ist also nicht Schwäche, wenn tiefe Klage laut wird über das Elend des Einzelnen wie des Geschlochtes. Defshalb ergreift uns das menschliche Leid um so mehr, wenn wir gerade die glanzund ehrenreichste Heldengestalt der Trauer am meisten verfallen sehn. Die göttliche Mutter spricht II.

α. 417 zum Sohne: νύν δ' άμα τ' ωλύμορος καλ δίζυρος περὶ πάντων ἔπλεο. τῷ σε κακῆ αἶση τέκον ἐν μεγάporos. Auch Il. o, 59 f. beklagt sie, die ovçaprosoτόχεια, des Helden frühzeitiges Geschick; aber auch so lang er lebt - ὄφρα δέ μοι ζώει καλ δρά φάος He-Μοιο, άχνυται, οὐδὲ τί οἱ δύναμαι χραισμήσαι ἰοῦσα. Vgl. ib. 442. Menelaos lebt in Glanz und Herrlichkeit: aber während er auf seinen Fahrten reiches Gut einsammelte, hat ihm ein Anderer den Bruder erschlagen, so dass er ohne Freude über seinen Reichthum gebietet (ως οὖτι χαίρων τοῖςδε κτεάτεσσιν ἀνάσσω. Od. d. 93). Ist ja doch der Helden Beruf überhaupt ein mühseliger voll Arbeit und Noth, der Helden, olow and Zeng ex restratog Eswae xal Eg rapag τολυπεύειν αργαλέους πολέμους, όφρα φθιόμεσθα έκαστος. Wie das Herakles erfahren, spricht er Od. λ. 617 ff. gegen Odysseus aus. - Das Geschlecht aber ist ein Raub der Hinfälligkeit und Vergänglichkeit: ἄνθρωποι μινυνθάδιοι τελέθουσι Od. τ. 328. Kaum verlohnt sich's der Mühe, den Einzelnen nach Namen und Herkunft zu fragen. Den Blättern der Bäume sind sie gleich, welche der Frühling erzeugt, der Herbstwind aber auf den Boden streut (Il. C. 145 ff.). Daher sie es gar nicht werth sind, dass sich Götter ihretwegen befehden. Evvoolyai, spricht Il. φ, 462 Apollon, οθα αν με σαόφρονα μυθήσαιο, εί δη σοίγε βροτών ένεκα πτολεμίζω, δειλών, οδ φύλλοισιν ξοικότες άλλοτε μέν τε ζαφλεγέες τελέθουσιν, άρούρης καρπον έδοντες, άλλοτε δε φθινύθουσιν ακήριοι (vel. ib. 380). Here sagt Il. 9, 427: ω πόποι, αλγιόχοιο Διὸς τέχος, οὐκέτ ἔγωγε νῶϊ ἐῷ Διὸς ἄντα βροτῶν ἕνεκα πτολεμίζειν. Των άλλος μέν αποφθίσθω, άλλος δέ βιώτω, ος κε τύχη. Zeus bedauert sogar Achilleus' unsterbliche Rosse, dass sie Theil nehmen müssen am Elend der unglückseligen Sterblichen; of uèv γάρ τι πού έστιν δίζυρώτερον ανδρός πάντων, όσσα τε γαΐαν έπι πνείει τε καὶ έρπει (II. o. 445. 446). Und solches Elend haben die Göt-21 \*

ter selbst über sie verhängt: ως γας ἐπεκλώσαντο θεοί δειλοίσι βροτοίσιν ζώειν αχνυμένοις· αθτοί δέ ε aundées eloir (II. w, 525. 526). Es giebt ihrer, welche das Leid sogar in den Träumen verfolgt: αθτάρ έμολ και δνείοατ επέσσευεν κακά δαίμων (Od. v, 97), wenn es ihnen nicht die Gabe des süßen Schlafes ganz und gar raubt (Od. v, 515 ff.); die Herrlichkeit und Größe der zeitlichen Stellung überhebt sie desselben ohnehin nicht: αλλά θεοί δυόωσι πολυπλάγατους ανθρώπους, δππότε καὶ βασιλεῦσιν ἐπικλώσονται διζύν (v, 195, 196). Darum glaubt sich auch der treue Philoitios, der diese Worte spricht, als er selbst in seinem zum Bettler verunstalteten Herrn königliches Wesen erkennt, er glaubt sich berechtigt zu hadern mit Zeus, indem er ausruft: Ζεῦ πάτερ, οὖτις σεῖο θεων ολοώτερος άλλος. Οθα έλεαίρεις άνδρας, έπην δή γείνεαι αθτός, μισγέμεναι κακότητι καλ άλγεσι λευγαλέοισιν.

10. Es hat aber das Elend des Menschen auch noch einen Stachel; denn es ist Folge des göttlichen Zorns; der Unglückliche ist den Göttern verhasst, mit ihrem Fluche beladen, somit unheilig und unrein und Jedermann flieht die Gemeinschaft mit ihm. Vom unglücklichen Bellerophon heisst es Il. L. 200: αλλ ότε δη και κείνος απήχθετο πασι θεοίσιν, ήτοι δ κάπ πεδίον το Αλήϊον οίος άλατο, δν θνμον κατέδων, πάτον ανθοώπων αλεείνων. Odysseus' Unglück ist nach Eumaios' Vorstellung das Zeichen, dass er allen Göttern verhasst ist; Od. E. 365: Eyw ο εδ οίδα και αθτός νόστον έμοῖο άνακτος, ὅτ ἡχθετο πασι θεοζσιν πάγχυ μάλ, δττι μιν οὐτι μετά Τρώεσσι δάμασσαν ηὲ φίλων ἐν γερσίν, ἐπεὶ πόλεμον τολύπευσεν - νυν δέ μιν ακλειώς Αρπυιαι ανηρείwarro. Dasselbe vernehmen wir in Bezug auf das Geschlecht des Priamos und der Atriden; Il. v. 306: ήδη γὰο Ποιάμου γενεήν ήχθηρε Κρονίων Od. λ, 436: ο πόποι, η μάλα δη γόνον Ατρέος εθρύοπα Ζεθς έχπάγλως ήχθηρε γυναικείας διά βουλάς έξ άρχης. Wie

sieht Aiolos das Unglück des nach Aiolia zurückverschlagenen Odysseus an? Das Leid des Helden bewegt ihn nicht; ἔξξος ἐκ νήσου Θάσσον, ruft er Od. κ, 72, ἐλέγχιστε ζωόντων. Οὐ γάρ μοι θέμις ἐστὶ κομιζέμεν οὐδ ἀποπέμπειν ἀνδρα τὸν, ὅς κε θεοῖσιν ἀπέχθηται μακάρεσσιν. Ἐξξος, ἐπεὶ ἀθανάτοισιν ἀπεχθόμενος τόδ ἱκάνεις. Hier greift nun das Endresultat des vorigen Abschnitts, daſs das Leben des Menschen ein Leben ohne Gewiſsheit der Versöhnung sey, in seiner ganzen Trostlosigkeit ein. Der Unglückliche hat die Götter zu Feinden, und was er auch thun mag, sie zu versöhnen, er weiſs nicht, ob es angenommen wird; es gieht keine Zuversicht auf endliche Gnade für ihn.

11. Noch mehr. Das Lied, was Goethe dem Harfner in den Mund legt: "Ihr lasst den Armen schuldig werden; dann überlasst ihr ihn der Pein; denn alle Schuld rächt sich auf Erden" ist der klarste und tiefste Ausdruck der schliefslichen Verzweiflung, zu welcher der homerische Mensch gelangen muß, wenn er das verführende, satanische Element in der Gottheit (VI §. 2 ff.) mit jener wenigstens möglichen Erbarmungslosigkeit derselben combinirt. Hier fühlt er in seinem Unglück nicht blos den Zorn der Gottheit, er muss sich auch gestehen, dass er ihn verdient hat, verdient aber eben durch Mitwirkung derjenigen, die, früher die Verführer, nunmehr erbarmungslose Zuschader seines Elends sind. Wenigstens angedeutet findet sich ein solcher Zustand in der Angabe vom Geschicke des Oidipus Od. 2, 271 ff.. Die Götter lassen die Frevel kraft ihrer Rathschlüsse geschehen (αλλ' δ μεν εν Θήβη πολυηράτω άλγεα πάσχων, Καθμείων ήνασσε, θεών όλοὰς διὰ βουλάς, wo schon die Wolfische, freilich ungriechische Satzzeichnung andeutet, wie das θεών ολ. διά βουλάς zu beziehen ist), machen dieselben den Menschen bekannt, Jokaste erhängt sich, und Oidipus bleibt unter der Last des Mutterfluches allein zurück; τῷ δ' ἄλγεα

κάλλιπ δπίσσω πολλά μάλ, όσσα το μητρός Έριννύες έχτελέουσιν.

- 12. Diese Ansichten vom Leben liegen dem mit Signifikanz, wie alle homerischen Epitheta, und a potiori gewähltem Beiworte deilol zu Grunde, mit welchem der Dichter die Menschen im Contraste mit den μάκαρες θεοί, denen sich die μάκαρες Φαίακες anschließen, zu benennen pflegt. Den deiloic Booτοίς entsprechen genau die βροτοί καμόντες oder, substantivirt wie Il. w, 72, die zamóvres, welches weder die Menschen bedeutet, welche ausgelitten. ausgerungen haben und nun im Tode ruhen (Passow), noch die Todten euphemistisch blos als die Müden oder Entkräfteten bezeichnet (Buttmann Lexil, II. p. 237 ff.), sondern ganz einfach zu nehmen ist für die, welche gelitten haben, für die functi (nicht defuncti) laboribus des Horatius. Die welche des Lebens Mühsal getragen haben, ohne dass damit gesagt wäre, dass sie jetzt selig sind, diese sind die Todten. Es wird mit dem Worte die Beschaffenheit des vergangenen diesseitigen Lebens bezeichnet, ohne dass es charakteristisch wäre für den Zustand des jenseitigen. Der Gebrauch des Participiums des Aoristes kann kein anderer seyn, als z. B. in Sávaros γάρ γίγνεται διάλυσις καμόντος σώματος (Hermos ap. Stob. 120 p. 603 Gesn.).
- 13. Vergebens fragen wir bei solchen Lebensansichten nach einem wirklichen und wesentlichen Trost. Der Haupttrost, der auf der Ergebung in den Willen eines gnädigen und weisen Gottes beruhen müßte, ist von vorne herein abgeschnitten. Also bleibt nur Resignation übrig, welche, wie wir gesehen haben, auf dem Glauben an die Μοῖρα beruht. Vgl. Il. ζ, 486 ff.; Od. z, 174 ff.. Was sonst von Tröstungen erwähnt wird, ist den Palliativmitteln vergleichbar, welche momentane Beruhigung schaffen, ohne den Kern und Grund des Leidens umzugestalten. Erwähnt kann werden, daß Erlegung des Feindes

Aeltern über den Tod des von jenem erschlagenen Sohnes (II.  $\varrho$ , 38), dass die Gattin der letzte Händedruck, das letzte Wort des sterbenden Gatten (II.  $\omega$ , 743), dass in neuen Gesahren die Erinnerung an überstandene frühere (Od.  $\mu$ , 208 ff.), oder endlich dass die Gemeinschaftlichkeit und Allgemeinheit des Unglücks trösten sohl (Od.  $\alpha$ , 354 coll. II.  $\sigma$ , 117).

So hätte sich's denn unwidersprechlich herausgestellt, dass der Glanz und die Lust des äusseren Lebens das Innere der homerischen Lebensansicht keineswegs durchdrungen hat. Der alte Fluch ruht auch auf der herrlichen Jugendlichkeit der Heroenwelt, und weiss sich in den Tiefen der Menschenbrust geltend zu machen .). Wir haben weiter gesehn, wie geringfügig der Trost ist, der dem Menschen bienieden zu Theil werden kann. Aber ohne Aussicht auf Ruhe kann sich das Menschenherz nicht begütigen; eine völlige, unbedingte Resignation giebt es nicht, und Trostlosigkeit ist kein Standpunkt, auf welchem der Mensch zu verharren vermöchte. Er hofft also wenigstens auf Ruhe nach dem Tode; mit dem Aufhören des Labens glaubt er auch seinem Leiden ein Ziel gesetzt. In der Hoffnung auf den Tod tröstet er sich der Gewissheit einer alles Leid wenigstens negativ überwindenden Macht, und so kommt es denn, dass sich Unglückliche bei dem Dichter nicht selten den Tod wünschen, dass sich in Manchen sogar der Gedanke des Selbstmordes regt.

14. Deun freilich das absolut höchste der Güter ist das Leben nicht. Der Mensch hat wesenhafte Interessen, virkliche oder vermeintliche, denen er

<sup>•)</sup> Vgl. de Lisaulx de mortis dominatu in veteres commentatio theologico-philosophica. Monaci apud Cottam. 1835. Jedoch übersieht diese Schrift die substantiellenauf wirklicher Ahnung des Göttlichen beruhenden Seiten des antiken Lebens ganz; vgl. oben Abschnitt V.

es willig opfert. Solche sind der Tod für das Vaterland, für Weib und Kinder; Il. o, 494 — 499: öç öğ zer δμέων βλήμενος ηὲ τυπεὶς θάνατον καὶ πότμον ἐπίσπη, τεθνάτω οὖ οἱ ἀεικὲς ἀμυνομένφ περὶ πάτρης τεθνάμεν άλλ άλοχός τε σόη και παϊδες δπίσσω, καλ οίκος και κλήφος ακήφατος, εί κεν Αχαιοι οίχωνται σύν νηυσί φίλην ές πατρίδα γαΐαν ν, 426: ἵετο δ' alei ('Ιδομενεύς) η έ τινα Τρώων έρεβεννη νυπτί καλύψαι, η αυτὸς δουπησαι αμύνων λοιγον Αχαιοίς. Für Priamos ist ein solches Interesse das Wiedersehn der Leiche des Sohns II. 00, 226, für Achilleus die Befriedigung der Rache Il. o, 115. Ehe Hektor einen Schlechteren sagen hört, dass er im eitlen Vertrauen auf seine Kraft das Volk zu Grunde gerichtet habe, will er lieber, wenn er dem Achilleus nicht obsiegen kann, selber rühmlich vor dem Thore fallen; II. 2, 103: έμοι δὲ τότ ἀν πολὺ κέρδιον εἶη ἀντην ἢ Αχιλῆα κασαπτείναντα νέεσθαι, ής πεν αὐτὸν ολέσθαι ἐϋπλειώς πρὸ πόληος. Eben so wollen die Achäer lieber sterben als Patroklos' Leiche den Feinden preisgeben Il. ę, 415-422. Aber in diesen Fällen wird mit dem Tode nicht die Ruhe des Jenseits, sondern ein anderes substantielles Gut gesucht. Jene wird dann begehrt, wenn das Leben diesseits durch Schande oder durch Unglück allen Gehalt für den Menschen verloren hat. So für Achilleus bei vereitelter, verfehlter Bestimmung; Il. σ, 98: αὐτίκα τεθναίην, ἐπεὶ οὐκ ἄς ἔμελλον έταίοω κτεινομένω έπαμθναι· aus gleichem Grunde für die Freier, wenn sie nicht im Stande sind, Penelope durch den Bogenschuss zu gewinnen, Od. 9, 154: έπειη πολύ φέρτερον έστιν τεθνάμεν, η ζοοντας άμαρτείν, ουθ' ένεκ αίει ένθάδ' δμιλέομεν, ποτιδέγμενοι ήματα πάντα. Ferner für Peleus, nachdem Griechenland seine Ehre verloren; Il. η, 129: τοὺς νῦν (die sonst ihm gerühmten Achäerhelden) εὶ πτώσσοντας δφ Έκτορι πάντας ακούσαι, πολλά κεν αθανάτοισι φίλας ανα χείρας αείραι, θυμόν απο μελίων δύναι δόμον 'Aϊδος εἴσω' für Eupeithes, wenn der Freiermord nicht

geracht wird; Od. ω, 434: εί δη μη παίδων τε κασιγνήτων τε φονήας τισόμεθ, οθα αν έμοιγε μετά φρεσίν ήθθ γένοιτο ζωέμεν, αλλά τάχιστα θανών φθιμένοισι με-Aussicht auf endloses Unglück macht dem Odysseus den Tod begehrenswerth, sowohl als er von Circe das ihn zur Fahrt in den Hades bestimmende Verhängniss vernimmt (Od. z. 497: ovdé ze 9vμὸς ήθελ ἔτι ζώειν καὶ δράν φάος ηελίοιο), als auf der Insel Kalypso's (Jaréeir suesperai Od. a, 59). Odysseus in Bettlergestalt erklärt, er würde, wenn an den Freiern die Rache nicht gelinge, lieber unter ihren Händen fallen, als ihr so gar schnödes Treiben immer mit ansehn (Od. 7, 105 ff.). Für Penelope hat das Leben Gehalt und Bedeutung verloren mit dem Verlust des Gatten; Od. σ, 202: αίθε μοι ως μαλακον θάνατον πόροι Αρτεμις άγνη αθτίκα νθν, ίνα μηχέτ δουρομένη κατά θυμόν αίωνα φθινύθω, πόσιος ποθέουσα φίλοιο παντοίην αρετήν· sie will um ihn zu sehn und keines anderen Mannes zu werden hinab in den Hades gehn, Od. v, 61 ff.; für Laertes mit dem Verluste des Sohns und der Gattin, so dass er wie Penelope betet um den Tod, Od. o, 353 ff.. Antilochos fürchtet. Achilleus könne im wüthenden Schmerz' um Patroklos selber Hand an sich legen (Il. σ, 33: χείοας έχων Αχιλήος. - δείδιε γάο μη λαιμόν αποτμήξειε σιδήρω); Odysseus endlich, als ihn Aiolos' Winde vom schon erblickten Vaterlande wiederum hinweg wehn, erwägt in seinem Herzen, ob er ausharren, ob er sich ins Meer stürzen solle (Od. x, 50). Die unglückliche Epikaste (Jokaste) macht ihren Leiden wirklich mit dem Strick ein Ende. Od. 2. 277. 278.

15. In allen diesen Seelenzuständen erscheint der Tod als Eingang zur Ruhe; wenigstens soll er der Unruhe und Kümmerniss dieses Lebens entschieden ein Ende machen. Aber es fragt sich eben, was nach homerischer Vorstellung der Mensch im Tode gewinnt, ob sich in ihm wirklich das Sehnen des menschlichen Herzens stillt. Dies ist nicht der Fall.

Gerade das ist des Menschen Unseligkeit, dass er ein δειλός βροτός ist, dass er gelitten hat im Leben, um noch unglücklicher zu werden im Tode.

Denn also wird der homerische Mensch in seinen Ansichten von Leben und Tod umhergetrieben. Derselbe Mensch kann das Leben verwünschen und den Tod hassen. Penelope sagt Od. v, 80: η έμ ἐνπλόκαμος βάλοι 'Αρτεμις, δφρ' 'Οδυσηα δοσομένη και γαιαν ύπο στυγερήν ἀφικοίμην. Der Tod heisst κακός Il. γ, 173, der σκότος, das finstere Todtenreich, στνγερός Il. ε, 47; π, 607, die Verstorbenen δίζυροί Od. 8. 197 (denn aus dem Zusammenhang erhellt, dass hier unter sociol die Verstorbenen zu verstehn sind). Der höchste Grad des Hasses ist Etwas zu hassen wie den Tod: Il. γ. 454: Ισον γάρ σφιν πασιν απήγθετο Knot medalyn, wie Il. 1, 312. Der Aides ist auch desswegen unter den Göttern der verhassteste, Θεών ἔχθιστος ἀπάντων Il. ι, 159, so gewifs, als das Leben relative der Güter höchstes ist; ib. 401: oð yag émod ψυχης αντάξιον, ουδ' όσα φασίν 'Ilion έπτησθαι etc.. Und will man direkte Aeusserungen, so heisst es Od. μ, 341: πάντες μέν στυγεροί θάνατοι δειλοίσι βροrolow. Naiv drückt die Unlust zu sterben aus Il. o. 65: πέρι δ' ήθελε θυμώ εκφυγέειν θάνατόν τε κακόν και Κῆρα μέλαιναν, er hatte eben gar keine Lust zu sterben; cf. 48: ος μιν έμελλεν πέμψειν είς Μίδαο, zal οδχ έθέλοντα νέεσθαι. Die Seele geht in den Hades  $\delta \nu$  πότμον γοόωσα Il. π, 857; χ, 363. Und was mehr denn dies Alles beweist: als Odysseus im Hades den Achilleus über den Tod mit den Worten trösten will, dass er, wie er im Leben gleich den Göttern geehrt gewesen, so nun auch der König der Todten sey, erwidert ihm dieser die berühmten Worte: μη δή μοι θάνατόν γε παραύδα, φαιδιμί Όδυσσευ. βουλοίμην κ επάρουρος εων θητευέμεν άλλω, ανδρί παρ ακλήρφ, ο μη βίστος πολύς είη, η πάσιν νεκύεσσι καταφθιμένοισιν ανάσσειν (Od. 1, 488 ff.).

Es wird somit die Erörterung der Frage nothwendig, in wie fern denn der Tod ein so grosses Unglück sey. Wir stellen das Resultat derselben gleich an die Spitze der Erörterung: weil im Tode das Ich, das menschliche Selbstbewufstseyn, die Existenz der sich selbstwissenden Persönlichkeit aufhört.

16. Der Tod ist Scheidung der Seele vom Leib: d. h, im Tode verlässt die ψυχή, das Princip des animalischen, nicht des geistigen Lebens, den Leib, um in den Hades zu gehn\*). Sie war im Leibe gleichsam verschlossen als etwas von ihm Abgesondertes. für sich Bestehendes, das, sobald im Tode seine Bande gelöst sind, durch den Mund (Il. 4, 409) oder durch die Wunde (Il. ξ, 518 coll. π, 505; 856; χ, 362), zu entweichen eilt. Jedoch mit und in der wurn. diese für sich und alleln genommen, ist wie gesagt nur das animalische Leben des Menschen entwichen: ψυχή heisst zuweilen geradezu das Leben; Il. χ, 161: άλλα περί ψυχης θέον Έκτορος· ib. 825: λαυκανίην, ΐνα τε ψυχής ώχιστος όλεθρος auch wird sie mit αίων parallelisirt; Il. π, 453: λείπει ψυχή τε και αἰών. Der Geist vergeht durch ihr Entschwinden nur mittelbar, insofern nämlich, als der Leib, der eigentliche Träger des Geistes, von der ψυχή, vom animalischen Leben verlassen, alle Fähigkeit verloren hat, die ihm zugehörigen Organe des geistigen Lebens in Bewegung zu setzen; hinwiederum wird die ψυχή, vom Leibe getrennt, zum είδωλον, zum wesenund bewusstlosen Scheinbild des ehemaligen wirk-· lichen Menschen, einem Schatten (Od. z, 495), einem Traumbild (ib. 2, 222), einem Rauche gleich (Il. v. 100).

Vergl. die sehr verdienstliche Abhandlung Völcker's über die Bedeutung von ψυχή und εἰδωλον. Gießen. 1825. Halbkart's Psychologia Homerica. Züllichau. 1796 giebt sehr wenig Ausbeute. Was kann eine hom. Psychologie bieten, welche die goling fast ganz ignorit?

Dass nun der eigentliche Mensch der Leib sey, wird mehrere Male geradezu ausgesprochen; Il. α, 4: πολλάς δ' λφθίμους ψυχάς "Αϊδι προΐαψεν ήρώων α δτο θς δε ελώρια τεύγε χύνεσσιν (sie selber, d. h. ihr rechtes, wahres Ich); ψ, 65: ἡλθε δ' ἐπὶ ψυχὴ Πατροκλήσης δειλοίο, πάντ αθτώ, μέγεθός τε και δμματα zάλ, εἰκυῖα; womit zu vergleichen ib. v. 107: ἐῖκτο δὲ θέσκελον αὐτῷ. Od. λ, 601: τὸν δὲ μετ εἰςενόησα βίην Hoanlnelny, είδωλον· αθτός δε (der wirkliche leibhaftige Herakles) μετ' άθανάτοισι θεοίσιν τέρπεται Er Jaling. Drum wird auch nicht blos der Kürze wegen, sondern recht bedeutsam dem Leichname noch der Name der Person gegeben; Il. ψ, 21: πάντα γὰο ήδη τοι τελέω, τὰ πάροιθεν υπέστην, Έκτο ρα δευρ ἐρύσας δώσειν κυσίν ωμα δάσασθαι· ib. 45: πρίν γ ένὶ Πάτροκλον θέμεναι πυρί ib. 182: "Εκτορα δ' ούτι δώσω Πριαμίδην πυρί δαπτέμεν, αλλά πύνεσσιν. Vgl. auch ω, 227. In wiefern aber der Leib Bedingung und Träger des Geistes sey, wird aus folgendem Abriss der homerischen Psychologie, so hoffen wir, erhellen.

Es giebt nämlich I. ein rein körperliches Princip des geistigen Lebens: dies sind die φρένες, das Zwerchfell, welches die edleren Eingeweide, Herz, Leber u. s. w. von den unedleren scheidet; Il.  $\pi$ , 481:  $\ddot{\alpha}\lambda\lambda$   $\ddot{\epsilon}\beta\alpha\lambda$ ,  $\ddot{\epsilon}\nu\vartheta$   $\ddot{a}\rho\alpha$   $\tau\epsilon$   $\varphi\rho\dot{\epsilon}\nu\epsilon\varsigma$   $\dot{\epsilon}\rho$ γαται αμφ αδινόν κης. Od. ι, 301: οθτάμεναι πρός στηθος, όθι φρένες ήπαρ έχουσιν. Wir erweisen dies erstlich damit, dass wir zeigen, wie die Funktionen des Geistes, Empfinden, Denken und Wollen, in diesen poéves sämmtlich ihren Sitz haben. Zuvörderst Empfindung und Gefühl; denn der Dichter sagt τέρπεσθαι φρεσίν und Achnliches, πένθος ενί φοεσίν, άχος ελε φρένα. τί δέ σε φρένας ίχετο πένθος; (ll. α, 362), πόνος oder άχος φρένας αμφιβέβηκεν (11. ζ., 355), δείδρικα κατά φρένα, ξολπας ένι φρεσιν (II. φ, 583), αίδεῖσθαι φρεσι coll. ΙΙ. ν, 121: ἐν φρεσί θέσθε ξααστος αίδω και νέμεσιν.

11. β, 241: αλλά μάλ οὖκ Αχιλής χόλος φρεσίν, αλλα μεθήμων δάκε δε φρένας Εκτορι μύθος Il. ε, 493. Ferner Bewusstseyn und Gedächtniss. Der Schlaf, der dem Bewusstseyn ein Ende macht, wird ausgegossen έπλ βλεφάροισιν ίδε φρεσλ πευκαλίμησιν (Il. ξ. 165). Als Sitz des Gedächtnisses erscheinen die goéves in dem häufigen σησιν έχε φρεσί, wie auch wir sagen: behalte das im Herzen, und eigentlich das Gedächtniss meinen; ferner in ll. φ, 260: των δ' άλλων τίς κεν ήσι φοεσίν (mittelst eigener Erinnerung) οὐνόμας είποι, οσσοι δη μετόπισθε μάχην ήγειοαν 'Αχαιών. Dann alle Thätigkeiten des Verstandes: γιγνώσκω δὲ καλ αθτός, ο τοι πινυτή φρένας ίπει Od. v, 228; ingleichen είδεναι κατά φρένας, γνώναι ένι φρεσίν, επίστασθαι φρεσίν άρτια βάζειν, έπεα φρεσίν είδεναι, φράζεσθαι έν φοεσίν, νοείν, δομαίνειν, μενοινάν, μεομηρίζεσθαι φρεσίν oder μετά φρεσίν, ιδέσθαι ένι φρεσίν ηδέ δαηναι, φοεσί σύνθετο θέσπιν αοιδήν etc.. Daher sind auch bei allen Störungen des Verstandes die goéves betheiligt; so bei den vom Weine bewirkten: neol φοένας ήλυθεν οίνος Od. ι, 362; οίνος έχει φρένας Od. σ. 331; δαμασσάμενος φρένας οίνφ Od. ι, 454: βεβαρηότα - φρένας οίνφ Od. τ, 122; φρένας ἄασεν οίνφ Od. a. 297; bei Bethörungen aller Art, insbesondere bei solchen, welche die Gottheit bewirkt: βλάπτειν, ηπεροπεύειν φρένας, έξελέσθαι φρένας, was einige Male Zeus thut, arn goévas elle Il. n, 805; ferner: ex rão πλήγη φρένας Il. π, 403 coll. Il. η, 360: έξ ἄρα δή τοι έπειτα θεοί φρένας ώλεσαν αθτοί. Hiezu gehört das ualveo dat woed 11. 9, 360. Endlich sind die woeves auch der Sitz des teleologisch bestimmten Denkens. des Gedenkens oder des Wollens. Daher der Dichter sagt πείθειν φρένα, νόστον μετά φρεσί βάλλειν, αίει τοι τὰ κάκ έστι φίλα φρεσί μαντεύεσθαι, σφώϊν δ' ώδε θεών τις ένλ φρεσλ ποιήσειεν αθτώ θ' έστάμεναι πρατερώς και ανωγέμεν άλλους, in euch beiden aber wirke eine Gottheit den Entschluss etc.. Darum ist es auch begreiflich, dass die Bly und alzh in den

φρένες wohnt; II. γ, 45: οὖχ ἐστι βίη φρεσί· II. ν, 381: φρεσίν εἰμένος ἀλκήν·  $\dot{\sigma}$ , 245: μετὰ φρεσί γίγνεται ἀλκή·  $\pi$ , 157: τοῖσίν τε περί φρεσίν ἄσπετος ἀλκή. — Selbst das sinnliche Begehren, der Appetit, hat dort seinen Sitz: σίτον τε γλυκεροῖο περί φρένας ἴμερος αίρεῖ II.  $\lambda$ , 89.

18. Irren wir nicht sehr, so hat man in allen diesen verzeichneten Stellen poéves als-den Körpertheil, als das leibliche Zwerchfell zu denken. Metonymisch wird aber der Sitz der geistigen Thätigkeit auch für diese selber gesetzt, theils in Ausdrücken, die noch an die ursprüngliche Bedeutung erinnern, theils schon so, dass φρένες geradezu für Geist, Gesinnung überhaupt, insbesondere gern für Verstand im eigentlichen Sinne steht. Wir erinnern an die Ausdrücke φρένες είσαι, έμπεδοι, εναίσιμοι, απεσταί, στρεπταί, αγαθαί Od. λ, 367: σολ δ' έπι μεν μορφή έπέων, ένι δε φρένες εσθλαί. Hieran schliesst sich die specielle Bedeutung Verstand in Stellen wie Il. &, 141: οἔ οἱ ἔνι φρένες, οὐδ' ἠβαιαί coll. Od. φ, 288; πη δή τοι φρένες οίχουθ', ής τὸ πάρος περ έκλε -; ΙΙ. φ. 201; vergleiche φρένες μαινόμεναι II. φ. 114; νῦν δέ σεν ωνοσάμην πάγχυ φρένας Il. So steht φρένες nicht selten im Gegensatze von είδος, φυή, κάλλος und Fora. Od. o, 454: odz apa voly Ent eldet zat woeνες ήσαν coll. Od. δ, 264: οὐ τευ δευόμενον, οὖτ ἄρ φοένας, ούτε τι είδος und ib. 3, 168: ούτε φυήν, ούτ αρ φρένας. Il. α, 115: οὐ δέμας οὐδε φυήν, οὖτ αρ φρένας, ούτε τι έργα. ΙΙ. ν, 432: κάλλει καλ έργοισιν ίδὲ φρεσίν.

19. Dass die φρένες das körperliche Princip des geistigen Lebens sind, erweisen wir zweitens damit, dass, wenn der Thierseele Eigenschaften zugeschrieben werden, welche den Thätigkeiten des menschlichen Geistes analog sind, diese gleichfalls auf den φρένες beruhn und denselben inhärieren. So heifst es ll. d, 245 von den Hirschkälbern: οὐδ' ἄρα τις σφι μετά φρεοί γίγνεται ἀλκή· Il. ρ, 111 vom Löwen:

τοῦ ở ἐν φρεσιν ἄλκιμον ἡτος παχνοῦται. Endlich drittens, und dies ist das Schlagendste, daraus, dass dem Leblosen, wenn ihm geistige Thätigkeit zugeschrieben wird, ebenfalls φρένες beigelegt werden. Die mit Verstand begabten Phäaken-Schiffe heissen Od. 9,556 τιτυσκόμεναι φρεσὶ νῆες (vgl. Il. ν,558, wo von Antilochos gesagt wird: τιτύσκετο δὲ φρεσὶν ἦσιν ἢ τευ ἀκοντίσσαι ἢὲ σχεδὸν δρμηθῆναι). Il. σ,419 heist es von den aus Gold gefertigten Mädchen in Hephaistos' Haus: τῆς ἐν μὲν νόος ἐστὶ μετὰ φρεσὶν, ἐν δὲ καὶ αὐδὴ καὶ σθένος etc.

20. Aber neben dem körperlichen Principe des geistigen Lebens giebt es II. auch ein unkörperliches, ein seelisches Princip desselben, ein geistiges Correlat der animalischen ψυχή. Das ist der θυμός. Denn obgleich sich aus dem Grundbegriffe von Junos, welcher kraft der Abstammung des Wortes von 900 bekanntlich ein Wallen und Strömen, ein Brausen und Sieden ist (θύσις καὶ ζέσις τῆς ψυvic Plat. Cratyl.), besonders solche Bedeutungen herausgebildet haben, welche die Regungen des Triebes und Gefühls bezeichnen, Verlangen, Wille, Herz, Zorn, Muth u. dgl., so erscheint doch der Dvude nicht selten auch als Träger der geistigen Thätigkeiten überhaupt, so dass mittelst des Jupos nicht nur gefühlt, begehrt, geliebt, gezürnt, sondern auch gewusst, gedacht, überlegt und begriffen wird. geht im θυμός das Nämliche vor was in den φρένες vorgeht, und insofern ist θυμός als das unkörperliche Princip der geistigen Thätigkeiten dem körperlichen goéves zu parallelisiren. Wir erinnern an γηθήσει θυμός neben τέρπεσθαι φρεσίν, an θυμόν χολώθη, εχολώσατο θυμώ neben χόλος (ενί) φρεσίν, an θυμός εέλπεται und dergleichen neben έολπας ενί φρεσίν, an θυμώ δείσαι, θυμώ κήδεα έγειν neben den vielen entsprechenden mit φρένες gebildeten Ausdrücken, an alda Jeaf' erl Jung neben er goegt 9603° alda (Il. v. 121), an égos - Jundo evi στήθεσσι

περιπροχυθείς εδάμασσε (Il. ξ, 316) neben έρως πυπινας φρένας αμφεκάλυψεν (ib. 294), an θυμον πείθειν neben φρένα πείθειν. Ferner vergleichen wir θυμώ σάφα είδέναι, φράζεσθαι, κατά θυμόν μερμηρίζειν. μνήσατο γάρ κατά θυμόν u. dgl. mit den gleichbedeutenden oben wegen φρένες aufgeführten Redensarten. das θυμώ νοέω και οίδα έκαστα (Od. σ, 228) mit dem φρεσί νοείν (Il. o, 81), das θυμός αεσίφρων (Od. φ. 302) mit άτη φρένας είλεν. Das sinnliche Begehren hat im θυμός so gut als in den φρένες seinen Sitz; mit der oben angeführten Stelle Il. 2. 89 vergleiche κεύθετε θυμφ βρωτύν (Od. σ, 406), ήραρε θυμόν εδωδή (Od. ε, 95), δαιτός κεκορήμεθα θυμόν, πλησάμενος θυμὸν ἐδητύος etc. - Aus dieser Parallelisirung des körperlichen und unkörperlichen Princips der geistigen Thätigkeiten erhalten nunmehr Ausdrücke wie ωρμαινε κατά φρένα καὶ κατά θυμόν, οὐδ' ἐνόησε κατά φοένα και κατά θυμόν, wo man gewöhnlich mit Unrecht im Verstand und im Gemüth übersetzt. ihr eigentliches, vollständiges Licht; man wird sich nehmlich so gut man sich zur farrenäugigen Here bequemt hat auch entschließen müssen zu sagen: im Zwerchfell und in der Seele. Aber gerade bei der Parallelisirung beider Principien tritt auch ihr Unterschied schr deutlich hervor. Die goeves, als etwas Körperliches, eignen sich nicht zum Subjekt einer geistigen Thätigkeit; diese geht wohl mittelst der φοένες und in denselben vor (φρεσίν, έν φρεσίν, κατά φρένας), aber nur einige Male treten die φρένες oder tritt vielmehr die gonv als handelndes Subjekt auf: έκλήθεται φρήν, έτράπετο φρήν. Dagegen handelt der lebendige θυμός äusserst häufig selbst: θυμός ανώγει, πελεύει, ήθελε, ἵετο, εβούλετο, εποτούνει, οθπ έάσει etc.. Anhangsweise bemerken wir hier noch, dass gruds aufs engste verwandt ist mit hroo \*) von ďω

<sup>\*)</sup> Vgl. mit θυμοῦ δευόμενος das vollkommen gleichbedeutende βεβλαμμένος ήτος 11. π, 660.

de und mit κραδίη (vergl. das äusserst häusige κραδίην καὶ θυμὸν ἴκανεν), endlich mit κῆρ, wenn gleich letzteres in Il. ζ, 523 τὸ δ' ἐμὸν κῆρ ἄχνυται ἐν θυμῷ als etwas specielleres denn θυμὸς, als in diesem enthalten erscheint. Die nähere Darlegung dieser Verwandtschaft würde für jetzt den Gang der Untersuchung nur stören; es wird sich weiter unten die Nothwendigkeit ergeben, wenigstens in einer Hauptrücksicht näher darauf einzugehn.

21. Für jetzt versuchen wir unsere Parallelisirung des Jupòs als des unkörperlichen Princips der geistigen Thätigkeiten mit den opéves als dem körperlichen noch weiter zu begründen. Unter den Bezeichnungen der Scelenkräfte spielen bei dem Dichter ausser den genannten auch mévos und vovs eine große Rolle. Was nun μένος betrifft, so ist es gemäss seiner Verwandtschaft mit μάσ, μέμονα, μεvealvo (vgl. Doed. Lectt. Hom. spec. !!!) der Drang; mit sinnlicher Anschaulichkeit steht Od. ω, 319: τοῦ ο ωρίνετο θυμός (des Odysseus in der Erkennungsscene mit Laertes), ανα ύζνας δέ οι ήδη δριμύ μένος προύτυψε, φίλον πατέρ είζορόωντι, es schlug ikm der kitzelnde Drang in die Nase, wie wir sagen: es jückte ihn -; Il. τ, 200: άλλοτέ πες και μαλλον δωέλλετε ταυτα πένεσθαι, δππότε τις μεταπαυσωλη πολέμοιο γέγηται, καὶ μένος οὐ τόσον ήσιν ἐνὶ στή-Secour Euclow. Es ist ferner die nach Bethätigung strebende Kraft, auch in allgemeinerem Sinne: Lebenskraft; daher es neben ψυχή steht in τοῦ δ' αὖθι λύθη ψυχή τε μένος τε Il. ε, 296 coll. ρ. 298: vgl. ἀπὸ γὰο μένος είλετο χαλκὸς Il. γ, 294, ferner τὸ γάρ μένος ἐστι καὶ άλκή, Essen und Trinken, Il. ι. 706. Weiter ist es der energische Wille, der vorwärts trachtende Muth, der hervorbrechende Zorn: αί γάρ πως αὐτόν με μένος καὶ θυμός ανείη - 11. γ. 346; μένος καὶ θυμὸς ἀνώγει, Il. α, 198; ήλθον ἐγώ παύσουσα τὸ σὸν μέγος, 11. α, 207; ἔνθ αὖ Τυδείδη Λιομήδει Παλλάς 'Αθήνη δώπε μένος και θάρσος, Il. .

init.; susar usrear anequeus Il. 3., 361. Niemals ist cs die den Leib durchwallende Seele, nie das Herz, das Gemüth, nie das sinnliche Begehren, niemale endlich die Verstandesthätigkeit. Diese bezeichnet der vovc als Denkkraft und Verstand überhaupt, zweitens als die actie des Denkens, welche als Dichten und Trachten übergeht in die Sphäre des Willens und sich hier verallgemeinert in der Bedeutung: Denkart, Gesinnung (Od. σ, 136: τολος γάρ νόσς έστιν επινθονίων ανθρώπων, οίον επ' ήμαρ άγησι πατηρ ανδρών τε θεών τε ναl. νόος έναισιμος, θεουδής); endlich als das Gedachte, der Gedanke, der sich näher bestimmt als Sinn, Plan und Rathschluss (Il. o, 242: ἐπεί μεν ἔγειοε Διὸς νόος αἰγιόχοιο · Od. ξ, 490: ο δ' έπειτα νόον σχέθε τονδ' ένλ θυμώ, fasste diesen Plan; οὖτι καθ ἡμέτερον γε νόον, nicht nach unserem Sinn, Il. 4, 108). Weil nun Denken das ist, was den specifischen Unterschied zwischen Menschen und Thieren begründet, so bezeichnet voüs auch die Vernunft: Od. z, 239: οι δε συών μεν έχον κεφαλάς φωνήν τε τρίχας τε καὶ δέμας, αὐτὰρ νοῦς ἡν ἔμπεδος, ώς τὸ πάρος περ. Zusammengestellt wird νοῦς mit Douge: Sinn und Willen, mit une: Verstand und Ueberlegung, auch Absicht und Vorhaben oder Sinnen und Dichten; vgl. Il. 7, 447, endlich mit Bovhá. Od. π. 374: ἐπιστήμων βουλή τε νόφ τε.

Diese kurzen Andeutungen genügen zum Erweise, dass unter μένος und νοῦς zwei Grundkräste der Seele zu verstehn sind, denen man, um die Trias von Gefühl, Verstand und Willen vollständig zu haben, θνμὸς in seinem speciellen Sinne beiordnen mag. Aber sie beide, μένος und νοῦς, ruhn gleichmässig so wohl in den φρένες als in dem θνμός, so dass sich von diesen beiden jedes als ein Träger jener Grundkräste, somit als Princip der geistigen Thätigkeiten erweist. Man vergleiche a) in Bezug auf μένος Il. ρ, 451: ἐν γούνασσι βαλώ μένος ἢδὶ ἐνὶ θνμῷ ferner ψ, 468: μένος ἔλλαβε θνμὸν mit

II. φ, 145: μένος δέ οἱ ἐν φρεσὶ Ͽῆχεν Ξάνθος ferner II. χ, 312: μένεος δ' ἐμπλήσατο θυμὸν ἀγρίου mit II. α, 103: μένεος δὲ μέγα φρένες ἀμφιμέλαιναι πίμπλαντ' b) in Bezug auf νοῦς das oben schon angeführte θυμῷ νοεῖν mit φρεσὶ νοεῖν (II. ο, 81), ferner das τῆς ἐν μὲν νόος ἐστὶ μετὰ φρεσὶ (II. σ, 419) mit jenem ὁ δ' ἔπειτα νόον σχέθε τόνδ' ἐνὶ θυμῷ Od. ξ, 490, abgesehn davon, daſs auch βουλὴ und μῆτις, welche mit νοῦς gleichbedeutend sind, dem θυμὸς inhärieren; ἐμβάλλεσθαι θυμῷ μῆτιν, ηδε δέ μοι κατὰ θυμὸν ἀρίστη φαίνετο βουλή °).

22. Doch wir haben für unsere Parallelisirung des Junds mit den goéves noch einen dritten Beweis. Oben nannten wir 9vµòc das geistige Correlat der animalischen ψυχή. Als solches verlässt der θυμός wie die ψυχή den Leib im Tode: τον λίπε θυμός, από δ' έπτατο θυμός, θυμύν απηύρα, έξέλετο, θυμόν δλέσσαι, αποπνείειν, θυμόν αΐσθων, ώπα δε θυμός ώγετ από μελέων II. π, 606; Μπε δ' όστεα θυμός ib. 743, τοὺς μεν Τυδείδης δουρικλειτός Διομήδης, θυμο θ και ψυχῆς κεκαδών, κλυτά τεύχε απηύρα λ, 334. Aber der θυμός theilt das Loos der ψυχή nicht; er ist nicht identisch mit ihr; denn Od. λ. 220-222 wird ausdrücklich unterschieden: αλλά τὰ μέν τε, das Körperliche, πυρός κρατερόν μένος αίθομένοιο δαμνά, έπει κε πρώτα λίπη λεύκ δστέα θυμός ψυχή δ', ήθτ ονειρος, αποπταμένη πεπότηται. Hieraus geht unwidersprechlich hervor, dass Jouds wenn auch einerseits an vielen Stellen eine einzelne Geisteskraft,

φρένες δυμός (ήτορ, ποποίη)

μένος νοῦς (θυμός) — μένος νοῦς (πηρ)

μήτις μήτις

βουλή βουλή

Erősog ist lediglich das äufserliche Behältniss der Seelenkräfte, gehört folglich nicht in diese Tafel.

<sup>\*)</sup> Aus diesem Allen ergiebt sich für Homer folgende psychologische Tafel:

doch andererseits auch wieder viel mehr als eine solche, dass er ein Träger der übrigen und so zu sagen die geistige Seele ist, welche mit der animalischen correspondirt.

23. Hiemit haben wir zur Genüge gezeigt, dass sich der Dichter einerseits den Junoc als den woed coordinist denkt. Nichts desto weniger ist es ihm andererseits wieder unmöglich, jenes unkörperliche, scelische Princip ohne Verbindung mit einem körperlichen Organ zu denken; darum inhäriert auch der θυμός den φρεσίν, und es ist in diesen am Endo das ganze geistige Leben in seinem Principe sowohl als in seinen einzelnen Acusserungen vollkömmlich beschlossen. Man vergleiche, was Il. 9, 201 Here zu Poseidon sagt: ovdé vv ool περ δλλυμένων Δαναών δλοφύρεται εν φρεσί θυμός; in welcher Stelle sich Jupos also zu den goest verhält, wie zão zu Junds in dem oben schon angeführten zão άγνυται εν θυμώ aus Il. ζ, 524; ferner Il. τ, 178: καλ δε σοι αθτώ θυμός ενί φρεσιν ίλαος έστω· Il. ν, 280: ουδέ οι ατρέμας ήσθαι έρητύετ εν φρεσι θυμός (dem Feigling); Il. ω, 321: καὶ πᾶσιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς ἰάν-3η, womit zu vergleichen Od. ω, 382: φρένας ένδον ιάνθης; 11, ν, 487: πάντες ενα φρεσί θυμον έχοντες, und, damit man nicht meine, Junds hafte nur in so fern in den φρεσίν, als es eine cinzelne Regung des Gemüthes bedeute, endlich auch Od. e. 458: all ore δή δ' ἄμπνυτο καὶ ές φρένα θυμός αγέρθη, wo das Wort offenbar für das gesammte geistige Leben des Menschen, für das Selbstbewusstseyn überhanpt steht. Nicht minder denn Junds haften auch desselben oben genannte Synonyma hroo und xoadin in den φοεσί siche in Bezug auf ήτος Il. π, 242: θάρσυνον δέ οί ήτος ενί φρεσί . ΙΙ. τ, 169: θαρσαλέον νύ οί ήτος ένὶ φρεσί, womit zu vergl. Il. ę, 111: ἐν φρεσὶν άλκιμον ήτος παχνούται. Ferner: πη μέματον; τί σφώϊν ένλ φρεσλ μαίνεται ήτος; 11.9,413. In Hinsicht auf κραδίη 11. π, 435: διχθά ρέ μοι κραδίη μέμονε φρεσίν δρμαίνοντι.

24. So beruht denn alles geistige Leben auf den  $\varphi \varrho \acute{e} \nu \varepsilon \varsigma$ . Wenn diese nicht sind, ist auch kein Geist, kein Gefühl, kein Denkeu, kein Wille. Gehn also diese verloren im Tode, durch das Feuer des Scheiterhaufens oder nicht mehr animalisch belebt durch die  $\psi \nu \chi \acute{\eta}$ , so ist vom Menschen der Geist gestorben; nichts ist von ihm übrig als, sonderbar genug, das animalische Leben; denn die  $\psi \nu \chi \grave{\eta}$ , und nur diese, ruht nicht in den  $\varphi \varrho \acute{e} \nu \varepsilon \varsigma$  nur diese kann somit in den Hades gehn.

Nach dieser Deduktion wird endlich die Bedeutung der beiden Stellen klar, in denen die Bedeutung des Vorhandenseyns oder des Fehlens der φρένες für das εἰδωλον d. i. die im Hades befindliche ψυχὴ klar ausgesprochen ist. Als Achilleus des Patroklos Eidolon geschu, ruft er II. ψ, 103: ὧ πόποι, ἡ ῥά τις ἐστι καὶ εἰν Αίδαο δέμοισιν ψυχὴ καὶ εἰδωλον ἀ τὰ ρ φρένες οὐκ ἔνι πάμπαν. Und Od. κ, 493 sagt Circe von Tiresias, um dessen willen Odysseus in den Hades hinabgehn muſs: τοῦ τε φρένες ἔμπεδοί εἰσιν τῷ καὶ τεθνηῶτι νόον πόρε Περσεφόνεια, οἴφ πεπνύσθαι τοὶ δὲ σκιαὶ ἀἴσσονσιν.

25. Hiemit haben wir die Richtigkeit uuserer obigen Antwort auf die Frage, warum der Zustand der Abgeschiedenen im Hades ein unglückseliger sey, zur Genüge dargethan; wir haben gezeigt, dass der Mensch im Tode sich selbst verloren geht, dass er nicht nur, was sich von selber versteht, alles dessen entbehrt, was an den Besitz des Körpers geknüpft ist, sondern dass er im Tode um sein eigentliches Ich, um seine geistige Persönlichkeit kommt. Wir weisen nunmehr den Zustand der Todten im Einzelnen nach.

In Absicht auf die physische Existenz der Abgeschiedenen geben die Benennungen σκιαί (Od. κ, 495), ἀμενηνὰ κάρηνα (wesenlose Häupter; vgl. Doed. Lectt. Hom. Spec. III), εἰδωλα, die Vergleichungen der abgeschiedenen Seele mit einem Rauch, einem Traum-

bild allen bier nöthigen Aufschluss. Sie sind nun nicht Fassbares, nichts Greifbares mehr; rolg uer έφωρμήθην, sagt Odysseus Od. λ, 206 vom εἰδωλον seiner Mutter, έλέειν τέ με θυμός ανώγει, τρίς δέ μοι έπ χειρών, σκιή είκελον ή και δνείρω, έπτατ · und sie selbst erklärt den Grund davon v. 219 ff. mit den Worten: οὐ γὰρ ἔτι σάρκας τε καὶ ὀστέα ἐνες ἔχουσιν, ἀλλὰ τὰ μέν τε πυρός κρατερόν μένος αίθομένοιο δαμνά, έπεί κε πρώτα λίπη λεύκ δστέα θυμός. Sie haben drum auch keine rechte Stimme mehr; sie bringen nur ein klangloses Summen und Zischen hervor, das, wie die Stimmen der Vögel, mit rolleiv bezeichnet wird. oder mit κλαγγή, welches der Dichter nie vom Metall der artikulirten Menschenstimme braucht (vgl. Od. 2, 605: ἀμφὶ δέ μιν κλαγγή νεκύων ήν, ολωνών ως), oder auch mit nxn, von welchem Worte das Nämliche gilt; vgl. Passow und λ, 633: αλλά ποὶν ἐπὶ ἔθνε αγείρετο μυρία νεχρών ήχη θεσπεσίη, mit wundersamen, unheimlichem Goräusche. - In Absicht auf ihre geistige Beschaffenheit ist ihr Schicksal Bewustlosigkeit. Der Todte heisst einige Male αχήριος (Il. λ. 392), d. i. einer, der kein zno, d. h. kein nroo oder, was gleichviel ist, keinen θυμός, also kein geistiges Bewulstseyn hat; ferner ist Od. 2, 476 von den Todten als von ἀφραδέες, besinnungslosen, die Rede. Darum vergisst im Hades der Todte seiner gleichfalls verstorbenen Freunde, und Achilleus vermisst sich hoch, wenn er diesen Bann des Hades zu brechen verheisst; Il. γ, 389: εὶ δὲ θανόντων πεο καταλήθοντ είν Αίδαο, αὐτὰς εγώ και κείθι φίλου μεμνήσομ εταιoov. Kennt ja doch die Mutter ihren Sohn nicht eher, als bis sie von dem Blute der von Odysseus in jene Grube geschlachteten Opferthiere getrunken (Od. 2, 153), und das Gleiche ist von allen mit Odysseus sich unterredenden Helden anzunehmen, wenn der Dichter auch nicht bei jedem Einzelnen des Trinkens gedacht hat.

26. Nämlich die Todten sind momentaner Wieder-

belehung fähig. Die oosves konnen sie freilich nicht wieder bekommen; da wird denn ein anderes Leibliches zum Träger des neuzugewinnenden Bewusstseyns gemacht, das Blut. Mit geistreicher Inkonsequenz denkt sich der Dichter die Schatten als fähig. das Blut in sich aufzunehmen. Wie das Leben der tödtlich Verwundeten mit ihrem Blute verströmt. so kehrt es mit dem Blute in die wurn zurück, und mit dem Leben das Bewusstseyn und die Sprache und alles menschliche Gefühl; Od. λ, 153: μήτης ήλυθε και πίεν αίμα κελαινεφές αυτίκα δ' έγνω και μ όλοφυρομένη έπεα πτερύεντα προς ηύδα. Achilleus' Seele scheidet bocherfreut (γηθοσύνη) von Odysseus, der ihr Neoptolemos' Heldenmuth gepriesen (ib. 540); Ajas aber, der nothwendig ebenfalls vom Blute getrunken haben muss (sonst hätte er Odysseus nicht erkanut), aber eben weil er ihn vorher nicht erkannte, dem Drange nach Wiederbelebung instinktmässig folgen konnte. Ajas also hült ewiglich Zorn. Zu ihm, dem Neubelebten, spricht dann Odysseus als wie zu einem Lebenden ganz unbefangen: δώμασον δε μένος και αγήνορα θυμόν. Nut Tiresias. dessen goevec eunedor geblieben sind auch im Todo. obwohl er wie die Andern ein Schatten ist, erkennt den Odysseus und redet mit ihm bevor er getrunken (Od. 2, 91); begehrt abor gleichfalls des Blutes, als Schatte, der den Drang nach Leben fühlt, wie uns bedünkt, nicht weil er dann erst weissagen konnte. Denn diese Fähigkeit batte er ja mit der ihm zu Theil rewordenen Bewahrung seines geistigen Lobens, mit den opéves behalten. Schwerlich mochte sich entscheiden lassen, ob nach des Dichters Vorstellung Herakles' είδωλον getrunken. Denn obgleich alle sonstige Analogie dafür spricht, so lesen wir gleichwohl v. 615 nach dem erva o' avrina zervos nicht, wie man nach λ, 390 erwarten sollte; ἐπεὶ πίεν αίμα κελαινόν, sondern έπει ίδεν δωθαλμοίσιν.

27. Hiemit sind wir in das Gebiet der Wider-

sprüche gerathen, in welche sich auch in diesem Bereiche die homerische Weltanschauting mit Nothwendigkeit verstrickt \*). Der Todte ist ein merkwürdiges Wesen. Er hat keinen Leib mehr, und doch noch eine Art von leiblicher Existenz, keinen Geist mehr und ist doch ein Geist, ist etwas Uebermenschliches, ja Göttliches (divi manes). Es gebehrdet sich die Vorstellung, als ob sie dem Menschen im Tode nichts mehr lassen wollte, lässt ihm jedoch Manches nicht nur, sondern giebt ihm theilweise noch mehr, als er im Leben besafs! Das Unerklärliche, Geheimnisvolle der Geisterwelt ist es, was entgegengesetzte Vorstellungen nicht nur möglich macht, sondern sogar provocirt. Es erscheint dann, wie wir sehen werden, der lebendige Körper eben sowohl als Schranke und Hemmuiss des Geistes, denn als Bedingung und Träger desselben.

28. Um das Aeusserliche zuerst zu besprechen, so hat schon Völcker in seiner homerischen Weltkunde genügend auf den Widerspruch aufmerksam gemacht, der in der Vorstellung des Dichters von der Lokalität des Hades herrscht. Denn einerseits ist nichts gewisser, als das sich ihn der Dichter westlich jenseits des Ocean, außerhalb des Bereiches unseres Sonnensystems aber durchaus nicht unterirdisch denkt (vgl. Voelcker p. 141 ff.); andererseits ist es eben so wenig zweiselhaft, das er ihn auch ins Innere der Erde versetzt (V. p. 140 f.). Es möchte schwerer seyn, einen genügenden Grund für die erste als für die zweite, natürliche Vorstellung nachzuweisen; doch hat diese ganze Untersuchung für unseren gegenwärtigen Zweck kein Interesse ...). Wichtig

<sup>. \*)</sup> Freilich wird über diese Widersprüche mit rechter Bestimmtheit erst dann geredet werden können, wenn die Kritik mit den Interpolationen von Od. 2 im Reinen ist. Möge sie sich nur nicht zuviel vergebliche Mühe machen.

<sup>••)</sup> Eggers freilich hat in seiner Abhandlung de Orco Ho-

dagegen sind die Widersprüche der Vorstellung in Absicht auf die Leiblichkeit der Todten. meinen hier nicht diejenigen Stellen, in welchen den Todten eine laute Stimme beigelegt wird, wie z. B. Od. 2, 391, we es you Agamemnon heifst: xlale d' eye Liréac denn er hatte ja vom Blute getrunken; auch nicht Il.  $\psi$ , 67, wo Patroklos'  $\psi vz \hat{\eta}$  beschrieben wird als ihm in allen Stücken und auch der Stimme nach ähnlich: denn Patroklos erscheint ia als ein Traumbild, und die Traumbilder reden mit dem Träumenden vernehmlich; kaum auch dass Elpenor's wvzh ohne Blut getrunken zu haben mit Odysseus vernehmlich zu sprechen vermag (2, 51 ff.); denn Elpenor war noch nicht verbrannt und bestattet. So lange der Leib aber nicht vernichtet ist, steht er mit der wuzh in einem geheimen Rapport; die Seele hat noch ein Element von Leiblichkeit an sich. Sie ist noch nicht einerlei Wesens mit den Seelen bereits verbrannter Leiber geworden, und wird daher von diesen auch nicht über den Fluss gelassen; Il. w., 71 ff. sagt Patroklos: θάπτε με όττι τάγιστα, πύλας Αίδαο πεοήσω. Τηλέ με είργουσι ψυχαί, είδωλα καμόντων, οδδέ μέ πω μίσγεσθαι δπέρ ποταμοίο έωσιν άλλ αθτως αλάλημαι αν εθουπυλές 'Aïdoc do. Eben so wenig befremdet, dass Tiresias' eldwlov redet; dena diess hat ja, freilich mit merkwürdiger, nicht näher zu urgirender Inkonsequenz, seine woeves noch. - Auch meinen wir die Körperlichkeit der Freyler Tantalos. Tityos und Sisyphos nicht; denn wenn einmal die mythologische Vorstellung von solchen Strafen redete, so musste sie den Bestraften auch ihre Körper lassen. Nach diesen Analogieen sind wohl auch die Meineidigen, welche nach Il. y, 278; t, 259 von den Erinnyen im Hades (δπὸ γαζαν) gestraft werden, körperlich zu

merico. Altona 1866 nachzuweisen gesucht, dass es in der Vorstellung der Alten nur einen Orcus gebe und dass dieser im Innern der Erde sey.

denken; denn ein wesen - und bewulstloses sidular ware ia des Gefühls einer Strafe nicht fähig. Alles also, was solchen Todten zugeschrieben wird, die nicht in jeder Beziehung wirkliche, wahrhafte eldela sind, bringt' in die Vorstellung von diesen keinen Widerspruch. Allein das ist ein Widerspruch, wenn das eldulor, das einem Rauch oder einem Schutten gleicht, das nichts Fassbares und Greifbares ist, das in seiner Bewusstlosigkeit doch wohl auch der Empfindung der Furcht nicht fähig ist, abgewehrt werden kann von iener mit Blut gefüllten Grube durch das blanke Schwert; Od. z., 535: αὐτὸς δὲ ξίφος ἐξὸ έρυσσάμενος παρά μηρού ήσθαι, μηδε έαν νεχύων άμενηνά κάρηνα αίματος άσσον ίμεν, πρίν Τειρεσίαο πυ-Θέσθαι cf. λ, 48 ff., 88 ff.. - Auch das ist ein Widerspruch, wenn Orion's Eidolon, der auf der Asphodelos-Wiese die Schatten der von ihm im Leben getödteten Thiere jagt, eine ganz eherne, stets unzerbrechliche Keule führt (Od. 2, 575). Solche Widersprüche lösen zu wollen, wäre thöricht; sie schieben sich der Vorstellung des Dichters unvermerkt, ja man möchte sagen nafürlich unter, und treten mehr ia der poetischen Darstellung hervor, als dass sie den Kern der Ansicht alterirten.

29. Wir gohn su den Widersprüchen fort, die sich in des Dichters Vorstellung finden in Absicht auf das Bewusstseyn und Wissen der Todten. Tiresias gehört begreiflicher Weise nicht hieher. Eben so wenig dass man die Aeusserungen Lebender urgiren, wenn solche bei Gelegenheit von den Todten so reden, als ob diese im Hades ein Bewusstseyn hätten; wie z. B. II. ω, 592 Achillous sagt: μή μοι, Πάτροχλε, σχυδμαινέμον, αἴ κε πύθηαι εἰν Ἰιδός περ ἐων, ὅτι Ἐκτορα δἴον ἔλυσα: oder Deiphobos II. ν, 415: οὐ μὰν αὖτ ἄτιτος κεῖτ Ἰασιος ἀλλά ε φημι εἰς Ἰαϊδός περ ἰόντα, πυλάρταο κρατεροῖο, γηθήσειν κατὰ θυμὸν, ἐπεὶ ῥά οἱ ὤπασα πομπόν. Dies sind momentane Vorstellungen, die nicht bestimmt sind, ein so zu

sagen dogmatisches Dafürhalten auszudrücken. Auffallender ist Minos' Richteramt unter den Todten; Od. λ. 568 - 571: ένθ ήτοι Μίνωα ίδον, Διὸς ἀγλαὸν υίδν, χούσεον σκηπτοον έχοντα, θεμιστεύοντα νέχυσσιν, ημενον· οί δέ μιν άμφὶ δίχας εἴοοντο ἄναππα, ημενοι έσταότες τε κατ' εὐουπυλές "Αϊδος δώ. Ει wäre durchaus falsch, diese Stelle auf die spätere Vorstellung von einem Gericht über das Verhalten der Todten im Leben zu beziehn. Dies erlaubt weder das Wesen der eldwla noch das Schweigen des Dichters von einem getreunten Aufenthalte der Frommen und Gottlosen (gestraft werden nur ausgesuchte, ungewöhnliche Frevler, wie Tantalos etc. und die Meineidigen), noch endlich die Sprache. Denn of de ner anoi dixas elporto (vgl. 542: elporto δε κήδε εκάστη· Il. α, 513: και είρετο, ε. v. a. ηὐδα, δεύτερον αύτις) kann nur heißen: die Todten um ihu her trugen ihm ihre Händel vor, und holten sich folglich richterlichen Bescheid von ihm. Dies setzt voraus, dass die sinn- und bewusstlosen Todten miteinander vor dem Richter processiren. Diese Vorstellung scheint darauf zu beruhen, dass Minos wie Orion den Beruf, den er im Leben hatte, fortführt im Tode; da war der Dichter denn genöthigt, ihm Objekte zu geben, an denen er ihn üben konnte. Noch auffallender endlich ist, dass die Todten, des Leibes ledig, gleich als wäre dieser eine Schranke der Seele gewesen, zuweilen ein übermenschliches Wissen verrathen. Wir wollen hier gleichfalls nicht urgiren, dass Tiresias und Herakles den Odysseus, den sie doch im Leben nie geschen haben, obne weiteres erkennen. Aber Elpenor sagt Od. λ, 69 zu Odysseus: οίδα γας, ώς ενθένδε κιών δόμου εξ Αίδαο νησον ές Αλαίην στήσεις εθεργέα νηα. Und wollte man auch diese Worte nur als eine blos menschliche Vermuthung, nicht als übernatürliche Weissagung fassen, so bleibt doch immer Patroklos' Acufserung Il. ψ, 80 stehn: καὶ δὲ σοὶ αὐτῷ μοῖρα, Θεοῖς ἐπιείzell'Azıllev, τείχει υπο Τρώων εὐηγενέων ἀπολέσθαι. Denn dies spricht Patroklos durchaus im Charakter einer Offenbarung und mit einer Bestimmtheit, welche wie eine Bestätigung dessen klingt, was er und Achilleus sonst schon von des letzteren frühzeitigem Tode gewußt haben. Vgl. Voelcker über ψυχὴ und εἰδωλον p. 17.

Wir sind hiemit an einen Punkt der homerischen Vorstellung vom Wesen der Todten gekommen, bei welchem die erste Ahnung von der späteren Ansich't hervorbricht, als sey der Zustand nach dem Tode ein höherer, ein vollkommnerer, denn der ir-Mit dieser Ahnung stimmt, dass Odysseus (Od. z. 516 ff. 2, 23 ff.) den Todten mit dem wellzonrov, einem Trank aus Honig und Milch, ferner mit Wein, endlich mit Wasser, worauf Gerstenmehl gestreut wird, eine Spende darbringen, hierauf ihnen ein mit Gebet verbundenes Gelübde thun muss (πολλά δε τουνούσθαι νεχύων αμενηνά χάρηνα), dass er ihnen nach seiner Heimkehr ein feistes, jedoch nicht trächtiges Rind, dem Tiresias einen schwarzen Schafbook onforn wolle. Hiemit erscheinen die Todten als divi manes, und vollkommen hiezu passt, dass Achilleus in der Nacht, in welcher Patroklos' Leichnam von den Flammen verzehrt wird, fortwährend Weinspenden ausgiesst und dazu die wvyh des Patroklos ruft; 11. ψ, 220: οίνον αφυσσάμενος χαμάδις χέε, δεθε δέ γαΐαν, ψυγήν κικλήσκων Πατροκλήος δειλοίο, ein ganz anderes Rufen, als der Abschiedsgrufs ist, dessen der Dichter Od. 1, 65 gedenkt. Indessen bleibt es bei solchen Ahnungen; sie sind gleich Samenkörnern, deren Aufgehn einem späteren Zeitalter vorbehalten war. Bei Homer ist von einer Unsterblichkeit des Geistes ohne den Leib noch keine Rede, worauf wir gleich kommen werden, wenn wir schliefslich noch Einiges über die Widersprüche bemerkt haben, welche sich gegen die bisher dargelegte Lehre vom Wesen der Todten aus Od. w ergeben.

- 31. Sie bestehn kürzlich in Folgendem. Erstlich fällt Ερμής ψυχοπομπός auf; nirgends sonst im Dichter wird die ψυγή von einem Gotte an ihren neuen Aufenthalt geleitet. Ferner kommen die Schatten der Freier in Berührung und Verkehr mit den Todten noch vor ihrer Bestattung, während Patroklos und Elpenor, der ebendesswegen dem Odysseus auch zuerst begegnet (Od. 2, 51), als unbestattete noch nicht unter die Todten sich mengen dürfen. Drittens erkennt Agamemnon den Freier Amphimedon sogleich als einen alten Gastfreund und spricht mit ihm, ohne Blut getrunken zu haben. Diese Widersprüche konnten sich innerhalb der sonst im Dichter geltenden Ansicht nicht ausbilden. Was Spohn de extr. parte Odysscae p. 42 gegen Koes, um sie theilweise zu mildern oder zu rechtfertigen, vorbringt, beruht auf falschen Ansichten von vielen der von uns oben besprochenen Stellen. Wenn irgend ein Theil der Odyssee, so scheint die Todtenscene in Od. ω nicht vom Dichter herzurühren, wofür es ja bekanntlich noch andere Grunde giebt, deren Erörterung nicht hieher gehört.
- Doch zurück. Des Geistes Unsterblichkeit ist bei dem Dichter durch die des Leibes bedingt. oder nur der Gott ist unsterblich. Doch strebt die Vorstellung des homerischen Menschen auch nach Vermittlungen; sie lässt den Tod und ewiges Leben nicht absolut auseinander fallen. Sie theilt nämlich entweder die Zeit zwischen Tod und Unsterblichkeit, so dass der eine Tag jenem, der andere dieser angehört: dies bei Kastor und Pollux, τούς άμφω ζωούς κατέχει φυσίζοος αία, οι και νέρθεν γης τιμήν πρός Ζηνὸς ἔχοντες ἄλλοτε μεν ζώουσ ετερήμεροι, ἄλλοτε δ' αύτε τεθνάσιν· τιμήν δε λελόγχασ ίσα θεοίσιν (1, 301-304). Oder sie spaltet die Person, und lässt des Menschen wahres Ich, seinen Leib, bei den Göttern, sein eldwlov im Schattenreiche wohnen; dies bei Herakles Od. 2, 601: τον δέ μετ' είςενόπσα

## 350 Siebenter Abschnitt. Das Leben u. der Tod.

Βίην Ήρακληείην, εξόωλον αὐτὸς δὲ μετ αθανάτοισι θεοίσιν τέρπεται έν θαλίης, και έχει καλλίσφυρον Ήβην. Diese Stelle widerspricht der in Il. o, 117 ff., nach welcher Herakles gestorben ist, im Grunde nicht. Ja die Vorstellung wagt sogar den letzten Schritt; sie macht in Wirklichkeit oder wenigstens verheissungsweise den Menschen ganz unsterblich, und versetzt den Liebling der Götter, Zeus' Eidam Menelaos lebendigen Leibes in das elysische Gefilde, wo der blondgelockte Rhadamanthys mit Anderen wohnt (Od. d., 561 - 569). So tief wurzelt im Menschen die Schnsucht nach unsterblichem, unvergänglichem Wesen; seine Vorstellung ringt die Seele aus dem dumpfen Schattenleben des Todes heraus, und ehe sie sich der Ahnung von wirklicher Unsterblichkeit völlig begäbe, entschliesst sie sich lieber dem Menschen den Tedeskelch gar nicht zu reichen.

Bemerkung. Zu meinem größten Bedauern habe ich den dritten Band von Nitzsch's Odyssee erst in dem Augenblick erhalten, als der Druck dieses Werkes schon vollendet und eben nur noch die Möglichkeit dieses Bedauern auszusprechen vorhanden war. Auch Helbig's dissertatio de vi et usu vocabulorum φρίνες, θυμός similiumque apud Homerum ist mir erst zu derselben Zeit aus einer Anführung in Zimmermann's Zeitschrift Heft VII bekannt geworden.

## Berichtigungen.

- P. 140 Z. 19 v. o. lies Athene'n für Athenes'.
- P. 142 füge man den Worten "Freilich hängt es von Gott ab etc." als Beweisstelle noch bei Od. z., 578. 574.

A 657960 3 9015 06694 8293



