

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

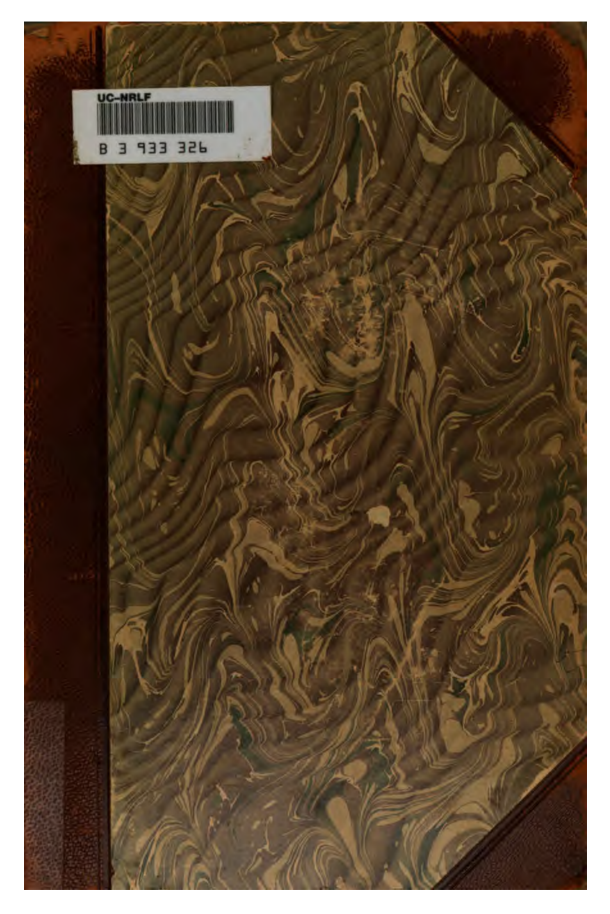
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

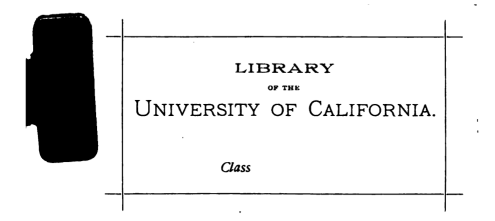
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







• • •

. .

### 

.

• •

• .

# Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten

herausgegeben

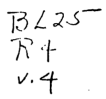
von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch in Heidelberg in Königsberg i. Pr.

> Vierter Band 1907-1908



Gießen 1908 Verlag von Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker)



;

2

# GENERAL

### Inhaltsverzeichnis des vierten Bandes

| Schmidt House Veteres ublicanti succeeds indicament de                                                            | Seite  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Schmidt, Harry: Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus                                               | 1— 74  |
| Abt, Adam: Die Apologie des Apuleius von Madaura und die<br>antike Zauberei. Beiträge zur Erläuterung der Schrift |        |
| de magia                                                                                                          | 75—845 |
| Ehrmann, Philipp: De juris sacri interpretibus Atticis                                                            | 346408 |

# Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

scripsit

**Henricus Schmidt** 



GISSAE IMPENSIS ALFREDI TOEPELMANNI . mcmvii

### GENERAL

.

### RELIGIONSGESCHICHTLICHE VERSUCHE UND VORARBEITEN

#### herausgegeben

von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch in Heidelberg in Königsberg i. Pr.\*

IV. Band 1. Heft

.

## SIGOFREDO SVDHAVS PAVLO WENDLAND

190173

• · · · · , | .

OF THE FRUIT

De precibus veterum multi scripserunt viri docti, quorum ex numero nuper Carolus Ausfeld<sup>1</sup> privatas imprimis preces, quae quidem inveniantur in diverbiis poetarum tragicorum et comicorum, perquisivit. Post Carolum Ausfeld precationes veterum novissimus investigavit Conradus Ziegler (De precationum apud Graecos formis quaestiones selectae, Diss. Vratislav. 1905), qui formam imprimis observavit, cum ego, quomodo senserint et iudicaverint de precibus philosophi, exponere conatus sim.

Atque antiquissimae quidem precationes in carminibus Homeri reperiuntur, in quibus quicunque precatur, quasi negotium conficit, tamquam lucrum facere volt. Quod autem in universum G. Kaibel (Sophocl. El. p. 282) ita expressit: Gebet und Erhörung verhalten sich wie Leistung und Gegenleistung, apud Homerum imprimis valet. Homines enim deos aut admonent, quot victimas, hostias, libationes acceperint, aut se sacrificaturos pollicentur, pro quibus dei gratiam referre iubentur. Ut igitur donis acceptis dei obligati sunt, ita accipiendis illiciuntur et admoventur, ut succurrant hominibus. Quod genus precationum simplicium, ut nonnulla exempla afferam, invenitur

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Graecorum precationibus quaestiones, Jahrb. f. klass. Philol. Suppl.-Bd. 28, 1903. Eos, qui egerunt de precibus, enumerat C. Ausfeld p. 505, quibus addo, quos omisit: P. Chételat, De precatione apud poetas gr. et lat., 1877; Fr. Jacobs Verm. Schr. III p. 107 sqq.; Döllinger, Heidenthum u. Judenthum p. 199 sqq. Ceteroquin velim conferas A. Dieterich Arch. f. Religionswissensch. VIII (1905) p. 484 sqq. — Priorum auctorum hos affero: Matthaeus Brouerius de Niedeck, De populorum veterum ac recentiorum adorationibus dissertatio . ., Amstd. 1713; Stäudlin Geschichte der Vorstellungen u. Lehren von dem Gebete, 1824 p. 135-168.

II. I 37, quo loco Chryses, Apollinis sacerdos, precatur:  $K\lambda\bar{v}$ -  $\Im$  µευ doyuoóroz<sup>2</sup>, ... | . eĭ ποτέ τοι χαρίεντ' ἐπὶ νηὸν ἔρεψα<sup>1</sup>, |  $\mathring{\eta}$  eἰ ởη ποτέ τοι κατὰ πίονα µηρί' ἕκηα | ταύρων ἡδ' αἰγῶν, τόδε µοι κρήηνον ἐέλδωρ<sup>2</sup>, similiter Nestor II. IX 497 sqq. opinatur fleri posse, ut dei consilium mutent, dummodo multa dona accipiant: Στρεπτοί δέ τε καὶ θεοὶ αὐτοί<sup>8</sup>, | τῶν περ καὶ µείζων ἀρετὴ τιµή τε βίη τε | καὶ μὲν τοὺς θυέεσσι καὶ εὐχωλῆς ἀγανῆσιν<sup>4</sup>, | λοιβῆ τε κνισῆ τε παρατρωπῶσ' ἄνθρωποι | λισσόμενοι, ὅτε κέν τις ὑπερβήη καὶ ἑμάρτη<sup>5</sup>.

Pura atque honesta mente opus esse, ut deus preces exaudiat, hic nullo loco commemorari videmus. Immo facile apparet Graecos Homeri temporibus persuasum habuisse, ut C. Ausfeld recte dicit, formam pactionis cuiusdam inter homines et deos stabilitam videri, qua deus officio quodam obligetur donis antea acceptis, ut precantes audiat eorumque preces expleat, tamquam si foedus factum sit, in quo manere ille debeat.

Verum enim vero septimo et sexto a. Chr. n. saeculo Graeci de deo mundoque et natura hominis subtilius meditari coeperunt. Licet in Homeri carminibus multa reperiantur, quae ad popularem de rebus divinis sensum notionesque simpliciores pertineant, procedente opusculo sententias philosophorum investigabimus ad religionem spectantes, quae opinionibus vulgi saepe contrariae sunt. Imprimis Homeri fabulas philosophi im-

<sup>a</sup> Istum ipsum versum vituperat Porphyr. ep. ad Aneb. c. 5; Maxim. Tyr. XI 3; Iamblich. de myster. lib. VIII 8; Hierocles, alii.

<sup>4</sup> In hunc versum invehitur Plato Pol. 365 E (364 D sq.), qui multis aliis locis tales sententias impugnat. Cf. infra p. 11.

Porphyrius etiam tertio p. Chr. n. saeculo hanc turpem deorum opinionem rejecit: de abst. II 60; ad Marc. 19; cf. verba Hieroclis Stoici Stob. I 53; Seneca, nat. quaest. VII 1: quamvis munera et deos vincant; proverbium erat δώρα βεούς πείβει και aiδοίους βαοιλημας, cf. Otto Die Sprichwörter u. sprichwörtl. Redensarten der Römer, s. v. munus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Od. III 380 sqq.; Π. I 503 sqq.: Ζεῦ πάτες, ἐἰ ποτε δή σε μετ' ἀθπνάτοιοιν ὅνησα | ἢ ἔπει ἢ ἔργφ . . . .; Od. XVII 240; IV 763; Π. XV 372. Cf. Ausfeld l. c. p. 526 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In haec verba Maximus Tyrius invehitur, Diss. XI 7, secundum quem numen est ἄστρεπτον καὶ ἀτενές καὶ ἀπαραίτητον. Cavillatur poetam cum quaerit: Τί ταῦτα, ὦ ποιητῶν ἄριστε; λίχνον καὶ δωροδόκον τὸ ઝεῖον, καὶ μηδέν διαφέρον τῶν πολλῶν ἀνϑρώπων;

Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

31

pugnabant, quas falsas turpesque esse intellexerant<sup>1</sup>. Velnt Heraclitus pravas precantium opiniones refellit (fr. 5 Diels); .... και τοις ανάλμασι δε τουτέρισιν εύγονται δχοίον εί τις δόμοισι Legymeiorro<sup>2</sup>. Democritus homines admonet, ut ipsi libidines coerceant neve a dis valetudinem precentur (fr. 234 Diels): 'Yyısım εδηπισι παρά θεων αίτέονται άνθρωποι, την δε ταύτης δύναμιν έν έαυτοις έχοντες ούχ ίσασιν άχρασίαι δε τάναντία πρήσσοντες αυτολ προδόται της ύγιείης τηισιν έπιθυμίηισιν γίνονται. Similis est Diogenis Cynici sententia. Diog. L. VI 2. 28: Extra d' autòr xal τό θύειν μέν τοῖς θεοῖς ὑπέρ ὑγιείας, ἐν αὐτή δὲ τη θυσία χατά τῆς *byuelac deutveiv*. His verbis similis est locus Persii sat. II 41-43: Poscis open nervis corpusque fidele senectae | esto, age, sed grandes patinae tuccetaque crassa | adnuere his superos vetuere *lovemque* morantur. Propingua sunt. quae Philostratus vit. Apoll. I 9 narrat. Adulescens enim. qui ab Aesculapio valetudinem petebat, vino deditus, quamquam hydrope haborabat, helluo gurgesque in convivio luxuque tempus terebat. Quam ob rem neglegebatur ab Aesculapio. Quod conquestum eum deus Apollonium adire iussit, quocum hoc modo collocutus est. Adulescens : "Τί ἄν" ἔφη, "τῆς σῆς σοφίας ἐγὼ ἀπολαύσαιμι; xelevier yao ne à Aoximmide Eureiral oor." Apollonius: "O ...

<sup>1</sup> Cf. Xenophanes fr. 11, 12, 14 sqq. D. Ex posterioribus philosophis plerique priorum exemplum sequebantur, ut Plato, Epicurus (fr. 228, 229 Us.: μωφολογήματα Όμήρου, δλέθρουν μύθων δάλεαρ), Philodemus (Zeller Gesch. der Phil. III 1 p. 428, 1), Philo, qui contumelias immoderatas in poetas dictas e libris Epicureorum hausit, cf. P. Wendland Philos Schrift über die Vorschung p. 58-59.

<sup>8</sup> Cf. Origenes c. Cels. VII 65-66. Lustrationes quoque et explationes repudiabat Heraclitus: Kadnígovras & allos alpare plassóperos olor stres ls πηλόr  $\delta\mu\beta$ ès πηλῷ ἀπονίζοιτο (quae verba latine citantur apud Eliam Cretensem, quod non commemorat Dielsius. Cf. Baur Tübing. Zeitschr. f. Theologie 1832, 4. Heft p. 68). Cf. Zeller l. c. I 2 p. 731, 3: Daß dieser Tadel nicht bloß dem Vertrauen auf das opus operatum der Opfer gilt, liegt am Tage; die Opfer selbst werden ja πηλόs genannt. Cf. ibid. p. 732 ann. — Heracliti fragmentum respicit Apollonius Tyanensis ep. 27. Praeterea cf. Leopoldum Schmidt Die Ethik der alten Griechen I p. 132: In einer aus der hippokratischen Schule hervorgegangenen Schrift über die heilige Krankheit (Hippokr. II 328 C) fand es Tadel, daß man durch Biut und andere derartige Dinge — alpart vs val votos ällosos vosóvosos diejenigen, reinigen wolle, welche vielmehr in den Tempeln durch Opfer und Gebete die Götter erweichen müßten.

3

έσται σοι πρός τὰ παρόντα πολλοῦ ἄξιον · ὑγιείας γάρ που δέη;" "νη Δl', εἰπεν, "ήν γ' δ Ἀσκληπιὸς ἐπαγγέλλεται μέν, οὐ δίδωσι δέ." "εἰφήμει", ἔφη, "τοῖς γὰρ βουλομένοις δίδωσι, σὺ δ' ἐναντία τῆ νόσψ πράττεις · τρυφή γὰρ διδοὺς δψοφαγίαν ἐπεσάγεις ὑγροῖς καὶ διεφ-θορόσι τοῖς σπλάγχνοις καὶ ὕδατι ἐπαντλεῖς πηλόν".

Quibus posteriorum sententiis auctorum praesumptis, cum cohaereant cum Democriti dicto, et ad superiores revecti ad Euripidem nos convertemus, qui quia imbutus est philosophiae praeceptis ad rerum naturam pertinentibus nominandus et in primis audiendus est. cum agitur philosophorum de precationibus 1. Euripides enim non solum poeta erat, ut Aeschvlus et Sophocles. sed etiam philosophus, ut recte ab Athenaeo IV 48 p. 158E. XIII 12 p. 561 A nominaretur & σχηνιχός φιλόσοφος, scenicus philosophus a Vitruvio VIII praef. 1<sup>2</sup>. Multis in rebus eum Heraclitum secutum esse demonstravit Guilelmus Nestle p. 5, qui dicit de Euripide: In ihm vereinigen sich wie in einem Brennpunkt alle Strahlen griechischen Geistes, die in einem halben Jahrtausend von Homer bis auf Sokrates, von Jonien bis nach Groß-Griechenland aufleuchteten. Itaque in hunc maxime quadrat, quod in universum scite adnotat Seneca ep. 8, 8: Quam multi poetae dicunt, quae philosophis aut dicta sunt aut dicenda. In religione enim poeta novam atque suam protulit doctrinam<sup>8</sup>.

Bonam piamque mentem et rectam voluntatem Euripides

\* Novas preces reperimus Troad. 884 sqq.:

Έ γῆς ὄχημα κάπὶ γῆς ἔχων ἕδραν, Οστις ποτ' εἶ σύ, δυστόπαστος εἰδέναι, Ζεύς, εἶτ' ἀνάγκη φύσεως εἶτε νοῦς βροτῶν, Προσηυξάμην σε· πάντα γάρ, δι' ἀψόγου Βαίνων κελεύθου, κατὰ δίκην τὰ θνήτ' ἀγεις.

Novas preces poeta ipse indicat, cum Menelaum ex Hecuba haec verba dicente quaerentem fecit:

Ti & Foriv, sizàs ús inairigas Jear;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Imprimis Guilelmum Nestle *Euripides der Dichter der griechischen* Aufklärung (Stuttgardiae 1901) ducem sequor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usque ad nostra tempora Euripides philosophus non satis aestimatus est, ne a Zellero quidem. Cf. U. de Wilamowitz, Analecta Euripidea p. 163.

Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

51

maxime aestimat, neque interesse dicit, quanti sit, quod dis offeratur<sup>1</sup>.

De precibus, quae apud Euripidem reperiuntur, G. Nestle agit p. 115 sqq. Quamquam multae apud eum preces exstant, tamen perpaucis locis poeta de precibus quid sentiat dicit, an utiles eas esse iudicet necne. Nonnullis locis mundum legibus aeternis et immutabilibus regi persuasum habens preces aspernari videtur<sup>2</sup>, v. c. Suppl. 262: '25 oddèv  $\eta\mu\nu\nu$ '  $\eta\mu\nu\nu$ ' oav  $\lambda\tau\alpha\lambda$  3ew. Troad. 469 sqq.: '2 Seol · xaxods µèv àvaxalw rods  $\sigma\nu\mu\mu\alpha\chi\sigma\nus$ , |  $\delta\mu\omega\varsigma$  d' éxet ti  $\sigma\chi\eta\mu\alpha$  xixh $\eta\sigmaxetv$  3eods, |  $\delta\tau\alpha\nu$ rus  $\eta\mu\omega\nu$  dvorv $\chi\eta$   $\lambda\alpha\beta\eta$   $\tau\nu\chi\eta\nu$ '. Troad. 1280 sqq.: Tw 3eol · ti rods 3eods xalw; | xal  $\pi\varrho$ iv yàe odx  $\eta\mu\nu\sigma\sigmaav$  dvaxalov $\muevot$ . Neque precibus neque sacrificiis homines quicquam a dis impetrare possunt (Ion. 347 sqq.), quibus oblatis omnino Euripides, quia cum dignitate et sanctitate deorum non conveniant, valde offenditur (fr. 794 N.).

Euripidis aetate homines operam dedisse, ut intellegerent preces quid essent, elucet cum ex operibus poetae ipsius tum ex eo, quod sophistae de precibus disputabant, ut Eryxia docemur dialogo Platoni supposito<sup>5</sup>, quo Prodicus Ceus Athenis in Lyceo de divitiis orationem habens inducitur, quas aut bonum aut malum esse posse dicit. Petulans autem lingua adulescentulus sophistam interrogando urguebat et adducere

<sup>8</sup> De precibus quae apud Euripidem inveniuntur cf. Bruns *Berl. phil. Wochenschr.* 1898 p. 899 sqq.

<sup>4</sup> Si precationes non exaudiuntur, re vera supervacaneum est et ineptum homines precari. Itaque preces pars fiunt bonorum morum  $(\sigma_{\chi\tilde{\eta}\mu\alpha})$ .

<sup>5</sup> O. Schrohl, De Eryxia qui fertur Platonis (Diss. Gotting. 1901), de tempore quo scriptus sit dialogus hoc modo iudicat p. 42: non dubitamus quin dialogus non ante tertium saeculum conscriptus sit.

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. fr. 946, fr. 327, 6 N. et Theophrasti complures locos similes (infra p. 19 sq.). Zeller l. c. II 1 p. 12 sq.: Er (Euripides) weiß recht wohl, daß die Gottesfurcht des Armen mehr wert ist als die prunkenden Opfer manches Reichen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> De dubitationibus Euripideis, quae quidem ad religionem pertineant, Th. Gomperz Griech. Denker II p. 12 hoc modo loquitur:  $Da\beta$  die in menschliche Schwächen und Leidenschaften getauchten Götter der Verehrung nicht würdig sind, das steht ihm freilich fest. Ob aber die der Verehrung würdigen, seinem Ideal entsprechenden Götter in Wahrheit existieren, das glaubt er zwar mitunter, nicht selten aber bezweifelt er es.

conabatur, ut diceret preces supervacaneas esse, quoniam in omnibus rebus virtutem esse in homine imprimis interesset, virtus autem disci posset<sup>1</sup>. Et factum est, ut Prodicum, prinsquam se preces non contemnere posset ostendere, gymnasiarchus e gymnasio expelleret, quia sophista non idonea (ci dè  $\mu\eta$  éxertésea, délor de  $\mu\alpha\beta\eta\rho\alpha$  p. 399 A) cum adulescentulis colloqueretur<sup>3</sup>.

<sup>3</sup> Νόμω πόλεως deis gratias esse referendas Apollo dixerat, Xenoph. mem. IV 3, 16—17: Νόμος δὲ δήπου πανταχοῦ ἐστι κατὰ δύναμιν ίεροις ઉεοὺς ἀρέσκεσθαι, πῶς οὖν ἄν τις κάλλιον καὶ εὐσεβέστερον τιμώη θεοὺς ἢ ὡς αὐτοὶ κελεύουσιν οὖτω ποιῶν; Cf. Cic. de legg. II 16, 40 et legem Draconis apud Porphyr. de abst. IV 22 servatam. Porphyr. ad Marc. 18: Οἶτος γὰρ μέγιστος καρπὸς εὐσεβείας, τιμῶν τὸ θείον κατὰ τὰ πάτρια. Cf. Zeller III 2, p. 143, 6.

<sup>4</sup> Cf. Plato, Crit. p. 43D: Εl ταύτη φίλον τῷ Βοῷ, ταύτη γενόσθω. Cf. Epictet. diss. II 4, 21.

<sup>6</sup> Cf. Joel Der echte und der Xenophontische Sokrates p. 90-91: Der Sinn der ganzen Stelle besagt: "es kommt nicht darauf an". Es kommt nicht darauf an, wie, nach welchem Spezialritus du die Götter verehrst (I 3, 1). Es kommt nicht darauf an, um was du im Gebet bittest (I 3, 8). Es kommt nicht darauf an, wie viel du opferst (I 3, 3).

• Eisdem verbis Pythagoram precatum esse refert Diod. Sicul. X 98: Ο αὐτὸς ἔφασχε δετν ἐν ταῖς εὐχαῖς ἀπλῶς εῦχεσθαι τἀγαθά. Idem dicit aliis verbis Porphyrius ad Marc. ep. 13: Ταῦτ' οὖν θέλε καὶ αἰτοῦ τὸν

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Maximus Tyrius, diss. XI 6.

<sup>\*</sup> Cf. F. G. Welcker Prodikus von Keos (Kl. Schr. II 525 sqq.).

άγαθά ἐστι<sup>1</sup>. Non interesse magnum atque splendidum esse sacrificium<sup>3</sup>, sed bonam mentem atque voluntatem sacrificantis sinceram<sup>3</sup>. Semper bonam mentem postulabat, qua bona fierent facta; reminiscamur illis ipsis temporibus Aeschylum ab Aristophane Cereri supplicantem induci his verbis (Ran. 886-87): Δήμητες, ή θεψασα την ἐμήν φρένα, | εἶναί με τῶν σῶν ἄξιον μυστηρίων<sup>4</sup>.

Socrates multum precabatur <sup>5</sup>. Nihil fecit sine invocatione deorum, ut apud Xenophontem legimus Oecon. V 19-20, quo loco Socrates dicit, quia dei et bellicas et rusticas res regant,

<sup>1</sup> Cf. Valer. Max. (ed. Kempf), qui nostrum spectat locum VII 2 ext. 1: Socrates humanae sapientiae quasi quoddam terrestre oraculum nihil ultra petendum a dis immortalibus arbitrabatur quam, ut bona tribuerent, quia ii demum scirent, quid unicuique esset utile.

\* Cf. Xenoph. Oecon. XI 5 sqq., quo loco permutatur ratio.

<sup>3</sup> Cf. Xen. Mem. I 33. Hoc loco genuina Socratis sententia nobis occurrit. Quae ibidem I 4, 18; II 1, 28; IV 3, 17 referuntur, magis Xenophontis quam Socratis sunt, v. Joel l. c. I p. 94, 97 sqq.

<sup>4</sup> Cf. Bruns Das litterar. Porträt der Griechen p. 165.

<sup>b</sup> Cf. Plato. Symp. 220D: 'O dè storines uézos évérero xal ideos ανέσχεν, έπειτ' εύχετ' άπιών προσευξάμενος τῷ ήλίφ. Qui quidem mos omnibus communis erat. cf. Plat. legg. 887 E. Neque tamen. quamvis sublimis atque excelsa fuisse videatur Socratis precatio, nos effugiet et eam et multas aliorum philosophorum preces, quia generatim et in universum deos implorabant, singulis quibus opprimebantur curis et sollicitudinibus non communicatis cum dis, quasi non ipsorum proprias fuisse, sed, ut ita dicam, impersonales et proprietate carentes. Quo de vitio, quo laborabant preces philosophorum, cf. Joel I p. 91: Wenn er (Socrates) betete, bat er die Götter "einfach um das Gute". ... Wenn die besonderen Wünsche im Gebet wegfielen, so fielen ja wohl die besonderen persönlichen Anlässe zum Gebet weg und nur die allgemeinen blieben. ... Euthydemos hat ganz Recht, wenn er nach Kenntnisnahme der Sokratischen Lehren sagt, er wisse nicht, was er sich von den Göttern erbitten solle. ... Die allgemeine Formel im Gebet statt der besonderen Wünsche — das bedeutet zwar eine ethische Erhebung der Gottheit, aber eine Verflüchtigung des intensiv persönlichen Charakters des Gebets. Die Gottheit wird sehr groß durch diese sokratische Idee, aber zum König kommt man seltener als zum Vater. Cf. ibid. p. 97.

7

βελν ä θόλει τε καὶ ἔστιν αὐτός. Apollonius Tyanensis hanc precationem, quippe quae optima esset, commendabat (Philostr. v. Ap. I 11): <sup>1</sup>Ω θεοί, δοίητέ μοι τὰ δφειλόμενα ἀφειλόμενα ἀφειλόμενα ἀφειλόμενα ἀφειλόμενα.
 τοῦς μὸν ὁσίοις τἀμαθά. Cf. IV 40, 20, quo loco dicit se cuncta in unam precationem complecti: <sup>1</sup>Ω θεοί, δοίητέ μοι τὰ ὀφειλόμενα.

et milites et agricolas per sacrificia auguriaque e deis exquirere oportere, quid sit faciendum, quid omittendum. Deinde pergit: Εδ γαρ ίσθι . . . δτι οί σώφρονες χαι ύπερ ύγρων χαι ξηρών χαρπών και βοών και ίππων και προβάτων και ύπερ πάντων γε δή των πτημάτων τούς θεούς θεραπεύουσιν 1. Quibus verbis Critobulus respondet Oecon. VI 1: Allà ravia µér, ἔφη, ὦ Σώχρατες, χαλώς μοι δοχείς λέγειν χελεύων πειράσθαι σύν τοις θεοίς άσγεσθαι παντός έσγου, ώς των θεων πυρίων δντων ούδεν ήττον των είρηνιχών  $\hat{h}$  των πολεμιχών έργων<sup>2</sup>. Virum excelsum et egregium Socrates se praestat, cum mortem obit et tranquillo laetoque animo cicuta mortifera exhausta deos precatur (Phaed. 117 BC). Restat, ut illam Socratis precationem addam, quae ob simplicitatem atque ingenuitatem animi vehementer nos permovet. Praecepto enim satisfaciens praeclaro, quo postulabat, ut bonum honestumque peterent homines, precatur ipse (Phaedr. 279 BC): 2 φίλε Παν τε και άλλοι υσοι τηδε θεοί. δοίπτέ μοι καλώ γενέσθαι τάνδοθεν. έξωθεν δ' δσα έγω, τοις έντος είναι μοι φίλια· πλούσιον δε νομίζοιμι τον σοφόν· το δε γρυσού πλήθος είη μοι 800ν μήτε σέρειν μήτε άγειν δύναιτ' άλλος ή δ σώσρων.

Qui aut deum esse negabant, ut Diagoras Melius et Theodorus Cyrenaicus<sup>8</sup> aut in dubio relinquebant, ut Pro-

<sup>8</sup> Cf. Cic. de n. d. I 1, 2; I 23, 63; I 42, 117; Diog. L. II 97. 100; Sextus adv. math. IX 55 (404, 20 Bekk.), Diels Doxogr. p. 591, 25 sq. Aliter indicat Clem. Alex. Protr. II 24, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haec enumeratio Xenophontis est, qui vel in pulicis morsu deum invocaturus erat, non Socratis. Item Xen. Oecon. XI 8 Ischomachus, quem Socrates exemplar praedicat, bona corporis enumerat, a Socratis sententia plane abhorrens.

De precibus Socraticis Maximi Tyrii verba digna sunt, quae legantur, diss. XI 8: 'Δλλά σὺ μὲν ἡγει τὴν τοῦ φιλοσόσου εὐχὴν αἴτησιν εἶναι τῶν οὐ παρόντων; ἐγῶ δὲ ὁμιλίαν (cf. Clemens Alexandr. strom. VII 31. 854 Pott: Ἐστιν οὖν ὡ: εἰπειν τολμηρότερον ὁμιλία πρὸ; τὸν θεὸν ἡ εὐχή, quam paullo post ἐνδιάθετον ὁμιλίαν nominat; Gregor. Nyssen. de precatione I p. 8 ed. Krabinger: Προσευχὴ θεοῦ ὁμιλία) καὶ διάλεκτον πρὸς τοὺς θεοὺς περί τῶν παρόντων, καὶ ἐπίδειξιν τῆς ἀρετῆς. ἡ, οἴει, τοῦτο εὖχετο ὁ Σωκράτης, ὅπως αὐτῷ χρήματα γένηται, ἡ ὅπως ἄρξει τῶν Ἀθηνείων; πολλοῦ γε καὶ δει. ᾿Αλλ εὖχετο μὲν τοῖς θεοῖς, ἐλάμβανε δὲ παρ' ἑαυτοῦ συνεπιιευόντων ἐκείνων ἀρετὴν ψυχῆς, καὶ ἡσυχίαν βίου, καὶ ζωὴν ἄμεμπτον, καὶ ἐνέλπιν θάνατον, τὰ θαυμαστὰ δῶρα, τὰ θεοῖς δοτά.

tagoras<sup>1</sup> et Melissus Samius<sup>2</sup>, aut providentiam esse negabant, ut Thrasymachus<sup>3</sup>, precationum quoque necessitatem effectumque sustulerunt, quia inutiles eas et supervacaneas esse sibi persuaserant<sup>4</sup>.

Cyrensicos igitur, quos Prodicum haereticum imitatum esse dicit, preces fleri vetuisse refert Clemens Alex. strom. VII 41: Ένταῦθα γενόμενος ὑπεμνήσθην τῶν περὶ τοῦ μὴ δειν εὕχεσθαι πρός τινων ἑτεροδόξων, τοῦτ ἔστιν τῶν ἀμφὶ τὴν Προδίχου αίρεσιν παρεισαγομένων δογμάτων. ἵνα οὖν μηδὲ ἐπὶ ταύτη αὐτῶν τῆ ἀθέψ σοφία ὡς ξένη ὀγκύλλωνται algéσει, μαθέτωσαν προειλῆφθαι μὲν ὑπὸ τῶν Κυρηναϊχῶν λεγομένων φιλοσόφων<sup>5</sup>.

Cynici ex parte aliter atque Cyrenaici iudicabant de precibus<sup>6</sup>. Magis enim Socratis exemplum secuti, cuius auspiciis

<sup>1</sup> Cf. Cic. de n. d. I 23, 63; I 42, 117; Diog. L. IX 51 ex libro Protagorae  $\pi \epsilon \rho i \ \vartheta \epsilon \tilde{\omega} \nu$  hauriens:  $\Pi \epsilon \rho i \ \tau \tilde{\omega} \nu \ \vartheta \epsilon \tilde{\omega} \sigma \ o \dot{\tau} \times \check{\epsilon} \chi \omega \ \epsilon i \vartheta \dot{\epsilon} \tau \alpha i, \ o \dot{\tau} \vartheta ` \dot{\omega} s \ \epsilon i \vartheta i ,$  $o \dot{\tau} \vartheta ` \dot{\omega} s \ o \dot{\tau} \vartheta ` \dot{\omega} s \ \epsilon i \vartheta i ).$ 

\* v. F. G. Welcker, Kl. Sch. II p. 526.

• v. Hermiam in Phaedr. p. 192 Ast.

<sup>4</sup> Cf. Proclus, comment. in Platon. Tim. 64 A (ed. Diehl 1903): Ο μέν φιλόσοφος Πορηύριος . . . περιήγαγεν ήμας έπ' allas xai allas δόξας λίγων, ώς συλλήβδην είπειν, ώς ούτε οί την πρώτην άθεότητα νοσήσαντες προσποιούνται την άπό της εύχης ώφέλειαν, οι γε μηδε είναι λέγοντες θεούς, ούτε οι την δευτέραν, δοοι την πρόνοιαν ἄρδην ανατρέπουοι θεούς είναι δίδοντες, ούθ' οί και είναι και προνοειν αύτούς συγχωρούντες, απαντα δε άπ' avror it avayuns yiveo das unh. Cf. Orig. negl edzifs V 1. Alexander Aphrodisiensis, qui in Stoicorum de fato indicium invehitur, hoc quoque affert fato posito fieri non posse, ut preces exaudiantur, cf. Zeller, III 1 p. 772: Das Hauptgewicht legt Alexander auf die maktischen Folgesätze des Fatalismus (de fato c. 16 sqq.), wobei er auch die ... theologischen Gründe nicht veroilt, daß derselbe die Vorschung und die Gebetserhörung aufhebe (de fato 17). Preces valeant intactae, de anima 162: Eri de mallor to Setor sai al έκ τούτου βοήθειαι, και αι παρ' ήμῶν εὐχαί τε και δεήσεις την οίκείαν χώραν gulážovour. Cf. ibid. p. 184, 10 sqq. Eos qui, quamquam fatum agnoscunt, tamen precantur, secum dissentire ostendit, de an. 161: 'Allà zal rots Peots ού διαλείπουσιν εύχόμενοι, ώς δυναμένου τινος ύπ' αύτῶν διὰ τὰς εύχας γεvéođas nal napà thy simaphéry. De Plutarcho cf. Zeller III 2 p. 180.

<sup>6</sup> De Prodico haeretico cf. Ad. Harnack Gesch. der altchristl. Litt. I p. 163 sqq.; cf. Clem. Alex. strom. I 15, 69; VII 16, 103.

• Tamen Antisthenes ne sacrificaret recusabat. Clem. Alex. Protrept. 64 (Pott.): Οὐ τρέφω τὴν μητέρα τῶν Θεῶν, ῆν οἱ Θεοὶ τρέφουοιν. Cf. dictum eius Clem. Alex. Strom. V 714 Pott: Οὐδενὶ ἐοικέναι (Θεὸν) φησὶ (ὁ Σωχρατικὸς ᾿Δ.) nova et honestior existimatio deorum et precationum pervulgari coepta erat, sola virtute deum coli docebant, non sacrificiis. Diogenes templa non adibat, sacra non faciebat<sup>1</sup>. Crates Mercurium et Musas se culturum esse dixit (Iulian. or. 200 A) où danárais revoseeais, all' destais dolais. Conici non a dis petunt, quae quamquam stulti homines bona esse opinentur tamen re vera sint mala (Diog. L. VI 42): Evexálei (Aioγένης) τοις άνθρώποις περί της εύχης, αίτεισθαι λέγων αύτούς άναθά τὰ αὐτοῖς δοχοῦντα χαὶ οὐ τὰ χατ' ἀλήθειαν. Stulte vero precantibus illudebat — Aesculapio enim gallinaceum pycten sacravit, qui procumbentium faciem incurrens contereret -2et irridebat stultitiam sacrificantium (Diog. L. l. c. 63): Ovorrow τινών τοις θεοις έπι τω υίδν γενέσθαι. έση "περί δε του ποδαπός exbn où 9úere:" 8 Non divitias esse a dis expetendas, sed virtutem Crates censebat (Iulian. or. 199 D sq.; PLG II 4 p. 364): Xonpara δ' ούκ έθελω συνάγειν κλυτά . . . | άλλα δικαιοσύνης μετέχειν 4.

διόπες αὐτὸν οὐδεἰς ἐκμαθείν ἐξ εἰκόνος δύναται. Demonax quoque non sacrificabat Minervae (Pseudo-Lucian. Demon. c. 11): Οὐδὲ γὰς δείοθαι αὐτὴν τῶν πας' ἐμοῦ θυσιῶν ὑπελάμβανον. Idem non precabatur in templo, cum alio quoque loco a deo se exaudiri putaret (c. 27).

<sup>1</sup> Cuius rei excusationem (quam Jacobus Bernays Lucian und die Kyniker, annotat. 18 lahme Auskunft nominat) affert, quod mendicus erat, Iulianus or. VI 199B ed. Hertlein: Έστω δή μή... ό Κύων ἀναιδής μηδὲ ἀναίσχυντος μηδὲ ὑπερόπτης πάντων ὁμοῦ Βείων τε καὶ ἀνθρωπίνων, ἀλλὰ εὐλαβής μὲν τὰ πρὸς τὸ θείον ὥσπερ Διογένης· el δέ, ὅτι μὴ προσήει μηδὲ ἐθεράπευε τοὺς νεὼς μηδὲ τὰ ἀγάλματα μηδὲ τοὺς βωμούς, οἰεταί τις ἀθεότητος εἶναι σημείον, οὐκ ὀρθῶς νομίζει· ἦν γὰρ οὐδὲν αὐτῷ τῶν τοι-ούτων, οὐ λιβανωτός..., εἰ δὲ ἐνόει περὶ θεῶν ὀρθῶς ἤρκει τοῦτο μόνον· αὐτῷ μιώτατα τῶν ἐαυτοῦ, τὸ καθοσιῶσαι τὴν ἐπιτοῦ ψυχὴν διὰ τῶν ἐνοιῶν.

<sup>8</sup> Diog. L. VI 38, ad quem locum dicit Bernays l. c. ann. 16: Die Malice, daß er im Tempel des Aeskulap, statt der gewöhnlichen friedlichen Hähne, einen Kampfhahn weihte . . ., welcher nunmehr als heiliges Tier unbehelligt umherlief und auf den Betern, die mit dem Antlitz zu Boden fielen, herumtrat, richtet sich mehr gegen diese Art des Betens, welche Diogenes auch sonst verhöhnte (Diog. Laert. VI 37), als gegen den Aeskulap.

<sup>8</sup> Cf. Diog. L. VI 37: Θεασάμενός ποτε γυναϊκα ἀσχημονέστερον τοις βεοις προσπίπτουσαν . . . προσελθών είπεν· ,,οὐκ εὐλαβῃ, οἶ γύναι, μήποτε βεοῦ ὅπιθεν ἑστῶτος — πάντα γάρ ἐστιν αὐτοῦ πλήρη — αἰσχημονήσης;"

<sup>4</sup> Quomodo Stilpo Megaricus iudicaverit de precibus, invenies ap. D. L. II 117.

Plato deum bonum et justum esse persuasum habebat ut Socrates. Deum esse per se intellegi putat: auod aui negent quasi in morbum incidisse indicat (Legg. 887 B sqq.): hi quamquam a parvulis, quid verum sit, audiant et parentes sacrificantes et precantes videant, non vim et naturam esse divinam arbitrantur. Deinde omnes gentes, et Graecos et barbaros. deos venerari ostendit. Quod qui deos esse negent, videre et andire possint: avaréhloriós re tillou xal seltirns xal reds ousμας λόντων προσχυλίσεις διμα και προσχυνήσεις ακούοντές τε και δοδητες 1 Έλλήνων χαὶ βαρβάρων πάντων ἐν συμφοραῖς παντοίαις έχομένων χαί έν εύπραγίαις, ούχ ώς ούχ δντων άλλ' ώς δτι μάλιστα δητων και ουδαμή υποψίαν ενδιδόντων ώς ούκ είσι Seol. Nihilominus eis the diároiar diego-Jaouéroic suadet. ut recte indicent de dis (888 A sag.), quo loco dúo πάθη περί Jeoùs significantur: tò toùs Jeoùs elvai uév, poortileir de ούδεν των άνθρώπων, χαί το μετά τούτο, ώς φροντίζουσι μέν, εύπαραμύθητοι δ' είσι θύμασι και εύγαις 2.

Contra turpis sententia eorum, qui opinantur deos et sacrificiis et precibus facile flecti et de consilio demoveri, a Platone vehementissime impugnata, apparet in dialogo Theage Platoni supposito, in quo alias quoque a Platone et Socrate alienas opiniones reperimus, quas Socrates his locis satis rustice probat.<sup>8</sup>

<sup>1</sup> Cf. supra p. 7 ann. 5 et praecepta Hesiodi op. 338: <sup>\*</sup>Allors δè σπονδησι δύεσσι τε iláσκεσθαι, | ημέν ότ' εὐνάζη καὶ ὅταν φάος ίερὸν ἔλθη. Cf. C. Ausfeld, l. c. p. 509; L. Schmidt Die Ethik der alten Griechen II p. 31.

CL legg. 885 B: Ούδεις πώποτε ούτε ξογον dosβèς εἰογάσατο ἐκών, οὐτε λόγον ἀφῆκεν ἀνομον, ἀλλὰ ἐν δή τι τῶν τριῶν πάσχων, ἢ τοῦτο ὅπες εἰπον (scil. βεοὺς εἰναι) οὐχ ἡγούμενος ἢ τὸ δεύτερον (βεοὺς) ὄντες οὐ φροντίζειν ἀνθρώπων ἢ τρίτον εὐπαφαμυθήτους εἰναι θυσίαις τε καὶ εὐχαῖς παραγομένους. Sim. 905 D sqq. De impia atque nefaria ista opinione deorum dicit 907 B: Κινδυνεύει πῶς ὁ ταύτης τῆς δόξης ἀντεχόμενος πάντων ἀν τῶν ἀσεβῶν καιοτός τε εἰναι καὶ ἀσεβέστατος. Cf. 906 CD. Summae mali illecebrae nominatur opinio (Pol. 365 E, cf. 364 B): 'Ως οἱ θεοί εἰοι οἶοι θυσίαις τε καὶ εὐχωλαῖς ἀγατῆσι (Π. IX 499) καὶ ἀναθήμασι παράγεσθαι ἀκαπειθόμενοι. Vide supra p. 2; cf. quod legg. 909 D dicitur de impiis, et Bernaysii librum Theophrastos' Schrift über Frömmigkeit p. 185-86.

\* v. Theag. 131: Έμοι μέν τοίνυν δοχεί, ω Σώχρατες, ήμας ούτωσι ποιηοπι, αποπειραθήναι τοῦ δαιμονίου τούτου συνόντας άλλήλοις. και έαν μέν παρείκη ήμεν, ταῦτα βέλτιστα· el δὲ μή, τότε ζδη παραχοζμα βουλευσόμεθα

Sed eo jam. unde huc digressi sumus, revertamur. Quia deus bonus est, solum cum bonis hominibus conjunctus est; quam ob rem fieri non potest, ut bonus deus dona malorum accipiat precesque exaudiat (Rep. 613B). Ut optimam et veram precationem Plato hoc laudat dictum (Legg. 716 D sog.): Ές τω μέν άγαθω θύειν χαὶ προσομιλεῖν δὴ τοῖς θεοῖς εὐχαῖς και άναθήμασι και Ευμπάση θεραπεία θεών κάλλιστον και άριστον καί άνυσιμώτατον πρός τον ευδαίμονα βίον 1 και όη και διαφερόντως πρέπον. τω δε καχώ τούτων τάναντία πέσυχεν<sup>2</sup>. άχά- $\Im$ aatos <sup>8</sup> yào thy Wurdy & ve zazós, za $\Im$ aods dè é évartios, zaod δε μιαρού δώρα ούτ' άνδρα άναθον ούτε θεόν έστι ποτε τό γε δοθόν δέχεσθαι. (717 Α) μάτην οἶν περί θεούς δ πολύς έστι πόνος τοις άνοσίοις, τοισι δε δσίοις έγχαιρότατος απασι\*. Legg. 717 D maxime pius nominatur, qui omnes deos veneratur et Olympios et inferos et publicos, deinde daluorac, howac<sup>5</sup>. maiores, denique parentes, quippe quorum beneficia rependere summum sit officium. Pietatem atque reverentiam erga parentes Plato pluribus locis plane ut partem religionis postulat. e. g. legg. 930 E.<sup>6</sup>. Idem explicat precationes a patre aut matre pro salute et felicitate liberorum factas a deis exaudiri et bene verti. contra exsecrationes parentum damno esse 7.

ύτι δράσομεν, είτε άλλο συνεσόμεθα, είτε καὶ αὐτὸ τὸ θείον τό σοι γιγνώμενον πειρασόμεθα παραμυθείσθαι εὐχαῖσί τε καὶ θυσίαις καὶ ἄλλφ ὅτφ ἐν οἱ μάντεις ἐξηγῶνται. Deinde Demodocus dicit: Μηκέτι πρὸς ταῦτα ἀντείπης, & Σώκρατες, τῷ μειρακίφ. εὖ γὰρ λέγει Θεάγης. Quibus verbis Socrates stulte assentitur, cum dicit: Άλλ' εἰ δοκεί χοῆναι οὕτω ποιείν, οὕτω ποιῶμει.

<sup>1</sup> Cultus deorum non solum summum officium sed etiam iucundissima hominum delectatio est. Plut. Mor. 169 D: Ηδιστα δε τοις ανθρώποις δορται και είλαπίναι προς ίεροις, και μυήσεις και όργισμοί, και κατευχαι θεῶν και προσκυνήσεις. Cf. l. c. 1101 D: Ούτε γαρ διατριβαι τῶν ἐν ίεροις, ούτε καιροι τῶν ἑορτασμῶν, ούτε πράξεις οὕτ' ὕψεις εὐφραίνουσιν ἕτεραι μαλλον ῶν ὑρμῶμεν ἢ δρῶμεν αὐτοι περί θεῶν, ὀργιάζοντες, ἢ χορεύοντες, ἢ θυσίαις παρόντες, ἤ τελεταις.

<sup>2</sup> Cf. Clem. Alex. strom. 307 Sylb., quo loco Clemens dicit malorum preces noxias esse et ipsis et aliis.

\* Cf. legg. 910 E: 25 ου καθαρός ων θύων θανάτω ζημιούσθω.

<sup>4</sup> Cf. Porphyr. de abst. II 61. <sup>5</sup> Cf. legg. 801 E.

<sup>6</sup> Cf. fragmentum Theophrasti ap. Stob. III 50 servatum, vol. I p. 2, p. 7, p. 119 Mein.; cf. Bernays *Theophrastos' Schrift über Frömm.* p. 176; L. Schmidt *Die Ethik* II p. 141 sqq.

<sup>7</sup> v. Legg. 931 C sqq.: 'Agatos yag yoreve envoyous, as obders Erepos

#### 13] Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

quam sententiam exemplis mythologicis demonstrat (931 B). Et paullo infra legimus 931 E:  $\Pi \bar{\alpha}_S$  dì roũr ἔχων φοβειται και τιμῷ γονέων εὐχάς, εἰδώς πολλοῖς και πολλάκις ἐπιτελεῖς γενομένας<sup>1</sup>.

Platonis honestas et praeclaras de precationibus sententias perscrutati emiramur eum ut ita dicam ieiunum in modum preces explicare. Definiuntur enim legg. 801 A: ' $\mathcal{D}_{\mathcal{G}}$  edxad maçà deār alrifotic eloir (cf. Polit. 290 CD), quibus verbis nullus animi ardor apparet, immo hac precationum definitione Euthyphronis sententia a Socrate reiecta in memoriam nobis reducitur, qui declarat (Euthyphr. 14 C): 'Eniotifun ... altifotic xad doseug deois fide es tou eixeodal te xad dueiv) doioting är ein. Vel ut Socrates per ludibrium dicit (14 E): 'Eµnoquad äga tis är ein,  $\tilde{\omega}$  Eidugor, téxn h doiting deois xad droguánous mag' allifuw.

Reliquum est, ut nonnulla alia addam, licet ad intellegendas de precationibus opiniones Platonis summi momenti non sint. Cum de difficili et obscura aliqua quaestione disputare vult, saepe initium capit ex invocatione deorum<sup>2</sup>, e. g. Tim. 27 C:  $A\lambda\lambda$   $\delta$ 

<sup>1</sup> Cum his Platonis de pietate erga parentes dictis et vi effectuque precationis et exsecrationis cf. Xenoph. mem. II 2, quo loco Socrates similem in modum quaestionem tractat.

ällois, δικαιότατα. μη δή τις άτιμαζομένω μέν διαφερόντως πατρι προς παίδων και μητρί θεον ἐπήκοον [ἐν, del. Hermann] εύχαις ήγείσθω γίγνεσθαι κατὰ φύσιν, τιμωμένω δὲ ἄρα και περιχαρεί οφόδρα γενομένω, και διὰ τὰ τοιαῦτα εὐχαις λιπαρῶς εἰς ἀγαθὰ τοῖς παιοι παρακαλοῦντες θεούς, οὐκ ἄρα τὰ τοιαῦτα ἀκούειν ἐξ ἴσου και νέμειν ἡμιν αὐτοὺς ἡγησόμεθα; Cf. 931 D: Οῦς (scil. πατέρας και μητέρας) ὅταν ἀγάλλη τις τιμαῖς, γέγηθεν ὁ θεός· οὐ γὰρ ἀν ἐπήκοος ἦν αὐτῶν. Cf. 931 E. — Vim et efficientiam imprecationum parentum hoc modo declarat Theophrastus Paracelsus (ed. Argentorat. 1603): Was inbrünstig begehrt wird, ist wahr und wird wirklich. Darum erfüllen sich die Flüche, die von Herzen kommen, so die Vater und Mutter-Flüche. Idem II p. 274: Ein gemeiner Fluch wird gemeiniglich wahr: warum? er gehet von Herzen: und in dem von-Herzen-Gehen liegt und gebiert sich der Saame. Also auch Vaterund Mutter-Flüche gehen also von Herzen. Locum suppeditavit Schopenhauer (ed. Griesebach) III p. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Tim. 48DE; Pol. 432C; Euthyd. 275D; Legg. 892B, 712B, 887C; Crit. 108C, 106B; Phileb. 12C; Epinom. p. 352, 10 Bekker. Ut philosophi invocatione deorum ita oratores quoque saepe publicas incipiunt orationes, e. g. Demosth. de coron. 1. Cf. Plutarch. Per. 8, Mor. 804 sq.; cf. E. v. Lasanlx Stud. d. klass. Alt. p. 150, ann. 64. Frequenter Neo-Platonici quoque aut exordio libri aut cum rem aggrediuntur, deum

Σώπρατες, τοῦτό νε δη πάντες, δαοι και κατά βραγύ σωφροσώνης μετέγουσιν, έπι παντός δομή και σμικοού και μεγάλου πράγματος θεών del που χαλούσιν. ήμας δε τούς περί του παντός λόγους ποιείσθαί πη μέλλοντας . . . εί μη παντάπασι παραλλάττομεν. άνάγχη θεούς τε χαί θεὰς ξπιχαλουμένους εύχεσθαι πάντα χατά νοῦν έχεινοις μέν μάλιστα, έπομένως δε ήμιν είπειν. Ut Diogenes (v. supra p. 11) de stultis hominum precibus querebatur, qui vera bona nescirent, quam ob causam mala peterent a dis, ita Platonem quoque, qui bonas preces summis laudibus extollebat, in malas et perversas invectum esse per se intellegitur. Poetas vituperat, quod saepissime pravis precibus in carminibus uterentur civesque in errorem inducerent (legg. 801 C). Pravae preces reprehenduntur legg. 687B. atque de precationibus, quae exitio sunt, agitur 687 D: Kal un day of 5 rais εύχεται έαυτω γίγνεσθαι, πολλά δ πατήρ άπεύξαις αν τοις θεοις μηδαμως κατά τὰς τοῦ υίέος εὐχὰς γίγνεσθαι κτλ. Et paullo post 688 B: Here  $\delta \eta$  schur  $\delta$  loyog elg raditor, sal  $\delta$  leywe eyè rör λέγω πάλιν άπερ τότε, . . . δτι δή ωημι εύχη χρησθαι σφαλερόν είναι νοῦν μὴ κεκτημένον, άλλὰ τάναντία ταῖς βουλήσεσίν οἱ νίννεσθαι. Cf. legg. 801 A.

Ad extremum denique mira quaedam Platonis opinio commemoranda nobis est, quam multi sequebantur auctores. Conviv. 202 E sqq. de daemonibus loquitur Socrates, qui deis preces hominum et sacrificia referant, hominibus rursus nuntient, quae dei imperent et respondeant: Έρμηνεῦον χαὶ διαποςθμεῦον (πῶν τὸ δαιμόνιον) θεοῖς τὰ παξ' ἀνθεώπων χαὶ ἀνθεώποις τὰ παξὰ θεῶν, τῶν μὲν τὰς δεήσεις χαὶ θυσίας, τῶν δὲ τὰς ἐπιτάξεις τε χαὶ ἀμοιβὰς τῶν θυσιῶν, ἐν μέσψ δὲ ὅν ἀμφοτέξων συμπληξοῖ, ὥστε τὸ πῶν αὐτὸ αὐτῷ ξυνδεδέσθαι<sup>1</sup>.

precantur, ut se adiuvet; cf. Iamblich., vit. Pyth. I 2: Παρακαλδοαντες τοὺς Φεοὺς ἡγεμόνας καὶ ἐπιτρέψαντες αὐτοῖς ἐαυτούς. Cf. Procl. in Parmen. IV 3sq.; Poemandr. 5, 2 p. 42 Parthey; cf. Koch, Ps. Dionysius Areopagita, Forschungen zur christl. Litt. u. Dogmengesch. p. 28 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Otto Jahn et H. Usener ad hunc locum. De Plutarcho cf. Zeller III, 2 p. 177. Nostrum locum respicit Apuleius, de deo Socratis c. 4 sqq.: Ceterum sunt quaedam divinae mediae potestates inter summum aethera et infimas terras in isto intersitae aeris spatio, per quas et desideria nostra et merita ad deos commeant; hos Graeci (primus Hesiodus op. et d.

15] Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

Adhuc sparsa solum de precibus dicta repperimus, quae nunc ut totius libri argumentum nobis occurrunt et dialogi quidem, qui inscribitur  $\lambda \lambda x_i \beta_i \alpha \delta \eta_j \delta \varepsilon \psi \tau \varepsilon \varrho o_j \tilde{\eta} \pi \varepsilon \varrho \lambda \pi \varrho o \sigma \varepsilon v \chi \tilde{\eta} \varsigma^1$ . Quem librum Platoni subditum esse inter omnes viros doctos

<sup>1</sup> Preces pertractabant cum auctor ignotus Alcibiadis II., tum scriptores qui sequuntur: Aristoteles  $\pi s \varrho l s \dot{\nu} \chi \tilde{\tau} \tilde{\sigma}$ ; Persius, sat. II; Iuvenalis, sat. X; Maximus Tyrius, diss. XI el der s $\dot{\nu} \chi \sigma \sigma \sigma a \iota$ . Clemens Alexandrinus primus de oratione christiana accuratius egit, strom. VII c. 7; deinde Origenes,  $\pi s \varrho l$  s $\dot{\nu} \chi \tilde{\tau} \tilde{\sigma}$ ; Tertullianus, de oratione; Cyprianus, de oratione. De ratione, quae intercedat inter hos Tertulliani et Cypriani libros dicit von der Goltz l. c. p. 282: Eine gewisse Verwandtschaft der Gedanken mit denen des Tertullian ist nicht zu verkennen; aber eine literarische Abhängigkeit der Schrift Cyprians ist schon deshalb ausgeschlossen, weil Text und Reihenfolge der Vaterunserbitten von einander abweichen. Accedunt Gregorius Nyssenus sls  $\tau \dot{\nu} \pi \rho \sigma \sigma s \nu \chi \dot{\nu}$ , orat. V; Apratrat, episcopus quarti saeculi, hom. IV (cf. von der Goltz l. c. p. 287 sq.); Ioannes Cassianus, collat. IX. X. Praeterea imprimis commemorandi sunt, quamquam non perpetua oratione et uno tenore, sed diversis locis de precibus egerunt: Ioannes Chrysostomus, Basilius, Augustinus.

Contra Luciani dialogo, qui inscribitur  $\pi \lambda o tor \eta$  sugai voce sugai non tam preces designantur quam optationes, cf. Horat. sat. I 1.

<sup>122</sup> sag.) nomine dalporas nuncupant; inter homines coelicolasque vectores sunt, hinc precum inde donorum, qui ultro citro portant, hinc petitiones. inde suppetias ... Per hos cosdem ut Plato in Symposio autumat, cuncta denuntiata. Idem 13 de daemonibus: ... Proinde ut nos, pati possunt omnia ... placamenta ..., et donis invitantur et precibus leniuntur. Cf. ib. c. 14. --Porphyrius quoque Symposii verba respicit, de abst. II 38: Er de rovτοις αριθμητέον και τούς πορθμεύοντας, ως φησι Πλάτων, και διαγγέλλοντας τά παρ' άνθρώπων θεοι; και τά παρά θεῶν άνθρώποις, τὰς μέν παρ' ήμῶν evzás ás zoos duastas drastouvras rois Ieovs. - Cf. Zeller III 2 p. 211. 4. Plotin. enn. IV 4, 43 (437 B). Habes igitur eandem opinionem, qua christianos usos esse notum est. Velut Origenes et angelos et animas sanctorum mortuorum preces ad deum perferre docet II p. 321-24 Koetsch.; cf. v. d. Goltz Das Gebet in der ältesten Christenheit p. 271. 1. Proces ab angelis ad denm referri Clemens quoque Alex. persuasum habet, strom. 338 (Sylb.). Astris et preces et carmina, quae in dei honorem canunt, attribuuntur, sidera autem ipsa homines precari non decet. Orig. c. Cels. V 1 Koetsch. II. p. 12. — Apud Philonem Iudaeum & Lóyos summus pontifex (apreseis) atque advocatus (παράκλητος) nominatur, qui inter deum et mundum tamquam intercessor constitutus sit, hominum preces ad deum perferens et dei gratiam hominibus concilians, cf. de gigant. 52, p. 52, 5 Wdl., p. 269 Mg.; vita Mos. 14 p. 155; de profug. 20 p. 562; cf. Ritter-Preller Hist. phil. graec, 1898 8 610a.

De auctore et tempore dialogi<sup>9</sup>. A. Boeckhius constat 1. ex eo, quod p. 139BC ad illud paradoxon ori não agour ualveral respicitur, collegit dialogum editum esse quo tempore Stoicorum familia floruisset 8. Andreatta 4. Steinhart. Schleiermacher interpretes cynicae sectae opus esse existimaverunt, cum nuper Bickel<sup>5</sup> dialogum a sectatore scholae Arcesilae compositum esse, medio igitur aut exeunte tertio a. Chr. n. saeculo coniceret. Auctor in dialogo condendo illud imprimis spectabat, ut doceret, quod comicus quidam his verbis expressit: Μή μοι γένοι 9 & βούλομ', άλλ' & συμφέρει. Secundum Andreattam libri argumentum hoc est: Auctor libelli putat, quae sint utilia, ea etiam bona esse. Universa igitur disputatio eo pertinet ut doceatur preces fieri non posse, ut ab optimi cognitione seiungantur<sup>6</sup>. Multis locis Alcibiadis II. honestas illas de dis et precationibus opiniones legimus. quas apud Socratem et Platonem repperimus, sed etiam sententias a Platone et Socrate alienas, immo eorum dictis contrarias. Exempli causa notionem malignorum numinum affero et auod Socrates dicit p. 143 nonnumquam melius esse nescire aliquid quam scire. Contra Socrate et Platone digna nobis occurrunt p. 141 sqg., quo loco stultae enumerantur precationes. quae exauditae precantibus ipsis exitio sunt, ita ut saepius paullo post vota retractentur et in irritum vindicentur. Laudantur poetae cuiusdam verba: Og doxei µou giloug avomous risi zonsáμενος, δρών αυτούς και πράττοντας και εύχομένους άπερ ού βέλτιον

<sup>1</sup> Cf. H. Usener Nachr. der Gött. Gesellsch. 1892, p. 483 sqg.

<sup>9</sup> Nonnulli qui secundum Athen. XI p. 506 C Xenophonti librum attribuerunt, sine dubio multo a recta via aberraverunt.

<sup>3</sup> Similiter indicat Stallbaum in praefatione dialogi.

<sup>4</sup> De libro, qui Alcibiadis secundi nomen in fronte gerit, Platoni abiudicando disputatio. Gymn. Progr. Trient. 1870.

<sup>b</sup> Ein Dialog aus der Akademie des Arkesilas, Arch. f. Gesch. der Philos. XVII p. 460 sqq.

<sup>6</sup> De ultimo et summo dialogi auctoris proposito omnes consentiunt viri docti, uno excepto Schleiermachero, qui dicit: Genauer betrachtet soll gewiß auch nach der Absicht des Verf. die Lehre vom Gebet garnicht der Hauptinhalt des Gespräches sein, sondern das von dem Vernünftigen und von dem Unvernünftigen und von dem Verhältnisse anderer Künste und Wissenschaften zu der des Guten und Besten.

#### 17] Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

17

δν. έχείνοις δε έδόχει, χοινή ύπερ άπάντων αυτών εύχην ποιήσασθαι· καί ανεύκτοις | αμμι δίδου, τὰ δὲ δεινὰ και εύνομένοις απαλέξειν" 1 xeleve. Non a deo mala attribui hominibus, ipsos sibi insanos et dementes miseriam afferre. Exemplaria precantium Lacedaemonii praedicantur (148C sug.): Tà xalà ểnì roic dya**βοίς τούς θεούς διδόναι χελεύοντες** αθ σωίσιν αύτοίς. — Πλείον δ' ούδεις αν έχείνων εύξαμένων αχούσειε addit auctor.<sup>2</sup> Non magnificis et sumptuosis sacrificiis deum gaudere (cf. Xen. Mem. I 3. 2). Praeter Lacedaemonios casum Graecos potius quam consilium sequentes bona et mala implorare, cum discernere non possint:  $B\lambda \alpha \sigma \alpha n \mu o \dot{v} \tau \omega r$  oùr  $\dot{\sigma} v \dot{\sigma} r \sigma c$ θεοί ούν αποδέγονται τας πολυτελεῖς ταυτασί πομπάς τε καί Juolag. His Socrates addit graviter et severe: Allà doxei por πολλής συλαχής δείσθαι χαί σχέψεως δτιποτε δητέον έστι χαί uń<sup>8</sup>. Sacrificia pretiosa nihil valent, mens bona et honesta et sincera esse debet. Itaque Socrates dicit: Où vào. olugu. τοιούτόν έστι το των θεών, ώστε ύπο δώρων παράγεσθαι οίον κακόν τοκιστήν<sup>4</sup> . . . καί γάρ αν δεινόν είη, εί πρός τὰ δώρα χαί τὰς θυσίας ἀποβλέπουσιν ήμων οί θεοί, ἀλλὰ μή πρός τήν ψυχήν, άν τις δσιος χαί δίχαιος ων τυγγάνη 5.

Aristoteles, qui de omnibus rebus agebat, de precibus quoque scripsit, qua quaestione illis temporibus homines magnopere occupatos fuisse vidimus. Diog. L. V 21 in nu-

<sup>3</sup> Cf. Plat. legg. 909 E: 'Isqà καὶ στοῦς οὐ ἑάδιον ἰδρύεοσαι, μεγάλης δὲ διανοίας τινὸς ὀρθῶς δρᾶν τὸ τοιοῦτον. Cf. 688 B.

<sup>4</sup> Cf. supra p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Posterioris aetatis poeta hanc precationem imitatus paucis verbis mutavit (Orionis anthol. V 17, Stob. vol. IV p. 275 Mein.): Ζεῦ Κρονίδη, τὰ μὰν ἐσθλὰ καὶ sởχομένοις καὶ ἀνεύκτοις | ἄμμι δίδου · τὰ δὲ λυγρὰ καὶ sởχομένοις ἀπερύκοις. Eadem precatio invenitur in codice quodam Harleiano 1752, cf. Anthol. Palat. X 108 et Ausfeld p. 545. Hieronymus ipse quoque saepe nos contra nos petere in oratione dicit (Patrol. Migne t. XXVI p. 492). Cf. supra p. 10, p. 14.

Cf. supra p. 6. Eandem precationem Plutarchus Lacedaemoniis attribuit Mor. p. 239 A : Εὐχὴ ở αὐτῶν διδόναι τὰ καλά τ' ἐπὶ τοῖς ἀγαθοῖς, καὶ πλίον οὐδέν. Cf. Mor. p. 232, 238. Addunt optationem ut iniuriam ferre possint: ταῖς εὐχαῖς προστιθέαοι τὸ ἀδικεῖοθαι δύνασθαι.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Cf. Xen. Mem. I 3, 3; Boissonnade Anecdota Graeca I p. 122. Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV. 2

mero Aristotelis librorum loco quarto decimo citat περì εδητης α'. Hesvchius nono loco περί εὐχῆς 1. Liber περί εὐχῆς qui dialogorum in numero est, non exstat. In operibus autem, quibus scientiam augebat ( $\pi \rho \alpha \gamma \mu \alpha \tau \epsilon l \alpha \iota \varsigma$ ), vix de precibus loquitur Aristoteles. Contra quot locis Plato agit de precationibus. cnins philosophiam religione quasi imbutam esse vidimus! Sed Aristoteles, empiricus ille doctus homo, semper nexum causarum investigabat. Quod cum respicimus, non miramur Aristotelem de precibus, quippe quae sint piae mentis, non rationis<sup>9</sup>, perpaucis locis egisse, quibus ne certum quidem omnibus est eum re vera precationes spectare<sup>8</sup>. Fieri enim potest. ut el'yeo 9a1 non precari significet, sed optare 4. P. 1405ª 18 returever et eureggal nominantur altriger, p. 1129<sup>b</sup> legimus homines multos perverse a dis petere, deinde ipse Aristoteles dicit, quid petendum sit: Enei de xal nheovέπτης δ άδικος, περί τὰ άγαθὰ ἔσται, ού πάντα, άλλὰ περί δσα εύτυχία και άτυχία,  $\hat{\alpha}$  έστι μεν άπλως άει άγαθά, τινι δε ούκ άει (eae res, quae universe quidem usui sunt, sed plerisque singulis nocent vertit Ramsauer Eth. N.). Of d' avgowaoi ranza eurortai και διώκουσιν. δει δού, άλλ' εύγεσθαι μέν τα άπλως άναθα 4 καί αύτοις άγαθά είναι, αίρεισθαι δέ τα αύτοις άγαθά<sup>5</sup>.

Iacobus Bernays ex libro Porphyrii, qui inscribitur  $\pi\epsilon\varrho\dot{\epsilon}$   $\dot{\alpha}\pi \alpha\chi\eta_{5}\dot{\epsilon}\mu\psi\dot{\nu}\chi\omega\nu$ , magnas Theophrasti operis partes, cui nomen erat  $\pi\epsilon\varrho\dot{\epsilon}\,\epsilon\dot{\epsilon}\sigma\epsilon\beta\epsilon\ell\alpha_{5}$  mirabili quadam sagacitate restituit<sup>6</sup>. Ostendit Porphyrium secundo suo libro, quo demonstrare vult pium hominem carne vesci dedecere<sup>7</sup>, quinque inseruisse ex-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Locos scriptorum qui hunc Aristotelis librum respiciunt, invenies in vol. quinto Aristotelis operum ed. Acad. Reg. Boruss. p. 1483. Imprimis valet Simplicius in Ar. II de caelo p. 218, 20 Karsten: Ότι γαρ έννοει τι και ύπερ του τοῦν και την οὐσίαν ὁ ᾿Αρ. δηλός ἐστι προς τοῖς πέρασι τοῦ περι εὐχῆς βιβλίου σαφῶς εἰπών. <sup>8</sup> Cf. Ed. Zeller II 2 p. 788.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quam paucos locos, quibus voce ευχεσθαι utitur, indicat index verborum Aristotelis! <sup>4</sup> Cf. supra p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Qui vero id optat. ut τὰ ἁπλῶs illa sibi sint bona, nil aliud cupiat, quam ut ipse sit bonus (Ramsauer).

<sup>•</sup> Theophrastos' Schrift über Frömmigkeit 1866.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. Porph. ep. ad Anebonem in Iamblichi editione Oxoniensi (ed. Th. Gale 1678) fol. c 2 v. in.; et Plut. Mor. p. 83 C.

#### 19] . Veteres philosophi quomodo indicaverint de precibus

cerpta e Theophrasti opere electa<sup>1</sup>. Imprimis tertium excerptum magni momenti est (c. 11, 21-15: 19, 6-20, 3 ed. Nauck), quia ad ea pertinet, quae sentiebat Theophrastus de cultu et veneratione deorum. Solis frugibus deum coli vult. animalia vetat sacrificari:  $\pi \tilde{\omega}_{\zeta}$  yào  $\delta \sigma_{iov}$   $\delta \delta_{ixovuév \omega v}$   $\tau \tilde{\omega}_{v}$ angues fortur: Magnitudinem et pretium sacri deus neglegit: έπει και το ευδάπανον και ευπόριστον του δυσπορίστου δοιώτερον xai 9:005 xeyaquaµévov<sup>2</sup> xal — accedit causa in communi vitae usu posita — κατά το δάστον τοις θύουσιν πρός συνεχή ευσέβειαν Stoupor<sup>8</sup>. Pia mente gaudere deos ut demonstretur, Pythiae oraculum refertur c. 15: Où yào ar nove voi Gerraloi èxelνου τοῦ τοὺς γρυσοχέρως βοῦς χαὶ τὰς ἑχατόμβας τῶ Πυθίω προσάνοντος μαλλον έφησεν ή Πυθία τον Έρμιονέα χεχαρίσθαι θύσαντα των ψαιστων έκ του πηριδίου τρισί δακτύλοις. Hic minimi igitur pretii sacra fecit<sup>4</sup>. Thessalus autem verbis Pythiae non recte intellectis totum saccum super aram effudit. Quo facto respondit Pythia: Ότι δίς τόσον απέχθοιτο τοῦτο δράσας η πρότεoor in xeraolouévos<sup>5</sup>. Atoue denuo Theophrastus affirmat non

<sup>5</sup> Pauperes quoque aut non divites deos colere vult posse, cf. Bernays 1. c. p. 74: Der Philosoph will durch Vereinfachung der Kultushandlungen sie aus Staats- und Priesterbanden befreien und als eine Angelegenheit jedes Einzelnen zugleich verallgemeinern und verinnerlichen. Cf. Stob. flor. III 50, quae verba fragmentum eius partis Theophrasti libri esse B. demonstravit, quam Porphyrius, cum proposito non necessaria esset, omisit: Χρη τοίνυν τὸν μέλλοντα βαυμασθήσεσθαι περί τὸ βείον φιλοθύτην είναι, μη τῷ πολλὰ θύεων, ἀλλὰ τῷ πυκνὰ τιμῶν τὸ βείον. τὸ μὲν γὰρ εὐπορίας, τὸ δ' ὁσιότητος σημείον. Cultum igitur publice receptum non solum non aspernatur Theophrastus, sed etiam optat, ut saepe homines colant deos; cf. de abst. II 43 Porphyrii verba: ὡντε κατὰ τὰ εἰρημένα Θεοφράστφ θύσομεν καὶ ἡμεῖς.

<sup>4</sup> Cf. Hor. c. III 23, 17 sqq.

• Cf. ineptam Hieroclis imitationem, Pythagorei quinti p. Chr. n. saeculi (Mullach Fr. philos. gr. I p. 121) et Bernaysii annotationes p. 75. Cf. Porph. de abst. II 17 oraculum Tyrrhenis datum et Antiphanis comici fragmentum.

Simplicia sacrificia Phintys quoque postulabat Pythagorica, Stob. 74, 61 Mein., quae quid sapientem deceat feminam, ostendit: ἐν τῷ ઉνοίς τῷ περὶ τὸ ઉείον εὐλαβέα ἦμεν καὶ μετρίαν. — Unus e paucis locis, quibus narratur,

19

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Porphyrius ipse omnia inter c. 5, in quo Theophrasti primum mentio fit, et c. 30 plus minus Theophrasti esse declarat. Alia Porphyrius apposuit (c. 9-11, 21; 16-19, 6), alia contraxit.

<sup>\*</sup> Cf. cap. 20 init.

De ceteris Peripateticis pauca dici possunt. Preces improbabant et sacrificia repudiabant, cum inutilia essent. Origenes c. Cels. Π 13: Άλλα και τους από του Περιπάτου. μηδέν φάσχοντας άνύειν εύχας χαί τας ώς πρός τό θείον θυσίας. Tamen timore vulgi adductos precatos esse Peripateticos idem refert Origenes<sup>8</sup> c. Cels. VII 66: Kal où µóvov τὸ εὕχεσθαι τοῖς ἀγάλμασιν ἡλίθιών ἐστιν (de hoc Heracliti dicto cf. supra p. 3), alla yao xal to  $\sigma u \pi \epsilon \rho \mu \sigma \rho \sigma \sigma$ ποιείσθαι τοϊς άγάλμασιν εύχεσθαι, όποῖον ποιούσιν οί τά άπό τοῦ Περιπάτου αιλοσοαοῦντες καί οί τὰ Ἐπικούρου ἢ Δημοχρίτου ἀσπαζόμενοι οὐδὲν γὰρ νόθον χρή ἐνυπάρχειν έν τη ψυχή του άληθως είς το θείον εύσεβους. Eandem fictam et simulatam erga deum pietatem Plutarchus quoque Epicuro crimini dat, c. Epic. beatit. 21 p. 1152 B (Epic. fr. 30 Us.). Obiurgat enim Epicurum de specie venerationis, quam prae se ferebat, causam timorem vulgi afferens: Υποχοίνεται γαο εὐγας και προσκυνήσεις ούδεν δεόμενος δια φόβον των πολλων και

quomodo feminae se gesserint precantes apud Xenoph. Oecon. VII 7 invenitur. Conjunctim maritus Ischomachus et uxor deos implorant.

<sup>1</sup> Cf. Isocrates πρὸς Νικοκλέα (ed. Benseler-Blass) I § 20: 'Ηγοῦ δὲ <sup>3</sup> <sup>5</sup>ῦμα τοῦτο κάλλιστον εἶναι καὶ Φεραπείαν μεγίστην, ἂν ὡς βέλτιστον καὶ δικαιότατον σαυτὸν παρέχης. Plin. Paneg. c. 3: Animadverto etiam Deos ipsos non tam accuratis (hoc ipso verbo anxietas ista religionis Romanorum apparet) adorantium precibus, quam innocentia et sanctitate laetari, gratioremque existimari qui delubris corum puram castamque mentem, quam qui meditatum carmen intulerit.

\* Cf. Bernays l. c. p. 76-77; 176-177.

\* H. Usener, Epicarea p. 259, 14.

#### 21] Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

21

αθένγεται σωνάς έναντίας οἰς σιλοσοσεί 1. Καὶ θύων μέν ὡς μαγείοω παρέστηκε τω ίερει σωάττοντι. θύσας δε άπεισι λέγων Έπίκουρος οίεται δείν σχηματίζεσθαι καί μή φθονείν μηδ' άπεγ-Járeo Jai zoic πολλοίς. Denique Senecae idem crimini dat Augustinus, de civ. Dei VI c. 10. Vir enim callidus ad omnia versatilis, ne ullius hominis animum a se abalienet, operam dat (fr. 38 Haase): In his sacris civilis theologiae has partes potius elegit Seneca sapienti, ut eas in animi religione non habeat, sed in actibus fingat. ait enim: 'Quae omnia sapiens servabit tamquam legibus iussa, non tamquam diis grata? Verum est, quod dixit A. Bonhoeffer Die Ethik des Stoikers Epictet p. 84: Er spricht dem Kultus alle innere Wahrheit ab. Tamen se cultui adhaerere simulat, fragm. 39 H.: Omnem istam ignobilem deorum turbam quam longo aevo longa super stitio congessit, sic, inquit, adorabimus, ut meminerimus cultum eius magis ad morem quam ad rem pertinere<sup>2</sup>. Mirum igitur non est pium Augustinum idem vitio dedisse Senecae atque Plutarchum et Origenem Epicuro, quod speciem pietatis prae se ferret et deos venerari sese simularet. Quam ob rem vehementissime in eum invehitur Augustinus (fr. 40 H.): Tamen quia illustris populi Romani senator erat, colebat, quod reprehendebat, agebat, quod arguebat, quod culpabat, adorabat: quia videlicet magnum eum aliquid philosophia docuerat, ne superstitiosus esset in mundo, sed propter leges civium moresque hominum non auidem ageret fingentem scenicum in theatro. sed imitaretur in templo, eo damnabilius, quod illa, quae mendaciter agebat, sic ageret ut eum populus veraciter agere existimaret ; scenicus autem ludendo potius delectaret quam fallendo deciperet.

Senecam nescio an suo iure vituperaverit Augustinus; contra quod ad Epicurum pertinet, fieri potest, ut dubitemus an non sint iusta opprobria; cf. Zeller III 1 p. 430: Nichtsdestoweniger wollte auch Epikur den Glauben an Götter nicht auf-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eadem opprobria apud Ciceronem inveniuntur, de nat. d. I 30, 85; III 1, 3; I 44, 123; de divin. II 17, 40. Euseb. pr. ev. XV 5, 12; XIV 27, 11: cf. Usener, Epicurea p. 103.

<sup>\*</sup> Eadem sententia nobis occurrit Sen. ep. 5, 2: Intus omnia dissimilia sint, frons populo nostra conveniat.

geben. Daß dies nur eine unwahre Anbequemung an die allgemeine Meinung gewesen sei..., ist gewiß ein ungerechter Vorwurf. Tamen certe nonnullas in hanc sententiam rationes afferri posse iam videbimus.

Epikur leugnete wie die Götter des Volksglaubens<sup>1</sup>, so auch die Dämonen, mit der Vorsehung<sup>3</sup> auch die Notwendigkeit des Gebets (Zeller III 1 p. 429). Homines et mundum a deis neglegi Epicurus docet, nihil eis curae esse, nulla re eos obtundi<sup>8</sup>. Sin autem re vera deis cum hominibus nulla intercedit ratio, si dei hominibus non prospiciunt, efficitur, ut homines rursus deis non sacrificent, non supplicent, cum omnis cultus inutilis sit et supervacaneus<sup>4</sup>. Itaque recte apud Cice-

<sup>1</sup> Vulgi opiniones deorum secundum Epicurum falsae sunt (ὑπολήψεις ψευδείς), v. Diog. L. X 123 sqq.; Cic. de n. d. I 18.

<sup>2</sup> Providentiam divinam esse denegabant Epicurei, v. Usener, Epic. p. 245 sqq. Apud Ciceronem de n. d. I 8 Velleius Epicureus πρόνοιαν Stoicorum cavillatur, quam anum fatidicam nominat. Cf. Plutarchum (Epic. fr. 394 Us.), secundum quem providentia ab Epicureis per ludibrium μῦθος vocabatur; cf. Us. fr. 369, Orig. c. Cels. I 13 p. 12 Hoesch., Us. fr. 364. Divinationem quoque omnino improbabat Epicurus, Diog. L. X 125 (Us. fr. 369): μαντικήν δ άπασαν..., άναιοει.

<sup>3</sup> Cf. Cic. de n. d. I 16sqq.; ibid. Vellei Epicurei verba c. 19 (Us. fr. 852); Lactant. de ira dei 17, 1; quae Seneca Epicuro adscribit de ben. IV 4, 1; IV 19.

<sup>4</sup> Cf. supra p. 9, ann. 4.

Vide et Cottae Academici verba, Cic. de n. d. I 41, 116: Quae porro pietas videbitur, a quo nihil acceperis? . . . Est . . pietas iustitia adversum deos; cum quibus quid potest nobis esse iuris, cum homini nulla cum deo sit communitas? Sanctitas autem est scientia colendorum deorum; qui quam ob rem colendi sint, non intellego, nullo nec accepto ab iis nec sperato bono. Quam sententiam et Cicero ipse suis affert verbis, de n. d. I 2: Sin autem di neque possunt nos iuvare nec volunt nec omnino curant nec quid agamus animadvertunt nec est, quod ab iis ad hominum vitam permanare possit, quid est quod ullos dis immortalibus cultus honores preces adhibeamus? Cf. Max. Tyr. diss. XI; Cic. de n. d. I 42, 123: Quae enim esse potest sanctitas, si di humana non curant? — Quo in loco tota parte, §§ 115—124, quibus demonstratur Epicurum religionem funditus sustulisse, Posidonium Stoicum repeti ostendit Schmekel Die Philosophie der mittleren Stoa p. 98—104.

Fortasse Hieronymi quoque locus Epicureos spectat preces impugnantes (comment. in ev. Matth. l. I cap. 6, Patrol. lat. t. XXVI, ed. Migne). Dicit enim Hieronymus: Consurgit in hoc loco quaedam haeresis philosophorum quoque (annotat Migne: Epicureorum haec fuit argutatio aut potius ve-

#### 23] Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

ronem de n. d. I 41, 115 (Epic. Us. fr. 27) Cotta Academicus Epicuri de opinionibus quaerit, cum dicit: Quid est . . . cur deos ab hominibus colendos dicas, cum dei non modo homines non colunt, sed omnino nihil carent, nihil agunt?

Epicurus ab omni cultu deorum abhorrens, qui sacrificiis continetur<sup>1</sup> et votis, postulat ut deos homines venerentur pia sanctaque mente. Non timore<sup>2</sup> deorum sed admiratione praestantiae adductus vir sapiens deos colit<sup>8</sup>. Velleins Enicureus (Cic. de n. d. I 20, 56) dicit: His terroribus ab Epicuro soluti . . . nec metuimus eos (deos) . . . et pie sancteque colimus naturam excellentem atque praestantem. Stultum esse iudicat Epicurus homines deum colere sacrificiis similibusque rebus (fr. 371 Us.): quid ergo, inquit (Epicurus) deo cultus hominis confert beato et nulla re indigenti? Eadem causa affertur fragmento libri de musica Philodemi Epicurei et optime deorum veneratio significatur (fr. 386 Us.): Tà dè rogaõra λεγέσθω και νῦν ὅτι τὸ δαιμόνιον μέν οὐ προςδεί[τ]αί τινος τιμής, ήμιν δε φυσικόν έστιν αύτο τιμαν μάλιστα με[v] δσίαις [ύ]πολή[ψ]εσιν. έπειτα δε και τοῖς κατά το πάτριον παραδεδομένοις [ειχάστω των χατά μέρος.

Tamen rursus secundum Philodemum  $\pi$ .  $evoe\beta$ . col. 110, 12 sqq. (ed. Gomperz) Epicurus preces fieri non vetuisse vide-

<sup>1</sup> Secundum Athen. V 179 D Epicurei offendebant multos, quod cenantes non sacrificabant.

<sup>3</sup> Homines omni deorum timore liberare volebat Epicurus, v. Us. fr. 384 et imprimis Lucretium I 62 sqq., 101 sqq.; Diog. L. X 81; Zeller III 1 p. 427.

<sup>8</sup> Cf. Seneca de ben. IV 19, qui Epicurum, cum ipse quaerit cur colis? respondentem facit: Propter maiestatem eius eximiam singularemque naturam. Cf. Cic. de n. d. I 17, 45; 41, 115 sqq.; Philodem. περὶ εἰσεβείας col. 110, 12 sqq. Gomp.: Προσεύχεσθαι . ἐν τῷ περὶ (θεῶν?) οἰκεῖον εἶναι . . . . gησίν, οἰχ ὡς λυπουμένων (?) τῶν θεῶν εἰ μὴ ποιήσομεν ἀλλὰ κατὰ τὴν ἐπίνοιων τῶν ὑπερβαλλουσῶν δυνάμει και οπουδαιότητι gviσεων. Cf. Philodem. de mus. 4 col. 4 Kemke.

sania) perversum dogma dicentium: Si novit deus quid oremus et antequam petamus, scit, quibus indigeamus, frustra scienti loquimur. In eandem opinionem invehitur Orig.  $\pi$ . sizi $\tilde{\chi}$  V 2; Hieronymus ipse defendit precantes, cum dicit: Quibus breviter respondendum est nos non narratores esse sed rogatores. Aliud est enim narrare ignoranti, aliud scientem petere.

tur, quod quidem ceteris eius sententiis repugnat, non aliter atque id quod apud eundem Philodemum  $\pi$ .  $\epsilon \delta \sigma \epsilon \beta$ . 108, 9 sqq. reperimus, quo loco plane affirmatur Epicurum publicis deorum sacris adfuisse<sup>1</sup>. Neque vero necessarium est nos putare simulasse Epicurum se cultorem esse deorum<sup>2</sup>, cui opinioni certe multa non conveniunt<sup>8</sup>.

Facile intellegimus Epicurum stultas hominum preces vituperasse, quae și exaudiuntur, precantibus ipsis sunt exitio \* (fr. 388): Εί ταῖς τῶν ἀνθρώπων εὐγαῖς ὁ θεὸς καθηκολούθει, θῶττον δν απώλλυντο πάντες άνθρωποι, συνεχώς πολλά και χαλεπά xar allthur edróueroi. At non solum pravas sed omnino omnes preces improbabat Epicurus<sup>5</sup>. Apud Senecam enim, de ben. IV 19. 2 Epicuri deus nominatur: non audiens vota nec nostri curiosus. Preces eum vetuisse e loco valde corrupto fortasse colligi potest<sup>6</sup>. Metrodorus quoque omnium discipulorum Epicuro carissimus secundum Lucianum Iupp. trag. c. 22 preces et sacrificia repudiasse videtur. Atque Hermarchus qui post Epicuri mortem scholae praeerat, secundum Proclum<sup>7</sup> contra Platonis verba Tim. 27 C hanc conclusionculam fallacem protulit, qua eum preces repudiasse apparet:  $d\lambda\lambda a \pi \omega c$ . φησίν δ Έπικούρειος Έρμαργος 8 ούχ είς απειρον πρόιμεν, εί έπι παντός δομή και σμικρού πράγματος εύγής δεόμεθα: και ναο ίνα εὐξώμεθα πάλιν ἄλλης εὐχῆς δεήσει, καὶ οὐδαμοῦ στησόμεθα °.

<sup>1</sup> Cf.  $\pi$ . svos $\beta$ . 109, 8; de mus. 4, col. 4.

Zeller III 1 p. 437, 2: Philodem.  $\pi$ . svor $\beta$ . S. 108 ff. Gomp. gibt sich viele Mühe, die Frömmigkeit Epikur's nicht bloß aus seinen Ansichten über die Götter, sondern auch aus seinem persönlichen Verhalten zu beweisen, und er macht in der letzteren Beziehung . . . geltend (S. 118, 126 ff., 146), daß der Philosoph sich an den Festen, Opfern und Mysterien seiner Vaterstadt beteiligt und seine Freunde gleichfalls dazu aufgefordert habe. <sup>2</sup> Cf. supra p. 20; 21-22.

<sup>3</sup> E. g. dictum eius Diog. L. X 123: 'Δσεβής δ' ούχ ό τοὺς τῶν πολλων Φεοὺς ἀναιφῶν, ἀλλ' ὁ τὰς τὼν πολλῶν δόξας Φεοῦς προσώπτων. Cf. Porphyr. ad Marc. 17. <sup>4</sup> Cf. supra p. 10, 14, 16.

<sup>5</sup> v. Cic. orat. in L. Pisonem 25, 59.

<sup>6</sup> Philodem. π. svosβ. c. 11; Diels, Doxogr. graeci p. 544<sup>b</sup>-545<sup>b</sup> 7.

<sup>7</sup> Comment. in Plat. Tim. 66 E ed. Diehl.

<sup>8</sup> v. vit. Epic. 25 in Us. Epicureis p. 369.

• Quomodo Porphyrius hanc ineptam Hermarchi cavillationem reiecerit, invenies sub finem huiusce libelli.

#### Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

251

Veteres Stoici ut Zeno et Chrysippus de precibus scripsisse vix videntur<sup>1</sup>. Cleanthes, qui Zenonem secutus est. Stoicam philosophiam docens hymnum composuit elc dla, anod monumentum theologiae Stoicae maximi est momenti<sup>2</sup>. Exemplar enim et specimen Stoicarum precationum est<sup>8</sup>. Apud Ciceronem. de n. d. I 115-124, quas paragraphos e quinto Posidonii Rhodii libro  $\pi$ .  $\Im \epsilon \tilde{\omega} \nu$  fluxisse iam supra p. 22, ann. 4 commemoravimus. Epicurus vehementissime impugnatur, qui omnem deorum colendorum causam demere voluerit. Contra apud Ciceronem precationes defendantur § 122: Hominum caritas et amicitia gratuita est. Quanto igitur magis deorum, qui nulla re egentes et inter se diligunt et homines consulunt. Quod ni ita sit. auid veneramur, auid precamur deos? ... auid optamus a dis immortalibus, quid vocamus?<sup>4</sup> Secundum Diog. L. VII 124 Posidonius et Hecato dicebant, quod jam Socrates voluerat, deos unum nos decere precari, ut omnino bonum darent: Εύξεταί τε, φασίν, δ σοφός αὐτὰ ἀγαθὰ παρὰ των θεων, χαθά φησιν Ποσειδώνιος έν τῷ πρώτω περί χαθηχόντων και Έκατων έν τρίτω περί παραδόξων.

Stoici verum cultum deorum in recta intellegentia numinum et scientia ponebant et pia sanctaque vita, quae apud Cic. de n. d. II 28, 81 Stoicus his exprimit verbis: Cultus autem deorum est optimus idemque castissimus atque sanctissimus plenissimusque pietatis, ut eos semper pura, integra, incorrupta et

<sup>1</sup> Deos et esse et colendos Zeno dixit (Sext. adv. Math. IX 133, v. Arnim Stoicor. vet. fr. vol. I n. 152): Ζήνων δε και τοιούτον ήρωτα λόγον πτοὺς βεοὺς εὐλόγως ἅν τις τιμούη. τοὺς δε μὴ ὄντας οὐκ ἅν τις εὐλόγως τιμφη εἰοὶν ἄρα βεοί." Tamen templa aedificari vetnit, cf. Zeller III 1 p. 312 et ibid. ann. 3.

<sup>a</sup> Apud Stob. Ecl. I p. 30 servatus.

<sup>3</sup> Cf. preces Cleanthis apud Epictet. man. 52 traditas: 'Αγου δέ μ' ὦ Ζεῦ καὶ σύ γ' ἡ Πεπρωμένη, | Όποι ποθ' ὑμῖν εἰμὶ διατεταγμένος, | 'Ως ἔψομαι γ' ἄσκνος· ἦν δὲ μὴ θέλω, | Κακὸς γενόμενος, οὐδὲν ἦττον ἔψομαι. Vide v. Arnim vol. I p. 118 n. 327, qui aliis quoque locis hos versus afferri ostendit, quos et Seneca ep. 107, 10 in suum sermonem mutavit.

<sup>4</sup> Ceterum Carneades Stoicos vituperabat, quod sibi non constarent, quia a singulis flagitarent, ut a dis precibus auxilium consiliumque peterent, quamquam affirmarent deos singula non curare, cf. Cic. de n. d. III 32, 79 — 39, 93. Cf. A. Goedeckemeyer Die Gesch. des gr. Skepticismus p. 77. mente et voce veneremur, et paullo post — quo loco unam e magno numero magnificarum veterum etymologiarum invenimus: Qui totos dies precabantur et immolabant, ut sibi sui liberi superstites essent, superstitiosi sunt appellati.

Posterioris aetatis Stoici copiose et diserte de precibus egerunt et primus quidem A. Persius Flaccus<sup>1</sup> secunda satira, qua ut Alcibiade II. preces tractantur eaeque non solum stultae et periculosae sed etiam nefariae, quae Persii temporibus non rarae fuisse videntur<sup>3</sup>. Satira dividitur in partes duas; priore legimus, quae optent homines, altera, quomodo deos corrumpere conentur. Atque primum agit de scelestis precibus atque tacitis<sup>8</sup>, avari votis<sup>4</sup> et detestandos dissimulatores irridet, qui, ut *sancte* turpissima poscant, caput purgant (15-16). Non pudere eos Iovem precibus impellere<sup>5</sup>, quas iudex

<sup>1</sup> Quae apud Horatium valent preces, plerumque in annotationibus exposui.

Persius per Annaeum Cornutum Stoicum in philosophiam inductus est, Senecam quoque sero quidem cognovit, quae narrantur in vita ed. Jahn-Bücheler p. 58. Stoicum fuisse Persium cum in vita apparet, tum ipse dicit sat. V 64 se Cleanthem esse secutum, cf. Fr. Knickenberg *De ratione Stoica in Persii satiris apparente*, Diss. Monast. 1867.

<sup>9</sup> Persium secundo Alcibiade usum esse ego quidem mihi persuadere non possum. Similitudines enim minimae sunt et in rebus tam divulgatis facile aliter explicantur. Contra Stoicos suo more imitatus est Persius, qui de argumento precationum saepe disputavisse videntur.

<sup>a</sup> De tacitis precibus velim conferas S. Sudhaus *Arch. f. Religionsw.* IX (1906) p. 185 sqq. et es, quae ipse in pleniore huius opusculi editione in fine addidi.

<sup>4</sup> Persins sat. II 9sqq. et Petronius 88, 7sqq. conferendi sunt:

Petronius. Statim antequam limen Capitolii tangunt, alius donum promittit, si propinquum divitem extulerit, alius, si thesaurum effoderit. Persius. Persius. O si ebulliat patruus, praeclarum funus. 12 sqq. pupillumve utinam quem proximus heres impello, expungam... Nerio iam tertia conditur uxor. Cf. Mart. I 10. o si sub rastro crepet argenti mihi seria

<sup>5</sup> J. Döllinger Heidenth. und Judenth. S. 685: Man würde orwarten, daß bei großem sittlichen Verderben die entarteten Massen überhaupt zu beten

dextro Hercule.

omni religione atque fide carens exhorrescat (17-30). Deinde stultas ridiculasque preces perstringit aviae aut materterae; erroribus imbutae mulieres caerimoniis superstitiosis operantur, ut infantes expient (cf. R. Wuensch Arch. f. Rel. Wissensch. IX 1906 p. 145). Persius autem dicit: Ast ego nutrici<sup>1</sup> non mando vota. negato, | Iuppiter, haec illi, quamvis te albata rogarit (31 sqq.). Homines ipsos suis precibus repugnare<sup>2</sup> ostendit (41-43). Inepta esse magnifica et sumptuosa dona affirmare non desinit: In sancto quid facit aurum? quaerit<sup>3</sup> v. 69 et respondet: Nempe hoc quod Veneri donatae a virgine pupae<sup>4</sup>. In fine denique satirae (71-75) rectam deorum cultus rationem hoc modo significat: Quin damus id superis, de magna guod dare lance<sup>5</sup> | non possit magni Messalae lippa propago? | Compositum ius fasque animo sanctoque recessus | mentes et incoctum generoso pectus honesto: | haec cedo ut admoveam templis, et farre litabo<sup>6</sup>.

aufgehört hätten. Diese Wirkung trat . . nicht ein. Nicht über Abnahme der Gebete und Opfer klagen die den ethischen Zustand ... schildernden Zeitgenossen. Aber sie entwerfen eine furchtbare Beschreibung von dem Inhalte dieser Gebete. Inhonestae preces et apud Lucianum Icaromenipp. c. 25 inveniuntur. Quae nefaria petiverint homines oraculis, nos docet Plutarchus, de def. orac. c. 7, quo loco Didymus Cynicus dicit: Τούναντίον δ ύμιν έγω προβάλλω διαπορήσαι, πώς ούχι και τότε απείρηκεν (ο Άπόλλων), ούδε Ήρακλής αύθις ή τις αλλος θεών ύπέσταχε τον τρίποδα, χαταπιμπλάμενον αίσχρών και άθέων ερωτημάτων, α τώ θεώ προβάλλουσιν, οι μεν ώς σοφιστού διάπειραν λαμβάνοντες, οι δε περί θησαυρών η κληρονομιών, η γάμων παρανόμων διερωτώντες ώστε κατά κράτος έξελέγχεσθαι τον Πυθαγόραν ελπόντα, βελτίστους έαυτῶν γίνεσθαι τοὺς ἀνθρώπους ὅταν πρὸς τοὺς θεοὺς βαδίζωσιν. ούτως & xalãs είχεν, ανθρώπου πρεσβυτέρου παρόντος, άρνεισθαι και αποχρύπτειν νοσήματα της ψυχής και πάθη, ταυτα γυμνά και περιφανή κομίζουσιν ἐπὶ τὸν Ξεόν. Quae dira cognatis et vicinis imprecati sint, apparet e tabellis defixionum, ed. R. Wuensch IG III 3.

<sup>1</sup> Cf. Horat. ep. I 4, 6-8; Sen. ep. 60, 1; 94, 54; Prudentius c. Symmach. I 208 sqq.: Mox humeris positus nutricis, trivit et ipse | Impressis silicem labris, puerilia vota | fudit opesque sibi caeca de rupe poposeit.

<sup>a</sup> Cf. supra p. 3-4.

<sup>a</sup> Cf. Platon. Euthyphr. 14 E: Φράσον δέ μοι τίς ή ωφέλεια τοις θεοις τυγχάνει οδοα από των δώρων ών παρ' ήμων λαμβάνουσιν;

<sup>4</sup> Schol.: Diis tam sunt opes supervacuae quam Veneri pupae, quas virgines nubentes donant.

<sup>6</sup> Cf. Ovid. ep. ex P. IV 8, 39: Nec quae de parva diis pauper litat acerra, | tura minus grandi quam data lance valent.

\* Cf. Horst. c. III 23, 17 sqq.: Immunis aram si tetigit manus, | Non

Persio quamquam vidimus esse quasdam cum aliis scriptoribus similitudines, ut cum Horatio, auctore Alcibiadis dialogi aliis, tamen vix fieri potest, ut quis certe fontem aut fontes significet, e quibus hauserit. Quod apud Iuvenalem fieri posse sunt quibus videatur. Invenalis quoque, ut Persius, satiram de precibus condidit. aut. ut in codice P praescriptum legimus de votis contrariis<sup>1</sup>. Argumentum autem saepe decantatum in modum declamationis rhetoricae allatis exemplis omnibus notis satis frigide perfectum est<sup>2</sup>. De fontibus sat X. L. Friedlaender annotat p. 450: Der Gegenstand der Satire, die Thorheit und Verderblichkeit der gewöhnlich an die Götter gerichteten Gebete und Wünsche war ein in der popularphilosophischen Litteratur offenbar viel behandelter. Iuvenalem aut Alcibiade dialogo aut Persio aut Seneca usum esse non putat. Dagegen hat luvenal vielleicht Valerius Maximus VII 2 Ext. benutzt.

Secundum Mayorem Thirteen Satires of Iuvenal vol. II p. 65 Iuvenalis Valerium Maximum, quem quarto p. Chr. n. decennio scribere coepisse verisimile est, magnam partem imitatus est: A passage which as also Plat. Alk. II. and Persius II., Juvenal had before him<sup>8</sup>.

sumptuosa blandior hostia, | Mollivit aversos penates | Farre pio et saliente mica. Iuvenal. sat. X 355; Sen. de ben. I 6, 3: Itaque boni etiam farre ac fitilla religiosi sunt.

<sup>1</sup> Iam in satira prima inter stulta hominum facta, quae irridere vult, votum quoque enumerat, v. 85—86: Quidquid agunt homines, votum, timor, ira, voluptas, | gaudia, discursus, nostri farrago libelli est.

\* Videas Lehrsii indicium in editione Friedlaenderi p. 450, qui ipse quoque dicit: Mit Ausnahme dieses Schlusses bewegt sich Iuvenal hier in den ausgefahrensten Geleisen der Bhetorenschulen.

<sup>3</sup> De Alcibiadis II. et Persii imitatione cum Mayore consentire nequeo; mihi placent Friedlaender et Fritzschius. Contra Valerii Maximi ut imitator fuerit Iuvenalis fieri posse mihi videtur. Nihilominus de ratione, quae secundum Mayorem intercedit inter Iuvenalem et Valerium Maximum nonnulla mihi sunt addenda.

Valerius Maximus VII 2 ext. 1. Et enim densissimis tenebris involuta est mortalium mens, in quam late patentem errorem caecas precationes

tuas sparais!

Iuvenalis X 3-4.

Pauci dinoscere possunt | vera bona atque illis multum diversa, remota | erroris nebula.

Quo loco concedendum quidem est non esse necesse Iuvenalem secutum esse Valerium Maximum. Nam verba *remota erroris nebula* versui Ili-

Quid Iuvenalis de precationibus sentit? Plerasque stultas esse docet (1-55), hominibus damno exitioque<sup>1</sup>. Tum quae affirmat, exemplis demonstrare conatur (56-345) et in exitu satirae homines adhortatur, ne deis praescribant, quae dent, sed se committant auxilio deorum (346-48):

adis V 127 (cf. XVII 643 sqq.) respondent, quem etiam Alcibiades II. p. 150 DE respicit. Auctore quoque Alcibiadis II. Iuvenalis non videtur usus esse, cf. Friedlaender: Eine direkte Benutzung dieser Stelle ist bei Iuvenal nicht anzunehmen, da er sich sonst nirgends von dem platonischen Dialog abhängig zeigt, und die Anwendung der Metapher von der Entfernung des den Geist umhüllenden Nebels schon auf Grund der Homerstelle häufig gewesen sein muß. Mihi praeter hos solus unus occurrit locus Homericus; Simplicius enim in Epicteti enchiridio extremo hac utitur translatione Homeri versibus laudatis. — Maioris esse momenti haec videtur similitudo:

Valerius Maximus.

Iuvenalis 7-8.

At have (coniugia) ut aliquando illustrant, ita nonnumquam funditus domos evertunt.

Evertere domos totas optantibus ipsis | di faciles

Similia Pythagorae verba sunt Diod. Sic. X 9, 8 de rebus quas optant: *Toirar Exactor rois*... *rozórras rois ölous drazoérasr.* His locis non solum sententize, sed etiam verba ac litterae ex parte congruunt. Tamen fieri potuit, ut Iuvenalis Valerium Maximum non imitatus sit, quod eis quoque quae sequentur valet.

Valerius Maximus. Divitias adpetis, quae multis exitio fuerunt, honores concupiscis, qui conplures pessum dederunt, regna tecum ipsa volvis, quorum exitus saepenumero miserabiles cernuntur.

splendidis coniugiis inicis manus

Invenalis.

12—17 divitiarum 133—187 honorum 56—113 regnorum

350—53 Nos animorum | inpulsu et caeca magnaque cupidine ducti | coniugium petimus partumque uxoris...

Quae congruentia et similitudo mea quidem sententia ex eo facile explicari potest, quod precationes sunt cotidianae et usu tritae.

Secundum autem Fritzschium ad Luciani Navig. Iuvenalis eundem philosophum ducem habuit quem Maximus Tyrius diss. XI.: Nam et Iuvenalis et Maximus primum quibus precibus abstinendum sit verbis docent plurimis, tum autem brevi oratione sed magna cum vi addunt, qua alia ratione precandum orandumque sit et in hanc ipsam doctrinam ambo desinunt.

<sup>1</sup> Cf. vv. 7-8; 54 sq.: Supervacua aut perniciosa petuntur; Sen. de ben. VI 27, 7: Votum tuum aut supervacuum est aut iniuriosum. Nil ergo optabunt homines? si consilium vis Permittes ipsis expendere numinibus quid Conveniat nobis rebusque sit utile nostris<sup>1</sup>.

Preces fieri non vetat (354):

Ut tamen et poscas aliquid voveasque sacellis . . .

At alias quidem preces commendat atque vulgares; non solum bona corporis, sed etiam animi expetenda esse (356 sqq.):

Orandum est, ut sit mens sana in corpore sano<sup>2</sup>. Fortem posce animum mortisque terrore carentem, Qui nesciat irasci<sup>8</sup>.

Tota Stoicorum disciplina non solum ad philosophiam sed etiam ad religionem pertinet<sup>4</sup>. Quam ob rem Seneca auoaue et cogitare et loqui de precibus cogebatur; definire quidem, quae de precibus senserit, difficile est, cum homines precari et vetet et sinat. Atque primum quidem in universum de cultu deorum, quem amplectebatur Seneca. breviter agendum est. Veram erga deos pietatem omnes Stoicos in rectis opinionibus deorum et pura mente posuisse vidimus, non in sumptuosis sacrificiis et sollemnibus caerimoniis. Seneca quoque deum non templis sed conscientia rectae voluntatis coli vult, fr. 123 Haase 5: Quanto melius Seneca et verius !: "Vultisne vos . . . . deum cogitare magnum et placidum et maiestate leni verendum, amicum et semper in proximo, non immolationibus et sanguine multo colendum — quae enim ex trucidatione immerentium voluptas est? — sed mente pura, bono honestoque proposito, non templa illi congestis in altitudinem saxis extruenda sunt: in suo cuique consecrandus est pectore." Bonam

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Horst. c. I 9, 9: Permitte divis cetera; Valer. Max. VII 2 Ext. 1: Teque totum caelestium arbitrio permitte, quia qui tribuere bona ex facili solent, etiam eligere aptissime possunt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Horat. c. I 31, 17—19: Frui paratis et valido mihi | Latoe dones ac precor integra | Cum mente; cf. Pers. II 8; Sen. ep. 41, 1; 10, 4; Petron. 88, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hoc loco et sequentibus verbis Stoicorum sententias laudat; cf. e. g. Senecae libellum, qui est de ira, et innumerabiles locos, quibus Seneca aliique Stoici de terrore mortis loquuntur. De Iuvenale imprimis conferendus est R. Schuetze *Iuvenalis ethicus*, diss. Gryph. 1905.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Zeller III 1 p. 309 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ap. Lactant. institt. lib. VI c. 25, 3.

mentem plurimi aestimat Seneca<sup>1</sup>, de ben. I 6, 1, 2-3: Non est beneficium ipsum, quod numeratur aut traditur: sicut ne in victimis quidem, licet opimae sint auroque praefulgeant, deorum est honor, sed pia ac recta voluntate venerantium. Itaque boni etiam farre ac fitilla<sup>2</sup> religiosi sunt<sup>8</sup>, mali rursus non effugiunt impietatem, quamvis aras sanguine multo cruentaverint.

Quae optemus, quae precemur? Non bona corporis, secundum omnium philosophorum sententiam, nat. quaest. III praef. § 14: Quid est praecipuum? non admittere in animo mala consilia, puras ad caelum manus extollere, nullum bonum petere. quod, ut ad te transeat, aliquis dare debet, aliquis amittere, optare, quod sine adversario optatur, bonam mentem. Ut bona mente veneremur deum, semper admonet, virtus est optimus deorum cultus, ep. 95, 47-50: Quo modo sint di colendi, solet praecipi: accendere aliquem lucernas sublatis prohibeamus, quoniam nec lumine di egent et ne homines quidem delectantur fuligine 4 ... deum colit qui novit .... Primus est deorum cultus deos credere; deinde reddere illis maiestatem suam, reddere bonitatem ... Vis deos propitiare? bonus esto, satis illos coluit, quisquis imitatus est. Hoc igitur loco, ut fr. 123 H., aliter atque de ben. I 6, 3 omnem cultum deorum reicere videtur. Qua cum sententia congruit contemptio despicientiaque, qua apud Lactantium de simulacris et adoratione loquitur (inst. II c. 2, 14; fr. 120 Haase): Recte igitur Seneca in libris moralibus: "Simulacra", inquit, "deorum venerantur, illis supplicant genu posito, illa adorant, illis per totam adsident diem aut adstant, illis stipem iaciunt, victimas caedunt: et cum haec tantopere suspiciant, fabros, qui illa fecere, contemnunt." Acerbissimis facetiis in dialogo,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. de ben. I 5, 2; II 31, 1: Nam cum omnia ad animum referamus (scil. nos Stoici)..; ep. 44, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. supra p. 27, ann. 6.

<sup>\*</sup> Hoc loco sacrificia admittit, quasi signa pietatis. A. Bonhöffer Die Ethik des Stoikers Epiktet p. 84: Es ist dies genau der Standpunkt der alttestamentlichen Propheten, die den Opferdienst auch nicht verwerfen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Arnob. VII 16: Ergone ille putor qui ex coriis tollitur atque expirat ardentibus, qui ex ossibus, qui ex sactis, ex agnorum lanitiis gallinarumque de plumis, Dei munus et honor est? Cf. Son. de ben. IV 25, 1; 3, 2; II 30, 2.

quem scripsit de superstitione<sup>1</sup>, stultorum hominum cultum irridet<sup>2</sup>.

Preces vulgi Seneca vituperat simulque meliorem precandi modum significat, ep. 10, 4: Votorum tuorum veterum licet deis gratiam facias, alia de integro suscipe<sup>8</sup>: roga bonam mentem<sup>4</sup>, bonam valetudinem animi, deinde tunc corporis. Quidni tu ista vota saepe facias? Audacter deum roga: nihil illum de alieno rogaturus es. Hoc igitur loco Seneca preces non omnino improbat, at solum pravas, bonis autem ut utantur precationibus homines adhortatur § 5: Sic vive cum hominibus, tamquam deus videat, sic loquere cum deo, tamquam homines audiant.

Etiam de precibus exitiosis bene nobis notis Seneca saepe loquitur, ep. 22, 12: Emerge ad meliorem vitam propitiis dis, sed non sic, quomodo istis propitii sunt, quibus bono ac benigno voltu mala magnifica tribuerunt, ad hoc unum excusati, quod ista quae urunt, quae excruciant, optantibus data sunt. Acerrime stultas optationes his condemnat verbis (de tranqu. an. 23): Quicquid optavi inimicorum exsecrationem puto. Et de precibus eorum, quibus nos carissimi sumus, idem sentit atque Persius II 31 sqq. Dicit enim Seneca ep. 31, 2-3: Surdum te amantissimis tuis praesta, bono animo mala precantur. et si esse vis felix, deos ora ne quid tibi ex his quae optantur, eveniat. Non sunt ista bona<sup>5</sup> (sunt enim bona corporis), quae in te isti

<sup>1</sup> Huius dialogi Augustinus, de civ. Dei VI c. 10 (fr. 31 sqq. Haase) summarium nobis tradidit.

\* Cf. nat. quaest. IV 6, quo loco stultitiam iocose in ludibrium vertit.

<sup>9</sup> Cf. ep. 20, 8: Huc ergo cogitationes tuae tendant, hoc cura, hoc opta, omnia alia vota deo remissurus, ut contentus sis temet ipse et ex te crescentibus bonis.

<sup>4</sup> Bona mens quid sit dicit ep. 16: Perseverandum est et assiduo studio robur addendum, donec bona mens sit, quod bona voluntas est.

<sup>5</sup> Quae de bonis senserit Seneca, ex his locis cognosces: ep. 66, 5 tria varia bona distinguntur, corporis bonis non nominatis; ep. 71, 4: Summum bonum est, quod honestum est. et quod magis admireris: unum bonum est, quod honestum est: cetera falsa et adulterina bona sunt; ep. 71, 32-38: Cito hoc potest tradi et paucissimis verbis: unum bonum esse virtutem, nullum certe sine virtute..., corporum autem bona corporibus quidem bona sunt, sed in totum non sunt bona. Cf. ep. 72, 7; 74, 1, 10-11, 16-17; 76, 7; 87, 21; de vita beata 4, 2; ad Helv. matr. de cons. 5, 6; de prov. 3, 1; 6, 1, 3-5; nat. quaest. praef. 13-18.

eolunt congeri: unum bonum est, quod beatae vitae causa et firmamentum est, sibi fidere. Ep. 60, 1: Queror, litigo, irascor; etiam nunc optas, quod tibi optavit nutrix tua aut paedagogus aut mater? nondum intellegis, quantum mali optaverint? o quam inimica nobis sunt vota nostrorum! Eo quidem inimiciora, quo cessere felicius. Iam non admiror, si omnia nos a prima pueritia mala sequuntur: inter exsecrationes <sup>1</sup> parentum crevimus. Ep. 94, 53—54: Nocent qui optant, nocent qui exsecrantur: nam et horum imprecatio falsos nobis metus inserit et illorum amor male docet bene optando. Mittit enim nos ad longinqua bona et incerta et errantia, cum possimus felicitatem domo promere. Non licet, inquam, ire recta via, trahunt in pravum parentes, trahunt servi. Quae prorsus parentum precibus repugnant, ipse optat Lucilio amico ep. 96, 4—5 (cf. ep. 32, 4).

Facile intellegitur, quomodo fieri potuerit, ut Seneca, qui pravas preces tam dure et acerbe condemnabat, omnino omnes improbaret preces. Sapienti enim votis non opus est, quippe cui potestas sit feliciter vitam agendi; quin turpe est sapienti precari, ep. 31, 5: Non est ergo quod ex illo vetere (voto) parentum tuorum eligas, quid contingere tibi velis, quid optes: et in totum iam per maxima acto viro turpe est etiam nunc deos fatigare<sup>3</sup>. Quid votis opus est? Fac te ipsum felicem<sup>3</sup>. Facies autem si intellexeris bona esse, quibus admixta est virtus, turpia, quibus malitia coniuncta est. Similem sententiam aperit ep. 41, 1: Non sunt ad caelum elevandae manus nec exorandus aedituus,

<sup>1</sup> Cf. Sen. de tranqu. an. 23.

<sup>9</sup> Cf. Bronerius, de veter. ac recent. adorationibus, in Polen. suppl. Thes. antiqu. T. II p. 927, 957; Arnob. adv. nat. I 49 (Hildebrand): Cum Aesculapium ipsum datorem ut praedicant sanitatis, quoad illis superfuit vita, et precibus fatigarent et invitarent miserrimis votis.

<sup>8</sup> Nimia aestimatio sui fiduciaque in tota Stoicorum secta nobis occurrit; cf. Sen. ep. 31, 8: Summum bonum . . . quodsi occupas, incipis deorum socius esse, non supplex. Ep. 94, 53: Cum possimus felicitatem depromere. Ep. 41, 1: Bonam mentem quam stultum est optare, cum possis a te impetrare. Quamquam paullo post ep. 41, 2 sequitur: Bonus vero vir sine deo nemo est. Cf. ep. 73, 13—16 (etsi legimus: Nulla sine deo mens bona est); de prov. 6, 6; ep. 95, 36; 31, 3; 72, 7; 28, 10; cf. Iuven. X 36 sq.; Horat. ep. I 18, 111 sq.; Ps. Isocrat. ad Demonicum § 34; Cotta Stoicus apud Cic. de n. d. III 16: Iudicium hoc omnium mortalium est fortunam a deo petendam, a se ipso sumendam esse sapientiam. Cf. ibid. 87.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

8

33

ut nos ad aurem simulacri, quasi magis exaudiri possimus, admiltat: prope est a te deus, tecum est, intus est.

Alia causa, qua commotus optat, ut precari omittant homines, haec est, quod fatum, quo omnia reguntur, immutabile est et aeternum et inexorabile. Quam ob rem preces inutiles et supervacaneas esse affirmat <sup>1</sup>, ep. 77, 12: *Quid fles ? quid optas ?* perdis operam: Desine fata deûm flecti sperare precando<sup>2</sup>. Nat. augest. II 35, 1-2: Quid ergo? expiationes procurationesque quo pertinent, si immutabilia sunt fata? Permitte mihi illam rigidam sectam tueri eorum, qui excipiunt ista et nihil esse aliud quam aegrae mentis solatia existimant<sup>8</sup>. Fata inrevocabiliter ius suum peragunt nec ulla commoventur prece. Non misericordia flecti, non Cursum inrevocabilem ingressa ex destinato flugratia sciunt. unt<sup>4</sup>. Cf. ibidem c. 36: Quid enim intellegis fatum? existimo necessitatem rerum omnium actionumque, quam nulla vis rumpat; hanc si sacrificiis aut capite niveae agnae exorari iudicas, diving non nosti. Sapientis quoque viri sententiam negatis posse mutari: quanto magis dei?<sup>5</sup>

Vidimus Senecam omnes preces et omnia sacra repudiasse, quin etiam aspernatum esse, cum et indignae essent sapienti viro et inutiles. Tamen ipse precatus est hominesque sacrificare et precari sinit, de benef. VII 4, 6: Omnia patris sunt, quae in liberorum manu sunt: quis tamen nescit donare aliquid et filium patri? Omnia deorum sunt: tamen et dis donum poscimus et stipem iecimus. Quomodo fieri potuit, ut Seneca, cui fato inflexibili omnia regi persuasum erat, preces admitteret, quamquam aliis locis reiciebat? Quam ad quaestionem Bonhoefferus Die Ethik des Stoikers Epiktet p. 84 brevissime et optime respondisse mihi videtur: Er läßt nicht nur den Seher als Diener des Schicksals gelten, sondern rechtfertigt die Sühnungen und Bittgänge, deren Wirksamkeit durch

<sup>1</sup> Cf. Maximus Tyrins, diss. XI 5.

<sup>2</sup> Verg. Aen. VI 376; Sen. de benef. VI 23.

<sup>8</sup> Id est, ut aliis dicam verbis: Precari solum invalidos et infirmosdecet, contra sapientes et fortes dedecet.

<sup>4</sup> Aliae fati inflexibilis descriptiones exstant ep. 77, 12; ad Marciam de cons. 10, 16. Cf. Stob. eclog. I 4: Μοις' & λιταις άτρωτε δυστήνων βορτών. Vergil. Georg. II 491: Inexorabile fatum.

<sup>5</sup> Cf. Platon. Legg. p. 716.

[34

die Lehre vom unabänderlichen Fatum oder ewig feststehenden. Gotteswillen nicht aufgehoben werde, da dieselben vom Fatum als Bedingungen der göttlichen Hilfe von Ewigkeit her vorgesehen seien. Die Götter haben etliches in suspenso gelassen, sodaß es nur auf die Gebete der Menschen hin eintritt. Quod rectum esse ut demonstrem. hos affero locos. Seneca postquam nat. quaest. II 35-36 preces et sacra inutilia esse ostendit, pergit. c. 37: Agere nunc causam eorum volo, qui procuranda existimant fulmina et explationes non dubitant prodesse aliquando ad submovenda pericula, aliquando ad levanda, aliquando ad differenda . . . interim hoc habent commune nobiscum, quod nos auoque existimamus vota proficere salva via ac potestate fatorum. Quae ibid. § 3 afferuntur a ficto adversario, sententiae sunt. quas Seneca aliis locis defendit, hoc autem loco impugnat, dum dicit: Aut futurum est aut non: si futurum est, fiet etiamsi vota non suscipis. Si non est futurum, etiamsi non susceperis vota, non fiet. Contra Seneca respondet: Falsa est ista interrogatio. quia illam mediam inter ista exceptionem praeteris: futurum hoc est, sed si vota suscepta fuerint. Novis atque miris argumentis confirmat sententiam suam c. 38 init.: Puta me ... fateri hoc quoque fato esse comprehensum, ut utique fiant vota: ideo fient. Et. similiter § 2: Effugiet pericula, si explaverit praedictas divinitus minas; at hoc quoque in fato est, ut expiet: ideo expiabit 1.

Quid re vera spectare preces putet Seneca, his dicit verbis de benef. V 25, 4: Vota illos (deos) non exorant, sed admonent<sup>2</sup>. Quod homines etiam atque etiam precantur, Senecae documento est preces esse efficaces<sup>8</sup>. Epicurum enim cum aggreditur, qui opinatur deum securum et neglegentem nostri beneficia non

<sup>8</sup> Cf. quomodo Timocles Stoicus apud Lucianum Iupp. trag. c. 51 deos esse colligat: El γàρ sloì βωμοί, sloì καὶ ઉτοί· ἀλλὰ μὴν sloì βωμοί, sloìν ἄρα καὶ ઉτοί· ἀλλὰ μὴν sloì βωμοί, sloìν ἄρα καὶ στοί. Balbus Stoicus apud Cic. de nat. d. II 4, 12: Quorum interpretes sunt, cos ipsos esse certe necesse est. Deorum autem interpretes sunt: deos igitur esse fateamur. Cf. Zeller III 1 p. 134; vide Zenonis argumentum, quod supra commemoravimus p. 25, 1.

3\*

35

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. nat. quaest. II 38, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Bonhöffer Die Ethik des Stoikers Epiktet p. 84: Das Gebet hat nicht den Zweck, die Hilfe der Götter zu erzwingen, sondern nur sie an die menschlichen Anliegen zu erinnern. Dieser Satz kann nur den Sinn haben, daß das Gebet ein Akt der Unterwerfung unter Gott sein soll.

dare, Seneca de benef. IV 4, 2 censet: Hoc qui dicit, non exaudit precantium voces et undique sublatis in caelum manibus vota facientium privata ac publica, quod profecto non fieret nec in hunc furorem omnes mortales consensissent adloquendi surda numina et inefficaces deos, nisi nossemus illorum beneficia nunc oblata ultro, nunc orantibus data, magna, tempestiva, ingentes minas interventu suo solventia<sup>1</sup>.

Similem Senecae rationem in philosophia secutus est C. Musonius Rufus Stoicus, quem anno p. Chr. n. sexagesimo quinto Roma expulit Nero (Tac. annal. XV 71). Publicum deorum cultum, qui sacrificiis aliisque caerimoniis continetur, non esse neglegendum docuit<sup>2</sup>. De precibus hic locus apud Musonium exstat<sup>8</sup>:  $\theta$ eol yàq έπιτροπεύουσιν αὐτ∂ν (τὸν yάμον), xaθờ νομίζονται παξ' ἀνθρώποις μεγάλοι. . . . πότε δ' ἂν εὐχαιρότερον εὕξαιτό τις τοῖς θεοῖς τούτοις ἢ πρός γάμον ἰών;

E pictetus Phrygius Musonii Rufi sententias sequebatur. Is in Man. 31 praecepta, quae ad deorum cultum pertinent, breviter complexus est. Summi momenti est nos recte de deis sentire et voluntati divinae hilare laeteque parere<sup>4</sup>, quod unius philosophi est. Non  $\tau \dot{\alpha} \ o \dot{\sigma} \times \ \dot{\epsilon} \varphi^{\circ} \ \dot{\eta} \mu \bar{\iota} \nu$  (bona corporis) bona sunt aut mala, contra  $\dot{\epsilon} \nu \ \tau o l_{\mathcal{S}} \ \dot{\epsilon} \varphi^{\circ} \ \dot{\eta} \mu \bar{\iota} \nu$  bonum ponendum est. Tertia cultus deorum pars sacrificiis precibusque continetur<sup>5</sup>, quae non valent, nisi pia in homine mens est<sup>6</sup>. Ritum more ma-

<sup>1</sup> Cf. Platon. legg. p. 887 sub finem. Seneca quoque deos hominibus prospicere et consulere dicit, qua conditione sublata precationes inutiles essent: cf. de ben. IV 4, 3; c. 5–8; VII 31, 4.

\* Ed. Peerlkamp p. 205 et p. 221; Bonhöffer l. c. p. 85: Durchaus positiv hat sich Musonius zur Volksreligion gestellt. Er rechnet die Darbringung von Opfern und Gaben an die Götter zu den selbstverständlichen Pflichten. \* p. 221.

<sup>4</sup> Cf. man. 15, 17, 52; diss. 4, 1, 13; 2, 16, 42; preces in conspectu mortis fundendae commemorantur diss. 4, 10, 14 sqq.; 3, 24, 96-102.

<sup>5</sup> Cf. diss. 3, 21, 12 sqq.: Άλλ' ἀπὸ λιμένος μὲν οὐδεὶς ἀνάγεται μὴ ϑύσας τοῦς ϑεοῦς καὶ παρακαλέσας αὐτοὺς βοηθοὺς οὐδὲ σπεἰρουσιν ἄλλως οἱ ἄνθρωποι, εἰ μὴ τὴν Δήμητραν ἐπικαλεσάμενοι, τηλικούτου δ' ἔργου ἁψάμενός τις ἄνευ ϑεῶν ἀσφαλῶς ἄψεται καὶ οἱ τούτφ προσιόντες εὐτυχῶς προσελεύσονται. Cf. Antonin. comm. VI 23 Plat. Tim. p. 27 C. Xenophon Oecon. VI 1.

<sup>6</sup> Cf. man. 31, 1; diss. 18, 19; Cic. pro Cluentio 68 de scelesta muliere: Quin etiam nocturna sacrificia, quae putet occultiora esse, sceleratasque eius preces et nefaria vota cognovimus: quibus illa etiam deos

iorum observari iussit, man. 31, 5: Σπένδειν δε χαι θύειν, και άπάρχεσθαι κατά τα πάτρια, έκάστοτε προσήκει καθαρώς και μη επισεσυρμένως μηδε αμελώς μηδέ γε γλίσχρως μηδε ύπερ δύναμιν.

Bonhoefferus vero Die Ethik des Stoikers Epiktet p. 76 Zelleri<sup>1</sup> impugnat sententiam, qui, cum innititur Epicteti dicto (diss. II 20, 32) affirmat Epictetum cultum observasse argumento ab utili adductum. Contra Bonhoefferus dicit: Er mu $\beta$  sich selbst auf dem Boden derselben (der Volksreligion) stehend gefühlt haben<sup>3</sup>.

Sequentur nonnulla de precibus dicta, reverentia deorum et pietate et religione quasi imbuta, quae dubitandum quidem est, num suo iure Epicteti nomen prae se ferant<sup>8</sup>. Sed aut Epictetus auctor est aut Stoicus eiusdem aetatis ea composuit, qui a mente et voluntate Epicteti non abhorrebat. Mente enim ut di colantur postulat, aeque atque Epictetus, non bona corporis sed animi petenda esse dicit, p. 479 (ed. Schenkl): 1.  $\theta$ eoùs dixalq xal µeµerqµév $\eta$  dia 3éaei tlµa, dllà µ $\eta$  dµétqois duqeaïs xoláxeve . . . Seoïs Süe, µ $\eta$ ,  $\eta$ víxa äv  $\pi$ lour $\eta$ o $\eta$ s, dll'  $\eta$ víxa äv qqov $\eta$ o $\eta$ s. 2. Maqà Seäv µ $\eta$  suve $\chi$  $\eta$  ačtei  $\dot{v}$ leiav súµaros, dllà diquexãs láµ $\beta$ ave sucqosúv $\eta$ v  $\psi$ v $\chi$  $\eta$ s. . . . tóre soi eloaxoúsovgiv ol Seol,  $\eta$ víxa äv µ $\eta$   $\pi$ eqì tũv  $\eta$ dé $\omega$ v, dllà  $\pi$ eqì tũv xalũv e $\dot{v}$  $\chi\eta$ . 4. . . . edxóµevos toiyaqoūv Jeoïs ačtei tà Sela<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> III 1 p. 312.

<sup>8</sup> Bonhoefferus p. 83 a se ipso dissidere Epictetum ostendit, cum alia tum haec annotans: So wenig wir daran zweifeln dürfen, daß es dem Epiktet mit seiner Schätzung des bestehenden Kultus subjektiv ernst war, so müssen wir doch zugeben, daß die Konsequenz seiner hohen Moral eigentlich zur Verwerfung alles äußeren Götterkultus, zu einer bloßen Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit führen mußte. Quae quidem in omnibus fere philosophis valere dicendum est.

<sup>3</sup> Hac de quaestione H. Schenkl indicat p. 479: Etsi cum gnomologii Stobaeani indole egregie concinunt, nescio an hic illicve grassata sit imitatorum licentia.

<sup>4</sup> Hierocles quoque Stoicus Musonio et Epicteto propinquus est. Cui

37

immortales de suo scelere testatur neque intellegit, pietate et religione et iustis precibus deorum mentes, non contaminata superstitione neque ad scelus perficiendum caesis hostiis posse placari. Cuius ego furorem atque crudelitatem deos immortales a suis aris atque templis aspernatos esse confido. Similia leguntur in Persii sat. II.

Epictetum servum maxime admirabatur Marcus Aurelius Antoninus, et imperator et philosophus ille. Ut ab aliis huinsce aetatis Stoicis, ab Antonino quoque non est exculta philosophia, contra scientiae doctrinam in usum vitae conferebat. Optime homines secundum eum deos venerantur. cum imitantur: Μενάλως συλλήψεται σοι το μεμνήσθαι θεών χαί δτιπερ ού χολακεύεσθαι ούτοι θέλουσιν, άλλά έξομοιούσθαι έαυτοις τὰ λογικὰ πάντα<sup>1</sup>. In omnibus rebus deorum opem invocari inssit: êm' anage de Deoùs êneradoù (VI 23). Cum dei nobis provideant, sacrificant, jurant, precantur homines (VI 44)<sup>2</sup>. Laudat Atheniensium simplices rectasque preces, quippe quae non sint mea, tua, sua causa dictae, sed omnibus conducant: Ebrà Άθηναίων. Υσον, δσον, δ φίλε Ζευ, κατά της άρούρας της Άθηναίων και των πεδίων<sup>8</sup>. Ήτοι οι δει εύχεσθαι, ή ούτως, άπλως xal  $\ell$  lev  $\Im$  eqlws (V 7)<sup>4</sup>. Homines a dis petere non oportet. ut avertant illa, haec dent, sed ut dei homines liberent timore. cupidine, maerore. Deinde exempla affert pravarum precationum, quas repudiat, et rectarum, quas non frustra fieri affirmat: Ούτος εύχεται. Πως χοιμηθω μετ' έχείνης; σύ. Πως μή έπιθυμήσω τοῦ χοιμηθήναι μετ' έχείνης (ΙΧ 40). Ingenuum imperatorem ipsum quoque saepe esse precatum, praeclara eius professione elucet X 36: Τοῦτο οὖν ἐννοήσεις ἀποθνήσκων και εθχολώτερον έξελεύση λογιζόμενος εχ τοιούτου βίου απέρχομαι, έν δ αύτοι οί χοινωνοί, ύπερ ών τα τοσαυτα ήγωνισάμην. ηδξάμην, έφρόντισα, αύτοι έχεινοι έθελουσι με υπάγειν.

Pythagoram postulasse, ut sacrificantes non solum puro corpore sed etiam mente pura deum adirent, refert Diodorus Siculus X 9, 6-8. Si non Pythagorae ipsius, quod verisimile

\* Cf. Seneca de benef. IV 4, 2, quem locum attuli supra p. 36.

<sup>8</sup> Haec una est e paucis vulgi precationibus, quae nobis traditae sunt; cf. Aristides T. II p. 291 Dind. Horas precabantur Athenienses secundum Athen. XIV p. 451.

<sup>4</sup> Haec precatio ob simplicitatem in memoriam nobis reducit Socratis precationem Pani oblatam, cf. Anton. Comm. VI 23.

Carolus Praechter *Hierokles der Stoiker*, 1901, fragmenta moralia adscribit apud Stobaeum tradita (anthol. I 53), quae inscribuntur  $\tau$ *iva τρόπον Peols χρηστέον*. Stoicus ille in Homericam sententiam A 497 στρεπτοί δέ τε καὶ Peol αὐτοί vehementer invehitur.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Els savrór X 8 ed. Stich.

non est, certe tamen Pythagoreorum recentiorum erat praeceptum. Deinde de precibus stultorum hominum questus esse dicitur, quod nescirent, quae re vera bona essent, Diod. l. c. § 7: "Ori ô adròg àneqaivero roïg deoïg eŭzeodai deïv ràyadà roùg qeoviµoug únèq tũv àqqóvwv. roùg yàq àouvéroug àyvoeïv ri noré éoriv rỹ  $\beta$ iq xarà àlifdeiar àyadóv. Simile Pythagorae dictum legimus apud Diog. Laert. VIII 9: Oix èã eŭzeodai únèq éaurüv dià rò µì eldévai rò ouµpéqov. Contra quod secundum Pythagoram homines precari decet, his continetur verbis Diodori l. c. 8: 'O adròg éqaaxe deïv êv raïg edzaïg ánlüg eüzeodai ràyadá<sup>1</sup>. Singula bona enumerari vetuit, cum homines exitum eventumque nescirent: Kai µì xarà µéqog dvoµáζειν, olov èξouolar, xállog, nloùrov, tälla rà roúroig öµoia· nollázig yàq roúruv éxaorov roùg xar' êniduµíav adrũv rugóvrag roïg öloig avarpéneiv<sup>2</sup>.

Adiungo quae de precibus dicta sunt in libello a nonnullis Pythagorae adscripto, cuius versus ipsius Pythagorae non esse luce clarius est. Nam per Pythagoram iuratur v. 47 editionis Mullachii. De precibus legimus vv. 48 sg.: All'  $\ell \rho \gamma \epsilon v \ell \pi' \ell \rho \gamma \rho v$ **Θεοίσιν** έπευξάμενος τελέσαι. Hierocles, Platonicus quinti p. Chr. n. s. philosophus hoc aureum quod vocatur carmen commentatus est, qua ex interpretatione multa accipimus, quae nos docent, quomodo Pythagorei deum optime coli putaverint<sup>8</sup>. Dona et sacrificia contempsisse videntur. Optimum sacrificium pura mens est (ad v. 1):  $\Delta \tilde{\omega} \rho \alpha$  yàp xal  $\Im v n \pi o \lambda (\alpha \iota d \alpha \rho \delta r \omega \sigma \pi v \rho \delta \varsigma \tau \rho \sigma \sigma \delta r$ χαλ άναθήματα ίεροσύλοις χορηγία. Τὸ δὲ ἔνθεον φρόνημα διαρχῶς ήδρασμένον συνάπτει θεφ. Verba quae sequentur: 89εν χαί μόνος ίερεὺς δ σοφὸς λέγεται, μόνος θεοφιλής, μόνος εἰδὼς εὕξασθαι solis Pythagoreis adscribi, ut vult Mullachius, falsum est, immo locus communis est<sup>4</sup>. Praestantissimum dei templum esse

<sup>1</sup> Cf. Socratis precationem saepius laudatam.

<sup>2</sup> Cf. Maximus Tyr. diss. XI 1-2; deinde quos locos R. Schuetze affert *Iuvenalis ethicus*, Diss. Gryphiens. 1905 p. 46 sq.; tum Clem. Alexandr. strom. VII 44, 857 Pott.: *Έσχάτη δε άμαθία* .....τα μή συμφέροντα αίτεισθαι φαντασία άγαθῶν κακά αίτουμένους σφίσιν.

<sup>8</sup> Cf. v. 1 eius carminis et Hieroclis explicationem. Ceterum concedendum est fieri posse, ut commentario singula vel multa Neo-Pythagoreorum sint intermixts.

<sup>4</sup> Cf. simillima verba Maxim. Tyr. diss. XI 8: 'Aν δ' έξέλης τοῦ βίου

animam sanctam Pythagorei affirmabant. In libro posterioris aetatis<sup>1</sup>, qui et ipse quoque Pythagorae suppositus est, in procemio Zaleuci legum precationes commendantur quasi remedia malorum consiliorum. Postquam de vero cultu legimus<sup>2</sup>, de precibus ipsis dicitur apud Stob. 44, 21: Eàr dé tụ παφαστή daiμων κακός τρέπων πρός άδικίαν, διατρίβειν πρός ναοίς καὶ βωμοῖς καὶ τεμένεσι, φεύγοντα τὴν ἀδικίαν, ὡς δέσποιναν ἀσεβεστάτην καὶ χαλεπωτάτην, ἱκετεύοντα τοὺς Ξεοὺς συναποτρέπειν αὐτήν<sup>3</sup>. Simile est Biantis dictum Stob. V 30, quo loco precantibus

<sup>1</sup> Quo tempore ortus sit, dicit Zeller Grundriß 1905 p. 273 sq.: Um das Ende des 2. oder den Anfang des 1. vorchristl. Jahrh. scheint zuerst, wahrscheinlich in Alexandria, der Versuch gemacht zu sein, auch die pythagoreische Wissenschaft, durch spätere Lehren erweitert und befruchtet, neu zu beleben. Die ersten nachweisbaren Belege dieser Bestrebungen finden sich in untergeschobenen pythagoreischen Schriften ... den von Cicero (Legg. II 6, 14) angeführten Procemien zu den Gesetzen des Zaleukus und Charondas.

<sup>2</sup> Deus sola virtute pioque animo colitur, contra a malo homine coli non potest, cf. Charondas apud Stob. 44, 40. Precationem quam ante cenam precari solebant, Diotogenes Pythagoreus digne dicit id spectare, ut anima pia grataque sit, Stob. 43, 130: Καλῶς δὲ καὶ τὸ τὸν βεὸν ἐν ἀοχῷ τῶ δείπνω καὶ τῶ ἀρίστω ἐπικαλέεσθαι, οὐχ ὡς δεόμενόν τινος τῶν τοιούτων, ἀλλ' εἰς τὸ μναοθέντας κατακοσμηθήμεν τὰν ψυχάν. De invocatione dei, et cum ad mensam venerunt et cum finitae erant epulae, cf. v. Lasaulx Stud. des kl. Alt. p. 151. — Graviter et sollemniter, non obiter deum coli volebant Pythagorei, cf. Plutarch. Numa 14; Sittl Die Gebärden der Griechen und Römer p. 181 sqq.

<sup>3</sup> Cf. Diodor. X 9, 12; 20. Boethius, philos. consol. lib. V 164 sqq. Peiper: Nec frustra sunt in deo positae spes precesque: quae cum rectae sunt, inefficaces esse non possunt. Adversamini igitur vitia, colite virtutes, ad rectas spes animum sublevate, humiles preces in excelsa porrigite. Magna vobis est, si dissimulare non vultis, necessitas indicta probitatis, cum ante oculos agitis iudicis cuncta cernentis.

φιλοσοφίαν, έξειλες αύτοῦ τὸ ζώπυρον ... τὸ μόνον εὔχεσθαι ἐπιστάμενον. Porphyr. ad Marcell. 16: Μόνος οἶν ἱερεὺς ὁ σοφός, μόνος θεοφιλής, μόνος εἰδώς εὕξασθαι. Cf. Demophili sent. Pythag. 7 (Orelli opusc. Graec. sent. I p. 36): Γλώσσαλγος ἄνθρωπος καὶ ἀμαθής εὐχόμενος καὶ θύων τὸ θείον μιαίνει· μόνος οὖν ἱερεὺς ὁ σοφὸς, μόνος θεοφιλής, μόνος εἰδῶς εὕχασθαι. Cf. Ritter-Preller, hist. phil. gr. rom. 1898 de cultu quo venerabantur Stoici sapientem, p. 430 (Stob. Ecl. II 116): Λέγουσι δὲ καὶ ἱερέα μόνον εἶνας τὸν σοφόν, φαῦλον δὲ μηδένα· τὸν γὰς ἱερέα είναι δειν ἕμπειρον νόμων τῶν περὶ θυσίας καὶ εὐχὰς καὶ καθαρμούς.

suadet, ut bonis corporis contemptis <sup>1</sup> deorum auxilium precando implorent: <sup>2</sup>Ων τοῦ σώματος ἀπαλλαγεὶς οὐ δεήσῃ, ἐκείνων καταφρόνει πάντων· καὶ ὧν ἀπαλλαγεὶς δεήσῃ, πρὸς ταῦτά σοι ἀσκουμένψ τοὺς βεοὺς παρακάλει γίνεσβαί σοι συλλήπτορας<sup>2</sup>. Ex aliis verbis, quae Biantis esse dicuntur, elucet Pythagoreos putasse improbos homines deis supplicantes non exaudiri, immo vero puniri, Florileg. Monacense 169: Ὁ αὐτὸς (Bíaς) ποτὲ συμπλέων ἀσεβέσι, χειμαζομένης τῆς νεὼς κἀκείνων τοὺς βεοὺς ἐπικαλουμένων, σιγᾶτε, ἔφῃ, μὴ αἴσβωνται ὑμᾶς ἐνβάδε πλέοντας<sup>8</sup>.

Exemplar pii diisque gratissimi viri esse A pollonium Tyanaeum<sup>4</sup> Neo-Pythagorei putabant, cuius vitam miraculis plenam Philostratus descripsit<sup>5</sup>. Persuasum habebat sacrificia non prodesse, nisi mens pia esset, pluris quam sacrificia esse precationem deo dignam<sup>6</sup>. Pulchrae precationes commendantur et simplices. Apollonius ipse hoc modo deos invocabat: <sup>3</sup>2 Seol, dignté µou quixqà Exeiv xal delo3ai µŋdevdg.<sup>7</sup> Aut implorabat superos dixaiosimp elvai, vóµous µ'n xatalúesau, néves3ai toùs sogoùs, toùs d'ällous nloutelv µèv, àdólws dé<sup>8</sup>. Quaerentibus, quae vera esset sapientia, respondit:  $\theta eias$ µds...xal ús äv tis Seols eŭzoito xal Súol<sup>9</sup>.

<sup>1</sup> Cf. Biantis dictum Stob. V 29: 'Ων ή τύχη πυρία δοῦναι καὶ ἀφελέσθαι, οὐ δεήση οὐδενός.

<sup>9</sup> Cf. Anton. comm. (supra p. 38). Haec Biantis verba paullulum mutavit Porphyr. ad Marc. 12:  ${}^{\prime}\Omega\nu$  dò τοῦ σώματος ἀπαλλαγείοα οὐ δεηθήοῃ, ἐκείνων καταφρόνει κτλ. Etiam sequentibus verbis Porphyrius cum Biantis verbis Stob. V 29 ex parte consentit. Utrumque Meinekium Stobaei editorem effugisse videtur. Denique Biantis dictum Stob. V 28 non multum mutatum invenitur Porph. ep. ad Marc. 29, ut Porph. in sola ad Marcellam epistula ter Biante usus sit. <sup>3</sup> Stob. flor. ed. Mein. IV p. 280.

<sup>4</sup> De Apollonio scripsit Chr. Baur Tübinger Zeitschr. f. Theologie 1832, Heft 4.

• Cf. Zeller III 2 p. 150: Seiner (des Apollonius) sagenhafter Gestalt bemächtigte sich (um 220 n. Chr.) Philostratus, um in der angeblichen Biographie des Tyanensers eine Apotheose des Pythagoreismus zu schreiben. Cl. p. 158.

• Vita Apoll. I 10sq. Cf. Apollonii epistulam XXVII (ed. Kayser): Dei sacrificiis non indigent. Qui sapientes sunt et quam maxime possunt beneficia conferunt in eos qui merentur, deis grati sunt, cum sacra facere etiam ei possint, qui deum esse negent. Cruenta sacrificia improbabat, cf. Zeller III 2 p. 157.

<sup>7</sup> I 34, 1. <sup>8</sup> IV 40, 2. <sup>9</sup> IV 40sq.

Maximus Tyrius, philosophus vel sophista et rhetor, Platonicus IIv 9ayool Cur<sup>1</sup>, qui syncretismo indulgebat et sententias Platonicorum cum Stoicorum doctrina commiscebat. dissertatione undecima, quae inscribitur el dei etxeo9al. stultarum precationum ab exemplis orsus, cum in Homerum pravas praebentem preces invehitur<sup>2</sup>, ad rem ipsam pertractandam aggreditur. Nam sibi proponit ut demonstret melius esse omnino omittere preces. Quod ut ostendat, Platonis sententiis quibusdam utitur. e. g. cum dicit mutari aut poenitentia duci bonum virum dedecere, multo autem magis deum<sup>3</sup>. Deinde preces inutiles atque non necessarias esse affirmat, quia bonus vir, etiamsi non precetur, semper accipiat, quae optet, neque umquam malus, quamvis invocet deos. exaudiatur. Non interesse precari homines aut precationibus desistere, sed dignos esse et pios. Quin etiam qui precatur, peccare paene videtur<sup>4</sup>. Dux, qui aut nescire potest aut corrumpi muneribus aut decipi, de postulationibus militum decernit zarà riv yoslar τής τάξεως. Item deus recte decernet: Ούτε ούν εύχομένοις δώσει παρά την άξίαν, σύτε ούχ εύχομένοις ού δώσει χατά την άξίαν<sup>5</sup>. Dicentem aliquem inducit qui censet, quaecunque sibi evenire precentur homines, aut regi providentia, quae dei sit. aut fato cogi, quod sit necessitatis, aut casu mutari, qui fortuitus sit, aut dependere arte, quae sit hominis. Sperare nos non posse iudicat fore ut a providentia exaudiamur, quia deus singula neglegit (§4); deinde a fato aliquid peti ridiculum esse; sacrificia quoque precationesque esse inutilia, quia ipsi dei fato parere cogantur (§ 5), fortunae autem supplicare homines dementi et insipienti stultum esse, atque aeque ineptum esse nos precari, cum arte opus sit. Ipsi homines quae volunt, efficere possunt (§ 6).<sup>6</sup> Bona

<sup>1</sup> Zeller III 2 p. 203–204: Dieser Mann steht mit Plutarch auf demselben Boden des eklektischen Platonismus, der sich bereits deutlich zum Neuplatonismus hinüberneigt.

\* XI 3 imprimis Homeri versum Il. IX 497 acerrime improbat.

<sup>8</sup> § 3: Μετατίθεσθαι γὰς καὶ μεταγιγνώσκειν προσήκει μὴ ὅτι θεῷ, ἀλλ' οὐδὲ ἀνδρὶ ἀγαθῷ κτλ. (f. Porphyr. de abst. II 60; ad Marc. ep. 19; Sen. nat. quaest. VII 1; Stob. anthol. I 53; Plato Pol. 364 B sqq.; 365 E; Legg. 906 D.

4 XI 3. **§ 3 sub fine.** 

<sup>6</sup> Haec Stoica opinio est, de Socrate loquitur § 8.

[42

animi bonus vir sibi ipse comparat, precationes igitur inutiles sunt: funditus autem repudiandum est homines bona corporis a dis petere, quia ovder alteic tur xalur (\$7 init.). Quamquam Maximus Tvrius preces omnino ita improbare videtur, tamen fine dissertationis instruimur eum aliter iudicare. Ut graviter precentur homines adhortatur, cum deus iudex severus sit, cui non lamentando aut gemendo instare possint<sup>1</sup>. Precabantur quidem magni philosophi, e. g. Socrates et Pythagoras et Plato et quisquis diis amicus erat. Neque vero petebant a dis bona Quam vere piam philosophorum orationem, quae corporis. nominatur διιλία χαι διάλεχτος πρός τούς θεούς περί των παρόντων και έπιδειξις της άρετης<sup>2</sup>, Maximus Tyrius quoque admittit atque non modo eam tolerat, sed etiam laudat et praedicat. Qua re patet eum non in omnes precationes<sup>8</sup> invectum esse, sed tantum in eas quas pravas esse persuasum habebat<sup>4</sup>: id est, in eas, quae ad bona corporis spectabant.

Nulli philosophorum doctrinae addictus Lucianus erat. Cuius in dialogo, qui inscribitur Iuppiter confutatus, Cyniscus Cynicus Iovi demonstrat preces et sacra inutilia et supervacanea esse, si re vera di imperio Fati subiecti et obnoxii sunt<sup>6</sup>. Quas impias sententias Iuppiter exsecrandis sophistis crimini dat, qui alios quoque precibus et sacrificiis prohibeant, quippe quae cassa sint et vana<sup>6</sup>. Nihilominus ipse concedere cogitur re vera nihil prodesse sacrificia hominibus, reverentia

<sup>3</sup> Hoc opinatur Ad. v. Harless Das Buch von den *ägyptischen* Mysterien Monaci 1858 p. 75. Falsum est.

<sup>4</sup> Cf. R. Rohdich De Maximo Tyrio theologo, Diss. Vratislav. 1879 p. 41: Tota haec argumentatio ratio sophistica atque ita comparata est, ut, quae proferuntur, ea magis instrumenta appareant, quibus propositum confirmetur, quam e vera sententia dicta. Cf. Damii quoque verba a Rohdichio laudata p. 41: Maximus redet bedingungsweise: wenn es ein solches Schicksal gibt, so ist alles Beten vergeblich; denn mehrere als die oben gedachten vier Fälle (πρόrοια, ειμαρμένη 8. ἀrάγκη, τύχη, ἀνθρωπίνη τέχνη) sind nicht möglich.

<sup>•</sup> Iupp. confut. c. 5, cf. c. 11. <sup>•</sup> c. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Similiter accusatos misericordiam iudicum omni modo captasse Aristophanes, iocose quidem, describit in Vespis v. 976 sqq.

Similiter Plutarchus quoque censet Mor. 351 C: Πάντα μèν δει τὰ ἀγαθὰ τοὺς νοῦν ἔχοντας αἰτεῖηθαι παρὰ τῶν θεῶν (cf. Plat. Tim. 27 C), μάλιστα δὲ τῆς περὶ αὐτῶν ἐπιστήμης ὅσον ἐφικτέον ἐστὶν ἀνθρώποις μετιόντες, εὐχόμεθα τυγχάνειν παρ' αὐτῶν ἐκείνων.

sola adduci homines ut colant superos<sup>1</sup>. Quo facto Cyniscus Iovis verbis  $\ell\pi i$   $\mu\eta\delta\epsilon\nu i$   $\chi\eta\eta\sigma\ell\mu\psi$   $\gamma\ell\gamma\nu\epsilon\sigma\varthetaa\iota$   $\tau\alpha\varsigma$   $\vartheta\nu\sigma\ell\alpha\varsigma$  se contentum esse confitetur. Homines igitur quasi clementia et misericordia commoti deos colunt. Alio loco Iuppiter quamquam valde perterritus timet, ne sacrificiis omnique cultu priventur dei, si Epicureorum doctrinam sequantur homines, tamen paullo post se consolatur, quod perditissima et infima Graecorum faex ( $\delta \sigma \delta \varphi \varphi \alpha \xi$ ) et omnes barbari in officio permaneant<sup>2</sup>. Neque quam pia stultaque veneratione vulgus colat deos, Lucianus irridere desistit. Deos enim nihil gratuito facere omnibus persuasum esse<sup>8</sup>, turpissimas et inhonestissimas preces fundi; quas non exauditas deflat Iuppiter: Tàς dè droslovg ( $\tau \alpha \nu \epsilon \delta \chi \omega \nu$ )  $d\pi \varphi \alpha \pi \delta \sigma \delta \gamma \varsigma$   $d\pi \epsilon \pi \epsilon \mu \pi \epsilon \nu$  ( $\delta Z \epsilon \delta \varsigma$ )  $d\pi \sigma \rho \nu \sigma \omega \nu^4$  $\kappa \delta \tau \omega$ ,  $\delta \nu \alpha \mu \eta \delta \delta \pi \lambda \eta \sigma \delta \sigma \nu \gamma \epsilon \nu \sigma \nu \delta \sigma \delta \varphi \sigma \delta \nu$ .

Gravius quam Maximus Tyrius et Lucianus<sup>5</sup>, quorum alter satis leviter parumque subtiliter se ad philosophiam conferebat, alter philosophos cavillabatur et philosophiam in ludibrium vertebat, Plotin us (204/5-270/71 p. Chr. n.) in una philosophia versabatur. Quid senserit de religione, Zeller dicit III 2 p. 664: Plotin stand der positiven Religion, trotz seiner Mythendeutung und trotz seiner Ansichten über Weissagung und Magie, verhältnismäßig noch frei gegenüber; er fühlt sich auf seinem idealen Standpunkt in der Philosophie und der philosophischen Gesinnung befriedigt und kann die sinnlichen Stützen des äußeren Kultus entbehren. Quod ut ostendat, Zeller affert, quod Plotinus Amelio ut sacrificaret optanti respondisse dicitur: Exstvovg (scil. tolig Seolig) dei  $\pi \rho \delta_{i} \xi_{i} \xi_{i} \xi_{i} \delta_{i} \delta_{i} \delta_{i} \delta_{i} \delta_{i}$ mößi demonstrare studet fieri posse, ut precationes magnam vim effectumque habeant, quamquam deum hominibus pro-

<sup>1</sup> c. 7. <sup>2</sup> Iupp. trag. c. 18sq.

<sup>8</sup> Περί θυσιών c. 2: ούτως ούδέν, ώς ἔσιχεν, άμισθὶ ποιοῦσιν ών ποιοῦσιν, ἀλλὰ πωλοῦσι τοῖς ἀνθρώποις τἀγαθά, καὶ ἔνεστι πρίασθαι παρ' αὐτῶν τὸ μὲν ὑγιαίνειν εἰ τύχοι βοῦδίου. Cf. Aristophanes, Eccles. v. 778 sqq.

<sup>4</sup> Cf. quae annotat Fritzschius ad hunc locum.

• Dio Prusensis quomodo indicaverit de simulacris deorum et precationibus invenies apud H. v. Arnim Leben und Werke des Dio von Prusa 1898 p. 478.

• Zeller III 2 p. 470, 1: Hat Plotin dies wirklich gesagt, so wollte er damit ohne Zweifel ausdrücken, die Gottheit müsse im Innern des Menschen einkehren, nicht außer ihm in den Tempeln aufgesucht werden.

spicere et curare negat<sup>1</sup>. Si preces non exaudiuntur, preces atone cultus deorum reicienda sunt. Quam conclusionem Plotinus sibi non constans evitavit. cum cognationem esse quandam naturae atque quasi concentum et consensum omnium rerum affirmabat, quem Graeci συμπάθειαν appellabant. Qua arcana vi <sup>3</sup> proprie quidem preces non exaudiuntur<sup>3</sup>. Sidera neque precationes exaudiunt<sup>4</sup> neque alia, quae in terris fiunt. intellegant<sup>5</sup>. Non reminiscuntur invocationum, ut hac ipsa de causa hominibus obtemperare non possint<sup>6</sup>. Acerrime invehitur in eos qui opinantur sidera non solum iusta facta sed etiam iniusta perficere. Quos refutari vult imprimis eorum causa qui graviter ferunt θεούς συνεργούς χαι αίτίους γίγνεσθαι άτόπων έργων των τε άλλων και ότη και πρός έρωτας και άκολάστους συλλήψεις<sup>7</sup>. Miro quodam concentu et consensu rerum continetur effectus precationum<sup>8</sup>. Precatio igitur prorsus cum

<sup>1</sup> Cf. Zeller III 2 p. 626, p. 560.

Plotini Enneades (ed. R. Volkmann Lips. 1883/84) IV 4, 41; voti potestatem in consensu quodam partium consistere putat, quemadmodum in nervo tento contingat: Kał γίνεται τὸ κατὰ τὴν εὐχὴν συμπαθοῦς μέρους μέρει γενομένου, ὦσπερ ἐν μιᾶ γευρᾶ τεταμένη.

IV 4, 40: Καὶ τὰς ἄλλας δὲ εὐχὰς ού τῆς προαιρέσεως ἀχουούσης οἰητέον.

L. c. 41: Ό δὲ ήλιος η άλλον ἄστρον οὐκ ἐπαίει.

<sup>5</sup> Cf, Zeller III 2 p. 566 sq.

L. c. 42: Ωστε ούτε μνήμης δια τουτο δεήσει τοις αστροις . . . ούτε αλοθήσεων άναπεμπομένων ούδε επινεύσεις τοῦτον τον τοόπον εὐναζε ώς olorrai rives προαιρετικάς rivas. Secundum Zellerum, si verba § 30 respiciuntur δηλον γάο ότι, ει εύζαμένων ποιούσι και ού παραχοήμα δρώσιν αὐτά, ἀλλ' εἰς ὕστερον καὶ πάνυ πολλάκις εἰς χρόνους, μνήμην ών εὕχονται ανθρωποι πρός αύτούς έχουσιν verba, quibus incipit § 0: Νῦν δ' ἐπειδή μνήμας μέν έν τοις αστροις περιττάς είναι έθέμεθα, αίσθήσεις δε έδομεν και άχούσεις πρός ται; όράσεσι και εύχων δή κλύοντας έφαμεν significare non possunt sidera sensu proprio exaudire preces, contra sizar xlier hoc loco intellegendum est vota rata esse. Zeller l. c. 627, 1: Daraus aber, daß die Gestirne überhaupt in gewissem Sinne sehen und hören, folgt noch nicht, daß sie auch die Gebete der Menschen hören. - § 26 de terra Ισονται αί αλοθήσεις ού των μικρών άλλα των μεγάλων . . . και ακούειν δε εύχομένων και έπινεύειν εύχαζε ούχ δν ήμετε τρόπον. § 25 dicit Plotinus astra etsi sentire se nostras res fortasse non animadvertunt, tamen bene faciunt precantibus occulto quodam naturae consensu.

<sup>2</sup> Cf. Porphyr. ep. ad Aneb. init. ed. Parthey (v. infra 47, 3).

• IV 4, 41 sq.; § 26; § 37.

magica vi coniungitur, quin immo unum idemque est, ennead. IV 4, 38: Eòxal  $\tilde{\eta}$   $\dot{\epsilon}\pi\lambda \alpha \tilde{\eta}$   $\tau \epsilon_{\chi\gamma\eta}$   $\dot{\epsilon}\delta \delta \mu \epsilon_{\gamma} \alpha \iota^{1}$ . Illis precationes, his cantus magici significantur.

Porphyrius horrebat cruenta sacrificia, cum victimas immolari turpe esse putaret, et carne edenda abstinebat<sup>2</sup>. Cultui non magnam vim attribuebat<sup>3</sup>, non sacrificiis et precibus opus esse<sup>4</sup> putabat, sed bonis factis, vita pura, pio animo<sup>5</sup>. Summum sacrificium est recta opinio deorum et animus deis similis. Fieri posse dicit, ut imperitus adulescens, quippe qui opinetur deos sacrificia magni aestimare, putet sibi peccare licere, cum sacrificio culpam quasi corrigere possit. Sin autem deos vere cognoverit, ut pius sit et iustus contendet<sup>6</sup>. Templum dei nullius rei indigentis<sup>7</sup> anima sapientis est<sup>8</sup>. Neque tamen Porphyrius omnia omnino sacrificia improbabat, immo deis ordine diversis diversa sacrificia fieri affirmat. Summo quamquam deo ne oratio quidem quae audiatur, convenit, tamen secundi ordinis deos verbis invocari non vetat<sup>9</sup>.

<sup>1</sup> IV 4, 26; cf. Zeller p. 628, 1; 629.

\* Cf. eius de abstinentia lib. II.

Ad Marcellam ep. c. 18: Βωμοι δε σεοῦ ίερουργούμενοι μεν σύδεν βλάπτουσιν, ἀμελούμενοι δε οὐδεν ὡφελοῦσιν.

<sup>4</sup> Malis daemonibus homines impulsi sunt ut errore capti opinarentur deos non solum bonum sed malum sibi tribuere; qua re iram placandam esse caelestium sacrificiis precibusque homines existimare (De abst. II 40).

<sup>5</sup> Ad Marc. c. 17. Secundum Augustinum Civ. D. X 26 Porphyrius de angelis dixerat: Imitandos esse potius quam invocandos, ad quem locum annotat Zeller III 2 p. 665, 8: Was natürlich von den Göttern noch mehr gelten muß. Cf. ad Marc. c. 19: Καὶ οὐχ ὅτι τινὰ ποιοῦντες ἢ δοξάζοντες περὶ Φεοῦ καλῶς τοῦτον σέβομεν οῦτε δάκουα καὶ ἰκετείαι Φεὸν ἐπιστρέφουοιν . . . . ἀλλὰ τὸ ἐνθεον φρόνημα καλῶς ἡδρασμένον συνάπτει Φεῷ.

<sup>6</sup> De abst. II 60; cf. ad Marc. 11, 16, 17. <sup>7</sup> Ad Marc. c. 18.

• Ad Marc. c. 19: Σολ δε ώσπες εξοηται, νεώς μεν έστω τοῦ θεοῦ ό εν σολ νοῦς.

De abst. II 34, cf. 37: 'Ο μεν πρώτος θεός ἀσώματός τε ῶν καὶ ἀκίνητος καὶ ἀμέριστος καὶ οὐτε ἐν τινι ῶν οὖτ ἐνδεθεμένος εἰς ἑαυτόν, χρήζει οὐδενὸς τῶν ἔζωθεν, ῶσπερ εἰρηται (c. 34)... τοις δὲ λοιποις θεοις, τῷ τε κόσμον καὶ τοις ἀπλανέσι καὶ πλανωμένοις, ἔκ τε ψυχῆς καὶ σώματος οὖσιν ὁρατοις θεοις ἀντευχαριστέον τὸν εἰρημένον τρόπον διὰ τῶν θυσιῶν τῶν ἀψύχων... τὸ δὲ ἀλλο πλῆθος οὖτω μὲν κοινῶς προυαγορεύεται τῷ τῶν δαιμόνων ἀνόματι, πεισμα δὲ περὶ πάντων τοιοῦτόν ἐστιν ὡς ἄρα καὶ λιτανείαις θυσίας τε καὶ τοις πάλιν εὐεργετοιεν ἂν τοὺς εὐχαῖς τε αὐτοὺς καὶ λιτανείαις θυσίας τε καὶ τοις ἀκολούθοις ἐξευμενιζομένους.

Alio loco<sup>1</sup> similiter dei et dona singulis offerenda discernuntur. Ut Porphyrius ipse testatur, Platonicorum sententias refert (à oùr tŵr Πλατωνιχών τινες ἐδημοσίευσαν). A deis secundi ordinis nihil nisi dignum petere debemus, id est bonum. Quod deus ipse et est et vult, orandum et cupiendum est<sup>2</sup>.

Porphyrii și puram mentem et sentențias Christianae religioni e parte finitimas deliberamus, non mirum esse nobis videtur, quod multae vulgaris religionis cultusque partes ei offensioni erant, molestae et odiosae. Multas eiusmodi dubitationes in epistula ad Anebonem<sup>8</sup> scripta profitetur. Ipso initio quaerit, cur, si omnes di in caelis solum habitent, dei quoque terrestres et subterranei invocentur a theurgis<sup>4</sup>. Qui de deis, quos patibiles esse dicunt, turpissime sentiunt. Sin autem impatibiles sunt, nihil proficit deos invocare, placare, expiare, cum dei, quippe qui Impatibiles sint, nullo modo ut faciant aliquid adduci possint 5. Si patibiles dei invocarentur, nihil differre a daemonibus ostendit; sed ad deos quoque Homeri impia verba spectare Il. IX 493: Stoentoì dé te xal Seol aviol. Contra deos. cum purae mentes sint. inflexibiles esse et rebus corporis non permixtos. Precationes ipsae a pura deorum mente abhorrent, multo autem magis sacrificia, quae eis, quasi sensu et anima utentibus, offeruntur<sup>6</sup>. Quomodo fieri potest, ut dei qui a cultoribus puritatem exposcunt neque exaudiunt re venerea contaminatum, iniusta et impura facinora adiuvent<sup>7</sup>? Mira Aegyptiorum incantamenta improbat<sup>8</sup>, inepta deorum nomina et barbara reicit, quae graecis efficaciores esse nonnulli opinentur, quasi, ut ironice addit, etiam deis

<sup>4</sup> Cf. c. 3.

• C. 41 (init.): Έἰ δὲ ἀπαθεῖς, μάταιαι αί θεῶν κλήσεις ἔσονται, προσκλήσεις αὐτῶν ἐπαγγελλόμεναι καὶ μήνιδος ἐξιλάσεις . . ἀκήλητον γὰρ καὶ ἀβίαστον, καὶ ἀκωτανάγκαστον τὸ ἀπαθές.

• C. 5: Δί δὲ λιτανεῖαι ἀλλότριαί εἰσι προσφέρεσται πρὸς τὴν τοῦ νοῦ καθαρότητα. Ἀλλὰ καὶ τὰ προσαγόμενα ὡς πρὸς αἰσθητικοὺς καὶ ψυχικοὺς προσάγεται.

<sup>7</sup> C. 18. <sup>8</sup> C. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De abst. II 27. <sup>8</sup> Ad Marc. ep. 12, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Graece epistula plerumque apud Eusebium et Theodoretum inscribitur προς Άνεβώ τον Αλγύπτων. Cf. Zeller p. 661, 1. Edidit praeter alios epistulam Parthey Jamblichi de Mysteriis liber (1857) p. XXIX sqq.

sermo sit patrius<sup>1</sup>. Porphyrius quamvis dubitet de multis rebus, tamen in precatione sollemni perseverare non desistit. Qui deos esse negant (of the nowthe adeotrma roon/garree 1), eis precatio emolumento non est, immo, si constantes esse volunt. reicienda, non aliter atque eis qui, quamquam deos esse credunt, tamen providere hominibus non concedunt et eis, qui deos et esse et providere pro certo habentes omnia fato fieri putant. Qui autem providentiam esse concedit eum precari oportet usumque precationis agnoscere<sup>3</sup>. Ipsum virtute praeditum et sanctum imprimis precari decet, quia precibus arte conjungitur cum deo. Qui in vinculis compedibusque corporis vitam miserrimam trahit virtutis tenax, ei invocandi sunt parentes. dei precibus, ut consocietur cum superis<sup>4</sup>. Quam ob rem omnes sapientes et Graecorum et aliarum gentium diligentissime et saepissime precatos esse ostendit<sup>5</sup>. Nos. mundi partes, universum precari debemus, a quo partes perfectum accipiunt, sive agitur de virtute sive de bonis corporis<sup>6</sup>.

Hermarchi Epicurei conclusiunculam fallacem, quam contra Platonis verba Tim. 27 C protulit, qua contendit, si precatione opus esset in omnibus rebus, precatione etiam in precatione ipsa opus esse?, Porphyrius secundum Proclum in Tim. 66 E hoc modo dissolvit: "Οτι οὐχ εἶρηται ἐπὶ παντὶ πράγματι δεῖν εὔχεσθαι, ἀλλ' ἑπὶ παντὸς ὁρμῇ πράγματος· ἐπὶ πράγματα μὲν οὖν ὁρμῶμεν, ἐπὶ δὲ ὁρμὰς οὐχ ἑρμῶμεν, ὥστε οὐχ ἐπ΄ Ἐπειρον ἡ ὁδός <sup>8</sup>.

Summus Porphyrii discipulus Iamblichus<sup>9</sup> erat, cuius librorum paucae extant reliquiae. Ei persuasum est nulla

<sup>1</sup> C. 33: Τί δε και τὰ ἄσημα βούλεται ὀνόματα και τῶν ἀσήμων τὰ βάφβαφα (cf. Plutarch. de superst. p. 166 B: ᾿Ατόποις ὀνόμασι και ῥήμασι βαφβαφικοϊς . .) πρὸ τῶν ἐκάστφ οἰκείων, . . οὐ γάφ που και ὁ καλούμενος Αἰγύπτιος ἦν τῷ γένει.

\* Cf. Platon. Legg. 888 B The vosor Exerts.

<sup>8</sup> Proclus in Platonis Timaei commentario (ed. E. Diehl, Lips. 1903) Porphyrii sententiam refert p. 64 A sqq. — 64 B: <sup>6</sup>Οσοι δε και είναι και προνοείν φαοιν αύτους και πολλά τῶν γιγνομένων ἐνδέχεσθαι και ἄλλως ἔχειν, οὕτοι και τὰς εὐχὰς εἰκότως παραδέχονται και τὸν βίον ἡμῶν ἀνορθοῦν ὁμολογοῦσι. <sup>6</sup> 64 B. <sup>5</sup> 64 B (in flue paragraphi).

• 64 C. <sup>7</sup> v. supra p. 24.

<sup>8</sup> Cf. quas annotationes Porphyrii verbis l. c. addidit Proclus.

• De Theodoro Iamblichi discipulo dicit Zeller III 2, p. 727: Zur Religion verhielt er sich ähnlich wie Jamblich, so viel sich wenigstens aus

re efficacius homines dei clementiam assegui quam precatione<sup>1</sup>. Fieri posse ut precationes exaudiantur, demonstrare conatur, cum dicit deos etiam sine auribus oculisque precantes audire et videre posse, cum omnibus negotiis intersint et, quaecumque boni homines agant, comprehendant. Hoc quidem fit in opusculo perperam ad Iamblichum relato, cui nomen est De mysteriis Aegyptiorum liber. I c. 15<sup>2</sup>, quod et hoc loco et aliis Iamblichum sequi videtur<sup>8</sup>. Scrupulos, quos Porphyrius in epistula ad Anebonem libere de religione vulgi professus erat, refutare vult auctor, Affirmatur igitur libro deos ab hominibus theurgia non cogi aliquid facere<sup>4</sup>, sed ostenditur deorum cultorem suum commovere animum, ut se facilem praebeat rebus divinis<sup>5</sup>. Fere omnes Porphyrii dubitationes discutiuntur<sup>6</sup>. Nomina deorum mutari improbat auctor, cum non retineant vim in alium sermonem translata. Nomina anxie observat neque toto pectore, tota cogitatione, ardore animi adductus precatur, immo ut Harlessius 7 dicit: Man sieht: an die Stelle des Gebets tritt die Magie des Worts, der Formel. Quamquam vulgi de deis opinionibus saepe assentiebat, tamen etiam Pseudo-Iamblichus Porphyrium sequens persuasum habebat deos esse inflexibiles et sensibilibus rebus impermiscibiles, ad quos

den Ausführungen des Proclus über seine Ansichten von den untergeordneten Göttern, ... und über das Gebet (Proclus in Tim. 65 E) abnehmen läßt. Hoe loco Proclus Theodorum omnia excepto primo precari dixisse refert: Πάντα γαρ εύχεται, πλην τοῦ πρώτου, φησί» ὁ μέγας Θεόδωρος. Zeller addit l. c.: Dies weist auf die Ansicht, daß das Gebet die allgemeine Bedingung für die Vermittlung des Zusammenhangs zwischen dem höheren u. dem niedrigen sei, womit eine magische Auffassung desselben von selbst zugegeben wird.

\* Ed. Parthey 1857. \* V. Zeller III 2 p. 699, 2; cf. 715.

<sup>4</sup> Hanc sententiam Porphyrius improbaverat, ep. ad Aneb. c. 5.

<sup>5</sup> I 12.

 Zeller III 2 p. 720: Allerdings sind die philosophischen Gründe bei ihm nur eine nachträgliche Stütze für Überzeugungen, die ihm vor allem Gründen feststehen. Cf. imprimis lib. de myst. IV 11.

<sup>7</sup> Das Buch von den ägyptischen Mysterien p. 75. Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

4

49

preces nuncupandae sint. Nam optimum quod in hominibus est, id est divinum, intellectuale, unum vel intellegibile pervenire ad perfectionem annititur, cum precamur<sup>1</sup>. Precationes a dis exaudiuntur, precantes ipsi cum deis coninncti sunt<sup>2</sup>. Non abhorrent invocationes a puritate numinum. Immo vero quam maxime possunt deis supplicationes offerre homines decet ob ipsam eorum excelsitatem. Vanitatis nostrae atque fragilitatis conscii impellimur, ut precemur, quia precibus propius admovemur ad similitudinem deorum<sup>8</sup>. Accedit quod dei ipsi carmina sacra (legazixal izezeiai) cum sacerdotibus communicaverunt 4, quae a solis dis intellecta non cum hominum precationibus conferenda sunt<sup>5</sup>. Ultimo capite (c. 26) libri quinti, qui ceteroqui sacrificiis <sup>6</sup> destinatus est, de precibus De arta precationum cum sacrificiis coniunctione agitur. locutus 7 diversa precationum genera accuratius explicare aggreditur<sup>8</sup>. Tria elon discernuntur:

- I. είδος συναγωγόν (germanice versum Gebet der Sammlung), qua precatione cum deo coniungimur et res divinas cognoscimus <sup>9</sup>.
- II. είδος κοινωνίας δμονοητικής συνδετικόν (consensus communionisque vinculum)<sup>10</sup>, qua precatione etiam antequam lo-

<sup>1</sup> I 15 (p. 46, 9 sqq.). Magna precationum emolumenta praedicantur I 12 (p. 41, 10 sqq.); cf. p. 41, 15 sqq.

<sup>1</sup> I 15 (p. 46, 15 sqq.; 47, 2 sqq.). <sup>1</sup> I 15 p. 47, 11 sqq.

<sup>4</sup> I 12 (p. 42, 6—17); cf. p. 109, quo loco dicit daemones singulos instruere homines quomodo velint invocari et coli. <sup>5</sup> IX 10 (p. 284).

• Cf. Zeller III 2 p. 721 sqq.

<sup>7</sup> Precationibus sacrificia perficiuntur et dei cum sacerdotibus quasi copulantur.

• V 26: Έπει δὲ μέρος τῶν θυσιῶν οὐ τὸ σμικρότατόν ἐστι τὸ τῶν εὐχῶν, συμπληροί τε αὐτὰς ἐν τοῖς μάλιστα, καὶ διὰ τούτων κρατύνεται αὐτῶν καὶ ἐπιτελείται τὸ πῶν ἔργον, κοινήν τε συντέλειαν ποιείται πρὸς τὴν βρησκείαν, καὶ τὴν κοινωνίαν ἀδιάλυτον ἐμπλέκει τὴν ἱερατικὴν πρὸς τοὺς θεοὺς, οὐ χείρον κτλ. Quo loco Pseudo-Dionysium Areopagitam, de caelesti hierarchia III 1, 1 usum esse demonstravit Hugo Koch Pseudo-Dionysius Areopagita in seinen Beziehungen zum Neuplatonismus und Mysterienwesen (Forschungen zur christlichen Litteratur- und Dogmengeschichte, I Bd., 2. und 3. Heft, Mainz 1900) p. 179.

<sup>•</sup> Intellegentiam deorum ut assequatur ipse petit in fine libri.

<sup>10</sup> Galei est versio latina.

[50

51]

## Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

quamur dona deorum assequimur, omnia perficiuntur opera antequam intellegamus.

III. Summum precationum genus nominatur et ἐπισφραγίζεται (consignatur) ή ἄζόητος ἕνωσις. Qua unione tota precationum vis in dis collocatur et anima nostra conquiescit in dis <sup>1</sup>.

Quod ad deos pertinet, triplici usui hominibus precationes sunt. Comparant enim:

L intellegentiam (τὸ μὲν εἰς ἐπίλαμψιν τεῖνον)

- II. communem operum effectum (vd de els zouvily anegyaglav)
- III. incendunt nos spiritu divino (τὸ δὲ εἰς τὴν τελείαν ἀποπλήφωσιν ἀπὸ τοῦ πυφός).

Denique triplicem precationum ordinem affert:

L aut precationes sacrificiis praecedunt

II. aut una cum sacrificiis offeruntur

IIL aut sacrificiis finitis suscipiuntur<sup>a</sup>.

Quo facto singula commoda precationum enarrat, in quibus salus posita sit, sine quibus<sup>8</sup> nulla fiat sollemnis caerimonia. Precationes enim exstinguunt atque evellunt radicitus ex animo, quaecumque divinae menti opposita sunt, e. g. rd yereacoveyór, contra efficiunt spem et fidem, vel ut paucis complexus verbis dicit: Precationibus qui frequenter utuntur, familiares deorum fiunt<sup>4</sup>.

Tot et tanta bona hominibus comparantur precationibus, quot et quanta homines accipiunt  $d\pi \partial \tau \omega r \delta \eta \mu \iota ov e grix \omega r a d t \omega r$ . Denuo tres precationis qualitates distinguuntur:

Ι. τὸ ἀναγωγόν

II. το τελεσιουργόν

III. το αποπληρωτικόν.

Sub fine rursus contendit precationes et sacra arte inter se coniuncta ipsa sibi invicem tradere religionis vim sacram et perfectam<sup>5</sup>.

Ut libri de mysteriis auctor multis locis Iamblichum se-

<sup>1</sup> p. 237, 14-238, 5. <sup>2</sup> p. 238, 6-13.

<sup>3</sup> Precationem appellat p. 239, 17 τὸ τῶν Φυσιῶν τέλος, quia cum deo opifice coniungit precantes et sacrificantes, cf. p. 237.

<sup>4</sup> p. 238, 14-239, 13.

<sup>a</sup> p. 240, 1-9.

quitur, ita Proclus<sup>1</sup> quoque (p. Chr. n. 410/11—485), cum agit de precibus<sup>2</sup>, eum respicit<sup>3</sup>. Secundum Iamblichum et Ps. Iamblichum precatione animus ad deum se confert et confugit. Arcanis symbolis, quae deus animis infixit, precantes cum deo coniunguntur, cuius bonorum participes fiunt<sup>4</sup>. Ipse quoque tres condiciones, tria precationum genera affert:

- I. Imprimis scientia omnium divinorum ordinum quos implorat qui precatur, opus est<sup>5</sup>.
- II. Puritate atque sanctitate benevolentiam favoremque deorum homines sibi conciliant<sup>6</sup>.
- III. Tertium precationis genus unio est perfecta, qua artissime coniunguntur cum deo homines aut, ut ab oraculis <sup>7</sup> appellatur ἐμπέλασις, qua anima conquiescit in deo <sup>8</sup>.

Nostra atque deorum ἐνέργεια una est, non iam nostri, sed deorum sumus. Imprimis igitur necessarium est homines precari; nullum hominem sanctum et virtute<sup>9</sup> praeditum, qui deis similis fieri vult, precationem neglegere decet<sup>10</sup>. Quae

<sup>8</sup> Imprimis agit de precibus in commentario in Platonis Timaeum 65 A sqq. Optime Procli de precationibus sententias illustravit Koch l. c. p. 178 sqq., quas ob eam rem brevissime explicare mihi licet. Proclus quomodo iudicaverit de tacitis precibus, ostendit Koch l. c. p. 128 sqq. De multis Procli precibus et sacrificiis cf. Marinus, vita Procli c. 19 sq.; c. 17.

<sup>8</sup> Tamen valet quod dicit Zeller III 2 p. 699, 2: Aber diese Ausführung selbst ist sein eigenes Werk, und wenn er auch nur sagt, er wolle darin τήν τε ἐκείνου σαφή ποιῆσκι διάνοιαν καὶ τῷ Πλάτωνι συμφώνους ἀποδοῦναι τοὺς περὶ εὐχῆς λόγους, so sieht man doch deutlich, daß er nicht mehr, als den allgemeinen Gedanken derselben von Jamblich entlehnt hat.

<sup>4</sup> P. 65 A B: Προς δε την επιστροφήν ταύτην ή εύχη μεγίστην παρέχεται συντέλειαν συμβόλοις ἀζξήτοις τῶν Ξεῶν, ἅ τῶν ψυχῶν ὁ πατηρ ἐνέσπειρεν αὐταῖς, τῶν Ξεῶν την εὐποιίαν ἕλχουσα εἰς ἐπυτην χαὶ ἐνοῦσα μὲν τοὺς εὐχομένους ἐκείνοις, πρὸς οῦς εὖχονται, συνάπτουσα δὲ καὶ τὸν τῶν Ξεῶν νοῦν πρὸς τοὺς τῶν εὐχομένων λόγους, κινοῦσα δὲ την βούλησιν τῶν τελείως τὰ ἀγαΞὰ περιεχόντων ἐν ἑαυτοῖς ἐπὶ την ἄφθονον αὐτῶν μετάδοσιν, πειθοῦς τε οὖσα τῆς Ξείας δημιουργὸς καὶ ὅλα τὰ ἡμέτερα τοῖς ἐνιδρύουσα.

<sup>6</sup> 65 B. <sup>6</sup> Ibidem. <sup>7</sup> Orac. chald. 53. 55.

<sup>e</sup> Cf. lib. de myster. p. 237, 14-238, 5.

• Cf. Porphyrius 64 B. Solum virtute praeditum precari decere affirmat Proclus Platonem secutus, cf. Legg. 717 A, 910 E.

10 65 BC: Τρίτη δε ή συναφή ... ή περί θεούς έστιν όσιότης. Cf. 65 E,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quae Proclus et Pseudo-Iamblichus explicaverunt de precibus, imitatus est auctor quidam christianus, cf. Koch *Ps. Dionysius Areopagita* p. 178899.

recte precaturus facere debeat, ostendit 65 D: dei si placandi sunt, in animo divina mens excitanda est, non cessandum ei est a cultu deorum. Virtutes, quas  $\hbar \gamma evecus$  non inquinavit, ei praesidio sunt; triplici illa qualitate, fide, veritate, amore opus est, deinde spe quoque boni; spiritum divinum pertinaci animo complecti eum decet atque se continere ab omni cultu usitato. Solum cum deo coniunctum esse eum oportet, dedecet et cum vulgo se coniungere et cum uno et supremo deo<sup>1</sup>. Quod qui facit, a se deum alienat<sup>3</sup>. Accuratius causae pertractantur precationum. Aixiai mointicai sunt deorum vires et efficientiae, quae ad deos omnia advocant. In numero quasi corporearum rerum<sup>3</sup> habet signa verbaque, quae aedificator mundi precationi attribuit, ut eis, qui aixias aliasque divinas res esse crederent, in memoriam reduceret<sup>4</sup>.

53

Genera precationum diversa sunt secundum genus et speciem deorum, quos homines implorant.

Ι. εδχή δημιουργική Π. εδχή καθαρτική ΠΙ. εδχή ζωοποιός <sup>5</sup>.

Primi generis precatio inferioribus deis offertur, quos demiurgicos appellat, et est e. g. de imbribus et ventis. Secundi ordinis precationibus arcentur pestilentia et res, quibus homines maculantur, cum tertii ordinis precationibus numina moveantur, quae animalia nasci et terrae fruges provenire iubent. Quae precationes non efficaces sunt, nisi observatur ordo precationum<sup>6</sup>.

Precatio, qua animi salus a dis petitur, summi est momenti et superior precatione, qua valetudo petitur. Infimum autem locum ea precatio tenet, quae bonorum corporis causa fit<sup>7</sup>. Homines, in quibus  $\sigma\omega\sigma\rho\rho\sigma\sigma\nu\eta$  est veraque rerum divinarum sci-

<sup>66</sup> A-66 B. Quinque precationis gradus, γνώσις, οἰχείωσις, συναφή, ἐμπέλασις, ἕνωσις re vera tres sunt. Nam γνώσις, οἰχείωσις, συναφή arte inter se coniuncti sunt, quod ostendit Koch p. 182 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Porphyr. ad Marc. c. 15. <sup>2</sup> Procl. in Tim. 65 D.

<sup>\* &#</sup>x27;Qe dè vlixás p. 65 E. 4 65 E.

<sup>•</sup> Quod ad precantes pertinet; iterum triplicem perficit divisionem, qua discernit precationem et philosopham et theurgicam et more patrio factam.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Anxie anni quoque tempora discerni vult 65 A. <sup>7</sup> 65 F-66 A.

entia, bonum et pulchrum ponunt in salute animi, non in rebus humanis et fortuna secunda et, cum deorum providentiam<sup>1</sup> ad omnia pertinentem noverint, deos invocant, ut in omnibus rebus se adiuvent clementia et benignitate numinum freti<sup>2</sup>.

Providentia divina quasi fundamento precationum Ammonius quoque Hermiae filius nititur, qui a Proclo profectus est. Providentia<sup>8</sup> singulos adiuvari persuasum habet, quoad commoventur divinis rebus<sup>4</sup>. Contra alio loco<sup>5</sup> preces exaudiri affirmat, cum refert ad ea, quae al πολύστειχοι των θείων ένεργειών πραγματείαι et cotidiana exempla docent<sup>6</sup>.

Simplicius, unus e summis Neo-Platonicis, paenitentiam, morum vitae emendationem, precationem comparat cum nave, quae deligatur ad ancoras. Ancora enim ubi primum substitit, homines, quamquam se deum ad se trahere opinantur, tamen se ipsos ad deum trahere exponit<sup>7</sup>. In fine libri deum implorat, ne umquam obliviscatur animi ingenuitatis atque pudoris. Petit a deo ut animus errore liberatus perficiatur et coniungatur cum uno vero deo<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> Cf. 66 C—E. <sup>3</sup> 66 B—C.

<sup>8</sup> Ut sol, non consilio habito, sed quia est, omnia luce complet, ita providentia quoque ob id ipsum, quod est, res humanas regit, cf. eius librum  $\pi s \rho i \delta \rho \mu \eta \nu s i as$  (ed. Busse) 108 (comment. in Aristot. gr. vol. IV pars V).

• Περί έρμ. 32 τ: 'Ρητέον ... ότι λογικούς ήμῶς καὶ αὐτοκινήτους ὑποστήσαντες οἱ θεοὶ πολλῶν πράξεων κυρίους εἰκότως κατίστησαν, ὁρῶντες τε πάντα τὰ ἡμέτερα, ἀτρέπτως καὶ τὰς θέσεις τὰς ἡμετέρας παραδεχόμενοι πρὸς ταύτας ὑμιν πρὸς ἀυτοκινήτοις τὸ κατ' ἀξίαν ἀφορίζουσι, μᾶλλον δὲ ἡμεις διὰ τῶν ἐπὶ ταις θέσεοι τοιῶνδε φαντασιῶν, ὀρίξεών τε καὶ ἐγκλίσεων, τοιόνδε ζωῆς τόπον ἐν ἐαυτοις κατασκευάζοντες κατὰ τοῦτον ἀπολαύομεν τῆς προσηκούσης ἡμιν τῶν θεῶν προνοίας.

<sup>6</sup> 108a. <sup>6</sup> Cf. Zeller III 2 p. 832.

<sup>7</sup> Simplic. in Epict. enchir. Dübner 1840 p. 107. Eadem imagine et translatione utitur Clemens Alexandr. Strom. IV 23 p. 633 Pott. Cf. v. Lasaulx Studien p. 148 sqq.; Pseudo-Dionysius de divinis nominibus 3 (cf. Koch Ps-Dionysius p. 185).

• Commentar. in Epicteti enchirid. ed. Dübner p. 138.

# Supplementum

De precationibus aut tacitis aut clara voce prolatis

S. Sudhaus nuper scripsit de precationibus aut tacitis aut clara voce fusis (*Lautes und leises Beten, Archiv für Religionswissenschaft* IX 1906 p. 185—200). Ego eum secuturus imprimis de tacitis precibus, quae ex honesta piaque mente oriuntur, a Sudhausio breviter commemoratis (p. 200), accuratius agere velim. Antea autem de aliis tacitarum precationum generibus, nempe turpium et nefastarum denuo est agendum, cum nonnulla sint addenda, quorum magnam partem a se repertam ut publici iuris facerem Sudhausius qua est humanitate mihi permisit.

Precationes deorum simulacris insusurrari Seneca philosophus cum epistula 10, 5 tum ep. 41, 1 vehementissime improbat: Non sunt ad caelum elevandae manus nec exorandus aedituus, ut nos ad aurem simulacri, quasi magis exaudiri possimus, admittat: prope est a te deus, tecum est, intus est (v. supra p. 33). — 'Aqqodirq  $\psi$ ldvqog et heros  $\Psi$ dvqog a Sudhausio commemorati sunt p. 189. Accedunt 'Equip  $\psi$ dvqog et 'Equifs  $\psi$ udvquorfs (cf. H. Usener Götternamen p. 267, 52), quorum cognomina facile intelleguntur. Is enim, qui Amoris et Mercurii in aurem aliquid insusurrabat, gravibus causis adductus erat, ut ita ageret, nam nefarius inhonesta cupiens lucem atque oculos et aures hominum fugiebat. 'Equify  $\psi$ udvquorfs Lavernae propinquus et finitimus est, quae scholio ad Horatium ep. I 16, 59 addito hoc modo explicatur: La-

verna in via Salaria lucum habet; est autem dea furum et simulacrum eius fures colunt, et qui consilia sua volunt tacita; nam preces eius cum silentio exercentur. Simillimum est scholion ad Persium sat. II 5 ascriptum: Ideo palam non orant, ne iniqua eorum petitio audiatur<sup>1</sup>.

Ut Seneca ep. 10. 5 Macrobius quoque cum sententia Athenodori Stoici<sup>2</sup> consentit Saturnal. I 7, 6 (ed. Eyssenhardt): Nullum inter nos tale secretum opinarere. auod non vel tibi vel etiam vulgo fieri dilucidum posset, quia neque ego sum immemor nec horum quemquam inscium credo sancti illius praecepti philosophiae sic loquendum esse cum hominibus, tamquam di audiant, sic loquendum cum dis, tamquam homines audiant: cuius secunda pars sancit, ne quid a dis petamus, quod velle nos indecorum sit hominibus confiteri<sup>8</sup>. Ea quae Seneca eodem loco reprehendit: Quod scire hominem nolunt, deo narrant, Plutarchus quoque condemnat, de def. oracul. VII p. 413B: Obrus à xalüs elzer àrgownov πρεσβυτέρου παρόντος άργεῖσθαι χαὶ ἀποχρύπτειν γοσήματα τῆς ψυχῆς χαὶ πάθη, ταῦτα γυμνὰ χαὶ περιφανή χομίζουσιν έπι τόν θεόν4.

<sup>1</sup> Cf. Herondas I 35 sq. (ed. Crusius), quo loco Gyllis lena Aegyptum praedicans magnum numerum et pulchritudinem mulierum laudat, quae graciles sint et pulchrae, ut deae illae, quae olim in iudicium ad Paridem properaverint. Statim autem, cum timeat, ne deae se propter temeraria et indecora verba puniant, secreto murmurat lena:  $\Lambda \acute{a} \vartheta \circ \iota \mu$  avràs sinovoa.

<sup>3</sup> Athenodori verba apud Senecam ep. 10, 5 (v. Sudh.) haec exstant: Sic vive cum hominibus, tamquam deus videat, sic loquere cum deo, tamquam homines audiant. Quem locum a Macrobio respici verisimile est, licet reliqua Athenodori verba paullo ante a Seneca laudata non afferat.

<sup>8</sup> Hic turpis ista precatio eaque murmurata commemoranda est Petron. e. 85: Fere circa mediam noctem intellexi puerum vigilare. itaque timidissimo murmure votum feci et, domina, inquam, Venus, si ego hunc puerum basiavero, ita ut ille non sentiat, cras illi par columbarum donabo.

<sup>4</sup> Contra Clytaemestra scelestam optationem, quod sperat filium suum Orestem moriturum esse, ne dis quidem narrare audet, Sophocl. Electra v. 655 sqq.:  $Ta \tilde{v} , \delta A \dot{v} \kappa i A \pi \delta h o v, the s k \dot{v} w | \delta \delta s \pi \tilde{a} \sigma v \dot{\eta} \mu v \dot{\omega} \sigma \pi e \dot{e} \dot{e} a \tau \sigma \dot{v} \mu s \vartheta a \cdot | \tau \lambda \delta \dot{a} \lambda \lambda a \pi a \tau \tau a \times a \delta \sigma s w \pi \dot{\omega} \sigma \eta s \dot{e} \mu \sigma \tilde{v} | \dot{e} \pi a \xi \tilde{\omega} \sigma s \delta a \dot{u} \rho v \dot{\sigma} \tau \dot{r} \dot{e} \xi s \delta \dot{v} \kappa s.$ 

Nos valde miramur, veteres quanta simplicitate turpissimas precationes peregerint. Philosophi autem et poetae usque postulabant, ut homines clara voce precarentur, sed frustra operam dedisse videntur. Nequiquam enim Seneca conquestus est de benef. VI 38: Se quisque . inspiciat, quid tacitus optaverit: quam multa sunt vota, quae etiam sibi fateri pudet, quam pauca quae facere coram teste possimus. Neglegebantur verba Lucani Pharsal. V 104 sq.: Haud illic tacito mala vota susurro | concipiunt. Irritum erat dictum illud Martialis I 39, 5 sq.: Si quis erit recti custos, mirator honesti, | et nihil arcano, qui roget ore deos. Et Ovidius A. am. II 327: Multa vove, sed cuncta palam<sup>1</sup> et Persius sat. II 7: Aperto vivere voto<sup>2</sup> (v. Sudh. p. 196 ann.) clara voce<sup>8</sup> homines ut precarentur

<sup>1</sup> Cf. Plantus Rudens 1404 Leo: Palam age, nolo ego murmurillum neque susurrum fieri. — Vocibus murmuro et susurro verbisque inde derivatis saepe utuntur auctores, cum agitur de turpibus precibus. Latina vox susurro respondet graecae  $\psi \cdot \partial v \rho i \zeta e v$ , cf. Aristaenetus ep. II 3 et 18; Clemens Alexandrinus strom. VII 43. De vocibus  $\pi \sigma \pi \pi \dot{v} \zeta e v$  et  $\sigma v \rho \dot{i} \zeta e v$ ,  $\sigma s \mu \dot{o} s$  aliisque, quibus sermo magorum significatur, cf. A. Dieterich Mithrasliturgie p. 34, 40, 42; Abraxas p. 22 sq.; R. Reitzenstein Poimandres p. 264; Wessely Wiener Denkschriften phil. hist. Cl. Bd. XLII p. 48, pap. CXXI 833  $\pi \sigma \pi \pi v \sigma \mu \dot{o} s$ , 834  $\sigma \tau e v a \mu \dot{o} s$ , 835  $\sigma v \rho e \mu \mu \dot{o} s$ . — Ad locum Persii sat. II 9 sub lingua murmurat Casaubonus annotat quae sequuntur: Graeci  $\dot{\sigma} \pi \dot{o} \dot{o} \dot{\sigma} \dot{o} \dot{\sigma} \tau a$  dicere amant, non  $\dot{\sigma} \pi \dot{o} \lambda \dot{o} \sigma \sigma \sigma \dot{\sigma} \dot{v} \tau a$  apud Athanasium,  $\dot{\sigma} \pi \dot{o} \dot{d} \dot{o} \tau a$   $\lambda a \lambda e v$  apud Basilium, ...  $\dot{e} r \tau \dot{o} s \tau \sigma v z e \lambda \sigma v \dot{\sigma} v \dot{o} to restue de voto$ improbo Aristaenetus, cui affine est apud Tertullianum labia vibrare.

<sup>3</sup> Simillimus est locus Senecae ep. 43, 3sq.: Tunc felicem esse te iudica, cum poteris in publico vivere, cum te parietes tui tegent, non abscondent, . . . rem dicam, ex qua mores aestimes nostros: vix quemquam invenies, qui possit a perto ostio vivere . . . sic vivimus, ut deprehendi sit subito aspici.

<sup>8</sup> Longe alia causa commoti Romani persaepe ita, ut omnes audire possent, precabantur. Hoc genus clara voce precandi in anxia Romanorum religione, in summa superstitione positum erat. Verba enim precationum mutari nefas esse opinati, ut impedirent, ne commutatio fieret, sacerdotem in templis preces clara voce proloqui inbebant; v. Plin. hist. nat. XXVIII 3; Iuvenalis sat. VI 390: Stetit ante aram . . . | dictata verba pertulit, ut mos est; Valerius Flaccus Argonaut. I 685: Misero dictat pia vota sacerdos (quem locum Sudh. mecum communicavit); Livius VIII 9, V 41. Cf. Kopp Palaeographia critica (Manheimii 1829) III p. 589 sqq. — Huc quoque pertinet, quod Maximus Madaurinensis in sua ad Augustinum

admonebant. Persium sequi videtur ille, de quo apud Martialem legimus XII 90: Pro sene, sed clare<sup>1</sup>, votum Maro fecit amico; plures vero fuerint nefasti illi apud Horatium et Persium<sup>2</sup>, qui speciem pietatis prae se ferentes turpissima vota murmurant.

Addo nonnullos locos, quibus agitur de tacita precatione, qua tamen aliud quid significatur atque locis ante pertractatis. Primus apud Ciceronem exstat de imperio Cn. Pompei c. 16. Hoc brevissime dicam neminem umouam tam impudentem fuisse. oui a dis immortalibus tot et tantas restacitus auderet optare. quot et quantas dii immortales ad Cn. Pompeium detulerunt. Hoc igitur loco non conscientia peccatorum homo adducitur. ut tacite precetur, sed modestia, pudore. Impudentissimus quisque et insolentissimus tantum fortunas Pompei felicis clam sibi exorare potuit. Pudore diversi generis, delicata amantium verecundia, nonnumquam tacitae preces fiunt. Xen. Ephes. I 5 Habrocomam iuvenem et Anthiam virginem inducit in fano Dianae morantes et oculos in se mutuo defigentes: sinsiv rò άληθές φόβω πολς έχατέρους αίδούμενοι et paullo post legimus: Εύχαι δε αύτοις έχατέροις ἦσαν πρός την θεόν χοινή, λανθάνουσαι μέν. άλλ' έγίνοπο δμοιαι. Tibullus IV 6. 15: Praecipiat natae mater studiosa quod optet | illa aliud tacita, iam sua, mente rogat. Cf. Catulli locum LXII 37. quo adulescentes dicunt de puellis: Quid tum si carpunt, tacita quem mente requirunt?<sup>8</sup> Prorsus aliud significat tacita optatio apud Ovidium Trist. I 1, 27 sqq. Poeta enim libellum

<sup>1</sup> L. Friedlaender in editione Martialis annotat ad hanc vocem: Damit es gehört und dem Betheiligten wiedererzählt werde.

<sup>2</sup> Cf. Sudhaus p. 196 et ibidem ann. 1.

<sup>8</sup> Cf. Ovidius Heroid. IV 10, quo loco Phaedra versu: Dicere quae puduit, scribere iussit amor epistulam excusat. Apul. met. VIII c. 8 Thrasyllus amore Charitae inflammatus cupiditatem non diutius coercere potest et: Non dubitavit de nuptiis convenire, et impudentiae labe tacita pectoris sui secreta fraudesque ineffabiles detegere.

epistula Christianos vituperat, laudat gentiles: Illud quaeso, vir sapientissime, quis sit iste deus, quem vobis Christiani quasi proprium vindicatis et in locis abditis praesentem vos videre componitis? Nos etenim deos nostros luce palam ante oculos omnium atque aures omnium mortalium piis precibus adoramus.

suum allocutus optat, ut amicus, dum Ovidio finem exilii precatur, silentium servet, ne quis inimicus audiat neve vota contraria fiant<sup>1</sup>: Invenies aliquem, qui me suspiret ademptum, | et tacitus secum, ne quis malus<sup>2</sup> audiat, optet | sit mea lenito Caesare poena levis.

59

Facile intellegitur, quare tacitae imprimis et murmuratae<sup>3</sup> precationes magica in arte valuerint, quamquam non minus apparet, qua de causa aliis locis in imprecationibus et devotionibus magicis summae voci<sup>4</sup> magna vis attributa

<sup>1</sup> Cf. locos a Sudhausio p. 184 laudatos. Ego addo quos inveni apud Chr. Lobeck Aglaophamus I p. 273 sqq. collectos. Is laudat Zenobium Prov. IV 29, quem locum ex recensione Leutschii et Schneidewini (Corpus parcemiographorum I p. 92) affero:  $\Delta i a$  to  $\ldots \tau \tilde{\varphi}$  Gerral $\tilde{\varphi}$  lóyior ékassetv,  $\varphi v l á \tau \tau s \sigma \vartheta a ... \mu \vartheta$  šlwo sv a v to v oi è è è vartías s v  $\tilde{z}_{l}$   $\mu s l \zeta o v ... x a$ la  $\mu \pi \varrho o \tau é \rho q$  xat a v  $\tau o \tilde{v} \tau o \tilde{v} \tau o i$  è è vartías s v  $\tilde{z}_{l}$   $\mu s l \zeta o v ... x a$ la  $\mu \pi \rho o \tau é \rho q$  xat a v  $\tau o \tilde{v} \tau o \tilde{v} \tau o i$  è è vartías s  $\delta z_{l}$   $\mu s l \zeta o v ... x a$ la  $\mu \pi \rho o \tau é \rho q$  xat a v  $\tau o \tilde{v} \tau o \tilde{v} z \rho \eta \sigma a \mu s v o ...$  Idem de Diotimo narrat Schol. Eurip. Phoeniss. 1408 (ed. Eduardus Schwartz Berol. 1887):  $\Delta i \sigma \tilde{v} r \phi \tilde{v}$ Gerral $\tilde{\varphi}$  xatiévas  $\mu \delta l \lambda o \tau i loyiov é x \pi s o s lv e s v <math>\pi v \tau \eta \rho s \tilde{v} v$  $\tau \delta v o i é v a v \tau i o : \mu s l \zeta o v s v \xi á \mu s v o ...$  Eustathius autem ad Iliad. B p. 331, 18 Diotimi loco Aratum nominat. Idem Lobeckius laudat Iustinum hist. XX c. 3, qui refert Locrenses nonas praedae vovisse. Deinde pergit: Tacitam que e am rem habuere, ne votis vincerentur. Cf. Plut, quaest. Rom. 61.

<sup>2</sup> Cf. Cassianus collat. IX 35: Cum summo est orandum silentio, ut ipsos quoque inimicos nostros, qui orantibus nobis maxime insidiantur, lateat nostrae petitionis intentio.

<sup>8</sup> Superstitiosas precationes murmuratas Iuvenalis carpit sat. VI 539 sqq.: Illius lacrimae meditataque murmura praestant, | ut veniam culpae non abnuat . . . Osiris. Cf. Persius sat. V 184, Prudentius c. Symmachum I v. 208 sqq. (Migne Patrol. ser. lat. tom. LX 715; v. supra p. 27): Mox humeris positus nutricis trivit et ipse | im press is silicem labris, puerilia vota | fudit, opesque sibi caeca de rupe poposcit.

<sup>4</sup> Cf. E. von Lasaulx Studien des klassischen Alterthums 1854 p. 160: Das mit Inbrunst des Willens ausgesprochene Wort hat Zauberkraft in sich; daher auch bei Griechen und Römern der Begriff der Magie meist an das Wort, namentlich an das wiedererwärmte, potenzierte, belebte Wort, an den Gesang geknüpft ist. Quod ut confirmet congruentiam existere sermonis graeci et latini ostendere studet, dum componit vocem  $\beta aoxaivoo$ derivatam a verbo  $\beta a \zeta \omega$  ich spreche et fascino, bespreche beschreie behexe;  $x\eta \lambda i \omega$  (xalim) bespreche bezaubere,  $x\eta \lambda \eta u m Besprechung Bezauberung,$  $<math>x\eta \lambda \eta \partial \rho ov$ ,  $x\eta \lambda \eta \tau \eta \rho u v Zaubermittel, <math>x\eta \lambda \eta \tau \eta s x\eta \lambda \eta \tau \eta e Zauberer, x\eta \lambda \eta doir$ Zaubergesang. Apud nostrates galan olim significabat canere et incantare $(Grimm Deutsche Mythologie<sup>1</sup> 1844 p. 987). Deinde comparat: <math>i \xi q d \omega$  et excanto singe heraus, zaubere weg;  $i \pi q d \omega$  incanto;  $h \pi q d \eta$  incantatio;  $i \pi q d \delta s$  fuerit. De summa in artibus magorum voce egit L. Fahz De poetarum Romanorum doctrina magica quaestiones selectae (in Religionsgesch. Vers. und Vorarb. II. 3. 1904). qui laudat p. 50 Stat. Theb. IV 470 sog.: Tiresias . . . exclamat et Luciani necvom. 8. quem locum, cum magni sit momenti, totum affero: Ο δε μάγος ούκ ετ' ήρεμαία τη φωνη (non iam sedata voce), παμμέγεθες δέ, ώς οἰός τε ἦν, ἀναχραγών, δαίμονάς τε δμοῦ πάντας ἐπεβοᾶτο ... xal νυγίαν Έχάτην καί έπαινην Περσεφόνειαν, παραμιγνής ωμα βαρβαρικά τινα καί άσημα δνόματα και πολυσύλλαβα. Similiter summa magi vox invenitur apud Hippolytum in Refutat, omnium haeresium IV 28 (edd. Duncker-Schneidewin p. 88, 47); Méya xal  $\dot{\alpha}\pi\eta\gamma\dot{\epsilon}c$ χέχραγε καί πάσιν ἀσύνετον. - Apud Herodotum VII 191. quem locum una cum sequentibus duobus Sudhausius mecum communicavit, magi clamoribus ventos implorant: Karaείδοντες βοησι<sup>1</sup> οί μάγοι τω άνέμω, cf. Horatium epod. V 45: Quae sidera excantata voce Thessala | lunamque caelo deripit et Tibullum I 2, 53: Haec (anus) mihi composuit cantus quis fallere posses: | ter cane, ter dictis despue carminibus. Menander 371 Kock: Έφέσια τοῖς γαμοῦσιν οἶτος περιπατεί | λέγων άλεξιφάρμαχα. Silius Italicus Punic. I 101 sqg. de magica excantatione: Non ille ... palluit ... | et audito surgentes carmine flammas; Statius Theb. IV 504: An rabid o iubeat si Thessala cantu<sup>2</sup>; Schol. Pind. Pyth. IV 281; "E9oc ήν των τελευτησάντων έπ' άλλοδαπής τὰς ψυγὰς διά τινων μυστηοίων άναχαλέσασθαι. Summa voce in carminibus magicis,

incantator. — Idem 1. c. p. 140, ann. 9 laudat locum, qui invenitur in hymnis Indicis: Verherrlicht sei durch dies mein lautes Lied, o Herr, gieb Segen den Geschöpfen all.

<sup>1</sup> βοῆσι recte coniecit Madvig, Dietsch; γόησι praebent libri, quod sensu prorsus caret; falso scripserunt γοῆσι Bekker, χοῆσι Reiske.

<sup>8</sup> Cf. Seneca Oed. 568: Gravior manes voce et attonita citat; Achillem Tatium III 18 affert Sudhaus:  $K \alpha \lambda \tilde{\omega}$  yào từ Exátyv ini tò šoyov. ở ở ắpgetai tegateveo Jas xai hóyov tiva xata héyesv. ẫµa héyev... Herodotus I 182: Máyos dvip nageotews inasides Isoyovinv olyv dù insivos héyovoi sivas từ inaside (du hunc locum cf. Dieterich Abraxas p. 136). Clara voce hoc quoque loco maga Hecatam invocans usa est, vel ut videtur Sudhausio media, Valerius Flaccus Argonaut. I 781 sqq.: Tergeminam tum placat eram Stygiasque supremo | obsecta igne domos iam iam exotabile retro | carmen agens (h. e. recitans aut a fine ad initium revolvens, cf. IV 87).

quibus infernae umbrae procul eliciuntur, opus esse luce clarius est. Maximus Tyrius diss. XIV 2 de antro quodam in Italia sito: Ένταῦθα ὁ δεόμενος . . εὐξάμενος ἀνεκαλεῖτο ψυχὴν ὅπου ởὴ τῶν πατέφων ἢ φίλων. Horat. epod. XVII 77 sqq. maga de se loquitur: Et polo | deripere Lunam vocibus possim meis, | possim crematos excitare mortuos. Ovid. Amor. I 8, 17 sq.: Evocat antiquis proavos atavosque sepulcris | et solidam longo carmine findit humum. Valer. Flacc. Argon. I 736 sqq.: Saevoque vocat grandaeva tumultu | Thessalis exanimes atavos magnaeque nepotem | Pleiones. Denique Lucanum VI 694 commemorem omni modo summam magae vocem significantem, cuius penetrat. . in Tartara lingua.

At iam redeamus ad tacitas preces. Arcano horrendoque silentio murmurata magorum carmina respondent, in quibus summam efficientiam inesse superstitiosi opinantur<sup>1</sup>. Quod demonstratur verbis Apulei Metamorphos. I 10: Tacita<sup>2</sup> numinum violentia<sup>8</sup> et Lucani Pharsal. VI 448, qui infandum murmur magorum et verba cogentia<sup>8</sup> numen eodem loco habet. Magorum susurrus iam in lege Sullana commemoratur, qua scelera eorum horribilia puniuntur, Inst. IV 18, 5: Eadem lege (scil. Cornelia) et venefici capite damnantur, qui artibus odiosis, tam venenis vel susurris magicis homines

<sup>3</sup> Vocem tacita, quam praebet F, optimus codex, et Oudendorpius et, qui novissimus Apuleium edidit, van der Vliet, recte in textum receperunt. Contra Hildebrand falso scripsit tanta. Sudhausius confert Stat. Achill. I 815: Tacitis spes addita votis, quo loco codex C falso praebet tantis.

<sup>8</sup> Cf. Metamorph. III 18: Tunc protinus inexpugnabili magicae disciplinae potestate et caeca ominum coactorum violentia. — Ἐπάναγκος βεῶν s Ludovico Fahs l. c. p. 53 sqq. pertractatus est. Cf. Dieterich Abraxas p. 173, 4; 10; 13; p. 175, 16. Voci ἐπάναγκος finitimae sunt voces κατάδεσμος, κατάδεσμα, cf. R. Wuensch Neue Fluchtafeln, Mus. Rhen. LV 1900 p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tacita magorum carmina apud omnes populos inveniuntur. Exempli gratia cf. Grimm Deutsche Mythologie II<sup>2</sup> p. 1174: In der Regel verlangen Segen und Fluch lispelnde, flüsternde Rede. Hoc loco laudat Paulum Diaconum I 13: Immurmurantes, ob rei infirmitatem, guaedam patria verba et addit: Das war ein langobardischer Segensspruch. Bartsch Sagen aus Mecklenburg II p. 318: Über Zauber und Segen, Besprechungen: Die Worte werden ... lautlos und ohne Bewegung der Lippen hergesagt.

### Henricus Schmidt

occiderunt vel mala medicamenta publice vendiderunt. Nonnullis saeculis post Origenes in susurrum magicum invehitur homil. XX interprete Rufino (ed. Delarue 1783 p. 444): Si enim creditum est a gentibus, quod quaedam carmina, quas praecantationes appellant, quibus istud artis est, insusurrantes etc. Magna magicae artis pars, multae magorum caerimoniae ex oriente orta esse videntur et syncretismi, qui dicitur, temporibus ad Graecos Romanosque pervenisse. Itaque imprimis apud scriptores posterioris aetatis susurros quoque magicos et murmura magica invenimus. Apuleius metamorph. I 3: Magico susurramine amnes ... reverti, de magia c. 47 magia describitur: Occulta non minus quam tetra et horribilis, plerumque noctibus vigilata et tenebris abstrusa et arbitris solitaria et carminibus murmurata. Met. II 1 ferale murmur in Thessalia patria magorum usitatum commemoratur. Ovidius met. XIV 57 sag.; Et obscurum verborum ambage novorum | ter novies carmen magico demurmurat ore<sup>1</sup>, ib. VII 251 de Medea: Quos ubi placavit precibusque et murmure longo. Aristaenetus ep. II 18 extr. lenonem inducit adulescenti amore incenso magum se exhibentem: Ο δε καθάπερ έπι σκηνής ύποχρινάμενος των περιέργων το σγήμα, χαί δαιμόνων προσηγορίας συνείοων πλασματώδεις τέ τινας ύποφθεγγόμενος έπικλήσεις<sup>2</sup> χαλ ψιθυρίζων άπατηλῶν γοητευμάτων λόγους φρικώδεις. Carmine magico apud Eusebium praep. ev. V 14, 1 sqq. dei invocantur xlήσεσιν άφθέγχτοις, &ς είρε  $\mu \dot{\alpha} \gamma \omega \gamma \, \ddot{\delta} \chi^2$   $\ddot{\alpha} \rho \iota \sigma \tau \sigma \varsigma^3$ . Lucan. Pharsal. VI 685 sq.: Vox . . . pollentior . . excantare deos confudit murmure primum. Livius II 58, 4: Tacite praetereuntem exsecravi. Tibullus I 2, 47: Iam tenet infernas magico stridore<sup>4</sup> catervas. Nicomachus Gerasenus (Mus. script. Gr. ed. Ian 277) 5: Aid di Star µáλιστα οί θεουργοί τὸ τοιοῦτον σεβάζωνται, σιγμοῖς τε χαί ποππυσμοίς \* καί άνάρθροις καί άσυμφώνοις ήχοις

<sup>1</sup> Cf. Dedo *De antiquorum superstitione amatoria* Diss. Gryphisw. 1904 p. 27.

<sup>2</sup> Vox ἐπίκλησις proprie magica est, cf. Dieterich Abraxas p. 175, 23; Mithrasliturgie 10, 4. <sup>3</sup> v. E. Maass Tagesgötter p. 245 sqq.

<sup>4</sup> Stridor h. e. murmur, cf. Sil. Ital. VIII 562.

<sup>5</sup> Hunc locum Sudhausius mecum communicavit.

<sup>o</sup> Cf. supra p. 57, ann. 1.

### 63] Veteres philosophi quomodo indicaverint de precibus

 $\sigma v \mu \beta o \lambda \iota x \tilde{\omega} c \ell \pi \iota x a \lambda o \tilde{v} \tau a \iota$ . Verba auoaue, anibus draco Colchicus incantabatur, compressis labiis et submissa voce proferebantur, Argonaut, Orphic, ed. Abel v. 1002 sq.: Baovηγέα σωνήν Ι σιγαλέοις ἄφθεγχτον έμοῖς ὑπὸ χείλεσι  $\pi \epsilon_{\mu} \pi_{0} \nu$ . Silins Italicus Punic. XIII 428 in sacrificio manibus oblato: Arcanum murmur anhelans. Magni momenti Horatii locus est epod. V 48 sag.: Canidia ... quid dixit aut quid tacuit. Hoc loco verbo tacuit se ipse corrigit poeta: itaque hic quoque docemur magas tacite precari solitas esse. Verba non audiuntur, quare Horatius vocem dixit reicit<sup>1</sup>. Nonnus XVII 374: Φριχτόν ύποτρύζων πολυώνυμον υμνον aoidic, quam incantationem Bergkius Griechische Litteraturgeschichte I 357 appellat Murmelzauber<sup>2</sup>. Ad magiam pertinet caerimonia a Lucano Pharsal. I 607 descripta: Maesto cum murmure, cum scholia ad Iuvenalem VI 587 ascripta Lucani verba paullo immutata afferant: Et tacito cum murmure. Agitur ibi de fulgure, quod in terram decidit et sollemniter. dum sacerdos magica murmurat carmina, quasi tumulatur. Antecedunt enim in scholiis Iuvenalianis verba haec: Condi fulgura dicuntur, quotienscungue pontifex dispersos ignes in unum redigit et quadam tacita prece locum figurata tumuli aggestione consecratum it.

Praeterea Sudhausius animum meum advertit ad Theocriti carmen II., quod dicitur  $\Phi a \rho \mu \alpha \pi \epsilon \nu \tau \rho \alpha \sigma$ , ubi v. 10sq. artibus magicis Luna invocatur:  $\lambda \lambda \lambda \dot{\alpha} \Sigma \epsilon \lambda \dot{\alpha} \alpha | \rho \alpha \bar{\nu} r \kappa \alpha \lambda \dot{\sigma} \cdot \tau \lambda \nu \gamma \dot{\alpha} \rho$  $\pi \sigma \tau \alpha s (\sigma \sigma \nu \chi \alpha^{3}, \delta \alpha \bar{\lambda} \mu \sigma \nu, | \tau \bar{\alpha} \chi \beta \sigma \nu \lambda \alpha^{3}, \delta \sigma \bar{\lambda} \mu \sigma \nu, | \tau \bar{\alpha} \chi \beta \sigma \nu \lambda \alpha^{3}, \delta \sigma \bar{\lambda} \mu \sigma \nu, | \tau \bar{\alpha} \chi \beta \sigma \nu \lambda \alpha^{3}, \delta \sigma \bar{\lambda} \mu \sigma \nu, | \tau \bar{\alpha} \chi \beta \sigma \nu \lambda \alpha^{3}, \delta \sigma \nu \lambda \alpha$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ita Kiesslingius ad hunc locum; longe aliter R. Heinze, qui nuperrime Kiesslingii editionem instauravit.

<sup>\*</sup> Cf. E. Kuhnert Feuerzauber Mus. Rhen. IL 1894 p. 41, qui praeceptum magicum edidit, quod incipit: Ἐπιθύων ἐπὶ ἀνθράκων δίωχε τὸν λόγον. Ad hunc locum annotat: Vielleicht deutet das "Verfolgen" auf ein lautloses Hersagen. — Confert Sudh. Ciris 369 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vocem *åovza* novissimus quoque Theocriti editor, U. de Wilamowitz in textum recepit.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apud Hippolytum refutat. IV 35 Hecata a magis incantatur versibus Theocriteo carmini simillimis. Cf. Bergk Poetae lyr. gr. 1867 vol. III p. 1318: *Certe hanc vel simillimam cantilenam Theocritus respicere videtur*. Theocritum rursus imitatus est Vergilius in ecloga VIII.

### Henricus Schmidt

annotat: Nihil hoc loco venustius dici potuit. Neque vero venustatis causa mutare licet, quae tradita sunt. Nam poeta non tam silentium naturae nocturnum describere vult, immo vero vocem  $& \sigma v \chi \alpha$  consulto magicam vim habere voluit. Ars enim magica et summum silentium apte coniuncta sunt. Contigit mihi, ut complures locos Fritzschii coniecturae faventes invenirem, Pap. Paris. mag. 2856: "Hov  $\chi \varepsilon$  xal daondifu (Exára)<sup>1</sup>, 2544 Evecízoµal ooi  $\Delta aidád\eta \dots$  fov  $\chi \varepsilon$  xal déonori. Neque tamen his locis demonstratur recte Fritzschium Theocriti & ov $\chi \alpha$ temptavisse. Horatius epod. V 51: Nox et Diana, quae silentium regis, | arcana cum fiunt sacra<sup>2</sup>. Et ipse Fritzschius ad Theocriti locum laudatum optime confert Senecae locum Med. prolog. 6, quo Hecata triformis invocatur: Tacitis... praebens conscium sacris iubar.

Apud Ovidium Fast. II 572 anus maga Tacitae deae sacrificat, quae eadem v. 583 Muta audit (cf. Lactant. inst. div. I 20, 35); quam Plutarchus Numa 8 nominat:  $Ta \varkappa t \tau a \varkappa$ olov  $\sigma \iota \omega \pi \eta \lambda \dot{\eta} \nu \dot{\eta} \dot{\epsilon} \nu \nu \epsilon \dot{\alpha} \nu^3$ . Pap. Paris. v. 556 sqq. (Dieterich Mithrasliturgie p. 42):  $E\pi t \Im \epsilon_{\varsigma} \delta \epsilon_{\varsigma} i \dot{\sigma} \nu \delta \dot{\alpha} \pi \nu \lambda o \nu \dot{\epsilon} \pi \dot{\epsilon} \tau \dot{\sigma} \sigma \tau \delta \mu \mu$ xaì  $\lambda \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \cdot \sigma \iota \gamma \dot{\eta}, \sigma \iota \gamma \dot{\eta}, \sigma \iota \gamma \dot{\eta} \cdot \ldots \phi \upsilon \lambda a \varsigma \delta \nu \mu \epsilon \sigma \iota \gamma \dot{\eta}$  et v. 573:  $\Sigma \upsilon \delta \dot{\epsilon} \pi \dot{\alpha} \lambda \iota \nu \lambda \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \cdot \sigma \iota \gamma \dot{\eta}, \sigma \iota \gamma \dot{\eta}, \sigma \iota \gamma \eta' \cdot \ldots d hos locos annotat$  $A. Dieterich: <math>\sigma \iota \gamma \dot{\eta}$  wird geradezu angeredet . . . man möchte  $\Sigma \iota \gamma \dot{\eta}$  schreiben. Ob die nackten Frauenfigürchen, die eben jene Geberde (des Schweigens) machen, wenigstens in späterer Zeit einfach als Darstellungen der  $\Sigma \iota \gamma \dot{\eta}$  aufgefaßt werden konnten? Mihi quidem videtur rectum esse, quod A. Dieterich coniecit. Ut enim Tacita, Muta, Susurri (Ovid. Met. XII 61) pro divinis

<sup>1</sup> Hymn. Orph. IX 8 ed. Abel de Luna dicitur: 'Hovzin zaigovoa.

<sup>9</sup> Cf. Tibull. I 8, 17 sqq.: Num te carminibus... | devovit tacito tempore noctis anus? I 5, 15 sq.: Ipse ego ... | vota novem Triviae nocte silente dedi. Ovid. metam. VII 180 sqq.: Fertque vagos mediae per muta silentia noctis | incomitata gradus. Valerium Flaccum Argon. IV 624 sq. affert Sudhaus: Iamque ultima vobis | promere fata nefas; sileo et precor. Atque ita facto | fine dedit tacitis iterum responsa tenebris.

\* V. G. Wissowa Gesammelte Abhandlungen zur römischen Religionsund Stadtgeschichte p. 140 et Roscher Myth. Lex. I p. 975.

<sup>4</sup> C. Wessely Wiener Denkschriften phil. hist. Cl. Bd. XLII p. 3: "Elev. er σιγη το στέφος δίδωμί σοι. Ib. p. 48 pap. CXXI 832: Σύντρομος «οῦ ὀνόματος σιγή. numinibus habebantur, ita  $\Sigma i\gamma \eta$  quoque dea colebatur. Iam apud Empedoclem (Diels *Die Fragmente der Vorsokratiker* fr. 123, 3) legimus:  $\Delta t\alpha \Sigma \omega \pi \eta$   $\tau \epsilon \times \lambda i$  'Ou $\varphi \alpha i\eta \tau \epsilon$  et multis saeculis post  $\Sigma i\gamma \eta$ apparet apud Valentinum (Irenaeus adv. haeret. I 11, 5)<sup>1</sup>. Haec dea apud alios quoque populos colebatur. Gnostica enim dea  $\Sigma i\gamma \eta$ respondet Aegyptiorum deae, quae dicitur Menu (Ruhe, Stille)<sup>2</sup>.

E tabula magica quadam Cretica R. Wünsch (Neue Fluchtafeln. Mus. Rhen. LV 1900 p. 80 sq.) hos versus edidit: Ολβιος, δι κατάδεσμα έδαθήι κατ' άμαξιτον ήκοι · Φρεσσίλλυτος δ' δς έχηι μαχάρων χατ' άμαξιτόν αύδάν<sup>8</sup>. Ηος loco non prodest hominibus magica carmina murmurare, susurrare, reticere, immo vero pronuntiare. Quod testimonium solum per se stat, nam de altissimo silentio bene nobis noto agitur locis reliquis qui sequentur. Erwinus Rohde (Psyche<sup>8</sup> p. 223, ann. 2) laudat Photii lex. s. v. xpeirrorec, ubi legitur: of ήρωες. δοχούσι δε χαχωτιχοί είναι δι' δ χαί οί τὰ ήρῷα παριόντες σιωπωσιν. Narcissus teste Rohdio est fows  $\Sigma i \gamma \eta \lambda \delta \varsigma$ , cuius sepulcrum homines silentium observantes praetergrediuntur. Addo locum Alciphronis ep. III 58 fin.: Τρέμω ἐνδαχών τὸ χεῖλος ὡς οἱ τὸν Σιγηλὸν ῆρωα  $\pi a \rho i \delta \nu \tau e \varsigma$ . Laudat ille et Sophocl. Oed. Colon. 130 sqg. de Furiis: Άς παραμειβόμεθ' άδέρχτως, | ἀφώνως, ἀλόγως τό τας | εὐφήμου στόμα φροντίδος | ίέντες. Furiae igitur tacite invocabantur, cf. Oed. Colon. etiam 486 soc. 4.

<sup>1</sup> Cf. Wessely l. c. p. 61  $\nabla$ . 12:  $\sigma_{1}\gamma \eta'$ ,  $\sigma_{1}\gamma \eta' \varphi \phi \rho \omega \tau \varepsilon \pi \tilde{a} \sigma_{1} v$ . Quibus addit annotationem hanc: Sollte unter Sige jenes weibliche Gegenstück zum Bythos der Gnostiker gemeint sein, so könnten wir den Papyrus genauer auf die Valentinianer beziehen. Hoc quoque loco Silentium pro persona haberi mihi videtur, ut scribendum sit  $\Sigma_{1}\gamma \eta'$ .

<sup>3</sup> Wünsch haec verba nostro sermone interpretatur: Selig der Mann, dem die Kenntnis der Zauberformeln zu Theil wurde... Die Sinne werden dem Manne verwirrt, der auf dem Gespensterweg die Stimme anhält, d. h. die richtigen Beschwörungsformeln nicht aussusprechen weiß... wer sie..nicht kennt und sich nur durch Schweigen vor den μάχαφes zu schützen sucht, muß gewärtig sein, daß sie ihm durch ihre Erscheinung den Sinn verwirren.

<sup>4</sup> Furiarum sacerdotes ab Hesycho orti esse putabantur.  $H \rho \omega s$ Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV. 5



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Strauss-Torney *Die altägyptischen Götter- und Göttersagen* 1889 I p. 422 sqq., qui alterum praeter hoc silentii altissimi numen laudat *Gork (Ruke)*.

Luce clarius est omnibus his locis demonstrari opinionem veterum vulgarem extitisse, qua commoti homines non dubitabant, quin silentium altissimum servandum esset, ne daemones semper nocituri praetereuntes audirent neve damnum eis inferrent.

Precationes tacitae adhuc pertractatae imprimis antiquorum temporum propriae, quatenus inhonestae vel pravae erant. radicitus fere christiana religione submotae sunt. Erant antem jam apud gentiles tacitae precationes nostris anoque honestioribus deorum opinionibus similes. quae eisdem causis efficiebantur, quibus christiani adducuntur. ut tacite deum adorent. Primo in Apollonio Tvanaeo puram illam numinum notionem, cultum illum deorum omni corpore carentem, qui postea et apud paganos et Christianos saepe nobis apparebit, invenimus. Supremus deus, qua est sanctitate et maiestate, solum tacita precatione adorandus est. Refert Eusebius praep. evang. III 3 Apollonii dictum: Allà διὰ σιγής χαθαρᾶς χαὶ τῶν περὶ αὐτοῦ χαθαρῶν έννοιών θοησκεύομεν αὐτόν<sup>1</sup>. Atoue Porphyrius. cum Apollonium laudat, tacite et intra se ipsos homines implorare deos iussit, de abstinentia (ed. Nauck) II 34. Summo deo et optimo nihil, quod sensibus subjectum sit, offerendum esse, itaque ne nomen quidem orationemque, quae auribus percipi possit, deo digna esse, contra verum deorum cultum esse purum silentium puramque mentem:  $\Delta \iota \delta$  où  $\delta \epsilon$   $\lambda \delta \gamma \circ \varsigma \tau \circ \tau \circ \tau \omega^2 \delta$ χατά φωνήν οίχειος<sup>8</sup>, ουδ' δ ένδον, δταν πάθει ψυχής ή μεμολυσμένος, διὰ δὲ σιγῆς χαθαρᾶς χαὶ τῶν περὶ αὐτοῦ

66

L

Houxos, cum  $\Sigma_{e\mu\nu\alpha\lambda}$  colebantur, silentium observari iussit, cf. schol. ad Sophoel. Oed. Colon. v. 489. Hesycho finitimus est Dorum  $\mathcal{H}_{e\alpha\sigma}$  $Evgn\mu\sigmas$ , de quo velim conferas H. Usener Götternamen p. 265 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Idem postulat Apollonius Tyanaeus apud Eusebium praep. evang. IV 13, v. Sudhaus l. l. p. 200, ann. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> H. e. supremo deo. Deos secundi ordinis verbis quoque implorandos et praedicandos esse in eis quae l. l. sequuntur ostendit.

Idem docet auctor christianus Grogorius Nyssenus, Migne Patrol. gr. XLV p. 945 C: Διτήν δε την ουσίαν ώς ούτε διανοία τινλ χωρητήν ούτε λόγφ φραστήν... σιωπη τιμ ασθαι νομοθετήσασα (ή άγία γραφή), εν τῷ κωλύειν τῶν βαθυτέρων την ζήτησιν καὶ ἐν τῷ λέγειν μη δετν ἐξενεγκετν ἑημα πρὸ προσώπου Θεοῦ.

### 67] Veteres philosophi quomodo indicaverint de precibus

χαθαρων έννοιων θρησχεύομεν αυτόν<sup>1</sup>. In epistula ad Marcellam 16 idem docet: Sogds yao avho zai olywy Jedy  $\tau \iota \mu \tilde{\alpha}$ , cf. ep. ad Anebonem 5 (Iamblichi de mysteriis liber ed. Parthey p. XXIX): Αίδε λιτανείαι άλλότριαί είσι προσφέρεσθαι πρός την του νου καθαρότητα<sup>2</sup>. Pseudo-Iamblichus in libro de mysteriis VIII 3 p. 263 (ed. Parthey) de deo dicit: Διὰ σιγῆς μόνης θεραπεύεται, et Damascius de principiis c. 5 (ed. E. Ruelle Par. 1889): To usy on Sr out for mar ούτω άδόπτον· έχεινο δε παντελείσινή τετιμήσθω. Similiter Proclus in Cratylum (ed. Fr. Boissonade 1820 p. 59): Edσήμως χαί πρεπούση θεοίς σιγή, in Rem publicam (ed. Guilelmus Kroll vol. Ι 1899 p. 85): Σιγήτή πρεπούση σέβων. Ps. Dionysius, hierarch. 15, 9 (Migne Patrol, ser. graeca tom. III p. 340): The ύπεο ήμας Κουφιότητα σιγή τιμήσαντες, de divin. nominibus I 3 (Migne l. l. p. 616); Τὰ δ' ἄδόπα σώφρονι σιγή τιμώντες8.

<sup>1</sup> Hunc locum laudat etiam A. Dieterich Mithrasliturgie p. 43. — Simillimum est scholion ad Sophoel. Oed. Colon. 131 sqq., quo verba supra p. 65 allata explicantur: 'Aquivas, dlóyws' παριόντες, qησί, ταύτας τὰς ở sà (scil. Εὐμενίδας) οὐδενὸς λόγου ποιούμεθα, dllà σιωπη ξχομεν, ἐν ἐαυτοῖς δὲ μόνον καὶ κατὰ διάνοιαν εὐ φημότερον διαλεγόμεθα. Manifestum est scholiastam non opinionem temporum Sophoelis (de ea velim conferas supra p. 65) tradere, sed suae ipsius aetatis. — Multos locos ad mysticum silentium spectantes Iaudat H. Koch libro supra p. 50 ann. 8 laudato p. 128 sqq., quorum ex numero affero Philonem, de profug. 24 (I 565): "Αριστον ίερετον ήσυχία, Poemandrum I 31 (ed. R. Reitzenstein p. 338, 10 sqq.): Δέξαι λογικὰς θυσίας, άγνὰς ἀπὸ ψυχῆς καὶ καφδίας πρός σε ἀνατεταμένης, ἀνεκλάλητε, ἄψητε, σιωπη φυνούμενε. Praeterea ef. de mystico silentio Chr. Lobeck Aglaophamus p. 67 et Joh. Dethlev Silentium sacrum sive de occultatione mysteriorum apud veteres christianos, diss. Kiloniensis 1689.

<sup>2</sup> Vide supra p. 47.

<sup>8</sup> Cf. Martyrium Petri p. 96, 16 Bonnet, quem locum inveni apud R. Reitzenstein Poimandres p. 264 ann. 3: 'Exstry  $\tau_{\tilde{I}} \ \varphi \omega v_{\tilde{I}} \ sizaquoro$  $oos, <math>\beta aoulsv, \tau_{\tilde{I}} \ \delta id \ oiy \tilde{\eta} s \ voov \mu \delta v_{\tilde{I}}, \tau_{\tilde{I}} \ \mu \dot{\eta} \ \delta v \ \varphi av seq \tilde{\varphi} \ d x ov$  $o \mu \delta v_{\tilde{I}}.$ — Secundum Plotinum Ennead. V 16 dens implorandus est où  $\lambda \delta \gamma \varphi \ y s \gamma \omega v \tilde{\varphi}$ . Procli et Ps. Dionysii locos supra allatos recepi ex H. Koch l. c. p. 130, ibidem affertur Procl. in Plat. Theaet. II 9 p. 106:  $\Sigma s \gamma \tilde{\eta}$  $\tau \delta \ \tilde{a} \delta \xi \eta \tau \sigma v \ av v \mu v s t v$ , III 7 p. 132:  $A \tilde{v} \tau \eta \ \mu \delta v$  (scil.  $\dot{\eta} \ \pi \eta \gamma \dot{\eta} \ S s \delta \tau \tau \tau \tau \sigma s)$  $\eta \mu v \ \sigma s \gamma \tilde{\chi} \ x \ a \lambda \ \pi \varrho \delta \ \sigma s \gamma \tilde{\eta} \ s v \omega \sigma s \tau \tau \mu \omega \sigma \mathcal{S} \omega$ . — De tacito cordis sermone recte dicit R. Reitzenstein Poimandres p. 264, ann. 3: Es ist unberechtigt, wenn man von theologischer Seite jede Erwähnung einer solchen

5\*

### Henricus Schmidt

Mystica quadam inflammatione animi adducti et divino spiritu quasi afflati omnes illi quos attuli scriptores ethnici tacitam precationem praedicabant, qua ardor animi eluceret<sup>1</sup>. Easdem vero tacite precandi causas atque illi afferunt Christiani et saepe eisdem aut similibus verbis. Clemens Alexandrinus tacitam precationem commendat, qua animus precantis deo narret<sup>2</sup>, dum vox cum hominibus solis communicet. Nam animus hominis ad deum se vertens labiis precantis compressis omnia ad deum perfert voce animi propria. Strom. VII 43 (856 Pott.): El dè  $\hat{\eta}$  quari xal  $\hat{\eta}$   $\lambda \notin \xi i \varsigma$   $\tau \eta \varsigma$  ronseus xáqur

stummen Sprache des Herzens als pythagoreisch bezeichnet. Sie gehört zu den allgemeinen religiösen Vorstellungen der Zeit. Wenn der Verfasser der Naassenerpredigt in dem angeblich anakreonteischen Liede:  $\lambda \lambda \lambda \phi$  $\lambda \alpha \lambda o \tilde{v} \sigma \iota \omega \pi \tilde{\eta}$  liest, so folgert er sofort, daß es sich um ein Mysterium handelt. Idem ad verba  $\lambda \lambda \lambda \phi \lambda a \lambda \tilde{v} \tilde{v} \sigma \iota \omega \pi \tilde{\eta}$  laudat p. 91, ann. 2 Anthologiam Palatinam VII 193, 4 et 641, 2:  $\Delta \gamma \lambda \omega \sigma \sigma \phi \mathcal{F} s \gamma \gamma \delta \mu s v os <math>\sigma \tau \delta$ - $\mu \alpha \tau \iota$ . — De Christianorum tacitis precationibus eisque mysticis vide 0. Zöckler Askese und Mönchtum I p. 247: Herzensgebet (oratio mentalis, supernaturalis)....(Der stillen Betrachtung, Kontemplation) sieht man besonders die mystisch gerichteten Asketen sich befleißigen, welchen die äußerliche Weise des oftmaligen lauten Betens (der oratio verbalis, vocalis) nicht genügt. Idem p. 248 ostendit iam in Iustiniani legibus claustra nominata  $\Theta S = \phi \rho \sigma \tau \iota \sigma \tau \eta \rho \iota a$ .

<sup>1</sup> Cf. P. Wendland 'Die hellenistisch-römische Kultur in ihren Beziehungen zu Judentum und Christentum 1907 p. 48: Schweigen das Zeichen innerer Ergriffenheit. Laudat Musonium (ed. Hense) p. 130 sq., quo loco legimus: Quisquis ille est, qui audit (scil. philosophum), nisi ille est plane deperditus, inter ipsam philosophi orationem et perhorrescat necesse est et pude at tacitus et paeniteat. Gellius Noct. Atticae V 1, qui locum excerpsit Musonii, laudat Hom. Od. XIII 1 sq.: 'Di gáro, tei d' ága mártes duàr è gérorto o com  $\tilde{r}_{i}$ , | xnln  $\partial u \tilde{g}$  d' žozorto xatà uéyapa oxiderta. — Tacite quoque legunt homines valde commoti, quod vulgato veterum mori plane contrarium est. Cum Augustini verbis: Legi in silentio capitulum (Sudh. p. 191) H. Schöne confert locum, quem auctoritate eius repeto, Ptolemaei περί κριτηρίου και ήγεμονικοῦ p. VIII Hanow: Κατὰ τὰs ἀναγνώσεις αὐτάς, ἀν σφόδρα τισίν ἐπιστήσωμεν, ή συχίαν ǎγομεν. Contra clara voce legitur Oribas. I 463 Daremberg: 'Δναγιγκώσκειν ἀ κουστόν.

Patres ecclesiastici ludicris istis, ne dicam oxymoris favent, ut nos quoque dicimus Beredtes Schweigen. Ethnicorum conferas Philostratum vit. Apollon. I, 1: Ότι και τὸ σιωπῶν λόγος, et VI 11 σιωπῆς λόγου. Plotin. Ennead. VI 7, 34 σιωπῶσα λέγει. Hos locos invenies apud H. Koch l. c. congestos. — Cf. Catull. VI 7: Tacitum cubile clamat. 69] Veteres philosophi quomodo indicaverint de precibus

δέδοται ήμιν. πως ούχι αύτής τής ψυχής και του νου έπαχούει δ θεός . . .; δθεν τὰς πολυφώνους γλώσσας ούκ αναμένει δ θεός καθάπεο οί παρά ανθρώπου έρμηνεις. αλλ' άπαξαπλως άπάντων γνωρίζει τὰς νοήσεις, και όπερ ήμιν ή σωνή σημαίνει, τούτο τω θεω ή έννοια ήμων λαλεί ... έξεστιν οξη μηδε φωνή την εύχην παραπέμπειν συντείνοντα. μόνον δε ένδοθεν, το πνευματιχόν παν είς φωνήν την νοητήν κατά την απερίσπαστον πρός τον θεόν έπιστροφήν. Strom. VII 39 (854 Pott.): "Eorir our be clareir rolungoregon builda πρός τόν θεόν ή εύχή, καν ψιθυρίζοντες άρα μηδέ τὰ χείλη άνοίγοντες μετά σιγής προσλαλωμεν, ένδοθεν κεκοάγαμεν<sup>1</sup>. Hieronymus quoque mutam praefert precationem vocali, cum ad verba evang. Matth. VI v. 6 annotat quae sequentur<sup>2</sup>: Hoc simpliciter intellectum erudit auditorem, ut vanam orandi gloriam fugiat. Sed mihi videtur hoc magis esse praeceptum, ut inclusa pectoris cogitatione labiisque compressis oremus Dominum, quod et Annam in Regum volumine fecisse legimus : Labia, inquit, eius tantum movebantur (I Reg. 1, 13)<sup>8</sup>. — Et Tertullianus de oratione 17: Sonos etiam vocis subjectos esse oportet, aut quantis arteriis opus est, si pro sono audiamur? Deus autem non vocis. sed cordis auditor est<sup>4</sup>, sicut conspector. Daemonium oraculi

<sup>1</sup> Martianus Capella II p. 50 (Eyssenhardt) fingit Philologiam virginem diu silentio deprecatam veterumque ritu vocabula quaedam voce mentis inclamasse.

<sup>a</sup> Migne Patrol. ser. lat. XXVI.

\* Hoc de loco velim conferas S. Sudhaus p. 187 sq.

<sup>4</sup> Cf. Cyprian. de orat. dom. c. 2: Quia deus non vocis sed cordis auditor nec admovendus est clamoribus, qui cogitationes hominum videt. Vide S. Benedicti abbatis Anianensis codicem regularum (Migne Patrol. ser. lat. 103) p. 619: Melius .. est corde orare cum silentio sine sono vocis, quam solis verbis sine intuitu mentis; quia non verba deprecationis Deus intendit, sed cor orantis aspicit. — Ibidem p. 692 (ex admonitione Sancti Basilii episcopi ad filium spiritualem): Non clamore vocis orabis eum, qui occultorum est cognitor, sed clamor cordis tui pulset aures eius. — Cassianus collat. IX c. 35: Clauso oramus ostio, cum strictis labits omnique silentio supplicamus non vocum sed cordium scrutatori. In abscondito oramus, quando corde tantum et intenta mente petitiones nostras soli pandimus deo. Augustinus de civ. dei XX 8 Domb.: Meque gaudente et a pud me gratias deo agente.

### Henricus Schmidt

Pythii, Et mentem, inquit, intellego, et non loquentem exaudio<sup>1</sup>. Dei aures sonum exspectant?... Quid amplius referent isti, qui clarius adorant, nisi quod proximis obstrepant?<sup>2</sup> Cyprianus de oratione dominica c. 2: Non passim ventilare preces nostras inconditis vocibus nec petitionem commendandam modeste Deo, tumultuosa loquacitate iactare etc.<sup>8</sup>. Macarius homil. 6: Qui accedunt ad dominum, debent in silentio, pace et tranquillitate multa preces fundere, nec uti clamoribus parum decentibus et confusione plenis<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Herodot. I 47; Καλ κωφοῦ συνίημι καλ οὐ φωνεῦντος ἀκούω.

<sup>2</sup> Cf. Cassianus instit. II 10, qui clara voce precantem peccare contendit: Quod indisciplinato strepitu alterius quoque, qui forsitan intentius orare potuit, intercipit sensum. Velim conferas S. Benedicti abbatis Anianensis codicem regularum, de quo imprimis egit L. Traube. Nam Benedictus cum hauriat e regula Cassiani locum modo laudatum affert (Migne Patrol. lat. CIII p. 934). Praeterea Cassianus collat. IX c. 35: Cum summo est orandum silentio, non solum ne fratres adstantes nostris susurris vel clamoribus avocemus et orantium sensibus obstrepamus. Addas eiusdem c. 36 et locum Caesarii Arelatensis, quem laudat Migne in editione Cassiani ad verba modo exscripta: Antea omnia igitur, fratres carissimi, quoties orationi incumbimus, cum silentio et quiete mentis et corporis supplicare debemus. Quicunque volunt cum alta voce orare, omnibus iuxta se stantibus orationis fructum videntur auferre.

<sup>8</sup> Cf. Cyprianus de orat. dom. c. 2: Sit autem orantibus sermo et precatio cum disciplina, quietem continens et pudorem. Cogitemus nos sub conspectu dei stare: placendum est divinis oculis et habitu corporis et modo vocis. Nam ut impudentis est clamoribus strepere, ita contra congruit verecundo modestis precibus orare. — Ambrosius de virginit. III: An quicquam indignius est, quam oracula divina circumstrepi, ne audiantur, ne credantur, ne revelentur, circumsonari sacramenta confusis vocibus; aut impediatur oratio pro salute deprompta omnium, cum gentiles idolis suis reverentiam tacendo deferunt? — Ad. Franz Die Messe im deutschen Mittelalter 1902 p. 618 sqq. laudat Pseudo-Alcuinum de divinis officiis c. 40: Consuetudo . . . ut tacite ista obsecratio atque consecratio a sacerdote cantetur. Idem p. 625: Darum ist auch heute noch die vom Konzil von Trient erneuerte Vorschrift des stillen Betens des Kanons sweekentsprechend.

<sup>4</sup> Cf. Cassianus cum coll. IX 25 tum instit. II 10: Per ineffabilem quendam gemitum ex intimis pectoris sui conclavibus evaporare conatur, qui precatur ea, quae ignita mens in semet ipsa non praevalet continere. Etiam atque etiam auctores christiani postulabant, ut preces cum silentio,

### 71] Veteres philosophi quomodo iudicaverint de precibus

Valafredus Strabo de rebus ecclesiasticis c. 12: Brevis et pura debet esse oratio, et non in multiloquio, sed in puritate cordis et compunctione lacrimarum nos exaudiri sciamus et non in clamosa voce, sed in lacrimis<sup>1</sup> et in intentione cordis. — Facile tacitarum precationum exempla cumulari possunt. At iam desistendum erit, cum satis ostenderimus, quod nobis propositum erat<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Gentilibus quoque, quorum precibus interdum ab insciis ardor animi abiudicatur, precationes cum lacrimis fusae bene notae erant. Testimoniorum duo priora Sudhansio debeo: Hom. Il. VIII 364 de Hercule: Hros ó μέν ×λαίεσ×ε πρòs οὐρανόν. Apuleius Met. XI 1: Lacrimoso vultu apprecabor. Met. XI 24 ante precationem: Lacrimis obortis singultu crebro sermonem interficiens et verba devorans aio. Met. VI 2: Tunc Psyche pedes cius advoluta, et uberi fletu rigans deae vestigia, humumque verrens crinibus suis, multijugijs precibus editis veniam postulabat. Lucanus Pharsal. II 30: Hae la crimis sparsere deos. Contra lacrimas precantium improbat Seneca ep. 77, 12: Quid fles? quid optas? perdis operam. Porphyrius ep. ad Marcellam 19: Ours Sáxova xai instalas Sedv Encorpégovour. -- Multo magis quam gentiles Christiani agunt de precibus cum lacrimis fusis. Augustinus de civit. dei XXII 8 p. 569 Domb.: Coepit orare. Quibus modis, quo affectu, quo motu animi, quo fluvio lacrimarum, quibus gemitibus atque singultibus succutientibus omnia membra eius et paene intercludentibus spiritum, quis ullis explicat verbis? Cf. Tertullian. de paenitentia 9; Cyprian. de laps. 4 sqg., 35 sqg. Von der Goltz Das Gebet in der ältesten Christenheit p. 171. Migne Patrol. ser. lat. CIII p. 620 (e codice regularum Benedicti): Cum in oratione adsistimus, gemere et flere debemus. p. 929: Et non in multiloquio, sed in puritate cordis et compunctione la crimarum nos exaudiri sciamus.

<sup>3</sup> Toto opusculo meo absoluto librum cognovi Rudolfi Helm *Lucian* und Menipp 1906, qui p. 91—93, p. 121 sq. sententias philosophorum de precibus et sacrificiis prolatas tangit nec non complures locos qui me effugerant addit.

sine clamoribus fierent. Quas adhortationes necessarias fuisse intellegimus, cum e. g. legimus Augustin. Civ. dei XXII 8 Domb.

[72

.

4

İ

### Index nominum

| Achilles Tatius pag. 60, 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Catullus pag. 58, 68, 2            |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|--|--|
| Aeschylus 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Charondas 40, 2                    |  |  |
| Alcibiades Pseudoplat. 15 seqq.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Chrysippus 25                      |  |  |
| 26, 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Cicero 21, 1; 22, 4; 25, 36, 6; 58 |  |  |
| Alciphro 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cleanthes 25                       |  |  |
| Alcuinus personatus 70, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Clemens Alexandrinus 12, 2;        |  |  |
| Ambrosius 70, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14, 1; 15, 1; 39, 2; 54, 7; 68, 69 |  |  |
| Ammonius 54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Crates 10                          |  |  |
| Antisthenes 9, 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Cynici 9 seq.                      |  |  |
| Apuleius 14, 1; 58, 3; 61, 62, 71, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cyprianus 15, 1; 69, 4; 70, 70, 3  |  |  |
| Apollonius Tyanaeus 3 seq., 6, 6;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Cyrenaici 9                        |  |  |
| 41, 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                    |  |  |
| Apratrat 15, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Damascius 67                       |  |  |
| Άφροδίτη ψίθυρος 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Democritus 3, 20                   |  |  |
| Arcesilas 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Demonax 9, 6                       |  |  |
| Aristaenetus 57, 1; 62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Demophilus 39, 4                   |  |  |
| Aristoteles 17 seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Dio Prusensis 44. 5                |  |  |
| Arnobius 31, 4; 33, 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Diogenes Cynicus 3, 10             |  |  |
| Athanasius 57, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dionysius personatus 50, 8;        |  |  |
| Athenodorus 56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 54, 7; 67                          |  |  |
| Augustinus 21, 32, 1; 68, 1;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Diotogenes 40, 2                   |  |  |
| 69, 4; 71, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                    |  |  |
| Basilius 57, 1; 69, 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Epictetus 36 seq.                  |  |  |
| $\begin{array}{c} \text{Benedictus} & \text{57, 1; 53, 4} \\ \text{Benedictus} & \text{69, 4} \end{array}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Epicurus 3, 1; 20 seqq., 35        |  |  |
| $\begin{array}{c} \text{Bias} \\ \text{Bias} \\ \text{Homoson} \\ Ho$ | Έομης ψιθυριοτής 55                |  |  |
| Boethius 40, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Eryxias 5                          |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Euripides 4 seq.                   |  |  |
| Caesarius Arelatensis 70, 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Eusebius 62                        |  |  |
| Carneades 25, 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Εύφημος ήρως 65, 4                 |  |  |
| Cassianus 15, 1; 59, 2; 69, 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                    |  |  |
| 70, 2; 70, 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Gregorius Nyssenus 15, 1; 66, 3    |  |  |

.

| Hecato pag.                                       | 25         |
|---------------------------------------------------|------------|
| Heraclitus                                        | 3          |
| Hermarchus 24,                                    | 48         |
| Herodotus 60, 60, 2; 70,                          | 1          |
| Herondas 56,                                      | 1          |
| Hesiodus 11, 1; 14,                               | 1          |
| Ησυχος ήρως 65.                                   | 4          |
| Hierocles Neo-Platonicus 19,                      |            |
| Hierocles Stoicus 37,                             | 4          |
| Hieronymus 17, 1; 22, 4;                          | 69         |
|                                                   | 60         |
| Homerus 1 seq.; 68, 1; 71,                        | 1          |
| Horatius 26, 1; 27, 6; 30, 1,                     | 2:         |
| 33, 3; 60, 61, 63,                                | 64         |
| Iamblichus 13, 2; 48 seq.;                        | 52         |
| Iamblichus personatus 49 sequ                     |            |
| 52,                                               |            |
| Ioannes v. Cassianus                              |            |
| Isocrates 20,                                     |            |
| Instinus 59,                                      |            |
| Iuvenalis 28 seqq.; 57, 3; 59                     | , 3        |
| Lactantius 30, 5;                                 | <b>31</b>  |
|                                                   | 55         |
|                                                   | 62         |
| Lucanus 57, 61, 62, 63, 71,                       | 1          |
| Lucianus 15,1;26,5;43 seq.;                       | <b>6</b> 0 |
|                                                   |            |
|                                                   | 56<br>20   |
|                                                   | 38<br>= 0  |
| Martialis 57;                                     | 00         |
| Martianus Capella 69,                             | L<br>L     |
| Martyrium Petri 67,                               |            |
| Maximus Madaurinensis 57,                         |            |
| Maximus Tyrius 2, 1; 8, 2; 39,<br>39, 4; 42 seq., | 2;<br>61   |
| Menander                                          | 60         |
|                                                   | 24         |
| Musonius Rufus 36, 68,                            | 1          |
|                                                   | 64         |
| Naasseni 67,                                      | 3          |
|                                                   | 62         |
|                                                   | 63         |

73]

Oribasius pag. 68, 1 Origenes 14, 1; 15, 1; 62 Orphei Argonautica 63 Ovidius 27, 5; 57, 58, 58, 3; 59, 61, 62, 64, 2 Paulus Diaconus 61. 1 Peripatetici 90 Persius 3, 26 seq., 57 Petronius Arbiter 26, 4: 56, 3 Philo Iudaeus 3, 14, 1; 67, 1 Philodemus 23 Philostratus 68, 2 Phintys 19, 5 Plato 10 seqq.; 17, 1 Plinius 20.1 Plotinus 44 seqq.; 67, 3; 68, 2 Plutarchus 9, 4; 12, 1; 20 seq.; 26, 5; 43, 2; 56 Poemander 67. 1 Porphyrius 6, 6; 9, 4; 14, 1; 18; 19, 1; 20; 39, 4; 41, 2; 46 seqq.; 49, 66, 67, 71, 1 Posidonius 25 Proclus 52 seqq.; 67, 67, 3 Prodicus Ceus 5 seq. Prodicus haereticus 9, õ 27, 1; 59, 3 Prudentius Ψίθυρος ήρως 55 Ptolemaeus 68, 1 Pythagoras 6, 6; 28, 3; 38 seqq. Pythagorei 39 seqq. Seneca 2, 5; 21, 27, 6; 29, 1; 30seqq.; 55, 56, 57, 57, 2; 60, 2; 64, 71, 1 Σιγή 64 seq. Σιγηλός ήρως 65, 65, 1 Silius Italicus 60, 63 Simplicius 28, 3; 54 Socrates 6 seqq. 56, 4; 65, 67, 1 Sophocles Statius 60, 61, 2 Stilpo 10, 4 Stoici 25 seqq. Susurri 64

73

| Tacita dea                | pag. 64           | Valerius Maximus pa | g.7,1;     |
|---------------------------|-------------------|---------------------|------------|
| Tertullianus              | 15, 1; 69         | 28, 28, 3; 30, 1    |            |
| Theages                   | 11                |                     |            |
| Theocritus                | 63                | Xenophanes          | 3, 1       |
| Theodorus                 | 48, 9             | Xenophon Atticus    | 8, 1       |
| Theophrastus              | **                | Xenophon Ephesius   | 58         |
| •                         | Paracelsus 12,7   |                     |            |
| Tibullus                  | 58, 60, 62, 64, 2 | Zaleucus            | <b>4</b> 0 |
| <b>T</b> . <b>1 A 1 A</b> |                   | Zeno                | 25         |
| Valafredus Str            |                   | Zenobius            | 59, 1      |
| Valerius Flace            |                   |                     |            |
|                           | 61, 64, 2         | 1                   |            |

.

74

[74

\_

t

(

ļ

.

•

.

. . • . .

# Die Apologie des Apuleius von Madaura und die antike Zauberei

Beiträge

zur Erläuterung der Schrift de magia

von

Adam Abt

------**&**-----

Gießen 1908 Verlag von Alfred Töpelmann (vormals J. Ricker)

## RELIGIONSGESCHICHTLICHE VERSUCHE UND VORARBEITEN

-

.

### herausgegeben

von

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch in Heldelberg in Königsberg i. Pr.

IV. Band 2. Heft

.

4

# Dem Andenken meines Vaters

\_

.

# Meiner Mutter

.

,

•

1

### Vorwort

"Pausanias zeigt an, es seyn auch Amphion unnd Orpheus in dieser schwartzen Kunst; siemlich gestaffiert gewest ist welchen ge-zehlt mögen werden Apuleius Madauren-sie i von welchem keiner andera ureach halben das getichte gemacht ist worden i daß er in ein Esel verwandelt worden sey i dann daß er mit der sauberey auch ge-köndt unnd umbgegangen ist ..." (J. Weier, De praestigtig daemonum II S p. 87 der deutschen Übertragung des Joh. Fuglinus, Frankfurt a. M. 1586.)

Wenn sich die folgenden Blätter "Beiträge" nennen, so will der Verfasser damit zweierlei sagen. Einmal, daß er nicht meint. einen Kommentar zu Apuleius' Verteidigungsrede geschrieben zu haben, denn dazu gehört nicht nur die Erklärung alles Sachlichen, aus dem hier nur ein Teil herausgegriffen ist, es gehörte dazu auch vor allem eine Behandlung der formalen Seite der Rede, ein Eingehen auf Sprachgebrauch. Stilistik und rhetorische Kunstmittel.

Zweitens aber will der Titel besagen, daß die Darlegungen dieser Arbeit weder den Anspruch machen, etwas Neues hinzustellen, noch den, in irgend einer Weise abschließend zu Sie setzen Hildebrands Ausgabe voraus und wiederholen sein. dessen Belege nur da, wo es unumgänglich nötig schien; sie suchen nur mit neuem Material eine Lücke zu füllen, die sich im Laufe von 65 Jahren einstellen mußte. Die Lösung dieser Aufgabe konnte bei der Fülle dessen, was seit 30 Jahren über primitives Denken und seine Äußerungen im Volksglauben und im Zauber gesagt worden ist, nicht in der Aufstellung neuer Thesen, der Entdeckung neuer Zusammenhänge bestehen, vielmehr in der Anwendung aller der Ergebnisse auf den be-

### Vorwort

sonderen Fall, die von Anderen im allgemeinen oder für andere Spezialfälle schon längst gefunden sind. Wenn hie und da Ansätze gemacht sind, gewisse Vorstellungen und Handlungen der Zauberpraxis bei anderen Völkern und in anderen Zeiten aufzuzeigen und so auf eine breitere kulturhistorische Basis zu stellen, so wird das dem Einen unzureichend, dem Anderen mit vielleicht ebensoviel Grund überflüssig erscheinen. Aber der Verfasser will sich gerne damit zufrieden geben, wenn er mit seinem Versuch eine Anregung gegeben hat, auf Grund deren man durch positive oder negative Stellungnahme weiter kommen kann. Das zur Erklärung herangezogene Material besteht vornehmlich aus den auf Papyrus und Metall erhaltenen Zaubertexten. Sie sind nun aber fast alle jünger als Apuleius. ferner griechisch, nicht lateinisch, und endlich noch nicht einmal rein griechisch, sondern stark mit ägyptischen und semitischen Elementen durchsetzt. Man kann darum fragen. ob sie ein geeignetes Material sind. Der zeitliche Unterschied ist ohne Belang, denn, was uns erhalten ist, ist abgeleitet aus älteren Quellen, die mindestens zum Teil schon schriftlich waren: und selbst wenn wir auch vor unseren Resten keine ältere schriftliche Tradition anzunehmen hätten, so weiß man, wie zäh gerade Aberglaube und Zauber ihre Formen Jahrhunderte hindurch unverändert festhalten: die Vorstellungen und die aus ihnen folgenden Handlungen werden zur Zeit des Apuleius nicht wesentlich anders gewesen sein als zwei Jahrhunderte später. Der zweite Einwand erledigt sich durch die Tatsache, daß es einen spezifisch lateinischen Zauber so wenig gibt wie einen besonderen nordafrikanischen: die Grundvorstellungen sind dieselben, und lokale Verschiedenheiten fallen mit den Sprachgrenzen nicht zusammen. Was schließlich den ägyptisch-semitischen Einschlag in den Zaubertexten anlangt, so beweist unsere Rede im Kap. 38. daß der ritus Aegyptius vel Babylonicus zu Apuleius' Zeit genau dieselbe Rolle spielt. wie in unseren Zaubertexten des 4. Jahrh. n. Christo.

Die Arbeit ist durchaus als Interpretation einzelner Stellen gefaßt. Der Nachteil liegt auf der Hand : es lassen sich Wiederholungen von schon Gesagtem nicht vermeiden. Dagegen tritt auf diese Weise die Bedeutung der betreffenden Apuleiusstelle

### Vorwort

für unsere Kenntnis des Zaubers viel besser hervor, als es etwa geschehen könnte bei einer zusammenhängenden, systematischen Darstellung alles dessen, was sich aus unserer Rede für die Magie des 2. Jahrh. ergibt.

Die Masse der besprochenen Stellen wurde rein äußerlich in Abschnitte so gegliedert, daß jedem Punkte der Anklage auch ein besonderer Abschnitt gewidmet wurde. Da nun Apuleius bei der einen Beschuldigung länger verweilt als bei der anderen, so hatte dies Verfahren ein starkes Mißverhältnis des Umfangs der Abschnitte zur Folge, das aber mit in Kauf genommen werden muß, wenn man überhaupt Unterabteilungen machen will bei der Besprechung einer Anzahl von Stellen, die im Grunde an Wert einander gleich sind.

Wie sehr ich mich der Anteilnahme und Unterstützung meiner hiesigen Lehrer, besonders des Herrn Prof. Wünsch, zu erfreuen hatte, zeigen die Anmerkungen zur Arbeit; meiner Dankbarkeit sei auch an dieser Stelle Ausdruck gegeben.

Gießen im März 1908

A. Abt

. .

.

· ·

ذ

### EINLEITUNG

### Verfasser, Zeit und Charakter der Schrift de magia

Die Schrift, die uns im folgenden beschäftigen soll. wird in der Haupthandschrift (Laur. 68, 2 s. XI) dem Apuleius beigelegt und ist 7 Jahrhunderte vor der Niederschrift ienes Codex dem Augustinus als apuleianisch bekannt (Civ. dei VIII 19). Daß sie den Namen des Apuleius mit Recht trägt. ist wohl nicht zu bezweifeln. An und für sich wäre es nicht unmöglich, daß ein Späterer Gefallen daran gefunden hätte. den Verfasser der Metamorphosen, in denen Magisches genug steht, über diesen Gegenstand auch einmal eine Gerichtsrede halten zu lassen, allein einem Nachahmer wäre es kaum möglich gewesen, in seinem Machwerk so viel Persönliches über Apuleius anzubringen, als wir in der Rede tatsächlich lesen, die uns doch mit Hauptquelle für das Leben und Wirken des Rhetors sein muß. Auch Sprache und Stil stimmen viel zu gut zu Apuleius, als daß wir ihm die Rede absprechen dürften.

Über die Chronologie des liber de magia hat am ausführlichsten gehandelt Erwin Rohde im Rhein. Mus. Bd. XL S. 66 ff. ("Zu Apuleius" — Kl. Schriften II 43 ff.). Er setzt die Rede zwischen 155 und 158 n. Chr.; Schwabe (bei Pauly-Wissowa II 247) etwa ins Jahr 158. Seitdem hat das Leben des Apuleius eine weitere Behandlung erfahren durch Kawczyński (Apuleius' von Madaura Leben. Anz. d. Akad. d. Wissenschaften zu Krakau 1899 S. 317 ff., bes. 320), der unsere Rede bestimmt auf Anfang 160 setzen zu können glaubt. Da in Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV. 6 dem kurzen Auszug des Anzeigers jede Begründung für die Aufstellungen Kawczyńskis fehlt, und der Verfasser seine Chronologie auf recht unsichere Angaben stützt<sup>1</sup>, so sehen wir keinen Grund, obige Datierungen zugunsten der neueren aufzugeben<sup>2</sup>.

Streng genommen gehen wir schon zu weit mit der Behauptung, die Rede falle zwischen die Jahre 155 und 158, wir dürfen zunächst nur sagen, sie gebe sich als zwischen diesen Daten gehalten, ob Apuleius sie wirklich als Verteidigung vor Gericht gehalten hat, ist damit noch nicht entschieden.

Daß man auch den Zauber ins Bereich der rhetorischen Übungs- und Musterstücke zog, beweist Pseudo-Quintilians 10. declamatio de sepulcro incantato. Warum sollte es nicht einmal Apuleius eingefallen sein können, sich selbst in einer fingierten Rede als Angeklagten in Sachen des Zaubers auftreten zu lassen, lediglich in der Absicht, etwas ganz Sensationelles auf den Markt zu werfen, vielleicht auch, um einem Gerede, das ihn Magier nannte, die Spitze abzubrechen? Sicher

<sup>a</sup> Auf die durch Kawczyński vorgenommene Neudatierung der Metamorphosen auf frühestens 185 hier einzugehen, haben wir keinen Anlaß, zur Erklärung des völligen Schweigens der Apologie über sie genügt Rohdes Meinung, sie seien ohne Angabe des Verfassers veröffentlicht worden (Rh. Mus. XL S. 76. 86; Schanz, Röm, Literaturgesch. III \* § 554 S. 107; Schwabe bei Pauly-Wissowa II 1 u. Apuleius 9 S. 250, 49 ff.; Teuffel-Schwabe Röm. Lit. Gesch. II<sup>5</sup> p. 922). Jedenfalls ist van der Vliets Verweis auf die Metamorphosen in der Ausgabe der Apologie Kap. 33 Schluß irreführend, es liegt dort nicht etwa ein Zitat aus den Metamorphosen vor; weder enthalten die von van der Vliet angeführten Stellen das entscheidende Wort interfeminium, noch überhaupt eine Beschreibung einer Venusstatue von der Haltung der knidischen des Praxiteles; beides fordert aber der Text der Apologie S. 39, 21 f. u. 40, 1 Helm. Wünsch vermutet, das Zitat könnte aus dem von Lydus (de mag. III 64, p. 155, 20 Wünsch) bezeugten Amatorius des Apuleius stammen; eine ganz entsprechende Beschreibung findet sich in Ps. Lucians 'Eporusós (cap. 18 = Overbeck, ant. Schriftquellen 1234), gehört also zum festen Inventar der amatorii.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So erscheint uns des Ap. Angabe in Flor. XVII (vom J. 163), er habe schon längere Zeit keine Rede mehr gehalten, viel zu vag, als daß man auf sie gestützt nun Flor. XVIII auf Ende 162 setzen dürfte, um dann wieder von da aus mit der ebenfalls nicht ganz bestimmten Angabe ante proximum sexennium auf Anfang 156 für das Auftreten in Karthago zu kommen, von dem dann die weitere Chronologie abhängt.

ist, daß wir keine Nachricht über den Prozeß des Rhetors haben, die nicht eben aus unserm Stück geflossen und dadurch für die vorliegende Frage wertlos wäre.

Allein auch hier hindern uns innere Gründe, an eine bloße Deklamation zu glauben. Man halte nur einmal jenes Stück de sepulcro incantato und unsere Rede vergleichend nebeneinander. Eines muß sofort auffallen: die völlig verschiedene Art der Personenzeichnung. Daß bei Pseudo-Quintilian der Magier als Persönlichkeit nicht hervortritt, könnte man so erklären, daß die Klägerin aus Furcht, sie möchte der Rache des Beleidigten anheimfallen, sich jeglicher eingehenden Kritik seiner Person und seines Treibens enthält. Aber auch die Gestalten des Vaters und der klagenden Matrone selbst sind völlig schemenhaft, so sehr, daß sie noch nicht einmal einen Namen haben. Ganz anders bei Apuleius. Hier haben nicht nur alle Personen Namen, sie sind auch Persönlichkeiten. Nicht die Hauptpersonen allein, der Ankläger und der von ihm als Strohmann vorgeschobene unerfahrene Knabe, sondern auch so unwichtige Figuren wie der summus helluo Crassus und der Epileptiker Thallus sind mit einer eingehenden Charakteristik ausgestattet, zu der bei einer Deklamation gar kein Grund vorlag, bei der man sich fragen müßte, was so nebensächliche Personen darin überhaupt zu suchen hätten. Und wenn man die Rede durchmustert, so findet man noch Stellen genug, die auf eine bloße Broschüre ohne tatsächlichen Hintergrund so schlecht wie möglich passen.

Wir heben nur einige davon heraus.

Schon in Kap. 1 (S. 1, 11 Helm) ist die genaue Datierung dies abhinc quintus an sextus est, cum me causam pro uzore . . adversus Granios agere aggressum . . incessere maledictis in einer Broschüre überflüssig und der Zweck nicht einzusehen. Will er nur einem Gerede entgegentreten, so kann es ihm völlig gleichgültig sein, ob es vor sechs Tagen oder sechs Wochen aufgekommen ist. Ganz anders ist es, wenn er vor Gericht sagen kann, von all den Anklagen habe noch vor acht Tagen kein Mensch eine Ahnung gehabt.

Im 2. Kapitel (S. 2, 6) wird dann der Stiefsohn in einer Art und Weise in die Sache verwickelt, die schon die Rück-

77

3]

### Adam Abt

sicht auf den Verwandten verboten hätte, wenn sie nicht der Wahrheit entsprach. War aber jener tatsächlich an dem Vorgehen gegen Apuleius beteiligt, so haben wir kein Recht, die weitere Angabe als Fiktion zu bezeichnen, es sei eine Klageschrift im Namen des Stiefsohnes eingereicht worden; und ist eine solche beim Gerichte eingelaufen, so ist auch der Prozeß darauf gefolgt. Daß der Richter das Versteckspielen des wahren Anklägers durchschaut und den libellus in der ursprünglichen Fassung zurückweist, ist, in einer gesprochenen Gerichtsrede vorgebracht, ein gutes Mittel, die Zuhörer gegen den Kläger einzunehmen, in einer Prunkrede ist diese künstliche Verlängerung des Verfahrens müßig.

Zu Anfang von Kap. 28 (S. 32, 21) ist die Formel possum equidem perorare für eine Broschüre gar nicht am Platze, wo doch der Leser schon aus dem Titel entnehmen konnte, daß die Hauptsache noch zu kommen habe. In einer Rede dagegen konnte sich Apuleius von einer solchen Formel Erfolg versprechen; wenn er sich so sicher zeigt, daß er alles, was gegen ihn vorgebracht ist, gleich im Eingange der Verteidigung als der Rede nicht wert erklärt, so muß das einen guten Eindruck machen.

Ferner sind die Angaben in Kap. 44 (S. 51, 16 ff.) und 46 (S. 53, 13 ff.) nur erklärlich unter der Voraussetzung einer wirklichen Anklageschrift, denn ohne diese Annahme weiß man nicht, was den Verfasser zu der Auseinandersetzung über die 15 vorgeladenen und 14 vorhandenen Sklaven sollte veranlaßt haben.

Kap. 48 (S. 55, 15) setzen die Worte: Sollertiam tuam in percontando nequeo quin laudem ein regelrechtes Zeugenverhör durch den Beamten voraus.

Kap. 55 (S. 63, 5 ff.), wo er von seiner Rede über Asklepios spricht, ist der Abschnitt über die Popularität dieses Werkes in einer Rede vor Gericht ausgezeichnet; er hat natürlich einen Bekannten mit einem Freiexemplar ausgerüstet unter die Zuhörer gesteckt, der jetzt als begeisterter Verehrer jener Rede auftreten muß; in einer Broschüre dagegen wäre das Ganze nur eine plumpe Reklame<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> Diese Erwähnung einer apuleianischen Schrift mit dem Titel Asklepios

[4

Kap. 57 (S. 65, 2) und 59 (67, 4) werden *testimonia ex libello* verlesen, was wieder schlecht paßt, wenn die Rede fingiert ist; daß in einer solchen auch der ganze Apparat von Nebenpersonen überflüssig ist, der hier und Kap. 62 ff. aufgeboten wird, ist schon oben bemerkt.

Ein Hauptgrund gegen die Annahme einer Broschüre scheint aber doch in Kap. 66 ff. zu liegen. Hatte Apuleius nötig, in einer Fiktion alle diese Einzelheiten über Pudentillas Vorleben, seine Einführung bei ihr, über seine Gründe, sie zu heiraten, ja selbst über das Alter seiner Frau (S. 98, 5 ff.) so weitläufig darzulegen, angenommen selbst, er sei darum ins Gerede gekommen? Daß eine fingierte Rede durch Anspielungen auf Verhältnisse des Verfassers diesen zu verraten sucht, ist verständlich, aber hier ist das Persönliche viel zu offen ausgesprochen, es muß die Antwort auf direkte Angriffe sein.

Kap. 69 (S. 78, 7 ff.) wird erwähnt, Aemilianus selbst habe einen Brief wegen Pudentillas Wiederverheiratung an deren Sohn nach Rom geschickt; Apuleius läßt den Brief vorlegen und zwingt den Kläger zur Anerkennung seiner Handschrift. Das hat in einer Streitschrift gar keinen Zweck; solange Apuleius den Brief nicht vor Richter und Zeugen vorzeigen konnte, brauchte Aemilianus ja nur die Tatsache zu leugnen, um einen großen Teil der Argumente seines Gegners zu entkräften.

Die Fragen: Estne haec tua epistula? Estne tua ista subscriptio? sind lächerlich, wenn Apuleius nicht den Brief in Händen hat und das vor Zeugen; ebenso schlägt der Beweis mit den tabulae (Kap. 91, S. 101, 5 ff.) nur durch, wenn der Ehekontrakt vor Gericht vorgelegt worden war.

Man könnte noch manches anführen, was allein in einer vor Gericht gesprochenen Rede seinen guten Sinn hat<sup>1</sup>; allein das Angeführte mag genügen, um, wenn auch nicht die ab-

war wohl der Grund oder mit ein Grund, daß wir heute unter den Werken des Apuleius einen "Asklepios" finden, jenen hermetischen Dialog, der jedenfalls wegen dieser Titelgleichheit von irgend jemand auf den Namen des Apuleius getauft worden ist; der Inhalt bietet nicht übermäßig viel Anhaltspunkte für die Zuteilung an Apuleius.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. z. B. S. 104, 22; 106, 19; 110, 16; 112, 12 Helm.

solute Sicherheit, so doch eine hohe Wahrscheinlichkeit zu ergeben dafür, daß, was wir heute lesen, in seinem Grundstock tatsächlich eine Gerichtsrede, keine Streitschrift ist, bei der die Einkleidung in die Form einer Verteidigungsrede etwas Willkürliches wäre.

Sind wir einmal so weit, so bleiben noch zwei Fragen offen: einmal, ob uns denn diese Rede unverändert so vorliege, wie sie gesprochen wurde, und dann, was denn den Apuleins habe nötigen können, als Angeklagter wegen Zaubers vor Gericht zu erscheinen, mit andern Worten, welche gesetzlichen Handhaben damals ums Jahr 155 für das Vorgehen gegen einen Zauberer geboten waren.

Wir wenden uns zum ersten Punkte.

Der Annahme einer sozusagen stenographisch getreuen Wiedergabe der Rede so, wie sie vor Gericht gehalten wurde, widerspricht schon die rhetorische Praxis des ganzen Altertums, die es von vornherein unwahrscheinlich macht, daß wir eine nicht überarbeitete Rede da besitzen, wo der Autor selbst noch die Herausgabe besorgt hat<sup>1</sup>. Daß auch unsere Rede bei der Herausgabe Umarbeitungen und Erweiterungen hat erfahren müssen, lehrt ein Blick auf das Erhaltene. Eine Rede von solcher Länge hätte zum Vortrag gut 3 Stunden in Anspruch genommen, und dabei fehlen in dem uns heute Vorliegenden noch die Zeugenverhöre<sup>2</sup>, die Verlesung verschiedener Briefstellen, ferner die Mitteilung von Bruchstücken eigener Werke des Apuleius<sup>8</sup>. Bei solcher Ausdehnung der Rede und des Beiwerks wirkt es für den Leser geradezu komisch, wenn Apuleius<sup>4</sup> dem Ankläger vorhält, er hätte sich doch klar machen müssen, daß der Prokonsul Claudius Maximus Besseres und Notwendigeres zu tun hätte, als solch endloses

<sup>3</sup> So z. B. Abschnitte aus seiner "Naturgeschichte der Fische": Kap. 36 S. 42, 10 u. 37 S. 48, 8 Helm; aus seiner Rede *de Aesculapii maiestate*, Kap. 55 S. 63, 10 Helm. — Ein Brief des Prokonsuls Avitus wird bloß seiner stillstischen Schönheit wegen verlesen: Kap. 94 S. 104, 25 H.; Briefe des verstorbenen Pontianus zur Illustrierung seiner pietas gegen den Stiefrater: Kap. 96 S. 106, 15 H. <sup>4</sup> Kap. 25 S. 29, 7-10 H.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. etwa Aeschines Ctesiphontea, Ciceros catilinarische Reden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. B. Kap. 101 S. 112, 13 Helm.

Gewäsche anzuhören über Dinge, die noch nicht einmal ernstlich zur Sache gerechnet werden könnten.

Es fragt sich nun, ob wir noch Fugen aufzeigen können, welche Erweiterungen der Rede bei der Vorbereitung zur Veröffentlichung erweisen. Man wird dabei über einen gewissen Grad von Wahrscheinlichkeit nicht hinauskommen können, denn die Entscheidung darüber, ob etwas entbehrlich ist oder nicht, ist rein subjektiv, und man hat auch mit der Möglichkeit zu rechnen, daß ein Gedanke in der Rede vor Gericht nur kurz angedeutet war, der dann bei der Ausarbeitung weiter ausgesponnen wurde.

Ein derartiger Fall scheint vorzuliegen z. B. in der Erörterung über den Besitz des Spiegels<sup>1</sup>, wo vor Gericht nicht der mindeste Anlaß war, sich über die philosophischen Theorien der Spiegelung auszulassen, wie das in Kap. 15, 16 geschieht. Ihr Fehlen würde den Zusammenhang nicht stören, und aus dem gleichen Grunde darf man wohl auch der wenige Kapitel vorangehenden Ausführung über "himmlische und irdische Liebe"<sup>9</sup> gegenüber den Verdacht aussprechen, daß sie erst der Ausarbeitung zur Herausgabe angehöre. Weiter können wir mit Sicherheit sagen. daß die paupertas philosophorum<sup>8</sup> vor Maximus nicht so weitläufig abgehandelt wurde, ohne daß auszumachen wäre, welche Teile ursprünglich gefehlt haben<sup>4</sup>. Ebenso enthalten die Kapitel 29 (von S. 33, 30 H. an) und 32 (S. 38, 3 H.) dem Gedanken nach dasselbe; Kap. 32 wird von dem Inhalt des Kap. 33 vorausgesetzt, dagegen fällt Kap. 29 in den oben bezeichneten Grenzen ohne eine Lücke zu hinterlassen aus dem Zusammenhang heraus, das nolo negare im Eingang von 30 schließt direkt an den Satz in 29 an: Me piscium genera ... pretio quaesisse. Ferner liegt die Frage nahe, ob die Belege aus Ennius nicht erst am

<sup>4</sup> Bhetorischer τόπος und darum vielleicht aus der gesprochenen Rede herübergenommen ist das Beispiel der Männer der Vorzeit S. 22, 15 ff. Helm; vgl. Val. Max. IV 4, 10. 11; auf der gleichen Stufe steht der semimedus et semipersa Cyrus (S. 28, 1 H.), vgl. Euseb. praep. ev. V 21 S. 213 a (I 246, 2 Dindorf).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kap. 13 (S. 15, 13 ff. H.)-17. <sup>3</sup> Kap. 12 S. 13, 25 H.-13 S. 15, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kap. 18 S. 21, 16 H.-25 S. 29, 13 H.

### Adam Abt

Studiertisch nach der Verhandlung zusammengesucht sind; und diesen Verdacht wird man geneigt sein auch auf die Kapitel 40-42 auszudehnen, wenn man sieht, daß ihre Einleitungen (S. 46, 8 u. 48, 18 Helm) einfach Dubletten sind<sup>1</sup>.

Man könnte nun auch noch annehmen, daß Apuleius vielleicht ein oder den andern Anklagepunkt überhaupt erst für die Herausgabe erfunden habe, daß also nicht nur die Verteidigung, sondern auch die ihr zugrunde liegende Anklageschrift erweitert worden sei, um den unterlegenen Gegner durch Erfindung ganz einfältiger Anklagen dem Fluche der Lächerlichkeit preiszugeben.

Zur Bestätigung einer solchen Vermutung bietet aber der Text nichts; die einzelnen Beschuldigungen sind sprachlich so eingeführt, daß sie alle als in der Anklagerede vorgebracht erscheinen müssen<sup>2</sup>. Es bleibt also für eine Entscheidung der Frage nur das Zeugnis des Inhalts der Anklagen; diese Prüfung des Inhalts gehört aber nicht in diese einleitenden Bemerkungen, sie wird erst im Hauptteil der Untersuchung erfolgen. Hier mag nur angedeutet werden, daß auch der Inhalt der Anklagen jene oben gestellte Frage unseres Erachtens bestimmt im negativen Sinne beantwortet; alle Anklagepunkte haben ihren guten Sinn; daß Apuleius diesen oft durch dialektische Künste verdreht, ist nicht Schuld des Klägers.

Es bleibt uns nunmehr nur noch übrig, mit ein paar

82

:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für die Verteidigung vor Gericht entbehrlich sind noch, ohne daß spätere Zusetzung erweislich wäre: Kap. 49. 50 S. 56, 10 — S. 57, 22 Helm über Ursachen von Krankheiten überhaupt und die des morbus comitialis im besonderen. Kap. 54—57, etwa S. 61, 8—62, 8 Helm; die Mitteilungen über seine Teilnahme an Mysterien sind dagegen zur Entkräftung der vorliegenden Anklage auch in der Rede unbedingt notwendig; über die Erwähnung der Aeskulaprede siehe oben S. 4. Kap. 65 von S. 78, 8 Helm ab; die Stelle gehört zu jenen, wo er unnötigerweise den Platoniker herauskehrt. Kap. 83 S. 92, 1 ff. Helm.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Kap. 4 S. 5, 4 Helm; 5 S. 7, 8; 6 S. 7, 10; 9 S. 10, 8; 13 S. 15, 13; 17 S. 20, 7; 18 S. 21, 16; 22 S. 25, 17; 24 S. 27, 22; 25 S. 29, 14; 29 S. 34, 20; 33 S. 89, 4; 41 S. 47, 19; 42 S. 49, 8; 47 S. 54, 8; 48 S. 55, 4; 58 S. 59, 20; 57 S. 65, 4; 61 S. 69, 1. 6; 67 S. 75, 16; 88 S. 97, 9; 101 S. 112, 2; 102 S. 113, 21 ff.

Worten auf die römischen Gesetze einzugehen, die zur Zeit des Apuleius ein Vorgehen gegen Zauberer ermöglichten<sup>1</sup>.

Von jenen ausführlichen Gesetzen über Zauber, die im Codex Instinianus VIIII tit. 18 uns erhalten sind, gehören die frühesten Constantin. Hier wirken jedenfalls christliche Anschauungen schon stärker mit, als daß wir ihre Bestimmungen unbedenklich auch ins 2. Jahrh. n. Chr. übertragen könnten. Wir wenden uns demnach besser zu dem, was aus vorapuleianischer Zeit erhalten ist oder aus Interpretationen erschlossen werden kann. Hier treffen wir denn schon gleich am Anfang der röm. Rechtsgeschichte, in den XII Tafeln, auf eine Bestimmung, die man mit Wahrscheinlichkeit in unser Gebiet hereingezogen hat. Dieses älteste röm. Landrecht hat Strafe verhängt über den, qui malum carmen incantassit<sup>2</sup>. Dieses malum carmen bezieht H. Usener<sup>8</sup> auf Rügelieder, Leonhard<sup>4</sup> dagegen auf Formeln beim Schadenzauber. Daß der Schadenzauber, insbesondere der an der Feldfrucht verübte in den XII Tafeln geahndet wurde, beweist unsere Rede<sup>5</sup>, um von den andern Zeugnissen ganz abzusehen. Man wird also iedenfalls zugeben müssen, daß Leonhards Deutung dem Inhalt der XII Tafelgesetze nicht widerstreitet, wenn wir uns auch bei unserer Unkenntnis des weiteren Zusammenhangs, in dem jenes Fragment vom malum carmen stand, eine Entscheidung für die eine oder andere Deutung vorab werden versagen müssen. Interessant wäre es. zu wissen, wie Gaius, dessen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Alfr. Maury, La magie et l'astrologie dans l'antiquité et au moyen age, IV<sup>ème</sup> ed. Paris 1877, I<sup>ère</sup> partie, chap. IV p. 70ff.: La magie à Rome et dans l'empire Romain; Th. Mommsen, Röm. Strafrecht in Bindings system. Hdb. d. deut. Rechtswissensch. IV 1, 1899, 4. Buch, 4: Zaubermord u. Magie; Fr. Byloff, Das Verbr. der Zauberei, Graz 1902, S. 106 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bruns, Fontes iuris Romani<sup>6</sup> 1893 S. 28, 1 a. b; 30, 8 a. b; Plin. nat. hist. XXVIII 18 mit den weiteren Verweisen von Mayhoff.

<sup>\*</sup> Italische Volksjustiz, Rh. Mus. 56 S. 1ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bei Pauly-Wissowa, Realenz. III 2 S. 1593 carmen famosum. Dieser Auffassung schließt sich auch Osthoff an: Bezzenbergers Beiträge 24 S. 123/4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kap. 47 S. 54, 15: (magia) iam inde antiquitus XII tabulis propter incredundas frugum inlecebras interdicta.

### Adam Abt

Kommentar zu den XII Tafeln etwa um die Zeit erschien<sup>1</sup>, als unser Rhetor vor Gericht stand, das malum carmen interpretiert hat. Die Anklage gegen Apuleius stützt sich nun neben den carmina<sup>3</sup> hauptsächlich auf venena<sup>8</sup> und verbotene Kulthandlungen<sup>4</sup>, und das als auf crimina capitalia<sup>5</sup>.

Die ersten beiden Anklagepunkte, carmina et venena, kehren nun wieder in den Institutionen Justinians, IV 18 de publicis iudiciis § 5: Item (sc. publicum iudicium est) lex Cornelia de sicariis<sup>6</sup>, quae homicidas ultore ferro persequitur vel eos, qui hominis occidendi causa cum telo ambulant (folgt eine Auslegung des Begriffs telum aus dem Kommentar des Gaius zu den XII Tafeln); eadem lege et venefici capite damnantur, qui artibus odiosis tam venenis vel susurris magicis homines occiderunt vel mala medicamenta publice vendiderunt.

In das gleiche Gesetz gehört nun aber noch ein Rechtsfall, der ursprünglich im Prozesse des Apuleius auch eine Rolle hatte spielen sollen, aber aus Mangel an Beweisen von den Klägern war fallen gelassen worden: der am Stiefsohne begangene Mord<sup>7</sup>. Unser Gesetz fährt nämlich fort<sup>8</sup>: Si quis alias cognatione vel adfinitate coniunctas personas necaverit, sei ebenfalls die lex Cornelia anzuwenden, denn auf dem Mord der durch Aszendenz und Deszendenz Verbundenen stand Strafe

<sup>1</sup> Vgl. Schanz, Röm. Literaturgesch. III <sup>2</sup> § 619 S. 207; Teuffel-Schwabe, Röm. Litgesch.<sup>5</sup> II § 361, 7 S. 908.

<sup>8</sup> Vgl. Kap. 9 S. 10, 6; 42 S. 49, 4. 20; 45 S. 52, 15. 18. 21 Helm.

\* Vgl. Kap. 69 S. 78, 5; Kap. 84 S. 93, 5; Kap. 90 S. 99, 13 Helm.

<sup>4</sup> Kap. 57 S. 65, 5; Kap. 58 S. 66, 8; hierher ist dann auch die Anklage wegen des sigillum zu ziehen: Kap. 61 S. 69, 6ff. Helm.

<sup>b</sup> Vgl. Kap. 26 S. 31, 12 u. 100 S. 111, 13 Helm; crinium crimen, quod illi quasi capitale intenderunt in Kap. 4 S. 6, 14 H. muß als scherzhaftes Wortspiel hier wegbleiben.

<sup>6</sup> Bruns, Fontes<sup>6</sup> p. 93.

<sup>7</sup> De magia 1 S. 1, 15 H.: Insimulare magicorum maleficiorum ac denique necis Pontiani privigni mei coepere. 2 S. 1, 21 H.: Pontianum fratris sui filium, quem paulo prius occisum a me clamitaret, postquam ad subscribendum compellitur, ilico oblitus est; de morte cognati adolescentis subito tacere. Tanti criminis descriptione (ne> tamen omnino desistere videretur . . . (magiam) solum sibi delegit ad accusandum.

<sup>a</sup> Inst. Iust. IV 18, 6 Schluß.

Die Apologie des Apuleius

nach der lex Pompeia de parricidis<sup>1</sup>. Für diese beiden Anslegungen der lex Cornelia haben wir nun aber kein Datum, wir müssen also sehen, ob wir Vorgehen gegen Magier finden vor der Zeit des Prozesses des Apuleius und Andeutungen über den Rechtsgrund zu diesem Vorgehen. Der früheste derartige Fall ist etwa 16 oder 17 zu setzen, ein senatus consultum unter Tiberius geht gegen magi und mathematici vor: zwei werden hingerichtet, die andern aus Italien verwiesen<sup>2</sup>. Daß zu diesem Beschluß schon eine Grundlage in den Gesetzen gegeben gewesen sei, wird nicht gesagt. Etwas weiter bringt uns Tacitus ann. IV 22, wo die geschiedene Gattin des Prätors Silvanus, Numantina, angeklagt wird: Iniecisse carminibus ac veneficiis vecordiam marito. Hier haben wir unter Tiberius genau die beiden Anklagepunkte, die auch die Auslegung der lex Cornelia im Corpus Iuris gibt, wir dürfen also jene Auslegung als dem Inhalt nach schon in den ersten Jahrzehnten n. Chr. anerkannt ansehen. Allerdings haben wir noch Spuren davon, daß die Rechtsgelehrten lange nicht einig werden konnten, ob der Begriff des veneficium den der pocula amatoria (und um solche kann es sich bei Apuleius ja nur handeln) in sich schließe, oder nicht. Quintilian<sup>8</sup> schließt sich der ersteren Auffassung an, aber die Art, wie er es tut, zeigt deutlich, daß man zu seiner Zeit von einer einheitlichen Auslegung des Begriffs so weit entfernt war, daß ein Angeklagter, der einfach behauptete, veneficium und Anwendung von Liebestrank deckten sich nicht, den Kopf unter Umständen aus der Schlinge ziehen konnte. Noch im 3. Jahrhundert erklärt Marcian zur lex Cornelia ausdrücklich, das venenum amatorium sei von ihr

11]

 $<sup>^1</sup>$  Vgl. Mommsen, Strafrecht a. o. O. 4. Buch, 3. Abschn. 5: Der Nächstenmord S. 643ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tac. ann. erkl. v. Nipperdey-Andresen <sup>10</sup> 1904 S. 168; Cass. Dio 57, 15. Mommsen, Strafrecht a. o. O. S. 864, 2 vermutet, der Beschluß sei von den Historikern irrtümlich auch auf die magi ausgedehnt, er habe nur den mathematici gegolten. Bei der Behandlung der Stellen unter "Zaubermord und Magie" S. 640 wird dieser Verdacht nicht geäußert. Fr. Cumont, Les religions orientales 1907 p. 231, 321 macht Dio 52, 34. 3; Manilius II 108; Suet. Aug. 31 geltend für ein staatliches Vorgehen gegen Magie und Astrologie schon unter Augustus.

<sup>\*</sup> Inst. or. VII 3, 7. Vgl. Mommsen, Strafrecht S. 640.

#### Adam Abt

überhaupt nicht betroffen oder doch nur dann, wenn es den Tod der betreffenden Person im Gefolge habe<sup>1</sup>; sein Zeitgenosse Paulus will die lex auch nur darum auf Liebestränke angewandt wissen, weil doch immerhin damit kein gutes Beispiel gegeben werde<sup>3</sup>. Dagegen scheint man um 155 in Nordafrika über den Begriff des *veneficium* ziemlich einig gewesen zu sein, denn Apuleius, so gern er zu ungunsten seiner Gegner mit Definitionen — etwa der Magie selbst — spielt, wendet den von Quintilian angedeuteten Kniff nicht an, er nennt sich selbst *veneficii reum<sup>3</sup>*. Wir dürfen also sagen, daß zur Anklage des Apuleius wegen *carmina et venena* die damals übliche Auslegung der lex Cornelia genügte<sup>4</sup>.

Es bleiben noch die sacra nocturna im Hause des Crassus und die Verehrung des  $\beta a \sigma \iota \lambda \epsilon \dot{v} \varsigma$ . Fallen diese Vergehen nun auch unter das cornelische Gesetz? Man wird zunächst geneigt sein, die Frage zu verneinen, denn Totschlag und verbotene Riten scheinen zu weit voneinander abzustehen. Man müßte in diesem Falle sich damit begnügen auf die Tatsache zu verweisen, daß staatlich nicht anerkannte Kulte in Rom strafbar waren, und daß man schon im 3. Jahrh. v. Chr. die im Privatbesitze befindlichen artes sacrificandi der Zensur durch den praetor urbanus unterwarf und Opfer externo ritu verbot<sup>5</sup>. Allein nachdem einmal in den Begriff des veneficium in der lex Cornelia die Zaubertränke waren hereingezogen worden,

<sup>4</sup> Die oben berührte Auslegung der lex Cornelia auf Verwandtenmord läßt sich, wie es scheint, nicht durch Belege in die Zeit des Apuleius zurückdatieren, sie ist aber auch für unsere Zwecke von untergeordnetem Interesse. — Veneficium und incantacio bleiben bis ins Mittelalter die wesentlichen Kennzeichen für die magicae artes; vgl. die Stelle aus Joh. Vincentius liber adversus magicas artes bei J. Hansen, Quellen und Untersuchungen z. Gesch. d. Hexenwahns 1901 S. 230, 3ff.

<sup>5</sup> Liv. XXV 1, 6 ff. vom Jahre 213; ein gleichlautendes Gesetz läßt Liv. IV 30 schon 431 erlassen sein; Serv. z. Verg. Aen. IV 493 begnügt sich mit der Angabe, die Römer hätten sich von jeher gegen sacra magica gewandt. 186 wird dann das s. c. de bacchanalibus (Bruns, Fontes <sup>6</sup> S. 160) erlassen; auf analoge Bestimmungen der XII Tafeln verweist Cicero de legg. II 21. Vgl. Liv. XXXIX 16, 8.

[12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dig. XXXXVIII 8, 3.

<sup>\*</sup> Dig. XXXXVIII 19, 38.5. Sent. ad fil. V 23, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De magia Kap. 41 S. 48, 13 H.

Die Apologie des Apuleius

war es nur folgerichtig, daß man das Gesetz auch über die Anwendung solcher und der zu ihrer Bereitung nötigen carmina hinaus auf alle Praktiken ausdehnte, die dem Schadenzauber dienten: die defixio stand in ihrer Absicht und ihrer Wirkung dem venenum und poculum amatorium völlig gleich. Für uns ist diese Rechtsauffassung erst vertreten im 3. Jahrhundert n. Chr. durch Paulus und Modestinus. Beide erklären, die mala sacrificia seien durch die lex Cornelia verboten<sup>1</sup>. Auch in diesem Falle bezeugen konkrete Vorgänge, von denen wir Kunde haben, daß diese Interpretation der lex Cornelia nicht etwa erst Juristenweisheit des 3. Jahrh. ist, sondern schon im 1. Jahrh. v. Chr. bestand. So hält schon Cicero dem Vatinius seine inaudita ac nefaria sacra als Kapitalverbrechen vor<sup>2</sup>. Aus der ersten Kaiserzeit hören wir. daß Mamercus Scaurus einer Anklage wegen "magischer Opfer" durch Selbstmord zuvorkam<sup>8</sup>, und unter Nero wird Servilia, die Tochter des Soranus, beschuldigt, durch Verkauf der Wertgegenstände ihrer Mitgift sich die Mittel zur Abhaltung von sacra magica verschafft zu haben<sup>4</sup>. Diese sacra magica spezialisiert dann die Angeklagte bei Tacitus als invocare impios deos. devotiones, invocare infelicibus precibus. Die impli di und infelices preces finden wir bei Apuleius im Kult des Bacileús, die magica sacra des Scaurus in den angeblichen, geheimnisvollen Opfern bei Crassus wieder. Nun liegt ja freilich in den aus Tacitus angeführten Beispielen nicht, daß das Vorgehen auf Grund der lex Cornelia erfolgte, man könnte auch annehmen, daß jenes senatus consultum de magis Italia pellendis<sup>5</sup> zum Vorwand für das Einschreiten gedient hätte, allein eine Zurückführung auf die lex Cornelia wird dadurch wahrscheinlich. daß die sacra impia vel magica schon vor der Zeit jenes Senatsbeschlusses bei Cicero eine Rolle spielen. In der Ent-

<sup>1</sup> Modestin, Dig. 48, 8. 13; Paulus sent. ad. fil.  $\nabla$  23 ad leg. Corn. 15: Qui sacra impia nocturnave, ut quem obcantarent defigerent obligarent, fecerint faciendaue curaverint, aut cruci suffiguntur aut bestiis obiciuntur.

<sup>a</sup> Cic. in Vat. 6, 14. <sup>a</sup> Tac. ann. VI 29.

<sup>4</sup> Tac. ann. XVI 31: Interrogante accusatore, an cultus dotales, an detractum cervici monile venum dedisset, quo pecuniam faciendis sacris magicis contraheret.

\* Tac. ann. II 32, vgl. Tertull. de idolol. 9, I S. 78 Oehler.

wicklungsreihe von Cicero über die erste Kaiserzeit bis auf Paulus und seine Zeitgenossen, die für jene Verbrechen des Zauberopfers und ihre Unterdrückung auf das cornelische Gesetz verweisen, liegt aber unser Zauberprozeß.

Wir glauben daher mit ziemlicher Sicherheit sagen zu können, daß die Klage gegen Apuleius auf Grund der lex Cornelia und nur auf Grund dieser erfolgen konnte.

Daß der Prozeß des Rhetors zu dessen Gunsten ausging, ist nicht zu bezweifeln, obschon anderweitige Zeugnisse fehlen; das Vorhandensein unserer Rede ist Zeugnis genug dafür, ein Verurteilter hätte nicht gewagt seine vor Gericht erfolglose Rede hinterher zu einem so siegesgewissen Elaborat auszugestalten, wie es der liber de magia tatsächlich ist. Nur wer so gesiegt hatte, daß er wußte, seine Feinde seien nun ein für allemal mundtot gemacht, nur der konnte so schreiben, nicht, wer mit genauer Not am Tode<sup>1</sup> vorbeigeschlüpft war.

Es wird nun Aufgabe der folgenden Ausführungen sein, den in unserer Rede erwähnten und beschriebenen Äußerungen des Aberglaubens und Zaubers zunächst in der antiken Literatur einschließlich der Defixionstafeln und Zauberbücher nachzugehen und diesen Erscheinungen des antiken Volksglaubens Gleiches und Ähnliches aus den Literaturen und den Kulturresten anderer Völker und Zeiten an die Seite zu stellen. Daneben werden wir uns immer die Fragen gegenwärtig halten müssen, ob Apuleius richtig schildere, ob er Tatbestand oder Sinn der Anklagen zu seinen Gunsten verändert habe, und inwieweit das Wissen, das er dabei offenbart, auch in uns den Verdacht aufkommen lasse, daß die Anklage vielleicht doch nicht so ganz grundlos gewesen sei, wenn sie auch ihre Angriffspunkte schlecht oder, besser gesagt, für einen Gegner wie Apuleius nicht schlau genug gewählt hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Todesstrafe für den Überführten beweisen neben Tac. ann. II 32 und Apul. de mag. Kap. 26. 100 (vgl. oben S. 10, 5) indirekt Tac. ann. XII 59 (Nipperdey z. d. Stelle) und Paulus sent. ad fil. V 25, 14-18.

# ERSTER ABSCHNITT

### Die einleitenden Kapitel 1-25

#### S. 1-29, 14 Helm

Die Trennung und gesonderte Behandlung der ersten 24 Kapitel rechtfertigt der Text der Rede. Gegen Mitte des Kap. 25 (S. 29, 14 H.) lesen wir: Aggredior enim iam ad ipsum crimen magiae. d. h. erst hier tritt Apuleius in die Zurückweisung der eigentlichen Anklage ein. Die ersten 3 Kapitel der Rede scheiden als Einleitung aus, aber was von Kap. 4 an behandelt wird, sind keine Punkte mehr, die Apuleius aus freien Stücken behandelte, sondern er führt sie an als notwendige Antworten auf Beleidigungen und Angriffe seiner Gegner, die wohl in der Anklagerede vor Gericht all das zur Verdächtigung des Rhetors vorgebracht hatten, während das ipsum crimen, auf das sie das Hauptgewicht legten, in der schriftlichen, dem Prokonsul eingereichten Anklage stand und natürlich auch in der Rede noch einmal breit behandelt wurde. Insofern hat Schanz<sup>1</sup> recht, wenn er sagt, diese ersten 25 Kapitel hingen mit dem Zaubereiverbrechen nicht näher zusammen: alle die einzelnen Beschuldigungen, die Apuleius hier abtut, gehören nicht zur eigentlichen Anklage, sie sollten nur die Anwesenden gegen den Rhetor einnehmen und sein Verbrechen wahrscheinlicher machen. Ob sie aber überhaupt nichts mit dem Zauber zu tun haben, wird sich uns bei ihrer Durchmusterung bald ergeben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Röm. Litgesch. III <sup>2</sup> § 560 S. 120. 122.

Kap. 1 S. 1, 14 Helm:

Incessere maledictis et insimulare magicorum maleficiorum...coepere.

Maleficium hat hier noch den Zusatz magicum zur Bezeichnung des Zaubereiverbrechens<sup>1</sup>, er ist aber auch in unserer Rede nicht unbedingt notwendig, um diese Bedeutung zu geben<sup>2</sup>. Das ist insofern nicht ohne Interesse, als wir hier sehen, wie in den Gesichtskreis des Volkes eben nur der Schadenzauber tritt, ein magus ist ihm ein maleficus<sup>8</sup> und zwar so ausschließlich, daß der Begriff des maleficus am Ende gar keinen anderen Verbrecher mehr bedeutet als den reus magiae<sup>4</sup>. Von jenen Zweigen der Magie, die auf Erlangung höherer Einsicht und ähnliches gerichtet sind, nimmt das Volk keine weitere Notiz und darum drückt sich diese "weiße" Magie auch im Begriff nicht weiter aus. Daß aber maleficus wirklich ein Begriff ist, der im Volke lebte, nicht etwa ein rein juristischer, das beweisen die Gesetze selbst. Constantin in einem Edikt an Taurus vom Juli 358<sup>5</sup> erklärt ausdrücklich: Si quis magus vel magicis conaminibus adsuetus, qui maleficus vulgi consuetudine nuncupatur . . ., und ebenso erscheint in einem Edikt von Valentinian und Arkadius v. J. 389 maleficiorum labes als Bezeichnung der Zauberei ohne weiteren Zusatz<sup>6</sup>, kurz darauf der reus maleficae artis. Schon früher gibt Lactanz<sup>7</sup> für den Ausdruck maleficus gleich Zauberer ebenfalls als Quelle den Volksmund an in den Worten: Ii quos vere maleficos vulgus appellat, cum artes suas execrabiles exercent . . . und nach ihm verwenden Augustin<sup>8</sup> und die

90

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Weitere Stellen unten im Index.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Belege aus unserer Rede im Index; aus den Metam. seien angeführt: III 16 maleficae disciplinae perinfames sumus; VI 16 magna videris mihi et alta prorsus malefica, Worte der Venus an Psyche, als diese einen scheinbar unmöglichen Auftrag ausgeführt hat, wobei aber bezeichnenderweise von malum facere gar keine Rede sein kann; IX 29 devotiones et maleficia.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> De mag. Kap. 51 S. 58, 21 H.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tielmann im Arch, f. lat. Lexicogr. I 77 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cod. Iustin. VIIII 18, 7. <sup>6</sup> Cod. Iust. VIIII 18, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Div. Inst. II 15, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> De civ. dei X 9; vgl. Acta Apostol. apocr. I 315; II 388.

Vulgata<sup>1</sup> das Wort in gleicher Weise. Aus dem römischen Gesetzbuch dringt der Sprachgebrauch dann ein in die deutschen Stammesrechte<sup>2</sup>, die Nachwirkung der Kirchenväter dürfen wir dagegen erkennen in Martins von Bracara Predigt de correctione rusticorum<sup>3</sup> und bei Hrabanus Maurus<sup>4</sup>. So lebt der Sprachgebrauch noch das ganze Mittelalter hindurch, man braucht, wenn man ein Beispiel sucht, ja nur an den berüchtigten malleus maleficarum zu erinnern<sup>5</sup>; maleficiatus für "verzaubert" steht im 16. Jahrh. bei Thomas Ebendorfer v. Haselbach im Tractat de X praeceptis (Schönbach, Ztschr. d. Ver. f. Volksk. XII, S. 10).

Kap. 2 S. 2, 5 Helm:

17]

Calumniam magiae, quae facilius infamatur quam probatur.

Diese Worte sind einer doppelten Erklärung fähig. Einmal können sie gehen auf die Schwierigkeit, bei den meist im geheimen vorgenommenen Zauberriten irgend einen vollgültigen Beweis der Beschuldigung zu erbringen, andrerseits aber auch auf die Gefahr einer solchen Anklage, für die sich der Zauberer furchtbar am Kläger rächen konnte, wenn er wirklich die Macht hatte, die die Klage ihm zuschrieb. Letzterer Punkt

<sup>1</sup> Exod. 7, 11. 22; 8, 7. 18. 19; Deuteron. 18, 10; Daniel 2, 2. Vgl. Mommsen, Strafrecht, a. a. O. S. 639, 3.

<sup>a</sup> Mommsen, Strafrecht S. 640, 3. 6; Boretius, Capitul. reg. Franc. I p. 55 a. 789 bei Koegel, Deutsche Literaturgesch. I 1 S. 83 und ebenda die Stelle aus Boretius p. 96 a. 802.

<sup>8</sup> Ed. Caspari 1883 Kap. 16 S. 36: Similiter et qui alias incantationes tenet a magis et maleficis adinventas. Siehe auch frater Rudolfus de officio chernbym zum 2. Gebot: Franz, Theol. Quartalschr. 88 (1906) S. 432.

<sup>4</sup> De consang. nupt., Migne patrol. curs. compl. ser. lat. 110 p. 1097 C: Magi sunt, qui vulgo malefici ob facinorum magnitudinem nuncupantur.

<sup>b</sup> Eine ganz analoge germanische Bildung belegen die Nachträge zu J. Grimms deutscher Mythologie<sup>4</sup> S. 864 (3. Teil S. 303): månfordaedlan als "Zauberer" aus dem angelsächsischen Beowulf. Für das Mittelalter vgl. J. Hansen, Zauberwahn, Inquis. und Hexenprozeß (Hist. Bibl. XII. München und Lpz. 1900) S. 9ff.; 49, 4; 50 ff.; 128, 4; 346, 1. Ders. Quellen u. Unters. z. Gesch. d. Hexenwahns 1901 S. 7, 18; 8, 6. 11. 17; 9, 18; 11, 3; 18, 1. 3; 30, 28; 43, 3; 260, 15f. u. ö. C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters S. 299, Kap. 3.

91

wird passender zu Kap. 26 Schluß<sup>1</sup> behandelt, die anders Auslegung zu Kap. 47<sup>3</sup>.

Kap. 4 S. 5, 5 Helm:

Accusamus apud te philosophum formonsum et ... dissertissimum.

<sup>1</sup> S. 31, 11: Enimvero qui magum qualem isti dicunt in discrimencapitis deducit . . . quibus custodibus perniciem caecam et inevitabilem prohibeat?

<sup>2</sup> S. 54, 17 ff. H.: Noctibus vigilata et tenebris abstrusa et arbitris solitaria; cui non modo servorum, verum etiam liberorum pauci adhibentur.

<sup>3</sup> Als Gabe der Götter (Hom. E 1 ff.;  $\zeta 229$  ff.;  $\vartheta 18$  ff.;  $\pi 172$  ff.;  $\psi 156$  ff.) werden sie durch Götterzwang erworben.

<sup>4</sup> Die Zitierweise für die magischen Papyri ist in dieser Arbeit folgende: Pap. Ber. I und II sind die beiden von Parthey in den Abh. d. Kön. Akad. d. Wissensch. Berlin phil.-hist. Klasse 1865 S. 109 ff. herausgegebenen; pap. Lugdunensis I steht als pap. mag. musei Lugd. Bat. quam C. Leemans edidit denuo ed. Albr. Dieterich in Fleckeisens Jahrb. f. Kl. Phil. Suppl. 16 (1888) S. 747 ff., pap. Lugd. II bezeichnet den von Dieterich im "Abraxas" 1891 herausgegebenen zweiten Leydener Papyrus; pap. Par. das große Pariser Zauberbuch (ed. Wessely Denkschr. Wien. Ak. 1888 Bd. 36); die Londoner Stücke werden mit der Ordnungsnummer (46. 121. 122) und den Zeilenzahlen der Ausgaben von Wessely (D. W. A. 1888 Bd. 36, 1893 Bd. 42) und Kenyon (Greek Pap. of the british Museum tom. I 1893, S. 62-125) angeführt; Griffth-Thompson pap. ist the demotic magical pap. of London and Leyden ed. Griffith-Thompson, London 1904.

<sup>5</sup> Im Pap. folgt w nav ori our ax ... wr nov two loywr dos nionorne:

Die Apologie des Apuleius

Schreiber des demotischen Griffith-Thompson Papyrus (col. XI S. 81, (1) ff.) a spell of giving favour, das sich an Thoth, den Gott der Redekunst, wendet und die forma durch Salben des Gesichts mit einem Zaubersaft (beschrieben von col. XI (21) an) hervorbringt; ein Zauberverfahren zum gleichen Zweck findet sich ebenda col. IX S. 69 (12). Die magischen Teile der codices astrologi erwähnen die Erwerbung von eidoxia durch Tragen einer Zauberpuppe aus Wachs<sup>1</sup>; die facundia wird erworben durch eine goldene sixwy, auf der to övoug di' of Boylei zléog EEur geschrieben steht, und die auf der Brust getragen wird? oder durch ein in der hohlen Hand verborgenes Stück Jungfernpergament mit astrologischen Zeichen<sup>8</sup>. Auch das dem Hermes heilige Pentadaktylon ist gut dazu\*. Die ausgesprochene Richtung der facundia gegen die Feinde bietet pap. Par. 2178/9, wo einem Amulet als Wirkung zugeschrieben wird  $i_2$  300 $i_5$  vixingers, nachdem das  $i_{\pi i_2}\alpha_0$  is schon vorher (v. 2173) erledigt worden ist. Diese Art des Zaubers ist alt. sie kommt schon in den Veden vor<sup>5</sup>, und der Glaube, daß man sich durch Amulete vor Unterliegen im Prozeß schützen könne, hat sich bis ins 15. Jahrhundert gehalten, wo wir ihn aus Hans Vintlers "Blume der Tugend" (1411) kennen 6.

man erwartet etwa: xal πάντων υἶν ἀχουόντων μου τῶν λόγων δος πεισμουὴν els ἐμό.

<sup>1</sup> Catal. codd. astrol. III (codd. Mediolan. descr. A. Martini et D. Bassi) 1901 Appendix p. 42, 4ff.; 45, 13ff.; 46, 6ff.; das Rezept p. 43, 25ff. geht eher auf Liebeszauber. Die Herstellung eines magischen Ringes zu gleichem Zweck: F. de Mély, Rev. archéol. IIIème ser. XII 1888 S. 822 A.

<sup>2</sup> Cod. astr. ibid. p. 44, 13 ff.

<sup>8</sup> Ibid. p. 45, 28. Die astrologischen Zeichen sind die von Zeus und Aphrodite, die nach Catal. codd. astrol. IV, Append. 176, 8 ff. δόξας und αφαλείας bringen.

Codd. astrol. VI (Vindobonenses descr. Guil. Kroll) 1903, Append. p. 83, 30 ff.: ή βοτάνη τοῦ Έρμοῦ ἦν τὸ πενταδάκτυλον ... ἡ ῥίζα περιαφθείσα τῷ στόματι εὐλόγους ποιεί καὶ ῥητορικοὺς ἐν τοῖς λόγοις.

<sup>5</sup> A. Hillebrandt im Grundriß d. indo-ar. Phil. III. II § 98 S. 185.

• Auf den Sieg im Prozeß wird man nämlich am ehesten die Verse beziehen können:

> so glaubent ettlich aller maist, das der sigelstein hab die kraft

das er mach sygehafft.

J. Grimm, Deutsche Mythologie 4 III 1878 S. 422. 88 ff., vgl. Epit. lith. orphic.

19]:

<sup>-7\*</sup> 

# Kap. 6 S. 7, 10 Helm:

De dentifricio.

Auch bei diesem Vorwurf ist eine Beziehung zur Magie recht fraglich, weil man sie ziemlich weit herholen müßte. Man könnte etwa daran erinnern, daß die fruges Arabicae wie Myrrhe, Casia, Zimmt, die in den antiken Zahnpulvern eine Rolle spielen<sup>1</sup>, auch als magisches Räucherwerk vorkommen<sup>2</sup>; dann sind manchmal auch andere Bestandteile der Zahnpulver und die Umstände ihrer Beschaffung denen magischer  $\pi \varrho d \xi \epsilon \iota \varsigma$  ähnlich; so, wenn Plinius XXVIII 178 ossa in excremento inventa als Bestandteil nennt oder (XXX 22) Knochen, aus dem Kopfe einer Eidechse bei Vollmond so herausgenommen, daß sie die Erde nicht berühren<sup>3</sup>.

Weiter wäre darauf hinzuweisen, daß auch der Zauber die nitelas oris ex Arabicis frugibus nicht verschmäht. Der pap. Berol. II (v. 17 ff.) hat uns einen solchen Fall erhalten. Der Magier hat Apollon zur Weissagung zu zitieren, um nun  $\tau \lambda \lambda \epsilon \gamma \delta \mu \epsilon \nu \alpha^4$  auch gut behalten zu können, salbt er sich die Lippen mit einer Zaubersalbe  $\pi \varrho o \lambda \iota \beta \alpha \nu \omega \tau \iota \delta \alpha \alpha \chi \delta \sigma \delta \varrho \omega$  $\lambda \iota \beta \delta \nu o \nu$ .

Allein alle die angeführten Analogien sind versteckter, als daß man annehmen könnte, wer die Anklagerede gehört habe, sei auch gleich auf sie oder ähnliche verfallen. Viel-

<sup>4</sup> Gemeint ist damit der Zauberspruch, nicht etwa das Orakel. Die Ceremonien stellen eine Reinigungshandlung vor, auf daß der Magier die äysa oropata der Beschwörung würdig aussprechen könne. Eine Parallele kann Jesaias 7, 5 ff. bieten, wo dem Propheteu die Lippen mit einem glühenden Steine gereinigt werden, damit er nicht mit unreinen Lippen seine Gesichte dem Volke zu verkünden genötigt sei.

s. v. *M305 µáyv75* bei F. de Mély, les lapid. grecs 1898 p. 163, 13 ff. u. Ps. Hippokrates ebenda 188, 23. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mau bei Pauly-Wissowa V 1 S. 221; Daremberg-Saglio Dict. des ant. II 1, 102; dort die einzelnen Belege aus Plinius und Galen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die Indices bei Wessely und Kenyon unter ἀμωμον, ζμύρνη, κασία, κιννάμωμον u. ähnl.; Amm. Marc. XXIX 1, 29.

<sup>Ähnlich im Deutschen: blitzgetroffenes Holz heilt Zahnweh und ist</sup> auch zauberkräftig. Wuttke-Meyer, Deut. Volksabergl. § 121, S. 97 (Plin. n. h. XXVIII 45), vgl. auch § 526, S. 350.

leicht wollen die Gegner nur sagen: wer sich überhaupt mit der Herstellung von *medicamina* abgibt, dem sind auch *mala medicamina* zuzutrauen.

Kap. 8 S. 9, 8 ff. Helm:

Censeo ne ulla cura os percolat neque illo exotico pulvere dentis emaculet, quos iustius carbone de rogo obteruerit.

Hier ist nicht etwa bei der Bestimmung de rogo an Zauberisches zu denken, denn so sehr auch das, was mit dem Tode und damit den vexuodaluores zusammenhängt, an Zauberkraft gewinnt<sup>1</sup>, so kommt doch einmal, soweit ich sehe. Holzkohle vom Scheiterhaufen nicht vor<sup>2</sup>, und dann hat auch Apuleius gar keine Veranlassung, dem Aemilianus nahe zu legen, er solle sich mit zaubermächtigen Substanzen die Zähne putzen. Die Sache liegt vielmehr so, daß, nachdem Calpurnianus mit dem Catullvers<sup>8</sup> sein Teil bekommen hat, nun dem Aemilianus als Parallele zu dem spanischen Schönheitsmittel eine Art von Zahnpflege angeraten wird, die ienem an Ekelhaftigkeit nichts nachgibt. Zu diesem Zweck wird der Zusatz de rogo gemacht. Holzkohle wird is noch heute zu Zahnpulvern verwandt<sup>4</sup>, man wird diese Verwendung auch im Altertum gekannt haben, obschon in den bei Pauly-Wissowa und Daremberg-Saglio angeführten Rezepten Holzkohle nicht genannt wird<sup>5</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Verwendung von Leichenteilen und andern Totendingen siehe z. B. L. Fahz, De poet. rom. doctrina magica, Religionsgesch. Vers. u. Vorarb. II, S. 123, 1. Dedo, de antiq. superst. amatoria, diss. Gryph. 1904 p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die semiusti cineres bei Tac. ann. II 69 sind halbverbrannte Knochen, keine Holzscheite. Vgl. Ovid. her. VI 90. — Apul. met. II 20 hat wohl Teile des Scheiterhaufens im magischen Apparat, aber nur in Verbindung mit Leichenteilen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kap. 6 S. 8, 2ff. Helm.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Meyers Konversationslex.<sup>6</sup>XI. Kohle S. 231 Spalte 1; A. Eulenburg, Realencyclopädie der ges. Medizin<sup>\*</sup> IV S. 582 unter "Cosmetica".

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. v. Dentifricium. Etwas anderes ist das Δαμοκράτους όδοντότριμμα 2 (Poetae bucol. et didact. III. Teil S. 99 der Didot'schen Ausgabe),. wo die Mischung, in der sich Sideritiskraut befindet, über Nacht in den. Ofen gestellt wird (v. 31) is έκφρυγ<sub>i</sub>, μαλλον δ' is έκκα<sub>i</sub>.

Kap. 9 S. 10, 3ff. Helm:

5 quid ad magica maleficia, quod ego pueros . . . carmine laudavi?

'11 "at enim ludicros et amatorios fecit."

Apuleius spricht davon. daß er ein carmen geschrieben habe, versus amatorios, ob die mali gewesen seien, ginge niemand etwas an. Dabei bringt er die drei Begriffe in drei verschiedenen :Sätzen: so nimmt sich die Sache ganz harmlos aus. vereinigt man sie aber und nimmt man an, daß in Wirklichkeit die Gegner von einem malum carmen amatorium gesprochen haben, so klingt das wesentlich anders. Carmen kann natürlich jedes unschuldige Gedicht sein: daß das Wort aber auch den Begriff des "Zauberliedes, Zauberspruches" ausdrückt, kann durch eine Menge Beispiele belegt werden<sup>1</sup>. Ebenso ist die Bezeichnung des Carmen als malum zweideutig, wenn man sieht, wie gerne dieses Adjektiv gerade zur Bestimmung eines Begriffs als "zauberisch" dient<sup>2</sup>. Es kann also malum carmen ebensogut "schlechte Verse" als "einen zu schlimmen Zwecken angefertigten Zauberspruch" bedeuten. In diesem zweideutigen Begriff träte dann noch zur näheren Bestimmung das Adjektiv amatorius. Auch dieses kann je nach seiner Umgebung ganz

<sup>8</sup> Brans, Fontes<sup>6</sup> S. 28, 1 a. b; vgl. oben S. 9; Plin. n. h. XXVIII 18; Cod. Iust. VIIII 18, 6; Dig. XI. III 1, § 5; Appl. Met. II 5; Burchard v. Worms, Decrete (J. Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> III 405) 10, 1; 10, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. B. Osthoff, Allerlei Zauber etymol. beleuchtet, Bezzenbergers Beitr. XXIV S. 123/4. O., Schrader, Reallex. d. idg. Altertumsk. S. 132 unter "Dichter, Dichtkunst". Für die röm. Dichter: Fahz, De poet. rom. doctr. mag. s. a. O. S. 138/9; Tib. I 8, 17; Ovid. met. VII 167, 203, 253; XIV 57; XIV 20, 34, 44, 366, 387; fast. IV 551/2; Hor. ep. V 72; XVII 4/5, 28; sat. I 8, 19/20; Verg. ecl. VIII 69; Aen. IV 487 mit weiteren Verweisen bei Forbiger II 500; Iuvenal sat. VI 133 S. 298 Friedl.; Claudian (III) in Rufin. lib. I. v. 156. Für die Prosa z. B. Plin. n. h. XXVIII 10, 18; Tac. sun. IV 22; Petron 181 S. 97, 25; 134 S. 101, 24/5; 137 S. 104, 30 Buecheler; Quint. inst. or. VII 3, 7; [Quint.] decl. X 2 p. 190, 25; 7 p. 194, 25; 19 p. 205, 19; 15 p. 202, 4 Lehnert; Stellen aus Apuleius siehe im Index. Lactantius Inst. div. VII 13, 7; Arnob. adv. nat. IV 34; Acta Apost. apocr. I (Lipsius) 31, 16; 51, 28; 62, 29; 229, 10. Für die Spätzeit: Burchard v. Worms, Corrector et medicus 4, 13 bei E. Friedberg, Aus deutschen Bußbüchern 1868 S. 84. 89, Martinus de Bracara de corr. rust. Kap. 16 (ed. Caspari 1883 p. 85).

unschuldig sein oder aber auch den Nebensinn haben "des in sich verliebt Machens", besonders durch unlautere und magische Mittel; so wenn z. B. Plinius von den veneficia amatoria<sup>1</sup>, dem virus amatorium<sup>2</sup> oder der imitatio amatoria incantamentorum<sup>3</sup> spricht.

Ein solches Spielen mit doppelsinnigen Begriffen, wie wir es hier den Gegnern des Apuleius zutrauen, war ja freilich kein Beweis, aber man konnte sich vielleicht doch einen Eindruck bei den Hörern davon versprechen; Apuleius verschmäht in seiner eignen Rede das gleiche Verfahren auch nicht. So freilich, wie heute das Kap. 8 den Hergang darstellt, hätten sich die Ankläger einen guten Teil der Wirkung selbst verscherzt durch Verlesung der betreffenden Gedichte, die ja deutlich zeigen mußten, daß von Zaubersprüchen keine Rede sein konnte. Allein niemand bärgt uns dafür, daß sie das malum carmen und die von Apuleius vorgebrachten Verse wirklich identifizierten, letztere können verlesen worden sein lediglich ihrer intemperantia wegen, während mit dem malum carmen anderes gemeint war, und erst Apuleius beides zusammenschiebt.

Kap. 10 S. 11, 24 f. Helm:

Illud etiam reprehendi animadvertisti quod, cum aliis nominibus pueri vocentur, ego eos Charinum et Critiam appellitarim.

Eine Verbindung dieses Vorwurfs mit dem Zaubereiverbrechen erscheint ausgeschlossen. Es kommt wohl vor in Magie und Volksglaube, daß der Name geändert wird; etwa magische Pflanzen erhalten Decknamen, um die *noä5us* schwerer erscheinen zu lassen<sup>4</sup>, bei Menschen hingegen wird der Name nur geändert<sup>5</sup> oder verschwiegen<sup>6</sup>, um den Träger vor dä-

<sup>8</sup> Ibid. XXVIII 19. Incantamentorum amatoria imitatio ist gesagt mit Beziehung des Beiworts auf das Subjekt statt auf den abhängigen Genetiv, statt incantamentorum amatoriorum imitatio. Vgl. die incantamenta amatoria bei Ammian Marc. 29, 2 Anf.

<sup>4</sup> Liste im pap. Lugd. I. XII 17ff. Vgl. Dieterich in Fleckeis. JJ. Suppl. 16 S. 780/1. Wessely, Neue griech. Zauberpap. D. W. A. 1894 S. 15.

<sup>•</sup> So sollen im Mittelalter die Juden nach schwerer Krankheit ihren Namen gewechselt haben, C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters S. 229.

<sup>6</sup> J. G. Frazer, The golden bough <sup>\*</sup> I 412 ff.; III S. 481 Names, 482

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nat. hist. IX 79. <sup>9</sup> Ibid. VIII 83.

monischen Einflüssen zu schützen<sup>1</sup>. In den Fällen aber, wo ein übernatürlicher Einfluß geübt werden soll, bei Defixionen und im Liebeszauber, kommt alles auf die eindeutige Bestimmung des Opfers an<sup>3</sup>, und darum hat in solchem Zauber nur der wirkliche Name seinen Platz, dessen Kenntnis ja schon an und für sich Macht über den Träger verleiht<sup>3</sup>. Demnach hätten, wenn man annimmt, daß durch jene carmina amatoria Liebe habe erzwungen werden sollen, gerade die richtigen Namen der Knaben stehen müssen. Allerdings wird auch hier zu fragen sein, ob es nicht vielleicht erst Apuleius ist, der aus der Mücke den Elefanten macht, während die Kläger über diese Tatsache rascher weggegangen waren.

Kap. 13 S. 15, 13 ff. Helm:

Sequitur enim de speculo longa illa et censoria

Parents. "Unbekannt ist dir dieser Mann", sagt der indische Zauberer zu dem Rachedämon, vor dem er sich schützen will, Atharva-veda X 1, 8; VIII p. 563 Lanman. Vgl. Deubner, Arch. f. Relw. IX 289; W. Wundt, Völkerpsychologie II 2 (1906) S. 252;3.

<sup>1</sup> L. Radermacher, Zur Hadesmythologie, Rh. Mus. LX (1905) S. 586 ff. (Aristoph. Ran. 297 ff.). Ein derartiger Grund wird wohl auch vorliegen, wenn nach Her. I 146 die karischen Mädchen gelehrt werden, nie den Namen ihres Gatten zu nennen; bloße "Ehrfurcht" genügt zur Erklärung kaum (vgl. E. Maaß, Orpheus S. 71. 91).

<sup>3</sup> Daher die Formel tor detra tijs detra mit Zusatz des Mutternamens, der unter allen Umständen eindeutig bestimmt. In den Kreisen, aus denen vornehmlich unsere Fluchtafeln stammen, mag oft genug der Vater unbekannt gewesen sein. S. pap. Par. 316. 2908, Lond. 121, 314 W. 305 K; 478 W. 471 K; weitere Beispiele im Verlaufe der Arbeit. Reichliche Belege bieten die Fluchtafeln, z. B. Audollent, Def. tab. quotquot innotuerunt Paris 1904 p. 41 sq., 448 (dort weitere Literatur), dann etwa no. 51, 129, 155, 160, 161, 162, 198, 250, indices I. A. 2° p. 438; I. B. 1° p. 440, 441, 442; I. B. 2° 442-446, I. D. 1° u. 2° p. 448. Für die gleiche Gepflogenheit der attischen Tafeln siehe deren Ausgabe von R. Wünsch im Appendix des CIA (IG III 3) 1897. Vgl. auch: L. Blau, Altjüd. Zauberwesen, 1898, S. 85; Dieterich, Mithrasliturgie 1903, S. 112, 2. 3; R. Heim, Incant. magica, Fleckeisens JJ. Suppl. 19 (1893) S. 463 ff.; 474, 1 no. 93.

<sup>3</sup> Vgl. Dieterich, Mutter Erde, Lpz. 1905 S. 34; v. Negelein, Bild, Spiegel u. Schatten, Archiv f. Relw. V (1902) S. 35,6; vom άληθινον ὄνομα der Götter und Dämonen wird später zu handeln sein. oratio de quo pro rei atrocitate paene diruptus est Pudens clamitans: "Habet speculum philosophus"<sup>1</sup>.

Spiegelzauber, an den man wohl bei der Lektüre obiger Stellen zunächst denkt, ist aus dem Altertum nur äußerst spärlich bezeugt: er fehlt ganz in der erhaltenen Zauberliteratur<sup>2</sup>. Die paar Nachrichten, die wir haben, sind aufgeführt von Wünsch, in den Hess, Blättern für Volkskunde 1904<sup>8</sup>. Das eine Zeugnis liefert Pausanias<sup>4</sup>. der erzählt, man habe zu Patrai einen Spiegel bis auf die Oberfläche einer Quelle herabgelassen, um zu erkennen, ob ein Kranker genesen werde; nachdem der Spiegel wieder emporgezogen gewesen sei, habe man darin den Betreffenden gesund oder als Leiche gesehen. Das andere<sup>5</sup> berichtet, Kaiser Didius Julianus habe neben anderem Zauber getrieben et ea, quae ad speculum dicunt fieri, in quo pueri praeligatis oculis incantato vertice respicere dicuntur. Der Knabe soll dann auch gesehen haben. was später wirklich eintrat<sup>6</sup>. Schließlich könnte man noch einen Zukunft weissagenden Spiegel in der Art jener von Patrai finden in der Bemerkung des Artemidor 7: Katontelζεσθαι... νοσοῦντας ἀναιρεῖ· γήϊνον γάρ ἐστιν τὸ χάτοπτρον, έξ οίας αν ή πεποιημένον ύλης. Wenn sich der Kranke in einem Spiegel sieht, der rhiror 8 ist, so bedeutet das, daß die Ge ihn bald in sich aufnehmen wird. Die Gepflogenheit des

<sup>1</sup> Weitere Erwähnungen des speculum in unserer Rede siehe im Index.

<sup>3</sup> Nur pap. Par. 2298 droht der Magier der Luna, er wolle ihr zeigen κάτοπτοον την Βουσα σαντην Βαυμάσεις, das scheint ein ähnlicher Zauber zu sein wie der, daß man den Hagelwolken Spiegel entgegenhält, sie zu vertreiben: Frazer zu Paus. II 34, 3 (tom. III p. 289 90).

<sup>3</sup> "Ein Odenwälder Zauberspiegel" S. 154ff.; die antiken Zeugnisse S. 157/8. <sup>4</sup> VII 21, 12. <sup>5</sup> Spartian, vita Didii Iul. VII 9sqq.

• Vgl. A. Bouché-Leclercq, Hist. de la divination dans l'antiquité, Paris 1879, I 340, 2 und denselben in Daremberg-Saglios Dictionnaire des ant. II 1 S. 309 Sp. 2. 'Onirocr. II 7, p. 90, 24 sq. Hercher.

<sup>6</sup> Das Material der antiken Spiegel kommt aus der Erde und behält so etwas von deren Götterkraft. Vgl. unsere "Erdspiegel". Dagegen darf man aus unserer Rede Kap. 15 S. 17, 11 H. nicht auf Silber als Material der Zauberspiegel schließen wollen. Vgl. Plaut. most. 268; Plin. n. h. XXXIV 160; Apul. Florid. II 15. — Baumeister, Denkm. III 1690; Marquardt-Mau, Privatl. der Römer" Lpz. 1886, S. 690, 3; Gerhard, Etr. Spiegel I 77 Anm. 26, 27, 34; 79 Anm. 54.

#### Adam Abt

Spiegelzaubers läßt sich nachweisen von den Zeiten der indischen Veden<sup>1</sup> bis auf unsere Zeit<sup>2</sup>: er läßt sich nachweisen bei Chinesen<sup>3</sup> und Arabern<sup>4</sup> und hat im ganzen Mittelalter eine Rolle gespielt<sup>5</sup>. Abbildungen gibt außer Wünsch in dem oben genannten Artikel noch G. C. Horst in der Zauberbibliothek (6 Teile, Mainz 1821-26) I 125 und II 103/4 °. Die Verwendung ist immer die, daß der Spiegel durch Gebet und Besprechung die Fähigkeit erhält, räumlich und zeitlich unerkennbar und unerschließbar weit Abliegendes dem Magier im Spiegelbild zu offenbaren. Unser Apuleius wird als Zeuge dafür auch einmal angeführt und zwar in einer alten Realencyclopädie 7, wo man liest: "Spiegel sehen oder Krystallen sehen werden diejenige aberglänbisch Bemühungen genennet. da man durch einen gewissen Spiegel oder Glas zukünftig oder auch verborgene Dinge zu offenbaren vorgiebt, wovon Agrippa p. 38 de vanitate scientiarum, ... Apuleius in Apologia". Dennoch irren mit dem Verfasser dieses Artikels alle, die in der oratio de speculo Hindentungen auf Zauber finden wollen. die Parallelen bei R. Helm, Lucian und Menipp (Teubner 1906 S. 302/3) tun deutlich dar, daß die Gegner mit diesem Vorwurf

<sup>1</sup> A. Hillebrandt, Vedische Opfer und Zauber (Grundriß d. indo-ar. Philologie und Altertumskunde III. Bd. II. Heft Straßburg 1897) § 87, S. 169.

<sup>8</sup> A. Löwenstimm, Aberglaube und Strafrecht S. 86; Revue des traditions populaires VIII, 1893, S. 542 (ordalie de mariage); Vogt-Siebs, Schlesiens volkst. Überlieferungen II 1, S. 13 no. 21; II 2; § 612 S. 236; Wuttke-Meyer, Deut. Volksabergl.<sup>5</sup> § 354 ff. S. 245 f., § 773, S. 484; Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XI (1901) S. 278.

<sup>8</sup> Vgl. O. Schultze, Verhandl. d. II. internat. Kongresses für allgem. Religionsw. Basel 1904, S. 205: sie wenden Spiegel an, um das wahre Wesen der Dinge zu erkennen und Geister, die in Tiergestalt erscheinen, zu entlarven.

<sup>4</sup> Vgl. Ibn Khaldoun bei Maury, La magie et l'astrologie p. 435, 437/8, 441 ff.

<sup>b</sup> C. Meyer, Aberglaube des Mittelalters, Basel 1884 S. 282/3; Du Cange, Glossar. med. et infim. latin. s. v. Specularii; J. Hansen, Quellen und Unters. z. Gesch. d. Hexenwahns 1901 Bonn S. 3, 5. 9; 5, 25; 43, 5; 579. 177. J. Weier, De praest. daem., übers. v. Joh. Fuglinus Frankfurt 1586 p. 102.

<sup>6</sup> Mannhardt, Zauberglaube und Geheimwissenschaft im Spiegel der Jahrh.<sup>5</sup> 1897 ist von S. 67 an bloßer Abdruck von Horst's Werk.

<sup>7</sup> Lexicon universale unter "Spiegelschen", angeführt bei v. Negelein, Bild, Spiegel und Schatten im Volksglauben, Archiv f. Relw. V 1902 S. 27. 1

nur zeigen wollten, "daß es diesem Scheinphilosophen mit Entsagung und Verzicht auf äußere Güter nicht so ernst ist".

Kap. 13 S. 16, 2f. Helm:

Magis piaculum decernis speculum philosopho quam Cereris mundum profano videre.

Piaculum ist hier nicht "Sühnmittel", sondern "Verbrechen, das gesühnt werden muß". Der Sprachgebrauch ist seit Ennius zu belegen: vgl. Ennius Telephus frg. 2 v. 331 S. 182 Vahlen<sup>9</sup>; Varro I. I. VI 29; Liv. XXXIX 47, 11; Festus s. v. muttire p. 145 Müller, 125 Thewrewk; Plin. nat. hist. VII 116; Tac. ann. I 30 mit der Anmerkung von Nipperdey-Andresen (10. Aufl. 1904 S. 87); cod. Iustin. IX 19, 5.

Ähnlich ist der Gebrauch des synonymen purgamentum, das als "etwas, das abgewaschen werden muß, Befleckung" z. B. steht bei Petron. sat. 134 S. 100, 25 Buech.: aut quod purgamentum nocte calcasti in trivio aut cadaver?

Kap. 17 S. 20, 10 Helm:

Quod quidem velim mihi respondeas, qui potuerim ex uno (sc. servo) tris manu mittere, nisi si et hoc magicum est.

Apuleius verdreht hier wieder einmal den Sinn des von den Gegnern Ausgesagten. Im Ernste haben die nicht daran gedacht, zu behaupten, Apuleius habe seine Dienerschaft durch Zauberei vermehrt und dann drei von diesen magischen Dienern freigelassen<sup>1</sup>. Der Kläger hat in seiner Rede wohl nur dem Stadtklatsch Ausdruck gegeben, der sich darüber aufhielt, daß ein Mensch, der mit einem einzigen Sklaven kümmerlich genug eingezogen war, durch eine reiche Heirat seine Lage so sehr verbessert habe, daß er nun drei Sklaven auf einmal frei lassen konnte. Der Verweis darauf hat für den Ankläger den Zweck, zu zeigen, daß auch die materielle Aufbesserung, die sich für den Rhetor aus der Heirat mit Pudentilla ergab, immerhin groß genug gewesen sei, um einen Liebeszauber zu lohnen.

27]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Freilassen ist das Entscheidende; zauberische Vermehrung der Sklavenschaft kommt vor (Lukian Philops. 35; Suidas s. v. Pases II 2 S. 139 Bernhardy; pap. Ber. I 111, 112), freilassen wird die aber natürlich niemand.

Kap. 23 S. 27, 18 ff. Helm:

Neque enim diu est, cum te crebrae mortes propinquorum immeritis hereditatibus adeo fulserunt, unde tibi potius quam ob istam teterrimam faciem Charon nomen est. Vgl. Kap. 56 S. 64, 8 H: (adgnomentum inditum) Charon, ut iam dixi, ob oris et animi diritatem.

Daß man sich im Altertum von den Gestalten des Hades eine lebendige Vorstellung machte, ist begreiflich; ebenso, daß man darauf kam, den Fährmann, der die Seelen übersetzt, häßlich sich zu denken. So ist schon auf jenem merkwürdigen schwarzfigurigen Gefäß in München, das, auf einem Grabe aufgestellt, zum Eingießen der Spenden diente<sup>1</sup>, Charon zwar nicht gerade häßlich dargestellt, aber man versteht, daß von diesem mürrischen, herrischen Alten zum häßlichen kein weiter Weg war. Diesen Weg sehen wir dann zurückgelegt in den Darstellungen der attischen Lekythen, die Pottier gesammelt hat<sup>2</sup>; so besonders auf dem Lecythos bei Benndorf, Griech. und sicil. Vasenbilder, Atlas Taf. XXVII 1<sup>3</sup>.

Noch höher gesteigert ist der Typus des abstoßend Häßlichen auf Darstellungen des etruskischen Totendämons. In Betracht kommen hier Vasen<sup>4</sup>, sowie eine ganz hervorragend lebendige Darstellung in der *tomba dell* orco, die ihn uns triefäugig, spitzohrig, mit struppigen Augenbrauen und einer Hakennase

<sup>8</sup> Wiederholt bei Baumeister, Denkmäler I Fig. 414 und in Roscher's Lexikon der Mythologie zum Artikel Charon; vgl. Pottier a. a. O. 2° und denselben zu 7°, 12°; Antike Denkmäler I Taf. 23; Arch. Zeitung 1885 Taf. 3; S. Reinach, Repertoire des vases I p. 456/7; O. Waser, Charon, Charos, Charun 1898 Anhang 1 S. 105 ff.; G. Krüger, Charon und Thanatos, Progr. Charlottenburg 1866.

<sup>4</sup> Mon. dell' Inst. II 9; Springer-Michaelis, Handbuch I<sup>8</sup> S. 385; Monumenti dell' Inst. XI tav. 4, 5; G. Körte, Annali dell' Inst. LI (1879) S. 299 ff., tav. d'agg. V; Reinach, Rep. I p. 219, 343; Furtwängler, Beschreib. der Berliner Vasensammlung 2952 S. 826; 2954 S. 827.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Furtwängler, Charon, Archiv für Religionsw. VIII (1905) S. 191; Höfer bei Roscher, Myth. Lex. III S. 2781 ff. unter Porthmeus; Herzog im Arch. für Relw. X (1907) S. 223 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pottier, Étude sur les lécythes blancs attiques Paris 1883 (über Charon: p. 34ff.); R. C. Bosanquet, Some early funeral lecythoi, Journ. of Hell. Stud. XIX (1899) S. 182ff.

im warzigen Gesicht zeigt<sup>1</sup>. So ähnlich beschreibt ihn dann auch Vergil<sup>2</sup> als horrendus . . . terribili squalore Charon, cui plurima mento | canities inculta iacet, stant lumina flamma | sordidus ex umeris nodo dependet amictus<sup>8</sup>.

Das Auffallende bei unseren Apuleiusstellen ist die Verwendung des Charonnamens als Spitznamen mit der ausdrücklichen Begründung propter teterrimam faciem. Das Bild des Totendämons ist also den Leuten des zweiten Jahrhunderts so lebhaft vor Augen, daß sie sein Ebenbild unter ihren Mitmenschen erkennen wollen. Der Fall steht, soviel ich sehen kann, völlig vereinzelt<sup>4</sup>, bis er sich wiederholt in unseren Tagen, wo die zakynthischen Bauern einem Mitbürger den gleichen Spitznamen angehängt haben. Ob es wohl auch ob oris et animi diritatem geschah?<sup>5</sup>

Mithelfen konnte zur Zeit des Apuleius zum Aufkommen eines solchen Spitznamens das Auftreten des Charon im Theater, das schon den Griechen nicht ganz fremd war<sup>6</sup>, dann aber in den röm. Zirkusspielen ganz gewöhnlich wurde, wie wir durch Apuleius' Landsmann und jüngeren Zeitgenossen Tertullian

**2**9]

<sup>8</sup> Waser bei Pauly-Wissowa III 2, 2177 (1) nimmt für diese Beschreibung Einfluß der etruskischen Kunst an, während Norden, Vergils VI. Buch S. 215 mit rein griechischen Zügen auszukommen glaubt. Von dieser Beschreibung ist abhängig die bei Dante div. com. inferno III vv. 83, 97 ff., 109. Dante ist dann wieder Vorlage für die bildende Kunst gewesen: einerseits für Miniaturen der Dantehandschriften (C. Morel, Une illustration de l'enfer de Dante, LXXI miniatures du XV<sup>o</sup> siècle. Paris 1896, Pl. VII) andererseits für Michelangelo (phot. Alinari no. 12648; E. Steinmann, Sixt. Kapelle, München 1905, Text. Bd. II S. 552, 558 ff., 569 ff., bes. 580).

<sup>4</sup> Die Xaquerires bei Plut. Ant. 15 heißen als "Todeskandidaten" so.

<sup>b</sup> Vgl. B. Schmidt, Volksleben der Neugriechen I 225, 2; O. Waser, Charon S. 23. In den modernen Erzählungen bei G. Politis, Meletai I S. 613 (Athen 1904) findet sich, soweit ich sehe, kein Zug, der auf das Fortleben des abschreckend häßlichen Charontypus mit Sicherheit schließen ließe.

<sup>6</sup> Athenaeus VIII p. 341 C.

103

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mon. dell' Inst. IX tav. XIV b. Eine weitere Darstellung bietet das Totenopfer des Achill, Mon. dell' Inst. VI 31, bei Martha, l'art étrusque p. 395, bei Springer-Michaelis, Handbuch der Kunstgesch. I<sup>\*</sup> S. 384. Das gesamte Material bei O. Waser, Charon, Anhang II S. 127 ff.; vgl. ferner Mon. dell' Inst. II 5; Gerhard, Etrusk. Spiegel I CIV. III S. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Aen. VI 298.

erfahren<sup>1</sup>. Wie jene vermummten Arenadiener ausgesehen haben, wissen wir zwar nicht, man wird aber ihrer Maske das ihrem Amte entsprechende *dirum et tetrum* schon gegeben haben<sup>3</sup>.

Kap. 25 S. 29, 11 f. Helm :

Quin ostenditis, quod insimulavistis . . . inconcessa maleficia et artis nefandas?

Wie maleficium, über das oben gehandelt wurde<sup>8</sup>, bezeichnet auch ars mit einem entsprechenden Beiwort oder im Zusammenhange auch ohne dies den Zauber. Der hat ja zum mindesten in seiner weiteren Ausgestaltung eine Technik nötig, die von der Naturanlage allein — auch die gehört dazu<sup>4</sup> — nicht erreicht werden kann. Auch für diesen Sprachgebrauch seien einige Beispiele angeführt<sup>5</sup>: bei [Quint.] decl. X wird der Magier definiert als Mensch cuius ars est ire contra naturam<sup>6</sup> und etwas später<sup>7</sup> wird sein Zauber noch einmal ars genannt. Apuleius selbst spricht in der Apologie noch an zwei Stellen von den artes magicae<sup>8</sup>, öfter in den Metamorphosen<sup>9</sup>, wo unsere artes nefandae als artes malae et facinorosae illecebrae wiederkehren<sup>10</sup>. Ebenso erscheinen die malae artes bei Lactantius<sup>11</sup>, und von Paulus an in der juristischen Literatur<sup>1\*</sup>; ein halbes

<sup>1</sup> Tert. adv. nat. I 10 (I 330 Ochler): quod Ditis pater Iovis frater, gladiatorum exequias cum malleo deducit; fast wörtlich wiederholt Apol. 15 (I 173 Ochler). An beiden Stellen spricht der malleus für einen Totendämon in der Art des etruskischen Charon.

<sup>2</sup> Vgl. noch die Artikel "Charon" bei Daremberg-Saglio, Dict. des ant. I 2 p. 1099 ff. (Saglio); Pauly-Wissowa III 2 S. 2177 (1), (Waser); Roscher, Myth. Lex. I 885 ff. (Roscher). Für die Vorstellung vom Seelenfährmann bei anderen Völkern: J. Zemmrich, Toteninseln und verw. geogr. Mythen, Diss. Lps. 1891 S. 19. <sup>4</sup> S. 16.

<sup>4</sup> Die Naturanlage erwähnt als μαγική ψυχή im pap. Par. 210; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) S. 106 ff.

<sup>b</sup> Andere im Thes. ling. lat. II p. 665 l. 34-66.

<sup>•</sup> 15 p. 201, 15 Lehnert. <sup>7</sup> 18 p. 205, 10 L.

<sup>•</sup> Kap. 41 S. 48, 8 H. Kap. 80. 88, 22.

• I 8; II 1. 5. 21. 29. 30; III 17. 21. <sup>10</sup> II 5.

<sup>11</sup> Div. Inst. II 16, 4; IV 15, 19 (epit. 23 (28) 6); vgl. Augustin. civ. dei VIII 19; X 9, 11; XXI 6; Arnob. adv. nat. I 43; II 13 Schluß; Acta Ap. apocr. I 3, 7; 63, 16; 147, 11.

<sup>18</sup> Paulus sent. ad fil. V 23, 17: magicae artis conscios . . libros magicae

1 1000

Dutzend von Synonyma für Zauber, alle mit *artes* und einem Beiwort gebildet, findet sich bei Ammianus Marcellinus<sup>1</sup>. Von späteren Dichtern<sup>2</sup> sei Claudian genannt<sup>3</sup>.

Anch hier mag als Zeuge für das Fortleben des Begriffs Burchard von Worms in seinem *Corrector et medicus*<sup>4</sup> auftreten, aus noch späterer Zeit habe ich den Ausdruck *pessima ars* für Zauber zufällig gefunden bei Thomas Ebendorfer von Haselbach *de decem praeceptis*<sup>5</sup>.

Im Griechischen entspräche  $\tau \epsilon \chi r \eta$ : das Wort findet sich aber, soviel ich sehe, in der magischen Literatur nicht; an einer Stelle, wo Zauberkunst auszudrücken war, steht  $\mu \alpha \gamma u x \eta$  $\epsilon \mu \pi \epsilon \iota \rho (\alpha, nicht \tau \epsilon \chi r \eta, weil es sich an der betreffenden Stelle$ nicht um einen Neuling handelt, der erst eingeweiht wird, $sondern um einen Wissenden, der soeben den <math>\pi \alpha \rho \epsilon \delta \rho \sigma \sigma$  mit Erfolg beschworen hat und ihn nun ausfragt  $\pi \epsilon \rho \epsilon \pi \alpha r \tau \omega r$ ,  $\delta \sigma \omega r \epsilon \sigma \epsilon r \eta \mu \alpha \gamma \iota x \eta \epsilon \mu \pi \epsilon \iota \rho \ell \alpha^{\epsilon}$ : für einen, der sich auf dem Gebiete schon auskennt, ist die weitere Vervollkommnung eben keine  $\tau \epsilon \chi r \eta$  mehr, sondern bloße Erfahrungssache, Routine,  $\epsilon \mu \pi \epsilon \iota \rho (\alpha.$ 

artis; Dig. XI 3, 1 § 5; cod. Iust. VIIII 18, 4, 6, 9; cod. Theod. IX 42, 2, 4 ist artis zu ergänzen, wenn nicht für magicae zu lesen ist magiae.

<sup>1</sup> Pravae artes XXI 1, 7; artes nefariae XXVI 3, 2; malae XXVI 3, 4; secretae XXIX 1, 7; interdictae XXIX 2, 2.

<sup>\*</sup> Die Hauptstellen der augusteischen Dichter siehe im Thes. l. l. a. a. O.

<sup>a</sup> (III) in Rufin. lib. I v. 149.

<sup>4</sup> Kap. 19 bei Friedberg, Aus deut. Bußb. 91: Per sortilegam et magicam artem; Kap. 45, Friedberg S. 100: Quadam arte malefica libidinem virorum extinquunt, ut legitimis (sc. uxoribus) prodesse non possint neque cum eis coire. Derselbe, Sammlung der Dekrete bei J. Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> III 405 int. 51: Quacumque arte magica aliud fecit; 405, 10, 1: Ut episcopi studeant, ut perniciosam . . maleficam artem . . eradicent. Vgl. 10, 5; 10, 31 (S. 406).

<sup>b</sup> Schönbach, Zeitschr. d. Ver. f. Volkskunde XII 1902 S. 10. Vgl. Hansen, Quellen und Unters. zur Gesch. des Hexenwahns 1901 S. 9, 18; 11, 3; 17, 3; 20, 4; 30, 9.

• Pap. Berol. I 331. Anderswo findet sich auch  $\tau \delta \chi v \eta \mu \alpha \gamma u \chi \eta$ , so z. B. bei Hippolyt. ref. omn. her. VII 32; Acta Apost. apocr. I 134, 13; 146, 12; 201, 12; II 2, 246, 2; 273, 6; Cypriani confessio 8:  $d\nu \alpha \chi \omega \rho o v \sigma \eta s \tau \tilde{j} s \sigma \rho \tau \pi \sigma$ olas Kunquards  $\tilde{\eta} u \eta v \tau \eta s \tau \delta \chi v \eta s \pi \tau \eta \rho \eta \mu \delta v \eta s$ . Auch die Schwesterwissenschaft der Astrologie ist  $\tau \delta \chi v \eta$ : Fr. Cumont, Les rel. orientales p. 203; 312.

# ZWEITER ABSCHNITT

## Die Definitionen der Magie. Kap. 25-27

## S. 29, 25 Helm-31, 27

Einen Übergang von den calumniae der Einleitung zum ipsum crimen magiae bilden die Kapitel 25-27 (S. 29, 14 bzw. 25 Helm-31, 27 Helm bzw. 33, 25.). Sie enthalten eine grundlegende Erörterung: Was ist ein Magier? Was ist Magie? Erst wenn diese Begriffe feststehen, kann Apuleius die Verteidigung in Angriff nehmen, deren Grundlinien er im zweiten Teil von Kap. 27 und in 28 zieht, indem er zunächst die einzelnen crimina angibt und dann die Methode seiner Entgegnung.

Kap. 25 S. 29, 25 Helm:

Persarum lingua magus est qui nostra sacerdos.

Die  $\mu \dot{\alpha} \gamma o \iota$  tauchen zunächst als hervorragendes Geschlecht und als Priester unter den Medern auf<sup>1</sup>, als Priester kennt sie Xenophon<sup>2</sup>, der sie von Kyros eingesetzt sein läßt<sup>3</sup>  $\dot{\nu}\mu\nu\epsilon\bar{\nu}\nu$  $\tau\epsilon$  dei  $\dot{\alpha}\mu\alpha$   $\tau \tilde{\eta}_i$   $\dot{\eta}\mu\epsilon\rho\alpha$   $\tau o\dot{\nu}_S$   $\Im\epsilon o\dot{\nu}_S$ . In ihre Reihe wird dann Zogwaorons  $\dot{\nu}$   $\mu\dot{\alpha}\gamma\sigma_S$  gestellt<sup>4</sup>. Von römischen Schriftstellern erwähnt sie als Priester und Weise z. B. Cicero<sup>5</sup>; als sacer-

<sup>8</sup> Über die angebliche Einsetzung durch Kyros siehe Ed. Meyer, Gesch.
d. Altert. I § 449, S. 541.
<sup>4</sup> S. u. zu Kap. 90 S. 100, 12 Helm.

<sup>5</sup> De div. I 23; I 41: In Persis augurantur et divinant magi, qui congregantur in fano commentandi causa et inter se colloquendi. Nec quisquam rex Persarum esse potest, qui non ante Magorum disciplinam scientiamque perceperit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Her. I 101. 132. <sup>3</sup> Cyrop. VIII 1, 23.

dotes führt sie auch Vitruv ein<sup>1</sup>. Ebenso spricht Strabo<sup>2</sup> von ihrem Ursprung und ihren Pflichten; auch bei Ps. Lukian<sup>3</sup> wird ihr priesterlicher Charakter betont, und diese, ursprünglichere Auffassung, die Zauberer und Priester noch nicht trennt, hält sich auch noch weiter<sup>4</sup>; wir finden sie z. B. unter Justinian in einem Friedensvertrage<sup>5</sup>.

Als dann das persische Reich und seine Religion in den Gesichtskreis der griechischen Stämme traten, machte das, was jene Magier an Dämonenbeschwörungen, Divination und ähnlichem leisteten, und wohl noch mehr das, was man ihnen bloß zutraute, so sehr den Eindruck des Unheimlichen, daß man die Macht dieser Leute und derer, die sich dafür ausgaben, fürchtete, besonders wenn diese Macht zum Schaden eines Menschen angewandt wurde. So vermischte sich die Vorstellung des persischen  $\mu \dot{\alpha} \gamma o_S$  mit der des Zauberkünstlers und Schadenzauberers, deren es doch wohl schon vor 480 in Hellas gegeben hatte<sup>6</sup>: auf diese Weise entwickelt sich dann

<sup>1</sup> Vitruv VIII praef. 1.

\* XVI p. 1106 A (649 Müller-Dübner).

\* Macrob. 4: Μάγοι γένος τοῦτο μαντικὸν καὶ θεοῖς ἀνακείμενον παρά τε Πέρσαις . . . καὶ Σάκαις καὶ Μήδοις.

<sup>4</sup> Vgl. Porph. de abst. IV 16 p. 253 Nauck; Diog. Laert. Procem.; dann besonders den ausführlichen Abschnitt bei Ammian. Marc. XXIII 6, 32-35; Snidas s. v. μάγοι.

<sup>8</sup> Menandri protect. frgm. FHG IV 213 col. 2 Müller: Friedensvertrag Justinians mit den Persern, darin die Bestimmung περὶ τῶν ἐν Περοίδι Χριστιανῶν . . μήτε καταναγκάζεσθαι μαγικὴν μετιέναι θοησκείαν . . , andrerseits dürfen die Christen auch nicht μετατιθέναι μάγους ἐς τὴν καθ' ἡμῶν (d. h. christlich) δόξαν. Magie und Christentum sollen also für Persien gleichberechtigte Religionen sein. Vgl. noch: Pauly Realenz. IV 1365 ff., 1380; Zöckler in der Realenz. f. prot. Theol. und Kirche<sup>3</sup> XII 62, 64; Maury, Magie et astrologie, l<sup>ère</sup> sect. chap. II 23-26, 30 ff.; M. Jastrow, Relig. Babyl. und Assyr. I, Gießen 1904, 286 = S. 269 f. der engl. Ausg. (Religions of B. and A., Boston 98).

<sup>6</sup> Für die Begriffsentwicklung von  $\mu a \gamma os$  vgl. Fr. Cumont, Les religions orientales 1907 S. 227ff. O. Hirschfeld in seiner Dissertation de incant. et devinctionibus amatoriis apud Graecos Romanosque, Regismont. 1863, nimmt an, daß die Magie überhaupt in Griechenland erst eine Folge des Persersturms sei; das mag für Einzelheiten zutreffen, ganz ohne Zauberglauben werden aber auch die Griechen des 6. und 7. Jahrh. nicht gewesen sein; manchen geschnittenen Stein von Kreta und manches Goldblättchen

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

8

33]

das Fremdwort  $\mu dyog$  zum Begriff des  $\pi ormedes$ , des gefährlichen Verbrechers, cuius in leges di superi manesque torquentur, qui nocturno terribili ululatu profundum specus et ima terrarum movet, modo servientium revocator animarum, nunc idem crudelis et inecorabilis custos<sup>1</sup>, wie es die Matrone bei Ps. Quintilian ausdrückt. In dieser Gestalt finden wir den  $\mu dyos$  bei Heraklit<sup>2</sup>, bei den Tragikern<sup>3</sup>, im 4. Jahrh. stellt Äschines<sup>4</sup>  $\mu dyos$  und  $\pi ormedes$  als äquipotente Begriffe einander gegenüber. Aus dieser Sphäre übernehmen dann die Römer den Ausdruck<sup>5</sup>, er wird bei ihnen zum juristischen Begriff für Zaubereidelinquenten<sup>6</sup>, während im Volk die einfachere Bezeichnung maleficus lebt, und geht mit Bildung und Gesetz der Römer ins deutsche Mittelalter herüber; auch der Portugiese Martin von Braeara weiß den alten Juppiter nicht schlechter zu machen, als daß er sagt: fuerat magus<sup>7</sup>.

Kap. 26 S. 30, 13 ff. Helm:

Auditisne magiam ... artem esse dis immortalibus acceptam<sup>8</sup>, colendi eos ac venerandi pergnaram, piam scilicet et divini scientem ..?

Daß diese Erklärung der Magie für den Gottesdienst der persischen Priester zutreffen muß, ist selbstverständlich; aber auch ein Magier des 4. Jahrh. n. Chr., der für unser Empfinden gar nichts Priesterliches mehr hat, hätte sich mit dieser Definition einverstanden erklärt. Seine Kunst geht im letzten Grunde auf göttlichen Ursprung zurück: πάντων μάγων άρχη-

der Schachtgräber von Mykene wird man für mehr als für ein Schmuckstück ansehen müssen.

<sup>1</sup> Decl. X 19 S. 205, 16 ff. L.; vgl. VII S. 194, 13 ff. L.

\* Frg. 14 Diels bei Clem. Alex. Protrept. 22 S. 16, 24ff. Stählin.

<sup>8</sup> Z. B. Soph. Oed. Rex 387; Eur. Or. 1497.

<sup>4</sup> Aesch. III § 137, vgl. auch Headlam, Ghost-Raising, Magic and the underworld, Class. Review 1902, 60; von späteren Hippolyt, Ref. omn. her. IV 28-42; Acta Apost. apocr. I 130, 2. 14; 136, 15.

\* Z. B. Plin. n. h. XXX Anfang; XXVIII 85; XXIX 53; XXXVI 189; Suet. Nero 34; Lampr. Heliog. 9; Apul. met. II 5 S. 29 Helm.

Mommsen, Strafrecht, a. a. O. 640. 'Kap. 7 p. 7 Caspari'.

<sup>6</sup> Für den Ausdruck *dis acceptus* vgl. Acta Apost. apost. apost. I (Lipsius) S. 72, 26. Simon magus und Petrus sollen vor dem Präfekten beweisen gui ex illis acceptus sit deo. yérng ist niemand anders als Equips  $\delta \pi q \epsilon \sigma \beta v g$  Toidog  $\pi \alpha r m q \epsilon^{1}$ ; man redet eingeweihte Könige ganz unbefangen mit  $\mu \epsilon \gamma v \sigma r \epsilon^{2}$  $\mu d \gamma \omega r^{2}$  an, beruft sich auf das Zeugnis der  $\pi \lambda \epsilon l \sigma r o \iota \tau \omega r \mu d \epsilon^{2}$  $\gamma \omega r^{3}$ . Man hat also den Namen noch durchaus als Ehrennamen empfunden, wenigstens in den Kreisen der Zauberer selbst.

Und daß sie ihr Tun, das andere als maleficium bezeichneten, noch als heiliges Amt ansahen, eben als ars deos colendi pergnara, beweist der Umstand, daß sie ihrer Kunst den Namen der isgà µayeia<sup>4</sup> geben und sich rühmen, sogar Kaiser Hadrian habe die  $\Im$ eiding der Wunder eines ihrer Hauptvertreter anerkannt<sup>6</sup>. Psellos<sup>6</sup> hat ganz Recht, wenn er erklärt: Mayeiav ... µegida yoüv sivai rairnv qualv ing iegaring inter ornµng<sup>7</sup>, ihre Beschwörungen sind xalai<sup>7</sup>, der Magier selbst ein arde Solos<sup>6</sup>, ein vir divinus<sup>9</sup>; divinitate enim plenos se esse

<sup>2</sup> König Psammetich, pap. Par. 243.

<sup>a</sup> Pap. Par. 2081.

<sup>4</sup> Pap. Par. 160; Berol. I 127. 299. 317. 322; II 82a; Indices der Papyrus-Ausgaben s. v. *legós*.

<sup>b</sup> Pap. Par. 2447ff. την δύναμιν της Seias αὐτοῦ (Pachrates) μαγίας. Der Pap. hat nach Seias fälschlich einen Punkt.

• Ilegi daupóror ed. Boissonade p. 40, 18; vgl. Hubert bei Daremberg-Saglio III 2, 1496; Pauly Realenz. IV 1372.

<sup>7</sup> Pap. Par. 2245 κλήζω σ', ἀχούσης μου τῶν ἰερῶν λόγων. Όλβιος ist der, der den Zauber kennt; Kret. Fluchtafel bei Wünsch, Rh. Mus. 1900 S. 80.

<sup>6</sup> Pap. Par. 1135: Xaipere, οἶς τὸ χaipere ἐν εὐλογία δίδοται (δεδοτε pap.) ἀδελφοῖς καὶ ἀδελφαῖς ὁοίοις καὶ ὁοίαις. Solite hier, wie Wünsch vermutet, christlicher Einfluß vorliegen, so dürfte der ἄνθρωπος ὅσιος in pap. Lond. 46, 431 W. = 417 K. in dieser Beziehung unverdächtig sein; die Leute, die im pap. Par. 522 als ἀγιασθέντες ἀγίοις ἀγιάσμασιν eingeführt werden, sind zunächst Mithrasmysten (Dieterich, Mithrasliturgie S. 60. 100), für den, der dieses Mithrasritual in den Zauberpapyrus gesteckt hat, waren es aber natürlich Zauberer. S. Reitzenstein, Poimandres, Beigabe II S. 278.

• Femina divina, wohl etwas euphemistisch von einer Zauberin: Apul. met. I 8, S. 8 Helm. "Heiliger Mann" heißt noch jetzt auf den Neuhebriden auch der Schadenzauberer (Foy im Arch. f. Relw. X 1907 S. 517).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Par. 2289 f. Über Hermes-Thot als Vater der Isis: A. Erman, Die äg. Religion, Handbücher der kgl. Museen Berlin 1905 S. 245; R. Reitzenstein, Poimandres 1904 S. 117, 118; 136, 4; Wiedemann, Herodots 2. Buch S. 498. Isis ist dann natürlich auch wieder Zauberin: Lucian Philops. 32 lernt Pankrates in αδύτους ύπογείους von der Göttin selbst das Zaubern, vgl. Euseb. praep. ev. II 1, p. 48d (I 59, 13 ff. Dind.); Griffith-Thompson, Pap. col. IX p. 71 (19); XIX p. 125 (7); von Isis-Luna später.

assimulant<sup>1</sup>. Der Magier wird so von seinem Gott ergriffen. daß er ganz erfüllt von ihm ist: ElSé uoi. Eouñ. úc tà Boéan els rà[s] xoillas rur yuraixur kann er beten 2: wenn er seine  $\pi \rho \alpha \xi \epsilon \iota \varsigma$  vornimmt, kommt ihm "etwas Göttliches" in sein Innerstes<sup>8</sup>, und wer dieses Innewohnen des magischen Gottes erreicht, wird dadurch selbst zum Gotte: jene überirdische Macht, die in ihm Wohnung genommen hatte, wird ihn nicht den Tod schauen lassen: Televingarióg ov id gung megigielei ώς πρέπον θεώ, σου δε τό πνεύμα βαστάξας είς άέρα άξει σύν αύτω είς γαρ Αιότ,ν ού χωρήσει άέριον πνεύμα συσταθέν χραταιώ  $\pi \alpha \rho \epsilon \delta \rho \omega^4$ . Die Magie wird also ganz als Mysterium gefaßt. das zur Seligkeit führt<sup>5</sup>, freilich kraft einer eignen Art von Verehrung, die den Zwang nicht ausschließt. Der Zauberer späterer Jahrhunderte hat es nicht anders gemacht: wenn er Geister beschwören will, so hält er sich nicht bloß nüchtern und rein von fleischlicher Befleckung, sondern er muß auch "fleißig beten, gottesfürchtig leben, das Abendmahl empfangen. Werke der Barmherzigkeit üben und alles unnütze Schwören und Fluchen lassen"<sup>6</sup>, das heißt, er tut dasselbe und mehr als der frömmste Christ.

Wie sich der antike Zauberer als Mitglied einer geheimen Kultgenossenschaft fühlte, wird am besten dadurch bewiesen, daß er sich selber  $\mu \dot{\nu} \sigma \eta g$  nennt; wer vom Zauber noch nichts

<sup>1</sup> Rhab. Maurus de consang. nupt., Migne patrol. curs. compl. ser. lat. 110 p. 1098 A.

<sup>2</sup> Pap. Lond. 122, 2; Dieterich, Mithrasl. S. 97ff.; Reitzenstein, Poimandres S. 19 Anm. 2; S. 20; S. 365 (zu S. 141); Erman, Äg. Religion S. 92,3; vgl. Psellos π. ένεργ. δαιμ. p. 24, 1 Boiss.

\* Pap. Ber. I 20; Reitzenstein, Poimandres 228 ff.

<sup>4</sup> Pap. Ber. I 178; es scheinen hier ägyptische Vorstellungen vom verklärten Toten mitzuspielen. S. Erman, Äg. Rel. 90/2; Reitzenstein, Poimandres 227; zu vergleichen wäre etwa die dθανασία, die dem μύστης in pap. Par. 477 (501, 504) verheißen wird: Dieterich, Mithrasl. S. 2/3; Hubert bei Daremberg-Saglio s. v. Magia III 2, 1510 col. 2.

<sup>5</sup> Streng genommen kann das nur die höhere Magie, die  $\Im i i v i i$   $\mu i \lambda os,$  von der haben aber schon die Alten die "pöpelhafte" mit ihren  $\beta o \tau i \nu a und i \pi a dai getrennt: Heliod. Aeth. III 16 S. 93, 1 ff. Bekker.$ 

• Pneumatologia occulta bei Horst, Zauberbibliothek I 129. 130ff.; Fausts Höllenzwang ebd. II 119. 126. 138 (Gebete an Gott um Gnade zur bevorstehenden Beschwörung). Die Apologie des Apuleius

versteht, ist *auvomolaoroc*<sup>1</sup>, wird er in die Lehre getan, so heißt das initiare eum musticis disciplinis<sup>2</sup>, kennt er das Gebiet durch und durch, so heißt er uvoraywyóc<sup>8</sup>. In diese Auffassung der Magie, die eben nichts anders ist als eine letzte Spur der Zeit, wo Religion und Zauber noch nicht so scharf geschieden waren wie später, gehören auch die ausgedehnten Reinheits- und Reinigungsvorschriften, die dem Zauberer gegegeben werden und den religiösen Begehungen durchans analog sind 4. Die Vorschriften, die hier in Betracht kommen. sind teils allgemein gehalten, teils sind die *piacula* im einzelnen Falle besonders angegeben. Zu den allgemeinen Vorschriften gehürt es, wenn die Papyri einfach sagen: oúlagge zaJapóc<sup>5</sup>. xa Japoor and narros  $^{6}$ . nooáyveve de nod hueow  $\overline{y}$  and narros  $^{7}$ . αόρει αὐτὸ (sc. τὸ συλαχτήριον) ἁγνῶς 8. Die näheren Bestimmungen lassen sich zusammenfassen in den Satz bei Polemo ": Άγνιστεύοντες από παιτός άγους καί συνουσίας έτι δέ xal tivwy edecuárwy. Mit das wichtigste ist die Enthaltung von geschlechtlichem Verkehr, der als verunreinigend gilt im Zauber wie in der Religion <sup>10</sup>. Darum bedient sich der Magier

<sup>4</sup> Vgl. W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 342 ff.; de Jong, de Apuleio Isiacorum myster. teste, Diss. Lugd. Bat. 1900 S. 58 ff., 64 f.; L. Deubner, De incubatione, Kap. II 17. 28 f. 31. 34. Ganz analog den Zaubervorschriften sind z. T. die άγγεται und καθαρμοί des Demeterdienstes in Kos, die wir eben jetzt aus einer Inschrift (Herzog, im Arch. f. Relw. X 400 ff.) kennen gelernt haben; Ziehen, Leges sacrae graec. II 1 n. 49, p. 149. 150; n. 91. 92, p. 259. <sup>b</sup> Pap. Par. 3083. <sup>c</sup> Lond. 121, 363 K. 371 W.

<sup>7</sup> Pap. Par. 1099, vgl. Dieterich, Abraxas S. 143; 203, 25; Pap. Lond. 46, 215 K. 219 W.; Lond. 121, 334 K. 342 W.; 846 K. 913 W.; pap. Lugd. I. I 37; II 169, 5; pap. Par. 26. 52. 73. 3209 und öfter. H. Oldenberg, Rel. des Veda 1894 S. 411 ff., 487; Tylor, Anfänge d. Kultur II 412 ff.; Rob. Smith, Rel. d. Semiten, Deutsche Ausg. 122 f.

<sup>8</sup> Codd. Astrol. VI App. 61, 5ff.

<sup>9</sup> Paradoxogr. gr. ed. Westermann 181, 13 aus Macrob. V 19.

<sup>10</sup> Reinheit in der Religion z. B. XII Tafeln bei Cic. de legg. II 19; Tibull. II 1, 11; Porph. de abst. II 50, IV 20; Moses Exod. 19, 15; Josephus bei Euseb. praep. ev. VIII 8 p. 366 a. b (I 425, 3 Dindorf), cf. ibid. V 9 p. 197d (I 229, 23 D.); Porph. epist. ad Aneb. (Jambl. ed. Parthey XXXVIII) 28. Der Zweck ist: <sup>•</sup>Onws av els μεγίστην δπιθυμίαν ἀγάγης τον θεον els oś (pap. Ber. I 291).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Lugd. II 173, 12. <sup>2</sup> Ammian. Marc. XXIX 1, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pap. Par. 2254; Kroll Philologus LIV 563.

Adam Abt

gern, wenn er es fertig bringen kann, unerwachsener Kinder als Mittelspersonen, die als natdes do Sopor oft genug in den Rezepten erscheinen<sup>1</sup>. Versagt dieser Ausweg aus irgend einem Grunde, so geht die Veruflichtung der Enthaltsamkeit auf den Magier selbst über <sup>2</sup>. So wird dem Zauberer des pap. Berol. I (v. 41) vorgeschrieben, er solle die Beschwörung des πάρεδρος' vornehmen άγνον' τηρήσας αὐτὸν ἐν ἡμέραις  $\bar{y}$  ἀπὸ surouslas xai yuraixos (Kroll, Philol, LIV 564; vgl. pap. Ber. I 289). Unternehmen zweie die Zauberhandlung, so gilt das Gesetz natürlich für beide. dem Hauptmagier wird eingeschärft: adrdy rdy argowardy (d. h. den Genossen) arvisac and surveylac έπι ήμερων y και σύ άμ' αύτω άγνός . Die Papvri 4 rechnen an solchen Stellen immer mit der Weitergabe ihrer Vorschriften an Personen männlichen Geschlechts, darum wird man eine Reinheitsvorschrift für die Zauberin in ihnen vergeblich suchen : hier füllt glücklicherweise die römische Dichtung die Lücke: Medea, die dem alten Aeson Jugendfrische verleihen will durch Zauber, hält sich vom Hause fern refugitque viriles contactus<sup>5</sup>. Die gleichen Reinheitsvorschriften für den Magier bietet auch der demotische Papyrus<sup>6</sup>, sie kehren wieder im indischen Zauber der Kauśika-Sutra<sup>7</sup>; der jüdisch-kabbalistische Zauber,

<sup>1</sup> Von ihnen später mehr.

<sup>8</sup> Vgl. im Allgemeinen über diese Vorschrift und ihre Bedeutung: L. Deubner, De incub. S. 17; J. G. Frazer, The golden bough <sup>8</sup> I 29; II 910f., 814; Hillebrandt, Ved. Opfer und Zauber, Grundr. d. ar. Phil. III 2, § 89, S. 178; W. Kroll, Ant. Aberglaube (Virchow-Holtzendorff, Sammlung wiss. Vorträge N. F. XII. Serie, Heft 278) S. 28/9 (594/5); K. Th. Preuß, Urspr. v. Rel. u. Kunst, Globus 86 (1904) S. 358, col. 2f. und 87 (1905) S. 399; R. Reitzenstein, Hellenist. Wundererzählungen, Lpz. 1906 S. 66ff., 142 ff.; H. Weinel, Wirkungen d. Geistes u. d. Geister 1899 S. 145 ff., 224 ff.; Wiedemann, Herodots 2. Buch S. 169; Kohler, Arch. f. Relw. IV 1901, 347, 3.

\* Pap. Par. 897.

<sup>4</sup> Wie auch die Zauberbücher des 17. Jahrh., so Arbatel De magia veterum p. 39; Claviculae Salomonis p. 13, 4; Semiphoras und Schemhamphoras p. 7 (alle erschienen Wesel, Duisburg, Frankfurt bei Andr. Luppius 1686). <sup>6</sup> Ovid. met. VII 239.

• Griffith-Thompson, Pap. col. III p. 83 (6); col. V p. 51 (82); col. XVI p. 111 (19); col. XVII p. 117 (26).

<sup>7</sup> W. Caland, Altind. Zauberritual, Verhandelingen der kon. Akademie van Wetenschapen te Amsterdam, Afdeeling letterk. nieuwe reeks, deel III 2 1900 S. 13 (Kauś. Sutr. 7, 29).

.

der unter dem Namen des "Schwertes des Moses" geht<sup>1</sup>, schreibt vor: *The mysteries* ... are practised only in secret, and are not communicadet but to the chaste and pure. Auch die Pneumatologia occulta, die jüdische Quellen zu haben vorgibt, erklärt, wer in die Gemeinschaft der Geister treten wolke, müsse rein und keusch sein, wie Sophnat Panaach, ihr angeblicher Verfasser, es gewesen<sup>2</sup>, die IV. Vorschrift<sup>3</sup> lautet: "Bist du verheyrathet, so enthalte dich neun Tage dess Beyschlafs und aller geilen unzüchtigen Gedanken und fuerwitzigen Sachen und halte dich keusch und rein soviel es menschlich und möglich"<sup>4</sup>.

Die zweite Klasse der Enthaltsamkeitsvorschriften bezieht sich auf die Nahrung: Speisen und Zubereitungsarten, die den Göttern überhaupt oder dem zu zitierenden Gotte zuwider sind, müssen vermieden werden. Dahin gehört z. B. das Verbot der  $i\chi 9 vo \varphi a \gamma l \alpha}$  im ersten Berliner Papyrus<sup>5</sup>, das wohl auf ägyptischem Einfluß beruht<sup>6</sup>, das öfter auftretende Verbot, tierische Nahrung zu sich zu nehmen:  $i\pi e \chi \phi \mu e v \rho e$ , Par. 53, oder  $i \mu \psi i \chi \omega v$ , ebd. 735; Dieterich, Mithrasl. 16, 16; pap. Lond. 121, 449 W. 441 K.; W. Kroll, Ant. Aberglaube a. a. O. S. 30/1 = 596/7. Wie Apuleius in den Metamorphosen es ausdrückt: Praecepit, decem continuis diebus cibariam voluptatem coercerem, neque ullum animal essem et invinius essem<sup>7</sup>; entsprechende Vorschriften lesen wir auch bei Heliodor<sup>\*</sup>.

<sup>1</sup> Ed. M. Gaster, Journ. of the royal asiatic Society 1896 S. 149ff., unsere Stelle S. 174; vgl. S. 194.

<sup>2</sup> Horst, Zauberbibliothek I 122.

<sup>8</sup> Ebenda S. 120; vgl. auch Horst, Vorbemerkungen I S. 23, 3; Wuttke-Meyer, Deutscher Volksaberglaube <sup>8</sup> 1900, Indices unter "Keuschheit".

<sup>4</sup> Geschlechtlich rein muß natürlich auch der sein, der sympathetische Kuren vornimmt; der Hinweis auf Heim, Incantamenta (Fleck. JJ. Suppl. 19 p. 463 ff.) no. 178, 180 möge genügen.
<sup>5</sup> V. 290.

• Wiedemann, Her. II. Buch S. 175, 85, 220. Der beschworene Paredros, der auch für die leiblichen Bedürfnisse seines Meisters sorgt, wie später im Pap. angegeben wird, ist auch nicht dazu zu bringen, Fische oder Schweinefleisch herbeizuschaffen: pap. Berol. I 105 f.

<sup>7</sup> XI 23, 30 S. 284, 290 Helm; vgl. Porph. epist. ad Aneb. (Jambl. ed. Parthey XXXVIII) 29; Porph. de abst. II 44, 45; Cypriani confess. 1; Claviculae Salomonis p. 13, 6.

Aeth. II 23 p. 62, i, Bekker III 11 p. 89, 7B (von Ägyptern ge-

Schließlich wird von dieser Abstinenz der Wein betroffen, wie schon jene Apuleiusstelle zeigt, die ebenfalls ein Beweis für die enge Berührung des Zaubers mit dem Mysterienwesen und damit der Religion ist. Hierher gehört das Verbot des pap. Par. 52 ff., die Praxis des Mithrobarzanes im Lucianischen Menippos<sup>1</sup>, der Pneumatologia occulta<sup>2</sup> nicht minder als die einschläglichen Angaben in Heliodors Roman<sup>3</sup> und jenes merkwürdige Rezept gegen die fallende Sucht, das A. E. Schönbach<sup>4</sup> veröffentlicht hat, in dem es heißt: "Den selben riemen den sol der selbe man denne pinden dem sichen umbe den hals und sol der selbe mensch sich denne enthalten van dem wein, van dem fleische untze daz er chom, da man einen toten wegrabe."

Daß wir unter den "Reinheitsvorschriften" auch die antreffen: änege  $\beta a \lambda avelov$ <sup>6</sup>, wird uns zunächst befremden, sie hat aber ihre Parallelen<sup>6</sup>: es soll die an dem Magier haftende Zauberkraft nicht abgewaschen werden. Häufiger ist ja freilich die Reinigung mit (fließendem) Wasser, das dann jeden Makel abwaschen soll<sup>7</sup>.

sagt); vgl. Reitzenstein, Hell. Wundererz. S. 142 ff.; Deubner De incub. S. 15-17. <sup>1</sup> Luc. Men. 7 (Helm, Lukian und Menipp S. 25); Philops. 8.

<sup>\*</sup> VI, Horst, Zauberbibl. I 130.

<sup>8</sup> Hel. Aeth. I 23 p. 60, 28 Bekker; V 16 S. 136, 26 ff. B.

<sup>4</sup> A. E. Schönbach, Zeugnisse Bertholds v. Regensburg zur Volkskunde (Studien zur Gesch. d. altd. Predigt) Sitzungsb. Acad. Wien. phil.-hist. Klasse Bd. 142 (1900) Abhandl. VII 137; vgl. Claviculae Salomonis p. 13, 4.

<sup>5</sup> Pap. Par. 735 (Dieterich, Mithrasl. 16, 10); Deubner de incub. 17.

So bei den Zauberern der Papuas: Kohler, Archiv f. Relw. IV 1901
347, 3; Oldenberg, Rel. d. Veda S. 424/5. Eine wie alte Kulturstufe in dieser Vorschrift festgehalten ist, zeigen die Σελλοι ανιπτοπόδες Hom. Π 234/5.

<sup>7</sup> W. Wundt, Völkerpsych. II 2, 321 d; L. Deubner, De incub. 23; Gaster, Sword of Moses, a. a. O. S. 183, 46; 184, 53, 194; C. Fossey, La magie assyrienne, Paris 1902 S. 17, 70 ff. al.; Frazer, Golden bough <sup>a</sup> III 22; M. Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 1904 S. 378 ff.; E. Rohde, Psyche<sup>a</sup> II 405/6; W. Kroll, Ant. Abergl. a. o. O. S. 33 (599); schließlich Schönbach, Stud. z. altd. Predigt a. o. O. S. 134: Quisquam purgacionem aque ferventis vel frigide . . . impendat, superstitio. Fast alle bisher besprochenen Reinheitsvorschriften finden sich zusammen in dem Rezept bei Arbatel, De magia veterum, Wesel 1686 bei Andr. Luppius, p. 89. Wie der Magier in allen Stücken priesterlich<sup>1</sup> rein ist, so hat auch der Ort, in dem er wirkt, wie ein Tempel die Forderung der rituellen Reinheit zu erfüllen, das betreffende Haus darf, um nur einen Fall anzuführen, mindestens ein Jahr lang durch keinen Leichnam verunreinigt sein<sup>2</sup>.

Wir sehen demnach, der Magier des 4. Jahrh. n. Chr. hat sich für einen doölog roö deoö<sup>3</sup> gehalten und danach gehandelt. Was wir aber aus den Papyri für das 4. Jahrh. lernen, dürfen wir unbedenklich von der Zauberpraxis des Altertums überhaupt annehmen, denn die Vorschriften der Papyri sind ja nicht erst für die uns erhaltenen Niederschriften erfunden<sup>4</sup>.

Kap. 26 S. 31, 1 Helm (= Plato Charm. p. 157 A): Tàc đề  $\epsilon \pi \omega d\dot{a} c \epsilon lyai toùc lóyove toùc xaloúc.$ 

 $E\pi q_{\ell} \delta \eta$  ist der Beschwörungsspruch, der je nach dem Zweck, den er erreichen will, gut oder böse sein kann. Kal $\eta$ wie an der von Apuleius angeführten Platostelle und auch an der ältesten Stelle, wo wir das Wort finden<sup>5</sup>, ist sie, wenn sie zur Heilung von Krankheiten und Wunden angewandt wird<sup>6</sup>. Das Beispiel aus Plato ist insofern geschickt gewählt, als es unmerklich einen Dritten in der Person des Zalmoxis unterschiebt und so für den Hörer die Täuschung hervorruft, als sei dieser Satz von den  $\ell\pi\psi \delta a\ell$  als  $\lambda \delta \gamma o\iota xalo\ell$  auch die Überzeugung Platos, dessen Name ja vor allem ins Ohr fallen mußte. In Wirklichkeit erfahren wir aber im Charmides bald.

<sup>1</sup> Schoemann-Lipsius, Griech. Altert. <sup>4</sup> II 205/6. 231. 361. 441/2; Hubert, Magia bei Daremb.-Saglio III 2 p. 1515.

Pap. Lugd. II 169, 7; vgl. 18<sup>3</sup>, 5; pap. Par. 2187; pap. Lond. 46, 218 K. 222 W.; 121, 667 K. 733 W.; 375 K. 943 W.; Indices bei Wessely s. v. καθαρός, οίκος, τόπος. De Jong, De Apuleio Is. myst. teste S. 64 ff.; Claviculae Salomonis p. 13, 6 verlangt auch für die Zauberhandlung "ein sauber, stilles Ort".

<sup>8</sup> Pap. Lugd. I, II 32; pap. Lond. 121, 746 K. 812 W.

<sup>4</sup> Dieser Satz gilt natürlich da nicht, wo die Sicherheit oder der Verdacht besteht, daß ein Stück erst nach dem 2. Jahrh. in die Zauberpraxis Aufnahme gefunden. So bleiben in unserm Falle pap. Par. 481 ff. und 539 ff. wegen des Hereinspielens der Mithrasmysterien besser weg.

<sup>5</sup> Hom. τ 457.

• Für die Bedeutung vgl. K. Osthoff in Bezzenbergers Beiträgen XXIV S. 124ff.

41]

Adam Abt

daß Sokrates im Gegensatz zur Darstellung des Zalmoxis. wonach zur Heilung willor und don zusammenwirken müßten. dem guillor allein die Heilkraft zuschreibt und die Enwöh als underde aziov πράγματος οδσαν erklärt<sup>1</sup>. An andern Stellen Platons wird freilich der  $\delta \pi \omega \delta \eta$  ihre medizinische Bedeutung belassen und sie ausdrücklich als xhlngic zwv vogwv anerkannt \*. Danebenher geht aber bei Plato die Auslegung des Wortes. der Apuleius an unserer Stelle eben durch die Autorität des Plato die Berechtigung absprechen will, die Bedeutung Zauberspruch im Schadenzauber. Ist schon in der bekannten Stelle der Politeia<sup>3</sup> die *Encudi* verbunden mit dem Treiben der άγύρται καὶ μάντεις, ihrem Götterzwang und ihren Defixionen. im Symposion<sup>4</sup> mit der *µayyavela* und *yonzela*, so werden die êπωδαί in den Gesetzen mit den êπαγωγαί, καταδέσεις und der gaouaxela juristisch gleichgestellt und mit dem Tode bestraft<sup>5</sup>. Apuleius steht demnach mit seinem Versuch, dem Begriff der έπφδή durch Hinweis auf Plato den üblen Nebensinn zu nehmen, auf recht schwankem Boden; sein Beweis ist lediglich aufs Verblüffen berechnet. Denn durchmustert man die übrige griechische Literatur, so sieht man leicht, daß  $\ell \pi \omega \delta \eta$  im guten Sinne äußerst selten gebraucht wird. Von den Hymnen der persischen µáyoı braucht es Herodot<sup>6</sup>; Megasthenes<sup>7</sup> von den Beschwörungssprüchen indischer Brahmanen über schwangere Frauen zum Zwecke leichterer Niederkunft<sup>®</sup>, in der Septuaginta des Daniel bezeichnet das Wort inacidol die priesterlichen Berater des Königs<sup>9</sup>. Mit diesen Bedeutungskategorien

<sup>1</sup> Plato, Charm 155 E-158 B.

\* Euthyd. 290 A. Pol. IV 426 B; Wohlrab zu Phaedo 78 A S. 72.

<sup>2</sup> Pol. II 364 C. Vgl. Adam, The Republic of Plato I S. 80/1.

<sup>4</sup> Symp. 202 E. Vgl. Gorg. 484 A und die Ausgabe von Thompson zu dieser Stelle S. 77.

<sup>5</sup> Legg. XI 933 A und D. Vgl. X 903 B, 909 B, Pol. X 608 A.

<sup>6</sup> Her. I 132.

<sup>7</sup> Megasthenes frg. 40 aus Strabo XV p. 711 (Müller, FHG II S. 435).

• Solche Formeln sind uns erhalten im Atharvaveda I 11; VIII 6 (Bd. VII S. 11; Bd. VIII S. 493 der engl. Übers. von Ch. R. Lanman, Cambridge, Massachusetts, publ. by Harward University 1905).

• Daniel I 20; II 2, 10, 27.

und den Stellen, wo  $i \pi i \rho \delta \eta$  "Krankheitsbesprechung" ist<sup>1</sup>, haben wir aber auch alle Arten  $i \pi i \rho \delta a \ell$  erschöpft, die im platonischen Sinne zur Not als xalal gelten können. In weitaus den meisten Fällen bedeutet das Wort den Zauberspruch im schlimmen Sinne<sup>2</sup>.

Uns interessiert schließlich noch der Gebrauch von  $\ell\pi\varphi\dot{d}\eta$ und  $\ell\pi\dot{q}\dot{d}\epsilon\iota\nu$  in den Zauberpapyri. Hier werden durch diese Worte meist die magischen Anrufungen der Götter durch Hymnen bezeichnet<sup>\*</sup> (an Apollo: pap. Ber. I 296. 317. 322; II 82 a; an Hekate: pap. Par. 2752/3; an Helios: pap. Par. 452. 1974. 199 — an letzter Stelle liegt kein metrisch abgefaßter Hymnus vor; an Selene: pap. Par. 2788; an Aphrodite: pap. Par. 2927. 2939). Die Beiworte  $\tau\epsilon\lambda\iotaoos$  (pap. Par. 295, 2939) und  $i\epsilon\varphi\deltas$  (pap. Par. 1974. 2788; pap. Ber. I 317. 322) kennzeichnen sie als etwas Heiliges und Vollendendes, das die Erfüllung der in ihm ausgesprochenen Bitte schon in sich trägt. Dann findet sich das Wort  $\ell\pi\varphi\delta\eta$  noch verwendet in einer precatio herbarum des Pariser Papyrus (v. 295) und zur Benennung der Gebete und Formeln, mit denen magische Gegenstände geweiht werden<sup>4</sup> (Pap. Par. 3151. 3156).

Έπφδειν, ἐπιφδή und ἐπιφδός haben also im griechischen Sprachgebrauch dieselben Schicksale gehabt wie incantare, in-

<sup>2</sup> Euripides Bakch. 234; Hippol. 478, 1038 Murray; Phoen. 1260; Sosiphanes frg. 1 Nauck<sup>2</sup> S. 819; Aristoph. Amphiar. frg. 29 (I 899 Kock); Anaxandrides frg. 33, 13 (II 147 Kock); Antiphanes frg. 217, 15 (II 108 Kock); Xen. Memor. III 11, 16. 17; [Lucian] Demonax 23; Luc. Dial. meretr. 4 passim; Heliod. Aeth. III 16 S. 93, 5; VI 14 S. 176, 3. 20; IX 21 S. 265, 25 Bekker; Euseb. praep. ev. IV 1 S. 132d (I S. 157, 14 Dind.); Hist. eccl. VII 10 (IV 304, 25 Dind.); Hippolyt ref. omn. haer. IV 36; VI 20; VII 32; IX 16; Psellos, Lect. mirab., Westermann Paradox. gr. S. 144, 16; 145, 14.

<sup>5</sup> Ποταείοομα: sagt Simaitha bei Theocrit II 11 von der Anwendung eines solchen Beschwörungsbymnus.

<sup>4</sup> Im pap. Lond. 131 v. 622 b W. ist wegen der Verstümmelung des Textes der Sinn des Wortes nicht mehr sicher festanstellen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. B. Libanios π. δουλείας II 88, 25 Reiske; Nepualii frgm. π. τῶν saτὰ ἀντιπάθειαν ed. Guil. Gemoll, Progr. Realgym. Striegau 1884 S. 1; Th. Weidlich, Sympathie in d. ant. Litteratur, Progr. d. Karls-Gymn. Stuttgart 1894 S. 39ff.; auch die ἐπαφδη Όρφίως Eur. Kykl. 646 (Murray) ist ἀγαθη πάνν, weil sie zum guten Ende hilft. Vgl. M. G. Nilsson, Griech. Feste, Teubner 1906 S. 99f.

cantator, incantamentum im lateinischen, wo auch die ursprüngliche Bedeutung des Singens den spezielleren Sinn von Zaubersprüche murmeln fast durchweg<sup>1</sup> angenommen hat.

Kap. 26 S. 31, 3 ff. Helm:

Sin vero more vulgari eum isti proprie magum existimant, qui communione loquendi cum dis immortalibus ad omnia, quae velit, incredibili quadam vi cantaminum polleat...

Wir haben zuerst zu fragen, was die communio loquendi cum dis sei, durch welche dem Zauberer Macht gegeben wird, und in welchen Formen sie sich bewege.

Wie haben oben <sup>2</sup> geschen, daß der Magier sich als Priester, als Bevorzugter der Gottheit fühlt; er empfängt die Gottheiten in seinem Hause, begrüßt sie als gute Bekannte<sup>8</sup>, nimmt mit ihnen gemeinsame Mahlzeiten ein<sup>4</sup>, unterhält sich mit ihnen, fragt sie aus<sup>5</sup>, und verabschiedet dann schließlich seinen Besuch<sup>6</sup>. In diesem ganzen Verkehr haben wir das zu sehen, was nach Apuleius der Volksmund die *communio loquendi cum dis* nannte, wir würden sagen: "Auf du und du mit den Göttern sein".

Ein solcher Verkehr mit den Göttern ist nicht jedem möglich, sonst würde er nicht zum Charakteristicum des Magiers; wie erreicht ihn nun dieser? Es ist der Götterzwang, den er zu üben versteht <sup>7</sup>, und es handelt sich hauptsächlich um die geheimnisvolle Macht des Namens der Gottheit, um die

\* Pap. Ber. I 155: Συ δε προσιών και δεξάμενος τῆς χειρὸς κατα[φίλησ]ον. Vgl. die Indices der Papyrusausgaben unter doπάζεσθαι.

Ibid. 168: Κατάκλενον αὐτόν (80. τὸν πάρεδρον). . παρατίθω αὐτώ
 ἐξ ὦν μεταλαμβάνεις βρωτῶν καὶ ποτῶν, Vgl. v. 2.

<sup>b</sup> Pap. Ber. I 1: Τὰ πάντα μηνύση σοι όητῶς. Vgl. v. 327-331.

Vgl. die Indices der Papyrusausgaben unter απολύει», απόλυσιε, λύσιε.
 <sup>7</sup> Hippolyt, Refut. VII 32 nennt das: Έξουσίαν έχειν προς το χυριεύειν τῶν ἀρχόντων καὶ ποιητῶν τοῦδε τοῦ κόσμου.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ganz vereinzelt *incantare* vom Vogelgesang bei Apul. Metam. VIII 20 S. 192 Helm. — Die oben gestreifte Bedeutungsentwicklung gestattet einen Schluß auf die Vortragsweise der Zaubersprüche: sie sind gesungen oder doch wenigstens in rhythmischer Gliederung vorgetragen worden. Vgl. Bücher, Arbeit und Rhythmus<sup>2</sup> 1902 S. 315ff.; K. Groos, Spiele d. Menschen, Jena 1899 S. 29/30; H. Hirt, Die Indogermanen 1907, Bd. II S. 479. 518. 728. <sup>2</sup> S. 34 ff.

Wirkung von Drohungen und — wenn die Gottheit im Schadenzauber einem Dritten auf den Hals gehetzt werden soll — um die Reizung durch Verleumdung ( $\delta\iota\alpha\betao\lambda\alpha i$ ).

Der Name ist für das Bewußtsein primitiver Völker Teil der Persönlichkeit, des Wesens des Benannten<sup>1</sup>. Eben darum ist er ein wertvolles Besitztum, das man besonders vor Mißbrauch durch den Zauberer und durch böse Dämonen zu hüten sucht. Darum erhält mitunter das Kind neben seinem Rufnamen einen Geheimnamen<sup>3</sup>, darum wechselt man an bedeutenden Lebensabschnitten<sup>3</sup> oder nach schwerer Krankheit<sup>4</sup> den Namen, um die Dämonen zu täuschen<sup>5</sup>. Ist aber der Name wirklich ein Teil des Individuums, so muß die Kenntnis des Namen<sup>6</sup>, besonders der Geheimnamen, auch mindestens einen Teil der Macht des Trägers übermitteln, ja Macht über

<sup>1</sup> Das zeigt besonders klar der deutsche Glaube, wonach ein mit dem Namen des Ertrunkenen beschriebenes Brot nach der Stelle schwimmt, wo die Leiche liegt. Wuttke-Meyer<sup>6</sup> § 371 S. 255; Mitt. d. Schles. Gesell. f. Volksk. IX (1902) S. 53. 87; Ed. Lehmann, Kultur d. Gegenwart I. III 1 (orient. Rel.) Lpz. 1906 S. 11. 15.

<sup>2</sup> Für das alte Indien: Hillebrandt, Ved. Opfer und Zauber § 15 S. 46. 47; vgl. § 88 S. 170/1; W. Caland, Altind. Zauberritual, Verhandl. d. Acad. Amsterdam Afdeeling Letterkunde 1900 S. 161, 19; 162, 20; B. Jacob, Im Namen Gottes 1903 S. 78 f., 91 f., 99. Eine Spur davon, daß auch die Griechen derartiges gekannt haben, liegt vielleicht in Eur. Ion 800 sqq. Murray: <sup>7</sup>Ονομα δε ποιον αύτον όνομάζει πατήρ; οlo 3<sup>°</sup> ή σιωπ<sub>1</sub> τοῦτ' ἀχύρωτον πέλει; Chor: <sup>\*</sup>Ιωνα. Auch der Jesus-Name ist als bloßes ἐπιτεθεν ὄνομα gefaßt worden, Acta Apost. apocr. II 2, 276. 6.

<sup>8</sup> Bei Eintritt der Geschlechtsreife: S. Reinach, Cultes, mythes et religions II (1906) S. 119/20 (origine du mariage). Bei australischen Stämmen sollen aus solchen Gründen Personennamen überhaupt fehlen: Frazer, Golden bongh<sup>2</sup> I S. 403 ff.

<sup>4</sup> Reinach a. a. O.; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters S. 229.

<sup>5</sup> Vgl. den Heilzauber bei Wuttke-Meyer, Volksabergl.<sup>4</sup> § 483 S. 325. Bei indonesischen Stämmen darf der Name der Eltern und sogar der eigne nicht ausgesprochen werden: H. H. Juynboll, Indonesien, Arch. f. Relw. IX 1906 (Berichte) S. 270.

<sup>6</sup> Wuttke-Meyer, Volksabergl.<sup>3</sup> unter "Namen nennen"; Negelein, Bild, Spiegel und Schatten im Volksglauben, Arch. f. Relw. V (1902) S. 12, 35/6. So nennt sich der Cherokee-Indianer ein Opossum, um nicht unter Kälte zu leiden, denn jenes Tier spürt nach seinem Glauben keinen Frost: Frazer, Lect. on the early history of kingship, London 1905 S. 71.

#### Adam Abt

ihn geben<sup>1</sup>. Was so für den Namen des Menschen gilt, hat seine Geltung auch für den göttlichen Namen: wer ihn kennt hat den Gott in seiner Gewalt<sup>2</sup>. Wer die Abstammang der indischen Dämonen kennt. dem müssen sie dienstbar sein<sup>\*</sup>. der ägyptische Rê hat einen Namen, von dem er sagt: "Er blieb verborgen in meinem Leib seit meiner Geburt, damit nicht Zauberkraft gegeben werde einem Zauberer gegen mich" 4. was aber nicht hindert, daß die schlaue Isis ihn doch herausbringt. Auch der israelitische Gottesbegriff scheint von solchen Vorstellungen nicht frei gewesen zu sein<sup>5</sup>: an das Rumpelstilzchen im Märchen sei nur im Vorbeigehen hingewiesen. das auch nichts mehr fürchtet, als daß sein Name bekannt wird<sup>6</sup>. Diese Art des Götterzwanges durch Namensnennung ist denn auch in den Papyri die weitans verbreitetste. Als Nachklang kann man es bezeichnen, wenn der Magier sich den Gott moralisch verpflichtet, indem er sich mit einem dämonischen Wesen identifiziert, das dem Gotte schon einmal einen wichtigen Dienst geleistet hat, so etwa pap. Par. 185 (an Typhon gerichtet): Έγώ είμι δ σύν σοι την δλην οίχουμένην άνασχαλεύσας 7. χαὶ ἐξευρών τὸν μέγαν ἘΟσιριν, ἕν σοι δέσμιον

<sup>a</sup> de Jong, De Apuleio Is. myst. teste S. 81; Preuß, Globus LXXXVII S. 395; Rieß, American. Journ. of Phil. XVIII S. 194 zu Arist. Ran. 298 ff.; L. Blau, Altjüd. Zauberw. 1898 S. 83 f.

\* Oldenberg, Rel. d. Veda 518; Atharva-Veda VI 46 (VII p. 314 L.).

<sup>4</sup> A. Erman, Ägypten und äg. Leben II 360 ff., 473/4; Frazer, Golden bough <sup>3</sup> I 406, 444 f.; Erman, Äg. Religion 154,6; W. Budge, Eg. magic, Lond. 1899, p. 126. 137 ff. 157 ff.

<sup>6</sup> Mos. II 6, 3. Was Jacob, Im Namen Gottes S. 109 dagegen sagt, erscheint nicht stichhaltig; vereinzelt stehen heißt doch nicht unursprünglich sein. A. Blau, Altjüd. Zauberwesen, Straßb. 1898, 117 ff., 123 ff. Siehe auch den "Semiphoras u. Schemhamphoras Salomonis regis", oben S. 38<sup>4</sup> zitiert, p. 4.

<sup>6</sup> Kinder- und Hausmärchen, Ges. durch Brüder Grimm, Illustr. Ausgabe, Deutsche Verlagsanstalt (ohne Jahr) S. 138/40.

<sup>7</sup> Nach Wessely im Progr. Hernals 1889 liest der Pap. avavaravoras

٩

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Gaster, The sword of Moses, Journ. of the roy. asiatic society 1896 S. 153; Fossey, La magie assyrienne S. 95. In Assyrien haben die Städte Geheimnamen, deren Verrat die Stadt dem Feinde überliefert: vgl. Fossey S. 56 v. 97, S. 58. Dasselbe von Rom: Serv. Aen. I 277; Lyd. de mens. IV 73 p. 125 W. gibt Flors als Geheimnamen Roms. Bergk, Kl. phil. Schriften herausg. von Peppmüller II 726.

προσήγεγπα<sup>1</sup>, es genügt aber auch schon die Versicherung ἐδυναμώθην τῷ ίεφῷ σου ὀνόματι<sup>3</sup>. Mit Vorliebe wird dieser Weg betreten, wenn ein untergeordneter Dämon gezwungen werden soll: man eignet sich mit dem Namen eines übergeordneten Gottes dessen Macht an<sup>3</sup>. Der Magier des Mittelalters identifiziert sich zum gleichen Zweck mit dem Teufel. Je suis le grand Diable Vauvert, c'est moy qui fais dire le Patenostre du Loup... Je prestay à Socrate un Demon familier. Je fis voir à Brutus son mauvais Génie sagt der Zauberer bei Cyrano de Bergerac<sup>4</sup>.

Aber auch die hohen Götter werden durch Nennung ihres Namens zum Verkehr mit dem Magier gezwungen, der Formel  $\lambda \delta \gamma \omega$  σοι τὸ ἀληθινὸν ὅνομα widersteht keiner, die ägyptischen Götter müssen den Toten in die Unterwelt einlassen, wenn er die Namen der Totenwächter kennt<sup>5</sup>, dem griechischen Magier dient auf diese Formel hin eine Göttin als Magd<sup>6</sup>.

<sup>3</sup> Vgl. etwa: pap. Par. 385 ff. 1006. 1075. 1177 (Dieterich, Abraxas 25); 1068; pap. Lond. 46, 236 K. 240 W.; Lond. 122, 37 K. 38 W., pap. Lugd. I, VII 16-25 al.; II 189, 1; 190, 13; 191, 9; 198, 5; 196, 17. De Jong de Ap. Is. myst. teste 92, 93. 95.

<sup>4</sup> Cyrano de Bergerac, le Pedant joué, bei Singer, Zeitschrift d. Vereins f. Volkskunde XIV S. 415 unten. Je suis le messager de Marduk erklärt der assyrische Dämonenaustreiber bei Fossey, Magie 251, 44, und die Apostel beklagen sich, daß Unbefugte mit dem Namen Jesus Dämonen austreiben: Luc. IX 49; Jacob, Im Namen Gottes S. 87/8. 92. 103 f.; für den ägyptgriech. Zauber vgl. über die Formel  $\delta_{Yai}$  eluu: Reitzenstein, Poimandres 17. 21. 28. 142, 1. 237; Bousset, Gött. gel. Ans. 1905, 695; Griffith-Thompson pap. col. VI (22 ff.) S. 55; IX (15 sqq.) S. 71; XI (6) 83; A. Wiedemann, Magie u. Zauberei im alt. Äg. (in: der alte Orient VI 4 S. 18/14); Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. 16 S. 773, 9; Mithraslit. 111, 1; 112; 194; 195, 1; Abraxas 136; Wünsch, Berl. phil. Wochenschr. 1905 Sp. 1078.

<sup>a</sup> A. Erman, Äg. Religion 104. 105.

<sup>6</sup> Pap. Lond. 125, 10 ff. Aus der zahlreichen Literatur über die Macht des ἀληθινὸν ὄνομα seien genannt: Fahs, De poet. rom. doctr. mag. 158, 4. 159/60; Hubert bei Daremb.-Saglio III 2, 1513 col. 2; R. Wünsch, Def. tab. pract. V; Fraser, Golden bough <sup>a</sup> I 446 ff.; Maury, Magie S. 41. 42; R. Reitzenstein, Poimandres S. 8, 1; 133, 3; Tylor, Art. Magie der Encyclopaedia

47]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So pap. nach Wessely, Progr. Hernals 1889 z. d. Stelle; προσήγαγον van Leuwen (Wünsch, Seth. Verfluchtaf. S. 91).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. die Indices bei Wessely s. v. *övopa*; pap. Par. 216; orph. lith. 725 f. (Mély).

#### Adam Abt

Gern geben sich die Götter zu solchen Diensten natürlich nicht her und schaden dem Zauberer, wenn er sich nicht vorsieht. Daß sie aber dem Zwange sich nicht entziehen können. darüber belehrt uns eine Göttin. Hekate, selber (bei Euseb. praep. ev. V 8 p. 193cff. nach Plutarch). Sie muß kommen. die θειόδαμοι ανάγχαι αρρήτων έπτέων des Magiers lassen ihr keinen Ausweg, ja sie muß sich mißhandeln lassen 1 und schließlich, weil sie durch eigne Kraft nicht loskommt, selbst die Löseformel offenbaren<sup>2</sup>. Sollte trotz all dieser Macht des Zauberers ein Gott sich einfallen lassen, zu zögern, so stehen jenem Drohungen zu Gebote, auf deren Erfüllung der Gott es nicht ankommen lassen kann. Züchtigungen<sup>8</sup> bis zur Vernichtung<sup>4</sup> werden ihm in Aussicht gestellt, man droht, die Gottheit in Gefahren nicht zu unterstützen<sup>5</sup>, dagegen ihren Feinden beizustehen<sup>6</sup>, ihre Geheimnisse zu verraten<sup>7</sup> ihre

<sup>1</sup> Der herabgezogene Mond wird mit Füßen getreten, bis er in jedes Verlangen willigt: Politis im Anhang zu Roscher, Selene u. Verwandtes S. 177; das Götterbild wird unwürdig behandelt oder zerschlagen: Theorr. VII 106 ff.; Porph. ep. ad Aneb. 30. 31 p. XXXIX der Partheyschen Ausgabe des Jamblich de myst.; Maury, Magie et astrol. p. 15; Frazer, Lectures on the early hist. of kingship S. 98 ff.; Rieß, American. Journ. of Phil. XXIV 1903 S. 435.

<sup>2</sup> Euseb. praep. ev. V 9 p. 195 ff. aus Plutarch (I 227 Dind.).

<sup>8</sup> Pap. Par. 2095; Pap. Lond. 46, 275 K.; die βάσανοι τῶν πιττακίων in Pap. Berol. II 54.

<sup>4</sup> Pap. Lugd. I. II 16ff.; IV 34ff.; Apul. Met. III 16 S. 64 Helm.

<sup>5</sup> So den Mond bei Mondfinsternissen pap. Par. 2294 ff. (Wessely, Denkschr. 1888, S. 32).

<sup>6</sup> Porphyrius b. Euseb. pracp. ev. V 10 p. 198; Audollent def. tab. 270 v. 21 mit Anm. 372; Wünsch, Def. tab. pracf. XXVI; Sethian. Verfluchungstafeln 84/5; Griffith-Thompson, Pap. col. VI (15) S. 53.

<sup>?</sup> Siehe die eben angeführte Eusebiusstelle. Lucan. it. ed Hosius VI 730 ff., bes. 736 ff.: Te Hecate pallenti tabida forma | ostendam faciemque Erebi mutare vetabo | eloquar, immenso terrae sub pondere quae te | contineant ... dapes, quo foedere maestum | regem noctis ames, quae te contagia passam | noluerit revocare Ceres eqs. J. Burckhardt, Griech. Kulturgesch. II 148 ff.; Wiedemann, Herodots II. Buch 276.

Britannica XV<sup>9</sup> (1883) S. 201 A.B. Auf Namenzauber beruht das ganze "sword of Moses" (ed. Gaster, Journ. of the Royal asiatic society 1896). Griffith-Thompson, pap. col. II (12) S. 27 (13) S. 29; III (4) S. 33; IX (4) S. 67; XX (29) S. 133; XXI (29) S. 141; XXIII (14) S. 146; Pneumat. occulta b. Horst, Zauberbibl. I S. 107. 109. 110-119.

Opfer<sup>1</sup> und Orakel<sup>2</sup> zunichte zu machen. Damit ist der Gott vor einen Kampf um sein Dasein gestellt, und es wird erwartet, daß er sich lieber dem Magier unterwirft, als sich ienen Gefahren aussetzt. Zu solchen Gewaltmitteln greift der Magier aber doch nur ungern, es ist ihm lieber, wenn er dem Gotte oder Dämon den Auftrag, den er ihm geben will, angenehm machen kann. Das kann besonders leicht dann geschehen, wenn der Dämon Jemandem schaden soll, man braucht ihm dann ja nur zu sagen, daß die betreffende Person ein Feind und Verächter seiner Macht sei, dann wird er ohne Zögern die Rache an ihr nehmen, und man ist sicher, daß sie nicht zu gelinde ausfällt. So entsteht die Form der dia-Boln, in der einfachsten Gestalt etwa im pap. Par. 2341 erhalten : tày đeĩna ky $3\rho$ àn tũn ky oùpanỹ 3eũn |  $\hbar \lambda lou Ogloidos xal$ συνεύνου Ισιδος, | οίον λέγω σοι, εἴσβαλ' εἰς τοῦτον χαχόν, oder in der Fluchtafel IG XIV 1047 (= Wünsch Def. tab. praef. XIV col. II): παράλαβε Νειχομήδην ..., τόνδε τον άνομον και ασε[βή]. δτι ούτός έστιν ό καύσας τόν παπυρώνα του Όσιρεως xa[1] gaywy tà xośa twy ly9úwy. Bedeutend verwickelter ist schon die im pap. Par. in zwei abweichenden Fassungen erhaltene  $\delta_{i\alpha\beta}$   $\delta_{i\alpha\beta}$   $\pi_{\rho}$   $\delta_{S}$   $\Sigma_{\ell}$   $\delta_{i\gamma}$   $\eta_{\nu}$ , die hauptsächlich darauf beruht, daß dem Mädchen, dessen der Magier sich bemächtigen will, nachgesagt wird, es habe der Göttin ein sydov duplaopa dargebracht und ihr Übles nachgeredet<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> Wiedemann, Arch. f. Belw. IX 1906 S. 491/2; Fr. Cumont, Les religions orientales p. 226; J. Goldziher, Orient. Stud. f. Th. Nöldeke 1906 I S. 304 ff., S. 307, 310, 313, 328.

Pap. Lond. 46, 275 K. 279 W.: Οὐ μὴ ἐάσω οὕτε θεὸν οὕτε θεὰν (pap. θεον) χρηματίζειν, δως ὅτε κτλ. — Vgl. sonst noch Erman, Ägypt. n. äg. Leben II 459f.; 472f.; 494; äg. Religion 153f.; De Jong, De Ap. Is. myst. teste 91, 94f.; Rohde, Psyche<sup>3</sup> II 87, 3; Audollent, Def. tab. p. LXVII sqq., CXXVI; Fahz, De poet. rom. doctr. mag. 159f.; Heim, Incantamenta p. 479 ff.; Wünsch, Def. tab. praef. XXII col. I; Rh. Mus. 1900 S. 73 ff., bes. 76 v. 5.

<sup>8</sup> Pap. Par. 2574 fl. Vgl. für Assyrien u. Ägypten: Jastrow, The religion of Bab. and Ass. S. 291; Fossey, La magie assyrienne 53 fl.; Erman, Äg. Bel. 229, aus dem Griffith-Thompson pap. S. 145. Entsprechend im Griffith-Thompson pap. col. XXI p. 139: I dispatch thee to N. born of N (22) to strike her from her heart to her belly, ... for she it is who hath wept (?)

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

49]

123

#### Adam Abt

In derartigen Formen dürfte sich das vollzogen haben, was Apuleius *communio loquendi cum dis* nennt, wir haben nun zu sehen, was auf solchen Wegen erreicht wird.

Kap. 26 S. 31, 5 Helm:

### Magum existimant, qui . . . ad omnia quae velit incredibili<sup>1</sup> quadam vi cantaminum polleat.

Die incredibilis vis cantaminum, soweit sie sich auf den Götterzwang bezieht, ist soeben behandelt worden, hier sollen nur noch einige Zauberwirkungen beigebracht werden, die den Magierin seiner Wirksamkeit unter den Menschen anszeichnen. Eine Auswahl, gewonnen an der Hand der magischen Literatur muß genügen. Der Magier kann von den Göttern, die in seiner Macht sind, verlangen, was er will <sup>2</sup>: sie stellen ihre  $\ddot{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambda o\iota$  und  $\pi\dot{\alpha}\rho\epsilon\dot{\delta}\rho\sigma\epsilon$ zu jedem Dienst zur Verfügung<sup>8</sup>, bei festlichen Gelegenheiten<sup>4</sup> übernehmen sie auch die Herrichtung des Hauses und stellen Die plötzliche Verwandlung eines bedie Tischbedienung. scheidenen Hauses in einen Palast sehen wir von dem Magier bei Claudian<sup>5</sup> wirklich ausgeführt, und die Abhaltung von Festlichkeiten mit Unterstützung der Dämonen glaubte Apion dem Pases nachsagen zu können 6. Welchen Einfluß man dem Magier auf die Naturereignisse zuschrieb, erzählt uns kurz

<sup>1</sup> Casaubonus' Konjektur (*incredibili* für *incredibilia*) möchte ich mit Lehnert (Berl. phil. Wochenschr. 1906, Sp. 654 ff.) in den Text einsetzen, weil dann der Zusatz *quadam* besser in den Zusammenhang paßt; daß. unter dem, was der Magier tut, *incredibilia* sein werden, liegt eigentlich schon in den Worten *ad omnia, quae velit*.

<sup>a</sup> Pap. Par. 777, Dieterich, Mithrasl. 18, 10; pap. Berol. I 97-128, 188 ff.

<sup>8</sup> Pap. Lond. 46, 164 ff. K. 168 ff. W.; Acta Apost. apocr. I 166/7; 211, 4. <sup>4</sup> Pap. Berol. I 106-112.

<sup>a</sup> Claudian (III) in Rufin. lib. I 160/1; Cypriani confession. 6.

<sup>6</sup> Suidas s. v. Πάσης = FHG III 515, 28; Psellos π. δνεργ. δαμ. p. 7 Boiss.; J. Weier, De praest. daem. II 7 p. 104 d. deutsch. Übers. des. Joh. Fuglinus, Frankf. 1586.

before the Sun in the morning, she saying to the Sun: "Come not forth". to the Moon "Rise not", to the water "Come not to the men of Egypt". To the fields: "Grow not green", and to the great trees of the man of Egypt: "Flourish not".

Ps. Hippocrates <sup>1</sup>:  $\sigma\epsilon\lambda\eta\nu\eta\nu$  τε καθαιφείν<sup>2</sup> καὶ ήλιον ἀφανίζειν,<sup>8</sup> χειμῶνά τε καὶ εὐδίην ποιέειν καὶ ὅμβρους καὶ αὐχμοὺς καὶ θάλασσαν ἄπορον<sup>4</sup>, καὶ γῆν ἄφορον<sup>5</sup> καὶ τἆλλα τὰ τοιουτότροπα πάντα ἐπιδέχονται ἐπίστασθαι. Ähnlich rühmt der Magier bei Pseudo-Quintilian (decl. X 15; 201, 23 Lehnert) als Hauptstücke seiner Kunst das revellere sidera mundo, hibernos fluviorum stare decursus iubere.

Die Macht des Zauberers erstreckt sich dann weiter auf den eigenen Körper, er kann sich unsichtbar machen, wofür uns Rezepte in den Berliner Papyris<sup>6</sup> und andern<sup>7</sup> erhalten sind<sup>8</sup>, auch der deutsche Aberglaube kennt eine Reihe verhältnismäßig einfacher Mittel<sup>9</sup>. Dem Unsichtbarmachen steht dem Zweck nach nahe der Gestaltenwechsel<sup>10</sup>. Als Haupt-

<sup>1</sup> De morbo sacro I p. 591 Kühn.

<sup>8</sup> Roscher, Selene u. Verwandtes S. 87 Anm. 344 ff., S. 174 ff.; J. Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> III 314; Kießling-Heinze zu Hor. epod. V 46; XVII 4. 5. 77; U. Kehr, Quaest. mag. spec. p. 8, 9; M. C. Sutphen, Studies in honour of Gildersleeve, Baltimore 1902 S. 316, 2; Fahz a. a. O. S. 116; R. Dedo, de ant. superst. am., Diss. Gryph. 1904 S. 27/8; Roscher stellt Anm. 344 Theoer. II 36 zu den καθαιφίσεις, es liegt aber ein φυλακτήφιον τῆς πφάξεως vor. Zu seiner Sammlung kommen noch hinzu: Apul. Met. II 5, S. 29; III 15, S. 63 Helm. <sup>3</sup> Apul. Met. III 16; I 3 mit Hildebrands Anm.

<sup>4</sup> Vgl. die Charakteristik der Telchinen bei Diodor V 55 und Oy. am. I 8, 10 ff., her. VI 86 ff., met. VII 199 ff.; Apul. met. I 3 S. 3 Helm, 8 S. 8 H. serviunt elementa heißt es met. III 15. Auch darf man an das "Wettermachen" der mittelalterlichen und modernen Zauberer erinnern, Burchard von Worms, Corrector 9, S. 86 Friedberg.

<sup>5</sup> Hierher gehören die *frugum illecebrae*, von denen Apuleius de magia Kap. 47 spricht, und ähnliches. Eine entsprechende Übersicht über die Kräfte eines Magiers des Mittelalters gibt Martin Opitzen | Schäfferey | von der Nimfen Hercinie | Gedruckt zum Brieg | In Verlegung David Müllers in Bresslaw 1630 S. 49ff.

<sup>6</sup> Pap. Berol. I 222a, 248.

<sup>7</sup> Lugd. II S. 189, 18; Lond. 46, 488 K. 502 W.

<sup>9</sup> Vgl. Petron, cena Trin. 63 p. 156, 24 Friedl.; Acta Apost. apocr. I (Lipsius) 63, 4ff.; Cyranides bei F. de Mély, Bev. archéol. IIIème ser. XII 1888 S. 327; Burchard von Worms 28 S. 94 Friedberg.

<sup>9</sup> Wuttke-Meyer<sup>3</sup> unter "unsichtbar machen", z. B. § 58.

<sup>10</sup> Vgl. Augustin de civ. dei XVIII 18; Acta Apost. apocr. I 130, 131, 194 (Simon Magus); U. Kehr, quaest. mag. spec. 8; W. Kroll, Antiker Aberglaube a. a. O. S. 9f. (575f.); L. Radermacher, Das Jenseits im Mythus - der Hellenen 1903 S. 107 mit Anm. 2, 108/9; A. Maury, Magie et astrologie

51]

formen werden genannt<sup>1</sup>: Ποίησόν με γενέσθαι έν δμοιώμασι πάντων πτισμάτων· λύχον<sup>2</sup>, χύνα<sup>3</sup>, λέοντα<sup>4</sup>, πῦς<sup>5</sup>, δένδρον<sup>6</sup>,

p. 51, 1. Für andere Völker: A. Erman, Äg. Religion S. 102; R. Oldenberg, Rel. des Veda 498; J. Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> II 873; III 316f.; Wuttke-Meyer, Volks-Abergl.<sup>4</sup> u. "Verwandlung"; P. Herrmann, Nord. Mythol. 1908 S. 68—71, 78 ff., 553, u. "Gestaltenwechsel"; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 267 ff.; J. Weier, De praest. daemon. III 10 p. 166 d. deut. Übers. v. Joh. Fuglinus Frankf. 1586.

<sup>1</sup> Pap. Lugd. II S. 190, 1; vgl. Reitzenstein, Poimandres 23, IV (3) mit Anm. 2.

<sup>8</sup> Hanptstelle für den Werwolf in der Antike ist Petron, Cena Trim. 62, S. 152, 22 ff. S. 288 Friedl. Über den Wolf als chthon. Tier: H. Hirt, D. Indogerm. II 1907, 496, 733; Tylor, Anfänge d. Kultur I 304 ff.; W. Roscher, Abh. d. kön. sächs. Gesell. d. Wissensch. phil.-hist. Klasse XVII 1897 S. 52, 55, 57 ff.; O. Keller, Tiere d. kl. Altert. 1887 S. 164 - 170; anders Radermacher Jenseits, S. 53, 1. Im Mittelalter erscheint der Teufel als Wolf: C. Meyer a. a. O. S. 247, 269 ff.; Weinhold, Zur Gesch. d. heidn. Ritus, Abh. Akad. Berl. 1896, S. 12 ff.; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 407 S. 276 ff. mit weiterer Literatur, § 766 S. 480.

<sup>8</sup> In canes verwandeln sich die versipelles bei Apul. Met. II 22, S. 43 Helm; die Empusa bei Aristoph. Ban. 290 ff., die Erynnien (R. Herzog, Arch. f. Relw. X 1907, 224 f. 5). Auch der Hund gilt als chthonisch-dämonisch: W. Roscher a. o. O. S. 25 ff., 30 ff., 32 ff., 42 ff., 52; L. Deubner, De incubatione S. 39, 40 (mit den Papyrusstellen); G. Loeschke, Aus der Unterwelt, Progr. Dorpat 1888; L. Badermacher, Jenseits 109; G. Weicker, Arch. Jahrb. 1907, S. 105 ff., 110. Ein Hund aus Wachs stellt pap. Par. 1877 ff. den Plagedämon vor. Auf Hekate als Hund kommen wir später: vgl. pap. Par. 1434, 2122, 2813, 2549; de Visser, Die nicht menschengestalt. Götter der Griechen § 266, 189 f. "Schwarze Hunde" im assyrischen Zauberglauben: Fossey, Magie assyrienne p. 401, 14; 403, 24. Die bösen Geister (Pneumat. occ. bei Horst, Zauberbibl. I 140 f.) und ihr Oberster (C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 242) erscheinen auch als Hunde (Pudel im "Faust"), vgl. Wuttke-Meyer<sup>s</sup> S. 509/10 u. "Hunde".

<sup>4</sup> Hom. δ 456. Der Löwe ist auch Totendämon: Usener, De carm. Iliad. Phoc., Progr. Bonn 1875 S. 33 ff., 38, 43; die Zaubergöttin Hekate heißt auch λέαινα: Roscher, Selene u. Verwandtes S. 104; de Visser a. a. O. § 278 S. 199. Im deutschen Zauberglauben tritt seine Verwandte, die Katze, auf: Grimm, Myth.<sup>4</sup> II 873; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. 273 ff.; Wuttke-Meyer<sup>8</sup> S. 511 unter "Katze"; § 217 S. 160; siehe auch V. Hehn, Kulturpfl. u. Haustiere 1902 S. 464.

<sup>5</sup> Vgl. Lucian, De morte Per. 1; Mar. dial. 4, 1; Demosth. XXIV; für die Neuzeit: Wuttke-Meyer<sup>\*</sup> S. 160 unten.

<sup>6</sup> Hom.  $\delta$  458. Radermacher, Jenseits 29. Auch im deutschen Märchen vom "Fundevogel" verwandeln sich die verfolgten Kinder in ein Bosen-

γῦπα<sup>1</sup>, τεῖχος<sup>2</sup>, ὕδωρ<sup>8</sup>, ἢ ὃ θέλεις<sup>4</sup>.

Damit sind nicht alle Verwandlungsmöglichkeiten erschöpft, als Mäuse<sup>5</sup>, Mücken<sup>6</sup>, Wiesel<sup>7</sup> erscheinen die Hexen des Altertums, sie verwandeln andere in Biber<sup>6</sup>, Esel<sup>9</sup> und beliebige Tiere<sup>10</sup>. Wie sehr der Magier Macht hat über die Tierwelt, zeigt sein Prunkstück: das Reiten auf einem Krokodil. Der Leydener Papyrus gibt die Mittel dazu an<sup>11</sup>, die wir dann den Pankrates im Philopseudes mit Erfolg anwenden sehen; er reitet auf einem Krokodil, geht mitten unter die Bestien und sie umgeben ihn schweifwedelnd<sup>13</sup>. Gerade dies magische Kunststück hat so fest zum eisernen Bestande des Wundertäters gehört, daß es übergegangen ist in die christlichen Mönchsleben, die vita Serapionis weiß davon<sup>13</sup>. Ebenso berühmt und stehende Eigenschaft des Magiers ist sein Kampf gegen die Schlangen. Wieder geben die Papyri des 4. Jahrh. n. Chr.

bäumchen mit einem Röschen darauf (Grimms Kinder- u. Hausmärchen; illustr. Ausg., Deutsche Verlagsanstalt, ohne Jahr, S. 126.)

<sup>1</sup> Der Geier ist chthonisch: A. Dieterich, Nekyia S. 47, 4; W. Roscher a. a. O. V Anhang I S. 68 ff.; vgl S. 82 (Nachtr. z. S. 75); Wuttke-Meyer<sup>3</sup> 165, S. 124. Für die Verwandlung in Vögel überhaupt: Ovid. am. I 8, 13; met. XIV 388 ff.; Apul. Met. II 22 S. 43; III 21 S. 67 Helm, [Lucian] *övos* 4, 12; Lucian. serm. mer. I; Ps. Cypriani confess. 8; J. Grimm, Myth.<sup>4</sup> II 873; J. Hansen, Zauberwahn, Inquis. u. Hexenw., Hist. Bibl. XII 1900 S. 14 ff.; C. Meyer a. a. O. 267 ff.; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> §§ 157, 158, 162, 163, 165, 166, 217. <sup>9</sup> Sonst nicht belegt.

\* Hom. & 458; Verg. georg. IV 344 ff.

4 η ο σέλεις sind Anweisung für den Benutzer des Rezepts, nicht etwa ein Teil der Bitte an den Gott; der Magier wird immer nur in eine, von ihm ausdrücklich gewünschte Gestalt verwandelt.

<sup>5</sup> Apul. met. II 22 S. 43 Helm; Wuttke-Meyer <sup>8</sup> § 168 S. 124/5.

<sup>6</sup> Apul. ebenda; L. Blau, Altjüd. Zauberw. 1898 S. 45f.; J. Oestrup, Sminthens, Orient. Studien f. Th. Nöldeke 1906 II 865 ff.; de Visser, Die nicht menschengest. Götter der Griechen § 218 S. 158; § 219 S. 160; W. Wundt, Völkerspych. II 2 1903 S. 76; S. Wide, Lakon. Kulte 119.

<sup>7</sup> Wuttke-Meyer<sup>2</sup> § 170 S. 126. <sup>8</sup> Apul. Met. I 9 S. 8 Helm.

• Ebend. III 24 S. 70, [Lucian] ovos 18, 14.

<sup>10</sup> Ebend. II 5 S. 29 H., [Lucian] *ovos* 4; vgl. U. Kehr, Quaest. mag. spec. 9, 2. 3; Pauly, Realenz. IV 1404. <sup>11</sup> Pap. Lugd. II S. 190, 11.

<sup>12</sup> Lucian, Philops. 34; Wiedemann, Her. II. Buch S. 301; Reitzenstein, Hellen. Wundererzählungen 1906 S. 5, 3.

<sup>13</sup> Vgl. Reitzenstein a. a. O. S. 74; bekannt ist die Benutzung dieses Motivs in Scheffels Ekkehard Kap. III gegen Ende.

die Rezepte<sup>1</sup> denen bis ins 2. Jahrh. vor Christus zurückgehende literarische Belege zur Seite stehen. Die marsischen Schlangenbeschwörer kennt Lucilius<sup>2</sup>, dann geht die Linie über Tibull<sup>3</sup>, Ovid<sup>4</sup>, Vergil<sup>5</sup>, Petron<sup>6</sup>, Silius Italicus<sup>7</sup> zu Lucian<sup>6</sup>, dessen Baßvlώνιος τῶν Χαλδαίων mit einer ἐπφδή Schlangenbisse heilt und mit "heiligen Namen" alle Schlangen, die auf einem Grundstück hausen, herbeizwingt, wie auch in den Papyris mit "heiligen Namen" gearbeitet wird; auch Pseudo-Quintilians Magier rechnet das rumpere serpentes zu den πφάξεις, die ihm keine besondere Arbeit machen<sup>9</sup>; in der Wunderliteratur der orphischen Lithika<sup>10</sup> und des Pseudo-Democrit περl συμπαθειῶν<sup>11</sup> fehlt der Zug nicht. Den gleichen Nachweis der beständigen Wiederkehr einer bestimmten Äußerung der incredibilis vis cantaminum hat Reitzenstein für das δεσμόλυτον, das Lösen von Gefangenen, geführt<sup>12</sup>: λυθή-

<sup>1</sup> Pap. Lugd. II 189, 11; 188, 12f.

\* XX v. 575 Marx; vgl. Marx' Ausgabe Bd II 214.

<sup>8</sup> I 8, 20. <sup>4</sup> Met. VII 203 ff.

• Ecl. VIII 70 mit Servius.

<sup>6</sup> III 201. <sup>7</sup> Sat. 134, S. 101, 22 Büch.

<sup>6</sup> Philops. 11, 12; R. Reitzenstein, Hell. Wundererz. S. 3/4; U. Kehr, Quaest. mag. spec. 9, 4. 5; Acta Apost. apocr. II 2, 57. 7.

• Ps. Quint. decl. X 15, S. 201, 21 ff. Lehnert; vgl. auch bei andern Völkern: Atharvaveda Bd. VII p. 242, 289, 323, 425; VIII 575 ff. Lanman; Ludwig, Rigveda III 342; Psalm 57 (58) 5. 6, Nowack, Handkommentar II. II (Baethgen) S. 172/3. Aus später Zeit (1505) berichtet das opusculum de sagis maleficis Martini Plantsch (Hansen, Quellen z. Gesch. d. Hexenw. 1901 S. 260, 30): Conantur colligere in unum locum et in codem conservare vermes atque serpentes varie dispersos quemadmodum legimus de Zaroes et Arphaxat magis in legenda Simonis et Jude, de quibus dicitur, quoil suis incantationibus adduxerunt serpentes magnumque draconem.

<sup>10</sup> V. 48 ff. 338 ff. Abel.

<sup>11</sup> § 16 p. 5, 14 Gemoll; Weidlich, Sympathie u. Antipathie S. 35-39; R. Reitzenstein, zwei hellen. Hymnen, Arch. f. Relw. VIII 1905 S. 181/2; für das Deutsche: K. Weinhold, Bedeutung d. Haselstrauches, Zeitschr. d. Ver. f. Volkskunde XI 1901 S. 7f.; C. Meyer a. a. O. S. 81 f.

<sup>19</sup> Pap. Lond. 46, 488 K. 502 W.; Berol. I 101; Lugd. II 190, 19ff.; Acta Apost. apocr. II 2, 273. 5. Judas erscheint dem Gefangenenwärter als  $\mu \alpha \gamma \sigma \sigma$ , weil ihm des Nachts Gott die Fesseln der Gefangenen zu lösen die Macht gegeben. S. auch Gaster, Sword of Moses S. 180/1; Weidlich, Sympathie S. 63; Reitzenstein, Hellen. Wundererz. 51: 120, 1; 121/2; für ł

ļ

)

Die Apologie des Apuleius

τωσαν οί δεσμοί του δείνα και άνοινήτωσαν αυτώ αί θύραι και μηδείς αύτον θεασάσθω. τεχμήριον δε ύτι γείνε[τ]αι. δήσας δέ τινα πανδέτην (vgl. Dieterich z. d. Wort) ένπλεισον είς οίκον και EEW orac Lelys tor Loror draans & Entance outwor (folgt der Spruch), έπαν τουτον τον λόγον [είπης] και λυθή, έπίλεγε ταυτα, Ina al Súgai anywain (Zauberworte). aye, elsel de zal loson ton φείνα και δός αύτω όδον έξόδου [σεσεν]γεν βαρφαραγγης, ό διαλύων πάντα τὰ δεσμὰ καὶ διαλύων τὸν περικείμενον [σίδηρ]ον τῷ δείνα . . . . δταν δε δαγή τα δεσμα λέγε εύγαριστω σοι. κύριε (pap. Lugd. I. V 21 ff.). Ganz analog kehren in den magischen Vorschriften wieder die θυμοχάτοχα πρός βασιλεῖς ή μεγιστάνας (pap. Lugd. II 188, 17; I. VI 3; Par. 2167 ff.; Lond. 124, 24 K. W.; Griffith-Thompson, pap. col. XI S. 85 (17); XV S. 109 (24) ff.<sup>1</sup>; cod. Laur. plut. 28, 13 fol. 171 v. Codd. astrol. I S. 13; 28. 14 fol. 102<sup>R</sup> ib. S. 24. Man könnte die Beispiele für die Macht des Magiers beliebig vermehren, reden vom Feuerlöschen (pap. Lugd. II 191, 3) vom Gehen auf dem Wasser<sup>9</sup>, vom Senden von Träumen<sup>8</sup>, Herbeiholen Abwesender<sup>4</sup>, von zauberischer Beeinflussung des Willens Lebender<sup>5</sup>, der Seelen Toter<sup>6</sup>; doch das Eingehen auf all diese Einzelheiten würde unsere Erörterung übermäßig dehnen. Was sich so im allgemeinen ein Magier versprechen darf, faßt sehr kurz zusammen die schon oben erwähnte Stelle pap. Par. 2167 ff.: žon vào žvδοξος πιστικός (vgl. Ps. Lucian Demonax 23) και δαίμονας (vgl.

spätere Zeit: Beda, Hist. eccl. IV 22; Kopp, Pal. crit. III Pars I Kap. V S. 73; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 257; Mogk in Pauls Grundriß d. germ. Phil. III S. 405; Tylor, Anfänge d. Kultur I 153 f.

<sup>1</sup> Die eigentliche Zauberformel ist hier griechisch geschrieben im demotischen Text.

<sup>8</sup> Pap. Ber. I 120; Lucian Philops. 13; Sword of Moses ed. Gaster a. a. O. S. 189, 125; 192, 3; Reitzenstein, Hellen. Wundererz. S. 125; dieser Zug erscheint auch in der ausführlichen Liste von Zauberstücken, die Ps. Cyprian confess. 12, Ende gibt.

<sup>a</sup> Pap. Par. 2447 ff.; Lugd. II 191, 15; Gaster, Sword of Moses S. 185, 70; das tun für gewöhnlich nur Götter.

<sup>4</sup> Pap. Lond. 121, 300 K. 309 W.; Hippol. ref. VI 29.

<sup>5</sup> Audollent, Def. tab. no 217; pap. Lugd. II 187, 24; 193, 11; Lond. 46, 488.

<sup>6</sup> Lugd. II 190, 5; Apul. met. I 8; II 28 f.; IV. Kön. 4, 33/4; Erman, Ägypt. u. äg. Leben II 500; Herrmann, Nord. Myth. S. 304; Frazer, The golden bough <sup>8</sup> 1, 261 ff.

#### Adam Abt

pap. Par. 1227 ff., 1243, 1253, 1262, Lond. 46, 120 K., 125 K.) καὶ ϑῆφας ἀποπέμψει (siehe oben S. 54), φοβηθήσεταί σε πᾶς, ἐν πολέμψ ἄτφωτος ἔση, αἰτήσας λήμψει, ἐπιχαφὴς ἔση (pap. Lugd. Ι. XII 15), ἀλλαχθήση, ῆς δ' ἅν παφάψη γυναικός ἢ ἀνδφός φιληθήσει· ἕνδοξος, μακάφιος ἔσει, κληφονομίας ἕξεις, εὐτυχήσεις, φάφμακα νικήσεις, καταδέσμους ἀναλύσεις καὶ ἐχθφοὺς νικήσεις<sup>1</sup>. Eine andere Seite der Macht des Magiers, die des Eusebius Urteil berechtigt erscheinen läßt, daß er πάντα πφάττει αἰσχφοῦ καὶ ξυπαφοῦ κέφδους χάφιν<sup>2</sup>, bietet pap. Lond. 121, 31 K. 32 W.<sup>3</sup>: ἔδοσάν μοι χφυσὸν καὶ ἄφυφον καὶ τφοφὴν πᾶσαν ἀδιάλειπτον· διάσωσόν με πάντοτε εἰς τὸν αἰῶνα ἀπὸ φαφμάκων καὶ δολίων καὶ βασκοσύνης πάσης καὶ γλωττῶν πονηφῶν, ἀπὸ πάσης συνοχῆς, ἀπὸ παντὸς μίσους<sup>4</sup>. Die hier erwähnten γλῶτται πονηφαί leiten uns über zum nächsten Abschnitt.

Kap. 26 S. 31, 11 ff. Helm:

Enimvero qui magum qualem isti dicunt in discrimen capitis deducit...quibus scrupulis, quibus custodibus perniciem caecam et inevitabilem prohibeat? Nullis scilicet; et ideo id genus crimen non est eius accusare, qui credit.

Dieser Satz geht hauptsächlich auf den Prozeßzauber. Er kann entweder so ausgeübt werden, daß man sich auf magischem Wege *facundia* verschafft<sup>5</sup> so, daß *aliqua ratione*<sup>6</sup> *aliquis iudices cogat, ut causam sibi adiudicent.* Dabei kann die Person des Gegners völlig aus dem Spiel bleiben<sup>7</sup>. Weitaus

<sup>4</sup> Ähnlich Lugd. I. VIII 11, 19; Wesselys Indices s. v. φυλακτήριον.
 Euseb. praep. ev. V 8, 193 a. b (I 225, 1 Dind.).

<sup>b</sup> Siehe oben zu Kap. 4 S. 18.

<sup>6</sup> Zachariae scholastici vita Severi Antiocheni (etwa 514 n. Chr.), Append. codd. astrol. II S. 80. Wir erfahren da ausdrücklich, daß diese Rezepte in Büchern schriftlich niedergelegt waren.

<sup>7</sup> Z. B. cod. Vindob. phil. gr. 108 fol. 29 (Codd. astrol. VI 1): Μιχαήλ εἰ βούλει βοήθειαν ὑπὸ ἀναπτος ῆ κοιράνου ῆ τινῶν τῶν ἐκ δήμων

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ähnlich 2623, 2437; Pap. Mimaut 269ff. (einzelne Verbess. dazu bei Wessely im Progr. Hernals 1889); Lond. 125, 23ff.; 122, 4ff. Die gleichen mirabilia kehren zum Teil wieder bei Lucian Alex. 5. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Dem. ev. III 6 (III 188, 31 ff. Dind.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pap. Lond. 122, 31 K. 32 W.; vgl. Wilcken, Gött. gel. Anz. 1894, Nr. 9 S. 731.

Die Apologie des Apuleius

die häufigere Art. deren Reste uns seit dem 4. Jahrh. v. Chr. erhaltend sind <sup>1</sup> und die auch hier gemeint ist, besteht in der Verfluchung des Gegners und seiner Fähigkeit, erfolgreich zu reden. Auch hierfür einige Beispiele aus der Zauberliteratur<sup>2</sup>. Pap. Lond. 46. 321 K.: Καταδεσμεύω τον δείνα πρός το δείνα. μή λαλησάτω. μή άντισπάτω, μή άντειπάτω, μή μοι δύναιτο άντιβλέψαι ή αντιλαλήσαι, ύποτεταγμένος δέ μοι ήτω έφ' δσον ούτος δ πρίπος πέγωσται παταδεσμεύω αύτου τόν νουν παι τάς πρένας. την επιθύμησιν, τας πράξεις, δπως νωχελής ή πρός πάντας άν**θοώπους.** In diese Reihe gehören auch die γλωτται πονηραί, die am Schlusse des vorigen Abschnittes erwähnt wurden<sup>8</sup>. und die Aufforderung an när nornodr nredua zad när ohua im συλακτήριον des Moses \*: ένοικήσητε είς την τοῦ έγθροῦ οίκίαν χαί έμφράξητε χαι χαλινώσητε το στόμα αυτου, ίνα μη δύναται xar' *èuov léyeur ri*. Besonders hat die Astrologie für diese Zwecke herhalten müssen. Eine ganze Anzahl Rezepte sind vorhanden<sup>5</sup>, von denen zwei im Wortlaut mitgeteilt seien: ρέξον ε**ίδ**ωλα β΄ μετὰ χηροῦ άγιασμένου έχείνου χαὶ βάλλε εἰς aŭrà (authy cod.)  $\sigma(\delta n \rho o y^6 \epsilon i \beta t n y xe (pality + xai h <math>\delta i x n \sigma o v a \beta$ 

(anders Append. codd. astrol. VI S. 75, 28 ff.); Cyranides H 20 p. 22;  $\Theta$  7 p. 23; K 14 p. 25 Mély; G. Kropatschek, De amulet. ap. ant. usu, Diss. Gryphiae 1907 S. 16 ff.; Arbatel, De magia veterum 1686, p. 39; vgl. Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 627 S. 406 Anfang; Kauśika-Sutra 38, 17—21, S. 130/1 ed. Caland a. a. O.

<sup>1</sup> B. Wünsch, Def. tab. praef. V col. 2, VIII 2 und Tafeln Nr. 37—39, 65, 66, 94, 103 a, 106 a, 107; Ziebarth, Nachr. d. Gesellsch. d. Wiss. zu Göttingen, phil.-hist. Klasse 1899 S. 120/1; Audollent, Def. tab. p. XXXVI sqq., LXXXIX, XC; Tafeln 18, 22—35, 37, 39, 43/4 (dazu Wünsch, Berl. phil. Wochenschr. 1905 Sp. 1075) 49, 60–63, 66, 67, 77, 87—90, 93, 95, 101 (Wünsch, ebenda) 111, 112, 134 (?), 192, 218—226, 302, 303, Index VI p. 474—86; V a p. 471 ff.

<sup>3</sup> Vgl. pap. Lond. 124, 24 K. W.; Lugd. II 197, 4. <sup>8</sup> S. 56.

<sup>4</sup> R. Reitzenstein, Poimandres S. 292 ff. aus cod. Paris. gr. 2316; unsere Stelle dort S. 295, eine ähnliche in der Anmerkung.

<sup>5</sup> Codd. astrol. I S. 30/1 (Laur. Plut. 28, 14 fol. 234, 236V; 28, 33 fol. 50 S. 44; III (Mediol.) Append. S. 44, 18 sqq., VI (Vindobon.) Append. S. 61, 10 ff., 13 ff.

<sup>6</sup> Was das Eisen soll, ist nicht ganz klar, vielleicht ist αὐτὴν doch richtig, wenn man annimmt, daß τὴν εἰ×όνα vorschwebt, dann könnte nur das Bild des Gegners gemeint sein und das Eisen ein Nagel, der in sein Hirn getrieben wird. contraction .

Adam Abt

eri heraloto' + ral roávor tà drónata  $\pi$ atode ral untode  $\sigma$ ou<sup>1</sup> και τὰς γαρακτήρας Άρεως και Διός. και έπι του αντιδίκου τής είχόνος γράψον το δνομα του αύτου χαί της μητρός του 1, χαί τάς γαρακτήρας Σελήνης και Κρόνου<sup>2</sup> και τα δνομάτα Λέοντος και Τοξότου 8. χαι γώσον ένθα είσιν, χαι έλθη είς υπόχλισιν δ άντίdixoc<sup>4</sup>. Eine andere Form benutzt zu gleichem Zweck das incantamentum im Appendix zum Catalogus codd. astrol. VI S. 84 unten: Όμοίως γράφε είς χάρτην άγέννητον βεβρεγμένον χαί δέσον είς δεξιάν σου χέρα. Μωυσής και Ααρών Ηλθεν είς πραιτόριον μετά έμοῦ τοῦ δείνος. ὁ ἅγιος Δανιήλ ὁ τὰ στόματα λεόντων γαλινώσας δήσον και βούλλωσον τα στόματα των κακών άνθρώπων τοῦ ἀντιδίχου τοῦ δεῖνος ... χαὶ ὡς πέπτουντει πολλὰ ὑποκάτω του άετου και τα ζωα άπό των φόβων των λεόντων, ούτως ποίησον τοὺς ἀντιδίχους τοῦ δεῖroς. Hier ist der Verweis auf 2. Mos. 5. 1 und Dan. VI 16ff. nötig: es ist die Form der historiola im Zauber. Moses und Aron haben den Pharao und seine Ratgeber mit Wort und Tat überwunden. Daniel hat durch sein Gebet der Gefräßigkeit der Löwen geboten: so soll der Spruch die Wut des Gegners und seine Gründe zunichte machen.

Eben wegen der Häufigkeit dieses Prozeßzaubers<sup>5</sup>, den Apuleius und seine Gegner offenbar wohl kannten, ruft er ihnen die Gefährlichkeit des Unternehmens ins Gedächtnis zurück, einen Magier anzuklagen, wenn man nicht selber durch wirksame  $qv\lambda \alpha xrijei\alpha$  geschützt ist oder aber die ganze Magie für Schwindel hält, was natürlich der nicht tut, der jemanden wegen Magie anklagt. Aus solchen Gründen läßt auch Pseudo-Quintilian<sup>6</sup> seine Matrone vor Gericht nur in

<sup>1</sup> Vgl. oben S. 24.

<sup>2</sup> Die Konjunktur von Σελήνη u. Κρόνος bewirkt ἐχθρῶν καθαιρέσεις nach codd. astrol. IV S. 175, 15.

<sup>3</sup> Die Symbolik ist wohl die, daß der Löwe den Gegner fressen, der Schütz ihn erlegen soll.

<sup>4</sup> Codd. astrol. III (Mediol.) App. S. 46, 22 ff.

<sup>b</sup> Vgl. Cicero, Brutus 60 § 217; Ps. Cypriani confess. 7: Καὶ πῶσι συνηρχόμην, . . . τοῦς δὲ τὸν ζῆλον τρέπων εἰς τοὺς ἐναντίους ἢ τοὺς ἐναντιουμένους ὑποτάσοων.

<sup>6</sup> Pseudo-Quintil. declam. X an mehreren Stellen. Der Zauberer wird immer als Werkzeug des Gatten gefaßt und die Schuld durchaus auf jenen geschoben. Außer der Furcht vor der Rache des Magiers liegt zu solchem Verhalten kein Grund vor.

[58

sehr vorsichtigen Wendungen von dem Magier reden, man merkt, sie mißbilligt dies Treiben, hütet sich aber, zum persönlichen Angriff auf den Zauberer vorzugehen.

Es erübrigt noch, den Ausdruck *pernicies caeca* zu erklären, denn daß der Magier die von ihm verhängten Strafen für *poenae inevitabiles* hält, bedarf wohl keiner weiteren Belege.

Der gleiche Begriff kehrt mit den Worten clandestina supplicia umschrieben im Codex Justinianus<sup>1</sup> wieder. Wir müssen ihn darauf beziehen, daß der Verfluchte gar nicht wissen konnte, wer ihn verwünscht hatte und wie es geschehen war<sup>3</sup>; denn der Zauberer verbirgt die Zaubermittel oder vernichtet sie, er schickt unsichtbare Dämonen als Plagegeister<sup>3</sup> oder, wenn es ihm beikäme, selbst sich an dem Gegner zu rächen, so kann er sich dazu unsichtbar machen<sup>4</sup>. Jedenfalls wird die Rache den Kläger treffen, ohne daß er sich dagegen zu wehren vermöchte, selbst wenn er erraten könnte, wer sie ihm auf den Hals geschickt hat; er kann nur durch Gegenzauber wirken, müßte also das gleiche Verbrechen begehen, dessen er jenen geziehen.

Auch hier mögen einige Beispiele für die Art Platz finden, wie der Zauberer solche *clandestina supplicia* verhängt.

Der Feind wird unter Umständen verwandelt<sup>5</sup> oder durch Zauber aus dem Lande gejagt<sup>6</sup>, meist aber hat man sich damitzufrieden gegeben, durch symbolische Bestattung des Feindes ihn den Unterirdischen zur Qual auszuliefern<sup>7</sup>, die bis zum

<sup>3</sup> Pap. Ber. I 186 f.; Lugd. I. V 22; XV 21. Maspero Contes populaires de l'Égypte ancienne S. 143 ff.

<sup>4</sup> Pap. Ber. I 222 aff., 247 aff.; Pauly, Realenz. IV 1380; pap. Lugd. II 182, 12 ff.

<sup>b</sup> Apul. met. I 9 S. 8; II 5 S. 29 Helm; [Lucian] öro: 4.

<sup>•</sup> Apul. met. I 10 S. 10 Helm.

<sup>7</sup> Das wird für die Def. tab. aus den Fundumständen klar; vgl. auch R. Wünsch, Eine antike Rachepuppe, Philolog. LXI 1902 S. 26 ff. Für andere Völker: Hillebrandt, Ved. Opfer u. Zauber a. a. O. § 91, S. 177; Oldenberg, Bel. d. Veda S. 504; Fossey, La magie assyr. S. 78. Für die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Valentinian im cod. Justinian. VIIII 18, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Name des Verfluchenden steht selten auf den def. tab., Audollent p. XLIV sqq.: damit der Fluch ihn nicht mittrifft. Auf diese Weise ist aber auch verhütet, daß im Falle der Auffindung einer Fluchtafel der Urheber festgestellt werden kann.

#### Adam Abt

Tode (Theocr. II 159 ff.) oder so lange dauerte, bis der Zauber aufgefunden war, der entweder aus einem Fluchtäfelchen oder einem rohen Bild des Gegners bestand. Diese dadurch verursachte  $\epsilon \pi \alpha \pi i \delta \sigma \pi \eta \mu or \eta \epsilon \chi \partial \rho \omega \tau \pi i r o \sigma$ , wie sie die Amme der Phaedra (Eur. Hippol. 318) nennt, hat uns Horaz beschrieben (Epod. XVII 21 ff.); er hat Canidia öffentlich bloßgestellt und nun

> fugit iuventas et verecundus color reliquit ossa pelle amicta lurida tuis capillus albus est odoribus <sup>1</sup> nullum a labore me reclinat otium urguet diem nox et dies noctem neque est levare tenta spiritu praecordia.

Orte der Aufbewahrung: Reitzenstein, Poimandres S. 294, 3; Kauśika-Sutra 48, 4 p. 167 Caland; Jastrow, Religion Bab. u. Ass., Deutsche Ausg. I S. 311. <sup>1</sup> Die odores sind doch wohl die ἐπιθύματα der Hexe, nicht, wie Kießling-Heinze annehmen, verhexte Pomaden.

### DRITTER ABSCHNITT

# Die Verteidigung wegen der angeblich zu magischen Zwecken verwendeten Fische

Kap. 29 S. 33, 26 H.- 42 S. 49, 2 H.

Der Tatbestand dieses angeblichen ersten Zaubereiverbrechens ist folgender:

Apuleius hat Fischern<sup>1</sup> und auch sonst Leuten<sup>2</sup> den Auftrag gegeben, nach bestimmten Fischarten<sup>\*</sup> zu fahnden und hat für jedes ihm überbrachte Exemplar einen ziemlich hohen Preis geboten<sup>4</sup>. Die Ankläger wollen nun wissen, daß unter diesen von Apuleius gesuchten pisces zwei res marinae gewesen seien, deren Namen zugleich Bezeichnungen der menschlichen Geschlechtsteile sind<sup>5</sup>; als dritte Art Fische, die Apuleius gesucht und erhalten habe, nannten sie den als Giftfisch bekannten lepus marinus<sup>6</sup>. Indem man nun die Tatsache, daß Apuleius für hohe Preise Seetiere kaufte, die er nicht zur Mahlzeit<sup>7</sup> brauchte, sondern zerlegte<sup>8</sup>, mit dem über die Art und Namen dieser Gattungen umlaufenden Gerücht und weiter mit der Tatsache verband, daß Pudentilla wieder alles Erwarten eine Ehe mit Apuleius eingegangen war, so kam man zu dem Schluß, Apuleius habe in den Seetieren mit den verdächtigen Namen nichts anderes als Mittel für

| 1 | Kap. 29 S. 33, 29 | Helm. | 8 | 33 S. 39, 19.    | 8 | 38 S. 39, 10. 11. |
|---|-------------------|-------|---|------------------|---|-------------------|
| 4 | 29 8. 33, 29; 34, | 6 al. | 8 | 83 S. 39, 15 ff. |   |                   |

\* 33 S. 89, 4; S. 40; S. 47, 9ff. 7 29 S. 34, 7. \* 40 S. 46, 20.

Liebeszauber erworben und darum auch die sonst nicht sehr begehrten Fischarten so gut bezahlt.

Unsere Rede bestreitet den Liebeszauber<sup>1</sup>, bestreitet die *impudica nomina*<sup>2</sup> und die Behauptung, der eine Fisch sei ein *lepus* gewesen, bestreitet sogar die magische Verwendung von *res marinae* im weitesten Sinne überhaupt<sup>3</sup>. Das Ganze wird für boshafte Mißdeutung naturwissenschaftlicher Studien ausgegeben<sup>4</sup>. Diese naturwissenschaftlichen Studien erklären nun zwar das *quaerere* wie das *proscindere* der Fische und *res marinae*, lassen aber die Frage offen, wie die Gegner auf die zauberische Verwendung der Tiere und auf die obszönen Namen verfallen konnten, wenn die Fische überhaupt in der Magie, besonders im Liebeszauber, nichts zu suchen haben.

Wir werden demnach in der Behandlung der folgenden Kapitel auf die Rolle der Fische und *res marinae* im Zauber, besonders im Liebeszauber zu achten haben.

Kap. 29 S. 34, 10 ff. Helm:

Quis enim ab illis obsonare audebit, si quidem statuitur omnia edulia quae de penso parantur non cenae, sed magiae desiderari?

Die Vorschriften der Papyri lehren uns im Gegensatz zu Apuleius' Phrase, daß die edulia ganz wohl in der Magie ihren Platz haben; allerdings kann man nicht sagen, daß es überwiegend teuere Speisen seien. Der Magier muß nach den Papyrusrezepten den Gott oder Dämon, der seinen Beschwörungen gefolgt ist, bewirten: xaráxlurov aðtöv (sc. töv  $\pi áqedoov$ ).... $\pi aqartidw$  aðt $\tilde{\psi}$   $\tilde{\xi}$   $\tilde{\omega}v$   $\mu\epsilon rala\mu \betaáreig <math>\beta \rho\omega t \tilde{\omega}v$ xal  $\pi ort \tilde{\omega}v$  lesen wir im pap. Berol. I 168<sup>5</sup>,  $\pi artoia qarfuata$ werden für den Gott bereitgehalten<sup>6</sup>. Auch im Liebeszauber fehlt die Verwendung von Speisen nicht gauz,  $\pi \delta \tau \mu ov xal$  $\beta \rho \omega \sigma \mu ov \lambda a \beta \omega v$  beginnt der Zauberer des pap. Lond. 124, 1 K. W. sein Treiben; der  $\tau v \rho \delta_{S}$  a<sup>v</sup>  $\mu o v \delta v$  tritt in einer  $\pi \rho a \delta i s$  zum Ent-

<sup>1</sup> Kap. 30 S. 35, 2 Helm. <sup>2</sup> 34 S. 40, 10.

\* 32 S. 38, 3ff. 4 36 S. 41, 16 ff.

<sup>b</sup> Vgl. ebenda 23, 28; Pap. Lond. 46, 218 K.; Griffith-Thompson, Pap. col. II 31 (28)-33 col. III (1).

<sup>6</sup> Pap. Berol. I 85; pap. Lugd. I. I 22; II 204, 2 werden τραγήματα "Leckerbissen" genannt.

### Die Apologie des Apuleius

decken von Dieben auf<sup>1</sup>; xatalındır dnd toö kötov ob kösseig dalyor xal xlásaş ποίησον εἰς ἑπτὰ ψωμούς, xal ἐλθών ὅπου shows ἐσφάγησαν ... λέγε τὸν λόγον εἰς τοὺς ψωμοὺς xal ἱlπτε fängt ein von Fahz neu herausgegebener Zaubertext an<sup>2</sup>, der die Totengeister zur Peinigung eines Mädchens aufruft. Die äφτου ψωμοί dienen dabei den toten Seelen als Speise, wie in dem zugehörigen metrischen λόγος<sup>3</sup> deutlich ausgesprochen ist: φθιμένοις, ἀώφοις, βιομόφοις πέμπω τροφάς ... ἐx τῆς τροφῆς ἐμαυτοῦ χαταλείψανα.

Als edulia müssen schließlich auch die Spenden von Milch, Honig und Wein gerechnet werden, die auch im Zauber zur Totenbeschwörung<sup>4</sup> und bei Götteranrufungen nicht anders als auch in den Begehungen der Staatsreligionen dargebracht werden<sup>5</sup> (pap. Lugd. I. VII 4; Par. 2192, 908, 2681; Lugd. II 179, 7; 181, 2ff.; Lond. 121, 192 K. W., 644 K. 710 W.).

Kap. 30 S. 34, 22 ff. Helm:

Sed, oro te, qui pisces quaerit, magus est? Equidem non magis arbitror quam si le por e s quaererem vel a pros vel altilia.

Es scheint wirklich kein Beispiel zu geben, daß Teile von Hasen im Zauber erwähnt würden. Abergläubische Vorstellungen knüpfen sich genug an ihn, er hilft gegen Podagra<sup>6</sup>, gilt als Schönheitsmittel<sup>7</sup>, steht auch zum weiblichen Geschlechtsleben seiner Fruchtbarkeit wegen in Beziehung<sup>8</sup>, aber

<sup>1</sup> Das mittelalterliche Gottesurteil kannte den Brauch, dem Verdächtigen geweihten Käse zu essen zu geben; war er der Dieb, so konnte er den Bissen nicht schlucken. Ähnlich noch heute im Aberglauben; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 350 S. 243.

\* De poet. rom. doctr. mag. S. 167 ff. nach pap. Par. 1390 ff.

\* V. 8, 12 Fahz.

<sup>4</sup> Vgl. Fahz a. a. O. S. 114; L. Deubner, De incub. S. 45/6; C. Wachsmuth, Das alte Griechenland im neuen, S. 56, 35; B. Schmidt, Volksleben der Neugriechen 124, 125, 127.

<sup>8</sup> Wesselys Indices u. μέλι, γάλα, οίνος (αθαλάσσιος, Αιγύπτιος, Μενδήσιος, προπάλαιος).

• Plin. n. h. XXVIII 220; vgl. O. Schrader, Beallex. d. idg. Altert. 1901, S. 335 "Hase".

<sup>7</sup> Plin. l. c. 260; Friedländer zu Martial V 29 (S. 404); Lampr. Alex. Sev. 38.

<sup>8</sup> Plin. n. h. XXVIII 248; Psellos, Lect. mirab. S. 144, 3 (Westermann, Paradox. Gr.); vgl. O. Lenz, Zoologie der alten Griechen u. Römer

### Adam Abt

die eine Stelle, wo man vermuten könnte, daß er im Liebeszauber angewandt worden sei, ist zu wenig deutlich, um sichere Schlüsse zu gestatten<sup>1</sup>; es kann der Satz auch einfach bedeuten, daß man das Tier als erotisches Reizmittel genossen habe. Auch der *lepus marinus* hat, soweit man sehen kann, mit Zauber und Liebeszauber insbesondere nichts zu tun<sup>2</sup>.

Das zweite der hier genannten Tiere, der Eber, spielt in der Medizin eine ziemliche Rolle<sup>3</sup>, wird auch mit dem Hasen als Leckerbissen genannt<sup>4</sup>, aber, was uns wichtiger ist, er ist uns auch im Zauber bezeugt. Pap. Lond. 121, 191 W. K. gibt die Anweisung:  $\sigma_i\lambda\tau_0$ ]oxarddeouog alwrog:  $\chi_0\lambda\eta_S$  xá $\pi_0$ ov,  $\dot{\alpha}\lambda\partial_S$  ൵ωνιαχοῦ, µέλιτος Ἀττιχοῦ ὁµοῦ τρῦψον xal χρίε σου τὴν βάλανον. Er hat also im Liebeszauber seine Stelle gehabt<sup>5</sup>.

Altilia schließlich sind Mastvögel, neben dem lepus als Delikatesse aufgeführt von Petron 36. Wollte man hier dem Apuleius nicht recht geben, so müßte man sie gerade mit den aves und gallinae gleichsetzen, die Apuleius im magischen Opfer verwandt haben soll<sup>6</sup>. Das hieße Haare spalten; aber der Fall des aper zeigt doch, daß gegenüber den Angaben des Apuleius über Vorkommen bestimmter Objekte im Zauber Vorsicht geboten ist.

Kap. 30 S. 34, 24 ff. Helm:

An soli pisces habent aliquit occultum aliis, sed magis cognitum? Hoc si scis quid sit, magus es profecto; sin nescis, confitearis necesse est id te accusare quod nescis.

S. 156; Rieß bei Pauly-Wissowa I Sp. 71, 41-58 ("Aberglaube"); Wuttke-Meyer<sup>\*</sup> § 171, S. 126; § 270, S. 200; A. Hellwig, Verbrechertalismane, Groos' Archiv f. Kriminalanthrop. u. Kriminalistik XXV 1906 Heft I/II S. 78/81.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philostrat. imag. II 303, 30 ff. Kayser, 304, 4 ff.: Οί δὲ ἄτοποι τῶν ἐφαστῶν καὶ πειθώ τινα ἐφωνικὴν ἐν αὐτῷ (sc. τῷ λαγῷ) κατέγνωσαν βιαίψ τέχνῃ τὰ παιδικὰ ϑηφώμενοι.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Mehr von ihm zu Kap. 33 S. 39, 4 H.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Stellen aus Plin. XXVIII stehen beisammen im Thes. ling. lat. II 210, 23-35. Weitere Verweise in der Mayhoffschen Ausgabe an den betr. Stellen. <sup>4</sup> Martial VII 78, 3; Friedl. z. d. Stelle S. 513.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> In die gleiche Sphäre führt vielleicht die Notiz des Artemidor Onirocr. II 12 p. 105, 5 H., daß der Eber *yvratxa onµaive*.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kap. 47 S. 55, 1.

Der Satz ist in unserm Zusammenhang nichts weiter als ein geschicktes Dilemma, bezeichnet aber gut die Geheimniskrämerei, mit der sich die Magie umgab. Besonders in bezug auf Mitteilung der magischen ποάξεις bestanden und bestehen zum Teil noch heute die strengsten Vorschriften<sup>1</sup>. "Ouvoui σοι θεούς τε άγίους και θεούς ούρανίους μηδενί μεταδούναι την Σολομώνος πραγματείαν, μηδε μην έπι του εύγερους πράττειν, εί μή πώς σε πράγμα άναγχαιον έπείξη<sup>2</sup> lautet eine diesbezügliche Vorschrift; ein Eid wird dem Schüler abgenommen, daß er nichts verraten wolle: Προτίθημι δέ σοι τόν δοχον τόν χατά βίβλων<sup>8</sup> προχείμενον επιγνούς γάρ της βίβλου την δύναμιν χρύψεις 4, ανεύρετον ποίησον την βίβλον 5, έν αποκρύφψ έχε  $ψ_{5}$  μεγαλομυστήριον<sup>6</sup>, μηθένα δίδασχε<sup>7</sup> lauten die Vorschriften der clandestinae artes 8: duerádoroc ist auch der magische Brief an König Ostanes, den der pap. Par. 256 überliefert. Daß solche Vorschriften gefährdet wurden, wenn man die betreffenden Rezepte aufnahm in Sammelbücher, wie es die Papyri sind, machte der Naivetät der Magier weiter keine Sorge, sie schrieben sogar ruhig die Flüche mit ab, die auf den Verräter der "Mysterien" herabgerufen wurden<sup>9</sup>.

Ausgenommen von diesen Bestimmungen ist die Weitergabe der Geheimwissenschaft im eignen Geschlecht. So schreibt Harpokration πεος την ολχείαν αυτοῦ θυγατέρα mit

<sup>1</sup> Vgl. Dieterich, Mithrasliturgie S. 51 ff. mit Anm.; ders. Abraxas S. 162; Hubert, Magia bei Daremberg-Saglio III 2 p. 1510. Die Astrologie geht parallel in dieser Frage: Fr. Cumont, Les religions orientales p. 205, 206, 312. — Tiridates hätte nach Plin. n. h. XXX 17 den Nero nicht um ein Königreich in die Magie einweihen mögen. Für die Neuzeit: Semiphoras Salomonis Regis (zitiert oben S. 38, 4) p. 11; Arbatel, De mag. veterum (s. ebenda) aphorismus 1 S. 8; 39, 6 S. 30.

\* Pap. Par. 851; rove suzegous Pap., corr. Kroll.

<sup>3</sup> βιβλον Pap., corr. Wünsch.

<sup>4</sup> Pap. Lugd. II S. 194, 4. Der Pap. hat προτιθειμαι. — Analog gibt Empedokles frg. 111 (Diels, Vorsokr. I<sup>\*</sup> S. 204) die großartigsten Kräfte seiner Kunst μούνφ σοι, dem Pausanias (dazu Diels S. A. B. 1898, 407 ff.; Nestle, Philol. 1906 S. 545 ff.).

<sup>5</sup> Pap. Lugd. II S. 187, 18. <sup>6</sup> Lugd. I. X 9

<sup>6</sup> Den Ausdruck braucht Arnob. adv. nat. I 43; vgl. auch die arcana bei Ps. Quint. decl. X 15, p. 201, 19 Lehnert.

• Par. 2475 ff.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

10

7 Par. 1872.

65]

Demnach wäre strenggenommen kein Wissen über Magie ohne Teilnahme an ihren Künsten möglich, allein durch seine Beispiele aus der Literatur wiederlegt sich Apuleius selbst.

Kap. 30 S. 35, 2ff. Helm:

Quid enim competit ad amoris ardorem ac-

<sup>1</sup> Vgl. die Vorschriften der Elchasaiten bei Hippol. ref. haeres. IX 17, die essäischen Vorschriften bei Porph. de abst. IV 13 p. 249, 9 Nauck und des Porphyrios bei Euseb. praep. ev. IV 8 p. 144 b, c (I 170, 20ff. Dind.).

<sup>9</sup> Reitzenstein, Poimandres S. 259 (Beigabe II) Anm. 1; F. de Mély, Les lapid. grecs Paris 1898: Cyranides prologos p. XI στοιχ. A 11 p. 7; στοιχ. Φ 28 p. 43.

<sup>3</sup> Aus cod. Paris. grace. 2419 fol. 218 herausgegeben von R. Reitzenstein im Poimandres S. 186/7, 1.

\* Codd. astrol. IV S. 16 aus cod. Taurin. C VII 15, fol. 75 V.

<sup>5</sup> Pap. Par. 2518. • Ibid. 748.

<sup>7</sup> Ibid. 478, vgl. Dieterich, Mithrasl. S. 2, 49; A. Jeremias, Verhandl. d. internat. Kongresses f. Relw. Basel 1904 S. 143. "Ich bin stark durch die Gesänge, die ich von meiner Familie habe und die mein Vater mir überliefert hat" heißt es an einer Stelle des Rigveda (zitiert bei Fustel de Coulanges, Der ant. Staat, übers. v. Weiß 1907 S. 36).

<sup>8</sup> Ergänzt von Wünsch: *lozivòs* neben *loziov* wie *«nęivòs* neben *«nęio»*, Bedeutung 'Sproß der eignen Lenden', s. *avroy-evýs* Aesch. Suppl. 8.

 Vgl. Wuttke-Meyer<sup>3</sup> S. 188 VIII; Hess. Blätter f. Volksk. III (1904)
 S. 55; Zeitschr. d. Vereins f. Volksk. XVI (1906) S. 176, XX; anders Grimm, Myth.<sup>4</sup> III S. 462, 793.

#### Die Apologie des Apuleius

67]

### cendendum piscis brutus et frigidus' aut omnino res pelago guaesita? Nisi forte... quod Venus dicitur pelago exorta.

Ganz theoretisch betrachtet ist es unwahrscheinlich, daß bei der engen Verbindung, in der die  $I_X \mathcal{P} \acute{v} \varepsilon_S$  in der Astrologie zur Aphrodite stehen<sup>1</sup>, nie jemand auf den Gedanken gekommen sein sollte, die  $i_X \mathcal{P} \acute{v} \varepsilon_S$  des Meeres anzuwenden, wenn er auf dem eigensten Gebiete der Aphrodite durch Zauberzwang etwas zu erreichen suchte. Es lag nahe genug, wenn Vorstellungen vorhanden waren wie diese<sup>2</sup>: O  $\pi \varrho \ddot{o} \pi o_S$ dexards  $I_X \mathcal{P} \acute{u} \omega_F \mathcal{A} \iota \acute{o}_S \cdot dr \mathcal{P} \varrho \omega \pi o_S \cdot \acute{e}_F \tau f_I \chi \varepsilon_I \varrho^2$  adrov  $\ldots i_X \mathcal{P} \acute{v} \varepsilon_S$ dio  $\ldots$  xai  $\pi \varepsilon_{\ell I} o dia \tau f_S \gamma v raixds adrov. <math>\delta$  deútegos dexards  $I_X \mathcal{P} \acute{u} \omega_F \Sigma \varepsilon h_I \eta_S \ldots$ ,  $\gamma v r h$   $\acute{e}_F \pi \lambda o l \psi$ ,  $\varepsilon \dot{v} \varepsilon d \dot{\eta}_S$ ,  $\acute{e}_F \mathcal{P} a \lambda d \sigma \sigma \eta$ ,  $\lambda \varepsilon v \pi \dot{\eta}$ ,  $\varepsilon \dot{\mu} o \varrho \rho \delta \sigma \omega \mu o_S$ ,  $\acute{v} \pi o d \varepsilon \varepsilon \tau v \sigma \sigma \delta \varepsilon \tau \tau f_S \tau d v \sigma v \sigma v$ . Da war die Beziehung auf das weibliche Geschlechtsleben doch gegeben.

<sup>1</sup> Z. B. die Fische sind das  $\delta \psi \omega \mu \alpha$  der Aphrodite: codd. astrol. II App. S. 170, 16; IV App. S. 136, 26; VI App. S. 95, 73f., 84f.; sie stehen in Verbindung mit der Charakteranlage des  $\delta \rho \omega \tau i \kappa \delta s$ ; codd. astrol. II App. 99; Hippolyt ref. omn. haer. IV 26; sie bezeichnen das  $\gamma \alpha \mu s i \nu \kappa \alpha \delta$  doa doa  $\sigma \pi o \rho i \mu \omega \nu$ : codd. astr. III S. 4 cod. 4, fol. 51.

<sup>2</sup> Achmes de figuris decanorum, codd. astrol. II. App. 8. 152 ff., bes. 8. 157.

<sup>8</sup> A. Dieterich, Die Grabschrift d. Aberkios, Leipzig 1896, S. 40, 41; dasu Paus. VII 22, 4; Diodor. V 3, 6; Theoer. Berenikefrg. v. 5ff. (Bue. gr. ed. Wilamowitz S. 89); Aelian de nat. an. XII 30; Athen. VIII 333 D == Polycharmi frg. 1, FHG IV 479; Athen. VIII 346 D == Mnaseas frg. 32, FHG III 155; Parthey zu Plut. de Iside et Osiride S. 267/8; R. Pischel, Ursprung d. christl. Fischsymbols, S. A. B. 1905, S. 507; R. Smith, Rel. d. Semiten 135, 231, 222; De Visser, Nicht menschengestalt. Götter der Griechen § 228 S. 163; § 252 S. 177; § 265 S. 187.

<sup>4</sup> Apollodor frg. 16, FHG I 431, ans Athen. VII p. 325; vgl. FHG IV 444, aus Athen. VII p. 325C; Kratinos, Trophon. frg. 221, I p. 80K.; Platon frg. 173, I p. 647K.; Nausikrates frg 1, 10, II p. 295K.; Charikleides III p. 393K.; Roscher, Selene u. Verwandtes S. 117 Apm. 492.

sammengebracht wurde <sup>1</sup>. Dieselbe  $\tau \rho i \gamma \lambda \eta$  hat aber auch wieder mit dem weiblichen Geschlechtsleben zu tun, sie ist für Weiber von guter Vorbedeutung, denn sie wird dreimal schwanger: so belehrt uns Artemidor unter Berufung auf Aristoteles<sup>2</sup>. Aber auch Aphrodite selbst hat heilige Fische, so die àquín, die mit ihr zugleich aus dem Meeresschaum entstanden sein sollte<sup>8</sup>, auch der Delphin ist venereus<sup>4</sup>: "Fisch und Weib sind identisch . . . wenn Delphin und Aphrodite miteinander aus dem abgeschnittenen Teil des Uranos entstanden sein sollen"<sup>5</sup>: die Echeneïs steht zur Venus von Knidos in Beziehung (Plin. n. h. IX 80) und ganz allgemein wird uns mitgeteilt, daß πολλή έν ίχθύσιν έστ' Άφροδίτη (Oppian. hal. I 499). Somit werden wir uns nicht wundern, wenn der piscis brutus tatsächlich im Liebeszauber erscheint. Die Echeneïs amatoriis quoque veneficiis infamis est 6; und einen Stein aus dem Bauche des Pan-Fisches gebrauchte man zum olitoov?.

Fragen wir schließlich die Papyri, so finden wir zunächst Stellen, die brauchbar erscheinen könnten, aber doch für unsere Zwecke ausscheiden müssen. Wenn etwa eine  $\lambda \epsilon \pi \ell \varsigma$  erwähnt wird<sup>\*</sup>, ein Wort, das "Fischschuppe" bedeuten kann<sup>9</sup>, so zeigen manche Stellen deutlich, daß nicht eine solche gemeint ist, sondern daß auch ein Täfelchen durch  $\lambda \epsilon \pi \ell \varsigma$  bezeichnet wird<sup>10</sup>.

- <sup>8</sup> Onirocr. I 14, p. 108, 9 Hercher.
- <sup>\*</sup> Eustath. zu Hom. A v. 206, p. 87, 34; Athen. VII 284 f.
- <sup>4</sup> Gellius n. a. VII 8 aus Apion (frg. 6, FHG III 511).

<sup>5</sup> Keller, Tiere d. klass. Altert. S. 225, 9; Stucken, Astralmythen (1907) S. 209f. nimmt als ursprünglichste Sagenform an: das Zeugungsglied des Uranos fällt ins Meer, wird von einem weiblichen Fische geschluckt, dieser Fisch wird dadurch schwanger und aus dem Fischleib wird Aphrodite geboren.

<sup>6</sup> Plin. n. h. 1X 79; Plut. quaest. conv. II probl. VII; Rieß b. Pauly-Wissowa I 69 u. Aberglaube.

<sup>7</sup> Photii bibl. cod. 190 p. 153 Bekker; Suidas s. v.  $\chi_Z \vartheta \tilde{v}s$ . Mehr über Fische und Geschlechtsleben: Th. Zacharise, Wien. Zeitschr. f. Kunde d. Morgenl. XX (1906) S. 291 ff., 298; R. Pischel a. a. O. 530; F. de Mély, Le poisson dans les pierres gravées, Rev. archéol. III<sup>ème</sup> ser. XII (1888) p. 322 (I), 324 (Z), 325 (K), 327 (O), 328 ( $\Sigma$ ); ders. lapid. grecs: Cyranis  $\alpha' K$  20 p. 26;  $\Sigma$  12 p. 37; Cyr.  $\delta' B$  1, 2, p. 104; K 8, 10 p. 112;  $\Sigma$  1, 2 p. 118; T 1 p. 119; X 21 p. 123. i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oppian. hal. I 590 mit Schol.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Z. B. pap. Par. 2160. <sup>9</sup> Oppian. hal. I 138.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. die Indices bei Wessely s. v.

Verführerisch ist auch der xárðaços, der einmal im Liebeszauber erscheint<sup>1</sup>, aber bei dem starken ägyptischen Einschlag, den unsere Zauberpapyri zeigen, wird man an den Sonnenkäfer denken müssen<sup>3</sup>. Dann findet sich einmal ein ταρίχου čorçaxor, aber da ist Lesung und Bedeutung unsicher<sup>3</sup>.

So bleibt allein Griffith-Thompson pap. col. XII p. 91 (27): [Invocation] to a Kesh . . . fish (28) of nine digits and black, [you put it] in an ointment of roses, you drown it therein, you take it [out], (29) you hang it up by [its] head [... days (?]]: when you have finished, you put it in a glass vessel, you [add] a little water of sisymbrium (30) with a little amulet (?) of Isis . . . and pounded, you recite this to it seven times for seven days opposite the rising of the sun. You anoint your head with [it] (31) in the hour when you lie whith [any (?)] woman.

Das Einreiben von Gesicht oder Phallus mit einer Zaubersalbe, in der ein Fisch gelegen hat — die Bezeichnung der Art ist leider zerstört — bietet dann noch derselbe Papyrus col. XII (4) S. 87. Der Gebrauch solcher Zaubersalben zu erotischen Zwecken geht bis ins 5. Jahrh. zurück; Aristophanes in den Acharnern macht schon billige Witze über dieses  $\chi \varrho/\epsilon u r$  $\tau \eta r \beta d \lambda a vor<sup>4</sup>$ .

Zum Schlusse mag hier noch eine ähnliche Verwendung des Fisches im deutschen Liebeszauber stehen<sup>5</sup>: Fecisti quod

<sup>3</sup> Pap. Lugd. I XI 16; nach Wünsch entweder "Heringsgräte", oder da auf dieser kein Platz für einen ganzen  $\lambda \delta \gamma os$  ist, "Scherbe vom Pöckelfaß", s. Dem. XXXV 34  $\tau a \varrho i \chi ov s se \varrho a \mu a$ . — Der Vollständigkeit halber sei hier die Maena erwähnt, deren Maul bei Ov. fast. II 577 vernäht wird zum Binden der *inimica ora*. Sie ist nach Eustathios zu Hom. A 206, p. 87, 31, der Hekate heilig, wegen des Zusammenhangs ihres Namens mit  $\mu a i ve o \Im a$ , mondsüchtig sein. Sie hat also wohl mit dem Zauber, aber nicht mit dem Liebeszauber zu tun.

<sup>4</sup> V. 1048—1060 Bergk. Analogien im Griffith-Thompson pap. col. III (14) ff. p. 175; XIII (10) ff. p. 187; Lond. 121, 191 W.K.; F. de Mély, Les lapid. grecs, Paris 1898 p. 90, 18; 251, 13 ff.

<sup>5</sup> Burchard v. Worms Corrector et medicus 36 bei Friedberg, Aus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Lond. 121, b 2 (p. 115 K.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Kopp, pal. crit. §§ 487, 622, 664, 667, 668; ägyptisch ist auch das Fischverbot pap. Ber. I 104, 290 und die Rolle, welche die Fische pap. Lond. 46, 267 K. u. Audollent, def. tab. XCVI spielen; von Liebeszauber ist da nirgends die Rede.

quaedam mulieres facere solent? Tollunt piscem vivum, et mittunt eum in puerperium suum, et tam diu eum ibi tenent, donec mortuus fuerit, et, decocto pisce vel assato, maritis suis ad comedendum tradunt, ideo faciunt hoc, ut plus in amorem carum exardescant. Si fecisti, duos annos per legitimas ferias poeniteas.

Hier müssen wir also sagen, daß sich Apuleius um einen wirklich heiklen Punkt der Anklage mit glatten Worten herumdrückt, wenn man nicht gerade annehmen will, seine Gegner seien in diesem Punkte mehr unterrichtet gewesen, als er selbst.

Kap. 30 S. 35, 8f. Helm:

(Vergilius in re magica) enumerat vittas molles<sup>1</sup>.

Bei Vergil wird mit solchen Binden der Altar umwunden. auf dem das magische  $i\pi l \vartheta v \mu \alpha$  dargebracht wird, ein Zug. der bei seinem Vorbild Theokrit fehlt. Die Belege für den Gebrauch von Binden im Zauber bei den röm. Dichtern hat Fahz<sup>1</sup> zusammengestellt; wo wir sie in den Zauberpapyri treffen, dienen sie nicht zum Umwinden des Altars, das einzig bei Vergil sich findet, sondern sie erscheinen als priesterliche Binden 2: Ποίει σεαυτώ στέφανον περιπλέξας αὐιῷ στέφος ΰ έστιν λευχόν έριον έχ διαστημάτων δεδεμένον φοινιχώ έρίω. χατερχέσθω δε έπι τάς κατακλείδας παρειμένον επαρτήσεις δε και τω δωδεχαφύλλω χλάδω δμοίως στέφος<sup>8</sup>. Diese Anweisung steht in einer Zauberhandlung zur Erlangung apollinischer Weissagung. der xládog ist ein xládog dágrag: es sind also dieselben sakralen Wollbinden, die Chryses 4 als Abzeichen trägt, und deren letzte Reste am stützenden Baumstamm des Apoll von Belvedere noch kenntlich sind. Sie dienen also auch wohl an jener Papyrusstelle der Kathartik<sup>6</sup> und sind von der Ver-

deutschen Bußbüchern S. 97; Frater Rudolfus *de officio cherubym* bei Franz, Theol. Quartalschrift 88 (1906) S. 425f.

<sup>4</sup> Die auf S. 35,8—9 von Apuleius behandelte Vergilstelle (ecl. VIII 67f.) erklärt kurz L. Fahz, De poet. rom. doctr. mag. a. a. O. S. 123; vgl. auch R. Kleinpaul, Modern. Hexenwesen, Lpz. 1900, S. 146f.

<sup>2</sup> Vgl. Pauly, Reslenz. s. v. infuls, vitta; über Theokr. II 2 vgl. unten S. 74 licia discolora.

\* Pap. Berol. II 70ff., παρειμένας des Pap. von Parthey korrigiert.

- <sup>4</sup> Hom. A 14. 28.
- \* E. Samter, Familienfeste d. Griechen u. Römer 1901, S. 37 ff.;

wendung bei Vergil zu trennen, wo sie eher einen apotropäischen Sinn haben<sup>1</sup>. Auffallend häufig zeigen die Vasenbilder Tänien in Nachbarschaft mit dem Vogel Iynx und dem Zauberrädchen<sup>2</sup>, das berechtigt auch nur zu dem Schluß, daß die Taeniae mit dem Liebeszauber zusammenhängen<sup>3</sup>, ergibt aber nichts für das Einzelne.

Kap. 30 S. 35, 9 Helm:

verbenas pinques.

Verbenae bezeichnet überhaupt "Zweige", die bei heiligen Handlungen verwandt, an heiligen Orten niedergelegt werden <sup>4</sup>. Die Glossen <sup>5</sup> geben darum auch zum Teil einfach *Jallóg*, manche allerdings xládog dágyng<sup>6</sup>, xládog člaíag<sup>7</sup>, xládog µvpping<sup>8</sup>.

Über das Vorkommen und die Bedeutung des Lorbeers im Zauber wird nachher zu handeln sein, wo Apuleius den laurus fragilis ausdrücklich noch einmal nennt<sup>9</sup>.

Kládos klalas xal dáprys kommt vor im pap. Lond. 46, 466/7 W, sowohl in ihrer kathartischen Bedeutung wie auch in Bezug auf die Weissagung: Hermes ist hier als Sender der Orakel aus der Unterwelt gedacht, darum steht sein Ölbaum hier an richtiger Stelle<sup>10</sup>; auch pap. Par. 935/6 und 956 kommt der

H. Diels, Sib. Blätter, 1890, S. 691., 1211.; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 892, 1.

<sup>1</sup> So wird auch jetzt in der 3. Aufl. von Kießlings Horaz die Wolle in Hor. Sat. I 8, 29 im Gegensatz zur 2. Auflage erklärt; vgl. Fahz a. a. O. 128, 1.

<sup>2</sup> Catalogue of vases in the br. mus. IV F 331, S. 165 b; F 279 S. 137a; F 385 S. 184; F 399 S. 186/7; F 409 S. 189; F 450 S. 198; Heydemann, Vasensamml. Neapel 2904 S. 437; 3225 S. 522 unterer Streifen; S. A. 539 S. 757.

<sup>3</sup> Darauf führt auch der Laeviusvers Kap. 20 S. 36, 6 H., wo Fuglinus (Übers. v. Weiers praest. daem. Frankf. 1586 S. 232) *taeniae* mit "Hutbinden" übersetzt. Was er sich dabei wohl gedacht hat?

<sup>4</sup> Vgl. außer den bei Fahz a. a. O. angeführten Stellen noch O. Lenz, Botanik d. alten Griechen u. Römer S. 529; Serv. zu Aen. XII 120. Ganz aligemein braucht den Ausdruck auch Apuleius selbst: Apol. 54 S. 61. 24; wo keine Dichterreminiszenz vorliegt.

<sup>5</sup> Corp. Gloss. Lat. II 206, 17; 494, 26 al.

<sup>o</sup> C. Gl. L. II 266, 47; 350, 6. <sup>7</sup> C. Gl. L. II 350, 7.

<sup>8</sup> C. Gl. L. II 350, 8.

• S. 35, 10.

<sup>10</sup> Vgl. Euseb. praep. ev. II 1, p. 46 s. b (I S. 56, 5. 10 Dind.), für den lustrativen Charakter des Ölzweigs vgl. Diels, Sib. Blätter S. 120; Samter,

71]

xλων έλαίας im χρηματισμός vor; auf Weissagung und Kathartik zugleich bezieht sich wohl der Ölkranz auf dem Haupte der vier Männer, die im pap. Lond. 46, 40 den mystischen  $\Im$ ρόνος halten; mit xλωνες έλαίας werden pap. Par. 1229 und 1249 Dämonen vertrieben; schließlich erscheint ein έλάϊνος στέφανος verbunden mit einem Aπόλλων έχ δίζης δάφνης γεγλυμμένος im pap. Lugd. II S. 179, 10. 15.

Muqolin und dáqn werden im pap. Par. 2582, 2648 als  $i\chi \Im q \partial r \Im u \mu la \sigma \mu a$  der Mondgöttin erklärt, erscheinen aber auch beide in einem  $d\gamma a \Im o \pi o \iota \delta r$  der gleichen Göttin<sup>1</sup>; pap. Par. 2232, wo sie mit den  $\check{a}\omega q o \iota$  zusammenhängt, hat die  $\mu v q \sigma l n \eta$ sicher chthonische Bedeutung. Unsicher schließlich ist die zerstörte Stelle des pap. Berol. I 73.

Schwerlich ist an unserer Stelle das mit dem Namen verbena bezeichnete "Eisenkraut" gemeint, der von Vergil angewandte Plural scheint es auszuschließen; auch Ammianus Marcellinus XXIX 1, 31 spricht ganz allgemein von verbenae felicis arboris im Zauber, wo arbor das "Eisenkraut" ausschließt. Diese legà foráry des Dioscurides<sup>2</sup> ist dem Zauber nicht ganz fremd gewesen<sup>3</sup>, sie hat besonders im Mittelalter an Bedeutung für diese Zwecke gewonnen<sup>4</sup> und galt als Mittel zur Erregung von Liebe<sup>5</sup>, noch heute hat sie ihre magischen Kräfte nicht eingebüßt<sup>6</sup>.

Familienfeste 38/9, 82/3; Stengel, Griech. Kultusaltertümer <sup>2</sup> S. 142; Schoemann-Lipsius, Griech. Altertümer <sup>4</sup> II S. 251, 469, 488; vgl. pap. Lond. 46, 403; 121, 533 W., 731 W.

<sup>1</sup> Pap. Par. 2679.  $\delta agram,$  der Baum des lichten Gottes, als  $i_Z \partial \rho o' \nu$  der Nachtgöttin ist verständlich, ebenso die chthonische  $\mu \nu \rho o i \nu \eta$  als ihr  $d\gamma a \partial o - \pi o \iota o' \nu$ . Wie aber beide zugleich das eine und das andere sein können, möchte ich aus Konfusion in den magischen Begriffen selbst erklären; Wünsch denkt dabei an Überbleibsel aus einer Zeit, wo jedes Zaubermittel Macht schlechthin hatte, ohne Sonderung in gut und böse.

<sup>\*</sup> De mat. med. IV 61.

<sup>8</sup> Über sie Plin. n. h. XXV 105 ff.; Rieß, bei Pauly-Wissowa I 55, 10; O. Schrader, Reallex. d. idg. Altert. unter "Eisenkraut" S. 179.

<sup>4</sup> Vgl. z. B. Schönbach, Sitzungsb. Akad. Wien., phil-hist. Klasse 142 (1900) Abh. VII S. 140.

<sup>5</sup> Haus Vintler "Blume der Tugend" (Grimm, Mythol. <sup>4</sup> III S. 422, 102 ff.): so habent vil lütt den wann | das verbene daz selb krut | mach die lewt ein ander trut. <sup>6</sup> Wuttke-Meyer <sup>3</sup> § 140 S. 107. Kap. 30 S. 35, 9 Helm:

mascula tura.

Fahz, der auch die meisten Papyruszeugnisse zusammenstellt<sup>1</sup>, erklärt das Beiwort masculus als non exsectus ideoque masculus. Hinzuzufügen wäre die Erklärung, die Plinius<sup>2</sup> gibt: masculum aliqui putant a specie testium dictum.

Der Weihrauch wird beim Zauber verwendet zum  $i\pi i \vartheta v \mu \alpha$ . dem stehenden Bestandteile ieder magischen Anrufung<sup>8</sup>: so im pap. Berol. I 10, 62; II 24; pap. Par. 214, dann in der διαβολή πρός Σελήνην 4, der εύχη πρός Σελήνην έν πάση πράζει 5. Speziell ist er aber Enlovua für Apollo<sup>6</sup>. den Gott der Sonne und des Tags, dem der  $\mathcal{M}\beta\alpha roc$  ausdrücklich zugeteilt wird<sup>7</sup>: so ist es verständlich. daß er als Ergoóv der Mond- und Nachtgöttin gefaßt wird. Freilich sind auch hier die Papyri nicht konsequent, sie lassen ihn z. B. auch in den nächtlichen dresoaunglas verwendet werden, wobei allerdings die Vorstellung vermittelnd eingegriffen haben kann, daß der in den Okeanos herabgetauchte Helios nachts unter der Erde weile und die Träume heraufsende<sup>8</sup>. Einmal erscheint der  $\lambda \beta \alpha v o \beta \delta \rho \sigma \epsilon v i x \delta \beta$ bei solcher Gelegenheit in ganz chthonischer Umgebung<sup>9</sup>: Έπίθυε λίβανον άρσενιχὸν εἰς ἀμπέλινα ξύλα 10 σπείσας οἶνον ἢ ζύθον ή μέλι ή γάλα βοός μελαίνης 11. Artemidor warnt vor der Verwendung des Weihrauchs in der dreipairnola<sup>12</sup>.

<sup>8</sup> λόγος, ἐπίθυμα, πρᾶξις, φυλακτήριον, vgl. Wünsch, Bh. Mus. LVII (1902) 468 ff., bes. 470. <sup>4</sup> Pap. Par. 2679.

<sup>8</sup> Ebenda 2873.
 <sup>9</sup> Ebenda 1991.
 <sup>9</sup> Lugd. II 171, 2.
 <sup>9</sup> Pind. frg. 129/30 B<sup>4</sup>; Porph. b. Euseb. praep. ev. III 11 p. 110a;
 pap. Par. 1963 ff.; Lyd. de mens. IV 137 p. 162, 17 Wünsch; vgl. auch den Pluton-Helios bei Dittenb. Sylloge<sup>\*</sup> 583. Für die Verwendung in der δνειφαιτητόα vgl. pap. Par. 3195; das δrειφαιτητόν τοῦ Βήσας, pap. Lond. 122, 65; das αὐτοπτον Lond. 121, 319 K. 328 W.

<sup>9</sup> Σολομώνος κατάπτωσις, pap. Par. 906 ff.

<sup>10</sup> Für die chthon. Bedeutung des Bebholzes: Rohde, Psyche<sup>\*</sup> I 219; pap. Lond. 121, 540 ff. K., 550 W.; Heraklit frg. 15 Diels.

<sup>11</sup> Schwarze Farbe im chthon. Kult: z. B. Fahz a. a. O. S. 113.

<sup>19</sup> Onirocr. IV 5, p. 205, 25 Hercher.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. a. O. S. 123, 9. 10; vgl. Dedo, de ant. superst. amat. S. 10, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> n. h. XII 61.

Außerhalb des Zauberopfers erwähnt den  $\lambda/\beta avos \, \check{a}\tau \mu \eta \tau \sigma_s$ z. B. Polemon<sup>1</sup>: ebenso Arnob. adv. nat. VII 28.

Von einem tus femineum,  $\lambda \beta \alpha vos \Im \eta \lambda v x \delta s$  ist nie die Rede; religioni tributum, meint Plinius<sup>2</sup>, wir werden kaum mehr nachprüfen können, welche Erwägungen da mitgespielt haben.

Kap. 30 S. 35, 10 Helm: licia discolora.

Die licia discolora sind eine freie Zutat des Vergil (ecl. VIII 64 ff.), wenn nicht etwa Vergil veranlaßt ist durch Theocr. II 2  $\sigma r \epsilon \psi \sigma r \tau \alpha r \kappa \lambda \epsilon \beta \alpha r \phi \sigma \sigma r \kappa \epsilon \psi \sigma$ . Dort aber haben die Fäden wohl hauptsächlich prophylaktischen Zweck wegen ihrer Farbe<sup>3</sup>, wenn auch die Knoten und Schleifen, die gemacht werden müssen, damit die Fäden an dem Gefäß überhaupt halten, als *nodi amatorii* gefaßt werden können. Wahrscheinlicher aber ist, daß Vergil hier auf eigene Faust einen Bindezauber eingeführt hat<sup>4</sup>.

Fäden werden im Zauber mehrfach angewandt und zwar entweder als *qvlaxtigeov* oder aggressiv im Schadenzauber als magische Fessel. Die Fadenamulette gehen zurück bis

<sup>3</sup> n. h. XII 61: (cum) alias non fere mas vocetur, ubi non sit femina, religioni tributum ne sexus alter usurparetur.

<sup>8</sup> Der lustrative Charakter des Purpur ist auch deutlich bei Petron. 131 S. 97, 22 ff. Büch., ein *äμμα φοινίσιον* kennt z. B. pap. Lond. 46, 402 W.; Diels, Sib. Blätter S. 70 Anm.; Samter, Familienfeste S. 40 f., 53 ff.; M. Sutphen, Studies in honour of Gildersleeve S. 324; v. Duhn, Rot u. tot, Arch. f. Relw. IX 1906, 1 ff.; Th. Zachariae, Z. altind. Hochzeitsritual, Wiener Zeitschr. z. Kunde d. Morgenlandes XVIII (1903) 111, 215, 216, 219, 227 ff. Rote Fäden um die Finger knüpfen gehört zu den amoritischen (nicht jüdischen) Gebräuchen: Lewy, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. III 1893 S. 24 § 1; S. 26; vgl. S. 134 § 11; dreimal mit roter Seide umwickelt der Magier der Pneumatol. ecculta bei Horst Zauberbibl. I 127 seine Zauberrute; rote Wachsfäden windet man um die Glieder der Wöchnerin gegen Behexung: Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 195 S. 142; § 246 S. 181; vieles Einschlägliche noch ebenda unter den S. 522 unter "Rot" ff. gegebenen Stellen.

<sup>4</sup> Vgl. P. Jahn, Art d. Abhängigkeit d. Verg. v. Theocr. 2. Forts., Progr. Köllnsches Gymn. Berlin 1899 S. 16ff.; A. Cartault, Étude sur les bucoliques d. V., Paris 1897 p. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Athen. XI 462 B = FHG III S. 136, frg. 75.

in babylonische<sup>1</sup> und ägyptische<sup>2</sup> Zeiten, der junge demotische Papyrus<sup>3</sup> überliefert ebenfalls ein solches: You take a band of linen of 16 threads, 4 of uhite, 4 of [green], 4 of blue, 4 of red and make them into one band . . . . and you bind it to the body of the boy. Den Griechen waren derartige Amulette auch nicht unbekannt<sup>4</sup>; bei den Römern finden wir den Gebrauch des licium varii coloris filis intortum als quartificor bei Petron<sup>5</sup>. Dazu kommen dann die Zeugnisse der Papyri<sup>6</sup>. Ein spätes Beispiel für Fadenamulette bietet die Kreuzigungsgruppe aus einem Evangeliar bei Wörmann, Gesch. d. Kunst II 49 (1905), wo über die Oberkörper der beiden Schächer kreuzweise Fäden laufen, die kaum anders zu erklären sind<sup>7</sup>.

Andrerseits wird der Faden im Schadenzauber als magische Fessel häufig verwendet; derartig ist ja auch die Verwendung der licia an der Vergilstelle (ecl. VIII 73 ff.). Die haupt-

<sup>3</sup> Griffith-Thompson pap. col. III S. 39 (33)ff.; Bissing, Äg. Knotenamalette, Arch. f. Relw. VIII, Beiheft S. 23ff.

<sup>4</sup> Fahz a. a. O. S. 126, 2. 3; G. Kropatschek de amulet. apud ant. usu, Diss. Gryphiae 1907 passim; O. Jahn, Sitzungsb. d. sächs. Gesell. d. Wissensch. Lpz. VII 1855, phil.-hist. Klasse S. 40ff.; P. Wolters, Knotenu. Fademanulette, Arch. f. Relw. VIII, Beiheft 1ff.; ders., Sandalokratie, Mitt. d. arch. Inst. Athen. XXX 4. S. 403 u. Taf. 15; Collignon-Couve, Catal. des vases peints du Musée d'Athènes 1902 no. 1806, 1315, 1318, 1320, 1366, 1875, 1880 al.; E. Harrison, Prolegomena to the study of greek religion, p. 61 f.

<sup>6</sup> Sat. 131, S. 97, 22 ff. Bucheler: Illa de sinu protulit varii coloris filis intortum cervicemque vinxit meam. Mox turbatum sputo pulverem medio sustulit digito frontemque repugnantis signavit. Hoc peracto varmine ter me iussit expuere terque lapillos conicere in sinum, quos ipsa praecantatos purpura involverat, admotisque manibus temptare coepit ingninum vires.

Indices der Papyri s. v. άμμα, δέρμα, σοινικίνω, φυίακτήριον. Rieli
 b. Pauly-Wissowa I 1984 s. v. Amulett.

<sup>?</sup> Siehe auch: Frater Rudolfus, *de officio cherubyn*; Theol. Quartalschr. 88 (1906) S. 420; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1908) 297 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fadenamulette aus farbiger Wolle als Träger von Amulettsteinen: Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 1904 S. 338/9, 347; vgl. 374/5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn das Stück des Berliner Museums (10826), eine Schnur mit 7 Knoten, daran 2 Zettel mit Zaubersprüchen, nicht vielmehr dem Schadenzauber gedient hat. Vgl. A. Erman, Äg. Rel. Fig. 99 S. 161; vgl. dens., Äg. u. äg. Leben II 475/6.

sächliche Literatur dazu gibt Fahz (a. a. O. S. 126 zu unserer Stelle), anderes R. Dedo, De ant. superst. am. S. 17, 19. Dazu ist noch zu vergleichen, was Wünsch im Rh. Mus. LVI (1901) S. 402 zu Ov. fast. II 575 und Rh. Mus. LVII (1902) S. 471/2 zur Ciris v. 371 f. gesagt hat. In erster Linie ist hier der geknotete Faden zauberkräftig<sup>1</sup>. Von Papyrusstellen gehören hierher: Pap. Lond. 46, 344 ff. K.; 121, 429-452 K., 437-460 W.; Par. 79 ff., 330, 1082, wovon allerdings keine genau zur Vergilstelle stimmt. Doch ist gerade im Liebeszauber das Knotenknüpfen häufig<sup>9</sup>, sei es, um den Geliebten zu fesseln, sei es, um einen Feind und Nebenbuhler zu schädigen, besonders ihn geschlechtlich impotent zu machen<sup>8</sup>.

Was schließlich die Erklärung von discolora angeht, so sagt Servius, es sei rot, weiß, schwarz gemeint. Farbige Fäden<sup>4</sup>, besonders weiß und schwarz<sup>6</sup>, spielen schon im Zauber der Babylonier eine Rolle, schwarz<sup>6</sup> ist häufiger in den Vorschriften der Papyri; eine Zurückführung des Weiß auf Luna, des Rot auf Diana, des Schwarz auf Hekate, in der ja die beiden andern durch Synkretismus aufgehen, hat im Anschluß an des Apuleius Beschreibung der Mondgöttin<sup>7</sup> M. C. Sutphen<sup>8</sup> versucht.

<sup>5</sup> Ders., Engl. Ausg. 290.

- Vgl. die Indices bei Wessely s. v. µéhav. <sup>7</sup> Met. XI 2.
- \* Studies in honour of Basil Gildersleeve, Baltimore 1902, S. 324/6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Darum fehlt der Knoten in der Priestertracht, z. B. des Flamen: M. P. Nilsson, Griech. Feste, 1906, S. 345; Samter, Familienfeste S. 39. Der Magier vermeidet sie, um nicht zauberisch behindert zu sein: Kroll, Ant. Abergl. S. 20/1 (586/7); K. Weinhold, Zur Gesch. d. heidn. Ritus, Abh. Akad. Berlin 1896, 1-50. So sind doch wohl auch die vincula Hor. sat. I 8, 49f. zu erklären; die 3. Aufl. von Kießlings Ausgabe verweist im Gegensatz zur zweiten auf Tib. I 8, 17, wo allerdings von vincula nicht die Rede ist.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hirschfeld, De incant. S. 43 ff.; Frazer, Golden bough <sup>8</sup> I 392 ff., 395, 397; III 478 s. v. Knots; Fossey, Magie assyrienne 83 ff., 99, 153, 61; Ebel, Allerlei Todes- u. Liebeszauber, Hess. Bl. f. Volksk. III (1904) S. 151 ff.; Wuttke-Meyer <sup>3</sup> § 180 S. 131; § 396 S. 270; Index unter "Faden", "Knoten"; Kahle, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XVI (1906) Heft 3, S. 313, 3; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 192; R. Kleinpaul, Mod. Hexenwesen, Lpz. 1900, 162 f.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Atharva-Veda VII 90 (95); Bd. VII 454 Lanman; Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 345. <sup>4</sup> Jastrow, Rel. Bab. u. Ass. deutsche Ausg. I 330.

١

## Kap. 30 S. 35, 10 Helm: laurum fragilem.

Der Lorbeer wird bei Vergil und Theokrit verbrannt, um dem Jüngling Liebesqualen zu verursachen. Eine solche Verwendung ist ganz vereinzelt; bei Vergil könnte man noch eine Verbindung herstellen, indem dort der Liebhaber Daphnis heißt, das ergibt einen Analogiezauber durch Namensähnlichkeit,  $\delta d \varphi v \eta$  und Daphnis; so faßt es auch Servius. Aber bei Theokrit versagt diese Erklärungsmöglichkeit.

Die Zauberliteratur kennt diese Art von Verwendung des Lorbeers überhaupt nicht<sup>1</sup>; sie geht aus von der Verbindung des Lorbeers mit Apoll, dem man die Schöpfung des Lorbeerbaumes zuschrieb<sup>3</sup>: darum ist die dá $qr\eta$  iargoig . . xai µárteou πρds thr téχνην ληπτέα<sup>8</sup> und Lorbeerkränze im Traum sehen heißt, über das Verborgene aufgeklärt werden<sup>4</sup>. Darum wird bei Ammianus Marcellinus der Zaubertisch aus Lorbeerästen aufgebaut<sup>5</sup>, und die, denen eine Weissagung vom Magier gegeben werden soll, treten nach Hippolyt in den Raum ein, Lorbeerzweige schwingend<sup>6</sup>, der Weissagende selbst ißt nicht selten Lorbeer<sup>7</sup>. Die Zeugnisse der Papyri gehen

<sup>4</sup> Artem., Onirocr. II 35 p. 133, 6 ff.; 36 p. 133, 28; 134, 15 ff.; III 67, p. 243, 10 ff.; II 70, p. 168, 6 Hercher.

Hippol. refut. omn. haer. IV 28, p. 90, 65 Duncker-Schneidewin; vgl. Suidas, s. v. *Aagrivny, Aloanos.*

<sup>7</sup> Vgl. Frazer, The golden bough<sup>2</sup> I 135, 5.

77]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein einziges Mal kommt Lorbeer im Schadenzauber vor: Sword of Moses ed. Gaster p. 189, 128 to make another forget what he has learned write (einen heiligen Namen) in his name on laurel leaves, and bury them under his lintel. Das ist aber etwas ganz anderes als die Verwendung bei Theokrit-Vergil: Lorbeer hängt mit der Weisheit zusammen; darum wird er hier im Namen dessen, dem man sie nehmen will, vergraben.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Euseb. praep. ev. II 1, p. 46 a. b (I p. 56, 5. 10 Dind.); Brandt zu Oy. ars am. II v. 401, S. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Artemidor, Onirocr. II 25, p. 119, 8 H.; Schol. Hes. Theog. 30, vgl. Sophoel. frg. inc. 811 Nauck<sup>8</sup>; Fulgentius, Mythol. I 14; Lyd. de mens. IV 4, p. 68, 6ff. Wünsch; auch Simon Magus will sich als "Prophet" kennzeichnen, wenn er bei seinem Fluge gen Himmel einen Lorbeerkranz trägt: Acta apost. apost. I (Lipsius) 164, 14; 165, 12; 210, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Amm. Marc. XXIX 1, 29.

denn auch zum großen Teil auf apollinische Weissagung<sup>1</sup>. Der Lorbeer wird angerufen als:

> δάφνη μαντοσύνης ίερον φυτον 'Ιπόλλωνος δάφνη παρθενιχή, δάφνη Φοιβοΐο έταίρη<sup>2</sup>.

Aus Lorbeerwurzel wird bei einem Divinationszauber eine Apollonfigur als  $\sigma \nu \epsilon e \gamma \omega \nu A \pi \delta \lambda \omega \nu$  hergestellt<sup>8</sup>. Bei der Gleichsetzung des Apollo mit Helios ist es nicht wunderbar, wenn der Lorbeer auch auftaucht in einer  $\delta \nu \epsilon i \rho a u \tau \eta \sigma (\alpha, bei$  $der der vermittelnde <math>\check{\alpha} \gamma \gamma \epsilon \lambda \alpha \varsigma$  ' $H \lambda i \omega$   $\check{\nu} \pi \sigma \tau \check{\epsilon} \tau \alpha \pi \sigma \iota$ ': Zauberzeichen werden auf Lorbeerblätter geschrieben und dem Helios gezeigt, d. h. der Sonne entgegengehalten<sup>5</sup>. Unter Umständen kann auch Hermes, wo er als carminum vector auftritt, den Lorbeer als  $\sigma \check{\nu} \mu \beta \sigma \lambda \sigma \nu$  erhalten, so im Pap. Lond. 46, 370. 453 K; für gewöhnlich hat er als chthonischer Gott die Olive, so pap. Lond. 46, 206 K. (vgl. Kroll, Philol. Bd LIV S. 563).

Auch pap. Par. 2582, 2648, wo ein Dieb gesucht wird, also rà xquntà έλέγχεται, wird Lorbeer verwandt, während Hermes der angerufene Gott ist<sup>6</sup>.

In Verbindung mit dem lichten und reinen Gott Apollo

<sup>1</sup> Pap. Berol. I 266, 280, 338; II 11, 28, 32, 35, 64, 69, 75; Par. 2206; Pap. Lond. 47, 6 K., 40 K.; vgl. Berol. II 80.

<sup>8</sup> Es läge nahe, von *traiqn* aus dem Lorbeer eine Rolle im Liebeszauber zuzuweisen, wie sie die Theokrit-(Vergil-)stelle verlangt, allein das Beiwort  $\pi a \varrho \partial evinn'$  zeigt, daß hier an die "Hetäre" nicht gedacht werden darf.

<sup>a</sup> Pap. Lugd. II S. 179, 15.

<sup>4</sup> Lond. 121, 802. 822 K., 869. 889 W.

<sup>5</sup> Lugd. II S. 204, 22. Auf einen Lorbeerzweig schreibt auch der Magier im Sword of Moses p. 183, 44 Gaster: *I conjure thee, prince, whose* name is Abraksas... that thou comest to me and revealest to me all that *I* ask of thee, and thou shalt not tarry. Vgl. auch die Stelle der vita Pachomii abbatis (mir bekannt aus Scheffel, Ekkehard, Anm. 44), wo Pachomius die forma orationis sanae doctrinas dadurch erhält, daß er Lorbeer ißt.

<sup>6</sup> Die Stellen, wo das Knistern des verbrennenden Lorbeers Orakel gibt, vgl. bei den Erklärern zu Verg. VIII 82 u. Theokr. II 23. — Nicht ganz klar ist mir die Verwendung des Lorbeers bei Heliodor Aeth. IV 14, p. 175, 27. 31 Bekker. In der Totenbeschwörung wird eine Puppe mit Jägun umhüllt in die Opfergrube geworfen, dann schneidet sich die Zauberin in den Arm und wischt das Blut mit Lorbeer ab. Kine Parallele dass kenne ich nicht.

erhält der Lorbeer lustrative <sup>1</sup>, dämonenvertreibende <sup>3</sup> Macht; darum ist er der Göttin der Nacht und Gespenster ein  $\ell_{\chi} \mathcal{P}_{\varrho} \partial r$  $\mathcal{P}_{\mu} lao \mu a^{3}$  (pap. Par. 2582, 2648).

### Kap. 30 S. 35, 10 Helm (= Verg. ecl. VIII 80):

limum durabilem.

Fahz<sup>4</sup> erklärt mit Kuhnert<sup>5</sup> und Cartault<sup>6</sup> den *limus* als *quodlibet limi... frustulum*. Servius hat ein Bild der Zauberin selbst darunter verstanden, das geht darum nicht, weil dann der folgende Vers: *Sic nostro Daphnis amore* bloß auf *haec ut cera liquescit* gehen könnte. Eine andere Frage ist die, ob nicht vielleicht ein rohes Abbild des Geliebten gemeint sei, wie z. B. Jahn<sup>7</sup> annimmt. Theokrit hilft hier nicht weiter, weil er allein vom Schmelzen des Wachses spricht.

Wir müssen uns an die Zauberpraxis in andern Quellen wenden. Da finden wir denn zunächst den *limus* im weitesten Sinn bei dem verbreiteten Zauber mit der Fußspur des Feindes<sup>8</sup>. Die Stelle, wo der Mensch gestanden, hat etwas von seinem Wesen übernommen und ist dadurch zum Sympathie-

<sup>3</sup> Theophr. char. 16, 2 mit den Bemerk. in der Ausg. der Leipziger phil. Gesellschaft, 1897, S. 123; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 890, 3; Heliod. Aeth. IV 5, p. 100, 24 ff.; vielleicht auch an der S. 78, 6 erwähnten Stelle. Vgl. codd. astrol. IV App. S. 161, 2 ff.; Martin von Bracara cap. 16, S. 31, 5 Caspari; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 588 S. 386. In Panticapaeum fand man eine Leiche auf Lorbeerblättern bestattet: Americ. Journ. of archeol. vol. XI (1907) p. 72 (Arch. news 1906) und G. Hock, Griech. Weihebräuche, Diss. Münch. 1905 S. 12 Anm. 5, die ich erst während des Druckes kennen lernte.

<sup>a</sup> Auch hier ist der Zauber nicht konsequent, vgl. Euseb. presep. ev. V 19, p. 200d (I 232, 30 D.), III 11, 113d (I 137, 7 D.).

<sup>4</sup> s. s. O. S. 125. <sup>5</sup> Rh. Mus. XLIX (1894) S. 53 ff.

<sup>e</sup> Cartault. Étude sur les bucoliques de Verg. p. 347.

<sup>7</sup> P. Jahn, Progr. Köllnsches Gymn., Berlin 1899, S. 17.

Es gehört dieser Zauber sur magic of contagation, wie sie Frazer genannt hat, Leot. on hist. of kingship S. 79/80; vgl. Kroll, Ant. Abergl.
a. O. S. 23 (589); ausführl. Literaturverz. bei Sartori, Der Schuh im Volksglauben, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. IV (1894) 1, S. 41 ff.; Krauß ebenda S. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rothstein z. Prop. II 28 b, 36; E. Rohde, Psyche<sup>3</sup> II 58, 1; 181, 2; Preller-Robert. Griech. Myth.<sup>4</sup> 287f.; Roscher, Lex. d. Myth. I 434 IV; 441 VIII; 444 X 9; Wernicke bei Pauly-Wiss. II 1, S. 12, 15, 110; Heim, Incantamenta 137, p. 508; Samter, Familienfeste S. 87ff.

zauber geeignet. Man dörrt die Erde der Fußspur in einer Pfanne<sup>1</sup>, im Backofen<sup>2</sup> oder im Schornstein<sup>3</sup>, und wie der Lehm austrocknet, so dörrt der Mensch, dessen Fuß auf ihm gestanden.

Ebenso verbreitet und beliebt ist dann auch der Zauber mit dem zum Bild des Bedrohten geformten Ton<sup>4</sup>. Hier beginnen die Belege im babylonischen und assyrischen Zauberritus<sup>5</sup>, der indische Magier kennt dieses Verfahren<sup>6</sup>, Besonders beliebt ist es gerade im magischen Liebeszwang, ein Beispiel aus dem Zauber der Hindu gibt Frazer (Kingship 45). ferner ähnliche aus Neu Caledonien (S.46). Auch bei M. v. Wendheim, "Die Stecknadel im Volksglauben" 7 findet sich manches. Vor allem aber haben wir hier die Zeugnisse der Papyri<sup>8</sup>. So im pap. Lond. 121. 866 ff. K. 934 ff. W.: Λαβών πηλόν άπό τρογού χεραμιχού μίζον μίγματος του θείου χαι πρόςβαλε αίγος ποιχίλης αίμα χαι πλάσον χυρίαν Σελήνην Αίγυπτίαν ... χαι ποίησον ναόν έλάϊνον και πρός τόν ήλιον μή θεωρήσατο το σύνολον και τελέσας αὐτὴν τῆ πάντων τελετῆ ... καὶ διώκων τὸ ὑποκείμενον ἑξῆς dveιροπομπήσεις, καταδήσεις. Dann das Gebet ; κέλευε άγγέλω άπελθείν πρός την δείνα, άξαι αύτην των τριχών, των ποδών φοβουμένην, φανταζομένη(ν) άνου πνούσα(ν) έπι τω έρωτί μου και τή έμοῦ φιλ(la)<sup>9</sup> . . . . μή δυνηθή ή δείνα ή ό δείνα έπιτυχείν (sc.

<sup>1</sup> Oldenberg, Rel. des Veda S. 480.

<sup>8</sup> Kauśika-Sutra ed. Caland 47, 25 ff. S. 162, mit Anm. 24; Hillebrandt, Ved. Opfer u. Zauber § 89 S. 173, 177; Loewenstimm, Aberglaube u. Gesetz, Archiv f. krim. Anthropol. u. Kriminalistik, herausg. v. H. Groos XXV (1906) Heft 1 u. 2, S. 156/7, 185.

<sup>3</sup> Wuttke-Meyer <sup>3</sup> § 186 S. 135; 396 S. 269; § 643 S. 414; Vogt-Siebs, Schlesiens volkstüml. Überlieferungen II 2, S. 48, 248, 257, 259; Frazer, Golden bough <sup>\*</sup> I p. 281/2.

<sup>4</sup> Tylor, Encycl. brit. XV 9, (1883) p. 205 B; Ed. Lehmann, Kultur d. Gegenwart I. III 1, Lpz. 1906, S. 11; Wundt, Völkerps. II 2, S. 191f.

<sup>b</sup> Jastrow, Rel. Babyl. u. Ass., deutsche Ausg. I 285 f., 383 ff.; Fossey, Mag. assyr. p. 80/1.

<sup>6</sup> Kausika-Sutra 35, 28; 36, 14; 49, 23 S. 119, 121, 173 Caland.

<sup>7</sup> Zeitschr. d. Vereins f. Volksk. IX (1899) 332; vgl. Frazer. Golden bough <sup>\*</sup> I S. 14, 17; Globus LXXVII (1900), 36; LXXIX (1901), 110 ff.; ein Fall von 1890: A. Loewenstimm, Abergl. u. Strafrecht, Berl. 1897, S. 74.

<sup>8</sup> Nicht hierher gehört pap. Par. 2580, Berol. II 150; Lond. 121, 435 K. 443 W. <sup>9</sup> φελ(ότητε) Wessely, φελ(ίq) Wünsch. Die Apologie des Apuleius

Die angeführten Stellen<sup>4</sup> bieten keine strenge Analogie zur Vergilstelle, wenn man dort das Wort *limus* als "Bild von Lehm" fassen wollte, denn dort müßte es das Bild des Daphnis sein, während in unsern beiden Beispielen die Tonfigur die magische Gottheit oder den *öyyelog* vertritt. Eine vollkommene Parallele dagegen ist in dieser Hinsicht der *gultgoxardőeoµog* des pap. Par. 295 sqq.<sup>5</sup>, dessen Eingang wohl lautete:  $laβ ων xηρ ∂ν \langle η πη l ∂ν \rangle dπ d τροχοῦ xeçaµuxoῦ. Es$ werden dort zwei Figuren hergestellt, eine des begehrtenMädchens, eine des verfolgenden Dämons, allein — hier gehtdie Vorschrift wieder von Vergil ab — die Tonfigur wirdvergraben. Man wird also, da völlig Entsprechendes fehlt,nicht mit Bestimmtheit sagen können, daß bei Vergil ein Bildgemeint sei, es ist aber nicht unwahrscheinlich.

<sup>4</sup> Der εἰκών μετὰ πηλοῦ in den Codd. astrol. III App. 44, 28 ff. dient andern Zwecken. — Bachepuppen aus Kreide s. Audollent def. tab. 200—207.

• E. Kuhnert, Rh. Mus. XLIX (1894) 37 ff.; vgl. damit das Zeugnis bei Weier, De praest. daem. V 11 (S. 329 d. deut. Übers. v. Fuglinus 1586): "eben zu dem end ... werden in Martis Dominio zwey bild zugericht | eine auss wachs | die ander auss eines todten menschen erden | und wird hiemit dem einen bild ein waffen | . . inn die hände gegeben | dass es dess andern bildes haupt durchsteche. an beyde aber werden etliche namen geschrieben".

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> αξη Pap., korr. von Wünsch (Subjekt δ λόγος).

<sup>\*</sup> Philops. 14; Radermacher, Festgabe f. Th. Gomperz 1902, S. 197-202.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Für die zauberische Belebung einer leblosen Figur, die dann als Bote dient, vgl. die Erzählung der Acta Andreae et Matthiae 15 (Acta Apost. apoer. II 82, 5ff. Bonnet), wo Christus durch eine steinerne Sphinx die Seele des Abraham herbeiholen läßt.

# Kap. 30 S. 35, 10 Helm: ceram liquabilem.

Hier liegt dieselbe Frage vor, wie beim *limus*: haben wir das Schmelzen eines Bildes oder bloß eines beliebig gewählten Stückes Wachs anzunehmen? Theokrit hat nur xaqóv, ohne nähere Bestimmung über die Form, Vergil hat dem nichts zugefügt. Aber die gesamte sonstige Überlieferungspricht von geformtem Wachs, von einem Wachsbilde.

Auch hier beginnen die Zeugnisse in Indien<sup>1</sup> und Mesopotamien<sup>2</sup>, im alten Reich der Ägypter<sup>3</sup>. Für die klassische Zeit von Hellas und Rom ist der Brauch ebenfalls genügend bezeugt<sup>4</sup>; von Stellen der Papyri gehört hierher der große Zauber des pap. Par. von 296 ab, den Kuhnert herausgegeben hat<sup>5</sup>, dann im gleichen Pap. die Stellen 1878 ff. und 2945, wo beidesmal ein wächserner Hund als Dämon der Hekate (Deubner, De incub. p. 40) hergestellt wird zum Zweck des Liebeszaubers, aber er wird nicht verbrannt. Wachs, und zwar trichromes, aus weißem, schwarzem und rotem zusammengesetzt, gehört zu den  $\sigma i \mu \beta o \lambda a$  der Hekate: Euseb. praep. ev. V 14 p. 202 c. d (I 234, 7 ff. Dind.). Zu vergleichen sind auch noch die Stellen

<sup>2</sup> M. Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 274, 296 f., 308 (engl. Ausg. 254 f., 276 f., 287); Fossey, Magie assyr. 79, 95, 103, 129, 130 al.

<sup>8</sup> W. Budge, Egypt. magic (1899) S. 7, 22 f., 67, 74 fl., 81 ff., 92 ff.; A. Erman, Ägypten u. äg. Leben I 207; II 475; äg. Rel. 159; Frazer, Golden bough<sup>a</sup> I p. 15 f.; Wiedemann Her. 2. Buch S. 214 (Wachsfiguren als Ersatz für Menschenopfer im alten Ägypten); vgl. Frazer, Golden bough<sup>a</sup> II p. 70.

<sup>4</sup> Vgl. die Sammlungen von Belegen bei U. Kehr, Quaest. mag. spec. 12f.; B. Dedo a. a. O. S. 23; Frazer Golden bough<sup>3</sup> I 10; L. Fahz a. a. O. S. 125ff.; Heim, Incantamenta p. 511, 1 Nr. 145, p. 554 aus cod. Bon. 218 fol. 86 V; W. Kroll, Ant. Abergl. S. 22f. (588 f.); L. Radermacher, Venus in Ketten, Westdeut. Zeitschr. f. Gesch. u. Kunst XXIV, III S. 221; Schoemann-Lipsius, Griech. Altertümer II 357. — Die dydluata πήλινα και κήφινα, die nach Artemidor onir. II 39 p. 146, 6ff. Hercher nichts Gutes bedeuten, gehören auch hierher. <sup>5</sup> Rh. Mus. XLIX, siehe oben S. 81 Anm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Atharva-Veda I 7,2 (VII p. 7 Lanman), Ludwich, der Rigveda III 523: "mache zerfließen, o Agni, den Zauberer"; "mit Hitze gequält mögen sie kommen". Hillebrandt, Ved. Opfer und Zauber § 91 S. 177; Frazer, Golden bough<sup>2</sup> I 14; Kauśika-Sutra ed. Caland, Anhang 184.

pap. Par. 2358, 2378, 3131<sup>1</sup>, 3214/5, wo überall Wachs in bestimmten Zauberfunktionen erscheint. Ebenso sehen wir es in den magischen Stellen der astrologischen Literatur, besonders im Appendix des III. Bandes des Katalogs S. 42. 11 ff.: Έν ώρα Αφροδίτης, Σελήνης ούσης έν Αιγοχέρω, ποίησον ειχόνα μετά χηρού παρθένου όποίας χρήζεις, και γράψον έν αύτη τό όνομα αύτῆς καὶ τὸ ὕνομα Λέοντος καὶ Ἀφροδίτης, ... καὶ βάνε và avaluvorn ele the éctlar. Ebenda Z. 16: "Iva alourñe he θέλγεις μη δυνήσηται έτερος σώς μινηναι εί μη σύ και περί σου πάντοτε μνείαν ποιήται, ποίησον μίαν είχόνα μετά χηρού παρ-Istrov (folgen astrolog. Bestimmungen) zal gúlazov the elzóra. Ebenda S. 44, 7: Ποίησον δύο είχόνας μετά χηρού παρθένου είς δνόματα δι' ού βούλει φίλτρον πράξαι ήγουν άνδρος και άλογίδος ral youwor rac rapartipas (folgen die astrologischen Bestimmungen) zal ywoor Er9a ele od Balvovour<sup>2</sup>. Einen richtigen Fenerzauber bietet ebenda S. 45. 1: Er Era Appooling . . . ποίησον είδωλον δι' δνόματος ούτινος χρήζεις . . . χαί πύρωνε έν φλογί.

Auch hier möge es gestattet sein, auf die gleichen Gebräuche späterer Zeiten mit ein paar Worten zu verweisen<sup>3</sup>. Wir kennen diese Art Zauber im 11. Jahrh. aus der Trierer Gegend<sup>4</sup>, im 13. Jahrh. eifert Berthold von Regensburg gegen diese Mißbräuche<sup>5</sup>, besonders im 14. und 15. Jahrh. finden wir den Zauber mit Wachs(bildern) oft erwähnt. Aus dieser Zeit stammt die Formel, die Schönbach<sup>6</sup> aus dem cod. Monac. lat. 7021 p. 165'e herausgegeben hat. Man nimmt "ain wenich

83]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Usener, Dreiheit, Rh. Mus. LVIII (1903) S. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ähnlich S. 46, 1: Όπως δύο μέροπες ἐν ὁμονοία (×αἰ) φιλία ἔσονται... ἐἰξον εἴδωλα δύο μετὰ ×ηροῦ ... ×αὶ τίθει εἰς τόπον ἔνθα στέκουσιν. S. 46, 11: Τνα ἀλοχὶς μένῃ ἐγ×ρατὴς ×αὶ εὐγενὴς διὰ τοῦ πόσεως αὐτῆς: Ποίησον εἴδωλον μετὰ ×ηροῦ παρθένου ... ×αὶ χῶσον πρὸς ἐμβασίαν αὐτῶν (aufgeschrieben wird der Name des Gatten). Vgl. auch Wünsch, Def. tab. 55 A 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Literatur z. B. bei Grauert zu Eubel, Vom Zaubereiunwesen anfangs d. 14. Jahrh., Hist. Jahrbuch XVIII (1897) S. 626; Frazer, Golden bough <sup>a</sup> II 344 ff., III 477 unter *Images*, 478 unter *Killing*.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Belege bei Schönbach, Sitzungsb. Akad. Wien 1900 VII 27.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A. s. O. S. 142 ff.

geweichtes wachses" und beschwört es mit den Worten (S. 144 Schönb.): "Du pist es, herre, der da mit Michelen wunder tat, herre, tů durch dein wunderleichen und din vil heiligen namen Tetragramaton, daz daz chrůt envalbe nicht, und durch den aller hochsten namen Anefeneton gib disem chrůt alle tugent und die chraft, swen ich mit ir treut und chasse si, daz si in miner minne prinn, und also daz wachs zerfleuzzet bei dem får und alz daz får glåwet, alzo måzze ir herze, ir plut, ir leber, ir miltze und ellen ir lider erhaizzen und prinnen und zefliezzen umbe min minne und måg weder schlaffen noch wachen, si gedench an mich; noch chain dinch sei, daz mich von ir hercen måge bringen oder benemen; si (*cod.* so) minne mich ze aller zeit, meines willens vergezze si nicht, si måzze ymmer lieb und in meinen willen alzo gestercht sein ...<sup>1</sup>.

Im Liebeszauber begegnen uns dann die Wachsfiguren, die "atzman von wachs"<sup>3</sup>, wie sie genannt werden, auch im "fahrenden Schüler"<sup>3</sup>, der unter seinen Künsten angibt:

> mit wunderlichen sachen ler ich sie denne machen von wahs einen kobolt, wil sie, daz er ir werde holt, und töufen in dem brunnen, und legen an die sunnen<sup>4</sup>.

Die Beispiele ließen sich leicht häufen; Erwähnung sollen noch finden die Nachrichten des Arztes Carrichter bei Vogt-Siebs, Schlesiens volkstüml. Überlieferungen II 2 (Drechsler)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das ist fast Wort für Wort die Formel der griechischen Papyri. Doch ist es fraglich, ob wir aus dieser Übereinstimmung schließen dürfen, es liege bei beiden Völkern eine Folge analogen primitiven Denkens vor; die Römer können die Vermittler gewesen sein, und so unsere deutsche Formel historisch von der griechischen abhängen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Ausdruck bei Hartlieb, Buch aller verbotenen Kunst 1455 cap. 79; Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> III 430; vgl. ebenda S. 315, 420, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 424, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Das "töufen" ersetzt das griech. γράψον ἐν αὐτῦ τὸ ὄνομα οὖ θέλγεις, das "legen an die sunnen" ist ein bequemer Ersatz für das Zauberfeuer.

S. 261, 268 und die Belege, die Ebel in den Hess. Blättern für Volkskunde III (1904) S. 130 ff. gesammelt hat<sup>1</sup>.

Kap. 30-S. 35, 12 Helm (= Verg. Aen. IV 513): falcibus et messae . . . quaeruntur a e nis<sup>2</sup>.

Daß Erz im Zauber hauptsächlich Verwendung findet, ist auf einen Rest alter Kulturverhältnisse zurückzuführen: der Zauber ist älter als die Eisenzeit, spätere Geschlechter haben dann als ehrwürdig empfunden, was ursprünglich zu gebrauchen die Not gebot<sup>3</sup>. Im Zauber schrieb man der Bronze die Kraft zu, störende dämonische Einflüsse abzuhalten. Man schlug sie darum, um die Gespenster abzuwehren, wofür ein bekanntes Beispiel Theokr. II 36 ist. Man benutzt ihren Klang auch gern, um dem Mond selbst zu Hilfe zu kommen, wenn ihn bei Mondfinsternissen Dämonen bedrohen. Der Magier rechnet es mit zu den größten Zwangsmitteln, die ihm zu Gebote stehen, der Mondgöttin zu sagen: ich habe die eherne Pauke in meiner Gewalt, allein ich rühre sie nicht an, wenn du mir jetzt nicht willfährig bist<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Vgl. Grimm, Myth.<sup>4</sup> II 913 ff.; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 396 S. 270; Preuß, Ursprung von Religion und Kunst, Globus LXXXVI 389; Ders., Arch. f. Relw. IX (1906) S. 97f., 102; Schönbach, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XII (1902) S. 10 (151 b). Eine große Reihe von Beispielen bieten die von J. Hansen herausg. "Quellen zur Gesch. der Inquis. und des Hexenwahns" 1901.

<sup>8</sup> Vgl. die Erklärer zu Verg. Aen. IV 513ff.; Fahz hat die Stelle nicht behandelt.

\* Frazer, Golden bough\* I 344 ff.; Kroll, Ant. Abergl. a. a. O. S. 7 f. (573 f.); Wissowa, Rel. u. Kultus d. Römer S. 30; vgl. 487, 5; W. Helbig, Italiker in der Poebene, Leipzig 1879 S. 78 ff.; O. Gruppe, Griech. Mythol. u. Relgesch. H 895, 1; Rieß, bei Pauly-Wissowa I 51, 17 ff.

<sup>4</sup> Pap. Par. 2296. Über Gespenster scheuchende Macht des Erzes: Lukian, Philopseudes 15; Menandri protect. frg. 20 (a. 568) FHG IV p. 227 Müller: die Türken vertreiben Dämonen ἐπιπαταγοῦντες δὲ κώδωνί τινι καὶ τνμπάνφ. S. auch B. Cook, The gong at Dodona, Journ. of hell. stud. XXII (1902) S. 15 ff.; Tylor, Anfänge d. Kultur I 324 f.; U. Kehr, Quaest. mag. specimen 11, 12; Blau, Altjüd. Zauberwesen 1898 S. 72, 1 und 73, 79, 81; Pauly, Realenz. IV 1402; Rieß, Studies in superstition, American Journ. of Phil. XXIV (1903) S. 424; Rohde, Psyche<sup>a</sup> I 272, 1; II 77, 2; R. Wünsch, Ant. Zaubergerät S. 38, 41. Erzklang bei Mondfinsternissen: R. Dedo, De antiq. superst. am. S. 13ff.; O. Gruppe, Griech. Mythol. u. Belgesch. II Index S. 1901 unter "Erzschlagen"; R. Lasch, Arch. f. Relw. III (1900) S. 97 ff., bes. 136/7; W.

## Adam Abt

In seiner Eigenschaft als zauberkräftiges und gleichzeitig dämonenvertreibendes Metall wird das Erz im Zauber auch sonst häufig verwandt, so in unserer Vergilstelle zu einer Borarnagauc, die nach Macrobius V 19. 8 ff. aus des Sophokles Prioróuor übernommen ist, wenigstens in diesem einzelnen Zuge (Tr. Graec, Fr.<sup>2</sup> S. 249 Nauck). Ebenso wird die falx aeneu verwandt von Medea beim Sammeln von Zauberkräutern in den Metamorphosen des Ovid (VII 227 erklärt von Haupt, 8. Aufl. von Ehwald. Weidmann 1903. S. 294), ehern ist auch der δόμβος der Simaetha (Theokr. II 30), während in den Zauberpapyri ausdrücklich Eisen als Material des Zauberkreisels verlangt wird. Das Erz tritt überhaupt in den Zauberpapyri stark zurück, so fehlt es in den Boramápoeic des pap. Par. 286 ff., 2967 ff., erscheint dagegen als Material der Griffel, mit denen magische Zeichen und Beschwörungen geschrieben werden<sup>1</sup>. als Material von Gefäßen<sup>2</sup>: ehern sind die Nadeln. mit denen die Rachepuppe durchstochen wird<sup>\*</sup>: ein σάνδαλον χάλχεον wird der Geisterbeherrscherin Hekate zugeschrieben 4. selbst die αίθάλη χαλχέως ist noch zauberkräftig<sup>5</sup>.

Andererseits findet sich in magischen Bestimmungen die Vorschrift nur negativ als *sine ferro* gegeben<sup>6</sup>, weil das Eisen

Roscher, Selene u. Verwandtes S. 89, Politis ebenda S. 187, 47 nach Roß; Burchard von Worms 2 S. 83 Friedberg; Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> II 589f. Sollte vielleicht ähnlichen Zwecken die Bronzescheibe gedient haben, die O. Montelius, Kulturgesch. Schwedens 1906, S. 138 Fig. 233 veröffentlicht? Sie hat oben einen Handgriff, und 4 bewegliche Metallstücke sind auf der eigentlichen Scheibe angebracht.

<sup>1</sup> Pap. Berol. II 152; Par. 259, 3255; Lugd. I. XI 16.

<sup>2</sup> Lond. 46, 65; Par. 223, 3247.

<sup>3</sup> Par. 321 f.; ehern sind auch die Nadeln, mit denen der Maena bei Ov. fast. II 577 das Maul vernäht wird.

<sup>4</sup> Par. 2334; A. Dieterich, De hymnis orphicis, Hab. Schrift Marb. 1891, S. 42f. <sup>5</sup> Par. 2102.

• Z. B. Heim, Incant. 108 == Plin. n. h. XXIV 176; Incant. aus dem cod. Bon. 218 p. 85 B S. 554: Antequam maturescat flos eius, tollas eam ante solis ortum plenilunio dextra manu sine ferro. Grimm, Myth.<sup>4</sup> II 1001. — Wenn Kießling-Heinze zu Hor. Sat. I 8, 26 das Töten des Opfertieres mit einem Kiesel und die Vermeidung von Eisen bei der alten Tiberbrücke als Vermeidung des zauberbrechenden Metalls fassen, so ist damit wohl der Zaubercharakter in diesen Gebräuchen mehr als nötig betont; das Beibehalten alter Kulturzustände im Kultus genügt zur Erklärung

für zauberbrechend galt, vielleicht weil es in vielen anderen Eigenschaften die Bronze übertraf und man dachte, es müsse eben darum auch die Zauberkraft der Bronze überbieten, also Zauber lösen<sup>1</sup>.

Kap. 30 S. 35, 12 Helm (= Verg. Aen. IV 513): ad lunam quaeruntur . . herbae.

Auf die Bedeutung des Mondes und der Nacht im Zauber werden wir zurückzukommen haben<sup>s</sup>, hier wollen wir die Gelegenheit wahrnehmen, zwei βοτανηάφσεις der Papyri mitzuteilen, die vielleicht beide zur Nachtzeit stattfinden:

Βοτανήαρσις<sup>8</sup>. χρώ πρό ήλίου<sup>4</sup>. λόγος λεγόμενος· αίρω σε ήτις βοτάνη χειρί πενταδακτύλψ έγὼ δ δείνα<sup>5</sup>, καὶ φέρω παρ<sup>3</sup> έμαυτόν, ίνα μοι ἐνεργήσης εἰς τὴν † τινακρειαν<sup>6</sup>. δρκίζω σε κατὰ τοῦ ἀμιάντου ὀνόματος τοῦ Θεοῦ. ἐὰν παρακούσης, ή σε τεκοῦσα γαῖά τε οὐκέτι βρεχήσεται<sup>7</sup> πώποτε ἐν βίψ πάλιν, ἐὰν ἀπορηθῶ τῆσδε τῆς οἰκονομίας μου<sup>8</sup>.

Die andere  $\beta \sigma \alpha \sigma \eta' \alpha \rho \sigma \sigma_{\beta}$  ist wesentlich ausführlicher und gibt sich als ägyptisches Zauberritual. Sie steht im pap. Par. 2967 ff. (vgl. Galen  $\pi e \rho \lambda$   $\pi \rho \sigma \sigma_{\sigma}$ . XI 792 Kühn):

Παρ' Αίγυπτίοις άει βοτάναι λαμβάνονται ούτως· δ διζοτόμος χαθαίφει πρότερον τὸ ἴδιον σῶμα πρότερον νίτρψ περιφάνας <sup>9</sup> χαι τὴν βοτάνην θυμιάσας ἑητίνη ἐχ πίτυος εἰς τρὶς περιενέγχας τὸν

<sup>1</sup> Kroll, Ant. Abergl. a. a. O. S. 7f. (573f.); Frazer, Golden bough<sup>2</sup> I S44ff., II 320; Wuttke-Meyer <sup>3</sup> § 119 S. 95; Lukian, Philops. 15, 17.

<sup>8</sup> Zu Kap. 31 S. 37, 20 Helm und 47 S. 54, 17 H.; vgl. W. H. Roscher, Progr. Gymn. Wurzen 1895 S. 30. <sup>8</sup> Pap. Par. 286 ff.

<sup>4</sup> Also jedenfalls nachts; ob bei Mondschein, ist unsicher, aber nicht unwahrscheinlich.

<sup>5</sup> Es ist wesentlich, daß der Dämon der Pflanze weiß, wem er dienen soll; auch zu was das Kraut gut sein soll, wird meist zugesetzt.

 Weder die Lesung des Pap. noch Wesselys τριναπρειαν gibt einen Sinn. Wünsch faßt τήντινα als Mißbildung für ήντινα, s. ήτις βοτάνη im Eingang, und πρειαν gleich χρείαν, s. Dieterich Pap. mag. S. 823.

<sup>7</sup> Im Pap. ist s über βραχησεται übergeschrieben.

<sup>6</sup> Die Form der *minae*; die Existens des Krautes wird durch die Drohung der Dürre in Frage gestellt.

<sup>9</sup> Sonst aus Reinigungszeremonien nicht bekannt, vielleicht spezifisch ägyptisch; vgl. Wiedemann zu Her. II 86 S. 357; 99 S. 396.

87]

τόπον, είτα χῦφι<sup>1</sup> θυμιάσας χαι την διὰ τοῦ γάλαχτος σπονόην γεάμενος μετ' εύχων άνασπα το συτόν, έξ δνόματος έπιχαλούμενος τον δαίμονα, ζω ή βοτάνη ανιέρωται<sup>3</sup>, πρός ήν λαμβάνεται γρείαν, παραχαλών ένεργεστέραν γενέσθαι πρός αυτήν. Επίχλησις δ' αὐτῷ ἐπὶ πάσης βοτάνης χαθ' δλον ἐν ἄρσει ην λέγει ἐστίν ήδε. Έσπάρης ύπο του Κρόνου, συνελήμωθης ύπο της "Ηρας, διετηρή-9ης ύπο του 'Αμμωνος, ετέγθης ύπο της Ίσιδος, ετράσης (ύπο)<sup>8</sup> δμβρίου Διός, πλεήθης ύπο του Ήλίου και της Δρόσου, σύ εί 4δρόσος ή των θεων πάντων, σύ ή χαρδία του Έρμου, σύ εί τό σπέρμα των προγόνων θεών, σύ εί δ δσιθαλμός του Ήλιου, σύ el tò qui the  $\Sigma$ el hnc, qù el h q $\pi$ qu' toù 'Ogipewe, qù el tò χάλλος και ή δόξα του ούρανου, σύ εί ή ψυχή του δαίμονος του <sup>3</sup>Οσίρεως, ή χωμάζουσα έν παντί τόπω, σύ εί τὸ πνεύμα του Άμμωνος ως τόν Όσιριν υψωσας, ούτως υψωσον σεαυτήν καί άνατείλον, ώς και δ "Ηλιος άνατέλλει καθ' έκάστην ημέραν. τό μήκός σου ίσον έστι τω του ήλιου μεσουρανήματι, αί δε φίζαι (f. 33 recto) τοῦ βυθοῦ, ai δὲ δυνάμεις σου ἐν τῆ xagôla τοῦ Έρμου είσιν, τὰ ξύλα σου τὰ δστέα του Μνεύεως 5 καί σου τὰ άνθη έστιν δ δαθαλμός του Ώρου, τὸ σὸν σπέρμα του Πανός έστι σπέρμα<sup>6</sup>. αγωνιζωσε<sup>7</sup> δητίνη ώς και τους θεούς και έπι ύγεία έμαυτου και συναγνίσθητι<sup>8</sup> έπ' εύχη και όδς ήμιν δύναμιν ώς δ <sup>\*</sup>Λρης και ή <sup>\*</sup>Λθηνά<sup>9</sup>. έγώ είμι Έρμης, λαμβάνω σε σύν άγαθη τύχη και άγαθω δαίμονι και έν καλή ώρα και έν καλή ήμέρα και έπιτευχτική πρός πάντα. Ιαύτ' είπων την μεν τρυγηθείσαν πόαν

<sup>1</sup> Μάγων Αlγυπτίων Βύσας τὸ καλούμενον κῦφι Hippol. ref. omn. haer. IV 28. Seine Bereitung beschreibt Plut. de Is. et Os. c. 80 p. 383 D = Manetho frg. 84 (II 616 M.). <sup>2</sup> αν ιερωται Wessely, verb. von Wünsch.

<sup>\*</sup> Von mir zugesetzt. <sup>4</sup> η Pap., geändert von Wünsch.

• Wieder ein spezifisch ägyptischer Zug; über den Mnevisstier vgl. Wiedemann, Her. II. Buch, zu Kap. 153 S. 552.

<sup>6</sup> Über den ägyptischen Pan ebenda zu Kap. 46, 8. 216 ff.

<sup>?</sup> έξορχίζω σε? Die oben gegebenen Buchstaben sind auf der von mir benutzten Photographie des Pap. klar zu erkennen. Wünsch liest άγνίζω σε έητίνη.

• So die Photographie und Wessely im Progr. Hernals 89. In den Abh. Akad. Wien: συνοπλισθηπι.

• Athena steht öfter für die äg. Neith, die Göttin von Saïs, s. Wiedemann, Her. II. Buch S. 260. Für den Ares weiß ich keine Gleichung. Durch die Nennung der verschiedenen Eigenschaften werden sie tatsächlich in das Kraut hineinbeschworen, so wie der Magier Hermes ist, wenn er sich sonennt. είς χαθαρόν έλισσε<sup>1</sup> όθύνιον, τῆς δὲ ἑίζης τὸν τόπον ἑπτὰ <sup>2</sup> μὲν πύροῦ χόχχους, τοὺς δὲ ἴσους χριθῆς μέλιτι δεύσαντες<sup>8</sup> ἐνέβαλον χαὶ τὴν ἀνασχαφεῖσαν γῆν ἐνχώσας <sup>4</sup> ἀπαλάσσεται <sup>5</sup>.

Daß anch diese letztbeschriebene Handlung des Sammelns von Zauberkräutern nachts vorzunehmen sei, läßt sich nur vermuten; man kann aus der Nennung der Selene keinen Schluß ziehen, weil daneben auch Helios steht; man kann aber auch keinen Gegengrund finden etwa in  $ir \varkappa \alpha \lambda \eta \eta \mu \epsilon \rho \alpha$ , weil  $\eta \mu \epsilon \rho \alpha$  nicht gerade den hellen Tag bezeichnen muß, sondern auch den vorliegenden Zeitabschnitt von Tag und Nacht im Gegensatz zu dem andern der  $\omega \rho \alpha$  meinen kann.

Kap. 30 S. 35, 10 Helm (= Verg. Aen. IV 514): pubentes herbae.

Bei den Dichtern finden wir meist die herbae und  $\beta$ otárat ohne weitere Spezialisierung erwähnt. Nur ein Beiwort, das ihre Kraft andeutet, wird zugesetzt, so an unserer Stelle pubentes, anderswo nocentes<sup>6</sup>, olentes<sup>7</sup>, pallentes<sup>8</sup>, latentes<sup>9</sup>, oder die Herkunft wird angegeben<sup>10</sup>. Auf Einzelheiten hier einzugehen lag für die Dichter kein Grund vor, man wird sogar in den meisten Fällen in nicht eingeweihten Kreisen gar nicht gewußt haben, um welche Kräuter es sich handelte, da der Magier durch Anwendung von Geheimnamen<sup>11</sup> seine Kenntnis ängstlich hütete. Als Quelle für Kunde der Zauberkräuter im einzelnen; bleiben also nur die Papyri und was

<sup>1</sup> Der Photographie nach kann es auch das richtige έλίσσει gewesen sein. <sup>9</sup> Sieben ist Zauberzahl wie S. 87 unten die Drei.

<sup>7</sup> Ciris 370. <sup>8</sup> Tibull I 8, 17. <sup>9</sup> Hor. epod. V 67 ff. <sup>10</sup> Hor. epod. V 21, dazu Kießling-Heinze; Verg. ecl. VIII 94 mit den

Anm. bei Forbiger I<sup>4</sup> 148; mehr bei Fahz a. a. O. S. 135 und Dedo S. 3--5, 10.

<sup>11</sup> Siehe oben S. 23, 4; dazu noch Griffith-Thompson pap. col. I verso p. 170; II verso, V verso (14) p. 177, (16) p. 179; X (32) p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wohl eine Art Versöhnungsopfer an die Erde, der die Wurzel entzogen wurde. Vgl. Cato de re rust. 139 ff. — Der ganze letzte Satz des Pap. ist durch ein Anakoluth entstellt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Erde soll möglichst unverletzt bleiben oder so scheinen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mit der ganzen Art dieser βοτανηάφσεις stimmen sehr gut die entsprechenden altindischen Beispiele im Atharva-Veda VIII 5, 11 ff. (Bd. VIII 492 Lanman) und VIII 7 (VIII 498 L.) und das christliche bei F. Pradel, Relw. Vers. u. Vorarb. III 281 ff. <sup>6</sup> Hor. sat. J 8, 22, vgl. 49.

über magische Verwendung von Pflanzen in die botanische Literatur gekommen ist. Aber darauf beruhende Einzeluntersuchungen über Zauberkräuter würden den Rahmen der vorliegenden Arbeit überschreiten, ein paar Angaben und im übrigen Verweise auf bereits Vorliegendes müssen genügen (vgl. die Listen der als Amulette verwandten Kräuter bei Kropatscheck, De amul. ap. ant. usu, Diss. Gryph. 1907, S. 20 f., 41 ff.).

Die herbae dienen bald dem zauberischen Angriff auf eine Person, bald sind sie gesucht, weil sie gegen solche Angriffe wirken. Die Hauptuntersuchungen darüber werden dem Demokrit zugeschrieben<sup>1</sup>. Zur ersten Gruppe gehören die Giftkräuter, die in Verbindung mit den Rachepuppen auftreten etwa im indischen<sup>2</sup> und babylonisch-assyrischen Zauber<sup>3</sup>: Kräuter wie die catanance<sup>4</sup>, das  $\chi a \varrho t \omega \nu \beta \lambda \epsilon \varphi a \varrho o \nu^5$ , centum capita<sup>6</sup> und verbenaca<sup>7</sup>, die dem Liebeszauber dienen, die aglaophotis<sup>8</sup>, die Götter zitiert. Manches hierher Gehörige steht auch bei Ps. Plut. de fluviis (VII p. 282 ff. Bernard.).

Zur anderen Klasse, die wir einmal kurzweg als  $\varphi v \lambda \alpha x$ -  $\tau \eta \rho \iota \alpha$ -Kräuter bezeichnen wollen (W. Wundt, Völkerpsych. II 2 S. 409 f.; Atharva-Veda X 1, 11; XIX 30 ff. Lanman), gehören z. B. die *artemisia*<sup>9</sup>, das *bdellion*<sup>10</sup>, die *betonie*<sup>11</sup>, der

 <sup>1</sup> Petron. sat. 88, S. 59, 14 Büch.; vgl. auch Arnob. adv. nat. I 43. Im allgemeinen über Zauberkräuter U. Kehr, Quaest. mag. specimen 17.
 <sup>2</sup> Atharva-Veda X 4, 14 ff., Bd. VIII 577 Lanman; III 18, Bd. VII

118 L.; IV 18f., VII 181 f. L.; IV 37, VII 211 L.; V 14, VII 245 L.

<sup>a</sup> M. Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 312 ff. (die betr. Stellen fehlen in der engl. Ausg.).

<sup>4</sup> Plin. n. h. XXVII 57.

<sup>b</sup> Ebend. XIII 142. <sup>e</sup> Ebend. XXII 20.

<sup>7</sup> Plin. n. h. XXV 105; Dioscur. IV 61; vgl. Plin. XXIV 156 ff.; Plut. praec. con. 5 p. 139 A (I p. 339 Bern.), 48 p. 145 C (I p. 355 B.).

<sup>6</sup> Plin. XXIV 160; Aelian π. ζ. XIV 27, p. 361 H.

Plin. n. h. XXV 130; O. Schrader, Lex. d. idg. Altert. unter "Beifuß" S. 65.

<sup>10</sup> Hillebrandt, Ved. Opfer u. Zauber § 92, 3 S. 181; Oldenberg, Rel. d. Veda S. 494; Schrader a. a. O. S. 63.

<sup>31</sup> Plin. n. h. XXV 128; Schönbach, Studien z. deut. Predigt, Sitzungsber. Akad. Wien 1900 VII S. 35, 49, 138 f. Die Apologie des Apuleius

cyclaminus<sup>1</sup>, das moly<sup>2</sup>, das sacopenium<sup>3</sup> und andere. Ganze Reihen dieser Schutzkräuter, zu denen natürlich auch die Heilkräuter des Aberglaubens zu rechnen sind, bietet der Poeta anonymus de herbis<sup>4</sup> (ed. Lehrs in den Poet, bucol, et didact. von Didot. II. Teil p. 173 ff.), einiges hat auch Nikander<sup>5</sup>. In den Papyri fehlen die Kräuter nicht, und zwar kommen vor sowohl die erste Art der Anwendung wie auch die zweite. Für Einzelheiten vergleiche man die Angaben der Indices bei Wesselv unter άγλαόφωτις, άίζωον 6 βοτάνην, άφτεμισία, βοτάνη, βοτανήαρσις, βούγλασσον, ໂεραχίτις, χεντρίτις, χυνοχέφαλος. μονοχλών, παιδέρως, πενταδάχτυλος, σεληνιτίδος, σιδηρίτην, σπέρμα, σπίριον, χλωριχήν, χόρτος, χύλος, und Stellen wie pap. Berol. I 190, 249 (mit Anm.), II 36, 40, 76; Par. 773 (Dieterich, Mithras). 18, 7, 12; 19, 7; S. 21) 900 b, 1310, 3008 (Dieterich. Abraxas 138): Lond. 46, 70. 197 K.; 122, 12. 70 f. K. W.; Lugd. I. III 23 ff.: XII 24 ff.: 11 171, 9: 172, 17.

Auch die Benutzung von Zauberkräutern ist nicht ausgestorben: Incantare herbas ad maleficia et invocare nomina daemonum incantando quid est aliud, nisi cultura diaboli? fragt Martinus de Bracara seine rustici<sup>8</sup>, auch Burchard von Worms kennt die diabolica carmina super panem et super herbas<sup>9</sup>; er ist auch Zeuge dafür, wie fest der Glaube an die Wirkung der Kräuter gesessen hat: man hat trotz allen Bußvorschriften doch schließlich Kompromisse mit dem Volksglauben eingehen müssen, und so lautet denn ein Paragraph bei Burchard<sup>10</sup>:

\* Theophrast h. pl. IX 15ff. \* Plin. n. h. XX 197.

• Schrader, Reallex. d. idg. Altert. unter "Hauslauch".

<sup>7</sup> Vgl. O. Lenz, Botanik XXIV 193 ff.; Dieterich im Suppl. 16 der Fleckeis. Ibb. p. 781 ff.; Pauly, Realenz. IV 1382; Seeliger bei Roscher, Lexikon II 2, 2483; Heim, Incantamenta 1—39, 128, 130; nach Heliod. Aeth. III 16, p. 93, 4 Bekker hat mit den βοτάναι nur die σοφία δημωύδης zu tun. nicht die magia dis accepta.

\* Kap. 16 S. 33 mit Anm. 1 der Ausgabe von Caspari 1883.

• Kap. 4 S. 84 Friedberg.

<sup>10</sup> Kap. 6 S. 85 Friedberg.

91]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. u. h. XXV 115; Theocr. V 123.

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Etwa 3 v. 24 ff. ἀρτεμισία μονόχλωνος, 4 v. 40 ff. πενταδάχτυλος,
 ö v. 55 ff. περιστεραί, 6 v. 74 ff. δίχταμνον, 10 v. 128 ff. βούφθαλμον,
 11 v. 139 ff. παιονία od. ἀγλαόφωτις, 13 v. 178 ff. μῶλυ, 14 v. 191 ff. ἐναλιδρῦς, 15 v. 211 χρυσάνθεμον.
 <sup>5</sup> Ther. 493 f., 934—56.

Collegisti herbas medicinales, cum aliis incantationibus [quam] cum symbolo et Dominica oratione, i. e. cum Credo in Deum et Pater noster cantando. Si aliter fecisti, decem dies in pane et aqua poeniteas.

Bis heute ist der Glaube an die Kraft der Kräuter unablässig lebendig geblieben<sup>1</sup>.

Kap. 30 S. 35, 11 f. Helm (= Verg. Aen. IV 515 f.):

Quaeritur et nascentis equi de fronte revulsus | et matri praereptus amor.

Gemeint ist das innouvés<sup>2</sup> und zwar in der Form, wie es Aristoteles<sup>8</sup> und Theophrast<sup>4</sup>, auch Aelian<sup>5</sup> kennen, als Gewächs auf der Stirne des Füllens, während in den Worten des gleich zu behandelnden Laeviusfragmentes hinnientium dulcedines angespielt zu sein scheint auf das virus, quod ex equae naturalibus profluere dicebatur ante coitum<sup>6</sup>. Daneben bestand bekanntlich noch eine dritte Ausdeutung des Namens als eines arkadischen Krautes, auf dessen Genuß hin die Stuten liebesrasend werden; diese Auslegung ist uns allein vertreten durch Simaithas Erwähnung in Theokrits 2. Idyll<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 60ff.; J. Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> II 696; III 334, 348, 427; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> Ind. u. "Kräuter" "Zauberkräuter".

<sup>8</sup> Zeugnisse bei B. Dedo a. a. O. S. 6f.; Fahz a. o. O. S. 134 (für die röm. Dichter d. 1. Jahrh.); O. Hirschfeld, De incant. et devinct. p. 42, 6; Rieß "Aberglaube" b. Pauly-Wissowa I 75, 51; Servius und die modernen Erklärer zu Verg. Georg. III 280; Aen. IV 515. Cyranis II στοιχ. I (Mély, Lapid. grecs p. 62, 1) erwähnt es als giλη τήσιον μόγιστον und gibt Einzelheiten über seine Anwendung. <sup>8</sup> Arist. hist. an. VI 22.

<sup>4</sup> Frg. 175 vol. III p. 221 Wimmer.

<sup>5</sup> περί ζώων III 17; vgl. Plin. n. h. VIII 165.

<sup>6</sup> Solin p. 195, 11 ff. ed. Mommsen; vgl. Demokrit περί συμπαθείας § 6 p. 4, 13 Gemoll; Nepualios 73 p. 3, 11 Gemoll; Antigoni hist. mir. XX, Paradox. gr. ed. Westermann p. 67.

<sup>7</sup> Vgl. Schol. zu Theoer. II 48; Psellos b. Westermann S. 143, 6; alle Bedeutungen kennt auch J. Weier, De praest. daem. III 37, S. 232 der Übers. v. Joh. Fuglinus 1586; es ist ihm "ein berhuembtes fleischlein | einer feigen gross... das an eines erstgeborenen Fuellins stirnen sich sehen lesset |" oder "es werde der namen H. auch dem zähen unrath angehenckt | so der stuten | ... auss dem geburtsglied fleusst" schließlich "ein gewechs | welchs von rossen versucht | sie toll macht | daher es dann den namen hat: "Rosswüte". Kap. 30 S. 35, 21 Helm:

(Vergilius) herbas et sur culos (nominat), tu squamas et ossa.

Die surculi müssen den herbae nahestehen, da Apuleius das einfache pubentes herbae Vergils hier mit dem Doppelausdruck herbas et surculos wiedergibt. Die Zusammenstellung kehrt wieder im Laeviusfragment unsers Kapitels (S. 36, 7 Helm), und in den Metamorphosen des Apuleius stehen sie neben den lapilli im Zauberapparat<sup>1</sup>. Man wird am ehesten geneigt sein, sie mit den  $\varkappa l \tilde{w} \iota s s$  und  $\varkappa l d d o \iota^3$  der Papyri gleichzusetzen, da sie von den radiculae verschieden sein müssen, wie der Laeviusvers zeigt<sup>3</sup>. Eusebius<sup>4</sup> freilich stellt die  $\delta \iota \zeta \tilde{\omega} \nu x \alpha l \beta \sigma \iota \alpha \tilde{\omega} \nu S \upsilon \mu \iota d \mu \alpha \iota \alpha$  des Zaubers nebeneinander, das zwingt uns aber nicht, hier die gleiche Zusammenstellung anzunehmen.

Wie herbae und surculi aus ein und derselben Gattung von Organismen genommen sind, so muß man dies auch von den squamae und ossa voraussetzen, besonders auch weil nachher jeder der zweigliedrigen Ausdrücke wieder zusammengefaßt wird: Ille pratum decerpit, tu fluctum scrutaris. Es ist also bei ossa nicht an menschliches Gebein zu denken, das im Defixionszauber eine große Rolle spielt <sup>5</sup>, sondern gemeint sind Fischknochen, Gräten: von denen behauptet Apuleius, sie hätten im Zauber keine Stätte. Das scheint tatsächlich zu stimmen, denn aus welchem Grunde wir uns nicht entschließen können unter dem tagizou öotgaxov<sup>6</sup> eine Gräte zu verstehen, ist oben <sup>7</sup> gesagt. Fischschuppen finden wir einmal bei Hippolyt erwähnt<sup>8</sup>: 'Aotégag dè elvai doxelv ποιούσι Θρισσών ἢ iππούgou

<sup>1</sup> Apul. Met. II 5 S. 29 Helm.

<sup>2</sup> Siehe oben zu verbenae pingues. Surculi heißen z. B. die Äste der Korallen, Plin. n. h. XXXII 24.

<sup>8</sup> Daß Apuleius auf so kurzem Raum erst *surculi* gleich *radices* brauchte und dann ein Zitat anführte, das diese Gleichung ausschließt, werden wir ihm nicht ohne weiteres zutrauen.

<sup>4</sup> Dem. ev. III 6 p. 127 c (III 191, 18 Dind.).

<sup>8</sup> Man braucht nur an den Tod des Germanicus (Tac. ann. II 69) und die Sagae des Horaz (sat. I 8) zu denken, die auf dem Esquilin arbeiten.

<sup>6</sup> Pap. Lugd. I XI 16. <sup>7</sup> S. 69, 3.

<sup>8</sup> Hippol. ref. omn. haer. IV 38.

93]

(ρολίδες ύδατι μετὰ χόμμεως δεδευμέναι χαὶ προςπεπλασμέναι τῷ δρόφψ χατὰ διαλείμματα <sup>1</sup>.

Kap. 30 S. 35, 23 Helm:

# memorassem tibi etiam Theocriti paria ...

Gemeint ist die Schilderung eines Defixionszaubers gegen den untreuen Liebhaber im II. Idyll. Existenz und Inhalt dieses Gedichtes konnte Apuleius aus den Erklärern zu Vergils achter Ecloge kennen. Es ist nicht nötig anzunehmen, daß er das Gedicht selbst gekannt hat; es ist jedenfalls dies die einzige Stelle, wo er den Theokrit erwähnt, und dessen Darstellung hat nirgends seine Schilderung des Zauberwesens beeinflußt hinsichtlich der Punkte, in denen der Grieche von Vergil abweicht; es fehlt zum Beispiel jede Erwähnung des *iynx*, dessen zehnmalige Nennung im 2. Idyll ihn als wichtiges Zaubermittel jedem Leser sofort in die Augen fallen läßt; Vergil hat ihn durch die farbloseren *carmina* ersetzt, und so fehlt er denn auch bei Apuleius, obschon er nachher doch aus Laevius die *trochiscili* zitiert.

Ferner kennt Apuleius an dieser Stelle, wo er die poetischen Zeugen für Zauber Revue passieren läßt, keine *imitatio incantamentorum amatoria* des Catull, den er doch sonst ganz gut kennt<sup>2</sup>. Nun steht aber der Name des Catull als eines Nachahmers von Theokrits II. Idyll bei Plinius n. h. XXVIII 19. Wird man aus diesem Fehlen des Zaubergedichtes des Catull an unserer Stelle schließen dürfen, daß Apuleius schon unter Catulls Werken ein solches nicht mehr gelesen hat? Dann wäre doch wohl eher anzunehmen, daß der Name bei Plinius verschrieben sei, als daß in den kaum hundert Jahren zwischen Plinius und Apuleius jenes catullische Gedicht untergegangen sei. Freilich ist unsere Erwägung schon deshalb nicht zwingend, weil auch Horaz hier nicht genannt wird, den kennt aber Apuleius auch sonst nicht, im Gegensatz zu Catull.

168

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Stelle beweist für den Liebeszauber nichts, denn von Taschenspielerstückchen spricht Apuleius nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Kap. 6 S. 8, 5 Helm; Kap. 10 S. 11, 27 Helm; Kap. 11 S. 13, 8 H. dazu vielleicht noch Kap. 74 S. 83, 13 H.

Kap. 30 S. 35, 23 Helm:

(memorassem tibi) alia Homeri.

Was für Zeugnisse des Homer über Magie Apuleius meint, sagt er selbst im Kap. 31 S. 37, 4 ff. H., wo der Herausgeber die betreffenden Homerstellen angibt; dort fehlt aber der Verweis auf  $\Xi$  214<sup>1</sup>, den Venusgürtel.

Man könnte als weitere Stellen bei Homer, die den Zauberhandlungen und Zauberwundern ähnlich sehen, noch etwa nennen e 333 ff., wo Leukothea dem Schiffbrüchigen den rettenden Schleier gibt. Den soll er dann ins Meer werfen. wenn er gerettet ist, aber anovóogs toanéo9ai, eine Vorschrift, die auch im Zauber geläufig ist und auf der Vorstellung beruht, daß der Sterbliche nicht ohne Schaden die höheren Wesen sehen kann. Dann enthält das Kirkeabenteuer in x noch manchen derartigen Zug. so das oáquaxov, das Hermes dem Odysseus gibt gegen die Zaubermittel der Kirke, die ihn άτήνωρ machen will<sup>2</sup>; es ist das μῶλυ, "schwer zu graben für sterbliche Menschen", dessen Kraft dann Kirke so in Staunen setzt<sup>8</sup>, daß sie mittels einer Zaubersalbe des Helden Gefährten ihre menschliche Gestalt wiedergibt<sup>4</sup>. Weiter gehören hierher die Zauberfesseln, die Hephäst zu schmieden weiß<sup>5</sup>, die Verwandlungen, wie sie etwa Athena vornimmt<sup>6</sup>. Seit kurzem wissen wir auch, daß der Homertext sich Interpolationen von Zaubergesängen hat gefallen lassen müssen 7.

Für die Magica bei Orpheus findet man die wesentlichen Stellen bei Helm schon angegeben; Belege für die Berufung der Magier auf Orpheus werden wir später zu geben haben, wenn von den Autoritäten des Zauberwesens zu handeln ist<sup>8</sup>.

Kap. 30 S. 35, 24 Helm:

(magica) ex comoediis . . . Graecis.

Hier kommt außerhalb Attikas der Syrakusaner Sophron in Betracht mit seinem Weibermimus Tal yvvaïzeç al tàv Jeóv

<sup>1</sup> Vgl. U. Kehr, Quaest. mag. spec., Progr. Hadersleben 1884, 3f.

<sup>2</sup> × 278 ff. <sup>3</sup> × 325. <sup>4</sup> × 390. <sup>5</sup> ÷ 274. <sup>6</sup> × 429 ff.

<sup>7</sup> Oxyr. pap. III 36, s. Berl. phil. Wochenschr. 1903, S. 1467 ff. und 1906, 413. <sup>8</sup> Zu Kap. 90 S. 100, 11 H.

95]

 $\varphi \alpha \pi \iota$   $\xi \epsilon \lambda \tilde{\alpha} r$ : sein Gegenstand war hauptsächlich ein Abwehrzauber gegen Hekate und ihre  $\pi \iota r r \epsilon$ , die Totengeister<sup>1</sup>.

Von den Attikern hat Magnes in den "Lvdern" den Begriff des àvalueur als veneficia solvere 2, aus den Kreisen des Mystisch-Magischen stammt der Titel Bánraı des Eupolis (I 273 K.). ein Stück, in dem ein δόμβος (Frg. 72) und die δακτύλια μαγικά vorkamen (Frg. 87), letztere scheint auch Ameipsias gekannt zu haben (Frg. inc. 27, I S. 677 K.); der δόμβος dagegen kehrt in einem magischen Apparat wieder bei Aristophanes in den "Heroen". wo der Vers: ίθι δη λαβών τον δόμβον άνακωδώνισον<sup>8</sup> vielleicht einen ähnlichen Abwehrzauber gegen die Heroes. die Totengeister, andeutet, wie ihn Simaitha bei Theokrit durch ihre Dienerin mit dem rálxeor ausführen läßt. Die "Acharner" 4 spielen auf ein Liebesmittel an, das seine Analogien im Zauber hat, in den "Wolken"<sup>5</sup> fällt ein Seitenhieb auf die thessalischen Zauberinnen, die den Mond herunterholen, die "Lysistrate" verrät Bekanntschaft mit dem Iynx", die "Frösche" enthalten Hindeutungen auf die Kraft des aln-- 9ινόν δνομα<sup>7</sup>. Nahe dem Magischen verwandt kann auch das Thema des "Amphiaraos" gewesen sein<sup>8</sup>, doch ist das so wenig sicher wie etwa bei Phrynichos' "Mystai"<sup>9</sup>. Ausgesprochen die *Fómes* hat Aristomenes mitgenommen<sup>10</sup>, es fragt sich aber doch, ob man unter dem  $\beta_{i\beta}\lambda_{i\sigma}\omega_{i\gamma}$  des Fragments einen Händler mit magischen Büchern zu verstehen hat, wie Rieß meint<sup>11</sup>, so interessant es wäre, ein sicheres Zeugnis für offenen Handel mit Zauberbüchern im Athen des ausgehenden 5. Jahrh. zu haben. Schließlich hat schon in der alten Komödie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frg. bei Kaibel, Com. gr. fr. I 1 S. 154 f.; vgl. Ed. Hauler, Zur Gesch. d. griech. Mimus, Wien 1893, S. 27. Die Deutung auf die κύνες stammt von R. Wünsch, Fleckeisens JJ. Suppl. 27 (Festschrift für C. F. W. Müller) S. 111 ff.

<sup>\*</sup> Frg. 4 ([I S. 8 Kock); vgl. πεφαρμάχευσαι, γλυχύτατ', ἀraλυθεἰς μόλις Menand. Heros 213, III S. 60 K.

Frg. 303, I S. 470 K.
 v. 749 ff.
 v. 1110 f.

<sup>•</sup> v. 1491. • v. 1110f.

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> v. 108 ff.; Rieß, Superstitions and popular beliefs in Greek comedy, Americ. Journ. of Phil. XVII (1897) S. 194 und Radermacher, Rh. Mus. LX 588 f.
 <sup>8</sup> Teλέειν δ dyaθήν ἐπαοιδήν frg. 29, I 399 K.; vgl. frg. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> I S. 380 K. <sup>10</sup> I 691 K. <sup>11</sup> Rieß a. a. O. S. 201.

ein Stück des Nikostratos den Namen der Zaubergöttin Hekate getragen<sup>1</sup>, wie nachher in der neueren eines des Diphilos<sup>2</sup>. Aus des letztgenannten Hallaric stammt der Vers Boudália παρπῶν παρθένου φορήματα<sup>8</sup>, worunter Rieß<sup>4</sup> ein Amulett in Form der weiblichen Geschlechtsteile versteht. Derselbe Diphilus soll nach Clemens Alexandrinus die vómec verspottet haben<sup>5</sup>, indem er über Reinigungszeremonien auf der Bühne berichten ließ. Von Menander gab es eine Oerráhn<sup>6</sup>, in der das Thema vom detrahere lunam abgehandelt wurde; von allroa spricht er im Frg. inc. 6467, denen die únoßimmianta βρώματα im Trophonios<sup>8</sup> zur Seite stehen, im Paidion waren ξφέσια γράμματα gegen Schadenzauber erwähnt<sup>9</sup>. In die Sphäre des Zauberwesens gehören dann ferner noch hinein die Mandragorizomene des Alexis<sup>10</sup>, vielleicht auch seine Thesproter<sup>11</sup>, der Pharmakomantis des Anaxandrides<sup>12</sup>, die Kirke des Anaxilas<sup>18</sup>; auch von des Charikleides Halysis vermutet Kock 14, daß sie einen zarádeouog enthalten habe. eine Annahme, der das einzig erhaltene Fragment, eine Hekateanrufung, nicht widerstreitet 15.

Kap. 30 S. 35, 24 Helm:

(magica) ex tragoediis Graecis.

Aeschylus hat *Vvzaywyol* geschrieben, wahrscheinlich nach dem Vorbilde der Nekyia der Odyssee, deren Beschwörungs-

<sup>1</sup> II 223 Kock. <sup>2</sup> II 548 K. <sup>3</sup> Frg. 59, II 560 K.

<sup>4</sup> A. a. O. S. 196. <sup>5</sup> Inc. 126, II 577/8 K.

• Daß auch sie von Sophrons Mimus abhängig sei, hätte R. Dedo (a. a. O. S. 36, 4) nicht behaupten dürfen, ohne Wünsch, dessen Aufsatz über Sophron er kennt (vgl. S. 37, 1), zu widerlegen. Frg. bei Kock III 65 ff.

<sup>7</sup> III 191 K. <sup>6</sup> Frg. 462, 11, 11I 132 K. <sup>9</sup> 371, 11I 108 K. <sup>10</sup> II 347/50 K. <sup>11</sup> II 325 K.

<sup>12</sup> II 157 K.; vgl. frg. 33, 13 S. 147 K., wo ἐπφδαί genannt werden, wohl schon in abgegriffener Bedeutung.

<sup>13</sup> II 266 K. <sup>14</sup> III 393/4.

<sup>15</sup> Nach Wünsch geht die Szene mit dem tönernen Ecorror, das die Chrysis holt, im Philopseudes Lukians 14 vielleicht auf Theognets Phasma zurück: auf ein  $\Phi \dot{a} \sigma \mu a$  führe die Geistererscheinung, die Stücke des Menander und Diphilos seien des Inhalts wegen ausgeschlossen, während im einzigen Frg. des Phasma Theognets (Kock III 364) ein Jüngling sich über Zudringlichkeit des Philosophen beklagt, und Luk. Philops. 14 ein Philosoph die Erziehung des Jünglings in die Hand nimmt.

Religionsgeschichtliche Versuche u Vorarbeiten IV.

opfer recht wohl als Zeugnis für Magie gelten kann<sup>1</sup>; auch die Perser enthalten die Beschwörung der Seele des Darius<sup>2</sup>.

Sophokles hatte in den 'PiCoróuoi das Treiben der Medea mit den Töchtern des Pelias geschildert<sup>8</sup>, auch die Kolylõeg scheinen mit der Zauberei Medeas Zusammenhang gehabt zu haben 4. Vom ivyE kowroc war im Oenomaus die Rede, wenn anch vielleicht schon in übertragener Bedeutung<sup>5</sup>. Ob man den στεονόμαντις der Aichmalotides<sup>6</sup> und die Beschreibung der empordrängenden vervodaluovec aus einem unbekannten Stück 7 hinzuziehen darf, ist bei unserer Unkenntnis des weiteren Zusammenhangs nicht auszumachen. Aus den erhaltenen Stücken kann man das *wiltoor* des Nessos nennen<sup>8</sup>. Euripides hat das Zauberwesen der Medea im gleichnamigen Stück behandelt, aber wie die Zaubermittel entstehen, mit denen sie Gewand und Stirnreif verhext. erfahren wir nicht. Im Aigeus scheint sie ihre Künste gegen Theseus haben spielen lassen, inwieweit das im einzelnen vom Dichter ausgeführt war, entzieht sich näherer Kenntnis<sup>9</sup>. Der erste Hippolyt enthielt ein Gebet der Phaidra an Selene, ob in ihrer Eigenschaft als Patronin des Liebeszaubers, ist fraglich<sup>10</sup>: sicher kennt der erhaltene Hippolyt den Sympathiezauber mit Kleidungsfetzen des Geliebten<sup>11</sup>, von zauberischen Salben und Tränken ist darin die Rede<sup>19</sup>. Eine zauberische Sympathie war auch die zwischen dem Holzscheit und dem Leben des Meleager, von deren Wirkung das gleichnamige Stück erzählte<sup>18</sup>; mit Medea beschäftigten sich wieder die Peliades<sup>14</sup>. Von andern Tragikern wäre zu erwähnen Pseudothespis 15, der ein xountor droua für "Milch", xrazzh in der Spende an Pan setzte; Phrynichos, der in den Pleuroniai den

- <sup>8</sup> Vgl. G. Ettig, Acheruntica, Lpz. Studien XIII 1891 293.
- \* Frg. 491/3. \* Frg. 312-23, vgl. 746.
- <sup>6</sup> Frg. 433. <sup>6</sup> Frg. 56. <sup>7</sup> Inc. 795.
- <sup>8</sup> Trach. 555 ff., 575, 585, 685, 1141 f.
- <sup>9</sup> Nauck<sup>2</sup> S. 863 ff. <sup>10</sup> Schol. Theorr. II 10; Nauck<sup>2</sup> S. 491.
- <sup>11</sup> <sup>18</sup> Vgl. v. 478, 509 Murray. . <sup>18</sup> Frg. 531 Nauck<sup>2</sup>.

<sup>14</sup> Frg. 601 ff. Nauck<sup>9</sup>. Die ἐπφδή Όρφέως Cycl. 646 Murray, die auch in diesen Zusammenhang gehört, ist S. 43, 1 erwähnt. <sup>15</sup> Frg. 4 N.<sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TGF Nauck<sup>2</sup> S. 87/8 frg. 273-278.

Sympathiezauber der Meleagersage erwähnt<sup>1</sup>, und Sosiphanes, der im Meleagros von dem Zauberzwang sprach, mit dem die Thessalierinnen vorgeben den Mond zur Erde ziehen zu können<sup>2</sup>. Daß die Tragiker der Schilderung der  $\mu\alpha\gamma\epsiloni\alpha$  nicht abhold waren, beweist auch frg. adesp. 592 S. 956 Nauck<sup>2</sup>.

Kap. 30 S. 35, 24 Helm:

et ex historiis multa repetissem.

Daß auch hier nur Griechen gemeint seien, folgt einmal daraus, daß alles, was vorhergeht, aus der griechischen Literatur entnommen ist, dann aber auch daraus, daß Apuleius fortfährt: Ni te dudum animadvertissem Graecam Pudentillae epistulam legere nequivisse, und darauf einen lateinischen Dichter zitiert.

Schilderung magischer Szenen haben wir schon bei Herodot: so etwa in der Totenbeschwörung, die Periander vornehmen läßt, um von dem Geist seiner Gattin Melissa eine Auskunft zu erlangen<sup>8</sup>. Pherekydes wußte zu berichten von dem Seher Melampus, der die Sprache der Würmer und Vögel verstand und auf wunderbare Weise herausfand, daß des Iphiklos Kinderlosigkeit sympathetisch zusammenhänge mit einem in einen Baum eingewachsenen Messer<sup>4</sup>. Xenophon läßt den Sokrates scherzend von seinen Freundinnen erzählen, die über alltoa und  $\ell \pi \omega \delta \alpha \ell$  bei ihm sich Auskunft holten, weil er sich in den ίυγγες auskenne<sup>5</sup>. Aristoteles hat im "Staat der Phokäer" von den zwei Zauberringen gesprochen, die dem Tyrannen Exekestos durch ihr Klingen die richtige Zeit zum Handeln angaben<sup>6</sup>: er hat in den  $\pi \alpha \rho o \mu l \alpha \nu$  von der Sitte gehandelt. Seuchen durch Zauberformeln auf lebende Vögel zu übertragen, die dann fliegen gelassen wurden 7. In diesen Zusammenhang haben wir vielleicht auch zu reihen das Buch des Heraclides Ponticus über Zoroaster<sup>8</sup> und des Dicaearch über das Trophoniosorakel<sup>9</sup>. Besonders von Timaeus hieß es, seine Schrift

| <sup>1</sup> Frg. 6 Nauck <sup>1</sup> | <sup>8</sup> . <sup>9</sup> Frg. 1 S. 819 Nauck <sup>*</sup> . |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 3 V 92, 7.                             | <sup>4</sup> Frg. 75 Müller (HGF I 89), vgl. frg. 74.          |

- <sup>5</sup> Mem. III 11, 16. <sup>6</sup> Frg. 124 Müller (II S. 146).
- <sup>7</sup> Frg. 280 ebends S. 188.
- <sup>8</sup> HGF II 8. 197 (8).
- FHG II 266 ff.

991

ŀ

sei ἐνυπνίων καὶ τεράτων καὶ μύθων ἀπιθάνων καὶ συλλήβδη δεισιδαιμονίας ἀγενιοῦς καὶ τερατείας γυναικώδους πλήρης<sup>1</sup>. An diese Art Schriftstellerei wird Apuleius hauptsächlich denken, wie sie uns noch vorliegt in der Alexanderhistorie des Pseudo-Kallisthenes<sup>2</sup> und ihren Bearbeitungen und Übersetzungen<sup>3</sup> (vgl. E. A. W. Budge. The life and exploits of Alexander the Great; Ethiopic textes with an english translation and notes, London 1896).

Näher an die Zeit des Apuleius heran rückt Chairemon von Alexandria, der in der Zeit von Nero bis Traian wirkte, mit seiner Alyvanian lorogia, die auch die ägyptische Magie mit behandelte<sup>4</sup>. Schon früher, unter Tiberius und Claudius, hatte Apion Alyvaniand geschrieben<sup>5</sup>, von demselben wird eine Schrift  $\pi\epsilon \varrho i \mu d \gamma ov$  erwähnt<sup>6</sup>. Ähnliche Wunder- und Zauberliteratur haben von Lukian der Philopseudes, der Traktat: "Wie man Geschichte schreiben soll", und die "Wahren Begebenheiten" zur Voraussetzung, der ja selbst im Alexandros sich gegen dieses Treiben wendet und dabei ein Buch des Celsus zarà  $\mu d \gamma \omega v$  nennt<sup>7</sup>.

Kap. 30 S. 36, 3 Helm:

agnoscent, qui Laevium legere.

Überliefert ist *lelium* in beiden Handschriften, sowohl dem Mediceus F als in der Abschrift aus ihm,  $\varphi$ . Von den *Laelii* aber, die literarische Tätigkeit entfaltet haben, kennen wir keinen, der sich als Dichter hervorgetan hätte. Wenn wir dagegen einen Poeten des beginnenden 1. Jahrh. v. Chr. finden mit Namen *Laevius*, der gerade in der archaistischen Zeit des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Polybius in Tim. frg. 71 Müller (I 210).

<sup>\*</sup> ed. C. Müller im Anhang zu Dübners Arrian, Didot 1846.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Valerii epitome ed. Zacher 1868; Incerti auctoris epit. rer. gest. Alex. magni ed. Wagner, Lpz. 1900; Kinzel, Vita Al. magn. interprete Leone, Progr. Berlin 1884; Ad. Ausfeld, Der griech. Alexanderroman, Teubner 1907.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Frg. 3 Müller, FHG III 496.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Frg. 6 Müller, FHG III 511; Cohn b. Pauly-Wissowa I 2, 2804/5.

<sup>•</sup> Suidas s. v. Iláons; frg. 28-30 Müller, FHG III 515.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Alex. 22. Über solche Wunder- und Zaubergeschichten vgl. jetzt das sohon öfter genannte Buch von R. Reitzenstein, Hellenistische Wundererzählungen, Lpz. Teubner 1906.

2. Jahrh. n. Chr. wieder aufkommt, während man ihn in der Zwischenzeit kaum gekannt hat, so ist eine Konjektur, die seinen Namen einsetzt, nicht unwahrscheinlich. Die Wahrscheinlichkeit erhöht sich stark, wenn eben derselbe *Laevius* lyrische Maße anwendet, und in unserem Fragment iambische Dimeter auftreten, wenn an jenem Dichter die *figurae habitusque verborum nove aut insigniter dictorum*<sup>1</sup> gerühmt werden, und wir in unserm Fragment Bildungen wie *bicodulae, hinnientium dulcedines* finden. So darf man wohl die Änderung *Laevius* als gesichert ansehen<sup>2</sup>.

Kap. 30 S. 36, 4 Helm:

101]

philtra omnia undique eruunt<sup>8</sup>.

 $\Phi l\lambda \tau \rho \sigma r$  kann, wie die Bildungsweise des Wortes zeigt <sup>4</sup>, jedes "Mittel zum Liebeszauber" heißen, so etwa das Nessosgewand <sup>5</sup> und die Zaubermittel der Simaitha <sup>6</sup>. Auch unsere Zauberpapyri kennen diesen weiteren Umfang des Begriffs, wenn sie Rezepte geben  $\ell \pi \lambda \chi \alpha \rho \iota \pi \rho \ell \lambda \tau \rho \omega r$ , wenn eine  $\pi \rho \bar{\alpha} \xi \iota \varsigma$  den Namen  $\rho \iota \lambda \tau \rho \sigma \alpha \pi d \delta \bar{\sigma} \rho \iota \sigma \varsigma$ <sup>8</sup> erhält, und an ähnlichen Stellen<sup>9</sup>. Von hier aus erweitert sich der Begriff zu

<sup>1</sup> Gellius n. att. XIX 7, 2.

<sup>2</sup> Teuffel-Schwabe, Röm. Litgesch.<sup>4</sup> I § 150, 4; O. Hirschfeld, De incant. et devinct. S. 19; Weidlich, Sympathie u. Antipathie S. 63; R. Dedo, De ant. superst. mag. S. 39, 2.

<sup>3</sup> eruo "ausgraben" paßt im Folgenden zu antipathes, radiculae, herbae, surculi; im übertragenen Sinne "ausstöbern" paßt es zu allen genannten Objekten, daher ist eine Änderung in irruunt oder adruunt ungerechtfertigt.

<sup>4</sup> Über das Suffix -tro- als Bildungssilbe für Werkzeugnamen: K. Brugmann, Griech. Gram.<sup>4</sup> (Iw. Müllers Hb. II 1) § 201 S. 192.

<sup>5</sup> Soph. Trach. 584, 1142; Hygin. fab. 34; Apollod. bibl. II 7, 6; Euseb. pracep. ev. II 1 p. 56 b, d. Der berliner Hesiodpapyrus (Griech. Dichterfrg. ed. Schubart-Wilamowitz 1. Heft 1907 S. 23 v. 21) hat  $\varphi \alpha \rho \mu \alpha \times o$ ... für das Nessosgewand, also auch einen sehr allgemeinen Begriff.

 Theokr. II 1, wo die Scholien richtig τὰ πρὸς φιλίαν ὀτρύνοντα φάρμακα erklären.

<sup>7</sup> Par. 2227; Lugd. I. IX 26.

<sup>9</sup> Lond. 122, 1; Par. 296.

So das φίλτοον πότιμον Lugd. II S. 192, 7; vgl. Eur. Hippol. 509ff.
 Murray; Hesych s. v. τυγξ paraphrasiert das Wort durch giλτρον. Die Bedeutung im pap. Lond. 121, 301 ist unsicher.

dem des "Liebreizes" und des "Besänftigungsmittels"<sup>1</sup>, verengert sich aber auch andrerseits zu dem des "Liebestranks", eine Bedeutung, die dann fast durchaus herrschend wird<sup>3</sup>.

An unserer Laeviusstelle muß *philtrum* die Gattung bezeichnen, unter die alles nachher Aufgezählte gehört, sonst hätte es keinen Sinn, daß Apuleius diesen Vers mitzitiert. Dann ist aber allein die weitere Bedeutung "Mittel zum Liebeszauber" am Platze, denn in ein *desideri poculum*<sup>3</sup> passen weder das *antipathes* noch die *taeniae*.

Kap. 30 S. 36, 5 Helm:

antipathes illud quaeritur.

Antipathes<sup>4</sup> ist nach Vieler Ansicht etwas, das gegen das zauberische  $\pi \alpha \Im \epsilon i \nu$  wirkt<sup>5</sup>. In unserem Falle muß es auch etwas sein, das sich ohne weiteres so verwenden läßt, wie man es findet, denn bei allen andern Zaubersachen, die Laevius anführt, trifft diese Bestimmung zu; auch philtrum selbst als einfaches "Zaubermittel" braucht kein zusammengesetztes medicamentum zu sein. Damit scheiden alle künstlich bereiteten  $\nu \eta \pi \epsilon \nu \Im \eta$ .

<sup>1</sup> Eur. Phoen. 1260, frg. 103, 323, 652 N.\*; Biotus frg. 1 N.\*; Adesp. ris Néas 134, 111 S. 435 Kock; Philo b. Euseb. prsep. ev. VIII 12 p. 381 a.

<sup>8</sup> Antiphon xarà  $\tau_{15}$  µ $\eta\tau \rho$ . 9, 15; Aristot. eth. magn. I, XVI [XVII] 2; Theophr. hist. plant. IX 9, 1; Demosth.  $\pi$ .  $\pi a \rho a \pi \rho e \sigma \beta$ . 431, 25 p. 440 Dind.; Menand. frg. 646 K. (vgl. Afranius 20, 3 Ribb.); Plut. de tuend. san. p. 126 a, I p. 508, 10 Bern.; coni. prace. 139 a, I 339, 13; an seni resp. ger. sit 792 c, V 45, 13 B.; Alciphr. I 37, 4; Ovid ars. am. II 105 mit Anm. v. Brandt; Iuven. sat. VI 611. Nicht ganz sicher ist die Bedeutung etwa Xen. Mem. III 11, 16; Orph. Arg. 583 ff. Abel; Porphyrius b. Euseb. praep. ev. V 22, p. 173 b; hist. eccl. IV 7. Fuglinus in der Übers. von J. Weiers praest. daem. übersetzt in Buch III cap. 37 philtrum mit: "bulertranck oder artzney, von den Teutschen gemeinlich | Gang mir nach | genennt".

<sup>3</sup> So Horaz epod. XVII 80.

<sup>4</sup> Diese Emendation des überlieferten antiphates ist unumgänglich, die Tradition ist sinnlos. J. Fuglinus, der in seiner Übersetzung von Weiers praest. daem. S. 232 dieses "versslein Lelij, | welches Apuleius in seiner ersten Apologia anzeucht" wiedergibt mit: "Antiphates auch umb ein rath | Gefraget wird zu dieser That" hat in der Verzweifelung an den Lästrygonenkönig aus dem × der Odyssee gedacht. Eine Herychglosse gárns: vevorńs, von M. Schmidt als de scriptura suspecta bezeichnet, darf wohl aus dem Spiele bleiben.

<sup>5</sup> O. Weidlich, Sympathie und Antipathie, Progr. Stuttg. 1894 S. 12, 49 f.

Die Apologie des Apuleius

wie etwa das der Helena bei Homer<sup>1</sup>, oder das bei Psellos, zu dem die Pflanze  $i\pi\pi\rho\mu\alpha\nu\epsilon_{S}$  verwandt wird<sup>2</sup>, für uns aus. Man muß einen Stein oder eine Pflanze suchen, die so heißt und so wirkt. Die Papyri bieten Entsprechendes nicht. Dagegen hat das uwlv diesen Namen geführt<sup>s</sup> und außerdem eine Korallenart<sup>4</sup>, die, wie die Koralle überhaupt<sup>5</sup>, apotropäisch wirkte. Wenn man an etwas Derartiges auch hier denkt, steht dieses antipathes merkwürdig genug in der Reihe der philtra, die alle, wenn man so sagen darf, aggressiv sind, oder doch sein können. Mit Umstellung des Verses (so Baehrens) macht man nichts besser<sup>6</sup>. Ist schon in der überlieferten Stellung schwer verständlich, wie Laevius zur Einführung des antipathes kommt, so wird dadurch ganz unklar, warum Apuleius den Vers mitzitiert, da er doch selbst bisher kein einziges gulaxtfoiov genannt hat, sondern nur Mittel des angreifenden Zaubers. Er muß die uns überlieferte Abfolge schon in seinem Laevius gefunden haben. Artina 965 muß hier also bedeuten quod mutuum affectum provocat. Daß es das heißen kann, zeigen die aruna 9eig horal bei Ps. Lukian, Amores 27.

Kap. 30 S. 36, 6 Helm:

trochiscili.

Die Überlieferung ist einhellig, doch kann das nicht viel besagen, wo wir auf einen Codex und dessen mittelbare Abschrift angewiesen sind. Baehrens nimmt Verschreibung aus trochi sciphi gleich trochi scyphi an: dann hätte man den scyphus

<sup>5</sup> O. Jahn, Ber. d. sächs. Gesellsch. d. Wissensch., Lpz. VII 1855, (philhist. Klasse) S. 43.

• Die Stellung und Interpunktion im Thes. ling. lat. II 172, 33: Antip. illud quaeritur philtra omnia undique, eruunt verstehe ich nicht.

103]

F

<sup>1 3 220</sup> ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Paradoxogr. Graeci ed. Westermann S. 143, 6; vgl. Euseb. praep. ev. X 8, 481 d (I 556, 27 ff. Dind.).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> O. Lenz, Botanik d. alten Griechen u. Bömer 296, 299; Kopp, Pal. crit. III 572.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dioscurides de mat. med. V 139 (140), Med. Graec. op. ed. Kühn XXV p. 807; cf. Plin. n. h. XXXVII 145; Ps. Plut. de fluviis XI 5 (VII p. 321, 8 Bern.).

als *philtron* anzusehen, was etwas gewagt erscheint. Andrerseits ist *trochus pili* (Salmasius) zwar in sofern gut, als es die den gleichgenannten Nägeln in magischer Verwendung nahestehenden Haare hereinbringt, aber hier stört die Form des ersten aus *trochiscili* gewonnenen Wortes: *trochus* wäre mit Ausnahme des *antipathes* — das aber seinen Vers für sich allein füllt — das einzige Wort, das nicht im Plural steht, ohne daß für diese Sonderbehandlung ein ersichtlicher Grund vorläge. Den Plural einfach einzusetzen, wäre metrisch ohne Anstand. Es fragt sich aber, ob das überlieferte Wort unerklärbar ist<sup>1</sup>. Ich glaube das nicht; man kann ganz wohl darin eine Weiterbildung von *trochiscus* gleich *zogxioxog* sehen, die der Dichter vornahm, um das Wort äußerlich an die folgenden lateinischen Deminutive anzugleichen.

Ist aber trochiscili zu lesen, so ist damit auch die Deutung gegeben. Innerhalb der Reihe antipathes, ungues, taeniae wird es etwas Lebloses sein müssen, und dadurch werden wir auf die Deutung des Wortes als "Zauberrädchen" geführt, die im Liebeszauber auch unter dem Namen  $ivy\xi$  eine große Rolle spielen<sup>3</sup>. Es waren Bronzescheiben — zum Teil mit erotischen Darstellungen, — die in einem gabelförmig gestalteten Handgriff vertikal um ihre Achse rotierten<sup>3</sup>. Am bekanntesten

<sup>1</sup> J. Fuglinus (Übers. v. Weiers praest. daem. Frankf. 1586 S. 232), ist als er "rund kuechlein" übersetzte, wohl ausgegangen von Celsus Med. V 17, 2 pastillique, quos τροχίσχους Graeci vocant. Aber von zusammengesetzten Dingen ist nicht die Rede, s. oben S. 102.

<sup>8</sup>  $i\nu\gamma\xi$  ist ursprünglich ein Vogel, von dem man wohl annahm, daß er durch Drehen des Halses in der Paarungszeit das Weibchen anlocke. So kam er in den Liebeszauber (vielleicht ist er dargestellt Catal. of vases in the Br. Mus. IV F 331 S. 165/6; F 436 S. 195; Heydemann, Vasensammlung Neapel 2880 S. 424; 3225 S. 522 unterer Streifen; 3252 S. 570B; S. A. 360 S. 720; 599 S. 771; 539 S. 757). Das Drehen wurde dann künstlich so bewerkstelligt, daß man das Tier auf ein Rädchen band und dieses drehte. Auch die Bewegung des Rades allein ist zauberkräftig und es kann auch ohne den Vogel  $i\nu\gamma\xi$  heißen, vgl. Suidas s. v. — Selbst im Götterzwang scheint das Rädchen verwandt worden zu sein, vgl. Hekate bei Euseb. praep. ev. V 8 p. 193 d (I 225, 28 D.). Über den Iynx zuletzt O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 851.

<sup>3</sup> Arch. Anzeiger 1894 S. 119, 17; 1900 S. 157; R. Wünsch, Ant. Zaubergerät aus Pergamon S. 46. Eine andere Form (Ring, der um ein Stäbchen oder Band rotiert) geben die Vasenbilder: A. Brückner, Ath. Mitt. ist dieses Rädchen aus dem Schaltvers des zweiten Idylls Theokrits<sup>1</sup>. Dasselbe Idyll zeigt aber auch in Vers 30 deutlich, daß dieses vertikal an einem Punkte rotierende Rädchen zu scheiden ist von dem horizontal um seine Achse sich drehenden  $\acute{\varrho}\mu\beta\rho_{S}$ , dem turbo, der in der Art der noch jetzt üblichen Kinderkreisel zu gleicher Zeit sich weiterbewegt. Nur diese letztere Art von Liebeszauber — die symbolisiert, wie der Geliebte schwindelnd,  $\mu \alpha i \nu \delta \mu s v \sigma_{S}$ , der Türe des Mädchens nahen soll hat in den Zauberpapyri einen Ausdruck gefunden im  $\acute{\varrho} \delta \mu \beta \sigma_{S}$  $\alpha i \delta \eta \varrho o \tilde{v}_{S}$  (bei Theokrit ist er  $\chi d \lambda x e \sigma_{S}$ ) des pap. Par. v. 2296, 2386. Der *iynx* oder *trochiscus* fehlt in dieser Literatur, ein immerhin befremdlicher Zufall, wenn man bedenkt, daß mindestens der fünfte Teil der gesamten magischen Papyrusliteratur sich mit Liebeszauber abgibt<sup>2</sup>.

Kap. 30 S. 36, 6 Helm :

ungues.

Die Nägel als Mittel des Liebeszaubers finden sich in der Literatur wie in den griech. Papyri kaum erwähnt<sup>8</sup>, dagegen

XXXII (1907) S. 79, 93, 94 Taf. VI; Catal. of vases in the Br. Mus. III E 774 S. 367 (Furtwängler-Reichhold I Taf. 57, 3; Text S. 289) IV F 223 S. 110 (= Taf. IX, 1); F 279 S. 137a; F 331 S. 165; F 373 S. 180 (= Taf. XII 1); F 385 S. 184; F 399 S. 186; F 409 S. 189; F 436 S. 195; F 450 S. 198; F 458 S. 200; Heydemann, Vasensammlung Neapel: 1933 S. 138; 1982 S. 153; 1998 S. 165; 2019 S. 172; 2259 S. 242; 2260 S. 242; 2304 S. 256 (?); 2388 S. 276 (?); 2646 S. 363 (?); 2880, 2881 S. 424; 2882 S. 424 (?); 2904 S. 437; 2924 S. 444; 3144 S. 482; 3225 S. 521; 3252 S. 569 (?); 3256 S. 592; S. A. 360 S. 720; 370 S. 725; 550 S. 759; 599 S. 771; 687 S. 789; 539 S. 757; B. C. 67 S. 840. Vgl. auch Herrmann, Denkm. d. ant. Malerei I Taf. 2.

<sup>1</sup> Theorr. id. iterum ed. Fritzsche 1868 I p. 80; Fritzsche-Hiller, Th.'s Gedichte<sup>3</sup> zu'II 17; M. C. Sutphen in den Studies in honour of Gildersleeve S. 318; Pind. Pyth. IV 380 mit Schol.; Hesych und Suidas s. v. tυγξ; Etym. magn. p. 479, 55; Engelmann bei Roscher, Myth. lex. II 772/3.

<sup>9</sup> Über  $ivy\xi$  u.  $\delta o\mu \beta or$ , nicht immer mit der oben angedeuteten Scheidung des Materials: Fahz a. a. O. S. 126, 7; R. Dedo, De ant. sup. am. S. 18; Friedländer zu Martial IX 29, 9; Fritzsche, Theor. idyll. it. ed. 1868 I p. 80 zu II v. 30; Kießling-Heinze zu Hor. epod. XVII 7; Rothstein zu Properz II 28 b, 35; III 6, 26; Schol. zu Apoll. Rhod. IV 143 Keil (= Eupolis frg. 72, I 274 Kock). Auch  $ivy\xi$  schleift sich zu einer allgemeineren Bedeutung "Überredung, Verlockung" ab. Vgl. Heliod. Aeth. III 15, p. 113, 15; VII 10, p. 191, 13; VIII 5, p. 223, 26 Bekker.

<sup>3</sup> Auch Fahz a. a. O. S. 132, 3. 4 hat kein antikes Beispiel.

ł.

# Adam Abt

keunt der demotische Papyrus den Zusatz der eigenen Nägel (und des eigenen Blutes) zu einem Liebestrank<sup>1</sup>. Dieser Brauch lebt fort, wir dürfen ihn erkennen z. B. in dem Satz der Abhandlung de decem praeceptis des Thomas Ebendorfer von Haselbach (1439): Item gravissime peccant, qui per vestes hominis vel crines vel unques vel herbas procurare volunt alios ad sui amorem<sup>2</sup>: moderne Beispiele findet man bei Wuttke-Mever § 552 S. 365 und Vogt-Siebs, Schlesiens volkst, Überl, II 1 § 259 S. 231. Weit wichtiger sind die Nägel im Schadenzauber. Daß sie einen Teil des Wesens und der Lebenskraft des Menschen ausmachen, ist für das einfache Denken keine Frage: sie wachsen weiter ohne Zutun des Menschen, auch wenn sonst am Körper diese Erscheinung schon lange nicht mehr beobachtet wird<sup>8</sup>. Darum benutzt man die eigenen Nägel zur Krankheitsübertragung auf andere<sup>4</sup>, indem man die Nägelschnitze mit Wachs vermischt andern an die Haustür klebt. Man setzt aber auch der Rachepuppe, die man vernichtet, gern Haare oder Nägel des Feindes zu, damit ein Teil seines Selbst mit vernichtet wird<sup>5</sup>, aus dem deutschen Zauber haben wir das Rezept<sup>6</sup>: "Si aliquit tili sit furatum. Nimb die negel von einem menschen, würf sye in das feur u. sprich: Nun muß das herz des Dibs also verprünn, der mir

<sup>1</sup> Col. XV p. 107 (21); die Abschnitte  $\pi \epsilon \rho i \, \partial r v \chi \omega r$  der Codd. Astrol. enthalten nichts derart, vielmehr Zeitbestimmungen, wann man sich am besten die Nägel schneide. Vgl. Codd. Astrol. I S. 51 (cod. Laur. plut. 28, 33 fol. 136); V S. 24 cod. Angel. (Rom) 29 fol. 67 al.

<sup>2</sup> Schönbach, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XII (1902) S. 10 unten. Analog die summa de officio inquisitionis bei J. Hansen, Quellen u. Unters. z. Gesch. d. Hexenwahns 1903 S. 43, 13 und das Protokoll von Carcassonne, ebenda S. 450, 1 ff.

<sup>3</sup> Vgl. Tylor, Anf. d. Kultur I 116f.; II 403; Wundt, Völkerps. II 2 S. 23; Kroll, Antiker Abergl. a. a. O. S. 23 (589); Frazer, Golden bough. I<sup>\*</sup> 49; Rieß bei Pauly-Wissowa I 85, 17 ff.; R. Smith, Rel, d. Semiten Anm. 553.

<sup>4</sup> Plin. n. h. XXVIII 86 == Heim, Incant. 25; vgl. Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 486 S. 327, § 490 S. 330, § 493 S. 331, § 499 S. 336.

<sup>5</sup> Frazer, Golden bough <sup>\*</sup> I S. 11—15, 375 ff.; Wachsmuth, Altes Griechenland im Neuen 103; Schönbach, S. A. Wien Bd. 142 (1900) S. 50 zu den tricae imagines des Berthold von Regensburg.

• Von Schönbach a. a. O. S. 149 ans dem cod. Monacensis germ. 4426, 2b S. XVII mitgeteilt.

180

[106

das mein gestollen hat, wie die negl im feur prinnen". Eben weil so die Nägel zur Waffe gegen den Menschen werden können, schafft man die Abschnitte sorgfältig beiseite<sup>1</sup>. Man kann sich andererseits aber auch den Gott geneigt machen. wenn man ihm mit Haaren und Nägeln gewissermaßen sein eignes Ich darbringt: so kauft die jüdische Frau sich von der sie verfolgenden Schlange los, indem sie ihr von ihren Nägeln und Haaren Teile zuwirft <sup>2</sup>. Darum wird der griechische Magier angewiesen, einem magischen Opfer zuzusetzen:  $\int \pi dv$ τας τ]ούς [σε]αιτού δrυγας και πάσας σου τας τρίγα[ς άπο τῆς xεφαλ]ής<sup>8</sup>. Dieses Opfer von Nägeln und Haar führt uns hinüber auf die Kraft und magische Verwendung des Haares. Auch das Haar wird als Ersatz für den ganzen Menschen geopfert<sup>4</sup> und geweiht als Sitz der Kraft<sup>5</sup>. Der Todesbote schneidet eine Locke aus dem Haar seines Opfers und macht es dadurch zum duernrov záonrov<sup>6</sup>. Das abgeschnittene Haar bleibt in Verbindung mit dem Körper, zu dem es gehört hat. Man vergräbt darum Haare in Grüften oder senkt sie in den

<sup>1</sup> Oldenberg, Rel. d. Veda 466, 487; Hillebrandt, Ved. Opfer u. Zauber § 21 S. 49; Preuß, Urspr. v. Rel. u. Kunst, Globus LXXXVI 361; LXXXVII 413f.; Schwally, Aegyptiaca, Studien f. Th. Nöldeke, Gießen 1906 I 423; L. Blau, Altjüd. Zauberw. S. 156; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 141 S. 108, § 418 S. 285, § 464 S. 314, § 607 S. 395.

<sup>2</sup> L. Blau, Altjüd. Zauberwesen, Stratb. 1898 S. 76; vgl. H. Hirt, Die Indogermanen II (1907) S. 498.

\* Pap. Berol. I v. 3f., 7, 9 und Partheys Anm., die Ergänzungen von Wünsch; vgl. pap. Lond. 46, 387 K.

<sup>4</sup> Paus. I 37, 3 S. 91 Hitzig-Blümner m. Anm. S. 351; Rohde, Psyche I<sup>9</sup> 14, 1; Stengel, Griech. Kultusaltent.<sup>4</sup> S. 84; Samter, Familienfeste S. 22, 45f., 58, 65, 71, 4, 72, 77; C. Wachsmuth, Altes Griechenl. im Neuen, S. 77 Verh. d. internat. Kongr. f. Relgesch., Basel 1904 S. 161.

<sup>5</sup> Frazer I<sup>2</sup> 368 ff.; G. Knaack, Rh. Mus. LVII S. 217<sup>2</sup>.

Wundt, Völkerps. II 2 (1906) 22 ff., 47, 397; Tylor, Anf. d. Kultur I 116 f., A. 403; W. Kroll bei Fr. Skutsch, Gallus u. Vergil, Lpz. 1906 S. 195, 2; Fr. Hauser, Tettix, Jahresh. d. österr. arch. Inst. Wien IX (1906) S. 75 ff.; S. 124, 4; bes. 127, 5; dazu Fig. 28, 29, 31, 41, 42-45; L. Blau, Altjüd. Zauberw. 77; E. Bethe, Rh. Mus. LXII (1907) S. 465 Anm. 62; Serv. ad Aen. IV 694 (= Prynichos frg. 3 Nauck<sup>2</sup>); Fahz a. a. O. S. 152; Eur. Ale. 74 ff.; Schmidt, Volksleben d. Neugriechen S. 230/2; vgl. die heilende Kraft des Haares selbst an der Leiche: C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 97.

107]

#### Adam Abt

Fluß, wenn man den Tod des Feindes will<sup>1</sup>. Wenn Haare eines Menschen verbrannt werden, so zieht es ihn nach der Stelle hin: das nutzt der Liebeszauber aus, so bei Lukian, wo die Zauberin Haare des Geliebten verbrennt, um ihn zurückzuführen<sup>3</sup>. Der ägyptische Zauberer verwendet das Haar des Weibes, das er besitzen will, als Lampendocht<sup>3</sup>, oder gibt es einer Mumie in den Mund und sagt dem vervdalµwr: "Bring die N., Tochter der N., an die Schlafstätte des N., Sohnes des N.<sup>44</sup>. Ähnlich will auch Pamphile bei Apuleius den Geliebten sich herbeizaubern<sup>5</sup>, aber da die Dienerin Fotis statt seiner Haare Abfälle aus einer Gerberei gebracht hat, zaubert sie nur Tierbälge an ihre Haustür<sup>6</sup>.

Über taeniae siehe oben S. 70 zu Kap. 30 S. 35, 8.

Kap. 30 S. 36, 7 Helm:

radiculae, herbae, surculi.

Die radiculae gehen natürlich mit den früher besprochenen <sup>7</sup> herbae und surculi zusammen. Sie werden darum auch viel weniger erwähnt als die herbae ( $\varphi d \varphi \mu \alpha \pi \alpha$ ), die wohl meist Wurzeln und Schößlinge mit umfassen. Wir haben ausdrückliche Nennung der Wurzeln im Zauber z. B. bei Ovid, so Met. VII 226: placidas (sc. herbas) partim radice revellit | partim succidit curvamine falcis aenae<sup>8</sup> oder Met. XIV 55 ff., wo Circe das Lieblingsplätzchen der Scylla portentificis . venenis | inquinat: hic fusos latices radice nocenti spargit. Eine be-

<sup>6</sup> Ähnlich kommt auch eine Hexe des 17. Jahrh. an den Unrechten, weil sie *"per errorem* nit des Mans (den sie behexen wollte) sondern nur des Weibs Haar gebracht", Protokoll v. 1661 bei Ilwof, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. VII (1897) S. 191f.; vgl. Vogt-Siebs, Schlesiens volkst. Überl. II 1 § 262 S. 233.

<sup>7</sup> Siehe oben S. 89 ff. <sup>8</sup> Vgl. v. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Kauśika-Sutra 36, 15 ff. S. 121/2 Caland; CIL X 511 = Audollent, Def. tab. no. 210; vgl. dens. p. LXXVI; A. Straten, Blutmord, Blutzauber, Siegen 1901, S. 44 ff. Ein unbeabsichtigtes modernes Beispiel gibt Bartels, Was können die Toten? Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. X (1900) S. 132/3

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Serm. Meret. IV 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Griffith-Thompson, Pap. col. XVI (7) S. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebenda col. XVII (1) ff. S. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apul. Met, III 16 S. 64 Helm.

Die Apologie des Apuleius

sondere Kioxaía ólla wird genannt<sup>1</sup>: die orphischen Lithika stellen das  $\sigma \mathcal{F}$ evoc  $\delta \mathcal{L}$ nc unter das der Steine, erkennen also ausdrücklich die magische Kraft der Wurzeln an<sup>2</sup>. Die Papyri bieten nur spärliche Zeugnisse für den Gebrauch der Wurzeln; man kann vermuten, daß auch sie nicht scharf trennen zwischen  $\beta \sigma \tau \dot{\alpha} v \eta$  und  $\delta i \zeta \alpha$ , wenn man in der schon einmal im Zusammenhang ausgeschriebenen Stelle des Pariser Papyrus 8 liest: del Botáral daubárortal obtwc und dann sofort als Synonym: & biζοτόμος καθαίσει κτλ. Auch im weiteren Verlauf des Textes wechseln δίζα und βοτάνη (φυτόν). Mit Nachdruck wird auf die Verwendung der Wurzel nur hingewiesen im van. Lugd. I. XII 13:  $(\lambda \alpha \beta \omega \nu) \delta (\zeta \alpha \nu \pi \alpha \sigma \iota \theta \epsilon \alpha \nu \eta)$ apreniolar, wo aber auch der Verdacht besteht, daß bila nur synonym sei zu Bozárn; und im pap. Lugd. II S. 179, 15, wo gefordert wird, das Figürchen des  $\sigma_{\nu \epsilon \rho \gamma \bar{\omega} \gamma} A \pi \delta \lambda \omega \gamma$  müsse έκ δίζης δάφνης γεγλυμμένον sein.

Kap. 30 S. 36, 8 Helm:

saurae inlices bicodulae.

Bisher hat man die Worte *inlices bicodulae* von saurae durch Satzzeichen getrennt und *bicodulae* als Hauptwort gefaßt. Die *bicodula* setzte man dann meist mit dem  $iv\gamma\xi$  gleich und verstand darunter einen Vogel, der den Schwanz so wippe, daß er "aussehe wie zwei"<sup>4</sup>. Ganz abgesehen davon, daß der  $iv\gamma\xi$  als Vogel ein Wende hals ist und keine  $\sigma ei\sigma i \pi v \gamma i \varsigma^5$ , ist diese Deutung von *bicodulus* jedenfalls gezwungen. Man wird zunächst an etwas denken, was wirklich zwei Schwänze hat, oder doch einen gespaltenen. Wenn es dann gerade ein Vogel sein soll, so könnte etwa die Schwalbe poetisch als "Zweigeschwänzte" bezeichnet werden, und die hat nachweislich mit dem  $\eta i \lambda \tau \rho or$  zu tun<sup>6</sup>. Aber muß es denn ein

<sup>1</sup> Boscher, Selene u. Verwandtes S. 144.

<sup>\*</sup> Orph. Lith. v. 410 Abel. <sup>\*</sup> Pap. Par. 2967 ff., oben S. 87-89.

<sup>4</sup> Siehe M. A. Weichert, Poet. rom. rel. S. 52 und die Erklärer zu unserer Stelle.

<sup>5</sup> Sie ist allerdings auch φιληφοπίσιμον ἀπαφάβατον: Cyranis γ΄ στοιχ. Σ (Mély, Lapid. gr. p. 97, 4).

Suidas χελιδόνων φάρμακον = Hipponax frg. 138 B; Cyr. γ΄ στοιχ. Χ
 p. 99 Mély 2, 3.



109]

Vogel sein? Wir sind nur sicher, daß zwischen den saurae und den hinnientium dulcedines etwas Tierisches gestanden haben wird, und zweitens, daß es keine Fische sein können, da ja unsere Verse deren Fehlen im Zauber mit beweisen sollen. Man wird sich also, ehe man der Deutung auf die *σεισιπυνίδε*ς beitritt, umsehen müssen, ob es zweischwänzige Tiere gibt. Abzusehen hat man natürlich von Mißgeburten, wie dem doppelt geschwänzten Widder bei Aelian (n. a. XII 3). Aber hier hilft Plinius n. h. XI 264 weiter, der angibt, daß es zweischwänzige Eidechsen gebe. Setzen wir das in unsern Vers ein, so können wir bicodulae nicht mehr als Substantiv fassen. sondern als zweites Adjektiv, asyndetisch gesetzt zu den als ein Begriff gefaßten saurae inlices<sup>1</sup>. Als Liebeszauber werden gesucht "die Eidechsen, die anlockenden, zweigeschwänzten". So erhalten wir in den Versen eine gute Gliederung: der zweite gibt einen magischen Stein an. dann folgen in zwei Zeilen je drei Zaubermittel, einmal leblose, das anderemal aus der Pflanzenwelt, dann zwei tierische Ingredienzien, jedes in einer Zeile für sich <sup>2</sup>.

Gesichert wird unsere Auffassung der Stelle durch das tatsächliche Vorkommen der *bicodulae* im Zauber. Klar liegt das zutage im demotischen Papyrus (Griffith-Thompson col. XIII (23) S. 97): You put a two-tailed lizard into the oil and [cook] it, and anoint the man with it, then [he dies (?]]<sup>8</sup>. Das ist nun leider kein  $q/\lambda \tau \rho \sigma$ , aber auch für dieses weist uns eine Verbesserung Wünschs in den Scholia Ambrosiana des Theokrit ihr Vorkommen nach. Dort bemerkt der Scholiast<sup>4</sup> zu id. II 58, die σαύ*ça*, die Simaitha verwendet, sei δύ*ζxερχος*. So liest nur der Ambrosianus, die andern geben δυσχερής: vielleicht hat der πότος κακός die Abschreiber dazu gebracht,

<sup>3</sup> Die Ergänzung wird trotz des Fragezeichens der Herausgeber richtig sein, denn es folgen Vorschriften, wie man mit solchen Eidechsenbrühen unheilbare Ausschläge verursachen kann. Etwas ähnliches muß auch unsere Stelle des dem. Pap. besagt haben. <sup>4</sup> S. 23 ed. Ziegler.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Catalls novum lepidum libellum I 1; Kühner, Lat. Gram. II 1 § 65, S. 179; Draeger, Hist. Syntax I<sup>a</sup> 1878 § 306 S. 665.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Anregung zu dieser Textänderung verdanke ich Wünsch, der sie auf Grund des Plin. vorschlug, ohne die folgende Stelle des demot. Pap. zu kennen.

Die Apologie des Apuleius

so zu schreiben.  $\Delta i_{\mathcal{G} \times \mathcal{E} \mathcal{G} \times \mathcal{O} \mathcal{G}}$  ist ein Unding, aber eine Änderung des ersten Vokals gibt uns ohne weiteres  $\delta i_{\mathcal{G} \times \mathcal{E} \mathcal{O} \times \mathcal{O} \mathcal{G}}$ , zu dem *bicodulae* einfach Übersetzung ist. Gerade weil der Text des zweiten Idylls für diese Interpretation des Scholions nicht den geringsten Anlaß bietet, kann er unsere Annahme über die Beziehung des *bicodulue* im Laeviusvers nur stützen.

Daß die oavoa der Simaitha auch illex ist. der aus ihr bereitete Trank dem Delphis die Liebesraserei in die Seele senken soll, wenn wider Erwarten alle anderen Zauberhandlungen nichts helfen, das beweist schon der Imperativ Elxe, der anch diese Partie des Gedichtes einleitet und schließt <sup>1</sup>. Sonst kennen wir die Eidechsen als Lockmittel im Liebeszauber der Antike nur noch aus den Cyranides<sup>2</sup>: denn wenn Dieterich und ihm folgend Fahz<sup>8</sup> die rana rubeta der oavoa gleichsetzen, so ist nur sicher, daß beide Tiere in ihren magischen Wirkungen analog sind, nicht, daß sie in eins zusammenfallen. Die Papyri kennen das Wort saipa nicht, nur der åsxalaßárns wird an zwei Stellen genannt, von denen aber keine mit dem Liebeszauber zu tun hat. An der einen wird der àoxalaßárns wegen seiner Namensähnlichkeit mit Asklepios erwähnt<sup>4</sup>, an der andern ist von einem xalabirns  $\chi(\lambda)$ woogáywy die Rede, der er rolg urnueloug gefangen wird, zum Zweck der Erlangung eines Amulettes<sup>5</sup>: daß der xalaßwing mit der Zauber- und Totengöttin Hekate eng verbunden ist — er ist ja ein Erdtier zeigt das Hekateorakel bei Eusebius 6:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. 57, 63; vgl: Hiller z. d. Stelle in der 3. Aufl. der deutschen Ausgabe Fritzsches; dann Fritzsche, Theocr. idyll. iterum ed. I p. 90.

Der λίδος σαυφίτης, der ἐκ σαύφας ζώσης λαμβάνεται, πρὸς ἀγωγὰς ... χρήσιμός ἐστιν· ἄξεις γὰφ ῆν βούλει ἐπευξάμενος αὐτῷ τὴν ἄἰψ[ητον ἐπίκλη]σιν (F. de Mély, Les lapid. grecs, Paris 1898 p. 169, 29 ff.); die Cyranis β (ebenda p. 60) lehrt unter Z (ζαύφα) 4, ἐὰν δὲ μιγνυμένας δύο ἀφσενόθηλυ ἀγρεύσας, καὶ κόψης τὸ μόφιον, καὶ ξηφάνας καὶ ποτίσας, γυναικὶ γίνεται gιλία άλυτος. (5) καὶ ὅταν βιβάζωσιν, ἐὰν ῥίψης ἐπάνω φάφιον ἢ ῥάκος, ἔστιν χαρετήσιον μέγα, εἰ δὲ φορουμένη, ἔντασιν ποιει.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. XVI 784, 8; Fahz a. a. O. S. 133. Dort weitere Literatur über die Saura im Zauber.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pap. Lond. 121, 694 W. 628 K.; vgl. Deubner, De incub. S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Pap. Lond. 121, 186 W.K.; vgl. pap. Lugd. I. XIII 1.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Praep. ev. V 12 p. 200b nach Porphyrins (I 232, 18ff. Dind.).

# Adam Abt

Ότι δὲ καὶ τὰ ἀγάλματα αὐτοὶ ὑπέθεντο πῶς χρὴ ποιείν καὶ ἐκ ποίας ὕλης, δηλώσει τὰ τῆς Ἐκάτης ἔχοντα τοῦτον τὸν τρόπον·

> άλλα τέλει ξόανον χεχαφθαφμένον ώς σε διδάξω πηγάνου έξ άγφίοιο δετας ποίει, ήδ' ἐπικόσμει ζώροισιν λεπτοῖσι κατοικιδίοις καλαβώταις σμύφνης καὶ στύφαχος λιβάνοιό τε μίγματα τρίψας σὺν κείνοις ζώρισι καὶ αἰθριάσας ὑπὸ μήνην αὕξουσαν τέλει, αὐτὸς ἐπευχόμενος τήνδ' εὐχήν <sup>1</sup>.

Kap. 31 S. 37, 7 Helm:

φάρμαχα (medicamen, medicare).

 $qdq\mu\alpha\kappa\sigmar$  ist noch in der Spätzeit, wie bei dem frühesten Zeugen Homer, vox media. Das zeigt am besten eine Stelle der Digesten (Dig. L 16, 236): Qui "venenum" dicit, adicere debet, utrum malum an bonum. nam et medicamenta venena sunt, quia eo nomine omne continetur, quod adhibitum naturam eius, cui adhibitum esset, mutat. cum id, quod nos venenum appellamus, Graeci qdquaxor dicunt, apud illos quoque tam medicamenta, quam quae nocent, hoc nomine continentur: unde adiectione alterius nomine distinctio fit. admonet nos summus apud eos poetarum Homerus, nam sic ait:

φάρμακα πολλά μέν έσθλά, πολλά δε λυγρά (Od. IV 230).

Die Grundbedentung wäre nach Osthoff<sup>2</sup> die des Zauberkrautes: sie steht an vielen Stellen bei Homer<sup>8</sup> und geht auch durch die ganze Literatur durch. Wir greifen hier nur einige Beispiele aus verschiedenen Schriftstellern heraus. Bei den Tragikern finden wir diese Bedeutung z. B. bei Euripides Alk. 966 ff. (Murray):  $\eta_i \bar{\upsilon} \rho \sigma$ ,  $o \dot{\upsilon} \dot{\delta} \epsilon \iota$   $\phi \dot{\alpha} \rho \mu \alpha x or | \theta \rho \dot{\eta} \sigma \sigma \alpha \varsigma \dot{\epsilon} r$  $\sigma \alpha r (\sigma \iota r, \iota \dot{\alpha} \varsigma | ^{2} O \rho \rho \epsilon (\alpha x \alpha \tau \dot{\epsilon} \gamma \rho \alpha \psi \epsilon r | \gamma \eta \rho \upsilon \varsigma$ , oder Eur. frg. 464 Nauck<sup>2</sup>:  $\gamma \alpha \mu \epsilon \tilde{\iota} \tau \epsilon \ r \tilde{\upsilon} \gamma \alpha \mu \epsilon \tilde{\iota} \tau \epsilon, \ x \dot{\delta} \tau a \ \partial r \dot{\eta} \sigma \alpha \mu \alpha x \sigma \iota \sigma \nu \dot{\epsilon} \kappa \gamma \upsilon r \alpha \iota \kappa \dot{\delta} \varsigma$ 

<sup>a</sup> Bezzenbergers Beiträge zur Kunde d. idg. Sprachen XXIV 145 ff.

\*  $\alpha$  261,  $\beta$  329,  $\times$  392, X 94; Schol. Venet. A zu II. A 741. Vgl. Welcker, Kleine Schriften III 20-26; W. Prellwitz, Griech. etym. Wörterb.\* 1905, 482.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. A. Lehmann, Zauberei u. Magie 1898 S. 50f. Anmerkungsweise mag hinzugesetzt werden, daß noch der moderne Aberglaube Eidechsenfleisch als Liebesmittel kennt: vgl. Vogt-Siebs, Schlesiens volkst. Überlieferungen II 2, § 599 S. 225.

n doloic. Auch im Hippolyt (514) ist das roiordy & rordy oáquaxov ein Zaubermittel: wohl auch v. 389. obwohl es da auch "Gifttrank" heißen könnte<sup>1</sup>. Bei den Komikern steht es als "Zaubermittel" z. B. bei Aristophanes (Plut. 302, 308 Hall-Geldart) und bei Menander<sup>2</sup>, um nur zwei Zeugen zu nennen. Bei den Alexandrinern haben wir Belege etwa bei Theokrit II 15, bei Apollonios Rhodios III 780, 845<sup>s</sup>, auch der Poeta anonymus de herbis (ed. Lehrs in der Didot-Ausgabe der Poetae bucol. et didact. II. Teil, S. 173 ff.) verwendet gáquaxa mit dem Zusatz luyed als "Zauberkräuter" (v. 23, 131, 178). Aus der Prosa mögen die Stellen Theophrast, de caus. plant. VI 12. 7: Megasthenes, frg. 40 (FHG II S. 436); Nicolaus Damasc, frg. 28, 55 (FHG III 372, 389); Plutarch, coni, praec, 23 p. 141 BC. 48 p. 145 C (I 345, 7 ff.: 355, 20 Bernard.): Arrian frg. 7 (FHG III 593) als Beispiele dienen. Es ist eigentlich selbstverständlich. daß die magische Literatur überwiegend, wenn nicht ausschließlich, das Wort odouaxov für "Zauberkraut" setzt. So wenn unter den Wunderkräften eines Amuletts genannt wird: φάρμαχα νιχήσεις<sup>4</sup>, wenn der Magier einen "heiligen Namen" πρός λύσιν φαρμάχων verwendet<sup>5</sup>, wenn er selbst den Hermes, den εύρετής φαρμάχων<sup>6</sup> anruft διάσωσόν με ... άπό φαρμάχων<sup>7</sup>.

Den schlimmen Sinn behalten Wörter wie  $\varphi$ aqµáσσειν<sup>8</sup>,  $\varphi$ aqµaxoπώλης<sup>9</sup>,  $\varphi$ aqµaxeús<sup>10</sup>,  $\varphi$ aqµaxls<sup>11</sup>,  $\varphi$ aqµaxeúrqıa<sup>13</sup>,  $\varphi$ aqµaxela<sup>18</sup>.

\* Frg. 559, III 170 K.; adesp. 220, III 450 K.; 106, 107, 7, III 423 K.

\* Vgl. Dedo, De ant. sup. am. 5. Als vox media steht das Wort Apoll.

Rh. III 803; vgl. Schol. Nikand. Ther. 343; Lukian, serm. mer. I.

<sup>4</sup> Pap. Par. 2176. <sup>4</sup> Lugd. II S. 188, 12.

• Lond. 122, 29 W. Nach Wess. ist überliefert suspyra gaquaxor, das aber wohl nach Lond. 46, 240 W. zu lesen ist sugera gaquaxor.

7 Lond. 122, 33 W.

Herod. II 181; Suidas s. v. araluo npras (= Menand. frg. 213, III 60 K.);
 Acta Apost. apocryph. I 281, 11 Lipsius.
 Theopomp frg. 2 (I 733 K.).

<sup>10</sup> Soph. Trach. 1140; Euseb. praep. ev. II 5 (I 88, 6 Dind.), dem. ev. III 6 (III 188, 27 Dind.); vgl. Politis bei Roscher, Selene u. Verw. 178, 15; Acta Apost. apocr. II S. 355 Bonnel.

<sup>11</sup> Luc. serm. mer. I; Heliod. Aeth. VIII 9 p. 232, 25 Bekker; Poeta de herbis ed. Lehrs 13, 164, 179, 215. <sup>13</sup> Theokr. II.

<sup>13</sup> Menand. frg. 535, 9, III 159 K.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl, Schol. Eur. Med. 167 (aus Leo von Byzanz).

## Adam Abt

Im Lateinischen entspricht medicamen(tum) im gleichen Doppelsinn, wie schon aus der eingangs angeführten Stelle der Digesten ersichtlich ist<sup>5</sup>; auch Nonius Marcellus bezeugt es (IV p. 546, 12 Linds.), wenn er sagt: medicamentum rursum venenum, ut graece gágµaxor.

So haben es im guten Sinne als "Heilmittel" Ovid, ars am. II 491: illa Machaonios superant medicamina sucos, oder Tacitus ann. XII 51: pastores . . . obligant vulnus, agrestia medicamina adhibent; auch in der Stelle der Digesten IX 2, 7, 6 liegt dieser Sinn: Celsus autem multum interesse dicit, occiderit an mortis causam praestiterit . . . unde adfert eum, qui venenum pro medicamento dedit.

Ber sensus peior liegt vor etwa in Varro περί έξαγωγῆς bei Non. Marcell. IV (547, 21 Linds.): quaerit ibidem ex Hannibale, cur biberit medicamentum (Gift); Tacitus (ann. XII 67) stellt venenum und medicamen als synonym nebeneinander.

188

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *A* 191, 218, *O* 394, *A* 741.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pind. Pyth. III 53.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Eur. Ale. 969f. Murray; vgl. Eur. Hippol. 479 (?), frg. 578, 962 N.<sup>9</sup>; Carcinus frg. 7, Critias frg. 2 N.<sup>8</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. die Indices der Aristoteles-Ausgaben; den zu Theophrast bei Wimmer. So ist es auch wohl gemeint in Überschriften wie  $\pi \varepsilon \rho i$   $\varphi a \rho - \mu \dot{\alpha} \varkappa \omega \nu \sigma \upsilon \sigma \delta \varepsilon \sigma \omega \varsigma$ ,  $\pi \varepsilon \rho i \varphi a \rho \mu \alpha \varkappa \varepsilon l \alpha$  der Codd. astrol. (I p. 56 cod. Laur. plut. 28, 33 fol. 235; IV p. 8 cod. Taur. C. VII 10 fol. 44 V  $\xi \alpha'$ ; V p. 57 cod. Angel. 29 fol. 846 <sup>V</sup>; nur Titel, kein Wortlaut).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gaius Dig. L 16, 236.

Als unmittelbare Übersetzung des griechischen φάφμαχον "Zauberkraut" sagt medicamen Valerius Flaccus VIII 17 von den magischen Mitteln in Medeas Büchse; "Zaubermittel" ist auch das malum medicamentum im cod. Justin. IIII 18, 5 und Dig. XXXXVIII 8, 3; "Zauberer" vielleicht der medicamentarius im cod. Theodos. III XVI 1 wegen der Nähe des sepultorum dissolutor<sup>1</sup>.

Schließlich ist auch *medicare*, das wir in unserem Apuleiuskapitel lesen, nicht nur vom Krankheiten Heilen gebraucht worden, *medicatus* besonders bedeutet öfter "vergiftet"<sup>2</sup>, wird aber auch vom "Verzaubern" gesagt<sup>8</sup>.

Kap. 31 S. 37, 16 Helm:

Lapillorum vis.

115]

Für die magischen Kräfte der Steine sind uns besonders wichtig die orphischen Lithika, die ganz allgemein den Grundsatz aufstellen:

μέγα μέν σθένος ἔπλετο ἑίζης, | άλλὰ λίθου πολύ μείζον 4.

So arbeiten denn auch die sagae bei Petron<sup>5</sup> und Apuleius<sup>6</sup> mit lapilli<sup>7</sup>. Sie werden besonders zu Amuletten verwandt, wie ein Blick in die Bände III und IV von Kopps Palaeographia critica leicht lehren kann. Die Papyri kennen so den  $\mathcal{M}$ Sog µáyrng πνέων<sup>8</sup> (Pap. Par. 1722; Orph. Lith. 306 ff. Abel), dessen Beiwort πνέων auch der Opal erhält, wenn Kroll den pap. Ber. II 18 mit Hinweis auf Par. 2631 richtig wieder-

<sup>6</sup> Met. II 5 S. 29 Helm.

<sup>7</sup> Über Zauberkraft von Steinen vgl. A. Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. XVI 786; F. de Mély, Revue archéol. III<sup>ème</sup> ser. XII (1888) 317 ff.; ders. Les lapidaires grecs, Paris 1898; G. Kropatscheck, De amulet. apud ant. usu, Diss. Gryphiae 1907 S. 24 f.; Wundt, Völkerps. II 2 (1906) 202 ff., 218 ff.; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. Kap. III S. 55 ff.; Rieß bei Pauly-Wissowa I 50, 17 ff.; Wessely, Wiener Studien VIII 180; Wünsch, Ant. Zauberger. 8. 39.

Vgl. Fritzsche, Der Magnet und die Atmung, Rh. Mus. LVII (1902)
 S. 361 ff.; Heim, Incant. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dig. XL 7, 3. 16 und XLVIII 19, 39 ist *medicamentum* nur "Mittel", es liegt weder der Begriff des Zauberischen noch der des Giftes darin.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Suet. Claud. 44; Sil. Ital. VII 453; XIII 197; vgl. III 300.

<sup>\*</sup> Ovid her. XII 165 vom Treiben der Medea.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> v. 410 Abel. <sup>5</sup> 131 S. 97, 25 ff. Bücheler.

hergestellt hat. Dann erwähnen die Papyri noch den dda-  $\mu \acute{\alpha} \tau \iota \nu o_S \ \lambda \mathcal{G} o_S \ (pap. Lugd. II 203, 23), den <math>\hbar \lambda \iota \sigma \iota o \acute{\sigma} \tau \iota o_S \ (Lugd. I.$ VIII 24 ff., IX 2; s. Orph. Lith. 191 ff. Abel), den  $i \acute{\alpha} \sigma \tau \iota _S \acute{\alpha} \epsilon \varrho i \zeta \omega \nu$ (Lugd. I, VI 28; s. Orph. Lith. 267 ff. Abel), der noch heute als gut gegen Geister gilt<sup>1</sup>, schließlich den  $\sigma \mu \alpha \varrho \acute{\alpha} \gamma \delta \eta \varsigma \ \pi \sigma \lambda \nu \tau \epsilon \lambda \dot{\eta} \varsigma$ (pap. Lond. 46, 228 K.).

Besonderen Ruhm genossen außerdem noch der  $\lambda l \mathfrak{Ioog}$ oe $\lambda \eta \nu t \mathfrak{r} \eta \mathfrak{s}^3$  und der  $\lambda l \mathfrak{Ioog}$  doregit $\eta \mathfrak{s}^3$  im Liebeszauber<sup>4</sup>, ersterer auch wegen seiner Wirkung gegen Krankheit<sup>5</sup>, in erster Linie gegen Epilepsie<sup>6</sup>, eine Kraft, die er mit dem Gagates teilte<sup>7</sup>.

Kap. 31 S. 37,19 Helm:

.... solebat .... advocari.

Advocare bezeichnet die Anrufung der Götter<sup>8</sup>, ebenso wie seine griechische Entsprechung  $i\pi i \pi a \lambda i \nu$ <sup>9</sup>; für unsere Zwecke ist das Griechische wohl das Interessantere, denn es ist durchaus zum Terminus technicus der magischen Beschwörung geworden; es begegnet in diesem Sinne außerhalb der Papyri z. B. bei Cassius Dio LXXI 8 (III 260, 4 Boiss.), wo erzählt wird, wie der Magier Arnuphis im Gefolge Mark Aurels das bekannte Regenwunder vollbringt:  $\delta a \mu orag xal E \rho \mu \eta \nu \tau \delta \nu$  $déquov \mu a \gamma variang xuolv im in Gefolge Mark Aurels des$ Heliodor Aeth. IV 10, p. 108, 17 Bekker, gesagt von der Zitierungder guten Geister gegen Dämonen der Krankheit. Auch für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Wachsmuth, Altes Griechenland im Neuen S. 77. Auch in der Astrologie spielt er eine Rolle, der λάσπις χλωρός ist heilig dem 3. Dekan des Krios, Δελφαά: codd. astrol. VI App. p. 73, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Codd. astr. VI App. p. 76, 1; U. Kehr, Quaest. mag. specimen 4, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ptolemaeus Hephaestionis, Phot. bibl. p. 153, 24 Bekker.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Roscher, Selene u. Verwandtes S. 84, 333.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Codd. astrol. VI App. p. 78, 20: τιθέμενος ἐν τῷ φλοιῷ τῆς θύρας ανόσους τοὺς διερχομένους . . . φυλάττει.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Roscher, Selene u. Verwandtes S. 70 Anm. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Über ihn zu Kap. 45 S. 52, 22 Helm.

<sup>•</sup> Vgl. etwa: Catull. 40, 3; Livius VIII 33, 21; Senec. Herc. Oct. 539; Lactantius div. inst. II 2, 5; Π 5, 11; August. civ. dei Π 5.

Herod. I 199; Baehr zu Her. V 1; V 92, 7; Aristoph. Lysistr. 1280;
 Plato legg. IV 712 B; Herodian VII 4, 1.

117]

Hippolyt<sup>1</sup> ist es der typische Ausdruck, wenn er von magischen Anrufungen spricht. Besonders aber kennen die Papyri gar keinen anderen Ausdruck für diesen Begriff. Man vergleiche etwa:

 Pap. Lugd. I II 1, 28; V 7 (neben ἐξοφχίζω und gleichbedeutend mit ihm); V 15, 24; VII 5 (ἐπικαλοῦμαι καὶ εὕχομαι)
 VII 15; VIII 16; IX 5, 21; XI 17; XII 3; XV 21, 25.

Pap. Lugd. II S. 175, 23 ff.: ἔστιν δὲ ή ἐπίπλησις οὕτως, ὡς κεῖται, πάντα ἀκριβῶς· ἐπικαλοῦμαί σε κτλ.; S. 17, 10; 172, 14; 173, 11; 181, 5; 181, 18; 189, 22; 198, 6; 198, 12 ff.

Pap. Berol. I 216; II 22, 24, 52.

Pap. Par. 261, 871, 938, 2608 (xαλῶ), 2725 (xαλῶ), 2730, 2752, 2826, 2974 ff., 3230<sup>2</sup>.

Pap. Lond. 46, 99, 191 W.; 121, 297, 770, 823 W.

Kap. 31 S. 37, 19 Helm:

solebat advocari ad magorum cerimonias Mercurius carminum vector.

Man hat an den Worten carminum vector Anstoß genommen; nur einmal ist der Versuch gemacht, durch die Erklärung  $\pi o \mu \pi \partial \varsigma$   $e \pi \psi \partial \tilde{\omega} v$  die Stelle zu halten, wie sie überliefert ist. Ich bin ebenfalls der Ansicht, daß die Lesart der Handschriften unverdorben ist, möchte aber eine andere Erklärung vorschlagen. Man muß dann freilich vector als qui advehit erklären: das ist aber nicht ohne Analogien<sup>8</sup>. Haben wir nun einmal einen Merkur, der heranbringt, so fragt es sich, was carmen heißt. Es kann Zauberspruch sein, aber es ist schwerlich ein Fall beizubringen, wo der Gott Hermes als Übermittler von Zaubersprüchen erscheint. Nun ist aber carmen nicht bloß Zauberspruch, sondern auch Orakel, Weis-

<sup>1</sup> Ref. omn. haer. IV 28, p. 90, 49. 66; 32 p. 96, 61; 37 p. 104, 2 Duncker-Schneidewin.

<sup>2</sup> Vgl. Wessely, Denkschr. Ak. Wien 1888 S. 172, 178; 1893 S. 85. An ersterer Stelle wird irrtümlich pap. Par. 2254 mit angeführt, wo das *xalarv* des Textes aber Adjektiv zu  $\pi \rho a \gamma \mu a \tau a r a r$  ist, keine Verbalform.

<sup>3</sup> Vgl. Hor. c. III 29, 47 ed. Kießling-Heinze<sup>\*</sup> I S. 308; Ovid, Ara amat. II 8 umschreibt den Vers Prop. I 2, 20 mit vecta peregrinis Hippodameia rotis, wo bei Properz steht: advecta externis Hippodameia rotis. sagung<sup>1</sup>. Als Sender der Orakel kennen wir Merkur: als chthonischer Gott sendet er die Zukunft enthüllende Träume aus der Erdentiefe<sup>2</sup>; das xoµlζeur drelgaza wird ihm in den orphischen Lithika<sup>3</sup> ausdrücklich als Amt gegeben, und ein Zauberhymnus des pap. Lond. 46 v. 414<sup>4</sup> feiert ihn mit folgenden Worten<sup>5</sup>:

> Μοιφῶν προγνώστης σὺ λέγη καὶ Ξείος "Ονειρος ήμερινοὺς χρησμοὺς καὶ νυκτερινοὺς ἐπιπέμπων,

wo die χρησμοί den carmina, das ἐπιπέμπων dem (ad)vector entspricht. Der Magier zitiert nach diesen preisenden Versen den Gott und gibt seine Absicht kund mit der Formel:

> δεῦρο, μάχαρ, Μτήμης τελεσίφρονος ὑιὲ μέγιστε ... δωρα τε μαντοσύνης ταῖς σαῖς ἀρεταῖσι λάβοιμι.

Damit dürfte der Bringer der Weissagungen sicher stehen.

Daß Hermes so zum Orakelgott werden konnte, hat einmal seinen Grund in seiner Verbindung mit der Unterwelt, aus der die weissagenden Träume kommen; andererseits gilt er aber auch — besonders seit der Berührung mit dem ägyptischen Thot<sup>6</sup> — als  $\mathcal{E}\varrho\mu\eta_{S}$   $\lambda\delta\gamma\iota\sigma_{S}$ , Spender des Wissens überhaupt<sup>7</sup>; und ganz speziell macht man ihn zum Erfinder der

<sup>1</sup> Vgl. Verg. ecl. IV 4: ultima Cumaei venit iam carminis aetas; Liv. I 45, 5: et cecinere vates . . . idque carmen pervenerat ad antistitem fani Dianae. Ähnlich Lact. inst. div. I 6, 13, 14; IV 15, 24.

<sup>2</sup> Deubner, De inc. 21 Anm. 32, 34; Bouché-Leclercq, Hist. de la divination dans l'antiquité I 284; Roscher, Progr. Gymn. Wurzen 1895, 16 ff.

\* v. 20 Abel.

<sup>4</sup> Dieterich, Abraxas S. 64; O. Plasberg, Straßburger Anecdota III, Arch. f. Papyrusf. II (1902/3) S. 203 ff.

<sup>b</sup> v. 8 bei Dieterich.

<sup>6</sup> W. Budge, Egypt. magic 1899, p. 127 ff.; Wiedemann, Her. II Buch, S. 57, 243, 498.

<sup>°</sup> So auch der Planet Hermes in den Codd. astrol. I S. 47 (cod. Laur. 28, 33 fol. 81); S. 148, 8. 20; 164, 15; II 91, 11ff.; 163, 17; 167, 11; 170, 23 f., 27 ff.; 172, 5; 178, 11 ff.; 204 ff.; IV S. 81, 15; V S. 219, 18 ff.; 223, 7 ff.; Tertullian de cor. 8, de test. an. 5 Oehler; Hippolyt refut. omn. haer. V 7; Euseb. praep. ev. I 9 p. 31 d (I 38, 25 ff. Dind.), I 10 p. 36 d (I 46, 17 D.), II 1, 46 a (I 55, 33 ff. D.); orph. hymn. in Merc. 28, 4 Abel; Kaibel, Epigrammata 816 p. 332; Dieterich, Abraxas S. 62 ff., 71 f., 183, 45 f., 184, 81 ff.; Grimm, Deut. Myth.<sup>4</sup> S. 124; Legrand bei Daremberg-Saglio, Dict. des ant. III 2, 1815 7° ff.; Maury, Magie et astrol. 44/45; Pauly, Realenz. IV 1889; Magie<sup>1</sup>. Als orakelspendender Gott in der Hydromantie tritt er bei Apuleius noch einmal hervor in unserer Rede Kap. 42 S. 49, 17 Helm, wo der Knabe, der den Trallern als Medium bei ihrer magischen Handlung dient, ein *simulacrum Mercurii* im Wasser erscheinen sieht, worauf er in Versen wahrsagt.

Wir haben also gesehen, daß Hermes in Funktionen vorkommt, die dem Ausdruck des Apuleius carminum vector entsprechen. Es ist freilich nicht zu bestreiten, daß er wegen des Gebens von Orakeln im Zauber gerade recht selten angerufen wird: das darf uns aber nicht zu Textänderungen veranlassen, denn Apuleius muß ja nicht in dem Beiwort. das er zum Gottesnamen setzt, die allergeläufigste Vorstellung vom zauberischen Wirken des Merkur ausdrücken. Die gewöhnliche Auffassung des Gottes im Zauber ist die des Seelengeleiters, vielmehr des Herrn der Seelen. Verwandt mit unserem Sender der Orakel ist er noch, wenn er die Seelen bei der Totenbeschwörung heraufsendet, denn diese Beschwörung wird is meist zum Zwecke der Zukunftserforschung vorgenommen<sup>2</sup>. Gewöhnlicher aber ist die Anrufung des Equific 296rios um Sendung von vexuodalµoves als Rachegeistern oder um ihre Fernhaltung bei magischen Handlungen, die sie stören könnten. In solchen Fällen erscheint er gern mit einer nächtlichen Göttin verbunden, mit dem runtde oma the melaunte- $\pi \lambda ov^{*}$ , oder mit Hekate, die ja für gewöhnlich im Zauber

\* Frg. ad. 19 Nauck\* S. 843.

Preller-Robert, Griech. Myth.<sup>4</sup> 404-6, 418f.; Reitzenstein, Poimandres 43; 44, 1; 88; Roschers Lex. d. Myth. I 2, 2366; II 2, 2821, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mart. Capella de nupt. Merc. c. Phil. I 36, p. 79 Kopp; Hrab. Maur. de cons. nupt., Migne patrol. curs. .compl. ser. lat. 110 p. 1039A; vgl. auch M. F. Nilsson, Griech. Feste 1906, S. 391. N. kommt aber zu dem Ergebnis: "Hermes befaßt sich nicht mit Spuk und Zauberei wie die Plebejerin Hekate."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aesch. Pers. 625 ff.; frg. trag. adesp. 19 Nauck<sup>2</sup> (?); Val. Flacc. I 737; Stat. Theb. IV 481 ff.; Augustin c. d. VIII 35; Burckhardt, Griech. Kulturgesch. II 256 ff.; Dieterich, Abraxas S. 65 f.; Rohde, Psyche<sup>3</sup> II 87, 2. 3; Roscher, Lex. I 2, 2361 cap. VIII; vgl. Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 773 S. 484. Wünsch macht mich darauf aufmerksam, daß carminum vector noch eine zweite Interpretation zuläßt: der den Zaubersang an seine Adresse bringt. Dann wäre an den  $E_{Qu\tilde{\eta}s} \chi Sories$  zu denken, der den Fluch oder den Zauberspruch den Unterirdischen zur Vollstreckung überbringt.

von Selene nicht geschieden wird. So in dem Hymnus des pap. Par.<sup>1</sup>.

καλώ σε τρισπρόσωπον θεάν Μήνην έράσμιον φώς Έρμην τε καί Έκάτην δμοῦ άρσενόθηλυ ἔρνος<sup>2</sup>.

Auch die Stheno, neben der *Mερχούριος* auf dem Zaubergerät von Pergamon genannt wird, gehört dem Kreise der Hekate an<sup>8</sup>.

Auf den Hermes, der für den Beleidigten die Rache am Feinde selbst übernimmt oder durch Seelen ausführen läßt, werden wir an anderer Stelle<sup>4</sup> zurückkommen müssen; hier genüge der Verweis auf seine Darstellung auf einer afrikanischen Fluchtafel<sup>5</sup>.

Kap. 31 S. 37, 19 Helm:

illex animi Venus.

Die drei im folgenden genannten Göttinnen Venus, Trivia, Luna fließen im Zauber oft genug zu einer einzigen Zaubergöttin zusammen. Apuleius aber will sie hier als drei getrennte Gestalten gefaßt wissen. Dafür spricht die gleichmäßige Verbindung mit *et* nicht nur der Göttinnen unter sich; sondern auch mit dem vorausgenannten Mercurius, der natürlich nicht mit jenen weiblichen Gottheiten eine Person bilden kann; und dann der Umstand, daß vier Gottheiten des Wassers entgegengesetzt werden.

Es ist allerdings, so sonderbar es klingen mag, die Anrufung der Aphrodite im Zauber so selten, daß wir auf Grund unseres Materials sie wohl kaum mit Hermes, Selene und Hekate auf eine Stufe stellen würden. Die wenigen Stellen, die es dafür gibt, findet man bei Dedo<sup>6</sup>, aber selbst hier sind es durchaus nicht alles Anrufungen der Venus<sup>7</sup>. Auch in den Papyri

<sup>1</sup> v. 2608.

<sup>a</sup> Deubner, De incub. p. 21; Preller-Robert, Griech. Myth.<sup>4</sup> S. 887.

<sup>8</sup> Wünsch, Ant. Zauberger. aus Perg. S. 16, Text B Z. 8 (cf. Taf. IV, Fig. 17); S. 27 f., 39. <sup>4</sup> Zu Kap. 64 S. 72, 3 Helm.

<sup>5</sup> Wünsch, Neue Fluchtafeln, Rh. Mus. LV 266 Nr. 18 = Audollent Nr. 246. <sup>6</sup> De ant. superst. am. 33, 4.

<sup>7</sup> Das trifft auch zu für Verg. ecl. VIII 78, den Fahz a. a. O. S. 140, 5 heranzieht.

194

erscheint ihr Name äußerst selten, wenn man den großen Prozentsatz Rezepte zum Liebeszauber in Rechnung zieht, den die Papyri enthalten. Sie tritt dort einerseits auf als mantische Göttin in einem 'Aqqodirn; quiduarteior<sup>1</sup>, wozu stimmt, daß nach Artemidor<sup>2</sup> ist 'Aqqodirn dyaIt ... xai µárteoou· πάσης yde µartelas xai προγνώσεως εύρετίς.

Eine Anrufung  $\pi \varrho \partial \varsigma \tau \partial r \, d\sigma t \ell \varrho \alpha \tau \tilde{\eta} \varsigma \, \mathcal{A} \varphi \varrho o \partial t \tau \eta \varsigma^{\delta}$  hat uns der Pariser Zauberpapyrus erhalten<sup>4</sup>, das ganze Stück ist von Fahz<sup>5</sup> neu behandelt. Es ist ein Liebeszauber; die Göttin wird ausdrücklich als *illex animi* angerufen in den Versen (2924 ff.):

έντείνεις άνδρων ψυχάς έπι τ' άνδρα γυναϊχας, χάνδρί γυναϊχα τίθης σύ έρασμίαν ήματα πάντα,

dann folgt die eigentliche Bitte:

ήμετέρη βασίλεια <sup>6</sup> θεὰ μόλε ταῖσδ' ἐπ' ἀοιδαῖς πότνια ..... Κυπρογένεια <sup>7</sup> καὶ τῆ δεῖνι ἀνασσ' ἱκετῶ πῦρ ἔμβαλ' ἔρωτος ὥστ' ἐπ' ἐμοῦ φιλότητι τακήμεναι ἤματα πάντα .... ἀξόν μοι τὴν δεῖν' ἱκετῶ φιλότητι καὶ εὖνῆ. ἀλλὰ σὺ Κυπρογένεια τέλει τελέαν ἐπαοιδήν<sup>8</sup>.

Ich will hier nicht alle Stellen anführen, die in den Papyri der Liebesgöttin erwähnen<sup>9</sup>, sondern nur noch auf eine Stelle aufmerksam machen, die einen Zauberring beschreibt, der dem Liebeszauber dient<sup>10</sup>:  $\lambda \alpha \beta \omega \nu \lambda \ell \beta \sigma \nu \mu \alpha \gamma \nu \eta \alpha$ τον πνέοντα γλύψον 'Αφροδίτην ἱππιστὶ καθημένην ἐπὶ Ψυχής, τή

<sup>10</sup> Par. 1723; vgl. 1807.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Par. 3209 ff. <sup>8</sup> Onirocr. II 37 p. 142, 15 Hercher.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Also nicht ganz unbeeinflußt von den astrologischen Vorstellungen; vgl. codd. astrol. V App. S. 207, 3ff.; IV App. 123, 5-8. <sup>4</sup> V. 2891 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A. a. O. S. 141, dort auch der kritische Apparat.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. C. F. H. Bruchmann, Epitheta deorum apud poet. Graec., Suppl. zu Roschers Myth. Lex. S. 55. <sup>7</sup> Ebenda S. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die Sitte des ἐπάναγκος πρὸς ἀστέρα τῆς Ἀφροδίτης hat sich noch lange gehalten: vgl. H. Vintlers Blume der Tugend (1411) bei Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 421, 6: etlich zaubrer die wechen dem stern Venus umb die myne (wechen einem ist kämpfen mit).

<sup>Par. 1265, 1730, 2891, 3232, 3249; Lond. 121, 215 K. W.; 388 K.
396 W.; 864 K. 932 W.; Wessely, Ephesia gram. 13, 1-5.</sup> 

#### Adam Abt

άφιστεφά χειρί χρατοῦσαν τοὺς βοστρύχους ἀναδεσμευομένην· καὶ ἐπάνω τῆς κεφαλῆς αὐτῆς· αχμαγεραρπεψει· ὑποκάτω δὲ τῆς ᾿Αφροδίτης καὶ τῆς Ψυχῆς Ἐρωτα ἐπὶ πόλου ἑστῶτα λαμπάδα κρατοῦντα καομένην, φλέγοντα τὴν Ψυχήν· ὑποκάτω δὲ τοῦ Ἐρωτος τὰ ἀνόματα ταῦτα· αχαπα αδωναιε βασμα χαρακω· ιακωβ ιαωη φαρφαρηϊ· εἰς δὲ τὸ Ἐτερον μέρος τοῦ λίθου Ψυχὴν καὶ Ἐρωτα περιπεπλεγμένους ἑαυτοῖς καὶ ὑπὸ πόδας τοῦ Ἐρωτος ταῦτα· σσσσσσσο, ὑποκάτω δὲ τῆς Ψυχῆς· ηητητητη 1.

Dieser magische Stein ist uns darum interessant, weil er neben dem von der kapitolinischen Gruppe<sup>3</sup> und aus Gemmen<sup>8</sup> bekannten Typus noch einen andern bringt, der so, wie er hier beschrieben ist, nirgends existiert. Wir können ihn aber noch ziemlich wiederherstellen. Das rittlings Sitzen und die Aktion der linken Hand Aphrodites schließen Typen einer fahrenden Gottheit<sup>4</sup> aus, beides dagegen erlaubt ein Typus, den z. B. die Terrakotte bei Furtwängler. Sammlung Sabouroff II Taf. LXXXI vertritt<sup>5</sup>: die Reiterin kniet in den nach rückwärts verschränkten Händen der Tragenden und hat dadurch selbst die Hände frei, um sich etwa im Haar der Trägerin festzuhalten. Bei Annahme dieser Verbindung von Aphrodite und Psyche bekommen wir dann aber auch Platz für den Eros. Der Oberkörper der Trägerin neigt sich unter der Last nach vorn, so daß ein (kleiner gebildeter) Eros ganz wohl  $\delta \pi \sigma x \delta \tau \omega$  auf einer hier als  $\pi \delta \lambda \sigma \sigma$  bezeichneten Er-

<sup>1</sup> Nach Lyd. de mens. II 3 p. 20, 18 Wünsch ist der  $\delta v \partial \mu \partial s$  'Appendixus (des Planeten) gleich dem Laut s,  $\eta$  gibt er dem Helios (Mitteilung Wünschs).

<sup>8</sup> Springer, Handb. d. Kunstg. I<sup>6</sup> S. 335 Fig. 626; Baumeister, Denkm. III 1426, 1576; Helbig, Führer I<sup>\*</sup> S. 306 (der allerdings bloß eine Genregruppe in dem Werk sieht); Furtwängler, Samml. Sabouroff Taf. CXXXV.

<sup>8</sup> Auf Gemmen: Furtwängler, Beschreib. d. geschn. Steine im Antiquarium zu Berlin, Tafelband, Taf. 17, 1668; 22, 2403; 25, 3068; Textband (ohne entspr. Abbildung) Nr. 6356, 11345-47; ders. Gemmen I Taf. XLII 51 und bei Boscher, Lex. I 1350 f.

<sup>4</sup> Etwa Furtwängler, Gemmen I Taf. LVII 15, 16; II S. 261, wo die Gestalt im Wagen wohl auch eher Dionysos ist.

<sup>8</sup> Vgl. auch S. Reinach, Rep. des Vases II 191; Mon. dell' Inst. I tav. 47, 11; Arch. Zeit. 1879, Taf. 5; Röm. Mitt. 1891 S. 276; Sacken und Kenner, Samml. d. Münzkabinetts Wien S. 184 (196); Mariani, Bull. com. XXXV (1907) 34.

[122

hebung stehen und Psyche mit seiner Fackel brennen kann, ohne daß er selbst ein Stockwerk tiefer rücken müßte<sup>1</sup>.

Stellen wir uns nach dieser Abschweifung die Frage, warum Venus so selten als magische Göttin genannt werde, so sagt uns wohl den richtigen Grund Lydus<sup>2</sup>: Άπο δε της σεληνιαχής σειφας το έπιθυμητικόν<sup>2</sup>... 89εν και αί περί έρώτων μαγγανείαι πρός την Σελήνην οία δη Άφροδίτην ώς φασι καταπράττονται.

Kap. 31 S. 37, 20 Helm:

Luna noctium conscia.

Zur Göttin der Nacht leitet uns über der magische Hymnus des pap. Par. (bes. v. 2557), der die Venus έφωτοτόχεια vermengt mit den Mondgöttinnen Luna und Diana. Solche Vermischungen sind im Zauber gang und gäbe und erschweren es, für unsere Stelle des Apuleius, der so säuberlich scheidet, ebenso unvermengte Vorstellungen in den Belegen beizubringen<sup>8</sup>.

Die Mondgöttin wird darum zur Zanbergöttin, weil die zur Nachtzeit umgehenden Seelengeister die hauptsächlichen Vollstrecker des Zaubers sind. Der Mond gilt aber als Sitz der Seelen<sup>4</sup>. Dazu kommt, daß Selene, die selbst der Liebe zu Endymion erlegen ist<sup>5</sup>, auch von den unglücklich Liebenden zu ihrer Vertrauten gemacht wird, die man mit Bitten

<sup>2</sup> De mens. IV 22, p. 81, 4 Wünsch.

<sup>8</sup> Über die Vermischung von Aphrodite-Selene: Roscher, Selene u. Verwandtes S. 91; Wiedemann, Her. II. Buch S. 195, 433; Apul. Met. XI 2, S. 267 Helm: Regina caeli sive tu Ceres alma frugum parens originalis... seu tu Venus... seu Phoebi soror.. seu nocturnis ululatibus horrenda Proscrpina triformi facie larvales impetus comprimens.

<sup>4</sup> Tylor, Anfänge d. Kultur, deutsche Ausg. II S. 70; G. Ettig. Acheruntica, Excurs II p. 398; Roscher, Selene u. Verw. 91, 357; 121 ff ders., Progr. Gymn. Wurzen 1895, S. 12, 32.

<sup>6</sup> Vgl. Roscher, Selene u. Verw. 76. 101.

123]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es können bei der Bildung unserer Szene als Muster gedient haben Darstellungen wie die auf der korinthischen Spiegelkapsel bei Roscher, Selene u. Verwandtes, Taf. I 1, wo eine weibliche Göttin (Selene) δππιστί auf Pan sitzt, in dessen Haar sie faßt; voraus fliegt ein geflügelter Knabe mit brennender Fackel. Vgl. Roscher im Text S. 4. Der Bildung nach konnte der Flügelknabe ebensogut Eros als Phosphoros sein.

und unter Umständen mit Beschwörungen angeht. So wird denn die  $\pi \delta \tau \nu \alpha \Sigma \epsilon \lambda \delta \nu \alpha$  von der verlassenen Simaetha ebenso in Anspruch genommen<sup>1</sup>. wie von den Zauberinnen, die wir nackt und bewaffnet auf einer attischen Vase den Mond herunterziehen sehen<sup>2</sup>, von der liebestollen Canidia<sup>3</sup> nicht anders als von Circe, die des Picus Liebe erringen will<sup>4</sup>, und von Medea, als sie die Mittel sucht, Iasons Vater zu verjüngen<sup>5</sup>; das Herunterholen der Göttin ist ein Hauptbeweisstück für Zauberkraft, so beim Hyperboreer Lukians<sup>6</sup>, beim Schwindelmagier des Hippolyt<sup>7</sup> bis herunter in neugriechischen Volksglauben<sup>8</sup>.

<sup>a</sup> Gerhard, Gesammelte akad. Abh. Taf. 8, 8.

\* Hor. epod. V 51.

\* Ovid Met. XIV 373 ff., 404; vgl. Verg. Aen. IV 510 f. mit Servins.

<sup>b</sup> Ovid Met. VII 192 ff.; Roscher, Selene u. Verw. 85, 334.

<sup>6</sup> Philops. 14. <sup>7</sup> Refut. IV 37.

<sup>9</sup> Politis bei Roscher, Selene u. Verw. 175 mit Anm. 7, 8; die antiken Belege ebenda S. 89; vgl. Grimm, Myth.<sup>9</sup> III 314.

<sup>9</sup> Vgl. Theorr. II 14.

<sup>10</sup> Bruchmann, Epith. deor. 207 f.; Roscher, Selene u. Verw. 19.

<sup>11</sup> Ebenda 21.

<sup>19</sup> Ebenda 175, 8; pap. Par. 1131. <sup>18</sup> Pap. Par. 2664.

<sup>14</sup> Vgl. Codd. astrol. I App. 148, 13 λέγομεν είναι την Σελήνην τύχην τοῦ παντός, ähnl. Codd. astrol. IV App. 81, 10f.; Apul. Met. XI 5, S. 269 Helm.

15 Πολύμορφον θέαμα Lukian Philops. 14.

<sup>16</sup> Roscher, Selene u. Verw. 95, 374.

<sup>17</sup> disalgarov pap., diségarov Roscher a. a. O. 20, 64.

<sup>18</sup> Pap. Lond. 121, 756 K. 823 W.

<sup>19</sup> Pap. Lugd. II 205, 8; Lukian Philops. 14: Σελήνην κατέσπασε... βίαμα άλλοτε άλλοιόν τι φανταζόμενον τὸ μὲν γὰρ πρώτον γυναιχείαν μορφήν ἐπεδείκνυτο. Roscher a. a. O. 22 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Theorer. II 10. Später im versus intercalaris: σράζεό μοι τον έρωθ' όθεν ίχετο, πότνα Σελάνα.

ούφανοῦ<sup>1</sup>, βασιλεύουσα πόλου, ἀστέφων ὑπεφτάτη<sup>2</sup>, χαλλιφεγγὴς Θεά<sup>8</sup>, στοιχεῖον ἄφθαφτον, σύστημα τοῦ παντός, πανφεγγὴς ἀφμονία τῶν δλων αεηιου $\langle \omega \rangle^4$  wird sie angebetet. Anch ihr Bild verwendet der Zauberer zur magischen πφāξις: πλάσον χυφίαν Σελήνην Aiγυπτίαν wird ihm im pap. Lond. 121 v. 868 K 936 W vorgeschrieben<sup>5</sup>; ihre σύμβολα und σημεία, die er kennen muß, um die Göttin nötigenfalls 'zwingen zu können, werden ihm mitgeteilt<sup>6</sup>.

Diese Texte der Zauberliteratur zeigen deutlich, daß Apuleius mit Recht der Mondgöttin eine hohe Bedeutung im Zauber beimißt. Zu ihnen kommen dann noch die Zeugnisse der übrigen Literatur, auf die näher einzugehen hier nicht der Ort ist, zumal sie bei Roscher im Lexikon der Mythologie II 2, 3157; 3163 ff. und bei Daremberg-Saglio, Dict. des ant. III 2, 1387, 1390, 1512 ziemlich vollständig verzeichnet stehen <sup>11</sup>.

<sup>2</sup> Roscher S. 21; Bruchmann 205; regina siderum bicornis Hor. c. sacc. 35, 36.

<sup>8</sup> Bruchmann 206.

\* Vgl. Dieterich, Abraxas S. 103, 1.

<sup>8</sup> Gemeint ist eine Isis; vgl. Wiedemann, Her. II. Buch S. 189, 212; W. Budge, Egypt. magic p. 129 ff.

<sup>•</sup> Pap. Lond. 121, 780 K. 847 W.ff.

<sup>7</sup> Roscher, Selene S. 107.

<sup>8</sup> Pap. Berol. II 44.

<sup>9</sup> Pap. Par. 2574ff.

<sup>10</sup> Vgl. Artemidor onirocr. II 33 p. 129, 14 Hercher: τὰ ἀνόσια . . . δεραία θύειν θεοίς μηνιν τών θεών οἶς δθυσέ τις προαγορεύει.

<sup>11</sup> Vgl. noch R. Dedo, De ant. sup. amat. p. 33; Frazer, The golden bough<sup>2</sup> II 457 Note B; Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 1297, 2; Heim, Incantamenta a. a. O. 558, 30; W. Kroll, Antiker Abergl. S. 19 (585); Nilsson, Griech. Feste 1906, 428; Rieß, Abergl. bei Pauly-Wissowa I 39-41; O. Weidlich, Sympathie u. Antipathie, Progr. Stuttg. S. 70ff.; Wessely, Ephesia grammate no. 26, 27, 31; Wuttke-Meyer<sup>3</sup>, Index unter "Mond, Mondverehrung".

125]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Roscher S. 11, 94.

Kap. 31 S. 37, 20 Helm:

manium potens Trivia<sup>1</sup>.

Trivia-Hekate ist ursprünglich eine Verwandte des <sup>Δ</sup>*π*όλλων <sup>"</sup>Εχατος gewesen, also eine Göttin des nächtlichen Gestirns<sup>2</sup>. Darum fließt ihre Gestalt häufig zusammen mit der anderer Gottheiten, die mit Mond und Nacht zusammenhängen, so Selene<sup>8</sup>, Artemis<sup>4</sup>, Persephone<sup>5</sup>, Demeter<sup>6</sup>.

Für diese Mischung bietet das beste Beispiel die Εύχη ποδς Σελήνην έν πάση ποάξει ' (pap. Par. 2785 ff., Wessely S. 90 mit Literatur):

Ἐλθέ μοι, ὦ δέσποινα, φιλη τριπρόσωπε Σελήνη Εὐμενίη δ' ἐπάχουσον ἐμῶν ἱερῶν ἐπαοιδῶν, Νυχτὸς ἄγαλμα, νέα, φαεσίμβροτε, ἡριγένεια, Ἡ χαροποῖς ταύροισιν ἐφεζομένη <sup>8</sup> βασίλεια,

Ηελίου δρόμον ίσον έν άρμασιν ίππεύουσα<sup>9</sup>,
 Η Χαρίτων<sup>10</sup> τρισσών τρισσαίς μορφαίσι χορεύεις,

<sup>1</sup> Über das Beiwort *potens* vgl. Ellis, a commentary of Catullus<sup>a</sup> p. 118 zu carm. 34, 15; Norden, Vergils VI. Buch S. 198 zu v. 247.

<sup>2</sup> H. Usener, Götternamen S. 37f.; Rh. Mus. XXIII 330f.

<sup>8</sup> Roscher, Selene u. Verw. 115; Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. I 708, 2; II 1290, 3; Wünsch, Ant. Zauberg. S. 22f.; Euseb. praep. ev. III 11 p. 113 eff. (I 136, 30 ff. Dind.).

<sup>5</sup> Roscher a. a. O. 119 ff.; Eur. Ion 1048 (Murray); pap. Par. 2714, 2720, 2747.

• Roscher S. 124; Euseb. praep. ev. V 13 p. 201 c (I 233, 19 Dind.). Die Fluchtafel von Velia ruft die Ceres an: Buck-Prokosch, Elementarb. d. osk.-umbr. Dialekte, Heidelb. 1905, S. 139ff.

<sup>7</sup> Wessely, D. A. W. 1888 S. 114; Abel, Orphica p. 292.

Roscher, Selene u. Verw. 31 f., 39; Progr. Gymn. Wurzen 1895,
S. 12, 21; de Visser, Die nicht menschengestalt. Götter d. Griechen § 266.
S. 189.
Roscher a. a. O. 37.

<sup>10</sup> Usener, Götternamen 131 ff.; es sind Lichtgottheiten, zu zae- funkeln gehörig, hier ist ihre Dreizahl zu den 3 Mondphasen in Beziehung gesetzt.

## Die Apologie des Apuleius

127]

"Αστρασιν χωμάζουσα, Δίκη και νήματα Μοιρῶν<sup>1</sup>, Κλωθώ και Λάχεσίς τε και<sup>3</sup> "Ατροπος εἶ, τρικάρηνε Περσεφόνη γενέτειρα<sup>8</sup> και Άλληκτώ<sup>4</sup> πολύμορφε<sup>5</sup>

10 'Η χέρας δπλίζουσα κελαιναῖς λαμπάσι δειναῖς <sup>6</sup>
'Η φοβερῶν ὀφίων χαίτην σείουσα <sup>7</sup> μέτωποις <sup>8</sup>.....

20 Τούνεκά σε κλήζουσ' Έκάτην, πολυώνυμε Μήνη ....

23 <sup>\*</sup>Αφτεμι, Πεφσεφόνη, έλαφηβόλε, νυχτιφάνεια, Τρίχτυπε, τρίφθογγε, τριχάρηνε, τριώνυμε Μήνη Τριναχία, τριπρόσωπε, τριαύχενε χαὶ τριοδίτι<sup>9</sup>, <sup>\*</sup>Η τρισσοῖς ταλάροισιν <sup>10</sup> έχεις φλογός ἀχάματον πῦρ Καὶ τριοδῶν μεδέεις τρισσῶν δεχάδων <sup>11</sup> τε ἀνάσσεις χτλ.

In dieser und ähnlicher Weise ist das Bild Hekates in den Überresten des antiken Zaubers mit dem anderer Gottheiten ähnlichen Charakters vermischt<sup>13</sup>. Der Grund, weshalb man sie anruft, ist aber immer der gleiche: man braucht sie

<sup>1</sup> Euseb. praep. ev. III 11, 34 p. 113d ff. (I 137 Dind.): πάλων δ αῦ αί Μοτραι ἐπὶ τὰς δυνάμεις αὐτῆς (sc. Σελήνης) ἀναφέρονται, ἡ μèν Κλωθω ἐπὶ τὴν γεννητικήν (Roscher a. a. O. 58 ff.), Λάχεοις δὲ ἐπὶ τὴν Θρεπτικήν, ᾿Ατροπος δὲ ἡ κατὰ τὸ ἀπαφαίτητον τοῦ Θεοῦ.

<sup>2</sup> τε και Dilthey; pap. ηδ.
 <sup>3</sup> γενέτειρα Miller; τεμετερα pap.
 <sup>4</sup> Allekto, eine Erinys und damit ein Totengeist (J. E. Harrison, Proleg. to the study of Greek religion 1903, 214 ff.) gehört in diesen Kreis.

<sup>5</sup> Πολύμορφον θέαμα Lukian Philops. 14; s. S. 124, 15.

• η χερας Miller, ημερας pap.; Roscher a. a. O. 24 f., Progr. Gymn. Wurzen 1895, S. 21; κελαινός müßte man dann als "düster brennend" fassen.

<sup>7</sup> σιεις τε pap., σείουσα Meineke.

<sup>8</sup> ἀντὶ τῆς κόμης τοὺς δράκοντας βοστρυχηδὸν περιέκειτο εἰλουμένους περὶ τὸν αὐχένα καὶ ἐπὶ τῶν ῶμῶν ἐνίους ἐσπειραμένους Luc. Philops. 22; Reitzenstein, Hellen. Wundererz. S. 4f.

<sup>9</sup> Charikleides frg. 1 Kock: δίσποιν' Εχάτη τριοδίτι, τρίμορφε, τριπρόsυπε, τρίγλαις χηλευμένα. Der Pap. hat θριναχια und Σελήνη, zwei Verse weiter deutlich αχαματον.

<sup>10</sup> Vgl. die Zeichnung des pergam. Zaubertisches bei Wünsch, Antikes Zaubergerät Taf. 1.

<sup>11</sup> δεκατων pap., δεκάδων Miller, beibehalten von Usener, Dreiheit, Rh. Mus. 1903, S. 166; der 30. Tag ist Hekate heilig: Schol. Arist. Plut. 594; Farnell, Cults of the Greek states II (1896) 511, 598; Wünsch, Fleckeis. JJ. Suppl. XXVII 120. Wesselys Έκατῶν liegt nahe, ist aber unmöglich, da die "Herrscherin" Hekate selbst ist.

<sup>18</sup> Vgl. pap. Par. 2545 f. (Luna), 3557 (Venus; Roscher, Selene S. 83; Dieterich, Abraxas 103), 2241 ff. (Luna), usw.

eben als manium potens. Darum erscheint sie auch gern gepaart mit Hermes, dem  $\psi v \chi o \pi o \mu \pi o g^1$  und in der Umgebung anderer, die Macht haben über die Seelen<sup>2</sup>. Der geistersichtige Hund<sup>8</sup> und die gespenstige Wölfin<sup>4</sup> sind ihre Tiere, unter deren Gestalt man sie sich unter Umständen selbst verborgen denkt<sup>5</sup>. Auch das Pferd gehört hierher<sup>6</sup>.

Man ruft sie auf Friedhöfen an, denn dort liegen die Leichname, die sie frißt <sup>7</sup>, und dort gehen die Geister um, deren

<sup>1</sup> Pap. Par. 2609; Audollent, Def. tab. p. LXI, Index IV A p. 461; 462; 464ff.; Index VII Ephes. Gr. 45 p. 504; Def. tab. no 242, 30ff. mit Anm.; Wünsch, Def. tab. att. praef. XV col. 2; XVIII col. 1; def. tab. no 104-108; ders., Neue Fluchtafeln, Rh: Mus. 1900 S. 69 (zu Ziebarth Nr. 23/4), Nr. 10, 11 S. 245, 250, 258, 18 S. 266; 19 S. 267f.; Wessely, Ephes. Gram. 11-13 p. 13. — Auch auf dem pergam. Zaubergerät spielt der Meggovieros neben Hekate eine Rolle.

\* Pap. Par. 1443, 1462 (Fahz a. a. O. S. 169, 38, 49 ff.).

<sup>3</sup> Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 172 S. 127; § 268 S. 198,99; Hom.  $\pi$  162; Theorr. II 35, 12; Hippolyt, Refut. omn. haer. IV 35  $\chi algovoa$  oxuláxar  $i\lambda ax \tilde{n}$ ; Porph. de abst. III 17 p. 206, 13 N. Die bösen Geister, die dem Simon magus helfen, erscheinen als Hunde: Acta Apost. apocr. I (Lipsius) 199, 10 ff. — Roscher, Das von Kynanthropie handelnde Fragment d. Marcellus, Abh. d. sächs. Gesellsch. phil.-hist. Kl. 17 (1897) S. 30–43; Norden zu Verg. Aen. VI 255; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. I 406 f.; De Visser, Die nicht menschengestalt. Gotth. d. Griechen § 266 S. 189 f.

<sup>4</sup> Roscher, Kynanthropie S. 61 ff.

<sup>5</sup> Aristoph. frg. inc. 594 K.; pap. Par. 1432 bei Fahz 168, 31 Εχάτη ... κύων μέλαινα (Roscher, Selene S. 48), 2119 f.; Ισοπάφθενος χύων 2251. Auch 2336 ist der χύων χύανος unter ihren σύμβολα, sie heißt σχυλαχάγεια 2722; λύχαινα pap. Par. 2302, vgl. 2276, 2813.

v. Negelein, Das Pferd im Seelenglauben u. Totenkult, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XI (1901) S. 406 ff.; XII (1902) 14 ff.; Radermacher, Das Jenseits S. 44, 3; pap. Par. 2301; 2614 iπποκύων; 2549 iπποπρόεωπε θεὰ κυνολύγματε δεῦρο λύκαινα; Porph. de abst. IV 16 p. 254, 21 N.; Rohde, Psyche<sup>\*</sup> II 83, 3; Radermacher, Rh. Mus. LIX (1904) 311 ff.; Wuttke-Meyer<sup>\*</sup> § 174 S. 128.

<sup>7</sup> Kießling-Heinze zu Hor. sat. I 8; M. Sutphen, Magic in Theocritus and Vergil, studies in honor of Gildersleeve, Baltimore 1902, S. 317; Politis bei Roscher, Selene S. 173; pap. Par. 2587 f. (Wessely, Denkschr. 1888, S. 31, 14): ή δειν έλεξε τοῦτό σε δεδρακέναι τὸ πρᾶιμα | κτανεῖν yàρ ἄνβρωπών σ'ἔφη, πιειν τὸ αἰμ' ἀνθρώπου | σάρκας φαγεῖν, μίτρην τε σὴν εἶναι τὰ ἔντερ' αὐτοῦ; 2864 αἰμοπώτι .. καρδιόδαιτε, σαρκώφαγε καὶ ἀωροβόρε; vgl. 1441 ωμοφάγοι u. 2577, 2645; Theocr. II 13 (pap. Par. 2856); Hippolyt, Herrscherin sie ist, <sup>1</sup> von denen sie auf die Beschwörungsformeln des Magiers hin den einen oder den andern als Plagegeist aussendet<sup>2</sup>, besonders jene, die keine Ruhe im Hades haben, die  $\delta \omega \rho o i^3$  und  $\beta i \alpha i o \Im \delta \alpha \pi \sigma o i^4$ .

Da diese beiden Gattungen Totengeister und die *rezvo-* $\delta \alpha \mu \rho rez$  überhaupt in den beiden Hauptarten des Zaubers, Liebeszauber<sup>6</sup> und zauberischer Rache an Gegnern<sup>6</sup>, immer wieder das Amt der Exekutoren übernehmen, so wird Hekate,

Refut. omn. hser. IV 35, v. 3-5 der Heksteanrufung; Lucan, Phars. VI 738; siehe oben S. 48, 7; Roscher, Kynanthropie, S. 25, Anm. 62 auf S. 26.

<sup>1</sup> ἄρχουσα τῶν πονηρῶν δαιμόνων Euseb. praep. ev. IV 22 p. 174 a (I 206, 14 ff. Dind.); Boissonade zu Psellus S. 231; Deubner, De incub. p. 39; Dieterich, Nekyia 52, 5; Grimm, Myth.<sup>4</sup> 778, 792, 972, Nachtr. S. 284; Radermacher, Venus in Ketten, Westd. Zeitschr. f. Gesch. u. Kunst XXIV, III S. 227; Rohde, Psyche<sup>2</sup> II 80, 81, 2; Roscher, Selene 90, 122, 522; Wünsch, Def. tab. att. praef. X col. 1; ders. Fleckeis. JJ. Suppl. XXVII S. 111.

<sup>2</sup> Die ἐπιπομπαί und schlimmen Träume hängen mit ihrem Wirken zusammen: Hippocr. I p. 593 K.; Theophrast. char. XVI 5. 7, Leipziger Ausgabe p. 125 f.; Artemidor onirocr. II 37, p. 138, 24 ff.; p. 145, 16 Hercher; Hippolyt. ref. VI 20; Rohde, Psyche<sup>\*</sup> II 412.

<sup>8</sup> O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 760f.; vgl. S. Reinach, Arch. f. Relw. IX (1906) 312 ff.; Indices der Papyri s. v. *äwgos*.

<sup>4</sup> Tylor, Anf. d. Kultur II 26; Tertull. de anima 56, II p. 645 Oehler (vgl. [Quint.] decl. X 16, p. 202, 10 Lehnert); ibid. 57 p. 646 Oehler: Aeque invocantur quidem aori et biaeothanati . . . quod credibile videatur eas potissimum animas ad vim facere, quas per vim saevus et immaturus finis extorsit; Wessely s. v. βιαιοθάνατοι, βίαιοι; Roscher, Kynanthropie S. 40 ff.

<sup>6</sup> Euseb. prace. ev. III 16 p. 126 c (I 152, 14 D.); vgl. den Liebeszauber pap. Par. 2730; ebenda 295 ff., bes. 333 (Kuhnert, Bh. Mus. IL S. 49, 9), 1390 ff., 1885 ff. (Liebeszauber mit den Knochen eines βίαιος); pap. Lond. 46, 335 W.

• Pap. Par. 2210 ἐπὶ δὲ ἀρματοραχτῶν (Arnob. adv. nat. I 43) ἐπίσυε μονόσχορδον καὶ ὄφεως γῆρας (cf. pap. Lugd. I. V 20; Atharva-Veda I 27, 1; VII 27 Lanman; die Schlange ist chthonisch), γράφε δὲ ἐπὶ πλακὶ κασοιτερίνη . . . κατάστρεψον τὸν δεΙνα καὶ τοὺς σὺν αὐτῷ. κατορύξεις δὲ ἐπὶ ἀώρου Ͽήκην τὴν λεπίδα . . . ἐπὶ δὲ κατόχων· εἰς τὸ ὄστρακον ἀπὸ Ͽαλάσσης γράφε . . . καταχώσεις εἰς ἀώρου μνῆμα. Die Defixionstäfelchen stammen meist aus Gräbern, die Rachepuppen von Puteoli lagen auf verbrannten Gebeinen (Notizie degli scavi 1897 p. 529-534), afrikanische Verfluchungstafeln sind in der Leichenkammer des Amphitheaters gefunden (Audollent, Def. tab. p. 333f. nr. 246-254; pap. Par. 1390 ff.: ὅπου ῆρωες ἐσφάγησαν καὶ μονομάχοι).

14

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

129]

ihre Herrin<sup>1</sup>, zur Zaubergöttin xατ' ἐξοχήν<sup>2</sup>; deren Bild man gern auf magischen Gerätschaften anbringt<sup>8</sup>.

Kap. 31 S. 37, 21 Helm:

vobis auctoribus posthac Neptunus cum Salacia et Portuno et omni choro Nerei ad aestus amorum transferentur.

Dieser Satz ist wieder einmal nichts weiter als Blendwerk. Freilich finden sich die Gestalten der Salacia<sup>4</sup> und des Portunus<sup>5</sup> im Zauber nicht, denn das Volk wird sich in seinem Glauben um solche Personifikationen wenig gekümmert haben, aber wenn Apuleius tut, als sei es ganz absurd, Meergötter in den Zauber hereinbringen zu wollen, so könnten wir ihn heute trotz unseres lückenhaften Materials eines Besseren belehren.

So rufen die sethianischen Verfluchungstafeln<sup>6</sup> an den deus Ephydrias deus Nymphaeus Aidoneus; in der Tafel no. 286 bei Audollent<sup>7</sup> figurieren *Tiberis, Oceanus, deus pelagius Iáw*, auf Amuletten werden Nymphen abgebildet<sup>8</sup> und schließlich

<sup>8</sup> Siehe den pergamener Zaubertisch bei Wünsch a. a. O.; pap. Par. 2632, 2691 (Kopp, Pal. crit. IV p. 36 § 616; p. 40 § 618; p. 365 § 878) 2878, 2119; vgl. auch das von Hek, selbst beschriebene mag. Bild: Euseb. praep. ev. V 12f. p. 200 bff. (I 232, 18 ff. Dind.).

<sup>4</sup> Wissowa, Relig. u. Kultus der Römer 250; Scheiffele bei Pauly VI 683.

<sup>5</sup> Wissowa 99, 184; Pfau bei Pauly V 1924; Wissowa bei Roscher, Myth. Lex. III S. 2785 ff.; E: Maaß, Griechen und Semiten am Isthmus von Korinth S. 120 f.; 133 ff.

• R. Wünsch, Seth. Verfluchungst. S. 86.

<sup>7</sup> Wünsch, Neue Fluchtaf., Rh. Mus. LV S. 246, 14. Über Anrafung des Oceanus vgl. Audollent S. 398; Wünsch, Berl. phil. Wochenschr. 1905 Sp. 1078. <sup>8</sup> Kopp, Pal. crit. IV p. 327 § 844 ff.

204

<sup>1</sup> έξορχίζω σε τρίς χατά της Έχάτης pap. Par. 2957, 2961.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theor. II 10 mit Schol. (Fritzsche ed. maior <sup>2</sup> 1868 I p. 78 f.); Lucian Philops. 14. 22; Porph. de abst. IV 16 p. 254, 21 Nauck; Euseb. praep. ev. V 14, 202 cd (I 234, 7 ff. D.); Burckhardt, Griech. Kulturgesch. II 253 ff.; Daremberg-Saglio III 1, 49; III 2, 1512 col. 2; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 1292, 1; A. Maury, Magie et astrologie 54 ff., 65, 176; Preller-Robert, Griech. Myth.<sup>4</sup> 324 ff.; Roscher, Myth. Lex. I 2, S. 1893 IIa; 1897, 5; Wünsch, Def. tab. att. praef. VI col. 2; ders., Zaubergerät aus Pergamon S. 23 ff.

führt in einem Liebeszauber des großen Pariser Zauberbuches Luna den Beinamen  $\pi \epsilon \lambda a \gamma l \eta^{1}$ . Wenn dagegen in der Lekanomantie desselben Papyrus die Anrufung der Meeresgötter fehlt, obschen ödwę Galdoolov verwendet wird<sup>2</sup>, so hat das vielleicht seinen Grund darin, daß man den Göttern des Meeres, die in der Tiefe der See hausen, in naivem Denken nicht so viel Wissen und Vorauswissen zutraute als jenen, die auf Erden oder am Himmel wandeln. Daß der Magier trotzdem das Meerwasser einführt, hat meines Erachtens keinen tieferen Grund als den, daß er für seine vier verschiedenen Klassen Götter auch vier verschiedene Arten Wasser braucht, die er hernimmt, wo er sie findet.

Kap. 32 S. 38, 12 Helm:

ut si tus et casiam et myrram ... funeri tantum emptos arbitreris, qui et medicamento parantur et sacrificio.

Für die Verwendung der drei genannten Wohlgerüche beim Begräbnis seien genannt: Lucan VI 526 für Weihrauch; Plin. n. h. XII 82, 83; Pers. VI 34 f.; Mart. X 97, 2; XI 54, 1; Friedländer Sittengesch. III<sup>5</sup> 114 f.; Herod. II 86 (Wiedemann Her. II. Buch S. 355); Artemid. onirocr. IV 47 p. 229, 13 H für *casia* und *myrra*; Johan. ev. XIX 39; Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 1287 für Myrre.

Als Heilmittel tritt Weihrauch z. B. auf bei Dioscurides de mat. med. I 81 ff. p. 86 ff. Kühn; Galen  $\pi\epsilon \rho i \, \acute{a}\pi \lambda$ .  $\varphi \alpha \rho \mu$ . VI tom. XII p. 60 Kühn; tom. XX 599 K.; [Plin.] med. 21, 2, 15; 80, 2 Rose (dort die Parallelstellen aus Plin. nat. hist.), vgl. Eulenburg, Realenz. d. gesamt. Heilkunde XIV<sup>\*</sup> S. 591 f.; casia bei Dioscurides de mat. med. I 12 p. 24 Kühn; 24 p. 39 K.; Galen  $\pi\epsilon \rho i \, \acute{e}\pi \lambda$ .  $\varphi \alpha \rho \mu$ . VI tom. XII p. 63 K.; XX 127 K.; Plin. n. h. XII 97; vgl. Olck bei Pauly-Wissowa III 2, 1649; Eulenburg a. a. O. XXI 510; myrra bei Herod. VII 181; Nicand. alexiph. 614; Dioscur. de mat. med. I 77 p. 80, 7 K.; I 78 p. 82, 1; Galen tom. XX 419 K.; vgl. Plin. XXIX 137; [Plin.] med. 18, 17 Rose; 73, 21 R.; Plin. n. h. XXV 175; [Plin.] med. 25, 21 R.; vgl. Eulenburg a. a. O. XIII 640 f.; Brockhaus Konversationslex. XII <sup>14</sup> S. 126.

<sup>1</sup> Pap. Par. 2273.

<sup>3</sup> Pap. Par. 223 ff.

14\*

Für die Bedeutung im Opfer wollen wir uns auf die Rolle von *tus*, *casia* und *myrra* im Zauberopfer ( $i\pi i \Im v\mu a$ ) beschränken, eine Sammlung der Belegstellen für das Opfer überhaupt würde den Rahmen unserer Betrachtung überschreiten<sup>1</sup>.

Vom Marvoc črumoc ist schon früher die Rede gewesen (8, 73 f.). Unsere Papyri weisen den Maroc speziell dem Helios als Enloua zu (pap. Lugd. II S. 171, 2ff.; vgl. Gruppe. Griech. Myth. und Relgesch. II 789, 5), als dem Spender der Orakel. Tatsächlich wird er aber in den Zaubervorschriften auch dann als  $i\pi l\partial v \mu \alpha$  genannt, wenn sich die  $\pi o \overline{\alpha} \overline{\varepsilon}_{lc}$  an Hermes richtet, ein Umstand, der unserer Deutung des carminum vector als Sender der Traumorakel nicht ungünstig zu sein scheint. So erhält Hermes den Weihrauch als Enigvua im orphischen Hymnus 28 (Abel), an ihn richten sich die Weihrauchopfer pap. Lond. 46, 395 K., 122, 58 K. W. Allgemein in der Divination sehen wir den Weihrauch verwandt z. B. pap. Ber. II 13. 19; Lond. 121, 543 K. 552 W.; 742 K. 808 W.; 828 K. 895 W.; 842K. 909 W. Dabei ist zu berücksichtigen, daß nach Artemidor<sup>9</sup> der Weihrauch in der *dreigaungola*, der magischen Handlung zur Erlangung von Träumen, nicht geopfert werden darf, er gehört allein den Göttern der lichten Höhe<sup>8</sup> und vertreibt darum die Geister der Tiefe, welche die Träume senden \*.

\* Onirocr. IV 5 p. 205, 25 Hercher.

<sup>8</sup> Ebenda V 4, p. 255.

.

4

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. etwa Wissowa, Rel. u. Kultus d. Römer 347, 2. 4; 352, 8; 358, 9; Stengel, Griech. Kultusaltert.<sup>2</sup> 92 d; ders., Hermes XLI (1906) S. 230; O. Schrader, Reallex. d. idg. Altert. S. 940; V. Hehn, Kulturpfl. u. Haustiere <sup>7</sup> (1902) S. 263 (Columella III 8, 4); Heliodor. Aeth. IV 16 p. 114, 17 Bekker; IV 18 p. 118, 3 B.; *facilius sine idolo idololatria quam sine turarii merce* Tert. de idol. 11, I p. 85 Oehler; Lenz, Botanik S. 214f.; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch II 796, 1; Olck b. Pauly-Wissowa III 2, 1637—1651; Lenz, Botanik S. 455, 460; Erman, Ägypt. u. äg. Leben II 673, 674 v. 4 ff.; s. auch Ev. Matth. II 11; Joh. XIX 39; Lenz, Botanik S. 213, 699 ff.; Wiedemann, Herod. II. Buch S. 186 f.; Realenz. f. prot. Theolog. u. Kirche XIII<sup>\*</sup> S. 611; Euseb. praep. ev. I 9 p. 28c (I 34, 11 D.).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Für seine apotropaeische Wirkung Dämonen gegenüber vgl. Theophrast Char. XVI 10 mit den Anm. der Ausg. der Leipziger phil. Gesellschaft 1898; Heliodor Aeth. IV 5 p. 100, 25. 29 Bekker; Menandri Protectoris frg. 20, FHG IV p. 227 Müller.

Wenn unsere Papyri anscheinend dagegen verstoßen, indem sie Weihrauchopfer auch an Hermes, den chthonischen Gott, richten, so ist zu bedenken, daß Hermes ja einmal auch  $\chi e\eta \sigma \mu ol \, \eta \mu e e \nu ol$  sendet, und dann, daß sich das Weihrauchopfer von dem lichten Gott Helios leicht auf jeden andern wahrsagenden Gott übertragen konnte, wenn man weniger das Lichte im Gegensatz zum Chthonischen, als den Charakter des Orakelspendens mit dem Weihrauch in Verbindung brachte.

Allein es fragt sich, ob wir dem Zauber soviel Konsequenz zutrauen dürfen, daß er sich streng an die Zuteilung bestimmter  $\epsilon \pi \iota \vartheta \iota \mu \alpha \tau \alpha$  nur an bestimmte Götter gehalten habe. Ich glaube diese Frage verneinen zu sollen; Weihrauch ist, wohl weil er am einfachsten zu beschaffen war, zum Allerweltsrauchwerk geworden, jedenfalls in unseren Papyrusdokumenten<sup>1</sup>.

Ganz ähnlich steht es mit der Myrrhe. Auch hier entspricht die theoretische Zuteilung an Selene<sup>2</sup> der Praxis der Papyri nicht. Der Zauber verwendet sie in Anrufungen des Hermes<sup>3</sup>, im *dreigaurntör* des Besa<sup>4</sup>, und, weil die Myrrhe an und für sich als *libidinis incitamentum* gilt<sup>5</sup>, auch in den *drywyat*<sup>6</sup>, die Zaubergöttin Hekate nimmt selbst für sich  $\sigma\mu\nu'\rho\sigma\eta$  und  $\lambda\ell\beta\sigma\nu\sigma_{S}$  in Anspruch<sup>7</sup>.

Die casia schließlich erhält Hermes in jener schon zweimal herangezogenen Stelle des pap. Lugd. II<sup>8</sup>. Belege für ihr Vorkommen im Zauberopfer außerhalb der Papyri finden sich bei Olck in Pauly-Wissowas Realenz. III 2, 1648 f. und bei Wünsch, Zur Ciris, Rh. Mus. LVII (1902) S. 471<sup>9</sup>. In den

<sup>5</sup> Petron sat. frg. VII Buech.

<sup>6</sup> Pap. Par. 1496 ff.; Kuhnert, Feuerzauber, Rh. Mus. IL (1894) 41 ff.; Dieterich, Abraxas 73, 6.

<sup>7</sup> Hekateoffenbarung bei Euseb. praep. ev. V 12 p. 200 c (I 232, 24 Dind.). Über die sehr ausgedehnte Verwendung der  $\zeta \mu \dot{\nu} \rho \nu \alpha$  vgl. Wesselys Indices, Denkschr. Akad. Wien 1888 S. 174; 1893 S. 86. <sup>8</sup> 171, 3.

<sup>9</sup> Vgl. Fahz a. a. O. 124, 9.

÷

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. pap. Lugd. I. IX, 30; II 203, 27; 204, 5; 171, 2. 18 al.; Lond. 46, 293 K.; 121, 637 K. 703 W., 929 K. 996 W.; Par. 1834, 1909, 2169, 2878; Berol. I 10; Hippolyt, Refut. IV 28 p. 92, 6ff. Duncker-Schneidewin.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Pap. Lugd. II 171, 2ff., vgl. 205, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pap. Lond. 46, 198. 210. 213. 217. 308 K. <sup>4</sup> Lond. 122, 70.

Papyri findet sie sich im Verhältnis zum Weihrauch und besonders zur Myrrhe nur spärlich; sie kommt aber zweimal vor in Verbindung mit den beiden andern odores, die auch hier Apuleius neben sie stellt, *tus* und *myrra*<sup>1</sup>.

Kap. 32 S. 38, 22 f. Helm:

ut si elleborum vel cicutam vel sucum papaveris emissem, ... quorum moderatus usus salutaris, sed commixtio vel quantitas noxia est....

Es darf erwähnt werden, daß vielleicht auch diese Stoffe in die Magie Eingang gefunden haben, wenigstens ist es wahrscheinlich für den  $\ell\lambda\ell\beta o \rho o c$ , der pap. Lugd. I XIII 19 genannt wird und auch in dem ebenda XIII 14 erwähnten unverständlichen  $ooe\lambda\lambda\epsilon\beta\epsilon\iota$  zu stecken scheint<sup>2</sup>.

Für die von Apuleius angeführten Eigenschaften jener Pflanzen seien als Belege beigebracht für die Heilkraft des *elleborus*: Calliae inc. frg. 28, I 698 Kock; Diphil. frg. 31, II 549 K.; Menand. frg. 69, III 23 K.; Nicander, Alexiph. 483; Ther. 941; Hor. epist. II 2, 137; Plin. n. h. XXV 47-61; Diosc. de mat. med. IV 142 f. p. 627 ff. Kühn; Galen  $\pi$ .  $\dot{\alpha}\pi\lambda$ .  $\varphi\alpha e\mu$ . VI, tom. XI p. 874 K.; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. I 181, 12; II 1275; O. Lenz, Botanik 281 ff.; Rohde, Psyche<sup>2</sup> 73, 3.

Für die Heilwirkung der *cicuta*: Plin. n. h. XXV 153 ff.; Diosc. de mat. med. IV 79; Galen  $\pi$ .  $\dot{\alpha}\pi\lambda$ .  $\varphi\alpha\varrho\mu$ . tom. XII p. 55 Kühn; O. Lenz, Botanik 573 f.

Für die tödliche Wirkung: Plin. n. h. XXV 151 ff.; Nicand. Alexiph. 186 ff.; Aristoph. Ran. 1051 und die Erklärer zu 1507; Varro Hecatombe frg. 6 p. 173, 99 in Büchelers Petron; Diog. Laert. II 101; Suidas s. v.  $\tau \dot{\alpha} \tau \varrho (\alpha \tau \sigma v \epsilon)_{\mathcal{S}} \partial \dot{\alpha} v \sigma \tau v$ . Für Heilwirkung des *papaver*: Nicand. Ther. 851; Diosc. de mat. med. IV 65 ff. p. 554 ff. Kühn; Galen  $\pi$ .  $\dot{\alpha}\pi\lambda$ .  $\varphi \alpha \varrho \mu$ . VII, tom. XII p. 72 ff. Kühn; Plin. XX 209; [Plin.] med. 21, 13 Rose, vgl. Rose S. 152 XVIIII; Lenz, Botanik 612 f.

Papaver als Gift: Heraclides de rep. Ceor. FHG II 215;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Lugd. II 171, 18; pap. Par. 1308.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> So Dieterich im Fleckeis. JJ. Suppl. XVI 816 nach Bücheler.

Nicand, Alexiph, 433 ff.; Andromachi senioris Theriaca v. 5-8 (Poet. buc. et didact. Didot. III. Teil S. 94); Plin. n. h. XX 198 ff.

Kap. 33 S. 39, 4 Helm:

leporem marinum (dixerunt).

Der levus marinus figuriert unter den giftigen Fischen<sup>1</sup>, aber soweit von ihm die Rede ist als Bestandteil eines venenum in potu aut cibo datum<sup>2</sup>, ist venenum nicht "Liebesmittel". sondern "Gift". Mit Liebe und Geschlechtsleben hängt er nicht zusammen, man müßte gerade hierher rechnen, daß sein Anblick Schwangeren gefährlich ist. Die Ankläger können also entweder mit dem Begriff des venenum gespielt haben, oder aber sie haben mit der Erwähnung dieses Fisches nur wahrscheinlicher machen wollen, daß man in Apuleius' Hause eine Hexenküche vermuten dürfe, in der allerlei Tränklein gebraut würden.

Kap. 33 S. 39, 15 ff. Helm:

cum me ... confinxerunt duas res marinas impudicis nominibus quaesisse, quas Tannonius ille cum utrius que sexus genitalia intellegi vellet sed elogui ... nequiret eqs.

Diese res marinae impudicis nominibus, auf die Tannonius mit Umschreibungen für utriusque sexus genitalia hinweist, nennt Apuleius später selbst veretilla und virginal<sup>8</sup>. Fische dieses Namens sind nicht nachzuweisen, man suchte die veretilla mit dem porcus marinus<sup>4</sup> gleichzusetzen, indem man in einer latein. Glosse<sup>5</sup> für das überlieferte portum orinum ein porcum marinum setzte<sup>6</sup>. Das ist zu künstlich. denn der erhaltene Wortlaut zeigt deutlich genug, was die Glosse erklären will: daß sie an einen Teil des menschlichen Körpers denkt und gerade nicht an den Fisch. Aber selbst ange-

- <sup>a</sup> Plin. n. h. XXXII 8.
- \* S. 40, 7ff. Helm.

<sup>4</sup> Plin. n. h. XXXII 56.

<sup>5</sup> Corp. Gl. lat. V 252, 29.

<sup>6</sup> Vgl. Hildebrand zu unserer Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> z. B. Ameipsias frg. 18 K.; Hegesandri Delph. frg. 39 FHG IV p. 420 Müller; Nikander, Alexiph, 465 mit Schol.; weitere Stellen in der Nikanderausgabe v. Schneider 1792, S. 227; Plin. n. h. IX 155; XXXII 54 mit den Paratlelstellen bei Mayhoff; Plut. de soll. an. 983 F (VI p. 77 Bernard.); Philostrat, Vita Apoll. Tyan. VI 32 (I 246, 2ff. Kayser).

nommen, jene Konjektur hätte Recht, so fehlte uns immer noch jegliche Gleichung für das *virginal*.

Wir müssen die Frage anders zu lösen suchen<sup>1</sup>. Die inkriminierten Namen waren gar nicht lateinische, das erhellt daraus, daß Tannonius nicht weiß, wie er sich lateinisch ausdrücken soll. Apuleius muß sich erst die Mühe nehmen, die richtigen lateinischen Namen zu nennen. Aus diesen seinen Angaben geht nur hervor, daß die res marinae Namen tragen, die zugleich Bezeichnungen für die menschlichen Geschlechtsteile waren. Die Namen, die Apuleius selbst nennt, können wir, wie wir eben gesehen haben, nur mit Anwendung von gewaltsamen Änderungen in den römischen Fischnamen wiederfinden wollen. Wir haben um so mehr Recht, vielmehr im griechischen Wortschatze zu suchen, als wir aus unserer Rede selbst erfahren, eine wie große Rolle die griechischen Ausdrücke auch in der lateinischen Naturkunde gespielt haben<sup>2</sup>.

Die gleiche Doppelung der Bedeutung zeigt das lateinische

<sup>4</sup> Pollux II 174; vgl. Anth. Pal. V 132 (Philodem) v. 2; Euseb. praep. ev. II 8 p. 67b (I 84, 4 Dind.); Suidas s. v. *πτείs*.

<sup>5</sup> P. 242, 18. S. auch Theodoret, Affect. cur. 3 p. 784 Schulze.

• Weitere Stellen bietet der Index Bonitzianus.

<sup>7</sup> Vgl. Kock I 172 frg. 100; I 683 frg. 23, 24 und den Index in Meineckes Com. gr. frg. V 2 p. 553.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf diesen Weg der Erklärung hat mich Wünsch aufmerksam gemacht. <sup>8</sup> Kap. 38 S. 43 H.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über die Etymologie von *\*reis* zuletzt H. Hübschmann, Orientalische Studien für Th. Nöldeke, Gießen 1906, II 1077 fl.

pecten, das Apuleius<sup>1</sup> als marinum ausdrücklich nennt, wobei er aber nicht ohne Absicht die obszöne Bedeutung ignoriert, die zum Beispiel bei Plinius<sup>2</sup> und Juvenal<sup>3</sup> hervortritt. Plinius bezeugt uns dann auch pecten als Muschelart<sup>4</sup>, auch ein fliegender Fisch hieß so<sup>5</sup>.

Der veretilla des Apuleius ergibt sich entsprechend  $\beta \dot{\alpha} \lambda \alpha$ vog, das als "männlicher Geschlechtsteil" im Griechischen mehrfach<sup>6</sup>, im Lateinischen nur bei Marcellus<sup>7</sup> belegt ist.

Eine Muschelart nennt mit diesem Namen wieder Athenaeus III 87 f, 91 a, schon Aristoteles kennt sie<sup>8</sup>, er hat an einer Stelle *xxéreç* und  $\beta d\lambda avoi in diesem Sinne nebenein$ ander<sup>9</sup>. Diese Bedeutung ist auch im Lateinischen häufiger<sup>10</sup>;man hat hier die griechische Bezeichnung einfach übernommen,nicht übersetzt, wie im vorigen Fall. Daß die Gleichungenauf Muscheln führen, spricht nicht gegen unsere Deutung;denn Apuleius nennt zwar diesen Punkt der Anklage allgemein*piscarium argumentum*<sup>11</sup>, redet auch im Eingang von Kapitel 33von*piscium genera*<sup>13</sup>, nennt aber das*veretillum*und*virginal* nie*pisces*, sondern*res marinae*<sup>13</sup>.

Nun sind *phallus* und *cunnus* im Zauber wohl vorhanden, aber nur als apotropäisch wirkend<sup>14</sup>, und außerdem ist uns nichts davon bekannt, daß die  $\beta \dot{\alpha} \lambda \alpha rog$  genannte Muschel das Bild des *phallus* ersetzt habe, während die Kammuschel tatsächlich sich in Amuletten als Vertreterin des *cunnus* findet<sup>15</sup>.

<sup>1</sup> S. 40, 12 Helm.

.

ļ

<sup>2</sup> N. h. XXIX 26. <sup>3</sup> Sat. VI 370 mit Komm. von Friedländer.

<sup>4</sup> N. h. IX 101, 160; XI 139; XXXII 150. <sup>5</sup> N. h. XI 267.

<sup>6</sup> Arist. hist. an. J 13; Et. mag. 763, 55 s. v. τράμην.

<sup>7</sup> Marc. Emp. 36, 67. <sup>8</sup> Hist. an. IV 8 Ende.

<sup>9</sup> Ebenda V 15 (8).

<sup>10</sup> Plant. Rud. 297; Plin. n. h. XXXII 145; Columella VIII 16, 7; Macrob. sat. III 13, 12. <sup>11</sup> XLII S. 48, 20 Helm. <sup>13</sup> S. 39, 1 H. <sup>13</sup> S. 39. 15 Helm.

<sup>14</sup> Vgl. E. Bethe, Die dor. Knabenliebe, Rh. Mus. LXII (1907) S. 465 Anm. 62; Daremberg-Saglio, Dict. des ant. II 988; W. A. Müller, Nackth. u. Entblößung, Diss. Lpz. 1906, S. 9, 19, 129, 173; Sittl, Gebärden der Griechen u. Römer S. 121 f. (phallus), 123 (cunnus): dort die Zitate aus Jahns Abhandlung; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 186 f.; W. Foy, Ber. üb. Mikronesien u. Polynes., Arch. f. Relw. X (1907) S. 551.

<sup>15</sup> O. Jahn a. a. O. Tafel IV 8; V 6; vgl. Diphil. frg. 59, II 560 K.

### Adam Abt

Für den Fall des Apuleius käme diese apotropäische Wirkung nicht in Betracht, sondern diese *res marinae* müßten verwendet sein im Liebeszauber, und zwar speziell im Zauber durch Analogie des Namens oder der Gestalt, indem man durch magische Manipulationen an dem erreichbaren Gegenstand auf einen durch Namen oder Gestalt ähnlichen zu wirken sucht, der zunächst noch unerreichbar ist.

Ich kann einen Beleg für diese Verwendung der zreic und der Bálavoc nicht beibringen, es muß bei der Vermutung bleiben, die aber vielleicht doch nicht aller Wahrscheinlichkeit entbehrt. War der Zusammenhang der von uns angenommene, so war zum mindesten die Anklage nicht schlecht erfunden; es ist aber natürlich durchaus möglich, daß Apuleius wirklich die zreic und die Bálavoc sich verschafft hat: dann war es um so schwerer nachzuweisen, daß sie nicht dem Liebeszauber gedient hätten, wenn ein Ankläger der Sachediese Wendung einmal gegeben hatte. Auch Apuleius kann diese Beschuldigung nicht anders widerlegen, als daß er sie für plumpe Erfindung erklärt; er hat aber doch selbst das Gefühl, daß dieses Argument schwerlich zwingend sei, darum fügt er später<sup>1</sup> das hinzu, daß es doch ungereimt sei, aus gleichen Namen auf gleiche Kraft zu schließen. Daß dies auch ein recht schwacher Gegengrund ist, werden wir sehen.

Der Vollständigkeit halber sei angefügt, daß sich eine Doppelbedeutung im Sinne der Anklage noch feststellen läßt für den Fisch xalluwrvµog, dessen Name euphemistisch auch für das aldolov årdęóg τε xal yvraixóg stand<sup>2</sup>. Nach einer andern Version<sup>3</sup> wäre die Übertragung noch verwickelter; der Fisch hätte áldg odea álosoovquor geheißen, da aber odeá gleich aldolor gewesen, so habe man ihn xalluwrvµog genannt<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 40, 4 H.

<sup>\*</sup> Hesych s. v.; Photius s. v.; vgl. Athen. III 105 c.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Etym. magn. 59, 52 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Stephanus im Thes. s. v. *õque* will einen Fisch dieses Namens aus Plinius kennen; diese varia lectio besteht aber überhaupt nicht bei Plin. n. h. XXXII 14, wo vom *orbis* die Rede ist.

Kap. 34 S. 40, 4f. Helm:

an quicquam stultius quam ex nominum propinouitate vim similem rerum coniectam?

Diese Verteidigung des Apuleius ist nicht besonders glücklich. Der Schluß vom Namen auf die Kraft ist im Zauber gern gemacht worden und liegt is auch nahe, wenn der Name einen Teil des Wesens ausmacht. Ein paar willkürlich herausgegriffene Beispiele mögen es zeigen:

Der exercic-Fisch<sup>1</sup> hat ursprünglich seinen Namen daher, daß er sich an Schiffen festhält. Man begnügt sich nun nicht damit, den Namen mißzuverstehen und einen Fisch daraus zu machen, der die Schiffe festhält, sondern man legt das Hauptgewicht auf das Exerv: so kommt er zu seiner Stellung innerhalb der veneficia amatoria, zu seiner Kraft Prozesse hinauszuziehen. Blut zu stillen und die Frucht bis zur rechten Zeit im Mutterleibe zurückzuhalten<sup>2</sup>. Ähnlich dient die catanance zum *φllzeor*, wohl weniger wegen der Ähnlichkeit ihrer Gestalt mit der Kralle des miluo, als wegen ihres Anklanges an die magische àváyxn des Liebeszaubers<sup>8</sup>.

Der linozostis masculus bewirkt die Geburt von Knaben<sup>4</sup>. ebenso wie die Pflanze ögzig<sup>5</sup>, die linozostis femina dagegen die von Mädchen, wenn sie von Frauen als potus genommen wird.

Die herba scorpio erhält erst ihren Namen von der Ähnlichkeit ihres Samens mit einem Skorpionenschwanz, dann aber wirkt die Analogie zwischen Namen und Wirkung und sie hilft adversus animal nominis sui<sup>6</sup>.

Die reseda wird zum Heilkraut in der Volksmedizin, weil man aus ihrem Namen das resedare morbos heraushört?

Gegen Krebsgeschwulst an den weiblichen Geschlechts-

139]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oppian de pisc. 212 ff.; Plin. n. h. XXXII 1. 2; Parallelstellen bei Mavhoff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plin. n. h. IX 79. 80. Über ähnliche Gedankengänge beim "Adlerstein" hat jüngst F. Kaumanns gehandelt: Hess. Blätter f. Volksk. V 144 ff. 4 Ebenda XXV 38ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Plin. n. h. XXVII 57.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ebend. XXII 39. <sup>5</sup> Ebend. XXVII 65.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ebend. XXVII 131; vgl. die Parallelstellen bei Mayhoff.

teilen hilft ein zerstoßener weiblicher Krebs<sup>1</sup>; der *marmor* ophites, der wegen seiner Buntheit so heißt, wird zum Heilmittel gegen Schlangenbiß<sup>2</sup>.

Ein Homervers, der vom Wegnehmen des Nebels von den Augen spricht, wird zur  $\epsilon \pi \omega \delta \eta$  gegen schlechtes Sehen<sup>8</sup>, dem Amethyst wird die Kraft zugeschrieben, vor Trunkenheit zu bewahren<sup>4</sup>; wer die  $\pi \alpha \iota \delta \epsilon \omega \varsigma \beta \sigma \tau \delta \eta$  bei sich trägt, ist in Liebessachen unwiderstehlich<sup>6</sup>; den ungetreuen Daphnis peinigt man mit inneren Schmerzen, indem man Blätter der  $\delta \delta \phi \nu \eta$  verbrennt<sup>6</sup>.

Die Beispiele ließen sich leicht vermehren, namentlich aus dem Gebiete der Volksheilkunde; wir werden selbst noch weiter unten ähnlichen Gedankengängen begegnen <sup>7</sup>.

Neben dieser Art von Zauberglauben, die aus dem Namen des Dings seine Kraft herausinterpretiert, geht nun allerdings eine andere, auf die Apuleius' Einwand vollkommen paßt; man gibt den zum Zauber verwandten Stoffen, namentlich aber Pflanzen, hochtrabend und mystisch klingende Decknamen, bei denen dann freilich ein Schluß vom Namen auf die Kraft nicht mehr zum Ziele führen kann<sup>8</sup>. An derartiges hat aber unser Redner sicher nicht gedacht, wie aus den Beispielen hervorgeht, die er für seine These wählt<sup>9</sup>.

<sup>1</sup> Plin. n. h. XXXII 134; Cyranis & orozy. K, p. 113/14 Mély.

<sup>a</sup> Ebend. XXXVI 55 f. <sup>a</sup> Lucian, Charon 7.

<sup>4</sup> Rieß bei Pauly-Wissowa I 1828; Stellen im Thes. ling. lat. I 1887, dazu als griech. Beispiel Heliod. Aeth. V p. 135, 6 Bekker.

<sup>5</sup> Pap. Par. 1828.

<sup>6</sup> Servius zu Verg. ecl. VIII 82f.; für das Urbild, Theokrit, stimmt die Gleichung bei Servius freilich nicht, weil dort der Liebhaber Delphis heißt.

<sup>7</sup> Kap. 35, S. 41, 3f. Helm. — Für den Schluß vom Namen auf die Kraft vgl. noch: Audollent. Def. tab. Index VI E p. 491; Dieterich, Mutter Erde S. 99 ff.; G. Kropatscheck, De amulet. apud ant. usu, Diss. Gryph. 1907, p. 44, 1; Preuß, Arch. f. Relw. IX (1906) 117.

<sup>8</sup> Vgl. Pauly, Realenz. IV 1382, 1400f.; die "Propheten"-Namen der Pflanzen bei Dioscurides de mat. med. I 9, 25, 120, 134; II 144, 165; III 26, 28; IV 4, 14, 33 usw. Kühn (= Dioscurides ed. Wellmann vol. II 1906 p. 37, 171, 179, 194); A. Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. XVI p. 781, 784, 786. — Ist ein solcher Deckname vielleicht auch der àgeòs βalásons pap. Par. 3204, der, dem Wortsinn nach verstanden, in seine Umgebung schlecht hereinpaßt?

<sup>9</sup> Kap. 34, 35.

# Kap. 34 S. 40, 10 Helm:

memento ... tam ridiculum argumentum fore desiderata ad res venerias marina obscena quam si dicas marinum pectinem comendo capillo quaesitum vel aucupandis volantibus piscem accipitrem aut venandis apris piscem a priculum.

Viel auffälliger als die Witze, die hier Apuleius macht, muß es uns heute vorkommen, daß er in diesen seinen Beispielen *res marinae* nennt, die uns im Liebeszauber bezeugt sind oder deren Verwendung doch wahrscheinlich ist, so den *pecten*<sup>1</sup>. Den *accipiter* kennen wir weniger, als Name eines Fisches scheint das Wort nur hier vorzukommen<sup>2</sup>; das parallele griechische *léga*§ als Fischname ist mehrfach belegt<sup>8</sup>.

Mit dem acipenser scheint der Etymologie nach der accipiter-Fisch nicht identisch zu sein<sup>4</sup>.

Kap. 34 S. 40, 14 Helm: (desiderata) eliciendis mortuis marina calvaria<sup>8</sup>.

Diese Worte lassen vermuten, daß dem Apuleius die Verwendung von humana calvaria zur Totenbeschwörung geläufig war. Uns sind die Totenschädel und Gebeine hauptsächlich aus dem Defixionszauber bekannt, so aus der berühmten Schilderung des Tacitus über Germanicus' Ende: reperiebantur solo ac parietibus erutae humanorum corporum reliquiae, carmina ac devotiones et nomen Germanici plumbeis tabulis insculptum, semusti cineres ac tabo obliti aliaque maleficia, quis creditur animas numinibus infernis sacrari<sup>6</sup>. So sind auch die Rachepuppen aus Puteoli<sup>7</sup>, die auf die Namen Agathopus, Aphrodeisia, Gemellos, Pistos, Prepusa, Philoteira, Hierax, Tyka getauft sind, auf einer Unterlage von verbrannten Gebeinen gefunden<sup>8</sup>.

- <sup>a</sup> z. B. Athen. VIII 356 a; Hesych s. v. 16pag.
- <sup>4</sup> Walde, Lat. et. Wb. S. 4, 6.

<sup>5</sup> Marina calvaria sind eine Art Muscheln oder Fische, s. das Fragm. Enn. p. 220 V<sup>a</sup> v. 43 aus Apul. apol. 39. <sup>6</sup> Tac. ann. II 70.

- <sup>7</sup> D. Vaglieri, Notizie degli scavi 1897 S. 529-534.
- \* Es ist dabei an die Hilfe der vexvodalµoves gedacht. Nicht näher

Ŀ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oben S. 136 f.,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thes. ling. lat. I 224, 10.

### Adam Abt

Ähnlich werden die Totengeister herangezogen beim Defixionszauber in Liebessachen. Ein Beispiel des Pariser Papyrus (v. 1877 ff.) sei hier mitgeteilt:  $\lambda \alpha \beta \omega \nu \times noo\bar{\nu} o \dot{\nu} \nu \kappa i \alpha c \bar{\delta}$ . άγνοῦ χαρποῦ οὐγχίας  $\overline{\eta}$ , μάννης δραγμὰς  $\overline{\delta}$ , ταῦτα λειώσας γωρίς έχαστον μίσγε τη πίσση χαὶ τῶ χηρῶ<sup>1</sup> χαὶ πλάσον χύνα δαχτύλων όχτω γάσχοντα · ένθήσεις δε είς το στόμα του χυνός άπο άνθοώπου χεφαλής βιαίου δστέον χαι έπίνραψον είς τας πλευράς του χυνός (folgen magische Zeichen) xal Iroeic Ent roinoda tor xura. Eretw δε δ χύων τον πόδα έπηρμένον τον δεξιόν (der Hund wird dann auf ein mit magischen Zeichen beschriebenes Blättchen gestellt. das auf den Dreifuß zu liegen kommt, dann wird der lóvoc gesprochen). V. 1901: είπόντος σου τον λόγον δ κύων συρίζει και έαν συρίσειεν, ούχ έργεται<sup>2</sup>. ξπίλεγε οὖν πάλιν τον λόγον, κῶν ύλακτήση, άγει. είτα άνοιξας την θύραν εύρήσεις παρά ταις θύραις ην θέλεις. Der λόγος lautet (v. 1911): Βαυχύων έξορχίζω σε, Κέρβερε, κατά των άπαγξαμένων καί των νεκρών και βιαίως τεθνηχότων · άξόν μοι την δείνα της δείνα έμοι τω δείνι της δείνα. έξορχίζω σε Κέρβερε χατά της ίερας χεφαλής των χαταγθονίων θεών. άγε μοι ... ήδη, ήδη, ταχύ, ταχύ.

Hier sind wenigstens ausdrücklich die *calvaria* genannt; auch die Totengeister werden "hervorgelockt", und da Apuleius uns nicht sagt, ob er dieses *elicere* als Beschwören zu Defixionszwecken oder Beschwören zum Zwecke der Nekyomantie meint, so kann diese Papyrusstelle doch als vollgültiger Beleg angesehen werden.

Wir können aber auch noch die *calvaria* in der Weissagung durch Totengeister nachweisen. Wir wollen hier absehen von den Gemmen, die Menschen darstellen, die ein am Boden liegendes Menschenhaupt betrachten; Zweck und Sinn der Darstellung ist noch nicht genügend geklärt, jedenfalls zwingt uns nichts anzunehmen, daß jene Gestalten eine Offenbarung von dem Totenkopf erwarteten<sup>3</sup>. Dagegen hat uns angegeben ist der Zweck der ossa ex capite bei Plin. n. h. XXVIII 7 nach "Democrit".

<sup>1</sup>  $\times \lambda \eta \rho \omega$  nach Wessely; ich kann auf der Photographie keine Spur von einem  $\lambda$  sehen, es steht ganz klar  $\times \eta \rho \omega$  da.

<sup>3</sup> BC. η δε έπιτυχείν βούλει.

<sup>8</sup> G. Treu, De ossium hum. larvarumque apud ant. imag., Diss. Berl. 1874, p. 14b; Furtwängler, Ant. Gemmen Tafel XXII 12. 15; XXX 45. 48.

[142

143

Hippolyt in seiner Refutatio eine solche Nekyomantie mit Totenschädel beschrieben, wie sie ein Schwindelmagier in Scene setzt<sup>1</sup>:

Κρανίον δὲ λαλεῖν ἐπὶ γῆς θέπτες ἐπιτελοῦσι τούτψ τῷ τρόπψ· αὐτὸ μὲν πεποίηται ἐπιπλόου βοείου, πεπλασμένον [δὲ] κηρῷ τυρρηνικῷ καὶ γύψψ ἀναπεποιημένη περιτεθέντος τοῦ ὑμένος ἔμφασιν κρανίου ἐνδείκνυται, ὃ πᾶσι λαλεῖν δοκεῖ ἐνεργοῦντος τοῦ ὀργάνου, .... γεράνου .... φάρυγγα σκευάσας, προςθεὶς τῷ κρανίψ λεληθότως ὁ συμπαίκτης ὡ θέλει φθέγγεται· ὅ ἐπὰν ἀφανὲς γενέσθαι θέλῃ, ἀνθράκων πλῆθος κύκλψ περιθεὶς ὡς θυμιῶν ἑμφαίνεται, ὡν τῆς θέρμης ὁ κηρὸς ἀντιλαμβανόμενος λύεται, καὶ οὕτως ἀφανὲς τὸ κρανίον γεγονέναι νομίζεται.

Ein weiteres Beispiel dieser Art, das allerdings wesentlich jünger ist<sup>2</sup>, bietet ein Mailänder astrologischer Codex<sup>3</sup>. Ποίησις κεφαλής από τελέσματος τοῦ Ηλιοδώρου. Ἐπαρον άνθρώπου χρανίον παλαιόν χαι πλυνον αυτό είς ύδωρ χαθαρόν νύκτας γ' και τύλιζον αυτό είς πάννον καθαρόν και άπελθε είς τρίοδον χαί γράψον ταυτα τα δνόματα έν τω μετώπω αυτου. μπουάχ, σαριάχ, Λουτζηφέρ. χαι έπαρον πλευρον φουρχισμένου χαί ποίησον ένα πόλον χαι βάλε μέσον δέρμα γαλής μελαίνης και βάλε την κεφαλήν έπάνω είς αυτό και λέγε τούτους τούς λόγους. Εξορχίζω έσας τα δνόματα άτινα έστι γεγραμμένα έν τω μετώπω του χρανίου είς το νά με δείξητε χαι να χάμνητε έπάνω είς την έρώτησιν δποίαν βουληθω έρωτησαι δια νά με <sup>2</sup>πήτε την άλήθειαν." Καί άφες την χεφαλην χαί φευγ' ές τόπον χαλόν, χαί όταν άρξωνται οι άλέχτορες χράζειν, άπελθε χαί λαβέ αὐτὸ καὶ ἔχε αὐτὸ λαθραίως παρὰ πολλῶν. ὅταν δε βούλει έρωτήσαι αύτό, νήστευσον ήμέρας γ' μήτε άρτον μήτε ύδωρ γευθείς χαι έρώτα αύτο τη γυχτί χαι δμολογεί είς το χρήζεις.

Aus der schwarzen Farbe des Opfertiers<sup>4</sup> und der Formel vá xáµvητε ἐπάνω geht hervor, daß wir es mit einem chthonischen Ritus zu tun haben, wenn uns die Verwendung des

217

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> IV 41 p. 106, 19ff. Duncker-Schneidewin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die sprachlichen Formen entsprechen, wie die Herausgeber bemerken, schon neugriechischen; vgl. auch den  $Aovr \zeta \gamma \varphi \epsilon \rho$ .

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Codd. astrol. III, App. p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fahz a. a. O. 113.

## Adam Abt

Schädels zum Beweis nicht genügen sollte. Die Totengeister nehmen nach der Beschwörung von dem Schädel Besitz: darum zieht sich der Magier zurück bis zum Hahnenschrei, bei dem ja die Geister die Macht verlieren. Nachts sind sie aber immer wieder gegenwärtig, so daß der Zauberer beliebig oft zur Nachtzeit nach gehöriger Vorbereitung sich Rat bei ihnen holen kann<sup>1</sup>.

Kap. 35 S. 40, 24 Helm:

quaesisse conchulam striatam testam habentem.

Zunächst ist zum Text zu bemerken, daß wir mit Helm keinen Grund sehen, obige vier Worte durch irgend eine Änderung in zwei zweigliedrige Gruppen zu zerlegen, nur weil nachher zweigliedrige Ausdrücke folgen. Die von Helm im Apparat angeführten Stellen tun genügend dar, daß so strenger Parallelismus der Glieder einer Aufzählung von Apuleius nicht zu fordern ist. Daß der Ausdruck conchulam striatam testam habentem etwas geschraubt klingt, ist sicher. es könnte aber recht wohl sein, daß Apuleius spöttisch die Wichtigtuerei der Anklage malt: "eine Muschel hat er gesucht, auch noch eine, die eine gestreifte Schale hat!" Gestreifte Muschelschalen sind natürlich nichts Seltenes gewesen am Strand der Provinz Afrika<sup>2</sup> und in der Form, wie Apuleius es hier vorbringt, hat sicher niemand die Verwendung der Muschelschalen im Zauber vorgeschrieben; aber nur das Beiwort spielt die conchula ins Lächerliche hinüber. denn die conchae an und für sich sind dem Zauber gar nicht fremd. pretio impenso wird sie sich allerdings niemand verschafft haben. Es sind die öστραχα από θαλάσσης<sup>8</sup>, die als magischer

<sup>8</sup> Daß die ὄστρακα Muschelschalen sind, nicht etwa Scherben oder calculi teretes, zeigt z. B. Oppian hal. I 283, 320; II 170, 177.

218

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über sonstige Verwendung von Totengebein vgl. Dieterich, ABC-Denkmäler, Rh. Mus. LVI (1901) S. 91; Fahz a. a. O. 149; Rieß, Aberglaube bei Pauly-Wissowa I 92; Gaster, Sword of Moses p. 189, 130; Hermann, Nord. Mythol. S. 530; Vogt-Siebs, Schlesiens volkst. Überl. II 2 S. 238 ff.; Wuttke-Meyer<sup>8</sup> unter "Totenknochen, Totenkopf".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gestreifte Muscheln z. B. Plaut. Rud. 298; Plin. n. h. IX 102; XXXII 147.

Beschreibstoff nicht selten sind <sup>1</sup>, man schreibt Amulettzeichen, Anrufungen, besonders Defixionsformeln auf sie <sup>2</sup>, auch in der Astrologie kommen sie vor: mit Fischblut schreibt man auf sie den Namen des 'AvaoൠTerríz, des 3. Dekans der Zwillinge<sup>3</sup>. Man könnte sie sogar rein theoretisch in den Liebeszauber hineinkonstruieren, wenn man die Beziehungen der Venus zur Muschel bedenkt<sup>4</sup>, die eng genug waren, um eine Muschelart Veneriae zu nennen<sup>5</sup>, und zu denen man den Grund suchte darin, quod huius generis animal toto corpore simul aperto in coitu misceatur<sup>6</sup>. Aber es fehlt völlig an Belegen, daß Muscheln als έρωτικώταται eine magische Beziehung etwa zur Erregung des έρως gehabt hätten.

Kap. 35 S. 40, 25 Helm:

calculum teretem.

Die calculi marini haben wohl in der Medizin eine Stelle<sup>7</sup>, aber im Zauber fehlen sie; oder vielmehr sie werden nicht ausdrücklich genannt. An der einen Stelle der Papyri, wo eine  $\psi \tilde{\eta} \varphi o_S$  ohne weitere Bestimmung gefordert wird<sup>8</sup>, mit deren Festhalten und Loslassen die Bindung und  $\delta \pi \delta \lambda v \sigma \iota_S$ der magischen Gottheit verknüpft ist<sup>9</sup>, hindert uns eben das Fehlen jeder näheren Definition ein bestimmtes Urteil abzugeben.

Kap. 35 S. 40, 25 Helm:

cancrorum furcas.

<sup>4</sup> O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 1349 f.; S. Reinach, Repertoire de la stat. I 321, 1343. <sup>5</sup> Plin. IX 103.

<sup>6</sup> Juba frg. 68 (FHG III 480 Müller).

 <sup>7</sup> Plin. n. h. XXVIII 124: probatissimum vero quod in ungue haeret nec defluit innocentius decoctum, praecipue cum calculis marinis (cf. Diosc. II 75; XXV p. 197 Kühn); ebenda 128 marini lapilli.

<sup>6</sup> Pap. Par. 937. <sup>9</sup> Ebenda 1048, 1057.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV. 15

145]

Ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Lond. 121, 300 K. 309 W., 374 K. 382 W.; pap. R 12 bei Wessely, Denkschr. 1893; Lond. 121, 467 K. 475 W.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Pap. Par. 2218; U. Wilcken, Arch. f. Pap.-Forsch. II 1902/3 S. 172 f.; Audollent, Def. tab. 234, 6 f., 32 f. mit Anm. Ähnliches ist verschwunden ebenda 235, 6 und 236 nach 3.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Codd. astr. VI App. 75, 4ff.; vgl. ebenda 76, 6.

Krebse haben wohl manche zauberischen Kräfte<sup>1</sup>, aber speziell die *furcae*<sup>2</sup> finden sich dabei nicht. In den Papyri dagegen erfahren wir zunächst, daß der xaqxivog das oùµ $\beta o \lambda ov$ <sup>3</sup> der Selene ist<sup>4</sup>, er ist ihr aber andrerseits auch ein  $\delta_X S q o v$ Svµlaoµa: wer der Göttin xaqxivolo  $\chi i \lambda a_S$  opfert, zieht sich dadurch ihren ganzen Haß zu<sup>5</sup>. — Damit ergibt sich uns auch hier, daß Apuleius in der Wahl seiner Beispiele nicht ganz vorsichtig war und Dinge als dem Zauber völlig fremd nennt, die es doch nicht waren.

Daß der Krebs einmal — ans astrologischen Vorstellungen heraus —  $\sigma i \mu \beta o \lambda o \nu$  der Selene ist, das andre Mal ein  $\ell \chi \mathcal{P} \rho i \nu$  $\mathcal{P} \nu \mu \ell a \sigma \mu \alpha$ , läßt sich vielleicht so vereinigen, daß, wer das  $\sigma i \mu \beta o \lambda o \nu$  in der Gewalt hat, den Gott zwingen kann, da der Gott aber sich nicht gern zwingen läßt, so wird es ihm zum  $\ell \chi \mathcal{P} \rho o \nu$  und er wird jeden strafen, der es anwendet, ohne sich durch genügende  $\sigma \nu \lambda \alpha x \pi f \rho \iota \alpha$  gesichert zu haben.

Kap. 35 S. 40. 25 Helm:

echinorum caliculos.

Gemeint sind, da von maris electamenta die Rede ist, nur die Seeigel<sup>6</sup>, bei denen die Saugnäpfe caliculi heißen<sup>7</sup>.

Anch die echini fehlen in den Zauberbüchern nicht völlig, aber die betreffenden Stellen sind unsicher; die eine im pap. Par. 2648 fällt wohl ganz weg, da im Papyrus offenbar  $\sigma_{\chi\nu\sigma\varsigma}$ steht<sup>8</sup>, bei der andern Erwähnung des  $\ell_{\chi}$   $\nu_{\sigma\varsigma}$   $\ell_{\sigma}$   $\mathcal{A}$   $d\sigma\sigma_{\eta}$ <sup>9</sup> wird er zu Helios in Beziehung gesetzt, ohne aber selbst im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rieß, Abergl. b. Pauly-Wiss. I 74, 20ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Als Ausdruck für die Scheren selten: vgl. Plin. n. h. IX 97; XI 97.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Über das Wort: Dieterich, Mithrasl. 64, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> O. Jahn, Ber. der sächs. Gesellsch., Lpz. 1855 S. 99; pap. Lond. 121, 780 K. 847 W.; Roscher, Progr. Gymn. Wurzen 1895, S. 34, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Pap. Par. 2583 = 2649; vgl. 2458, 2687.

Plaut. Rud. 297; Plin. n. h. IX 100; Lenz, Zoologie d. alten Griechen u. Römer S. 640f.; Boas, Lehrbuch d. Zoologie<sup>\*</sup> S. 146ff.; R. Delbrück bei Pauly-Wissowa V 2, 1921 Echinus 7.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Plin. n. h. IX 100; vgl. ebenda 93, 174.

<sup>\*</sup> Vgl. Wessely im Programm Hernals 1889 zu dieser Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Pap. Mimaut 208.

Zauber Anwendung zu finden<sup>1</sup>. In den Cyranides (p. 17, 8 Mély *Les lapid. grecs*) erscheint der Echinus nur als Mittel gegen Epilepsie.

Kap. 35 S. 41, 1 Helm:

lolliginum ligulas.

Vielleicht eine wegen des Anklingens von *lolliginum ligulas* gesuchte Zusammenstellung; es wären wohl abgebrochene Saugarme des Calmars darunter zu verstehen. Auch hier bietet uns das erhaltene Material keinen Anhalt für eine wirkliche Verwendung dieser *lolligines* oder ihrer Saugarme im Zauber<sup>2</sup>.

# Kap. 35 S. 41, 1. 2 Helm:

assulas, festucas, resticulas.

Die Ausdrücke sind zu allgemein, um ihnen im Zauber nachzugehen; assulae sind Splitter von Stein oder Holz<sup>8</sup>, hier ist wohl an Stein zu denken, da das Holz durch die *festucae* repräsentiert zu werden scheint<sup>4</sup>. Die *resticulae* sind Stückchen Seil<sup>5</sup>.  $\Sigma \pi \acute{a} q \imath \alpha$  sind im Zauber als Träger von Amuletten recht häufig, aber ihre Herkunft aus dem Meere ist nicht belegbar<sup>6</sup>. Dagegen ist für die *resticula* als maris eiectamentum

<sup>1</sup> Vgl. aber die Stellen bei Roscher, Selene u. Verw. 64, 252, die beweisen, daß alle derartigen *res marinae* mit der Mondgöttin zusammenhängen, die ihrerseits wieder mit dem Liebeszauber zu tun hat (codd. astrol. III App. p. 41).

<sup>2</sup> Aristot. hist. an. V 6; Plin. n. h. IX 158; Lenz, Zoologie S. 612ff.; A. E. Brehm, Tierleben X (niedere Tiere) S. 280, 284 f. — Bei den attischen Komikern spielt die *τευθίε* eine große Rolle, aber nur als Leckerbissen.

<sup>\*</sup> Πελέχημα geben die Glossen (C. Gl. Lat. II 521, 34).

<sup>4</sup> Káçços, xálaµos die Glossen C. Gl. Lat. II 71, 45; wo in den Papyri xálaµos und πόη erwähnt sind, haben sie mit dem Meere nichts zu tun; πόη ist wohl überhaupt nur ein anderer Ausdruck für βοτάναι, wie das lat. gramen (Ov. amores I 8, 7), nicht speziell unser "Gras". — Krügers festuculas ist vielleicht doch in den Text aufzunchmen, weil es die drei begrifflich eng verbundenen Worte auch formell gleichstellt, und die Silbe -ul- leicht ausfahlen konnte.

\* Vgl. die Indices bei Wessely s. v. σπαρτφ σπαρτ(ov).

• Wo einmal eine genauere Vorschrift betreffis der Herkunft des 15\* wichtig die Stelle des pap. Lond. 121, 657 W.ff.: Ποίησον  $\delta \lambda \dot{\nu} \chi \nu [\alpha \zeta' \dot{\alpha} \pi] \delta \pi \lambda \delta i ov νεναυαγηκότος<sup>1</sup>. Diese <math>\delta \lambda \dot{\nu} \chi \nu i \alpha$  müssen in maris ore repertae sein, vom Wrack herübergespült, sie entsprechen also den resticulae ganz genau; sie dienen innerhalb der πράξις (eines Liebeszwanges) dazu, durch ihr Zucken beim Brennen das Näherkommen der Geliebten anzuzeigen<sup>3</sup>.

Man könnte demnach versucht sein, auch die assulae und festucae als Stücke  $\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}$   $\pi\lambda olov$  verava $\gamma\eta\chi\dot{\alpha}\sigma_{0}$  zu fassen, sie lassen sich aber nicht nachweisen<sup>8</sup>.

Kap. 35 S. 41, 2 Helm:

[et] ostrea Pergami vermiculata.

Die Stelle muß verderbt sein. da Pergami als Bezeichnung einer Unterart von Muscheln mit Pergamon zusammenhängen müßte, das nicht am Meere liegt: auch wäre es merkwürdig. wenn eine Muschelart, die durch das ganze Mittelmeer verbreitet ist — Apuleius denkt sie natürlich an der nordafrikanischen Küste -, gerade nach Pergamon heißen sollte. Es bliebe noch die Benennung nach einem Mann namens Pergamus, aber die ostrea Pergami kommen nirgends sonst in der Literatur vor. Die Verderbnis muß in dem Eigennamen liegen, denn ostrea vermiculata passen in den Zusammenhang gut. Pergami als Dittographie aus vermiculata einfach zu streichen, ist zu gewaltsam; Trillers in tergo bringt ein Zuviel herein, eine Spezialisierung, die überflüssig ist; peregrina widerstreitet dem Sinn der ganzen Stelle, die doch gerade eine Reihe der landläufigsten Dinge aufführen will, nichts was "weit her" ist. Am ansprechendsten erscheint mir noch Helms Vermutung ne ostrea pergam vermiculata, besonders weil das et, das wir heute in  $\varphi$  lesen, in der sonst asyndetisch ge-

<sup>3</sup> Die Stelle Apul. Met. III 17, wo von Pamphile gesagt wird, instruit feralem officinam, omne genus aromatis et ignorabiliter lamminis litteratis et infelicium navium durantibus damnis defletorum sepultorum etiam cadaverum expositis multis admodum membris verliert ihre Beweiskraft für unsere Frage, wenn man mit Helm (S. 65, 6) [n]avium schreibt und nach durantibus Komma setzt. Aber diese Änderung ist wohl unnötig.

Fadens gegeben wird, ist nicht das Meer genannt. Vgl. pap. Lond. 121, 209 W. <sup>1</sup>-yoros pap.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Ovid. epist. her. XVIII (XVIIII) Hero v. 151 f.

bauten Reihe ziemlich ungerechtfertigt, und die Textänderung pergam aus pergami minimal ist<sup>1</sup>.

Das Beiwort vermiculatum hilft uns auch nicht weiter<sup>2</sup>, man muß das Ganze in der Schwebe lassen.

Kap. 35 S. 41, 2. 3 Helm:

muscum et algam.

Die Glossen umschreiben beides mit  $\beta \varrho i \sigma r$ ,  $\varphi \bar{\upsilon} \pi \sigma \varsigma^{8}$ , die mehrfach nebeneinander als  $\partial \pi \sigma \beta \lambda i \mu \alpha \tau \alpha$   $\partial \alpha \lambda i \sigma \sigma \eta \varsigma$  genannt werden<sup>4</sup>, aber in dem uns erhaltenen magischen Material nicht vorkommen<sup>5</sup>. Zur Anführung der *alga*, die niemand *pretio impenso* zu bekommen suchen wird, hat den Apuleius vielleicht außer dem frostigen Scherz, den er sich nachher mit dem Namen leistet<sup>6</sup>, auch das römische Sprichwort *vilior alga* veranlaßt<sup>7</sup>.

Kap. 35 S. 41, 8 Helm:

de mari spuria et fascina.

Die beiden Ausdrücke<sup>8</sup> finden sich, soweit wir sehen können, als Namen für Seetiere in der Literatur sonst nicht,

<sup>1</sup> Fraglich bleibt dann noch, ob eine Abfolge *ne... pergam, denique* bei Apuleius möglich ist. Soweit ich sehen kann, sind bei Apuleius überall da, wo eine längere Aufzählung mit *denique* geschlossen wird, alle einzelnen Glieder gleich gebaut; vgl. Apol. XVIII p. 22, 19ff. H.: *si Publicola ... si Atilius Regulus . . . si denique omnes illae veteris prosapiae consulares.* Ähnl. XXII p. 26, 10; LXXIX p. 88, 10ff.; LXXXI p. 89, 24f.; XCV p. 105, 2; de Deo Socr. V; Met. III 1 p. 52; III 12 p. 61; IV 19 p. 89; IV 27 p. 95; V 5 p. 107; VIII 7 p. 182; IX 17 p. 215; X 15 p. 247 Helm.

\* Die Glossen geben σκωληκόβοωτον (C. Gl. Lat. II 434, 36); vgl. Acta Apost. XII 23. S. auch Lucilius ed. Marx zu v. 85.

<sup>a</sup> C. Gl. Lat. II 131, 56; 473, 45; 496, 20.

<sup>4</sup> Schol. Oppian hal. I 123; Theophr. hist. plant. IV 6, 2, 6; Aristot. hist. an. VIII 20, 14; VI 13, 6.

<sup>6</sup> Nur in chemischen Rezepten wird  $\varphi \tilde{v} x o c$  gebraucht, so im pap. Lugd. Z 12, 40; 13, 5. Vgl. Wessely, Denkschr. 1888 S. 204. Man kann aber daran erinnern, daß die Koralle, Trägerin vieler magischen Eigenschaften, den Alten als versteinerter Seetang galt (Lith. Orph. 510 ff. Abel; epit. lith. orph. p. 164, 24 Mély). <sup>6</sup> S. 41, 10 Helm.

Otto, Sprichwörter d. Römer 58, S. 13; Thes. ling. lat. I 1543, 23ff.
 Spurium als aldolov yvraixós: Plut. aet. rom. 103 p. 288f. (II 313,

22 Bern.); Isidor Orig. IX 5, 24; Walde, Lat. etym. Wb. S. 591. Rieß bei

149]

[150

daß es aber die richtigen Namen für die oben veretilla und virginal genannten Tiere sind, könnte man daraus schließen, daß wir bei Apuleius an unserer Stelle lesen: dicitis, "ihr sagt". Es fragt sich allerdings, ob man dieses dicere so sehr pressen darf, daß der Sinn herauskommt, die Ankläger hätten eben diese Namen selbst für die res marinae gebraucht. Wir werden nicht mehr entscheiden können, ob man sie veretilla und virginal nannte oder spurium und fascinum, oder wie sonst.

Kap. 35 S. 41, 10 Helm:

qui minus possit ex eodem litore calculus ad vesicam, testa ad testamentum, cancer ad ulcera, alga ad quercerum?

Apuleius gibt nun Beispiele für den Unsinn einer Anwendung der nominum similitudo. Er greift ein paar der von ihm selbst eben angeführten res marinae heraus. Die erste Gleichung entsteht durch den Doppelsinn von calculus, das jeden gewöhnlichen Stein bezeichnen kann, speziell aber auch die calculi vesicae, die Harnsteine<sup>1</sup>. Die Volksmedizin hat diese Folgerung, daß Kieselsteine gegen Harnsteine gut seien, nicht gezogen, wohl aus dem einfachen Grunde, weil es nicht leicht ist, eine Art ausfindig zu machen, wie man Kieselsteine gegen ein inneres Leiden als Medikament verwenden soll<sup>2</sup>.

Ganz widersinnig ist die zweite Gleichung: testa ad testamentum, wenn nicht etwa diese Etymologie gewählt wurde,

<sup>1</sup> Plin. n. h. XI 208; XX 23, 109, 234, 240, 248; XXI 173; XXII 54; XXIII 153; XXVIII 212; XXXII 102; [Plin.] medicina 61, 15 ff. Rose. Die Parallelstellen aus griechischen Medizinern bei Jan - Mayhoff; vgl. Eulenbarg, Realenz. der gesamten Medizin III <sup>a</sup> (1885) S. 51; Meyers Konversations-Lexikon VIII (1904) S. 826.

\* Vgl. aber Ps. Dioscurides 36 (Mély, Lapid. grecs 1898 p. 183, 16): λίθος δαλος λείος πινόμενος μετ' σένου λευκοῦ καὶ λεπτοῦ τοὺς ἐν κύστει λίθους θρύπτει ίκανῶς. Ähnl. 183, 18 ff.

Pauly-Wissowa I 2 S. 1985, 40 erwähnt die Sitte des Tragens der *steis* als cunnus ohne Angaben von Belegen. Fascinum als männl. Geschlechtsteil: Petron sat. 92 S. 63, 16; 138 S. 105, 11 Bücheler; Carm. Priap. 28, 3 S. 142 Bücheler; 79, 1 S. 157 B.; Augustin. c. d. V 19; Tertull. apol. 25 (I 221 Ochler), adv. nat. II 11 (I 378 Ochler); Arnob. adv. nat. IV 7; Wissowa, Bel. u. Kultus d. Römer 195, 11; Fr. Schwally, Orient. Studien f. Th. Nöldeke, Gießen 1906, I 419; Walde, Lat. etym. Wb. S. 209.

um durch ihre Lächerlichkeit eine näherliegende, für Apuleius und seinen Liebeszauber viel gefährlichere im Gedächtnis der Hörer und Leser nicht aufkommen zu lassen, nämlich die Beziehung zu *testis, testiculus*<sup>1</sup>.

Völlig vergriffen hat sich Apuleius im nächsten Beispiel, wenn er die Heilkraft des cancer gegen ulcera ins Gebiet der Fabel verweist. Die Provinzler von Nordafrika werden um 150 im Durchschnitt geistig nicht viel höher gestanden haben, als 100 Jahre früher Plinius<sup>2</sup> und 1700 Jahre später der süddeutsche Bauer<sup>3</sup> oder der moderne Kulturmensch, der sich für schweres Geld "Das siebenmal versiegelte Buch der größten Geheimnisse" kommen läßt<sup>4</sup>. Für alle ist aber die Wirkung des Krebses gegen Krebs etwas unbedingt Wirkliches, und wenn selbst Apuleius persönlich über solche medizinischen Ansichten hinaus gewesen sein sollte, so war gerade dieses Beispiel recht wenig geeignet, die Methode seiner Ankläger lächerlich zu machen.

Das letzte Beispiel dagegen, alga ad quercerum, können wir in der Volksheilkunde nicht nachweisen. Der Grund wird der sein, daß die zugrunde liegende Ideenverbindung zu verwickelt ist: die Namensähnlichkeit geht nämlich nur indirekt durch eine im Begriff des quercerum liegende Eigenschaft, das definiert wird als febris acris ac vehemens, quae cum magno frigore solet venire<sup>5</sup>. Dieser Begriff des frigidum muß in Gedanken erst durch den aequipotenten des algidum ersetzt werden, ehe man die Etymologie zu alga<sup>6</sup> vornehmen kann.

<sup>4</sup> Einen lebenden Krebs, dem die Scheren festgebunden sind, auf das Geschwür zu binden, bis er warm (oder tot) ist, verordnen: "6. und 7. Buch Mosis oder der magisch-sympathetische Hausschatz", Philadelphia ohne Jahr S. 60, 99, und "das siebenmal versiegelte Buch", herausg. von der Verlagebuchhandlung Ph. Hülsemann in Lps., ohne Jahr S. 43.

<sup>b</sup> C. Gl. Lat. IV 158, 10; vgl. Festus 343 Ponor; Walde, Lat. etym. Wb. S. 508f.; Hildebrand zu unserer Stelle.

• Walde, Lat. etym. Wb. S. 18.

151]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Walde, Lat. etym. Wb. S. 625.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. h. XXXII 134: Carbunculos et carcinomata in muliebri parte praesentissimo remedio sanari tradunt cancro femina cum salis flore contuso post plenam lunam et ex aqua inlito. Vgl. Diosc. II 11 (XXV p. 173 Kähn). <sup>3</sup> Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 477 S. 822.

### Adam Abt

Daraus, daß Apuleius nur diese nominum similitudines anführt, wird man nicht schließen dürfen, daß er einen besonderen Grund gehabt hätte, die andern oben genannten Begriffe mit solchen etymologischen Verknüpfungen zu verschonen; das verfehlte cancer ad ulcera beweist schon, daß des Rhetors Unkenntnis in diesen Dingen ziemlich weitgehend war.

Kap. 38 S. 44, 5 Helm:

magica nomina Aegyptio vel Babylonico ritu.

In Ägypten hat sich Pythagoras seine geheime Weisheit geholt (Apul. Flor. II 15; Lukian, Bion prasis 3; R. Reitzenstein, Hell. Wundererz. 43), und wenn Christus Taten vollbringt, die Juden und Heiden nicht begreifen können, so hat er eben Zaubermacht aus Ägypten mitgebracht, wohin ja seine Anhänger ihn geflohen sein ließen<sup>3</sup>. Bei Lukian finden wir einen  $\Lambda l \beta v_S \, dr \eta_Q \, \sigma o \phi \delta S$ , der sich auf sympathetische Kuren versteht<sup>4</sup>, ein ägyptischer Magier Pankrates kommt ebendort

<sup>9</sup> Vgl. [Quint.] decl. X 2 p. 190, 25; 15 p. 201, 15 Lehnert; Lucian serm. mer. 4, 5; Philops. 9; Heliod. Aeth. IV 14 p. 175, 30 Bekker; Euseb. praep. ev. V 10 p. 198c (I 230, 25 ff. Dind.), V 9 p. 196d (I 228, 24 D.). Im demotischen Papyrus (Griffith-Thompson) sind Beschwörungen oft griechisch geschrieben; Latein und Hebräisch spielt im modernen Zauber eine Rolle. Vgl. Davidsson, Ztschr. d. Ver. f. Volksk. XIII 1903, S. 162; U. Kehr, Quaest. mag. spec. 14, 3-5; Maury, Magie S. 65.

<sup>8</sup> Arnob. adv. nat. I 43; die gleiche Auffassung soll auch der Talmud vertreten. <sup>4</sup> Luc. Philops. 7.

226

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Blau, Altjüd. Zauberwesen 38, 42, 44; W. Budge, Egypt. magic, London 1899 p. 4, 11. Ps. Cyprian in der Confessio 4 lernt seine geheimen Kenntnisse auch in Ägypten und Babylonien. S. Lith. orph., Articles complémentaires bei Mély, Lapid. grecs 1898 p. 171, 28 f.: τοῦτον (sc. λίθον λεπαφαίον) δέ φασι καὶ τοὺς ἐν Αἰγύπτῷ καὶ Βαβυλῶνι μάγους πεφὶ πολλοῦ τίθεοθαι.

vor 1. βίβλοι Alyunniazol heißen die Zauberbücher 2. und während das Gespenst im Hause zu Korinth andern die Hälse umgedreht hat, weicht es dem Arignotos, als dieser alyuntia Cur th quif auf es losgeht<sup>8</sup>. Auch unsere Papyri ägyptisieren sehr stark, sie sind ja auch nicht im Mutterland entstanden, sondern auf ägyptischem Boden. Nicht nur. daß die ägyptische Götterwelt vielfach für die griechische eingetreten ist, nein, auch die Rezepte erhalten eine größere Würde und Autorität, wenn gleich dazu gesagt wird: so macht man's in Ägypten<sup>4</sup>, wenn ihr ursprünglicher Empfänger ein ägyptischer König war<sup>5</sup>; es genügt nicht, daß eine Reihe von dróuara lepá sich dadurch als ägyptisch dokumentiert, daß der Name des Osiris sich mehrmals darin wiederholt und daß Horus. Anubis darin vorkommen: damit sie recht ehrwürdig und kräftig werde, muß sie von Hermes Trismegistos selbst im Tempel von Heliopolis angeschrieben worden sein, und das legoylugizol, yoáuuagir<sup>6</sup>.

Weniger als Ägypten tritt in den Papyri Babylon hervor, dessen Chaldaei<sup>7</sup> mehr Bedeutung für die Astrologie hatten<sup>8</sup>. Freilich stammt ein Teil des Geheimwissens des Pythagoras auch von ihnen<sup>9</sup>, und Lukians Menipp vertraut sich einem Chaldäer zur Reise in die Unterwelt an <sup>10</sup>, der dann auch richtig seine  $\beta \alpha \varrho \beta \alpha \varrho \iota \alpha \dot{\alpha} \dot{\sigma} \delta \nu \mu \alpha \iota \alpha \dot{\alpha} \pi \sigma \lambda \upsilon \sigma \delta \lambda \lambda \alpha \beta \alpha$ babylonico ritu herbetet. Ein Babylonier ist es auch, der bei Lukian mit "alten Büchern" und "sieben heiligen Namen" das giftige Gewürm von einem Grundstück verjagt<sup>11</sup>.

<sup>1</sup> Ebend. 34 ff. Er ist nach Wünsch identisch mit dem pap. Par. 2447 genannten Pachrates, die Zeit ist die gleiche (Hadrian), und der  $\pi \rho o \varphi i \pi \eta s$ *Hλουπόλεωs* stimmt zu dem *Γερογραμματεύs*, der Ägypter ist, also einen äg. Namen besaß, und von Memphis nach Theben fährt. (Reitzenstein Hellen. Wundererz. S. 5, 2 setzt beide offenbar auch gleich, ohne Belege zu geben.)

\* Philops. 31.

<sup>3</sup> Ebenda, vgl. 57 und Wünsch, Sethian. Verfluchungst. 80; Euseb. praep. ev. V 10 p. 198 cd (I 230, 25 ff. D.). <sup>4</sup> Pap. Par. 2967.

<sup>3</sup> Pap. Par. 154 ff. Nephotes an Psammetich, den ἄριστον σοφιστήν.

<sup>e</sup> Pap. Par. 885 ff.; ich teile die Stelle weiter unten mit.

<sup>7</sup> Maury, Magie p. 23ff.; 36, 2.

\* Codd. astrol. indices unter Chaldaei. Apul. Met. II 12, 13.

<sup>9</sup> Apul. Flor. II 15; Reitzenstein, Hell. Wundererz. S. 44.

<sup>10</sup> Luc. Menipp. 9.

<sup>11</sup> Philops. 12; R. Reitzenstein a. a. O. S. 3f. Man darf auch an den

153]

Das Hebräische, das als drittes Element im Zauber auftritt<sup>1</sup>, nennt Apuleius nicht, weil Zauberworte *Hebraeorum riku* anders klingen würden.

Kap. 38 S. 44, 6 Helm:

σελάχεια μαλάχεια μαλαχόστραχα eqs.

Die Namenreibe ist recht geschickt gewählt, wenn man bedenkt, daß sie den Eindruck der öróµara µayıxá machen Man vergleiche etwa die Eria dróuara, & Erpayer Er 80]]. Ηλιουπόλει δ Τρισμέγιστος Έρμης Γερογλυφικοῖς γράμμασιν?: αρβαχωριφ · μηνιαμ · ωβαωβ · αβνιωβ · μηριμ · βαΐαξ · χενωρ · ωνιμ. ωρα. ωρησιου. ουσιρι. πνιαμουσιρι. φρηουσιρι. ωριουσιρι· ναειωρουσιρι· μηνιμουσιρι· μνηχουσαρι· φληχουσιρι· πηληλουσιρι ωνιωραβχουσιρι ανιωβουσιρι αμηαουσιρι ανωρουσιρι αμηνηφηουσιρι· αμηνιουσιρι· ξωνιωρ· ηουσιρι, wo besonders im zweiten Teil die endlosen Zusammensetzungen mit dem Osirisnamen gut stimmen zu den Endungen der von Apuleins angeführten Wörter - $\alpha$ , - $\omega\tau\alpha$ , - $o\delta\alpha$ , - $\epsilon\iota\alpha$ ; das Nebeneinander von μαλάχεια μαλαχόστραχα findet sein Gegenbild in μηνιαμ μηριμ, ωβαωβ αβνιωβ. Eine den σελάχεια μαλάχεια ähnliche Gruppe steht im pap. Lugd. I I 4 μερλιγια, βαρεια. Für längere Reihen von ähnlichem Klang vergleiche man pap. Par. 234: αμουν, αυανταυ, λαιμουταυ, ριπτου, μανταυι, ιμαυτου, λαντου, λαπτουμι, ανχωμαχ, αραπτουμι. Oder pap. Lugd. I IV 9: 9αρ9αρ, θαμαρα, θαθα, μομμομ, θαιαβωθα, απρανου, βαμαληα, χρ.θνα, βουσουληθ, ρομβρου, θαραηλ, αλβανα, βρωχρηξ, αβραναζουχηλ. Pap. Lond. 121, 681 K. 747 W. ff.: ενμιγαδων: δρθω: βαυβω: νοηρ: χοδηρε: δοσηρε: συρε: συροε: σανχιστη: δωδεχαχιστη: αχρουροβορε: χοδηρε: δινωτου: χουμεναντα: δουβιθα: νουμιλα:  $\pi \epsilon \rho \phi \epsilon \rho o \ldots \alpha \rho o \upsilon \omega \rho \eta \varsigma : \alpha \rho o \upsilon \eta \varsigma^8$ .

"assyrischen Fremdling" denken, dem Simaitha die wirksamsten gúguana verdankt: Theorr. id. II 162.

<sup>1</sup> Man braucht nur an Gottes- und Engelnamen zu erinnern. Luk. Alex. 13; Reitzenstein a. a. O. S. 135/6.

<sup>2</sup> Pap. Par. 885-895. Über Assonanzen in Zauberformeln: vgl. M. C. Sutphen, Magic in Theocritus and Vergil, Studies in honour of Gildersleeve, Baltimore 1902, S. 318 f.

<sup>3</sup> Vgl. pap. Lugd. I. III 6 ff.; V 15 ff.; V 25 ff.; IX 5 ff.; A. Dieterich,

228

[154

Man kann sich natürlich Reihen solcher Zauberworte denken, die als alyvariori und  $\beta \alpha \beta \nu \lambda \omega \nu i \sigma i$  gingen und sich noch enger an Apuleius' Fischklassen im Klang anschlossen.

Kap. 40 S. 46, 8ff. Helm:

quid enim ... si ... remedia ex piscibus quaero?

Über Verwendung von Fischen zur Herstellung von Heilmitteln ist zu vergleichen: Plin. n. h. XXXII 13 ff., dazu die Parallelstellen in der Mayhoffschen Ausgabe; dann Marcelli medicina ex piscibus (Poet. buc. et didact. graece et latine, Parisiis Didot 1862; Oppiani et Nicandri quae supersunt, Marcelli Sidetae frg. ed. F. S. Lehrs, p. 169—171). Einzelnes steht in den *medicinis ex Gargilio excerptis* (in der Ausgabe der pseudoplinianischen Medicina von Rose) S. 209, 12.

Kap. 40 S. 46, 16 ff. Helm:

veteres quidem medici etiam carmina remedia vulnerum norant, ut Homerus docet, qui facit Ulixi de vulnere sanguinem profluentem sisti cantamine.

Homer, der hier als Zeuge aufgeführt wird, berichtet nur die Tatsache, daß das Blut durch Besprechen gestillt werde<sup>1</sup>. Wir können heute auf Grund des von verschiedenen Völkern und Zeiten stammenden Materials auch noch sagen, wie eine solche Besprechungsformel ungefähr ausgesehen hat. Bei Heim in den Incantamenta ist ihrer eine ganze Reihe zusammengestellt<sup>2</sup>, von denen eine größere Anzahl die Form

<sup>1</sup> Vgl. Heliod. Aeth. IX 21 p. 265, 23 ff. Bekker: ἐπασιδή (αἶμα) ἐπέσχε.
 <sup>2</sup> Heim, Incant., Fleckeis. JJ. Suppl. XIX S. 466 ff. no. 8, 87, 90, 91, 97, 110, 111, 122, 165, 177, 186, 188, 220, 229, 231; S. 555 aus cod. Engelberg. 45 fol. 157; S. 556 aus einem cod. Sangall.; ders., de rebus magicis Marcelli medici (Schedae phil. H. Usener a sod. sem. oblatae 1891) p. 123 f.; vgl. Welcker, Epoden u. das Besprechen, Kl. Schriften III 64 f.; ders., Wundheilkunst d. Heroen, ebenda S. 27 ff.; B. Reitzenstein, zwei hellen. Hymnen, Arch. f. Relw. VIII S. 167 ff., bes. S. 168; E. Rohde, Psyche II<sup>a</sup> 77, 1; Maury, Magie et astrolog. p. 50, 2.

155]

.

t

Fleckeis. JJ. Suppl. XVI S. 768/9; Kopp, Pal. crit. III lib. II cap. V p. 406 ff.; Kenyon, Index of magical words (Greek Papyri I p. 255 ff.); Wessely's Ephesia grammata, Progr. Franz-Josephs-Gymn. Wien. 1886; Wünsch, Def. tab. p. 51; ders., Zaubergerät aus Pergamon S. 12, 13, 16, 30, 31, 37.

## Adam Abt

der historiola, wie es Heim nennt, aufweist. Ich wähle als Beispiel einen schon christlichen Blutsegen, der im Catalogus codd. astrol. veröffentlicht ist (VI App. p. 88, 2 ff.)<sup>1</sup>.  $\Pi \varrho \delta_{5}$  tò στήσαι αίμα εἰπὲ οὕτως· ἐκ τῆς ἀβεοχίας τοῦ ἁγίου 'Ηλία ἔτη τρία οὐρανός οἰκ ἕβεξεν· ἔτη τρία καὶ μήνας ἕς δ οὐρανός ἀπὸ χαλκοῦ καὶ ἡ γῆ ἐσιδηρώθη<sup>2</sup>. ἀλλὰ ἀπόστειλον τὸν ἄγγελόν σου τὸν 'Ραφαὴλ καὶ ὅῆσον καὶ βούλωσον τὰς φλέβας τοῦ ὄούλου τοῦ θεοῦ τοῦ ἀεῖνος εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἁγίου πνεύματος νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας.

Es war also ein Analogiezauber. Gott oder der Heros hatte schon einmal seine Macht im Aufhalten eines Flusses oder im Stillen einer Blutung gezeigt: indem man diese Begebenheit wiedererzählt, sie gewissermaßen der Gottheit wieder ins Gedächtnis zurückruft, erzwingt man von ihr eine gleiche Machtäußerung<sup>3</sup>. Wir haben dieses späte Beispiel herausgegriffen, weil das ältere Material bei Heim leicht zu finden ist, und unsere Zauberpapyri merkwürdigerweise kein Beispiel eines Wundsegens bieten. Das ist entweder reiner Zufall, oder aber die Zauberpapyri rechnen die Blutbesprechung gar nicht zum "höheren" Zauber, den sie übermitteln wollen<sup>4</sup>.

Daß die Form des Götterzwangs durch die Anwendung der Historiola eine allgemeine primitive Denkform ist, zeigen auch die ältesten Beispiele deutschen Blutsegens, so der zweite Merseburger Zauberspruch<sup>5</sup> und die Straßburger Blutsegen<sup>6</sup>. Noch bis heute setzt sich ja die Blutbesprechung in derselben Weise fort, wie die ausgiebigen Zusammenstellungen O. Ebermanns zeigen<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> Vgl. ebenda p. 88, 15 ff.

<sup>a</sup> Aus Lucas IV 25; III. Kön. 17, 1 und 18, 1 wissen nur von "mehr als 3 Jahren".

<sup>8</sup> So betrachtet ist obige Formel vielleicht kein ganz gutes Beispiel; die strenge Analogie: "Wie du den Himmel auf Bitten des Elias verschlossen hast, so verschließe die Ader", ist in der sprachlichen Form nicht mehr ganz klar.

<sup>4</sup> Aus dem Griffth-Thompson pap. habe ich mir als Beispiele col. V verso (I) p. 177 und (9) p. 177 notiert, wo es sich aber beide Male um Menstruationsblutungen handelt.

<sup>5</sup> W. Braune and. Lesebuch <sup>5</sup> 1902 S. 83, Literatur S. 183.

<sup>6</sup> Koegel, Pauls Grundriß d. germ. Phil. II 1 S. 164, § 7, 6.

<sup>7</sup> Blut- und Wundsegen in ihrer Entwicklung, Palaestra, herausg. v.

230

# Kap. 41 S. 47, 20 Helm:

an hariolis licet iocinera rimari, philosopho contemplari non licebit, qui se sciat omnium animalium haruspicem, omnium deum sacerdotem?

Die harioli werden gewöhnlich von den haruspices unterschieden als eine Klasse von geringerem Ansehen<sup>3</sup>, obwohl die Etymologie auf Identität mit haruspex führt<sup>3</sup>. Man wird nicht annehmen dürfen, daß hier Apuleius sich so nebenbei über die staatlich anerkannten<sup>4</sup> haruspices abfällig äußern wolle, sondern das Wort hariolus ist nur aus stilistischen Gründen gewählt, um nicht haruspex wiederholen zu müssen.

Brandl-Schmidt XXIV (1903); Grimm, Germ. Myth.<sup>4</sup> Anh. S. 501, XXXII; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 108 f.; Wuttke-Meyer<sup>8</sup> § 230, 384, 518; Vogt-Siebs, Schlesiens volkst. Überlieferungen II 2 § 671 S. 288; Hess. Blätter f. Volksk. I 272; II 152; III 242 unter Blutsegen, Blutstillung IV S. 12; Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. VII (1897) S. 56, IV; XIII (1903) S. 163, 166, 230; XVI (1906) S. 172.

<sup>2</sup> Vgl. Plaut. Amphitr. 1132 (Lindsay): hariolos, haruspices mitte omnes, wo Amph. nur den Tiresias gerufen hatte, der kein haruspex ist. S. s. Miles 693 (Lorenz III<sup>\*</sup> p. 147 zu v. 692) wo praecantatrici, coniectrici und haruspicae sicher nicht gleichbedeutend sind, also auch nicht das dazwischen stehende hariolae; Poen. 791; Rud. 326 mit Sonnenscheins Anm. zu diesem Vers (S. 105 der Ausgabe 1891) Cato de agricult. V 4; Merguet, Lex. zu Ciceros philos. Schriften II (1892) p. 136; Vulg. Daniel I 20; II 2, 10, 27, dazu Behrmann in Nowacks Handkom. zum A. T. III 3, 2 p. 7; Mommsen, Röm. Strafrecht 862, 6. — G. Blecher, De extispicio (Relw. Versuche u. Vorarb. II 3) hat kein Beispiel für Gleichsetzung von hariolus mit haruspex.

<sup>8</sup> Walde, Lat. etym. Wb. 282.

<sup>4</sup> Bouché-Leclercq bei Daremberg-Saglio III 1 p. 17, 2; p. 30 col. 2, 19—21; Marquardt-Wissowa, Röm. Staatsverw. III<sup>3</sup> (1985) 410 ff.; Wissowa, Rel. u. Kultus p. 469 ff. 232

## VIERTER ABSCHNITT

# Die homines incantati oder zwei Fälle von Epilepsie

### Kap. 42-53 S. 49, 3-59, 16 Helm.

Die Anklage behauptete. Apuleius habe in Gegenwart von Eingeweihten, umgeben von magischem Apparat über einen puer einen Zauberspruch gesprochen, der den Sklaven - denn ein solcher, nicht ein Kind war von den Gegnern gemeint<sup>1</sup> — sofort leblos zu Boden gestreckt habe; später sei er wieder zu sich gekommen und habe von allem, was mit ihm vorgegangen, nichts gewußt<sup>2</sup>. Die Ankläger machten sich anheischig, aus den Sklaven des Angeklagten noch mehr über diesen und ähnliche Fälle herauszubekommen und ließen sie darum mit vorladen<sup>8</sup>. Weiter gaben sie an. daß Apuleius nicht nur an Sklaven, denen gegenüber ihm ja unumschränktes Herrenrecht zustand, sondern auch an einem freien Weibe seine Künste geübt habe unter dem Vorgeben, sie von einer Krankheit heilen zu wollen<sup>4</sup>. Apuleius leugnet beides: im Falle des puer liege ein absichtliches Mißverstehen eines Falles von Epilepsie vor<sup>5</sup>, und auch jenes freie Weib sei mit der gleichen Krankheit behaftet gewesen; was er mit ihr gesprochen, habe rein medizinische Zwecke verfolgt<sup>6</sup>.

- <sup>5</sup> Kap. 43 S. 50, 23 ff.
- Kap. 48 S. 55, 10; 51 S. 57, 22 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das geht aus den fünfzehn servi hervor, die Kap. 44 S. 51, 15 ff. genannt werden, und zu denen Thallus gehörte; farner aus dem Gegensatz zur mulier libera Kap. 48 S. 55, 3. <sup>2</sup> Kap. 42 S. 49, 4 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kap. 44 S. 51, 15ff.

<sup>4</sup> Kap. 48 S. 55, 3 ff.

Fragen wir, auf welcher Seite wohl die meiste Wahrscheinlichkeit für die richtige Erklärung liege, so müssen wir Apuleius zugeben, daß eine magische  $\pi\rho\bar{\alpha}\xi_{i\varsigma}$ , die mit großem Apparat vorgenommen vor conscii, die also die Macht des Magiers schon kennen, nichts anders zur Folge hat als ein Niederstürzen und Wiedererwachen des Mediums, einfach sinnlos ist. Daß ferner die Ankläger mit den von ihnen selbst vorgeforderten vierzehn Sklaven nichts anzufangen wußten und auch offenbar es unterlassen hatten, jenes Weib als Zeugin vorladen zu lassen, spricht dafür. daß man in diesem Punkte wohl zu weit gegangen war. Es wäre auch mehr als sonderbar. wenn - die Richtigkeit der Deutung des Falles auf magische Künste vorausgesetzt - Apuleius zufällig zur Zeit der Verhandlung einen fallsüchtigen Sklaven zur Hand gehabt haben sollte, den er an Stelle des puer incantatus hätte unterschieben Jedenfalls war dem Rhetor wieder einmal nichts können. nachzuweisen, und so behandelt er denn diesen Punkt der Anklage ganz spielerisch, er spielt, um wenigstens etwas aus der Sache machen zu können, mit dem Ausdruck puer, den die Kläger als "Sklave" gemeint hatten, den aber er bald als "Knabe", bald als "Sklave" faßt, wie er ihn gerade brauchen kann.

Den Einwand, daß Apuleius in der Bearbeitung der Rede die Sache zu seinen Gunsten gedreht habe etwa durch Streichung von Zügen, die von der Klageschrift betont worden wären, glaube ich hier nicht anerkennen zu sollen. Denn, wie wir sehen werden, bedient sich der antike Zauberer und der Magier späterer Zeiten der Medien fast ausschließlich zu divinatorischen Zwecken; es lag für die Gegner nahe, diesen Zweck auch für unsern Vorgang anzunehmen, auch wenn sie ihn nur fingiert hätten. Sprachen sie sich aber nach dieser Richtung deutlicher aus, so konnte Apuleius diesen Punkt wohl in der Rede, die er als Buch ins Publikum hinausgehen ließ, einfach verschweigen. Aber man wird nicht annehmen dürfen, daß er ihn seinen Lesern unterschlägt und dann eben diesen Zug selbst einführt, um spöttisch darzutun, daß die Gegner, wenn sie etwas hätten ausrichten wollen, doch gerade das nicht hätten vergessen dürfen.

233

Kap. 42 S. 49, 3ff. Helm:

confinzere puerum quempiam carmine cantatum remotis arbitris, secreto loco arula et lucerna et paucis consciis testibus, ubi incantatus sit, corruisse postea nescientem sui excitatum.

Ich habe schon erklärt (S. 159), daß eine Zauberhandlung, die keine weitere Wirkung habe als eine Ohnmacht des Bezauberten, überhaupt als solche nicht zu verstehen sei. Dem scheinen die apokryphen Petrusakten gegenüber zu stehen, die ein Niederstürzen eines *puer incantatus* und ein Wiedererwecken zu berichten wissen<sup>1</sup>. Producit autem praefectus unum de suis alumnis et ad Simonem sic dixit: hunc accipe, morti trade. Petro dixit: tu vero resuscita eum. et ad populum praefectus dixit: vestrum est nunc iudicare, qui ex illis acceptus sit deo, qui mortificat et vivificat. et continuo Simon ad aurem pueri locutus est et sine voce fecit tacere et mori.

Petrus und Simon streiten sich vor einem römischen Präfekten und einer großen Zuschauermenge herum, wer der Prophet und wer der Schwindler sei; da jeder behauptet, göttliche Kraft zu besitzen, veranstaltet der Präfekt ein Gottesurteil, um der Menge endlich Klarheit zu schaffen; er tut dasselbe, um den vertrauenswürdigeren Gott festzustellen. was bei einem ähnlichen religiösen Dilemma der Prophet Elias getan hat<sup>2</sup>. Von all dem ist unsere Apuleiusstelle das gerade Gegenteil. Kein zufälliger Streit, sondern vorbereitete Zauberhandlung, kein Tribunal eines Prätors, sondern ein wohlverwahrtes Zimmer, nicht in Gegenwart einer großen Volksmenge. sondern im Beisein weniger erlesener Zunftgenossen; und da sollte Apuleius vor einer Schar Wissender nichts Besseres vorzuführen gehabt haben, als daß es seiner Zauberkraft gelingt, einen Menschen niederzustrecken? Man hat noch am Ende des 16. und 17. Jahrhunderts in Amsterdam und Horn plötzliches Niederstürzen von Personen, die dann Verzerrungen erleiden und, wenn sie wieder zu sich kommen, von all dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acta Apostol. apocrypha I (Lipsius) p. 72, 27 cap. XXV.

<sup>\*</sup> III. Kön. Kap. 18 v. 19-40.

### Die Apologie des Apuleius

161]

nichts wissen, für Wirkung von Zauberei gehalten<sup>1</sup>, geradeso, wie Tertullian *daemones catabolici* im Dienste der Magier kennt<sup>2</sup>, aber diese *catabolici* dienen der Divination, und die Amsterdamer Waisenkinder haben ihre Zustände zu jeder Zeit bekommen, nicht bloß auf besondere *incantatio* hin und nicht nur umgeben von magischem Apparat.

Alle Einzelheiten, die Apuleius gibt, werden dagegen verständlich, wenn man annimmt, daß man wirklich einen Divinationszauber hat andeuten wollen, es aber unterließ, die weitere Wirkung des *carmen*, die Weissagung, mit anzuführen, vermutlich, weil der Stadtklatsch darüber nichts sagte.

· Beispiele der Papyri mögen dartun, wie man sich einen Zauber zu denken hat, bei dem die wesentlichen Züge der apuleianischen Beschreibung wiederkehren<sup>8</sup>.

Μαντεΐον Σεφαπικόν ... παιδός ἐπὶ λύχνου καὶ φιάλης <sup>4</sup> καὶ βάθφου<sup>5</sup>. Eine lange Incantatio (v. 11—30) leitet die Handlung ein, dann heißt es weiter: Ἐἀν εἶπη (sc. δ παῖς) ὅτι· χφηματίζω, λέγε· εἰσεφχέσθω ὁ θφόνος τοῦ θεοῦ<sup>6</sup>... εἰςενεχθήτω ὁ θφόνος. ἐὰν οὖν ὑπὸ τεοσάφων ἀνδφῶν βαστάζηται<sup>7</sup>, σὺ ἐφώτα τἰ ἐστεφανωμένοι εἰσὶ καὶ τἰ πφοάγει τοῦ θφόνου· ἐὰν λέγη ἑλαίας<sup>8</sup> ἐστεφανωμένοι εἰσὶ, καὶ· θυμιατήφιον πφοάγει, ἀληβε[ύει δ] παῖς. (v. 40) ἀπόλυσις· χώφει, κύφ[ιε], εἰς τὸν ἴδιον κόσμον καὶ εἰς τοὺ[ς ἰ]δίους θφόνους, εἰς τὰς ἰδίας ἀψεῖδα[ς] καὶ διατήφησόν με καὶ τὸν παῖδα τοῦτον ἀπημάντους ἐν ὀνόματι τοῦ ὑψίστου θεοῦ σαμασφηθ. ποίει σελήνης οὕσης ἐν στεφεῷ ζφδίψ<sup>9</sup>

<sup>6</sup> Dann folgen Ephesia grammata, die mit *Iorovζατερα* beginnen. Dies *Iorov* darf man nicht in den Satz einbeziehen.

<sup>7</sup> Als Subjekt ist *Spóvos* zu denken.

<sup>8</sup> Kathartisch; vgl. Diels, Sib. Blätter 120.

<sup>9</sup> Vgl. Kenyon zu der Stelle.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Horst, Zauberbibl. I 220, 222 f.; zu den Vorgängen im Amsterdamer und Horner Waisenhaus v. Jahre 1566 u. 1670 vgl. Horst V 255.

<sup>\*</sup> Tert. de an. 28 Ochler. II p. 602. \* Zunächst pap. Lond. 46, 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Also ist das Rezept auch für Lekanomantie gültig; auf diese werden wir später kommen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die Lesung ist unsicher, ob  $\beta \dot{a} \vartheta \rho ov$  od.  $\beta \dot{o} \vartheta \rho ov$ ; vgl. Wilcken, Gött. gel. Anz. 1894, S. 728; doch werden, wie das nächste Beispiel zeigen wird, oft Ziegel als Standort des  $\lambda \dot{v} z v os$  aufgestellt, die könnten  $\beta \dot{a} \vartheta \rho ov$  heißen und entsprächen dann der *arula*.

#### Adam Abt

μετὰ ἀγαθοποιῶν ἢ ἐν ὁρίοις ἀγαθοῖς ὑπαρχ(ούσης), μὴ πληθούσης· ἐστὶν γὰρ ἄμεινον, καὶ οὕτως ἡ μαντεία εὐτακτος ἀπεργάζεται· ἐν δὲ ἄλλοις ἀντιγράφοις ἐγέγραπτο ὅτι πληθούσης<sup>1</sup>.

Hier haben wir so ziemlich alles, was auch Apuleius nennt. Den secretus locus dürfen wir voraussetzen; kein Zauberer arbeitet an einem belebten Orte, wo er durch alles Mögliche gestört werden könnte. Wir haben die lucerna, eine Art arula in dem  $\beta d\beta \rho or$ , die conscii testes<sup>2</sup>, den puer incantatus, der nesciens sui ist<sup>3</sup>, aber — und darin geht der Papyrus mit Apuleius über die Anklagen seiner Gegner hinaus — der Knabe weissagt.

Die *lucerna* bei einer *divinatio per puerum* haben wir auch im demotischen Papyrus an mehreren Stellen. Der Inhalt der einen <sup>4</sup> ist kurz folgender: eine neue Lampe wird mit einem Docht von Leinen aus einem Tempel versehen und auf einen aufrechtgestellten ganz neuen Ziegel gesetzt, ebenso sitzt

<sup>3</sup> Dem Knaben sind entweder die Augen verbunden, wie beim Spiegelzauber des Didius Julianus (Spart. Vita 7), oder er ist durch die Incantatio "von sich"; dadurch, daß er ohne mit leiblichen Augen zu sehen das, was um ihn vorgeht, bis in Einzelheiten (Kränze) hinein kennt, bezeugt er seine Sehergabe, und gibt damit die Gewähr für einen regelrechten Verlauf der  $\pi \varrho a \xi \omega$ . Analog ist Griffith-Thompson pap. col. XVI p. 113 ff. (22): der Knabe hält die geschlossenen Augen auf die Lampe gerichtet; nach der Beschwörung wird er gefragt, nachdem er die Augen geöffnet hat: "Siehst du das Licht?" und nur wenn er antwortet: "Ich sehe das Licht in der Flamme der Lampe" kann die Befragung vor sich gehen.

<sup>4</sup> Griffith-Thompson pap. col. XXV p. 153 (8) ff.; ganz entsprechend ist col. VI p. 51 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Magier sucht seinem Rezept dadurch mehr Ansehen zu verschaffen, daß er einen Vergleichkodex herangezogen hat, wie das zu geschehen pflegte, wenn man auf einen zuverlässigen Text Anspruch machte (Strabo XVII 1, 5 p. 790).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich möchte anders als Reitzenstein, Poimandres, Beigabe II 280, 3 die  $\delta' \, \ddot{a}\nu\delta\rho\epsilon s$  als Gehilfen des Zauberers fassen, die wirklich einen Thron hereinbringen. Darauf führt meines Erachtens der Text  $t\dot{a}\nu$ .  $\beta a \sigma \tau a \zeta \eta \tau a t$ ,  $\dot{e}\rho \dot{a}\tau a$ . Wenn die vier Männer Geister sind, die nur der Knabe wahrnimmt, so hat der Magier gar keinen Anhaltspunkt dafür, wann er fragen soll. Auch wäre ein Geisterthron ein tõios Pooros des Gottes und er brauchte nicht aufgefordert zu werden: zaoget sis roos idiovs Poorovs. Vielmehr: der Zauberer bereitet dem Gotte einen Orakelsitz; wer den berührt, muß natürlich rein sein, daher die Ölzweige.

der Magier auf zwei neuen Ziegeln, zwischen seinen Füßen der Knabe, dem er die Augen mit der Hand verdeckt. Das muß geschehen in einem finstern, nicht unterkellerten <sup>1</sup> Raum mit einem nach Osten oder Süden sich öffnenden Tor<sup>3</sup>. Der Ort wird sakral gereinigt, dann wird *into the head* eines reinen Knaben der Zauberspruch gesagt, während der Magier ihm mit der Hand die Augen schließt. Dann<sup>3</sup> fragt der Zauberer: "Was siehst du?" und daraufhin gibt der Knabe anf jede Frage Auskunft<sup>4</sup>.

Schließlich sei noch eine griechische πράξις von Lychnomantie mitgeteilt (pap. Lond. 121, 540 K. 550 W.ff.): Σιδηφάν <sup>5</sup> λυχνίαν θές ἐπὶ τοῦ ἀπηλιωτιχοῦ μέρους ἐν οἴχψ χαθαρῷ <sup>6</sup> καὶ ἐπιθεἰς λύχνον ἀμίλτωτον <sup>7</sup> ἅψον<sup>8</sup> ἤτω δὲ τὸ ἐλλύχνιον ἀπὸ λίνου χαινοῦ <sup>9</sup>, ἅπτε δὲ λιβάνψ, εἶτα ἐπίθυε λίβανον<sup>10</sup> ἐπὶ ξύλων ἀμπελίνων<sup>11</sup>. ὁ δὲ παῖς ἔστω ἄφθορος, χαθαρός.

<sup>1</sup> Diese Vorschrift, die sich auch in den griech. Papyri in der Forderung des olzos éninesos findet, hat den Zweck, den Magier in besserer Verbindung mit der zauberkräftigen Erde zu halten; ein Keller brächte einen Zwischenraum zwischen ihn und sie.

<sup>2</sup> Die Himmelsrichtungen sind wohl gewählt als Orte des Aufgangs und höchsten Standes der allsehenden Sonne; Westen und Norden sind als Gegenden der Finsternis und des Totenreichs nicht wünschenswert.

<sup>3</sup> Es ist nicht gesagt, daß der Magier die Hand von den Augen des Knaben nähme.

<sup>4</sup> Vielleicht hat der Schreiber die Antwort, die der Knabe geben muß, an dieser Stelle aus Unachtsamkeit übergangen; er sieht, wie das aus der Parallelstelle col. VI p. 51 hervorgeht, den Schatten des Gottes in der Flamme. Ähnlich eine mittelalterliche Krystallomantie bei J. Weier, De praest. daem., Übers. v. Fuglinus, Frankfurt 1586, S. 314: "diesen Crystall nemme ein keuscher Knab | . . . in die rechte Hand . . . Und so bald der Knab den Engel im Crystall ersicht | so magst du in fragen was du wilt!".

<sup>5</sup> Eisen verscheucht Gespenster, wie das Erz, ist also *φυλακτήριον τῆς* πράξεως; L. Blau, Altjüd. Zauberwesen 1898 S. 66, 69, 159; Tylor, Anf. d. Kultur I 140.

• Diese Vorschriften entsprechen denen des vorherstehenden Rezepts.

<sup>7</sup> Der λύχνος ἀμίλτωνος wird öfter gefordert; vgl. Griffith-Thompson pap. col. V p. 45 (4); VI p. 51 (2) und sonst; vgl. die Indices bei Wessely s. v. ἀμίλτωνος.

<sup>a</sup> Vgl. Deubner, De incub. S. 26/7.

<sup>9</sup> Vgl. oben das Leinen aus einem Tempel. Wolle, als von einem toten Tier herrührend, ist für diese Zwecke unrein. <sup>10</sup> λοβανων pap.

<sup>21</sup> Dentet auf Verbindung dieser  $\pi \rho \hat{a} \xi \omega$  mit den Unterirdischen. Die

16\*

237

λόγος ... ἐπιδέομαι ὑμῶν ἐν τῆ σήμεφον ἡμέφα, ἐν τῆ ἄφτι ὥφα, φανῆναι τῷ παιδὶ τοῦτο τὸ φῶς καὶ τὸν ἡλιον μαντευσειφιμανεησι<sup>1</sup> τὸν "Ανουβιν<sup>3</sup>, τὸν πάντων Ξεῶν ὑπηφέτην, καὶ ποίησον τὸν παιδα κατασπασθῆναι<sup>8</sup> καὶ ἰδεῖν τοὺς Ξεοὺς τοὺς εἰς τὴν μαντείαν<sup>4</sup> παφαγιγνομένους πάντας· φάνηθί μοι ἐν τῆ μαντ(εία). <sup>6</sup>Ο μεγαλφφων Ξεὸς τφισμέγιστος Έφμῆς φανήτω ... (559 W.) ἡκέ μοι τὸ πνεῦμα τὸ ἀεφοπετές, καλούμενον συμβόλοις καὶ ἀνόμασιν ἀφθέγκτοις (-Ξεκτοις pap. nach Kenyon) ἐπὶ τὴν λυχνομαντείαν ταύτην ἡν ποιῶ καὶ ἕμβηθι αὐτοῦ εἰς τὴν ψυχήν, ἕνα τυπώσηται τὴν ἀθάνατον μοφφὴν ἐν φωτὶ κφαταιῷ καὶ ἀφθάφτω<sup>5</sup>... (570) δεῦφό μοι, κύφιε, ἐπὶ τῷ ἀχφάντω φωτὶ ὀχούμενος ἀψευδὴς καὶ ἀμήνιτος ἐμοὶ καὶ τῷ ἐπόπτη σου παιδί... (575) ἐὰν εἶπη·<sup>6</sup> ὁφῶ τὸν κύφιον, σὺ ἐν τῷ φωτὶ λέγε<sup>7</sup>... καὶ οὕτως ἀποκρίνεται.

Die Beispiele zeigen, daß das Ritual, dessen Schilderung Apuleius nach Angaben seiner Gegner entwirft, gut paßt auf die Zauberhandlung der Lychnomantie, zu der man gern *pueri* als *êπόπται* verwandte, daß aber mit diesem Ritual auch ständig die Weissagung verbunden ist<sup>8</sup>. Wir werden dem-

<sup>1</sup> Die Lesung dieses Buchstabenkomplexes ist unsicher, Wessely gibt  $\mu\alpha\nu$ .  $\epsilon\iota\rho\eta\varkappa\sigma\tau\alpha$   $\kappa\alpha$ , Wilcken, Gött. gel. Anz. 1894 S. 730 hat  $\mu\alpha\nu\partial_{s}\nu\sigma\iota\rho_{s}$ -  $\mu\alpha\nu\alpha\eta\sigma_{s}$ . Wünsch läßt die Frage offen, ob man ein ègéolov  $\gamma\rho\dot{\alpha}\mu\mu\alpha$  oder verdorbenes Griechisch darin schen soll.

<sup>8</sup> Anubis ist Unterweltsgott, Hund und Schakal sind seine Tiere: Wiedemann, Her. II. Buch, S. 286, 295.

\* To by rapt away in a trance, Kenyon. So heißt es am Schlusse einer Lychnomantie des Griffith-Thompson pap. (p. 197, 20): make (the boy) return to his original path; sie sind also nescientes sui.

<sup>4</sup> μαντιαν pap. <sup>5</sup> Reitzenstein, Poimandres 236, 2.

•  $s_{i\pi\eta s}$  pap.; es hat aber diese Worte der Knabe zu sprechen, wie der Gegensatz von  $\lambda s_{\gamma s}$  zeigt.

<sup>7</sup> Wäre nicht besser umzustellen?: " $\delta \rho \omega$   $\tau \delta r$   $\star \delta \rho \omega \tau \delta r$   $\phi \varphi \omega \tau \delta r$ ,  $\sigma \delta \lambda \delta r$  $\lambda \delta r s$ ... Denn daß der Gott  $\delta \pi \lambda$   $\tau \phi \varphi \omega \tau \lambda \delta \chi \sigma \delta \mu \sigma r \sigma s$  kommt, wissen wir, in welchem Licht aber der Magier spricht, ist zweifelhaft. Oder  $\tau \delta r$   $\star \delta \rho \omega \delta r$ ?

\* Auch pap. Ber. I 282 erscheint  $\beta \omega \mu \delta s$  und  $\lambda \delta \chi r \sigma s$  nebeneinander in

Rebe ist als aus der Erde sprießend chthonisch; vgl. Rohde, Psyche<sup>\*</sup> I 219; ihr Gott Dionysos ist auch Seelenherrscher, Heraclit frg. 15, Diels, Vorsokr.<sup>\*</sup> S. 64; E. J. Harrison, Proleg. to the study of greek religion, Chapter II The Anthesteria p. 32-74. Die  $\xi \delta la d\mu \pi \delta lava$  bilden eine chthonische  $\delta \sigma z \delta \varphi a$ , entsprechen also der *arula* (Harrison, Proleg. p. 63); vgl. Wissowa bei Roscher, Lex. II 2023.

nach wieder auf den Schluß verwiesen, der schon oben angedeutet wurde: die Anklage hat die epileptischen Zustände des *puer* für Wirkung magischer Einflüsse gehalten und hat dann ohne weitere Prüfung diese Beeinflussung in ein Gewand gekleidet, von dem sie wußte, daß es denjenigen Zauberhandlungen oft zukomme, in denen man *pueri* verwendete. Es kann dabei dahingestellt bleiben, ob die Ankläger *puer* ( $\pi a \tilde{c}$ ) böswillig als "Kind, Knabe" auslegten wider besseres Wissen, oder ob sie es nur vom Hörensagen hatten und den Begriff des *puer* unabsichtlich mißverstanden, oder schließlich, ob der  $\pi a \tilde{c}$  auch wirklich einmal ein Sklave sein konnte.

Was die Verwendung der *arula* und der *lucerna* betrifft, so ist es klar, daß die erstere zur Darbringung des  $inl9v\mu\alpha$ dient, durch dessen Duft der Gott herbeigelockt oder auch zum Kommen gezwungen wird; das Licht dagegen wird zum Vermittler der Weissagung<sup>1</sup> und Sitz des zukunftkündenden Gottes aus der naiven Vorstellung heraus, daß, wie es das Dunkel der Nacht erhelle, so auch die düstere Zukunft<sup>2</sup>. Zu gleicher Zeit wehrt die Flamme Störungen durch die Dämonen ab<sup>3</sup>.

Kap. 42 S. 49, 9ff. Helm:

Quippe hoc emolumentum canticis<sup>4</sup> accipimus, praesagium et divinationem<sup>5</sup>.

einem Divinationszauber, aber dort fehlt das Medium. Für sonstige Belege, die an unsere Stelle weniger passen, vgl. die Indices der Papyrusausgaben s. v. βωμόs und λύχνος. <sup>1</sup> Vgl. Apul. Met. II 11, 12 S. 34 Helm. <sup>2</sup> Artemidor onirocr. II 9 p. 96, 20 ff. Hercher: λύχνος χαλκοῦς καὶ τὰ dya9à βεβαιότερα καὶ τὰ κακὰ ἰσχυρότερα μαντεύεται (cf. Audollent, Def. tab. 137 mit dessen Anmerkung), ὁ δὲ ὀστράκινος ἕλαττον· ἀμηότερα δὲ τὰ κρυπτὰ ἐλέγχουσι.

<sup>8</sup> Apul. Met. II 24 p. 45 Helm; Oldenberg, Rel. d. Veda S. 337 ff.; Tylor, Anfänge d. Kultur II 195 f.; Diels, Sib. Blätter S. 47; Deubner, De incub. p. 26 f., 35; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> §§ 116, 414, 419, 583, 723, 729; Franz, Frater Rudolfus de officio cherubyn, Theol. Quartalschr. 88 (1906) S. 422, 2; Usener, Rh. Mus. LVIII (1903) S. 47; Sartori, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XVII (1907) S. 361 ff., bes. 369, 1; L. Blau, Altjüd. Zauberwesen 1898 S. 12.

<sup>4</sup> Soweit ich sehen kann, der einzige Beleg für den Gebrauch von canticum als "Zauberspruch".

<sup>5</sup> Die Herausgeber nehmen einen Bedeutungsunterschied zwischen praesagium und divinatio an. Das dürfte für Apuleius kaum mehr stimmen;

#### Adam Abt

Auch diese Behauptung des Apuleius wird durch die Reste des antiken Zaubers in vollem Umfange bestätigt. Ein sehr großer Teil der Papyri beschäftigt sich mit der Divination; was nach Abzug der Anweisungen zu Divination und Liebeszauber übrig bleibt, ist nicht mehr viel. Den ersten vollständigen Zauberapparat, den uns die Erde wiedergeschenkt hat, hat Wünsch zweifellos richtig mit der Divination in Verbindung gebracht, und ebenso lehren uns die astrologischen Schriften, daß man auf alle Weise das Verborgene zu ergründen suchte<sup>1</sup>.

Die Beispiele, welche die Papyri bieten, kann man nach äußeren Gesichtspunkten einteilen in solche, deren Vornahme an keine bestimmte Zeit gebunden ist, und solche, die nachts vorzunehmen sind (Traumorakel). Von jeder Art hier ein paar Belege.

Pap. Par. 850 ff.: Σολομῶνος<sup>2</sup> κατάπτωσις<sup>8</sup> καὶ ἐπὶ παιδῶν καὶ τελείων<sup>4</sup> ποιοῦσα. ὅμνυμί σοι θεούς τε ἁγίους καὶ θεοὺς οὐρανίους μηδενὶ μεταδοῦναι τὴν Σολομῶνος πραγματείαν, μηδὲ μὴν ἐπὶ τοῦ εὐχεροῦς<sup>5</sup> πράττειν, εἰ μή σε πρᾶγμα ἀναγκαἰον ἐπείξη<sup>6</sup>, μή πῶς σοι μῆνις τηρηθείη. λόγος ... (870) ἐπάκουσόν

die Stelle aus dem *Deus Socratis*, die auch Hildebrand p. 157 als Beleg für die Differenz anführt, spricht eher dagegen: non consilio, sed praesagio indigebat, ut, ubi dubitatione claudicaret, ibi divinatione consisteret; da entsprechen sich doch die beiden Worte deutlich als Synonyme.

<sup>1</sup> Vgl. etwa Codd. astrol. III App. p. 43, 20 ff.: ποίησον μίαν ὑμάγανε ἐν τῷ ὀνόματι οὖτινος χρήζεις μαθείν κρύσια καὶ γράψον ἄιωθεν εἰς αὐτὴν τὸ ὄνομα αἰτοῦ καὶ τὰς χαρακτήρας (bestimmter Sterne) καὶ θὲς ὑπὸ τὰ προςκέσαλα αὐτοῦ καὶ ἐρώτα, ἢ ὑπὸ τὸ σὸν προςκέσαλον καὶ ἔδῃς. — Das Thema περὶ τοῦ γνῶναι τἱ γέγραπται ἐν τῷ διδομέιῃ ἐπιστολῷ oder ἐἀν ἐρωτηθῷς παρά τωνος, τἱ γίνεται αὐτῷ ἀγαθὸν ἢ κακόν wird auf mancher Seite abgehandek. Vgl. z. B. Codd. astrol. I S. 53.

<sup>2</sup> Salomon, dem Gott ein "verständiges Herz gegeben, so daß seinesgleichen nicht vor ihm gewesen, noch nach ihm aufstehen wird" (III. Kän. 8, 12; 4, 30, 31) ist der berufene Mann, auf den man eine solche *mexicu* taufen kann, s. L. Blau, Altjüd. Zauberw. 1898 S. 98, 116/7; F. Pradel, Relgesch. Vers. u. Vorarb. III 313 f.

\* Karánzwow wird erklärt durch S. 167 unten.

<sup>4</sup> Tέλωσε ist, wie der Gegensatz zu παις beweist, hier der "Erwachsene".

<sup>5</sup> Tove pap., tov Kroll.

\*  $E\pi\omega\zeta\eta$  Wessely in der Ausgabe,  $e\pi\omega\zeta\eta$  im Progr. Hernals. Die Nachprüfung an der Phot. ergab deutliches  $e\pi\omega\zeta\eta$  des Papyrus. μου τῆς ἁγίας μου φωνῆς, ὅτι ἐπικαλοῦμαί σοι τὰ ἅγια ἀνόματα, καὶ ἀήλωσόν μοι περὶ οὐ θέλω πράγματος διὰ τοῦ δεῖνα ἀνθρώπου ἡ παιδίου καὶ ἐξήγησόν μοι μετὰ ἀκριβείας, ἐπεί σου λέγω τὰ ἀνδματα, ឪ ἔγραψεν ἐν Ἡλιουπόλει ὁ τρισμέγιστος Ἐρμῆς ἱερογλυφικοῖς γράμμασιν<sup>1</sup> (folgen die Namen) (897) εἰςβάσεις <sup>2</sup> αὐτὸν τὸν ἄνθρωπον ἁγνίσας ἀπὸ συνουσίας ἐπὶ ἡμέρας ϙ̄<sup>3</sup> καὶ σύ ἅμ² αὐτῷ ἁγνὸς εἴςελθε· καὶ ἔρας αὐτὸν εἰς ὕπαιθρον τόπον κάθισον αὐτῷ ἁγνὸς εἴςελθε· καὶ ἔρας αὐτὸν εἰς ὕπαιθρον τόπον κάθισον αὐτῶν ἐἰς πλίνθους ὡμὰς <sup>4</sup> καὶ στολίσας <sup>5</sup> αὐτὸν ởὸς αὐτῷ ἀνουβιάδα τὸν <sup>6</sup> στάχυν καὶ ἱερακῖτιν βοτάνην εἰς τὸ φυλαχθῆναι<sup>7</sup> αὐτόν. καὶ σὺ δὲ περίζωσαι σεβενίνῷ ἀρσενικοῦ φοίνικος καὶ τὰς χεῖρας ἀνατείνας εἰς οὐρανὸν πρὸς τὰς τοῦ ἡλίου ἀκτῖνας <sup>8</sup> λέγε τὸν λόγον ζ, εἶτα ἐπίθυε λίβανον ἀρσενικὸν εἰς ἀμπέλινα ξύλα σπείσας οἶνον ἡ ζύθον <sup>9</sup> ἡ μέλι ἡ γάλα βοὸς μελαίνης<sup>10</sup>, εἶτα εἰς τὸ οὖς τοῦ δεῖνα<sup>11</sup>... ἐπίλεγε ζ τὸν λόγον καὶ εὐθέως πεσεῖται<sup>12</sup>.

<sup>1</sup> Schreiber, Schriftcharakter und Ort der Aufzeichnung sind so gewählt, daß das ganze möglichst ehrwürdig und mystisch erscheint, s. oben S. 153.

<sup>2</sup> Nach Wünsch kann man, da ein kausatives dor. Fut. elsβάσεις auffällig ist, auch denken an elsβιβάσεις.

<sup>3</sup> Vgl. S. 74 ff. Drei ist heilige Zahl: Diels, Sib. Blätter 40; Kopp, Pal. crit. III S. 313 ff.; Kroll, Ant. Abergl. 38 f. (604 f.); Usener, Rh. Mus. 1908 S. 348 ff., 3.

<sup>4</sup> Set on a new brick, brought from the mould and clean, on which no man has mounted sagt der Griffith-Thompson pap. col. XXV S. 153 (10). ωμός ist "ungebraunt".

<sup>b</sup> Daß sich der Magier neu und rein kleidet, ist allgemein: Kauśika-Sutra 8, 1 (Caland S. 13); Lukian Menipp. 8; Amm. Marc. XXIX 1, 29; pap. Par. 88: σινδονιάσας κατὰ κεφαλῆς μέχοι ποδῶν γυμνηκότα...παιδα στῆσον; Hartlieb, Aller verboten Kunst Buch cap. 90, 91 (Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 452); Pneum. occulta bei Horst, Zauberbibl. I S. 131; VIII. II S. 79.

• THE TOP PAP., THE VON mir getilgt.

<sup>7</sup> Vgl. G. Kropatscheck, De amulet. usu, Diss. Gryph. 1907 p. 14f.

<sup>6</sup> Die πράξιε findet also am Tage statt.

• V. Hehn, Kulturpfl. u. Haustiere 7 (1902) S. 143, 159.

<sup>10</sup> Alles chthonisch; vgl. Deubner, De incub. 42. Das steht zur Verbindung mit Helios nicht im Widerspruch, auch der Sonnengott ist nachts zarag3óruos.

<sup>11</sup> Pap. ειτα ουτως ειτα εις το ous, wohl Dittographie. το δεινα pap., entweder το τοῦ δείνα oder wie oben.

<sup>12</sup> Puerum carmine incantatum corruisse! Man vergleiche die Beschreibung eines Zauberers der Lappen bei J. Weier, De praest. daem. II 7 (S. 103 d. deutsch. Übers. v. J. Fuglinus 1586). Wenn man wissen will,

#### Adam Abt

σὺ δὲ καθέζου ἐπὶ ταῖς πλίνθοις καὶ πυνθάνου καὶ πάντα ἀληθη διηγεῖται. χρη δὲ στεφανῶσαι αὐτὸν στεφάνψ ἀρτεμισίας χλωρικῆς αὐτόν τε καὶ σέ· ήδεται δὲ ὁ θεὸς τῆ βοτάνη. ἀπόλυσις τοῦ κυριακοῦ· εἰς τὸ οἶς τοῦ δεῖνα<sup>1</sup> (magische Worte). ἐὰν δὲ βραδύῃ, ἐπίθυε εἰς τοὺς ἅνθρακας τοὺς ἀμπελίνους<sup>3</sup> σήσαμον μελάνθιον<sup>8</sup> (magische Worte)· χώρει κ(ύρι)ε εἰς τοὺς οἰκείους σου θρόνους καὶ διαφύλαξον τὸν δεῖνα ἀπὸ πάσης κακίας· τελείως ἔμαθες· κρύβε.

Der Divination dient auch die ἐπίκλησις τοῦ παφέδφου im pap. Berol. I. Unter dem, was er dem Zauberer nützen kann, lesen wir (v. 173 ff.): Ἐφεῖ σοι τὰ μέλλοντα γενέσθαι καὶ πότε καὶ ποίψ χφόνψ, νυκτὸς ἢ ἡμέφας. ἐὰν δέ τίς σε ἐφωτήση· τί κατὰ ψυχὴν ἔχω; ἤ· τί μοι ἐγένετο ἢ μέλλει γενέσθαι; ἐπεφώτα τὸν ἅγγελον καὶ ἐφεῖ σοι σιωπῆ<sup>4</sup>, σὺ δὲ ὡς ἀπὸ σεαυτοῦ λέγε τῷ ἐπεφωτῶντί σε. (188) ἐφεῖ δέ σοι πεφὶ κατακλίσεως <sup>5</sup> ἀνθφώπου ἢ ζήσεται ἢ τελ[ευτήσ]ει καὶ ποία ἡμέφα καὶ ποία ὥφα νυκτός<sup>6</sup>. In solchen Offenbarungen sind aber die Götter nicht jederzeit bereit, der Magier muß ausdrücklich fordern: Δήλου μοι πάντα νυκτὸς καὶ ἡμέφας καὶ πάσῃ ὥφα τοῦ μηνός <sup>7</sup>, er greift sogar

was ein ferner Freund macht, so spricht der Zauberer einen Spruch: "darauff fellt er in ein augenblick nider | wirdt verzuckt | unnd liegt ein weil", dann kommt er wieder zu sich und gibt Auskunft.

<sup>1</sup> Der Gott wird also in dem Medium anwesend gedacht, er hört, was man jenem ins Ohr sagt. S. Blau, Altjüd. Zauberwesen, 1898, 54.

<sup>8</sup> Das sind die  $d\mu\pi\ell\lambda\nu\alpha$   $\xi \ell \lambda\alpha$ , die oben erwähnt wurden; sie sind dadurch, daß der  $\lambda \ell \beta \alpha \nu os$  darauf verbrannte, zu  $\check{\alpha}\nu \partial \rho \alpha x es$  geworden.

<sup>3</sup> Das Ganze ist eine Art Zwangopfer; man darf darum annehmen, daß der Duft des σήσαμον dem Gotte so wenig angenehm ist, daß er auf alle Fälle geht.

<sup>4</sup> Vgl. Psellos  $\pi$ . *èveqy*.  $\delta a_{4\mu}$ . p. 18, 26—28; 19, 1—7 Boiss.; Pneumat. occ. bei Horst, Zauberbibl. I 122: "Denn mit leiblicher Zunge könnet ihr euch mit den Geistern nicht besprechen. Darum muß einer nur Gespräche im Gemüthe haben . . . denn es wird sich der Geist bald mit euern Gedanken vereinigen und euch in dem, was ihr verlangt, unterrichten".

<sup>5</sup> Vgl. z. B. Codd. astr. II p. 20 (fol. 44 ff.); p. 32 (fol. 143 V f.); Codd, astr. I p. 61 f. (fol. 16, 18, 24) 118 ff.

Åhnlich pap. Lugd. II 186, 2. Die Frage nach der Genesung eines Kranken hat natürlich immer sehr interessiert. Vgl. Codd. astrol. I p. 20 (fol. 238); Append. p. 101 λβ; Π p. 39 (fol. 40<sup>r</sup>, 67<sup>r</sup>); Gaster, Sword of Moses p. 187, 90; Deubner, De incub. p. 38.

<sup>7</sup> Pap. Lugd. II 177, 19 f. In andern Fällen werden hutpai is als det

zum Mittel der minae, wenn er nicht erkennt die innersten Gedanken aller, das Vergangene und Kommende, ihre Künste und Beschäftigungen, auch die ihrer Angehörigen und Freunde, Lebendiger und Abgeschiedener, damit er ihnen alles verkünden kann, sogar den Inhalt versiegelter Briefe<sup>1</sup>; als Prophet des magischen Gottes kann er solches verlangen<sup>2</sup>; die Offenbarung erfolgt in einem ekstatischen Zustand<sup>3</sup>, aber der Magier behält alles, was ihm der Gott sagt "und wär' das Orakel gleich meterlang"<sup>4</sup>.

Nicht bloß Götter gewähren das praesagium als emolumentum canticis, an einer Stelle heißt es auch: Καταδίχω δὲ σφαγέντι ἁψάμενος (αψαμενω pap.) εἰπὲ εἰς τὸ οἶς τοὺς στίχους, καὶ δσα βέλεις πάντα σοι ἐφεῖ<sup>5</sup>, eine πφαξις, die wir bei Heliodor<sup>6</sup> ausführen sehen: Ἐπὶ τὸν νεχοὸν τοῦ παιδὸς πφοχύψασα καί τινα πφὸς τὸ οἶς ἐπάδουσα ἐξέγειφέ τε καὶ ὀφθὸν ἑστάναι ... κατηνάγκαζεν. Der Tote weissagt dann auch richtig, nachdem er durch Zuflüstern weiterer Bannformeln sich dazu gezwungen gesehen.

Von der zweiten Klasse, den δνειραιτητά<sup>7</sup>, seien angeführt: das Όνειραιτητὸν Πυθαγόρου καὶ Δημοπρίτου<sup>8</sup>, das die Worte enthält: "Οσοι ἐστὲ ἄγγελοι ὑπὸ τὴν δύναμιν αὐτοῦ<sup>9</sup> τεταγμένοι, δι' δ παρακαλῶ, ἵνα τάχει <sup>10</sup> ἔλθητε ἐν τῆ νυκτὶ ταύτη

<sup>1</sup> Pap. Lond. 46, 245 K. 253 W.ff.; 283 K. 291 W.ff.

<sup>a</sup> Lond. 121, 329 K. 338 W.

<sup>3</sup> Pap. Par. 726 (Dieterich, Mithraslit. S. 16ff.; S. 82) σ<sup>3</sup>× <sup>δ</sup>ν σαντῷ <sup>δ</sup>σει, ὅταν σοι ἀποκρίνηται; vgl. Pneum. Occ. bei Horst I 123: "Hiernach wird dich alsobald die Extasis überfallen, in welcher dir alles wird vorkommen, was du wachend begehrt hast."

\* χῶν ἦν μυρίων στίχοιν ὁ χρησμός pap. Par. 731. 5 Pap. Par. 2164.

<sup>6</sup> Aeth. VI 14 p. 176, 2ff. Bekker; ähnlich Lucan. Phars. VI 716ff.; L. Blau, Altjüd. Zauberwesen 1898 S. 54.

<sup>7</sup> Vgl. Burckhardt, Griech. Kulturgesch. II 285 ff.; Deubner, De incub. 6f., 29, 30f.; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 109 ff.

<sup>8</sup> Pap. Lond. 121, 833 K. 900 W. ff.; zum Titel: Deubner S. 30.

Sc. той Шлюч.

<sup>10</sup> So K.; avaora[re ra]zes W.; vgl. Wilcken, Gött. gel. Anz. 1894 S. 730.

.

 $<sup>\</sup>pi ousile$  festgesetzt (Lond. 46, 232 K.); vgl. Lond. 121, 272 K. 280 W. ff.; Erman, Ägypten u. äg. Leben II 470 f.; Codd. astrol. III app. S. 32 ff.; V 1, p. 97 (aus Albertus Magnus); C. Meyer, Abergl. des Mittelalters 205 ff.; Pneumat. Occult. bei Horst, Zauberbibl. I 128 f., 132.

καὶ δηλώσητέ μοι περὶ ὡν θέλω σαφῶς καὶ βεβαίως ... παφακαλῶ σε ἐν ταύτη τῆ νυκτὶ καὶ πάντα μοι δηλώσης κατὰ τοὺς ὕπνους ἐπ' ἀκριβείας ¹. Ein ὀνειραιτητὸν Βησᾶς ³ hat uns der pap. Lond. 121 erhalten (222 K. 230 W.ff.): zuerst wird geopfert ³, σχεδὸν σου ἐγρηγοροῦντος ήξει ὁ θεὸς καὶ λέξει σοι καὶ οὐκέτι ⁴ ἀποχωρήση <εἰ μὴ τὰ ἀεῖνα ποιήσης>, der Magier ruft den Gott an und bringt seine Bitte vor (241 K. 249 W.): ἔγειρόν σου ⁵ τὴν νυκτερινὴν μορφὴν ἐν ἦ πάντα ἀναγορεύεις (folgt der zweite Teil der Anrufung). Dann v. 247 K. 255 W.: ἐλθὲ κύριε, χρημάτισόν μοι <sup>6</sup> περὶ τοῦ δεῖνα πράγμ(ατος) ἀψεύστως.

Ähnlich ist die Fassung eines δνειφαιτητόν an Luna<sup>7</sup>: λέγε· παφαστάθητί μοι χυφία, καὶ χφημάτισόν μοι πεφὶ τοῦ δεῖνα πφάγματος· καὶ παφασταθήσεταί σοι<sup>8</sup> καὶ ἅπαντα ἐφεἰ ἀψευδῶς. Auch Apollo tritt als Verkünder von Traumorakeln auf<sup>9</sup> und natürlich Hermes<sup>10</sup>. Der πάφεδφος des pap. Berol. I 327 gibt Auskunft πεφὶ μαντείας ... πεφὶ δνειφοπομπίας, πεφὶ δνειφαιτησίας<sup>11</sup>, πεφὶ ὀνειφοχριτίας<sup>18</sup>, πεφὶ κατακλίσεως, πεφὶ πάντων ὅσων ἐστὶν ἐν τῆ μαγικῆ ἐμπειφία<sup>13</sup>. Ebenso werden auch die vexuδαίμονες zur Traumsendung aufgerufen, aber bezeichnenderweise hängt ihnen noch etwas von ihrer Menschlichkeit an, sie wissen nicht alles; darum sagt in diesem Falle der Zauberer ἐξοφπίζω σὲ νεκύδαιμον ... παφασταθῆναί μοι ἐν τῆ ἐφχομέτη νυπὶ οία ἔχεις μοφφῆ καὶ χφημάτισόν μοι, εἰ δυνατὸς εἰ<sup>14</sup>.

<sup>2</sup> Wiedemann, Her. II. Buch S. 243.

\* Deubner 17 ff. 4 ovx' pap.

 Έγείφειν vom Gotte auch z. B. Euseb. praep. ev. III 5 p. 94 b (I 114, 20 D.) έγείφει τον θεόν. S. auch Porph. de abst. IV 9 p. 242, 10 N.

- <sup>6</sup> Über zonµaziζew vgl. Deubner 8. 5, 10. <sup>7</sup> Pap. Par. 2501.
- <sup>8</sup> Über ἰστάναι, παριστάναι in diesem Zusammenhang vgl. Deubner S. 11.
   <sup>9</sup> Pap. Berol. II v. 2 ff.; vgl. pap. Lond. 47, 25 ff.; Deubner S. 32, 33.

10 Overpou airnous προς Έρμην pap. Lugd. I. V 4ff.

<sup>11</sup> W. Kroll, Philologus LIV 565.

<sup>12</sup> Bouché-Leclercq, Hist. de la divination I S. 277 ff.

<sup>18</sup> Deubner S. 37 zu dieser Stelle.

<sup>14</sup> Pap. Par. 2031; δνειραιτητά sonst noch z. B. pap. Berol. I 317; pap. Par. 1328; pap. Lond. 46, 370 K. 384 W.ff.; 440 K. 454 W.ff.; 121, 703 K. 769 W.ff.; 744 K. 810 W. (Deubner S. 34); 348 K. 356 W.ff.; 359 K. 367 W.ff. (Deubner S. 35 II).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicht mehr mit diesem zusammen gehört v. 846 K. 913 W.f., das πρός τὸν ήλιον gesprochen wird, also am Tage (ὄψει σκιὰν ἐν ἱλίφ).

## Kap. 42 S. 49, 13 ff. Helm:

memini me apud Varronem philosophum ... legere: Trallibus de eventu Mithridatici belli magica percontatione consulantibus puerum in aqua simulacrum Mercuri contemplantem quae futura erant CLX versibus cecinisse.

Die Zauberhandlung, auf die Apuleius hier anspielt, und die bei Varro in einem größeren Abschnitt über Hydromantie<sup>1</sup> und ihre Herkunft aus Persien<sup>2</sup> gestanden haben muß<sup>8</sup>, können wir ebenfalls in den Papyri und der sonst verstreuten Zauberliteratur bis tief ins Mittelalter hinein, ja bis auf unsere Zeit nachweisen.

Wir geben zunächst zwei Beispiele der Papyri. Das erste kleidet sich in die Form einer brieflichen Mitteilung des Zauberrezepts und ist im pap. Par. 154 ff. erhalten.

Νεφώτης Ψαμμητίχω βασιλεῖ Λἰγύπτου αἰωνοβίω χαίζειν. ἐπεί σε ὁ μέγας θεὸς ἀπεκατέστησεν βασιλέα αἰωνόβιον, ἡ δὲ φύσις κατέστησεν ἄζιστον σοφιστήν<sup>4</sup>, καὶ ἐγώ σοι βουλόμενος ἐπιδείξασθαι τὴν ἐν ἐμοὶ φιλοπονίαν ἀπέστειλά σοι τήνδε τὴν πςūξιν ἐν πάσῃ εὐκοπία ἱερὰν ἐπιτελουμένην ἐνέργειαν, ἢν καὶ δοκιμάσας θαυμάσεις τὸ παξάδοξον τῆς οἰκονομίας ταύτης<sup>5</sup>. σκέψῃ διὰ λε-

<sup>8</sup> Augustin c. d. VII 35; Hrab. Maur. de consang. nupt. Migne ser. lat. 110 p. 1098 A (aus August.?). Ο Πέρσος ό λαγχανόμαντις τουτομα Άπολώνιος ist im cod. Bonon. 3632 (Codd. astr. IV p. 45) sogar portraitiert.

<sup>3</sup> Plin. XXX 14; Augustin c. d. VII 35; Wünsch, Odenwälder Zauberspiegel, Hess. Bl. f. Volksk. III (1904) 157 f.

 <sup>4</sup> σοφιστής als Ehrenname ergibt eine ungefähre Datierung des Stückes auf das II/III Jahrh.; vgl. pap. Lugd. II 187, 15; Tertull. de idol. 9 (I p. 79 Oehler). Σοφῶν ὁ σοφιστής heißt Christus in den Acta Thomae (Acta Apost. apocr. II 194, 9 Bonnet), μάγος φιλόσοφος nennt die Ps. Cyprian. confessio 7 ihren Helden.

<sup>5</sup> Vgl. Nepualios περὶ τῶν κατὰ ἀντιπά θειαν καὶ συμπάθειαν (Weidlich, Sympathie u. Antipathie S. 39 ff.; Gemoll, Progr. Striegau 1884 S. 1): ἐπιστάμενός σου τὸ φιλομοθὲς καὶ εἰς πάντα φιλύτιμον, κράτιστε Σέκστε, ἐσπούδασα συναγαγείν καὶ γράψαι σοι βιβλίον συμπαθειῶν καὶ ἀντιπαθειῶν ... Ἐνα ἐκ τούτου ἐπιγνῷς τὴν πολυπειρίαν τὴν ἐμὴν καὶ τὴν εῦνοιαν τὴν εἰς σέ. Siehe auch Democrit περὶ συμπαθειῶν, Weidlich, S. 36; Gemoll, S. 4; Codd. astrol. IV App. p. 120. Die Briefform, besonders wenn der Adressat ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Bouché-Leclercq, Hist. de la divination I 185 ff., 339 f., III 411; A. Maury, La magie et l'astrologie p. 435 ff.; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters S. 281 f.

#### Adam Abt

κάνης αύτοπτον ἐν ἡ βούλει ἡμέφα ἡ νυπτὶ ἐν ῷ βούλει τόπῳ Θεωφῶν τὸν Θεὸν ἐν τῷ ὕδατι καὶ φωνὴν λαμβάνων ἐν στίχοις παρὰ τοῦ Θεοῦ, οἶς βούλει. Es folgt die σύστασις mit dem Gotte Typhon; der Magier legt sich νεκφικῷ τρόπψ nackt<sup>1</sup> auf das Dach des Hauses; auf seine Zauberformeln kommt ein léφaξ πελάγιος vom Himmel<sup>2</sup> und schlägt ihn mit den Flügeln; er kleidet sich dann in ein weißes Gewand<sup>8</sup> und opfert zum Dank für die σύστασις. Dann heißt es weiter v. 222: ἐπειδάν ποτε βούλει σκέψασθαι περὶ πραγμάτων, λαβῶν ἅγγος χαλκοῦν<sup>4</sup> ἡ λεκάνην ἡ φιάλην οἶαν ἐὰν βούλη<sup>5</sup> βάλε ὕδως· ἐὰν μὲν τοὺς ἐπουφανίους θεοὺς κλήζης<sup>6</sup> ζήνιον<sup>7</sup>, ἐὰν δὲ τοὺς ἐπιγείους θαλάσσιον<sup>8</sup>, ἐὰν δὲ Ὅσιφιν ἡ Σάφαπιν ποτάμιον, ἐὰν δὲ νέκυας πηγεῖον<sup>9</sup>. κατέχων ἐπὶ τοῖς γόνασι σκεῦος, ἐπιβαλὼν ἕλαιον δμφάκινον<sup>10</sup> καὶ σὺ αὐτὸς ἐπικύπτων<sup>11</sup> ἐν τῷ σκεύει λέγε τὸν

hochstehender Mann ist, erhöht natürlich das Ansehen der Anweisung. Dieterich, Fleckeis. JJ, Suppl. XVI S. 757, 758.

<sup>1</sup> Über die Nacktheit vgl. K. Weinhold, Zur Gesch. d. heidn. Ritus, Abh. Akad. Berlin 1896, S. 1-50, bes. S. 6 ff., Nacktheit beim Gottergriffensein der Propheten. Es ist eine Entkleidung von allem Irdischen. Vgl. W. A. Müller, Nacktheit u. Entblößung in der altorient. u. ält. griech. Kunst, Diss. Lpz. 1906, S. 81, 83, 88, 101/2, 141 ff.; M. P. Nilsson, Griech. Feste, Lpz. 1906, S. 345; Beitzenstein, Hellen. Wundererz. S. 67 ff.

<sup>2</sup> Der Sperber ist der Sonne heilig; der sich offenbarende Gott nimmt auf der Bentreschstele Sperbergestalt an (Wiedemann, Her. II. Buch, S. 292).

\* Vgl. oben 167, 6.

<sup>4</sup> Erzgefäß wird auch vorgeschrieben Griffith-Thompson pap. col. XIV p. 101 (17); XXVIII p. 163 (4).

<sup>5</sup> sav für av Mayser, Gramm. der gr. Pap. S. 152. <sup>6</sup> Kroll;  $\times \lambda_{\eta} \zeta_{\eta}$  pap. <sup>7</sup>  $\zeta_{\eta} \nu_{i0} v = \delta_{i0} v = \delta_{\mu} \beta_{\mu} \rho_{i0} v$  Herwerden, Lex. supplet. et dial. 348.

<sup>8</sup> Vgl. oben S. 131.

• Die Verwendung des Regenwassers für die himmlischen Götter und ebenso die des aus der Tiefe kommenden Quellwassers ist verständlich (Prop. II 1, 106), die Beziehung der *exiperor* zum Meer und des Osiris und Serapis zum (Nil-)Fluß ist weniger durchsichtig.

<sup>10</sup> Der Zusatz von Öl zu dem Wasser ist in den Papyri ständig: vgl. pap. Par. 3209 ff.; Griffith-Thompson pap. col. XXVIII p. 163 (4) (5); XIV p. 101 (17) (18); X p. 77 (11); II p. 27 vor (12); bei Hippolyt. ref. IV 35 fehlt er dagegen, wie bei Apuleius. In einem Bericht über die Lekanomantie der Zauberer zu Fessa bei Weier, De praest. daem. II 15 (p. 127 d. deut. Übers. Frankfurt 1586) heißt es ebenfalls, sie "gießen ein tröpfflein öls drunder unn machens hell u. durchsichtig. In demselbigen . . . sehen sie Teuffel hauffenweiß . . . unnd begehren gute wahrheit von jhnen".

<sup>11</sup> Hier beugt sich der Magier selbst über das Gefäß, wie Griffith-

Die Apologie des Apuleius

λόγον τον ύποχείμενον χαι προςχαλού δν βούλει θεόν χαι έπερώτα περί οὗ θέλεις χαι άποχριθήσεται σοι χαι έρει σοι περί πάντων. έὰν δὲ εἶπη, ἀπόλυε <sup>1</sup> αὐτόν. (254) αὐτη ἡ πραγματεία, βασιλεύ μέγιστε, εἰς σέ μόνον χωρησάτω, φυλασσομένη ἀπό σου ἀμετάδοτος.

In diesem Zauber stimmt zu dem, den Varro zu berichten wußte, sehr gut, daß beide Male der Gott in Versen spricht. Die Stelle zeigt aber auch deutlich, daß nicht davon die Rede sein kann (was das Wort *simulacrum* an und für sich zuließe), der Knabe habe ein in das Wasser gelegtes Bild des Merkur betrachtet, sondern er sieht das im Wasser erscheinende Antlitz des Gottes, wie Numa die *imagines deorum*<sup>2</sup>, der Magier der Karolingerzeit die *umbrae daemonum*<sup>3</sup>. Daß dieses Erscheinen der Züge des betreffenden Gottes im Wasser wesentlich war, zeigt der umständliche Apparat, den Hippolyts Schwindelzauberer<sup>4</sup> anwendet, um auch hier seinen Betrug spielen lassen zu können<sup>5</sup>; das zeigt auch das zweite Beispiel, das die griechischen Papyri bieten<sup>6</sup>.

Αφροδίτης <sup>7</sup> φιλομαντεῖον. άγνεύσας ήμέρας ζ καὶ λαβὼν φιάλην λευκὴν πλήσον ἕδατος καὶ ἐλαίου ... κείσθω δὲ ἐπὶ τοῦ ἐδάφους<sup>8</sup>, καὶ ἀτενίζων λέγε· ἐπικαλοῦμαί σε τὴν μήτερα καὶ

Thompson pap. XVIII p. 121 (19); Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 356. Bei Apuleius tut es natürlich der Knabe, wie Griffith-Thompson I p. 21 (8), p. 25 (19); III p. 35 (14); XIV p. 101 (19 ff.).

<sup>1</sup> Späte Beispiele der  $\dot{\alpha}\pi\delta\lambda\nu\sigma\iota s$  bei Arbatel, De magia veterum, Wesel, Duisburg, Frankfurth 1686 p. 19, Aphorismus 21 u. Claviculae Salomonis (gleicher Ort u. Jahr) p. 14.

<sup>2</sup> Aug. civ. dei VII 35; vgl. Burckhardt, Zeit Constantins<sup>2</sup> 238.

<sup>8</sup> Hrab. Maur. de cons. nupt. Migne ser. lat. 110 p. 1098 A: Est enim hydromantia in aquae inspectione umbras daemonum evocare et imagines hudificantes eorum videre, ibique ab eis aliqua audire.

4 Hippol. ref. IV 35.

<sup>5</sup> Das Erscheinen der Götter im Wasser wird auch vorausgesetzt Griffith-Thompson pap. col. XXVIII p. 165 (7): if you wish to make the gods of the vessel speak with you with their mouths to your mouth . . .

• Par. 3209 ff.

<sup>7</sup> Vgl. Artemidor onirocr. II 37 p. 142, 15 H., der aber von der Anwendung der Lekanomantie nichts hält: II 69 p. 161, 20.

• you place it on the ground, Griffith-Thompson pap. col. XXVIII p. 163 (5).

.

δεσποίναν νυμφῶν ιλαουχ οβριηλουχ. χῶρει<sup>1</sup> εἰς φῶς ἱερὸν καὶ δὸς ἀπόκρισιν ὅείξασα τὴν καλήν<sup>3</sup> σου μορφήν. εἶτα ἀτένιζε εἰς τὴν φιάλην, ἐπὰν ἴὅης, ἀσπάσαι καὶ λέγε· χαῖρε, θεὰ μεγαλόδοξε ιλαραουχ, καὶ εἴ μοι χρηματίζεις, ἔκτεινόν σου τὴν χεῖρα· ἐπὰν ἐκτείνη, ἀξιοῦ πρὸς τὰ ἐπερωτήματα. ἐπὰν ὅὲ μὴ ἐπακούση, λέγε· ἐπικαλοῦμαι ... ᾿Αφροδίτην δεῖξαί μοι τὸ καλόν σου φῶς καὶ τὸ καλόν σου πρόςωπον τῆς κυρίας ιλαουχ ... ποίησις· καθαρεύσας ὡς ἕμαθες καὶ λαβῶν ποτήριον χάλκεον<sup>3</sup> γράψον διὰ ζμυρνομέλανος τὴν προγεγραμμένην στήλην ἐπικαλουμένην Ἀφροδίτην καὶ χρῖσαι<sup>4</sup> ἐλαίψ ἀ[ν]απτικῷ<sup>5</sup> καὶ ὕδατι ποταμίψ καθαρῷ· θὲς δὲ τὸ ποτήριον ἐπὶ τὰ γόνατά σου<sup>6</sup> καὶ ἐπίλεγε τὴν στήλην τὴν προκειμένην καὶ φανήσεταί σοι ὁ θεὸς καὶ χρηματίζει περὶ ῶν θέλεις.

Es fehlt uns bisher ein Beispiel für den Gebranch der Medien in der Lekanomantie. Dieses bietet der demotische Papyrus, der sehr häufig die Lekanomantie erwähnt<sup>7</sup> und den Gebrauch der Medien an manchen Stellen fordert, an andern erlaubt. So z. B. col. XIV p. 101 (17) ff.: Formula: you take a bowl of bronze, you engrave a figure of Anubis in it, you fill it with water (folgen unsichere Worte), you finish its (sur-)face with fine oil, you place it on [three] new bricks, their lower sides being sprinkled (19) with sand; you put 4 other bricks under the

<sup>1</sup> Der Pap. hat  $\gamma o \varphi$ ; die Verbesserung  $\chi \tilde{\omega} \varphi e_{\theta}$  nach einer Vermutung Wünschs.

<sup>2</sup> Über die Schönheit der in der Divination erscheinenden Götter: Deubner, De incub. 12.

\* Vgl. oben S. 172, 4. Der Grund ist entweder das Beibehalten älterer Kulturstufen im Ritus, oder die dämonenvertreibende Macht des Erses.

\* zonoas pap.; zotoas Wünsch.

<sup>5</sup> So Wessely, Progr. Hernals zu unserer Stelle.

• Stimmt nicht zu der oben gegebenen Anweisung:  $xei\sigma \partial \omega \, i\pi i \, \tau \sigma \tilde{\nu}$   $i\partial \tilde{\alpha} g \sigma \nu s$ , der es aber doch entsprechen muß, da der  $\lambda \dot{\sigma} \gamma \sigma s$  beidemale erst folgt, nicht etwa über dem am Boden stehenden Gefäß gesprochen wird, das der Magier dann aufnähme.

<sup>7</sup> Griffith-Thompson pap. col. I p. 21 ff.; X p. 77 (9) ff.; XIV p. 101 (17) ff.; XVIII p. 119 (7) ff.; XXI p. 136; XXIII p. 147 (21) ff.; XXVIII (1)-(12) p. 157 ff. = X (22)-(34) p. 79, 81; XXVIII p. 163 (4) ff.; verso XV p. 189 (?); XXII p. 185.

Die Apologie des Apuleius

child<sup>1</sup>, you make the child lie down upon (?) his stomach<sup>2</sup>; (20) you cause him (?) to place his chin on the brick of the vessel; you make him look into (p. 103) the oil, he having a cloth<sup>3</sup> spread over his head, (21) there being a lighted lamp on his right, and a censer with fire on his left<sup>4</sup> (folgt Anweisung über Zusammensetzung des  $\delta \pi (\Im ) \psi_{\alpha}$ ).... (24) ... When you have finished, yoù make the child open his eyes<sup>6</sup>, you ask him, saying: "Is the god coming in?"<sup>6</sup> If he says (25) "The god has come in" you recite before him (folgt die Beschwörung) (27) you ask him concerning that which you [desire]. When you have finished your inquiry, which you are asking about you call to him 7 times; you dismiss the god to his home.

Diese Stelle lehrt uns außer der Verwendung der Knaben überhaupt und der Haltung, in der wir uns vielleicht auch den *puer* der Traller denken dürfen, noch etwas weiteres: sie zeigt, wie die Kläger darauf kommen konnten, in einem Niedergefallenen ein magisches Medium zu sehen, und, wenn wir einmal vorgreifen dürfen<sup>7</sup>, so zeigt eine ganz analoge  $\pi \rho a \xi_{15}$ , daß auch das Ohrenklingen<sup>8</sup> mit dem *incantare* etwas

<sup>2</sup> Vgl. col. III (12).

<sup>3</sup> Die Verhüllung zeigt auch die Vorschrift zur Lekanomantie col. XXVIII p. 163 (6): you cover yourself with a clean (p. 165) linen robe, you and the vessel (hier ist keine weitere Person zugegen) u. col. III (p. 35): If he (the boy) is profitable, you make him lie on (?) his belly, (13) you olothe (?) him with a clean linen tunic (?).

\* arula et lucerna!

<sup>5</sup> Es war vorher nicht die Rede vom Schließen der Augen, das aber an analogen Stellen genannt wird, col. III (14) p. 35: ... he gazing downwards <looking) into the oil, for seven times, his eyes being (15) closed. When you have finished, you make him open his eyes. Vgl. col. XXVII p. 163 (35); col. XXVIII p. 165 (6).

<sup>6</sup> Also auch hier eine Probe seiner Divinationsfähigkeit, wie oben S. 168; vgl. col. X p. 77 (17) ff.; col. II p. 27 (12) ff.

<sup>7</sup> Auf Kap. 48 S. 55, 3ff. <sup>8</sup> Ebenda Z. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Col. III p. 33 (5): you take 7 new bricks, before they have been moved so as to turn them (6) to the other face; you take them, you being pure, without touching them against anything on earth, and you place them in their manner in which they were (7) placed again, and you place three tiles under the oil, and the other 4 tiles, you arrange them about the child, without (8) touching any part of him against the ground.

zu tun hat. Der Magier spricht über den als Medium dienenden Knaben die *incantatio*<sup>1</sup>: You utter this down into his head for 7 times, when you utter this, then (19) his ears speak. If his two ears speak, he is very good, if it be his right ear, (20) he is good, if it be his left ear, he is bad. Es gab also tatsächlich Fälle, in denen die Frage, ob einem die Ohren klingen und welches mehr, zu magischen Zwecken auf Grund einer Bezauberung geschah, ein Grund mehr für die Kläger, auch aus dieser scheinbar so harmlosen Frage dem Rhetor einen Strick zu drehen.

Um kurz noch auf die Lekanomantie bei andern Völkern hinzuweisen, so kennen wir sie aus der Bibel, wo Joseph den in Benjamins Sacke versteckten Becher bezeichnen läßt als den, aus dem er zu weissagen pflege<sup>2</sup>. Daß auch germanische Völker diesen Ritus sowie auch die Verwendung der Knaben kannten<sup>3</sup>, mag eine Stelle aus Joh. von Salisburys Polycraticus zeigen<sup>4</sup>: Dum enim puer ... sacerdoti traditus essem, qui forte speculariam magicam exercebat, contigit ut me et paulo grandiusculum puerum, praemissis quibusdam maleficiis, pro pedibus suis sedente<sup>6</sup> ad speculariae sacrilegium applicaret, ut in unguibus ... vel in exterso .. corpore pelvis, quod quaerebat nostro manifestaretur indicio. Quum itaque praedictis nominibus, quae ... daemonum videbantur, et praemissis adiurationibus ... socius meus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Griffith-Thompson pap. col. III p. 35 (18) ff.; wenn das Medium die Probe besteht, wird es genötigt, sich niederzulegen (col. III (12)), also auch das ruere ist in gewissem Sinne vorhanden. Allerdings scheint man Personen weiblichen Geschlechts als ἐπόπται vermieden zu haben; schwangere Frauen erwähnt in dieser Rolle C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters S. 281 f.; vgl. J. Weier, De praest. daem. S. 316 der Übers. v. J. Fuglinus, Frankfurt 1586, wo eine Frau "so jetzunder schon zu dem fünfiten mal an der Hebammen gnad kommen" in der Hydromantie tätig ist.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Gen. 44, 5 (Nowack, Handkom. z. A. T. I, 1 Gunkel S. 398 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Mogk in Pauls Grundriß d. germ. Phil. III 403.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I. XII 27, bei A. Maury, La magie et l'astrologie 439, 3. Es ersetzt in dem folgenden Zauber die glänzende Oberfläche des Gefäßes den Wasserspiegel, der Ritus und der Erfolg ist aber genau derselbe.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Griffith-Thompson pap. col. XXV p. 155 (13): you place the boy between (14) your feet; you recite the charms aforesaid down into the head of the boy.

nescio quas imagines, tenuiter tamen . . . videre indicasset, ego quidem ad illud ita caecus exstiti, ut nihil mihi appareret. Auch in Deutschland<sup>1</sup>, Frankreich<sup>2</sup> und Rußland<sup>3</sup> gibt es Spuren dieser Art von Weissagung, die heute im großen und ganzen nur noch als Heiratsorakel in der Andreasnacht fortlebt<sup>4</sup>.

Kap. 42 S. 49, 19 ff. Helm:

ab eo (Nigidio) pueros carmine instinctos indicavisse, ubi locorum defossa esset crumina cum parte eorum (denariorum), ceteri ut forent distributi.

Von der hier geschilderten Art eines Divinationszaubers ist uns, soweit wir sehen können, ein zweites Beispiel weder sonst in der Literatur, noch in den Überresten der antiken Zauberpraxis erhalten. Die Angaben, die Apuleius nach Varro macht, sind auch zu einer freien Rekonstruktion zu gering. Wir werden nur sagen können, daß sich dieser Zauber nicht in der Form einer Lekanomantie vollzog, denn Apuleius hat keinen Grund, zwei Beispiele dafür anzugeben; war ihm doch überhaupt nichts derart vorgeworfen worden. Allerdings besteht die Möglichkeit, daß schon Varro Einzelheiten nicht gab, vielleicht weil Nigidius Stillschweigen darüber beobachtete. Jedenfalls interessieren den Apuleius nur drei Dinge: das Vorhandensein des *puer*, der Zauberspruch über ihn und die Wirkung: der Blick in die Zukunft.

Das Wort instinctus, das Apuleius hier statt des oben<sup>5</sup> gesetzten cantatus<sup>6</sup> anwendet, findet sich seit Cicero gern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hartlieb, Buch aller verbotenen Kunst (1455) bei Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 428, 431; Weier, De praest. daem., Übers. v. J. Fuglinus, Frankfurt 1586, V 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le bon Dieu de St-Georges, Revue des traditions populaires VI (1891) p. 667.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Löwenstimm, Aberglaube u. Gesets, Groß' Archiv f. kriminelle Anthropol. u. Kriminalistik XXV (1906) S. 166/7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vogt-Siebs, Schlesiens volkst. Überlief. II 2 § 527 S. 148; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 356 S. 246. <sup>5</sup> S. 49, 4.

Vgl. Varro Eumenides frg. 35 p. 178, 151 Bücheler cantando excantare; Horaz epod. V 45 sidera excantata voce Thessala; praecantatus Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

gebraucht vom Antrieb durch eine höhere, dämonische Macht, über die man nicht Herr ist; so vom *instinctus furoris*<sup>1</sup>, *dae*monum<sup>2</sup>, von der Inspiration der Dichter und Propheten<sup>3</sup>.

Kap. 43 S. 50, 2ff. Helm:

Platoni credam inter deos atque homines natura et loco medias quasdam divorum potestates intersitas, easque divinationes cunctas et magorum miracula gubernare.

Apuleius spielt hier an auf die Dämonenlehre des Neuplatonismus, die er besonders in der Schrift de deo Socratis vertritt<sup>4</sup>, und die Augustin mit Rücksicht auf Apuleius ausführlich widerlegt hat<sup>5</sup>. Daß die Dämonen den Christen zu Trägern der Magie geworden, die durch varia genera lapidum, herbarum, lignorum, animalium, carminum, rituum angelockt

bei Petron 131 p. 97, 26 Bücheler; decantatus: Apul. Met.  $\nabla$  13; vgl. Kehr, Quaest. mag. spec. p. 14, 2.

<sup>1</sup> Cic. Verr. V 188; Lact. div. inst. epit. 7, 4.

\* Lact. div. inst. IV 27, 12; VII 18, 1; de mort. persec. 8, 2.

Instinctus divinus: Cic. de div. I 66; Tusc. I 64; Quint. XII 10, 24;
 X 1, 81; Gellius n. att. XVI 17; Lact. div. inst. I 5, 10; IV 5, 5;
 V 9, 6. — Die Glossen geben impulsus (C. Gl. L. IV 98, 20; 250, 60) oder inspiratio (IV 250, 58).
 Kap. VI, IX, XIII, XIV.

<sup>5</sup> De civ. dei VIII 13ff.; IX 2ff.; X 9ff.; vgl. de Jong, de Apuleio Isiac. myst. teste S. 87-89; u. den Traktat des Psellos ri negl daupóvor δοξάζουσιν Έλληνες. Aus der Literatur über den Dämonenglauben seien genannt: J. Burckhardt, Zeit Constantins<sup>8</sup> S. 230 ff.; ders., Griech. Kulturgeschichte II 70 ff.; A. Dieterich, Nekvia S. 59; Friedländer, Sittengesch. III 5 S. 486 ff.; II 7 S. 448 ff.; G. Grupp, Kulturgesch. d. röm. Kaiserzeit II S. 454; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 991, 4; 1091; 1468 ff.; Hild bei Daremberg-Saglio II 1, 9ff.; Hubert ebenda III 2, 1510; Kopp, Pal. crit. IV S. 428; A. Lehmann, Aberglaube u. Zauberei S. 58 ff.; Monceaux, Apulée magicien, Revue des deux mondes, tom. 80 S. 591; A. Maury, La magie et l'astrol. I chap. V p. 86 ff.; VIII p. 193 ff.; Pauly, Realenz. IV 1388, 1412; Preller-Robert, Griech. Myth.<sup>4</sup> S. 541 f.; Rohde, Psyche I<sup>\*</sup> 153, 2; Sybel bei Roscher, Lex. d. Myth. I 938f.; B. Schmidt, Volksleben der Neugriechen S. 91 ff.; Waser bei Pauly-Wissowa IV 2, 2010 ff.; Weiß, Realens. f. prot. Theol. u. Kirche<sup>3</sup> IV S. 408; H. Weinel, Wirkung des Geistes I S. 1-26, 116 ff., 123 f.; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 128 ff., 141 ff., 365 ff.; R. Wünsch, Def. tab. att. praef. XX; E. Zeller, Philosophie der Griechen, Namen- u. Sachregister S. 88.

werden<sup>1</sup>, darf uns nicht wundern. Sind doch dem Christentume alle heidnischen Götter keine Phantasien der Heiden, sondern eben böse Dämonen, denen natürlich nichts mehr am Herzen liegt, als durch magische Nachahmung von Wundern die Menschen im wahren Glauben wankend zu machen<sup>2</sup>. Wir fragen hier nur nach ihrer Rolle im heidnischen Zauber. Ein datµwv ist von Haus aus ein göttliches Wesen<sup>3</sup>, und sein Name wird in der Literatur als Synonym für "Gott" gebraucht<sup>4</sup>. Diese Gleichstellung von datµwv und 3etos kennen auch die Papyri<sup>5</sup>, so etwa Lond. 46, 239 K. 242 W.  $\delta$   $\acute{v}\pi \dot{o}$  $\gamma \bar{\eta}r$ ,  $\delta$  µéyas datµwv, wo Hermes gemeint ist; Pap. Lugd. I. IV, 28 xal oi, dya3è datµwr, oð xodros µéyuoróv èorur év 3eols (vgl. dazu R. Reitzenstein, Nachrichten d. Kön. Gesell. d. Wissensch. Göttingen hist.-phil. Kl. 1904 S. 318/9). Pap. Lond. 121, 234 K. 241 W.  $\tau \delta r$  dxégalov  $3e\delta r$  (238) årdora datµwr,

<sup>9</sup> Man vergleiche etwa den Octavius des Minucius Felix; Bouché-Leclereq, Hist. de la. dív. dans l'antiq. I 92 ff.; Hrab. Maurus, De consang. nupt. Migne ser. lat. 110 p. 1101, 1102.

<sup>8</sup> A. Lehmann, Aberglaube u. Zauberei, Stuttg. 1898, S. 5. Ein Analogon darf man darin sehen, daß in den assyrisch-babylon. Texten die Dämonen das Determinationszeichen von Göttern haben, obschon sie ihnen im Glauben nicht gleichstehen: Fossey, Magie ass. p. 39; Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 194; Fr. Cumont, Les relig. orientales 230, 320; die Definition, die Wundt, Völkerps. II 2, 462, von den Schutzgeistern gibt, darf man wohl auf alle Dämonen ausdehnen: sie haben übermenschliche Macht und überweltliches Dasein, aber keine Persönlichkeit, wie die Götter.

<sup>4</sup> H. Usener, Götternamen 247 ff.; für Homer ist der δαιμόνιος φοίς meist gleich βείος, βεοείχελος (cf. Plut. De def. orac. 10 p. 415 B; Euseb. praep. ev. V 4 p. 184 c, I 215, 26 Dind.); für den Gebrauch bei Pindar u. Bacchylides: Rieß, American Journal of Phil. XXIV (1903) S. 427. S. auch Aesch. Pers. 627; Lex. Aeschyleum s. v.; Soph. frg. inc. 666 Nauck<sup>3</sup>; Ellendt, Lex. Sophoel. s. v.; Eur. Suppl. 218 Murray; Troad. 49, 54 M.; Herc. 1242 f. (Wilam.); frg. 269, 432, 577 al.; Kratinos Troph. 220 K.; Platon Adon. frg. 3 K.; Alexis Phaidros 245, 5 K.; Pseudo-Orpheus bei Euseb. praep. ev. XIII 13 p. 688 a (II 219, 7 D.); Thrasymach. frg. 2 Baiter-Sauppe; Leipziger phil. Gesell. zu Theophr. char. XVI S. 122 ff.; Rohde, Psyche<sup>3</sup> I 95 ff.; 153, 2; Hesych s. V. δαίμονες; Etym. magn. s. v. δαιμόνιος S. 251, 15 Gaisford.

Inscr. Gr. XIV 1048, Wünsch, Def. tab. att. praef. XI, Andollent 189 ist unsicher, vielleicht stand da δαίμονος καὶ ἄλλοι βοοί.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Augustin civ. dei XXI 6.

odx el daluwr ... Par. 218 xúpie See Sear avat daluwr. Lond. 46, 466 K. 480 W. sind daluwr daluorwr ... 9ee 9ewr ... buu-Bosuéra Zev identisch. Vgl. Dieterich. Abraxas S. 69: 177. 12: 195, 5 (Reitzenstein, Poimandres 16, 4); pap. Lugd. I VII 32; Lond. 121, 964 K. 1027 W.ff.; 122, 99 K. 100 W. Zu jenen dalμονες, die den Olympiern an Macht nicht nachstehen, gehört auch der θεός Ιάω Σαβαώθ<sup>1</sup>, der als Gott, den seine Anhänger allmächtig nannten, vom Zauber natürlich nicht übergangen werden konnte. Er erscheint als µéγιστος δαίμων ιαω σαβαω9 im Pap. Lond. 46. 351 K. 357 W. (vgl. pap. Lugd. II 197, 15; Dieterich, Abraxas S. 139). Dagegen hat er sich im pap. Lugd. II 182, 11 auf den Platz eines πρώτος άγγελος herabdrücken lassen müssen<sup>9</sup>, während seine Erzengel im pap. Mimaut 148 zn 9eol aufgerückt sind. Für die Rezeption des Namens Adaval in den Zauber konnte der Vers 3 von Exod. VI mitspielen, wo der Herr zu Moses spricht: "Ich erschien dem Abraham, Isaak und Jakob als der allmächtige Gott, aber meinen Namen Adonai habe ich ihnen nicht geoffenbart." Das sah einem magischen aln Suvor öroua sprechend ähnlich\*.

<sup>2</sup> Vgl. Reitzenstein, Poimandres 14, 1; Pradel, Relgesch. Vers. u. Vorarb. III (1907) S. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über ihn und die Verwendung seines Namens im Zauber vgl. Lydus, De mens. IV 53 p. 111, 1—3 Wünsch; frg. 9 p. 183, 18 W.; Euseb. praep. ev. XI 6 p. 516d (II 16, 18 ff. Dind.); Griffith-Thompson Pap. col. X p. 75 (4); XXI p. 135 (6); XXVII p. 199 (7); Audollent, Def. tab. p. LXIII ff.; Index IV B s. v.; L. Blau, Altjüd. Zauberw. S. 93 f., 97 ff., 118 ff., 129 ff., 137 ff.; G. A. Deißmann, Bibelstudien 1895, S. 1—20; Furtwängler, Ant. Gemmen III S. 363; Heim, Incantamenta 522, 552; Hubert bei Daremb.-Saglio III 2 S. 1505, 1513; Kopp, pal. crit. III S. 556 ff.; IV S. 401, 447, 489; R. Reitzenstein, Poimandres 184 ff., 293; J. Weiß, Realenz. f. prot. Theol. u. Kirche<sup>3</sup> IV 418 f.; Wessely, Ephes. Gramm. 50, 59, 60, 66, 70, 102, 186, 194—210, 217, 220, 229, 250, 316, 335 f., 434 f., 443, 453, 459, 463; Wünsch, Neue Fluchtafeln, Rh. Mus. LV (1900) S. 254 f.; ders. Ant. Zaubergerät S. 35 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Blau, S. 120*f.* Nur eine konsequente Weiterbildung ist es, wenn dann auch Christus in den Zauber Aufnahme findet, darüber wissen schon die Apostel zu klagen: Acta Apost. XIX 13; Blau a. a. O. 29*f.*; Reitzenstein Poimandres 187; vgl. pap. Par. 3019, wo neben '*lyoove* steht *aβρaωθ*, in dem  $\sigma a \beta a \omega \theta$  versteckt ist; vgl. Wessely, Ephes. Gramm. 186; Pap. R 5 (Wessely, Denkschr. 1893 S. 68) ist christlich und gehört nicht hierher, ebenso Erman, Äg. Religion S. 239.

Doch ist in den Papyri die Zahl der Stellen größer, wo die Dämonen den Göttern untergeordnet erscheinen<sup>1</sup>. Hierher gehören zunächst alle Erwähnungen der *νεχυοδαίμονες*<sup>3</sup>, dann etwa Stellen wie pap. Par. 3016 (Dieterich, Abraxas S. 138): xal πεφίαπτε τον πάσχοντα παντός δαίμονος φρικτόν, δ φοβεϊται . . . δφκίζω σε κατά τοῦ θεοῦ τῶν Εβραιῶν Ἰησοῦ<sup>8</sup> oder ebenda 964: δός σου τὸ σθένος καὶ διέγειφόν σου τὸν δαίμονα ... καὶ ἐνπνευμάτωσον αὐτὸν θείου πνεύματος. Ζ. 995 ist von einem δφάκων ἀγαθὸς ἱεφὸς δαίμων die Rede, der κατέχεται von Mithras, der selber ist εὐλόγητος ἐν θεοῖς πῶσι καὶ ἀγγέλοις καὶ δαίμοσιν.

Pap. Lond. 121, 634 K. 700 W. πέμψον μοι τον άληθινον Ασκληπιον δίχα τινός αντιθέου πλανοδαίμονος<sup>4</sup>.

Pap. Par. 2699 φύλαξόν με άπὸ παντὸς δαίμονος δερίου καὶ ἐπιγείου καὶ ὑπογείου καὶ παντὸς ἀγγέλου καὶ φάσματος καὶ σπιασμοῦ καὶ ἐπιπομπῆς<sup>5</sup>.

Pap. Lugd. I IV 12 9ω9, δν πᾶς θεὸς προςχυνεῖ καὶ πᾶς δαίμων φρίσσει, ῷ πᾶς ἄγγελος τὰ ἐπιτασσόμενα ἀποτελεῖ.

Ebenda v. 31 wird ein Geist aufgefordert, Fesseln zu lösen, weil  $\tau o \tilde{v} \mu \epsilon \gamma \delta \lambda o v \mathcal{F} \epsilon o \tilde{v} \delta \alpha l \mu \omega v$  es ihm befiehlt<sup>6</sup>.

Einmal tritt auch der  $\delta \alpha l \mu \omega \nu$  des Menschen, sein Schicksal, auf im pap. Lugd. II 186, 3<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> Artemidor, Onirocr. II 34 p. 131, 13; 38, 144, 4; 39, 145, 16 H. al.; Plut. de def. orac. 415 B (III 82 Bern.); Porph. de abst. II 40; Jambl. de myst. I 4 p. 14, 3; II 3 p. 70, 9 Parthey; Tertullian apol. XXII.

<sup>2</sup> Über das Wort: Wünsch, Def. tab. praef. XXI.

<sup>3</sup> Jacob, Im Namen Gottes S. 100.

<sup>b</sup> Über solche Klassen von δαίμονες: de Jong, de Apuleio Isiac. myst. teste 53; Psellos π. δνεφγ. δαιμ. p. 16f. mit den Anm. von Boissonade.

<sup>6</sup> Ein  $\delta ai\mu\omega\nu$   $\Im co\tilde{v}$  tritt auch noch auf pap. Lugd. II 191, 10, wo das  $\pi \tilde{v} \rho$  genannt wird  $\delta ai\mu\omega\nu$  Equivos  $\dot{a}jiov$ ; als Abwehrer der  $\delta ai\muoves$  erscheint Equip pap. Lugd. I. I 16.

<sup>7</sup> Vgl. pap. Lond. 121, 505 K. 513 W. mit Kenyons Anm.; Wilamowitz zu Eur. Hercul. 440; Menander, frg. 550/1 K.; Artemidor, Onirocr. V 43 p. 262; IV 72 p. 247, 3; II 66 p. 160, 23 Hercher; Dämonen als untergeordnet erscheinen noch pap. Ber. I 27, 111, 216, 253, 274, 317; pap. Auch *àquidalµoveç* kennt der Zauber, die aber immer erst πάφεδοοι τοῦ Θεοῦ, nicht Götter sind <sup>1</sup>.

Die Stellung der Vermittler zwischen den Göttern und Menschen übernehmen dann im Zauber gern die aus dem jüdischen Vorstellungskreis herübergekommenen  $\check{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambdao\iota$  und  $\check{\alpha}\varrho\chi\dot{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambdao\iota$ , die ja schon in der Theologie der Israeliten eine Mittelstellung einnahmen<sup>2</sup>. Mithras hat seinen  $\grave{\alpha}\varrho\chi\dot{\alpha}\gamma\gamma\epsilon\lambdao\varsigma$ , der seine Offenbarungen überbringt<sup>3</sup>, Helios' Name wird gefeiert als xaInplaaµéror únd two drykhwr nartwur<sup>4</sup>, ein xzloag Ieovig xal degarytkloug xal dexarovíg,  $\check{\phi}$  al µuęuddeg two drykhwr nageotnixaour<sup>5</sup> wird erwähnt, die Kylou Kryshol des Helios werden angerufen<sup>6</sup>.

Ein leçds äyyelos  $\tilde{\eta}$  πάφεδρος wird im pap. Lond. 121, 884 K. 952 W. als διακονήσων verlangt, wie im pap. Ber. I der πάφεδços beschworen wird <sup>7</sup>; und im pap. Lond. 46, 143 K. W. wird gar ein äyyelos τοῦ βεοῦ genannt, der niemand anders ist als loáx und σαβαώβ<sup>8</sup>. Mit der Vorstellung sind auch die Namen der

<sup>8</sup> Min. Felix 26; Tertull., Apol. 22, de idololatr. 9; Cyprian, quod idola di non sunt 6 (I 24, 2 Hartel); Euseb. praep. ev. VII 15 p. 326c-327d (I 377 f. Dind.); IV 5 p. 142 a b (I p. 168, 10 ff.); XIII 15 p. 694 c (II 226, 28 ff. D.); Audollent, Def. tab. LXV no. 74/5, 155 A 40, B 20 zu v. 22 ff.; Index IV B; Dieterich, Nekyia S. 61, Mithrasl. 32 f., 47, 1; 49, 2; Deißmann, Rachegebete a. a. O. S. 258; Heim, Incantam. 223, 224; Hubert b. Daremb.-Saglio III 2, 1511; Kopp, Pal. crit. III S. 96 ff., 354 f.; A. Maury, La magie S. 95 ff.; K. Marti, Rel. d. A. T. S. 75 f.; Wessely, Ephes. Gramm. 108-109, 111-118; Wünsch, Seth. Verfluchungst. S. 77 ff., 86; Ant. Zaubergerät 36 f.

\* Pap. Par. 482; Dieterich, Mithrasl. 2, 5.

<sup>4</sup> Pap. Par. 1202; Dieterich, Abraxas 26.

<sup>b</sup> Pap. Lugd. II 192, 20. <sup>c</sup> Pap. Par. 1933.

<sup>7</sup> Vgl. noch: pap. Par. 1938; Lond. 121, 796 K. 864 W.; 828 K. 895 W.; 838 K. 905 W.ff.; 891 K. 959 W.ff.; Lugd. II 176, 15; 177, 14. 15. 22; E. Maaß, Tagesgötter S. 244 f.

<sup>6</sup> Pap. Par. 1109 ff. u. pap. R 1 (Wessely, Denkschr. 1893 S. 66, 43) bleiben als stark christlich beeinflußt besser hier weg.

Par. 247, 2517, 2541, 1968, 447 ff., 462, 3007 ff., 1227, 1328 (Heim, Incant. 120); pap. Lugd. I. VII 29; VIII 7; IX 1; II 188, 5; 195, 8; 196, 4ff., 21; Dieterich, Mithrasliturgie S. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Par. 1345; vgl. Audollent 16, 15 p. 27, 30; 155 A 20 p. 211; Index IV A p. 461 Syria; Deißmann, Rachegebete von Rheneia, Philologus LXI (1902) 258; Euseb. hist. eccl. IV 7 (IV 143, 4 Dind.); Hippolyt, Ref. omn. haer. V1 20.

*àexáyyslot* des Alten Testaments in den Zauber übergegangen<sup>1</sup> und beträchtlich vermehrt worden<sup>2</sup>.

Den verschiedenen Arten Dämonen der Papyri fehlt aber gegenüber den von Apuleius angenommenen Mittelwesen eines: sie sind wohl natura, aber nicht ausdrücklich loco intersiti. Wo einmal ein áéquog dalµwr genannt wird<sup>3</sup>, stehen gleich andere Klassen, die odoáruor, éxlyeuor, óxóyeuor, zeooalor und žrodoor<sup>4</sup> daneben. Zufällige Ungunst der Erhaltung darf man dahinter wohl nicht allein suchen; daß die Mittelwesen auch räumlich eine Mittelstellung einnehmen müßten, ist eben philosophische Konstruktion<sup>5</sup>, auf die der Zauber keine Rücksicht nahm, da es ihm bloß um die Sache zu tun war, nicht um ihre Lage im Raum.

Kap. 43 S. 50, 6f. Helm:

## seu carminum a vocamento sive odorum delenimento.

Es mag angemerkt werden, daß die Glossen<sup>6</sup> avocat mit

<sup>1</sup> Vgl. pap. Par. 1815 Μεχαήλ Γαβριήλ Οὐριήλ, Lond. 121, 642 W. Σαβ]αώθ καὶ Με[χαήλ 'P]αφαήλ καὶ Οὐριήλ καὶ Γαβριήλ; pap. Ber. I 301 f.; II 158; Lugd. II 202, 1; pap. Par. 2356, 2769; Lond. 121, 257 K. 265 W.; Lond. 124, 38-44 W., 36-42 K.; Audollent, Index IV B s. v.; Dieterich, Abraxas 122 fl., 125; Wünsch, Ant. Zauberger. S. 30; Lucken, Michael, Darstellung d. jüd. u. morgenländ.-christl. Tradition vom Erzengel Michael 1898; Kopp, Pal. crit. IV 437, 467.

<sup>9</sup> Man vergleiche etwa die  $\lambda$ exavoµavreia des Cod. Neap. astrol. 19 fol. 233 (Codd. astr. IV App. S. 132), deren  $\lambda$ oyos in Bildungen von Engelnamen auf - $\lambda$ , - $\epsilon\lambda$ , - $\tau\lambda$  Unglaubliches leistet; Gaster, Sword of Moses p. 154 ff.; K. Keßler, Verhandl. d. II. Kongresses f. Relw., Basel 1904, S. 254 ff.; Jacob, Im Namen Gottes S. 105 f.; Pneumat. occulta bei Horst, Zauberbibl. I S. 136 f., 142 f.; Pradel a. a. O. 307 ff., 398; Semiphoras . . Salomonis regis, Wesel, Duisburg, Frankfurth 1686 bei Andr. Luppins p. 18-22.

<sup>8</sup> Pap. Lond. 46, 165 K. 169 W.; Par. 2699; Pradel a. a. O. 347.
<sup>4</sup> An genau denselben Orten kennt der Zauber auch Götter: vgl. Lugd. I. VII 6ff.; Lond. 121, 893 K. 961 W.; Lugd. II 194, 10; Berol. I 265. Die δαίμονες ἐν τούτφ τῷ τόπφ sind in der Regel Totengeister. Pap. Par. 446, 1965, 2031, 2061, 2088, 2094; pap. Par. im Progr. Hernals 1889, 1; Audollent LXV f. no 22; zu 21 v. 30 ff.; Index IV B; Dedo a. a. O. S. 25 f.; Hubert b. Daremb.-Saglio III 2, 1512; Rohde, Psyche<sup>2</sup> I 246, 4; 254, 2; Wünsch, Def. tab. att. praef. XVIII, XIX, XXI, XXII, XXIV f., XXIX tab. 99; neue Flucht. S. 248, 15; 253, 257, 260 ff.

Porphyr. de abst. II 37, 38; über ihre Rolle im Zauber II 41, 48, 47.
 C. Gl. L. II 26, 50.

περισπῷ geben und daß das Verbum κατασπασθήναι für die Versetzung in den Zustand der Ekstase sich im pap. Lond. 121, 558 W. 549 K. findet. Sonst ist avocamentum in der Regel "Zerstreuungsmittel"<sup>1</sup>.

Delenimentum von zauberischer Beeinflussung hat noch Liv. XXXIX 11, 2: illius excetrae delenimentis et venenis imbutum nec parentis nec deorum verecundiam habere, wo es sich um Liebeszauber handelt. — Odores sind die enistimata.

Daß in erster Linie die simplicitas animi die Kinder zu geeigneten Medien macht, findet sich auch sonst betont<sup>3</sup>.

Kap. 43 S. 50, 13 ff. Helm:

debet ille puer providus ... et corpore decorus et integer deligi et animo sollers et ore facundus, ut in eo aut divina potestas quasi bonis aedibus digne diversetur, si tamen ea pueri corpore includitur.

Bei der Verwendung der Kinder im Zauber, die z. B. auch Tertullian erwähnt<sup>8</sup>, wird in den Vorschriften weder auf das *corpore decorus* noch auf das *animi sollers et ore facundus* ausdrücklich Wert gelegt, um so mehr auf das *corpore integer*. Das ist vor allen Dingen zu verstehen von der geschlechtlichen Reinheit, die die Götter anlockt und damit besonders zauberkräftig ist<sup>4</sup>. Dies gilt hauptsächlich auch bei ihrer

<sup>1</sup> Thes. ling. lat. II 1467, 25 ff.

<sup>2</sup> Z. B. Porph. ep. ad Aneb. (Jambl. de myst. ed. Parthey XXXVI) 21: Ότι τὸ πάθος τῆς ψυχῆς αἴτιον τῆς μαντείας τεκμήριον ... τὸ εἶναι μὴ πάντας, ἀλλὰ τοὺς ἁπλουστέρους καὶ νέους ἐπιτηδειστέρους πρὸς αὐτήν.

<sup>8</sup> Apol. 23, Oehler (I 210) deutet die Stelle auf die Kinderopfer, über die zu vgl.: Neanthes frg. 24 Müller (III p. 8); Duris von Samos frg. 81 (II 487 M.); Cic. in Vat. 6, 14; Horaz epod. 5; Lucan, Phars. VI 710 und Fahz a. a. O. S. 111 zu dieser Stelle, wo pap. Par. 2645, 2876; Petron cena Trim. 63 S. 156, 9 fl., 291 Friedl.; Plin. XXVIII 70; Ps. Cypriani confess. 11; Psellos  $\pi$ . *iveqy. dau*. p. 8/9 Boiss.; Pauly, Bealenz. IV 1399; CIL VI (Pars III) 19747 zuzusetzen wären. Für neuere Zeit: C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters 260 f., 279; Maury, Magie 174; Wuttke-Meyer<sup>\*</sup> § 184 S. 134; Groß' Archiv f. krim. Anthrop. u. Kriminalistik XXIV (1906) 63 fl.; XXV (1906) S. 177.

<sup>4</sup> Dedo, De ant. superst. amat. p. 34, 4. Daß dabei an das grob Sinnliche gedacht war, zeigt pap. Berol. I 291, wo der Magier sich rein hält, um den Gott eis μεγίστην ἐπιθυμίαν zu bringen. Wuttke-Meyer<sup>5</sup> § 182 S. 132; § 204 S. 146; der auriga Hilarius gibt filium suum vixdum pubeDie Apologie des Apuleius

Verwendung in der Divination<sup>1</sup>, wo ja der Glaube herrscht, daß der Gott unmittelbar Wohnung nehme in dem Medium<sup>3</sup>. Darum ist die Forderung geschlechtlicher Reinheit für den puer fast ständig<sup>8</sup>. So im pap. Lond. 46, 373 K. 387 W.  $\lambda a \mu \beta \acute{\alpha} \kappa \iota \ \dot{\alpha} \lambda \dot{\alpha} \dot{\epsilon} \lambda a lag \ \dot{\alpha} \sigma \iota \beta \dot{\alpha} \sigma \tau [ov] \tau o \bar{\upsilon} \ \dot{\delta} \acute{\sigma} \delta o \upsilon \ xo \mu \iota \sigma \vartheta \acute{\sigma} \tau \sigma \sigma \ldots \dot{\upsilon} \pi \dot{\alpha} \dot{\sigma} \dot{\sigma} \partial \delta o \upsilon$ . Pap. Lond. 121, 544 K. 533 W. fordert für eine Lychnomantie:  $\dot{\delta} \ \dot{\delta} \dot{\epsilon} \ \pi a l g \ \ddot{\epsilon} \sigma \tau \omega \ xa \vartheta a \rho \partial g \ \dot{\delta} \phi \partial \phi \sigma g \ \dot{\epsilon}$ , besonders häufig ist diese Vorschrift im Griffith-Thompson Pap.<sup>5</sup>; ein *inpube corpus* ist es auch, das Canidia zum Liebeszauber verwendet<sup>6</sup>; ein *puer virgo* muß die Heilung vollziehen z. B. in dem Incantamentum des cod. Sangall. 751 bei Heim S. 556, 10<sup>7</sup>.

Kap. 43 S. 50, 21 ff. Helm:

nominate, quis ille fuerit puer ... quem ego carmine dignatus sum initiare.

Initiare heißt es bei der Weihe in Mysterien<sup>8</sup>, auch im Zauber<sup>9</sup>; die Glossen <sup>10</sup> umschreiben mit μεμύηται, μυστηριάζω,

scentem in die Lehre zu einem Zauberer: Amm. Marc. XXVI 3, 3; der Magier bei Hippolyt refut. IV 28 arbeitet mit einem  $\pi ars$ .

<sup>1</sup> Hier besonders auch im mittelalterl. Zauber: C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. S. 284; Doktor Hartliebs Buch aller verbotenen Kunst (1455) bei Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 428, 431; Maury, La magie et l'astrologie S. 440-444; für die primitiven Völker vgl. Ed. Lehmann, Kultur der Gegenwart I. III 1. Lpz. 1906 S. 16; Tylor. Anfänge d. Kultur II 418.

<sup>2</sup> Vgl. oben S. 164, 168, 1,

<sup>8</sup> Nicht verlangt ist sie z. B. pap. Par. 88; Griffith-Thompson pap. col. XXI (9) p. 135; XXIII (21) p. 147; XXV p. 155 (13) ff.

<sup>4</sup> Vgl. pap. Berol. I 86; II 56.

<sup>b</sup> Col. III p. 35 (11); XXV p. 155 (20); XXVII (14) (15) p. 149; VI p. 51 (1)ff.; XXIX p. 165/7; 169 (30). <sup>e</sup> Hor. epod. V 13.

<sup>7</sup> Wenn bei Heliod. Aeth. X 8 p. 280, 13 Bekker reine Knaben den Zauberrost herbeitragen, so hat das wohl seinen Grund darin, daß jeder Befleckte sich daran verbrennt. S. auch Plin. XXIII 130; [Plin.] med. 80, 7 Rose.

<sup>8</sup> Terenz, Phorm. 49; Varro, De re rust. III 1, 5; Cicero, Tusc. I 13 § 29; de leg. II 9, 21; 14, 36; 15, 37; ad Att. I 18, 3 (spöttisch); Livius XXXI 14, 7; XXXIX 9, 4; Sueton Nero 34; Iustin. II 6, 13; XI 7, 14; Capitol. Marc. Ant. 27, 1; Codex Iustin. X 32, 52; Lactantius div. inst. V 19, 15; Tertull. adv. Valent. I (II p. 381 Ochler); Arnob. adv. nat. V 18; auch von der christl. Taufe: Augustin, Conf. I 11, 17 p. 13, 6 Knöll.

<sup>9</sup> Plin. n. h. XXX 17; Ammianus Marc. XXIX 1, 31.

<sup>10</sup> C. Gl. L. II 367, 39; 374, 29; 374, 26. 30; 373, 46.

μυσταγωγός. Dazu stimmt es, wenn der pap. Lugd. II S. 175, 18 von einem ἀμυστηρίαστος spricht, der noch nicht die volle Zauberkraft besitzt, und wenn im Brief des Nephotes an Psammetich (pap. Par. 172) der Zauberer, unter dessen Leitung die Handlung vor sich geht, μυσταγωγός heißt. Ebenso nennt sich der Magier in der δέλτος ἀποπρουστικὴ πρός Σελήνην (Par. 2254), um auszudrücken, daß er in alle Geheimnisse der Göttin eingeweiht ist und Macht hat, sie zu zwingen.

Kap. 43 S. 50, 24 Helm:

morbo comitiali confectus.

Die Erklärung des Namens gibt Festus s. v. prohibere (p. 234 Müller; 298, 27 Thewr.): prohibere comitia dicitur vitiare diem morbo, qui vulgo quidem maior, ceterum ob id ipsum comitialis appellatur (vgl. Serenus Sammonicus 1006 ff., PLM ed. Baehrens III S. 153; Dio Cass. 46, 33). Dem schließen sich die Definitionen der Gesetzbücher an, so Iavolenus Dig. XXI 1, 53<sup>1</sup>; Ulpian Dig. XXVI 8, 1, 1<sup>2</sup>; Iustinian, cod. Iustin. VI 23, 28<sup>3</sup>; die alle die Anschauung voraussetzen, daß die Anwesenheit eines mit dem morbus comitialis Behafteten die Rechtsgültigkeit des betreffenden Aktes in Frage stellt: die Anwesenheit des bösen Dämons stört das Rechtsgeschäft. Der Sklave Thallus konnte demnach überhaupt nicht rechtsgültiger Zeuge gegen seinen Herrn sein<sup>4</sup>.

Kap. 44 S. 51, 5ff. Helm:

possunt dicere omnes, quid in Thallo despuant, cur nemo audeat cum eo ex eodem catino cenare, eodem poculo bibere.

Für das Ausspeien beim Anblicke Epileptischer sind die Hauptstellen Theophrast char. XVI 14 (mit den Bemerkungen

<sup>1</sup> Qui comitialem morbum haberent ne quidem his diebus, quibus morbus vacaret, recte sani dicentur.

<sup>2</sup> Tutor si invitus sit retentus per vim, non valet quod agitur, neque enim praesentia corporis sufficit ad auctoritatem, ut si somno aut morbo comitiali occupatus tacuisset.

Non esse ex hac causa testamentum subvertendum, licet morbus comitialis... uni ex testibus contigerit, setst jene Auffassung voraus.
 Nach Anm. 1.

der Leipziger Ausgabe S. 133), Plautus Captivi III 4, 21 (v. 535) et eum morbum mi esse, ut qui med opus sit insputarier und Plinius n. h. X 69 comitialem propter morbum despui suetum; XXVIII 35 omnium vero in primis ieiunam salivam contra serpentes praesidio esse docuimus<sup>1</sup>, sed et alios efficaces eius usus recognoscat vita: despuimus comitiales morbos, hoc est contagia regerimus<sup>2</sup>. simili modo et fascinationes repercutimus<sup>3</sup> dextraeque clauditatis occursum. veniam quoque a dis spei alicuius audacioris petimus in sinum spuendo<sup>4</sup>, et iam eadem ratione terna despuere precatione in omni medicina mos est<sup>5</sup>.

Die Sitte geht aus dem Glauben an die Besessenheit der Epileptiker hervor, denen gegenüber der Speichel seine abwehrende Wirkung geltend macht.<sup>6</sup>

Die gleiche Erwägung läßt auch die Mitsklaven sich ängstlich von Thallus' Eß- und Trinkgeschirr fernhalten, denn was der Fallsüchtige berührt hat, ist in das Machtbereich des Dämons einbezogen; man kann darum den Dämon festmageln, wenn man da einen ehernen Nagel einschlägt, wo der Kopf des Niedergestürzten gelegen hat <sup>7</sup>. Besonders daß der

<sup>4</sup> Petron, Cena 74 p. 314 Friedl.

<sup>6</sup> Varro de re rust. I 2, 27; Ciris 372 (Rh. Mus. LVII 1902, S. 472); Petron. sat. 181 p. 97 Büch.

<sup>6</sup> Άποπτύσας πρός τὸ πρόςωπον als Reinigungsritus: Lucian Menipp. 7; U. Kehr, Quaest. mag. specimen p. 16; Frazer, The golden bough <sup>9</sup> I 389 f., 422; Gaster, Sword of Moses S. 184, 59. Das Christentum 'hat sich von diesem Glauben nicht ohne weiteres Josgemacht; wenn der Christ vor den Altären der Götter ausspeit, so ist das nicht bloße verächtliche Gebärde, sondern auch apotropäische Handlung den als Dämonen vorgestellten Heidengöttern gegentüber: Min. Felix, Octavius 8, 4 (Parallelen in der Ausg. v. Boenig, Teubner 1903); Tertull. de idol. XI (I 85 Ochler mit dessen Anm.); F. W. Nicholson, The saliva superstition, Harvard studies VIII (1897) 28 ff., bes. 30 ff.; W. Wundt, Völkerpsychol. II 2 (1906) S. 18, 19, 2.

<sup>7</sup> Plin. n. h. XXVIII 63; vgl. Kanśika-Sutra XXV 25 S. 71 Caland mit Anm. 13.

187]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nicand. Ther. 86 mit Schol., vgl. Callias frg. 3 (FGH II 382).

<sup>\*</sup> Aesch. Prom. 1069 f.; frg. 354 Nauck\*.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O. Jahn, Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss., Lpz. phil. hist. Kl. VII (1855) S. 83 ff.; Sittl, Gebärden 117 ff.; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Belgesch. II 890, 4; Bieß, Abergl. b. Pauly-Wissowa I S. 87, 67 ff.; ders., Am. Journ. of Phil. XXIV (1903) S. 435, 5; 439.

Dämon, der in einem Menschen haust, auf das Gefäß übergeht, das der Besessene benutzt hat, wissen wir aus der ätiologischen Sage, die den Pandion beim Trinkgelage jedem einzelnen Teilnehmer gegen das Herkommen einen besonderen Becher geben läßt, damit keiner den zu benutzen brauche, aus dem der fluchbeladene Orest getrunken hat; denn auf diesen Becher geht die Erinys über, die den Geist des Muttermörders umnachtet und quält<sup>1</sup>.

Kap. 44 S. 52, 1 ff. Helm:

bellum vero puerum elegistis, quem quis sacrificio adhibeat, cuius caput contingat, quem puro pallio amiciat, a quo responsum speret.

Die Worte a quo responsum speret zeigen, daß der puer nicht etwa ein Opferdiener bei einem gewöhnlichen Opfer ist. sondern daß sacrificium als "heilige Handlung" hier im Sinne der "Zauberhandlung" steht. Die Wahrscheinlichkeit dieser Auffassung wird gemehrt, wenn wir die vom Redner erwähnten Züge, das contingere caput pueri und das puro pallio amicire, in magischen  $\pi o \alpha \xi \epsilon \iota \varsigma$  nachweisen können. Man könnte zunächst hierher ziehen. daß in manchen Fällen der Magier dem enónne  $\pi \alpha i \zeta$  mit der Hand die Augen schließt<sup>2</sup>, aber der Ausdruck bei Apuleius ist wohl zu allgemein, um diesen speziellen Sinn hereinzuinterpretieren. Dagegen paßt eine Stelle des demotischen Papyrus<sup>8</sup>: der  $\pi \alpha i c \, d \omega \partial \delta \rho o c$  steht mit geschlossenen Augen auf einem neuen Ziegel, der Sonne gegenüber, seine Augen werden mit einer magischen Salbe bestrichen, dann spricht der Zauberer seine Formeln, berührt den Kopf des Knaben mit den Fingern, opfert ein  $\ell \pi l \vartheta v \mu \alpha$ , und das Medium ist fähig zu wahrsagen. Hier haben wir auch das Schließen der Augen, aber der Knabe tut es von selbst<sup>4</sup>; die Aktion

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apollodor  $\pi \epsilon \rho i$   $\Im \epsilon \omega \nu$  frg. 28 Müller (FHG I 433); E. J. Harrison, Proleg. to the study of greek Religion 1903 p. 41. Für derartige Vorstellungen im Allgemeinen: W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) S. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Griffith-Thompson Pap. col. X (16) p. 77; XXV p. 155 (15) (20).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Col. XXIX p. 165/7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wie auch col. XVIII p. 119, bes. (24); XIV 103 (24); VI p. 51 (1)ff.; III p. 35 (14).

#### Die Apologie des Apuleius

der Hand des Zauberers muß demnach einen andern Sinn haben: sie überträgt die im Zauberer liegende Kraft auf die Mittelsperson<sup>1</sup>, die ja kein "Wissender" zu sein braucht. Damit wird aber auch klar, warum Thallus sich zu einer solchen Rolle nicht eignet: der *morbus comitialis* hat im vorgeschrittenen Stadium seinen Sitz im Kopf, wie uns Apuleius selbst belehrt<sup>3</sup>, der Magier müßte also gerade den Teil des Körpers berühren, in dem der Dämon seine *arx et regia* hat; damit setzte er sich der Gefahr aus, daß nicht er magische Kraft auf jenen, sondern jener die Krankheit auf ihn überträgt.

Ähnlich liegen die Dinge beim purum pallium. Eine Krankheit, die auf dämonische Wirkung zurückgeht, verunreinigt natürlich auch sakral, so daß Thallus schon darum dies Gewand nicht tragen dürfte<sup>8</sup>, ganz abgesehen davon, daß es bei einem Anfall, der den Sklaven beim sacrificium treffen kann, auch ganz materiell der Befleckung durch Schaum und Speichel ausgesetzt ist.

Dafür, daß das purum pallium im Zauber, besonders im Divinationszauber eine Rolle gespielt hat, gibt es eine Reihe von Zeugnissen. Die Zauberer, die den Namen des zukünftigen Kaisers auf magischem Wege erkunden wollen, tragen bei Ammian lintea indutamenta und lintei socci<sup>4</sup>, der Magier des pap. Ber. I (278) tritt auf orolloag éaurde προφητικώ σχήματι. Daß dies ein purum pallium ist, geht aus v. 289 f. hervor, wo gefordert wird, er müsse καθαφός ἀπό πάντων μυσαφῶν

<sup>a</sup> Kap. 50 S. 57, 9.

<sup>8</sup> Festus pura vestimenta p. 248 Müller, 327 Thewr.: id est non obsita, . . . non maculam habentia. K. E. Goetz, Weiß u. Schwarz, Münch. Festschr. z. 25 jähr. Best. d. phil.-hist. Ver. 1905, S. 70 (dazu Wünsch, Berl. phil. Wschr. 1907, Sp. 460 f.); H. Hirt, Die Indogerm. II (1907) S. 526; Wissowa, Rel. u. Kultus 351, 3; 376, 3; 477, 2.

<sup>4</sup> Amm. Marc. XXIX 1, 29-31.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. E. Maaß, De Aesch. Suppl. comment., Index schol. Gryph. sem. hib. 1890/1 p. XIX ff.; R. Wünsch, Ein Dankopfer an Asklepios, Archiv f. Religionsw. VII (1904) S. 103; A. Kaegi, Der Rigveda<sup>3</sup> 1881, S. 230 Anm. 358; R. Smith, Rel. d. Semiten 324 f. — Bei Weier, De praest. daem. V 5 S. 315 der Übersetzung des Fuglinus Frankfurt 1586 erzählt ein Medium, wie die Kraft zu weissagen dadurch ihm geworden sei, daß "das Bild (der erschienene Zaubergeist) jhm ein hand auf das Haupt gelegt".

πραγμάτων sein. Auch pap. Par. 213 ff. kleidet sich der Magier in weiße Gewänder, sobald ihm kund geworden, daß der Gott sich ihm offenbaren will, ein σινδών καθαρός dient ihm zum Lager<sup>1</sup>. Für den zum Zauber herangezogenen puer haben wir diese Vorschrift des reinen Gewandes im pap. Par. 88 ff.: Σινδονίσας κατὰ κεφαλῆς μέχρι ποδῶν γυμνηκότα καὶ προκωδωνίσας<sup>2</sup> παιδα στῆσον καταντικρύ τοῦ ἡλίου. You clothe him (the boy) with a clean linen tunic heißt es im pap. Griffith-Thompson col. III p. 35 (13)<sup>8</sup>; in den Zauberpraktiken, die Doktor Hartlieb im Buch aller verbotenen Kunst mitteilt, wird das dabei verwendete Kind "in raines weiß Gewand" gekleidet (Kap. 90, 91, Grimm, Myth.<sup>4</sup> III 431), das auch für den Zauber des 17. Jahrh. noch Vorschrift ist<sup>4</sup>.

Kap. 45 S. 52, 22 Helm:

cum incensus gagates lapis, ut apud physicos lego, pulchre et facile hunc (sc. comitialem) morbum exploret.

Hauptstelle dafür ist Plin. n. h. XXXVI 141, 142: Gagates lapis ... niger est, planus, pumicosus, levis, non multum a ligno differens, fragilis, odore, si teratur, gravis ... cum uritur, odorem sulpureum reddit<sup>5</sup>, mirumque: accenditur aqua, oleo restinguitur, (142) deprendit sonticum morbum<sup>6</sup> et virginitatem<sup>7</sup> suffitus.

<sup>1</sup> Pap. Par. 171, 175.

<sup>2</sup> Glockengetön verscheucht Gespenster und Dämonen: L. Blau, Altjüd. Zauberwesen, Straßb. 1898, S. 156, 160, 164; K. Groos, Spiele der Menschen 1899. S. 56; O. Jahn, Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss., Leipzig VII, phil.-hist. Klasse S. 79; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters 185 f., 242; E. Samter, Hochzeitsbräuche, N. JJ. f. kl. Altert. u. Päd. X (1907) 1. Abt. S. 140; P. Sartori, Glockensagen u. Glockenaberglaube, Zeitschr. des Ver. f. Volkskunde VII (1897) S. 360, 2; Wuttke-Meyer<sup>\*</sup> § 723.

<sup>8</sup> Ist der Magier allein tätig, so gilt die Vorschrift ihm selbst: col. XXVIII p. 163/5 (6); Orph. lith. v. 708 Abel.

<sup>4</sup> Arbatel, De magia veterum, Wesel, Duisburg, Frankfurth 1686, druckts u. verlegts Andr. Luppius priv. Buchhändler daselbst, S. 39; Claviculae Salomonis et Theosophia pneumatica (gleicher Ort u. Datum) S. 13, 1, 2.

<sup>3</sup> Der auch έφπετά vertreibt: Nikander, Ther. 35 ff. mit Schol.; Demokrit πεφὶ συμπαθειών 34 p. 5, 15 Gemoll.

<sup>6</sup> Für den Ausdruck sonticus morbus: Festus 290(b) 24 Müller, 410, 24 Thewr.; Gellius n. att. XVI 4, 4; Paulus, Dig. V 1, 46; L 16, 113.

<sup>7</sup> Vgl. Psellos, Lect. mirab. p. 147, 3ff., Westermann (Paradox. gr.).

Neben den orphischen Lithika<sup>1</sup>, die Helm noch anführt, kennt auch Dioscurides de mat. med. V 145<sup>°</sup> diese Wirkung des Gagates, ebenso die Lithica cerygmata bei Abel p. 147, 8: Kad diaxqurixidor dé quair adridor the feegag vósov, toúrous yde dagqaivouévous adroñ xal uñ quégovras xarà yhs eddis atarteur<sup>3</sup>. Mit Bezugnahme auf die Verwendung dieser Kraft des Steines beim Sklavenkauf spricht Damigeron de lapidibus XX (p. 179, 12, Abel) von ihr: si quis mancipia mercatur, et vult scire, ut non sit ex ils caducus aut lunaticus<sup>4</sup>, succende lapidem et si aliquis tale vitium habuerit, in ipso vitio cadet: tantam virtutem habet iste lapis. Omnem fraudem et ligamenta<sup>5</sup> persolvit, et succensus omnes angues et viperas et serpentes effugat ex loco.

Über den orbis a figulo circumactus (S. 52, 25) siehe Maury, La magie et l'astrologie p. 433.

Kap. 45 S. 53, 2/3 Helm:

quinam testes huic piaculari sacro adfuerint.

Das sacrum piaculare ist hier nicht ein Opfer, das zur Sühnung eines Verstoßes dargebracht wird<sup>6</sup>, sondern eines, das Sühnung verlangt, wie oben Kap. 14 Schluß piaculum<sup>7</sup>. Die magische Handlung ist nicht nach anerkanntem Ritual vorgenommen und eben darum eine sühneheischende, dagegen ist nicht einzusehen, in welchem Sinne sie Sühnopfer genannt werden könnte<sup>8</sup>.

Kap. 47, S. 54, 14 ff. Helm:

magia ista, quantum ego audio res est legibus dele-

<sup>1</sup> V. 478 ff. Abel. <sup>2</sup> Tom. XXV 812 Kühn.

<sup>8</sup> Siehe auch F. de Mély, Les lapid. grecs. 1898, p. 132; II 24 (Damigeron) p. 171, 3ff.

<sup>4</sup> Vgl. Roscher, Selene u. Verw. S. 69 Anm. 270.

<sup>5</sup> Ligamenta sind die magischen zaradéous.

<sup>6</sup> Wissowa, Rel. u. Kultus S. 329 ff.

<sup>7</sup> Vgl. de deo Socratis III: *ita omnibus erroribus ac piacularibus depravaverint, sceleribus imbuerint;* Met. XI 23 S. 285 Helm; Festus s. v. *piacularia auspicia* p. 244 Müller, 319 Th.

Piaculare crimen hat cod. Inst. I 6, 2; piaculare flagitium I 3
30 (31) § 3.

gata<sup>1</sup>, iam inde antiquitus XII tabulis propter incred undas frugum inlecebras interdicta.

Für das römische Recht vor Apuleius sind die hierher gehörigen Zeugnisse schon in der Einleitung<sup>2</sup> zusammengestellt, für die spätere Zeit finden sich die hauptsächlichen Belege bei Maaß, Tagesgötter S. 164 f.; A. Maury, Magie et astrologie p. 107-117; Pauly, Realenz. IV 1416 ff.

Alle Kulturvölker haben den Zauber, dessen tatsächliche Wirkung niemand leugnete, als etwas Schädliches angesehen und als Verbrechen bestraft, oder sind doch wenigstens ihm entgegengetreten. Wir haben Zeugnisse dafür aus dem alten Indien<sup>3</sup>, aus der Gesetzgebung des jüdischen Volkes<sup>4</sup>, mit ihrer Fortsetzung, dem Talmud<sup>5</sup>.

Für Griechenland haben wir die Praxis z. B. in den dirae Teiorum: "Ootig gáquaxa dŋlŋtήqia ποιοί έπὶ Τηΐοιοι, τὸ ξυνὸν ἢ ἐπ' ἰδιώτῃ, κεϊνον ἀπόλλυσθαι καὶ αὐτὸν καὶ γένος τὸ κείνου<sup>6</sup>; wo an Stelle der Strafe durch die weltliche Macht die Überantwortung an die Götter steht; ein Gegenzauber, wenn man so will. Theoretisch vertritt Plato in den Gesetzen folgende Ansicht<sup>7</sup>: "Ergibt sich aber, daß jemand durch Zauberknoten, Beschwörungen, gewisse Zaubergesänge oder irgend etwas derartiges Schaden bringe, dann treffe ihn, wird er als Wahrsager oder Zeichendeuter für schuldig erkannt, der Tod; ist er jedoch der Zeichendeuterei unkundig, dann bestimme der Gerichtshof die Strafe."

Für das deutsche Recht vergleiche man J. Grimm, Deutsche

<sup>1</sup> Augustin. c. d. X 9. <sup>8</sup> S. 9ff.

\* So im Gesetzbuch des Manu: Oldenberg, Rel. d. Veds 479.

<sup>4</sup> Burger, Realenz f. prot. Theol. u. Kirche<sup>4</sup> XVII S. 419; L. Blau, Altjüd. Zauberw. 1898, III ff., 16 ff., 19 ff.; A. Maury, Magie S. 94; K. Marti, Relig. d. A. T. S. 62; II. Moses Exod. 22, 17, vgl. Nowack, Handkom. s. A. T. I. II. (Baentsch) S. 201; III. Moses, Levit. 19, 31, Handkom. I. II S. 400; Levit. 20, 6, 27, vgl. Tylor, Art. Magic der Enzykl. Britannica 204A; V. Moses, Deuteron. 18, 10 ff., Handkom. I. III (Steuernagel) S. 70; Fraser, Golden bough<sup>3</sup> II 40 f.; Jastrow, The Religion of Bab. and Ass. p. 657.

<sup>8</sup> Jacob, Im Namen Gottes 115.

<sup>6</sup> Roehl, Inscriptiones Graecae antiquissimae no. 497 S. 136.

<sup>7</sup> Plato, Legg. p. 938 D.

Rechtsaltertümer <sup>4</sup> II 208 f., 271, 278, 283, 585, 595; A. Schröder, Lehrbuch der deutschen Rechtsgesch. <sup>4</sup> 74, 76 Anm. 20, 357, 760; J. Hansen, Hist. Bibl. XII (1900) II S. 36 ff.; 55 ff.; P. Herrmann, Nord. Mythol. 120, 566 f.<sup>1</sup>

Beispiele für die *frugum excantationes*, das Vernichten der Ernte und Herüberziehen auf einen andern Acker, enthalten die Papyri nicht. Dagegen geben für diesen Zauber, der sich auch im alten Mesopotamien nachweisen läßt<sup>2</sup>, die Reste der astrologischen Literatur ein Zeugnis: *Tolrog dexardg* (Alyoxégovg) ... yodope dè<sup>8</sup> èr μετάλλφ Κοόνου<sup>4</sup> xal δίπτεται els χωφάφιον οἶον βούλει, xal οὐδέποτε xaφπὸν δώσει, ἐνθα τὸ τοιοῦτον ἐπίπειται σημεῖον. ποίει δὲ xal els ἄμπελον<sup>5</sup>. Sonst erwähnen diese Art Zauber noch z. B. Tibull I 8, 19; Serv. zu Verg. ecl. VIII, 99<sup>6</sup>; Seneca, nat. quaest. IV 7; vgl. Audollent, Def. tab. 252 (Carthago) v. 6<sup>7</sup>; Grupp, Kulturgesch. d. röm. Kaiserzeit I 24 Anm. 7; Mommsen, Röm. Staatsrecht I<sup>2</sup> 159; II<sup>2</sup> 1, 483 mit Anm. 5, 485.

Für den deutschen Zauber: Grimm, Mythol.<sup>4</sup> II 908; III 313; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalters 237 mit Anm. 1; Weinhold, Die altdeutschen Verwünschungsformeln S. 684<sup>8</sup>; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 388.

Kap. 47 S. 54, 16 Helm:

(magia) occulta non minus quam tetra eț horribilis.

<sup>8</sup> M. Jastrow, Rel. Bab. u. Assyr., deutsche Ausgabe (nur dort) I 313: "Wer ist es, der das Pu-Kraut zerstört, das Getreide zurückhält?"

<sup>8</sup> Codd. astrol. VI Append. p. 77, 16 ff. Ist *notet* zu lesen?

- <sup>6</sup> III 1 S. 107; III 2 S. 164 Hagen.
- <sup>7</sup> Vgl. die Anm. hierzu bei Audollent p. 353 (nach Wünsch).
- <sup>8</sup> Sitzungsber. Akad. Berlin XXIX 1895.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einiges aus dem franz. und engl. Recht des 15. und 16. Jahrh. bei M. Brie, Der germ. bes. engl. Zauberspruch, Mitt. d. schles. Gesellsch. f. Volksk. VIII (Heft 16) 1906 S. 6 ff. IV; A. Maury, La magie et l'astrol. p. 217 ff.; die russischen Gesetze und ihre Anwendung bei A. Loewenstimm, Aberglaube u. Gesetz in Groß' Archiv f. krim. Anthropol. u. Kriminalistik 1906 (25).

<sup>\*</sup> Lies yeágeras. \* Blei.

Hier kann man daran erinnern, daß der Magier häufig an Gräbern seine Handlungen vornimmt<sup>1</sup>, wo die Totengeister hausen<sup>2</sup>, dort gräbt er seine Fluchtäfelchen ein<sup>3</sup>, er eignet sich Teile des Scheiterhaufens<sup>4</sup> und selbst der Leiche<sup>5</sup> an, um mit ihnen seinen Zauber zu treiben.

# Kap. 47 S. 54, 17 Helm:

plerumque noctibus vigilata et tenebris abstrusa.

Wir haben oben <sup>6</sup> gesehen, daß die Gottheiten der Nacht und der Tiefe Schutzherren des Zaubers sind; für beider Verehrung und Beeinflussung ist die Nacht, das Dunkel die ge-

<sup>1</sup> Pap. Lond. 46, 332 K. 336 W., 347 K. 353 W.; 121, 399 K. 407 W.; Par. 2220: Horaz sat. I 8.

<sup>2</sup> Oldenberg, Rel. d. Veda S. 62; Lactantius div. inst. II 2, 6; Rohde, Psyche<sup>8</sup> I 18, 2; pap. Par. 1393; Fahz a. a. O. S. 167.

<sup>3</sup> Audollent, Def. tab. CX—CXV; CIL XI 4639. Auch der letzte derartige Fund, das Täfelchen von Poetovio, scheint in einem Brandgrabe zutage gekommen zu sein: A. v. Premerstein, Jahreshefte d. österr. arch. Inst. IX (1906) S. 192 ff.; Reitzenstein, Poimandres S. 294, 3 (aus cod. Par. Graec. 2316, 435): Eáv τις ανθρωπος έδησεν η έκατέθηκεν η έφαρμάκωσεν η θήκας αὐτὰ . . . ἐν τάφοις η ἐν ἐρήμοις τόποις η ὅπου εἰοιν τὰ φάρμακα η ὅπου κείται ή κατάθεσις τῶν φαρμάκων.

<sup>4</sup> Apul. Met. II 20 S. 41 Helm: Nam ne mortuorum quidem sepulcra tuta dicuntur, sed ex bustis et rogis reliquiae quaedam et cadaverum praesegmina ad exitiabiles viventium fortunas petuntur.

<sup>b</sup> Horaz epcd. V 23, Kießling-Heinze<sup>4</sup> I S. 425; Tac. ann. II 69 Nipperdev-Andresen 10 S. 208: Apul. Met. II 20, 21; Dedo, De ant. superst. amatoria p. 11, 34; Berthold von Regensburg bei Schönbach, Studien z. deut. Predigt, Sitzungsb. d. Akad. Wien 1900, VII S. 25, 19: Alia nigromancia a nigros graece, quod est mortuus latine, et mancia i. e. divinatio, ut est accipere lignum de feretro ad divinandum vel manum vel testiculos vel membrum aliquod mortui vel de sepulchro vel de ossibus (daza S. 50f.); S. 27, 23: man sol niht toufen danne ein lebendigez kint . . . noch tôtes mensche noch totez gebeine. Thomas Ebendorfer von Haselbach (Schönbach, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. XII 1902) S. 11: Querit a mortuis veritatem stando super tumulos . . vel per alium modum . ., ut suis ossibus, crinibus vestibus, feretro, clavis inde extractis vel terra sepulcri volunt occulta praenoscere. Frazer, Golden bough \* I 41; Lectures on hist. of kingship p. 67 ff., 78; Blau, Altjüd. Zauberw. 1898 S. 161; für die tetra auch: Kuhnert, Rh. Mus. XLIX (1894) S. 45 Anm. 6; Preuß, Ursprung von Rel. u. Kunst, Globus 86 S. 826, 356; W. Wundt, Völkerpsychol. II 2 (1906) S. 18f. (Exkremente). • Seite 120 ff.

eignetste Zeit<sup>1</sup>. Darum rufen Medea<sup>9</sup> und Canidia<sup>8</sup> die Nacht direkt an, die Zauberer bei Tibull<sup>4</sup>, Apuleius<sup>5</sup> und Lukian<sup>6</sup> arbeiten ebenso bei Nacht wie Simaitha<sup>7</sup> und — wenn man die Szene in Pindars I. olympischer Ode einen magischen Götterzwang nennen kann<sup>8</sup> — auch Pelops<sup>9</sup>. In der Zeit des Apuleius kann ein Christ in den Verdacht kommen, ein Zauberer zu sein, weil er auch einmal nachts zum Gebete sich erhebt<sup>10</sup>.

Die Papyri enthalten diesbezügliche Bestimmungen in Menge; vgl. Pap. Berol. I 20 rolv åratolijs  $\hbar lov 1^1$ ; I 56 rozzi åraßás<sup>13</sup>; I 318 dalµora rozzi člavróµeror; pap. Ber. II 4 µarteieo rozzi čr  $logn 1^3$ ; Lond. 46, 47 K. 49 W. solei selýrys olisys; Lond. 121, 362 K. 370 W. éstégas ožr, µéllar nouµās dai; 435 K. 443 W. dyè  $\hbar$  µésys rozzis; 125, 3 čldùr dè èri zdr zóror sagà sotaµdr  $\hbar$  Sálassar  $\hbar$  zelošor rozzis µésys dèz zd zgarlor zaµal zal [szeds zvzzisrodl; pap. Par. 3089 (Dieterich, Abraz. 79) sedsoe rozzis; <sup>15</sup>; wenn

<sup>1</sup> U. Kehr, Quaest. mag. spec. 10, 9; 11, 1; Dedo, De ant. superst. amat. S. 12; E. Samter, Familienfeste S. 112; Stengel, Griech. Kultusaltert.<sup>2</sup> 133; W. Roscher, Selene u. Verwandtes 1890, S. 86, 87 Anm. 343.

<sup>a</sup> Bei Ovid Metam. VII 192. <sup>a</sup> Horaz, Epod. V 51.

4 Tibull. I 5, 16; 8, 18; Horaz sat. I 8, 20ff.

<sup>b</sup> Apul. Met. II 22 ff.; III 21; III 16 f.: quod non celerius sol caelo ruisset noctique ad exercendas illecebras magiae maturius cessisset.

<sup>6</sup> Lukian, Philops. 14 und Mithrobarzanes im Menippos.

7 Theokr. id. II.

• Wie Rieß, Studies in superstition, American Journ. of Phil. XXIV (1903) S. 425 f. tut.

• Pind. ol. I 73ff., vgl. VI 57ff. mit Schol.

<sup>10</sup> Tertull. ad uxorem II 5 p. 690 Oehler: *cum etiam per noctem exurgis* oratum. Analog ist die palästinische Sitte, denen zu fluchen, die ihr Gebet in der Dämmerung verrichten; Blau, Altjüd. Zauberw. S. 150 vermutet mit Recht, daß dies geschehen sei, weil die Zauberformeln meist in der Dämmerung oder nachts gesprochen worden seien.

<sup>11</sup> Vgl. v. 60; pap. Par. 26. <sup>13</sup> Vgl. v. 69.

<sup>18</sup> V. 8, 20, 79; Deubner, De incub. 83.

<sup>14</sup> Vielleicht  $[\pi\lambda\eta\sigma i\sigma\nu \tau \tilde{\varphi} \sigma]\tilde{\varphi}$ , da nach Kenyon  $[\pi \rho \delta s \tau \tilde{\varphi} \sigma]\tilde{\varphi}$  die Lücke nicht füllt.

<sup>15</sup> Siehe sonst noch pap. Lond. 121, 417 K. 426 W.ff.; pap. Par. 1328,

18\*

269

der Magier irgend etwas am Tage vorzunehmen wünscht, so braucht es dazu besonderer Riten<sup>1</sup>.

Unter Umständen kann das Dunkel der Nacht durch künstliches Dunkel ersetzt werden, ἐν οἴκφ ἐπιπέδφ χωρὶς φωτός werden die Zauberhandlungen des pap. Lond. 121, 727 K. 793 W. vollzogen<sup>3</sup>.

Kap. 47 S. 54, 18ff. Helm:

arbitris solitaria et carminibus murmurata<sup>s</sup>, cui non modo servorum, verum etiam liberorum pauci adhibentur.

So schickt Medea, die Iasons Vater verjüngen will, die Diener weg und läßt sie die Augen abwenden<sup>4</sup>, Canidia gibt mit ihren beiden Helfershelferinnen den ganzen Zauber auf, als ein Laut die Stille durchbricht, der sie die Nähe eines nicht zugehörigen Wesens vermuten läßt<sup>5</sup>, die äthiopische Totenbeschwörerin gerät in rasende Wut, als sie von dem wieder zum Leben erwachten Leichnam erfährt, daß sie Zuschauer gehabt<sup>6</sup>.

<sup>1</sup> Pap. Par. 73: όταν δὲ μέλλης καθ ἡμέραν ἐν τῆ ἀγνεία ἐσθίειν καὶ κοιμᾶσθαι εἰπὲ τὸν λόγον...; dieser λόγος ist dann anders als der, der im Anfang der πραξις angegeben wird.

<sup>9</sup> Vgl. Headlam, Classical review 1902 S. 54. Siehe außerdem noch: Artemidor, Onirocr. II 36 p. 136, 13 H.; Heim, Incantamenta 25, 32, 165; Hubert bei Daremberg-Saglio III 2, 1516; De Jong, De Apuleio Isiac. myst. teste p. 61; Indices bei Grimm, Myth.<sup>4</sup>; Herrmann, Nord. Myth., und Wuttke-Meyer, Deutscher Volksaberglaube<sup>\*</sup> unter "Nacht".

<sup>\*</sup> Zum murmurare vgl. unten zu Kap. 54 S. 61, 20 H.

<sup>4</sup> Ovid Metam. VII 255 ff. Das Abwenden soll verhindern, daß sie die Geister sehen, die zu dem Zauber nahen; Geister erblicken bringt dem Neugierigen Schaden und verhindert auch die Zauberwirkung: E. Harrison, Proleg. to the study of greek rel. 605; Dedo, De ant. sup. am. p. 12; Tylor, Anf. d. Kultur II 147, 379; Wuttke-Meyer<sup>\*</sup> unter "umsehen, sich". — Plaut. Mostell. 523; Wünsch, Strena Helbig. S. 343 f. <sup>b</sup> Hor. sat. I 8.

• Heliodor Aeth. IV 15 p. 177, 32 ff. Bekker; vgl. Apul. met. III 20 S. 67 Helm: propter invidos mores in solitudinem semper abstrusa (tenebris abstrusa heißt es an unserer Apologiestelle) et omnium praesentium

<sup>1700, 2090, 2092;</sup> Indices der Papyri unter ανατολή, έσπέρα, νύξ, όψέ, σελήνη.

Die Papyri geben wieder die Bestätigung der literarischen Angaben:

Pap. Par. 39 μηδενός άλλου αύτὸν κατιδόντος τὴν μὲν κεφαλὴν εἰς τὸν ποταμὸν ἑἶψον; pap. Lond. Ι. Ι 37 κατάφαγε τὸν νεοσσὸν μόνος. ἅλλος δὲ μηδεἰς συνέστω.

Im pap. Lond. 121, 340 K. 348 W. wird einem  $\lambda \delta \gamma \sigma \varsigma$  ausdrücklich zugeschrieben  $\mu ouvel \pi \omega \sigma \iota \varsigma$ , das Gebet um Sendung eines  $\delta \alpha \ell \mu \omega \nu \pi \delta q \epsilon \delta \varrho \sigma \varsigma$  im pap. Mimaut 309 hat  $\ell \nu \ell \varrho \eta \mu \psi \tau \delta \pi \psi$ vor sich zu gehen<sup>1</sup>.

In die gleiche Gedankenreihe darf man auch die Vorschrift  $\mu\eta\delta\epsilon\nu\lambda\delta\sigma\delta\varsigma\delta\pi\sigma\mu\mu\sigma\nu$  rechnen, die mehrfach vorkommt<sup>2</sup>, und im "unbeschrienen" Zauber unserer Tage ihre Parallele findet<sup>8</sup>. Der Magier wird nicht immer verhüten können, daß zufällig jemand ihm begegnet, er muß dann aber sich bemühen, diese Begegnung möglichst wenig merkbar zu machen, indem er sich der Rede und Gegenrede enthält.

Soll ein Zweiter Zeuge der Handlung sein, so muß er ein  $\sigma\nu\mu\mu\nu\sigma\eta\varsigma$ , ein Wissender sein<sup>4</sup>, wie es auch die Helferinnen Canidias sind, und wie es die Pueri in der Divination durch den Weihespruch und das Eingehen des Gottes in ihr Inneres werden. Braucht man einen Helfer, der nicht direkt mit der  $\pi q \bar{a} \xi \iota_{\varsigma}$  zu tun hat, so hat er sein Amt schweigend zu verrichten<sup>5</sup>, eine Vorschrift, in der also der Zauber völlig mit der Religion ( $s \partial q \eta \mu s \bar{\nu}$ , favere linguis) parallel geht.

Kap. 47 S. 55, 1. 2 Helm:

nullas hostias nisi gallinas nominastis. an ut grana turis numerarent (servi)?

Weihrauch und Hähne kommen nebeneinander vor z. B. pap. Ber. II 24: Erious de Erixaloúuevos libaros aruntos xal

viduata solet huius modi secreta perficere. Auch dem auriga Hilarius bei Amm. Marc. XXVI 3, 3 kommt es darauf an ut nullo conscio adminiculis iuvaretur internis, darum tut er den eignen Sohn zu einem Zauberer in die Lehre. <sup>1</sup> Reitzenstein, Poimandres S. 1521.

<sup>a</sup> Pap. Lond. 46, 399 K. 413 W.; Berol. II 24; Griffith-Thompson pap. col. XI p. 87 (24); W. Kroll, Ant. Abergl. S. 32 (598).

<sup>a</sup> Wuttke-Meyer <sup>a</sup> § 219 S. 161 f.

<sup>4</sup> Pap. Par. 732, s. Dieterich, Mithrasl. 16, 8; vgl. v. 772; pap. Lugd. I. III 20f. <sup>5</sup> Pap. Berol. I 86 f.

#### Adam Abt

στροβίλους δεξιοὺς δώδεκα καὶ ἀλέκτορας ἀσπίλους  $\overline{\beta}$ , τῷ Ήλίψ ἕνα καὶ τῆ Σελήνη ἕνα. Auch pap. Par. 2675 ff. tritt zu einem ἐπίθυμα, das Weihrauch enthält, später ein ἐπίθυμα ἀναγκαστικόν mit tierischen Bestandteilen. Hahnenopfer kennen noch: pap. Par. 35 ff.; 2370 f.; Lugd. L. IX 31 ff.; II 170, 1; 171, 12; 180, 16; 181, 15 ff., pap. Mimaut bei Wessely, Progr. Hernals S. 22, Z. 5; meist in chthonischen Opfern<sup>1</sup>.

Kap. 48 S. 55, 10 Helm:

ecquid illi aures obtinnirent . . .

Außer dem oben S. 175 angeführten Fall ist uns kein Zeugnis bekannt, das die Frage des Apuleius irgendwie verdächtig erscheinen ließe. Im Aberglauben hat das Ohrenklingen damals<sup>9</sup> wie heute<sup>8</sup> die Bedeutung, daß von dem, dessen Ohren klingen, gesprochen wird; ist es etwas Gutes, so klingt das rechte, im andern Falle das linke Ohr.

Das Ohrenklingen als diagnostisches Mittel bei Krankheiten erwähnt Hippokrates, Prognoseis I p. 262 (Med. Graec. XXI Kühn) aber die *legà vósog* ist nicht dabei genannt.

Kap. 50 S. 57, 18 ff. Helm:

eum nostri non modo maiorem et comitialem, verum etiam divinum morbum, ita ut Graeci legàv vósov, vere nuncuparunt, videlicet quod animi partem rationalem, quae longe sanctissimast, eam violet.

Die Auffassung des Apuleius ist rationalistisch, er glaubt wohl an Dämonen als Vermittler der magischen Erscheinungen, aber nicht an dämonisch verursachte Krankheiten, er setzt

<sup>\*</sup> Plin. n. h. XXVIII 24; Rieß, Abergl. bei Pauly-Wissowa, I S. 87, 10 ff.; Sittl, Gebärden 121, 4. <sup>\*</sup> Wuttke-Meyer <sup>\*</sup> § 308 S. 218 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Audollent, Def. tab. LXXXI; no 36, 222 B (Berl. phil. Wochenschr. 1905, 1079), 232, 241, 15 f.; CIL VIII Suppl. 1, 12506, 12511; Deubner, De incub. 42, 46 f.; Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. XVI p. 785, 3; V. Hehn, Kulturpfl. u. Haustiere<sup>7</sup> (1902) 326 f., 332; de Jong, De Apuleio Is. myst. teste p. 61; Kopp, Pal. crit. IV 438; G. Loeschcke, Aus der Unterwelt, Progr. Dorpat 1888 S. 5; Preller-Robert, Mythol. <sup>4</sup> 803; Bohde, Psyche<sup>3</sup> I 142, 3; Weicker, Athen. Mitt. XXIX (1905) 207; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 156, 276; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt. 247; Schönbach, Sitzungsber. Akad. Wien 1900 S. 50 (Studien z. altd. Predigt).

darum die pars rationalis des Menschen, die bei der Epilepsie in Mitleidenschaft gezogen wird, als sanctissima pars und findet so eine Erklärung für den merkwürdigen Namen der "heiligen" Krankheit<sup>1</sup>; ganz ähnlich wie nach ihm der Scholiast zu Oppian den *ieoog ix905* zu einem  $\mu eyas$  gemacht hat, weil er den Zusatz *ieoos* nicht mehr verstand oder aus sonst einem Grunde die Erklärung zu umgehen wünschte<sup>2</sup>. Der Volksglaube und auch lange die medizinische Theorie ist dagegen nicht von dem Glauben an dämonische Grundlage der fallenden Sucht abgegangen, wie die Evangelien<sup>3</sup> und Lukian<sup>4</sup> beweisen<sup>5</sup>. Man brachte sie mit dem Wirken der Mondgottheiten<sup>6</sup> in Verbindung und bekämpfte die Krankheit demgemäß mit Beschwörungen<sup>7</sup> und sonstigen abergläubischen Mitteln<sup>3</sup>, unter denen eine hervorragende Rolle das Blut Hingerichteter gespielt hat<sup>9</sup> und noch spielt<sup>10</sup>.

Kap. 51 S. 58, 2 Helm:

dextera corporis validiora sunt.

<sup>1</sup> Vgl. Plut. Mor. p. 981 D (Bd VI p. 70, 23 Bern.) und Ps. Hippocrates de morbo sacro, Bd XXI 587 ff. Kühn.

<sup>2</sup> Schol. Opp. hal. I 185. *loos* setzt gleich µéyas schon Herod. III 33.

\* Matthaei XVII 14ff.; Marci IX 16ff.; Lucae IX 38ff.

<sup>4</sup> Lukian, Philops. 16.

<sup>5</sup> Vgl. noch Isidor, Orig. 1V 7, 6; C. Gl. L. IV 27, 29; 215, 12; 315, 23; 492, 16; V 273, 30; 355, 43.

<sup>6</sup> W. Roscher, Selene u. Verw. S. 68f., 72f., 185; ders., Progr. Gymn. Wurzen 1895, S. 28; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II S. 1269ff.

<sup>7</sup> Josephus, Ant. Iud. VIII 2, 5; Phot. bibl. cod. 242 p. 339, 1 Bekker; Lukian, Philops. 16; vgl. Weinel, Wirkung d. Geistes S. 7ff., 27, 111; Weiß, Realenz. f. prot. Theol. u. Kirche<sup>3</sup> IV S. 412, 417 f.

<sup>8</sup> Parthey zu pap. Ber. I 249; Rieß, Aberglaube, nennt Plin. n. h. XX 192; XXIV 12; XXVIII 43, 63, 225, 258; Welcker, Epoden oder das Besprechen, Kl. Schr. III 72.

Plin. n. h. XXVIII 4, 43; O. Jahn, Ber. d. sächs. Ges. d. Wiss., Lpz. phil-hist. Kl. VII S. 95 f.

<sup>10</sup> Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 189 S. 137; § 532 S. 355; Grimm, Mythol.<sup>4</sup> III S. 475, 1080; A. Hellwig, Zeitschr. f. österr. Volkskunde XII 1906 S. 75 ff. 10; A. Loewenstimm, Abergl. u. Strafrecht, 1897, 144f. — Aus mündlicher Mitteilung weiß ich, daß man in den unteren Schichten der Mainzer Bevölkerung fest glaubte, Bischof Ketteler sei im Besitze eines Mittels gegen Epilepsie, das aus Blut von Gerichteten hergestellt sei. Natürlich hat niemand das Mittel beim Bischof gesehen oder gar selbst gebraucht. Für die medizinische Seite dieses Satzes vergleiche Hippokrates περί νούσων III (Med. graec. ed. Kühn tom. XXII p. 319): Javarwökörtegor yàg πρός τὰ δεξιὰ xaleir ἢ τάμνειν · όχόσω yàg aờrà lozvęórtega köri rà δεξιά, τόσφ xal τὰ νουσήματα ἐν αὐτοῖσι lozvęórtega δείχνυται<sup>1</sup>. Mehrere Stellen, die hierher gehören, finden sich bei Aristoteles, so de part. anim. II 2<sup>3</sup>: ἄριστα δὲ τὰ βερμόν ἔχοντα xal λεπτόν xal xaβagór. ἅμα yàg πρός ràndgelar τὰ τοιαῦτα xal πρός φρόνησιν ἔχει xalῶς · διὸ xal τὰ ἄνω μόρια πρός τὰ χάτω ταύτην ἔχει τὴν διαφορὰν xal πρός τὸ βῆλυ αỗ τὸ ἄρger, xal τὰ δεξιὰ πρὸς τὰ ἀριστερὰ τοῦ σώματος<sup>8</sup>.

Auch dem Aberglauben erscheint das Rechte durchaus als das Günstige, Kräftige<sup>4</sup>. Wenn daneben auch oft vorgeschrieben wird, die linke Seite zu benutzen, so wird diese Vorschrift erklärt durch die Neigung des Zaubers, das Ungewohnte für das Wirksame zu halten; eine Vorstellung, die sich mit jener vom Vorzug der rechten Seite notwendig kreuzen muß, da die rechte Seite die geübtere zu sein pflegt<sup>5</sup>.

Den Vorzug der rechten Seite zeigt die Traumdeutung bei Heliodor (Aeth. II 16 p. 52, 12; 53, 3 ff. Bekker), wo Charikleia träumt, das rechte Auge werde ihr ausgerissen, was Knemon auf den Tod ihres Vaters deutet. Wenn einer den linken Schuh rechts anzieht, so fragt er sich: *Ti čaa čoriv rovro rd πράγμα*;

\* III p. 231, 32 Didot.

<sup>3</sup> Ähnliche Unterscheidungen zugunsten der rechten Seite siehe: Aristot. eth. Nicom. V 7 (10) 4 (II p. 60, 47 Didot); de part. anim. III 3 (III p. 257, 43 D.); de anim. incess. IV 4 (III p. 306, 28 Didot); probl. sect. VI 5 (IV 152, 6ff. D.); de anim. incess. IV 4 (III 306, 48 Didot).

<sup>4</sup> Rieß, Aberglaube bei Pauly-Wissowa I p. 83; II 59ff.; ders., Volkstümliches bei Artemidor, Rh. Mus. 1894 S. 179; Schrader, Reallex. des idg. Altertums unter "Rechts und Links" S. 663.

• Fahz a. a. O. 151, 3 geht zu weit, wenn er sagt: in usu magico fere nihil fit dextra; W. Kroll, Ant. Aberglaube S. 27 (593); Goetz, Festschr. z. 25 jähr. Bestehen d. phil.-hist. Ver., München 1905, S. 63 ff.; dazu Wünsch, Berl. ph. Wschr. 1907, Sp. 460 f. Die Parallele rechts: links = gut: böse = licht: chthonisch spielt auch eine große Rolle beim Gebrauch der linken Seite; vgl. die altind. Kauśika-Sutra 47, 3 S. 159 Caland, wo beim Opfer die rechte Seite verwandt wird, soll es aber jemand schaden, so wird alles links gemacht (47, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Rose, Aristot. Pseudepigr. 237, 29.

und erhält die Antwort:  $A\pi \partial \varphi a \dot{v} \partial v \pi \rho \dot{a} \gamma \mu \alpha \tau og \epsilon \dot{c} g$  tò notition yerfortat (Acta Apost. apocr. II Bonnet 206, 2 ff.). Ähnliches hat Artemidor auf Schritt und Tritt (z. B. I 2 p. 7, 25 f.; I 42 p. 40, 10 ff.; I 26 p. 28, 8; I 31 p. 31, 8 ff.; I 21 p. 23, 10 ff.; II 10 p. 97, 10; V 37 p. 260, 24 ff. Hercher; vgl. Suet. Aug. 92; Petron. cena Trim. 30 p. 78, 17 ff. Friedl.).

Aus dem Gebiete des Zaubers wäre hier zu nennen die schon früher einmal herangezogene Stelle des Griffith-Thompson-Papyrus über die Zeichen, welche die Befähigung des Mediums zur Divination dartun<sup>1</sup>.

Ferner: pap. Lond. 124, 32 K. 34 W.: δταν κατατίθηται το μέταλλον<sup>9</sup> είς τον δεξιόν σου σανδάλιον.

Pap. Par. 1053: Κάτοχος τοῦ Ξεοῦ ... τῆ ἀριστερῆ πτέρη πάτει τὸν μέγαν δάπιυλον τοῦ δεξιοῦ ποδὸς καὶ οὐ μὴ ἀποχωρήσει δ Ξεός.

Ebenda v. 41: Τὸ δὲ αίμα ἀποδεξάμενος τη δεξιά χερί.

Pap. Berol. I 250: Τρίβων έχ τῶν δεξιῶν εἰς τὰ εὐώνυμα. Ebenda II 23: Κοιμῶ ἐπὶ τοῦ δεξιοῦ πλεύρου.

II 26: Er dezia rdr zapantipa (vgl. v. 29, 46, 39, 62)<sup>8</sup>.

Pap. Par. 2897 (Fahz 142, 7): Θηλείας ὄνου δδόντα των άνωθεν δεξιοῦ σιαγονίου.

Ebenda 495 (Dieterich, Mithrasl. 4, 3): Σωμα τέλειον ... διαπεπλασμένον ... ὑπό ... δεξιᾶς χερός (vgl. 519, 556, 660, 2513).

Kap. 51 S. 58, 10 ff. Helm:

(Theophrastus) remedio esse ait exuvias stelliorum.

Theophrast frg. 175 W. (Phot. bibl. 278, 8) ότι ό γαλεώτης φασί φθονῶν τῆς ὼφελείας τοῖς ἀνθρώποις καταπίνει τὸ δέρμα, ὅταν ἐκδύσηται· ἐστί γὰρ βοήθημα ἐπιλήπτψ<sup>4</sup>. Plin. n. h. VIII 111 (aus Theophrast) angues modo et stelliones senectutem<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Col. III p. 35 (19)f., oben S. 176.

<sup>\*</sup> So K., Wessely und Wilcken lesen zerailor.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Alles auf Apollo, den Lichtgott bezogen, darum rechts; Usener, Götternamen S. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Aelian. hist. an. III 17 p. 66, 16 Hercher (auch aus Theophrast).

Übersetzung von griech. γῆρας: pap. Par. 2211; Schol. Nic. ther.
 343; Soph. frg. 335 Nauck<sup>3</sup>; Nicand. ther. 81, 137; [Plin.] medicina p. 54, 2 B.

exuere itaque protinus devorare praeripientes comitiali morbo remedia <sup>1</sup>.

Anch die Paradoxographi erwähnen dies als Tatsache: [Aristot.] mirab. ausc. LXVI (67) p. 19 Westermann: Τον δε γαλεώτην, όταν εκδύσηται το δέφμα καθάπερ οι όφεις, επιστραφέντα καταπίνειν τηρείσθαι γαρ ύπο των ίατρων δια το χρήσιμον τοις επιληπτικοίς<sup>2</sup>.

Kap. 51 S. 58, 21 Helm:

constituant magi et malefici hominis esse morbis mederi.

Dieser Satz ist wieder einmal ein rhetorisches Kunststück des Apuleius. Durch die Einführung des Begriffs maleficus. der durch die Betonung noch sinnfälliger gemacht werden kann, wird der Hörer, der im Verlauf der Rede natürlich nicht viel nachdenkt, unwillkürlich dazu gebracht, auf die in unserm Satz liegende Frage quis est, qui credat magi et malefici hominis esse morbis mederi? mit einem nemo zu antworten. weil sich ihm die Ableitung des Wortes maleficus stark aufdrängt, und er andrerseits das Krankheitenheilen nicht zum Übeltun rechnen mag. Nur durch diesen bewußten Kunstgriff wird der Hörer unvermerkt über eine Lücke der Beweisführung weggebracht, nämlich die, daß in Wahrheit der ärztliche Beruf, oder besser gesagt, die Tätigkeit des Medizinmanns sich recht wohl mit dem Begriff des magus vereinigen läßt, ja bei den meisten Völkern untrennbar mit ihm zusammengehört.

Sobald man annimmt, das die Ursache der Krankheit ein dämonisches Wesen ist — und zu dieser Annahme wird wohl jedes primitive Denken geführt<sup>3</sup> —, wird man auch zu dem

<sup>9</sup> Vgl. Theophili frg. II Westermann 193; Stob. floril. 100, 23; O. Lenz, Zoologie S. 429 f.; O. Gruppe, Myth. u. Relgesch. II 1274, 9. 10.

<sup>8</sup> Vgl. Tylor, Anfänge der Kultur II 124 ff., 146 f.; ders., Art. Magic der Encycl. Brit. XV<sup>•</sup> S. 201 A, 206; W. Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 386, 3 ff., 391 b; Frazer, The golden bough<sup>\*</sup> III § 14 p. 39 ff.; Schrader, Reallex. d. idg. Altert. S. 478 unter "Krankheit"; Hillebrandt, Ved. Opfer u. Zauber § 87 S. 168 f.; § 92, 3 S. 181; Oldenberg, Rel. d. Veda S. 59 ff., 262 ff.; A. Ludwig, Der Rig-Veda III (1878) S. 342 ff.; Kuhn, Ind. u. germ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> [Plin.] med. p. 93 Rose.

Schlusse kommen, daß der Magier, dem die höheren Wesen gehorchen, auch als Exorzist Krankheiten heilen kann. Das "Besprechen" der Krankheiten ist im Altertum so allgemein und auch in seiner Wirkung anerkannt gewesen<sup>1</sup>. daß Plinius die ganze Magie aus der Heilkunde ableiten will (XXX 1) und die Kenntnis der Heilkräuter den magi zuweist<sup>\*</sup>. Wer in Wirklichkeit Magier ist, gibt sich zunächst einmal für einen Arzt aus<sup>8</sup>, und auch die Christen zweifeln durchaus nicht daran, daß die dxévels twv ma9wv zur Magie gehören 4, nur die Art der Heilung ist verschieden: magia circumligat, medicina cum ferro et poculo occurrit<sup>5</sup>. Die incantamenta magica oraeca latina, die Heim im XIX. Supplementbande von Fleckeisens Jahrbüchern zusammengestellt hat<sup>6</sup> (vgl. auch denselben in den Schedae phil. Hermanno Usener a sod. sem. oblatae 1891: De rebus magicis Marcelli medici S. 119 ff.)<sup>7</sup>, geben das ein-

Segenssprüche, Kuhns Zeitschr. f. vergl. Sprachforsch. XIII (1864) 49 ff.; Atharva-Veda I 22 ff.; II 8; III 7; IV 12, 13; VI 20, 21, 91, 109; VII 116; Kap. IV der Kausika-Sutra S. 67ff. Caland. - A. Erman, Ägypten u. äg. Leben II 472, 476f.; A. Wiedemann, Magie u. Zauberei b. d. Ägyptern, Der alte Orient VI 4 S. 21, 25 f.; ders., Herodots II. Buch S. 325 f.; Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 268, 279, 313, 365ff.; Fossey, Magie assyrienne 38 f., 63 ff.; K. Marti, Rel. des A. T. S. 38; Blau, Altjüd. Zauberw. S. 54 ff.; E. Harrison, Prolegomena 167 ff.; C. Meyer, Abergl. d. Mittelalt., Kap. 4 S. 91 ff.; M. Höfler, Arch. f. Relw. II S. 86 ff.; G. Kropatscheck, De amulet. apud ant. usu, Diss. Gryphiae 1907, S. 14, 1.

<sup>1</sup> Hom. 7 457; Pind. Pyth. III 51; Plato Charm. 155 E; Theokr. II 90f.; III 30; VI 40; Lukian, Philops. 7 ff.; Charon 7; Aelian, De nat. an. II 18; Psellus n. ivegy. daup. p. 22, 4 Boiss.; Plantus miles 693 Goetz-Schöll, 685 Lorenz; Tibull. I 5, 9ff.; Ov. ars am. II 329; Brandt zu dieser Stelle S. 93.

\* N. h. XXV 106; O. Hirschfeld, De incant. p. 39; Kopp, Pal. crit. III S. 80ff.

<sup>\*</sup> Lukian, Alex. 5; Schrader, Reallex. d. idg. Altert. unter "Arzt" S. 45 ff. <sup>4</sup> Euseb. dem. evang. III 6 p. 127c (III 191, 19 Dind.).

<sup>8</sup> Tertullian de scorpiace I (I p. 196 Ochler); ähnlich das Mittelalter bei Hrab. Maur. de consang. nupt. ser. lat. 110 Migne p. 1099 A, 1101 A, 1103 B; cod. Vindobon. 4581 X fol. 251 b, 252 c, 253 c, 254 c, 255 c bei Schönbach, Studien z. altd. Predigt, S. B. Akad. Wien 1900 S. 133 ff.

<sup>6</sup> S. 463 ff.

<sup>7</sup> Zu ergänzen aus Ihm, Incant. mag., Rh. Mus. XLVIII (1893) S. 635; G. Kropatscheck, De amulet. apud ant. usu, Diss. Gryphiae 1907; F. Pradel, Griech. Gebete, Relgesch. Vers. u. Vorarb. III (1907) 253 ff.

#### Adam Abt

schlägige Material aus den Schriftstellern und einigen unedierten Codices so vollständig, daß wir hier auf diese Arbeit verweisen können<sup>1</sup> und nur einzelne Beispiele aus den Papyri zufügen wollen, die eben durch ihre Erhaltung in der Zauberliteratur zeigen, daß nicht nur die Volksmedizin, deren Träger ja in den meisten Fällen nicht Zauberer von Profession sind, sondern auch die Vertreter der hohen Magie noch in später Zeit im Krankheitenheilen eine ihrer Aufgaben gesehen haben<sup>2</sup>; hat doch Hermes Trismegistos in eigner Person es nicht verschmäht, der Menschheit ein magisches Mittel gegen das Podagra zu hinterlassen<sup>3</sup>.

So enthalten die Papyri Rezepte  $\pi \varrho \delta \varsigma$  σχοφπίου  $\pi \lambda \eta \gamma \dot{\eta} \gamma^{*4}$ έν χάφτη χαθαφῷ τοὺς χαφακτῆρας ἐπίγραψον, ἔπιθες ἐν τῷ τόπῳ, έν ῷ ἡ πληγή, και ἐπίδησον τὸν χάφτην καὶ ἔσει ἄπονος παφαυτά. Gegen denselben Schaden wirkt ein Rezept, das der demotische Papyrus mitteilt, und das die für Besprechungen charakteristische Form aufweist, die Heim historiola genannt hat. Es wird in unserem Falle<sup>6</sup> erzählt, wie Anubis, den ein Skorpion gestochen hat, auf Anraten seiner Mutter die Wunde geleckt hat, während Isis Öl unter Zaubersprüchen anwendete. Beides tut auch der Magier und erwartet den gleichen Erfolg<sup>6</sup>.

<sup>1</sup> Vgl. etwa no 1, 2, 7, 9—11, 19—39, 83, 104, 105, 132—134, 151, 152, 167, 178—214, 223—225, 229, 233, 243—245; p. 476 evocationes morborum, p. 479 minae, p. 491 ddivata, p. 495 historiolae; p. 550 ff. aus cod. Bon. 218 (66 a) fol. 40<sup>B</sup>, 41<sup>V</sup>, 49<sup>V</sup>, 82<sup>V</sup>, 83<sup>B</sup>, 86<sup>B</sup>.

<sup>3</sup> Amm. Marc. XXIX 2, 26; vgl. XVI 8, 2; Bouché-Leclercq bei Daremb.-Saglio I 2 p. 923 *Carmen*; Friedländer, Sittengesch. I<sup>5</sup> 322; Pauly, Realenz. IV 1405; Rohde, Psyche<sup>\*</sup> II 76, 1.

<sup>1</sup> Bei Reitzenstein, Poimandres 121, 6.

<sup>4</sup> Pap. Lond. 121, 193 K. W.

• Griffith-Thompson pap. col. XX p. 129; vgl. B. Reitzenstein, Hellen. Wundererz. II. Teil, S. 104 ff.

<sup>6</sup> Die Form der Historiola ist international, vgl. Preuß, Urspr. v. Rel. u. Kunst, Globus 87 S. 383 f., 396; Oldenberg, Rel. d. Veda S. 517; Fossey, Magie assyrienne p. 123 ff.; Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deut. Ausgabe I 328 (engl. S. 289); Erman, Äg. Religion 150 ff., 239; Reitzenstein, Zwei hellen. Hymnen, Arch. f. Relw. VIII 168; Usener, Heil. Handlung, ebenda VII (1904) S. 283 f.; Schönbach, Studien z. altd. Predigt, Sitzungsb. Akad. Wien 1900, S. 124 ff.; Höfler, Arch. f. Relw. VI 164 ff.; besonders O. Ebermann, Blut- u. Wundsegen in ihrer Entwicklung dargestellt, Palaestra herausg. v. Brandl u. Schmidt XXIV (1903).

[204

Die Apologie des Apuleius

Dieselbe Form verwendet der pap. Lond. 121. 199 in einem Spruch  $\pi o \delta c$  humanian, und der Spruch gegen Fieber im pap. Griffith-Thompson col XXXIII (verso) p. 203/5. Andere Heilverfahren werden angegeben im pap. Lond. 121, 197  $\pi \rho \delta \varsigma$ δεῦμα ὀφθαλμῶν (vgl. Griffith-Thompson pap. verso col. XX p. 193 to heal ophthalmia in a man).  $\pi \rho \delta \varsigma$   $\beta \tilde{\eta} \kappa \alpha$  (203),  $\pi \rho \delta \varsigma$ μασθών σχληρίαν (208), πρός διγοπύρετον (211, vgl. 218), πρός untoas dradooun'r 1. Im pap. Lugd. II 2 wird mit Namenzauber geneilt: Ear stanc  $i\pi$  or adjuator h ourtolugator to broug  $\gamma$ χαταχοίσας γήν μετὰ όξους, ἀπαλλάξεις<sup>8</sup>: einen Zauberspruch spoken to the man, when a bone has struck in his throat "berliefert der demotische Papyrus<sup>4</sup>. Als eine besondere Tugend des daiuwr, der im pap. Berol. I beschworen wird, hebt der Text ausdrücklich hervor 5 δώσει δέ σοι και άγρίας βοτάνας και πως θεραπεύσεις<sup>6</sup>. Auch die Astrologie hat sich mit den Krankheiten abgegeben, aber weniger durch direkten Eingriff. mehr durch Erkundung der Gestirne, ob in diesem oder jenem Fall überhaupt noch etwas helfe; so die  $\Delta \eta \mu ox \rho t \tau ov$ ogaloa im pap. Lugd. I. XI 1 und manche Stellen der Codices astrologi 7.

<sup>1</sup> Pap. Lond. 121, 260 K. 268 W.; vgl. Andree, Votive u. Weihgaben des kath. Volkes in Süddeutschland S. 129 ff., 135 ff.

<sup>2</sup> S. 188, 10,

<sup>8</sup> Siehe auch den Namenzauber gegen Krankheiten bei Gaster, Sword of Moses S. 181/3.

<sup>4</sup> Col. XIX p. 125 (21); vgl. noch: col. XIX p. 123 (1)ff., 127 (33)ff.; XXIV verso IV (1)ff., (10)ff. S. 175; verso VI (1) S. 179; verso VIII (1) 181; verso IX, X, 183. <sup>5</sup> v. 190.

• Siehe Prop. III 28b, 35ff.

<sup>?</sup> Προγνωστικόν περί ἀζξώστων: Codd. astrol. III Appendix S. 39/40; ibid. VI App. S. 73 ff.; ∠ωροθέου περί ἀζξώστων Codd. astr. II App. 157.

ď

# FÜNFTER ABSCHNITT

# Das sudariolum im Hause des Pontianus und sein Inhalt

#### Kap. 53-57 S. 59, 16-64, 19 Helm

Man wußte, daß bei Pontianus, dem Stiefsohne des Rhetors. in der Bibliothek<sup>1</sup> auf einem Tische<sup>\*</sup> am Larenheiligtum<sup>\*</sup> etwas Geheimnisvolles lag, in reines Linnen gehüllt<sup>4</sup>. Diese Tatsachen waren unleugbar und Apuleius macht auch keinen Versuch, sie abzustreiten; sie genügten aber, um den Verdacht derer, die ihm schon ohnehin nur halb trauten, wesentlich zu verstärken. Es mußte etwas sein, was er heilig hielt, denn warum legte er es sonst an einem Heiligtume nieder? Es mußte ferner etwas sein, das er den Blicken der Menschen verbergen wollte, darauf führte die Verhüllung. Wenn nun Apuleius das, was ihm heilig ist, und was niemand sehen soll, bei fremden Leuten niederlegt, sollte es da nicht etwas sein, von dem er vermutet, es werde ihn in Ungelegenheiten bringen, wenn man es bei ihm fände? War man einmal mit seinen Gedanken so weit, so ergab sich fast notwendig der Schluß: das hängt mit den geheimen Künsten des Apuleius zusammen. Dieser Stimmung hatte der Kläger Ausdruck gegeben, wahrscheinlich in der mündlichen Begründung seiner Anklageschrift, da Apuleius in dieser Sache den libellus nicht nennt.

<sup>8</sup> S. 59, 18. 4 S. 60, 10 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 60, 10. 11 Helm. <sup>1</sup> S. 60, 12.

Kap. 53 S. 59, 18 Helm:

apud lares Pontiani

und Kap. 53 S. 60, 10 f. Helm:

(libertus eccille) promus librorum qui illic erant conditi ... (vgl. Kap. 55 S. 62, 10 H.).

Die drei Stellen, die ich hier nebeneinander aufführe, bezeichnen alle den Ort, in dem das *sudariolum* aufbewahrt wurde; also der Raum, in dem Pontianus seine Bücher stehen hat, ist derselbe, in dem auch die Hausgeister ihre Wohnung haben und ihre Verehrung genießen, mit andern Worten, der Besitzer stellt seine Bibliothek unter göttlichen Schutz, so gut wie die Pergamener die ihre unter den der Athena<sup>1</sup>, die Alexandriner ihre eine unter den des Serapis<sup>2</sup>, die Römer unter die Hut des Apollo<sup>3</sup> und des Divus Augustus<sup>4</sup>, die christlichen Mönche unter die Aufsicht ihrer Schutzheiligen.

Kap. 53 S. 60, 8 ff. Helm:

libertus eccille .. nunquam se ait inspexisse, quamquam ... linteum in mensa positum cerneret sine ullo ... vinculo, quidni enim? magicae res in eo occultabantur.

Der Ort der Deponierung des sudariolum und die Verhüllung der darin enthaltenen Gegenstände weist darauf hin, daß wir es mit etwas zu tun haben, das Apuleius heilig hielt, denn das Heilige, Allerheiligste pflegt verhüllt zu sein und zwar gerade so, wie jene res bei Pontianus: sine sigillo, sine vinculo, denn ein Versiegeln oder Zubinden käme einer Gefangenhaltung der in den res sacrae anwesenden Gottheit gleich, während sie doch nur den Blicken Unberufener entzogen werden soll. So verhüllt ein Vorhang das Allerheiligste der israelitischen Stiftshütte<sup>5</sup>, ein Schleier das Bild der Neith

<sup>3</sup> Ebenda 410, 60ff.

<sup>3</sup> Richter, Topogr. v. Rom<sup>2</sup> (1901) § 49, 2 S. 147; Huelsen, Nomenclator topogr. S. 14, 75 (in den Formae urbis von Kiepert-Huelsen 1896).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dziatzko unter Bibliothek bei Pauly-Wissowa III 1 S. 414 VI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bichter S. 152; Huelsen, Nomencl. 15, 75; ders., Forum rom.<sup>4</sup> (1905) S. 152 ff., 232.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Exod. 26, 31 ff.; 35, 11 f.; 36, 35; Ev. Matthaei 27, 51; Marci 15, 34; Lucae 23, 45.

#### Adam Abt

zu Saïs<sup>1</sup>, ein Tuch die *res mysticae* des eleusinischen Kultes<sup>2</sup>, die Heiligtümer der  $x d\lambda \alpha \Im \sigma_S$ -Prozessionen<sup>8</sup>, der Wagen der Nerthus ist *veste contectum*, und wer sieht, was er enthält, ist, wenn er nicht priesterlichen Rang einnimmt, dem Tode im See verfallen<sup>4</sup>. Die Gottheit straft augenblicklich den, der eine solche Verhüllung unbefugterweise entfernt<sup>5</sup>, und wir werden jenem Freigelassenen nicht zu nahe treten, wenn wir annehmen, daß nur ein derartiger religiöser Skrupel ihn veranlaßt hat, seine Neugierde zu zügeln.

Etwas so Verhülltes und von einem terror arcanus Umgebenes kann natürlich das Zeichen der Weihe in irgend einen mystischen Kult sein; wir haben kein Recht, diese Deutung des Apuleius anzuzweifeln, denn es fehlt uns jegliches Mittel, das eine oder das andere zu beweisen<sup>6</sup>. Bemerkt kann aber werden, daß auch in diesem Punkte die Anklage zwar unvorsichtig, aber nicht notwendig einfältig war, wie Apuleius sie hinstellt. Wir wissen heute aus der erhaltenen magischen Literatur, daß auch der Magier verhüllte Gegenstände bei sich aufbewahrt, die er sancte colit und die niemand sehen darf. So wird ein zauberisches Hermesbild als glückbringend im Hause niedergelegt  $\epsilon l_S \tau o \bar{l} \chi or de gegor xal ordeperat <math>\tau \bar{\eta}$   $\xi \bar{\xi} \omega$ <sup>7</sup>, der Magier bringt ihm Hahnenopfer dar<sup>8</sup>, und hat, wenn er diese oder eine ähnliche Figur bewahrt, die Verheißung:

- <sup>1</sup> Plut. Is. et Os. 9, dazu Parthey S. 177.
- \* Tertull. adv. Valent. I (II p. 382 Oehler).
- <sup>a</sup> M. P. Nilsson, Griech. Feste, Lpz. 1906, S. 351/2.
- <sup>4</sup> Tac. Germ. 41.

Paus. VII 19, 7: ein Euripylus öffnet eine cista mystica und bleibt ohnmächtig liegen. Den Inhalt dieser Stelle und Plut. Is. et Os. 9 fügte Schiller zum "verschleierten Bild zu Saïs" zusammen; er fand sie in der Schrift "Die hebräischen Mysterien oder die älteste religiöse Freymaurerey, in zwei Vorlesungen, gehalten in der Loge zu XXX von Bruder Decius (K. L. Reinhold), Leipzig bey G. J. Göschen 1788", vgl. H. Düntzer, Erläut. zu deutschen Klass. 41, 42 bd; s. auch (Schillers Lyr. Ged. 6, 7) 3. Aufl. S. 246/7; Meyers Klassikerausg., Schiller (L. Bellermann) Bd 14 8. 404, 417; G. Zart, Lyons Zeitschr. f. deut. Unterr. XXI (1907) 719.

<sup>6</sup> Apuleius' Bemerkung (S. 60, 24 H.), es möge aus dem Tuche herausgeholt werden, was da wolle, daß dieser Inhalt magisch sein müsse, könne niemand beweisen, ist unwidersprechlich.

<sup>7</sup> Pap. Par. 2370. <sup>8</sup> 2358 ff.

*Έργαστηρίου ή οίχίας ή δπου έδα αδτό ίδρύσης έχων αύτό πλου-***<b>τήσεις**<sup>1</sup>. Auch sonst werden magische Gegenstände in reine **Tücher** gehüllt, so die φύλλα im pap. Lond. 121 <sup>\*</sup> *έν σουδαρίφ καιν*φ<sup>\*</sup>, und der Totenschädel in den Codd. astr. III App. 58 *είς πάννον καθαρόν*, der λίθος σιδηρίτης zum Zweck der Weissagung <sup>4</sup>.

Kap. 54 S. 60, 28 ff. Helm:

aut ego subiectum dicerem aut remedio acceptum aut sacro traditum aut somnio imperatum.

Die vier hier angegebenen Ausreden sind tatsächlich unkontrollierbar und hätten vom Richter alle gelten gelassen werden müssen. Zur ersten ist weiter nichts hinzuzufügen, die dritte wählt Apuleius nachher selbst<sup>6</sup>. Bei der zweiten wird man nicht an ein vom Arzte verschriebenes Mittel denken dürfen, da man das kaum so geheimnisvoll bei einem Heiligtume aufheben wird, sondern an einen Gegenstand, der, bei dem Lararium niedergelegt, sympathetische Heilung bewirken soll. Somnio imperatum schließlich ist Ausdruck der Inkubation<sup>6</sup>; Weihungen xar' örag sind uns natürlich nur auf dauerhaftem Material erhalten<sup>7</sup>, haben sich aber sicher nicht darauf beschränkt, so daß auch diese Ausrede auf alle Fälle helfen konnte.

Kap. 54 S. 61, 18 Helm:

ut forte negotium magiae facessitur.

\* 826 K. 893 W.

1 2873.

<sup>8</sup> жена Dad.

19

<sup>4</sup> Epit. lith. orph. Mély, Les lapid. grecs 163, 27 ff. (entspricht Orph. lith. v. 365 ff. Mély). Ein spätes Zeugnis bei Horst, Zauberbibliothek V (1825) S. 256/7 meldet, daß nach dem Bericht eines Dr. Gockel in Giengen bei einer verhexten Familie "unter der Thürschwellen ein grünes Häffelein, darinnen ein Ey in ein leines Tüchelchen gewickelt, und auff eine absonderliche Weiß mit Faden umwunden gewesen" gefunden worden sei.

• S. 62, 20ff.

<sup>6</sup> Deubner, De incub. S. 44; Wiedemann, Herod. II. Buch, Kap. XV S. 90; Plut. Pericl. 13; Artemidor IV 22 p. 214, 21 ff. H.

<sup>7</sup> Insor. Gr. IV no 955, 956, 1088; Athen. Mitt. 24 (1899) S. 169, 8; 170, 9. 10; 29 (1904) S. 166, 9; 31 (1906) S. 158; 32 (1907) S. 306f.; Insohr. v. Perg. 295, 327; CIL VII 998; auch der monitus doi des Mainzer Liber-Altares wird hierher gehören (Körber, Jahresber. d. Ostergym., Mainz 1905, S. 38 no 39).

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

283

negotium ist hier "Prozeß", "Rechtsfall"; die Glossen geben  $\delta lx\eta$ ,  $\pi \varrho \bar{\alpha} \gamma \mu \alpha^{1}$ . In diesem Sinne findet sich negotium facessere bei Cicero<sup>2</sup> und in den Gesetzbüchern<sup>3</sup>; speziell vom Zaubereiverbrechen gesagt bei Ammian. Marcell. XXIX 1, 28 aperierunt negotii fidem, ab ipsis exordiis replicatam.

Kap. 54 S. 61, 20 Helm:

votum in alicuius statuae femore signasti: igitur magus es, aut cur signasti?

Man ist zunächst versucht, an die Weihinschriften zu denken, die an den Votivgaben angebracht werden, und die sich unter Umständen gerade am *femur* finden, so in griechischen<sup>6</sup>, etruskischen<sup>5</sup> und vereinzelt auch lateinischen<sup>6</sup> Beispielen.

<sup>1</sup> C. Gl. L. II 139, 17.

<sup>3</sup> In Verr. IV 142 (Hahn-Laubmann <sup>10</sup> S. 142 umschreiben mit πράγματα παρέχει»); pro A. Cluentio Avito 158.

<sup>8</sup> Cod. Iust. I 18, 7; III 8, 4; VII 19, 7; 62, 12; Dig. II 15, 17; I 18, 9; I 22, 5; XXXII 1, 64. Negotium facere: Dig. III 6, 3, 3; XXXVII 15, 5.

<sup>4</sup> z. B. Roehl, Inscr. gr. ant. 487 S. 131, 549 S. 158; auch die Nikandre trägt die Inschrift an dieser Stelle (Roehl 407 S. 114; Homolle, Bull. de corr. hell. I planche I; Perrot-Chipiez, Hist. de l'art VIII S. 148f.), ebenso der Apollo von Piombino (Collignon, Hist. de la sculpt. grecque I p. 313f.; planche V vor 313; Bruckmann, Denkmäler no 78) und die chalkidische Figur: Ath. Mitt. I 1876 Taf. I; Foucart, Bull. de corr. hell. III 1879 p. 140; Roehl, no 129 p. 47; ferner ein archaischer Apollo im Museum zu Vathy: Ath. Mitt. 1900, 150 f.

<sup>b</sup> C. Inscr. Etr. I p. 62, no 380, abgebildet Martha, L'art Étrusque fig. 338 p. 504; p. 69 no 437/8; p. 71 no 446, 447(?); p. 219 no 1552(?); p. 815 no 2403(?); p. 598 no 4561, abg. Martha Fig. 342 p. 507; vgl. Martha Fig. 208 p. 310; Fig. 209 p. 314; Fig. 343 p. 508. S. auch Museum Cortoniense, Romae 1750 tab. XVIII u. p. 25; Sulzer, Della origine e della natura dei dialetti romanici, Trento 1855 tav. X.

<sup>6</sup> Ed. Freih. v. Sacken, Die Bronzen d. k. k. Münz- u. Antikenkabinetts I. Teil, 1871, Taf. 21 u. S. 52-55; R. v. Schneider, Die Statue von Hellenenberge, Wien 1890. Im Museum zu Merida (Aug. Emerita) befinden sich nach freundlicher Mitteilung A. Schultens zwei Statuen (Togastatue und liegende Statue eines Mithraspriesters; beide unpubliziert), die lat. Inschriften auf dem Schenkel tragen. Ein schlafender Eros in Berlin (Beschreibung d. Skulpt. S. 64 no 143), Marmor, trägt auf dem rechten Schenkel die Inschrift Valerius Felicissimus Pernarius (perna Schenkel!), auf dem linken: d. d. Afrikanisches Material, das in erster Linie in Betracht käme, ist mir nur spärlich zugänglich gewesen; soweit ich es durchsehen konnte, fand ich nichts hierher Gehöriges.

### Die Apologie des Apuleius

Allein dieser Auffassung steht im Wege, daß eine solche Weihinschrift jeder lesen und so den Weihenden wie auch den Anlaß der Weihung meist erfahren kann.

In unserem Falle muß die Tätigkeit des signare weniger öffentlich sich vollziehen, das votum selbst weniger für die Allgemeinheit bestimmt sein. Die Lösung gibt eine Lukianstelle<sup>1</sup> im Philopseudes 20, wo es von einer Statue heißt: Πολλοί έχειντο δβολοί πρός τοῖν ποδοῖν αὐτοῦ χαὶ ὅλλα νομίσματα, ένια άργυρα πρός τόν μηρόν κηρώ κεκολλημένα και πέταλα it dorvoor, edgal twoc & modde ent of idoer. Hier wird uns also, eben aus der Zeit des Apuleius, die Sitte bezeugt, Täfelchen, die Bitten oder Danksagungen enthielten, an den Schenkel der Statue des Gottes, zu dem man sich wandte, mit Wachs zu befestigen. Man kann sich sehr leicht denken, daß sich jemand, der so verfuhr, verdächtig machen konnte, etwa wenn er ein zusammengefaltetes oder verschlossenes Täfelchen anbrachte, das dann bei getäuschten Neugierigen die Vorstellung erwecken konnte, er habe seine ganz besonderen Gründe gehabt. seinen Wunsch der Kenntnis weiterer Kreise zu entziehen<sup>2</sup>.

Wenn wir im Zauber hie und da Belege finden, daß eine Figur Buchstaben auf dem Schenkel trägt<sup>3</sup>, so können diese hierher nicht gezogen werden. Denn einmal wird man eine Zauberpuppe kaum statua nennen, ferner stellen jene Inschriften auf Rachepuppen und ähnlichem keine vota dar, sondern sind zagaztñges, δνόματα χρυπτά oder Namen des Verfluchten, und schließlich muß dasjenige signare, auf das Apuleius anspielt, immerhin vor einer, wenn auch beschränkten Öffentlichkeit stattfinden, was wieder für jene magischen Figuren nicht zutrifft.

Kap. 54 S. 61, 20 f. Helm:

tacitas preces in templo deis allegasti, igitur magus es; aut quid optasti?

<sup>1</sup> Den Hinweis auf diese Stelle verdanke ich Wünsch, der auch auf Helbig, Führer II<sup>1</sup> S. 200 hinweist.

<sup>3</sup> Für das Anbringen solcher Vota an öffentlichen Orten vgl. noch Iuvenal. sat. XII 100 S. 520 Friedl., und Friedländer, Sittengesch. I<sup>5</sup> 369.
<sup>4</sup> Pap. Lugd. II 179f.; Par. 308 ff., 2415 ff.; Kopp, Pal. erit. III § 530 S. 632 ff.; IV S. 205, 212.

285

#### Adam Abt

Wie das leise Beten im Tempel zu einem Argument werden kann, daß der Betende Hexenmeister sei, hat uns S. Sudhaus' Abhandlung über "lautes und leises Beten"<sup>1</sup> verstehen gelehrt. Der Magier betet leise, entgegen dem gewöhnlichen Gebrauch, und zwar aus zwei Gründen, einmel, weil bei lautem Beten die xourrà dróµara von Unbefugten aufgegriffen werden könnten, und dann, weil sonst Gefahr vorläge, daß seine geheimen Anschläge gegen das Wohl der Nebenmenschen bekannt würden.

Aus diesem Grunde betet der indische Zauberer seine Beschwörungen und Bitten leise<sup>3</sup>, auch der babylonische macht es nicht anders<sup>3</sup>, ebenso die Zauberer, auf deren Treiben der Prophet Jesaias anspielt<sup>4</sup> und jene, die da "flüstern mit einem Namen des Sedim<sup>4</sup>.

Für das Griechische und Lateinische lassen sich noch leicht Beispiele finden, so Tibull I 2, 47; Ovid Met. XIV 57, 366; VII 251; fast. IV 551 f., ars am. II 102; Horaz sat. I 8, 25; epod. XVII 29; Lucan. VI 448, 686<sup>6</sup>; Juvenal VI 539; [Quint.] decl. X 7 p. 194, 13 f.; XV p. 201, 15 Lehnert; Jahn zu Persius II 5; Apul. Met. II 1 S. 24; 28 S. 48 Helm; Ammian. Marc. XXIX 1, 29; Acta Apost. apocr. I p. 229, 10 f. Lipsius; cod. Justin. IIII 18, 5; cod. Theodos. IX tit. 38, 6, 7; Lucian dial. meret. 4, 5; Menipp 7, 9<sup>7</sup>.

Die Papyri haben nur eine Stelle derart, die auch Sudhaus heranzieht: pap. Par. 744<sup>8</sup> tà dè éfig úg μύστης λέγε ... άτότφ

<sup>1</sup> Arch. f. Belw. IX (1906) S. 185 ff.; dazu H. Schmidt, Belgesch. Vers. u. Vorarb. IV 1, Suppl. S. 55 ff.; vgl. Hirschfeld, De incant. p. 40; Kehr, Quaest. mag. specimen p. 14, 6, 7.

<sup>a</sup> Hillebrandt, Ved. Opfer u. Zauber § 89, S. 172; Kauéika-Sutra ed. Caland p. 87, 2.

<sup>3</sup> Jastrow, Rel. Bab. u. Ass., deutsche Ausg. I 297 (engl. 278), 306.

<sup>4</sup> 8, 19; weitere Angaben bei J. Goldziher, Orient. Studien f. Th. Nöldeke 1906, I 306; die Juden glauben, der Zauberspruch verliere seine Kraft, wenn Uneingeweihte ihn hören: L. Blau, Altjüd. Zauberw. 1898, S. 71.

<sup>5</sup> Levy, Morgenländ. Abergl. in d. röm. Kaiserz., Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. III 1893 S. 138 § 23.

• Headlam, Class. review 1902 p. 56.

<sup>7</sup> Vgl. Euseb. pracp. ev. IV 2 p. 182d (I 157, 14 Dind.); Hippol. ref. omn. haer. IV 28. <sup>6</sup> Dieterich, Mithrasl. S. 17, 2.

 $\varphi \partial \delta \gamma \gamma \varphi$ , wo aber insofern Vorsicht geboten ist, als diese Vorschrift innerhalb der von Dieterich als Mithrasliturgie erkannten Partie steht; die Stelle beweist also nur indirekt, der  $\delta \tau \delta \gamma \sigma \sigma \delta \gamma \gamma \sigma \sigma$  des Mithrasrituals hat den Gepflogenheiten der Magier nicht widersprochen, und ist darum mit aufgenommen worden.

Auch der Zauber späterer Zeiten hat diese Sitte beibehalten, in der "schwarzen Magie", die sich als Werk des Jesuiten Herpentil gibt, heißt es<sup>1</sup>: "Niemand aber, wer er auch sey, soll sich unterstehen, die hierin enthaltenen Besehwörungen ohne Creiß klärlich und mit lauter Stimme zu lessen, wenn er nicht seinen Vorwitz teuer bezahlen will." Die Krankheitsbesprechungen werden noch heute geflüstert<sup>2</sup>, die Zauberformeln "gepischpert"<sup>3</sup>, und der Zauberer Australiens spricht *in a low voice*<sup>4</sup>.

Kap. 54 S. 61, 22 ff. Helm:

nihil in templo precatus es: igitur magus es; aut cur deos non rogasti? similiter si posueris donum aliquod, si sacrificaveris, si verbenam sumpseris.

Wir haben keine bestimmten Zeugnisse darüber, daß etwa die Magier von den Kulten und Kultusgebäuden der Staatsreligion sich ferngehalten hätten. Man darf darum die Verdächtigung, die Apuleius im Eingang dieses Satzes fingiert, nur ganz allgemein nehmen: wenn einer die Götter um nichts zu bitten hat, so muß er doch wohl einen Weg kennen, seinen Willen ihnen gegenüber auch ohne demütige Bitte durchzusetzen. An das donum positum könnte nur insofern ein Verdacht nach der Seite der Magie angeschlossen werden, als man nicht wissen kann, für was für Dienste des Gottes jenes Weihgeschenk Dank abstatten soll. Noch vager sind die letzten beiden Verdächtigungen: es wird eben auch im Zauber

- <sup>1</sup> Fink, Zeitschr. d. Ver. f. Volksk. VI 1898 S. 89.
- \* Wuttke-Meyer \* § 225 S. 167.
- \* Frazer, The golden bough\* I p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Horst, Zauberbibl. I 164.

geopfert und dabei die verbenae verwandt; das sind die einzigen Anknüpfungspunkte.

Kap. 55 S. 62, 20 ff. Helm:

Sacrorum pleraque initia in Graecia participavi...vel unius Liberi patris mystae qui adestis scitis, quid domi conditum celetis...

In den Metamorphosen verrät Apuleius Kenntnis besonders des Isiskultes<sup>1</sup>, dann des Kultes der Dea Syria<sup>2</sup> und schließlich auch des eleusinischen<sup>3</sup>. Den letzteren meint er wohl, wenn er von den *Liberi pairis mystae* spricht, zu denen er sich selbst rechnet. Das Mysterium, das sie heimlich im Hause haben und verehren, ist wohl die mystische Ciste mit dem Phallos<sup>4</sup>.

Kap. 56 S. 63, 16 f. Helm:

quippe lana, segnissimi corporis excrementum, pecori detracta iam inde Orphei et Pythagorae scitis profanus vestis est.

Die Tatsache ist aus Herodot II 81 genommen<sup>5</sup>, die Begründung ist eigne Weisheit des Apuleius. Es liegt wohl

<sup>2</sup> VIII 24 ff. S. 195; IX 3 ff. S. 204 Helm, aber nur Schilderung des äußeren Treibens, eingeweiht wird er kann gewesen sein.

<sup>8</sup> VI 2, 129 Helm.

<sup>4</sup> Euseb. pracp. ev. II 1 p. 47c; II 3 p. 65d; 67cd; Tertullian adv. Valent. I (II p. 382 Ochler); Augustin de civ. dei VII 21; Arnob. adv. nat. V 28: Mysteria, quibus in Liberi honorem patris phallos subrigit Graecia et simulacris virilium fascinorum territoria cuncta florescunt. Mau bei Pauly-Wissowa III 2 Cista I S. 2591f.; Dieterich, Mithrasl. 123ff.; ders., Mutter Erde 110ff., 160ff.; E. Harrison, Proleg. to the study of greek rel. 122, 132ff., 527; G. Pringsheim, Archäol. Beitr. z. Gesch. d. eleus. Kultes, Diss. Bonn 1905 S. 58f.

Οὐ μέντοι ἕς γε τὰ ἰρὰ ἰσφέρεται εἰρίνεα, οὐδὲ συγκαταθάπτεταί σφι· οὐ γὰρ ὅσιον. ὑμολογέουσι δὲ ταῦτα τοῖσι ἘΟρφικοῖσι καλεομένοισι καὶ Βακχικοῖσι, ἐοῦσι δὲ Λἰγυπτίοισι καὶ Πυθαγορείοισι· οὐδὲ γὰρ τούτων τῶν ὀργίων μετέχοντα ὅσιον ἐστὶ ἐν εἰρινέοισι εἶμασι ταφθηναι. ἔστι δὲ περὶ αὐτῶν ἱρὸς λύγος λεγόμενος. Vgl. dazu E. Maaß, Orpheus, Münch. 1895, S. 184 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apul. Met. XI 3 ff. S. 267 Helm; vgl. die Behandlung dieser Zeugnisse des Apuleius bei de Jong, De Apul. Isisc. myst. teste, Lugd. Bat. 1901.

ganz allgemein die Abneigung zugrunde, Teile getöteter Tiere zur sakralen Kleidung zu benutzen und in Gewändern aus diesem Stoffe in die Ewigkeit einzugehen<sup>1</sup>.

Kap. 56 S. 63, 18 ff. Helm:

mundissima lini seges inter optumas fruges terra exorta non modo indutui et amictui sanctissimis Aegyptiorum sacerdotibus, sed opertui quoque rebus sacris usurpatur.

Die Angabe über ägyptische Priestertracht stammt wieder aus Herodot II 81<sup>3</sup>, wie die Zusammenstellung mit der orphischpythagoreischen Sitte beweist; man hat diese Tracht immer als etwas Auffälliges und Unterscheidendes angesehen<sup>8</sup>.

Zum Ausdruck opertui rebus sacris ist zu vergleichen, daß das Bild des Osiris so verhüllt wurde<sup>4</sup>, einiges ist schon oben S. 207 f. beigebracht. Aber der opertus von Linnen hat auch wieder sein Gegenstück nach der magischen Seite hin, und insofern kann die Tatsache, daß das sudariolum leinern gewesen ist, nicht als Grund gegen seinen magischen Inhalt geltend gemacht werden, ein Eindruck, den doch Apuleius sichtlich zu erwecken sucht, wenn er auch mit klaren Worten diese Behauptung nicht aufstellt.

Daß der Magier selbst sich in Linnen kleidet, ist früher bei Gelegenheit des *purum pallium* bemerkt worden. Aber auch sonst spielt der *ourder xa3aqos* eine nicht unbedeutende Rolle; er dient zur Bedeckung eines Sessels in einer Zauberhandlung<sup>5</sup>, zur Decke und zur Unterlage von Zaubertischen<sup>6</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Wolle im Zauber und in der Kathartik siehe oben S. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Wiedemann, Her. II. Buch S. 338 f. u. 358 über ourdair; E. Sellin, Der israel. Ephod, Orient. Studien f. Th. Nöldeke 1906, II S. 705; Deubner, De incub. S. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ovid ars am. I 77 mit Brandts Anm.; ex Ponto I 1, 51; Serv. su Verg. Aen. XII 120; Juvenal VI 532; Apul. Met. XI 10, 14, 23, 27; Claudian de IV. cons. Honor. 570 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lucan Phars. IX 159; auch die heiligen Tiere wurden in Linnen begraben: Euseb. praep. ev. II 1 p. 50d (I 62, 15D.).

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Pap. Berol. II 162.

<sup>•</sup> Pap. Par. 2189; 1861; pap. Lond. 46, 207 K. 210 W.

### Adam Abt

als oplantifier 1, zur Umhüllung eines öronor<sup>2</sup>; die zauberkräftige Wurzel<sup>8</sup> und der zur Divination auserschene Totenkopf<sup>4</sup> werden in ein *der soforter na Sagér* eingeschlagen.

<sup>a</sup> Psellos, Lect. mirab. (Paradoxogr. Graeci ed. Westermann) p. 144, 9.

<sup>a</sup> Pap. Par. 3005.

<sup>4</sup> Codd. astrol. III App. S. 58; vgl. oben S. 209. — Nicht gans klimist, was man unter der Neslajn όθόνη und den σενθόνες der ἀπόλυσες bei Euseb. praep. ev. V 9 p. 195d (I 227, 17, 22 Dind.) zu verstehen hat.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Par. 3098 ff.

# SECHSTER ABSCHNITT

## Die nächtlichen Opfer im Hause des Crassus

### Kap. 57-61 S. 64, 20- 69, 6 Helm

Iunius Crassus, ein Mensch von zweifelhaftem Rufe, hat schriftlich ein Zeugnis eingereicht, wonach Apuleius in des Crassus Hause zusammen mit einem dort in Miete wohnenden Freunde, Quintianus, in des Hausherrn Abwesenheit nächthiche Opfer gefeiert habe. Dieser habe nach seiner Rückkehr noch Federn im Hause verstreut und die Wände rauchgeschwärzt gefunden.

Ein solcher Belastungszeuge war durchaus nicht leicht zu nehmen, man müßte also annehmen, daß Apuleius sich angelegen sein ließe, diese Beschuldigung recht eingehend zurückzuweisen; gerade das Gegenteil ist der Fall. Ein halb Dutzend billige Witze, eine Invektive gegen den Charakter des Zeugen, von dem vermutet wird, er habe sich mit seinem Zeugnis aus einer augenblicklichen Geldverlegenheit geholfen, und wir sind bei einer ganz andern Sache. Kein einziger der Gegengründe des Apuleius hält einer Prüfung stand. Daß Crassus sich habe bestechen lassen, ist eine unbewiesene Behauptung, trotz des *consensus omnium*<sup>1</sup>, ebenso, daß alles abgekartete Sache sei, so durchsichtig, daß selbst der Vorsitzende gleich dahinter gekommen sei<sup>2</sup>. Es wird ferner mit keiner Silbe gesagt, wieviel Zeit zwischen der fraglichen Nacht und der Rückkunft des

<sup>1</sup> S. 68, 3ff. Helm.

<sup>2</sup> S: 68, 18 ff. Helm.

Adam Abt

Crassus lag<sup>1</sup>; er kann schon am folgenden Morgen gekommen sein: dann war wohl Zeit, daß Quintianus das Haus verlassen konnte, nicht aber, daß alle Spuren schon verwischt sein konnten. Daß alles sich in einem fremden Hause abgespielt habe und nicht in dem des Redners \*, ist auch kein Gegenbeweis: Apuleius könnte hier ja einmal ausnahmsweise eine Nebenrolle gehabt haben, oder es konnte ihm daran gelegen sein, daß man in seiner Wohnung die Spuren dieser heimlichen Tätigkeit nicht fand. Quintianus ist zwar als Entlastungszeuge anwesend<sup>8</sup>, viel Wichtiges scheint er aber nicht zu sagen gewußt zu haben, denn Apuleius verweist nie auf sein Zeugnis. Das einzige für Apuleius günstige Moment besteht darin. daß Crassus, obschon er am Vortage am Verhandlungsorte anwesend war<sup>4</sup>, das Gerichtsgebäude zu betreten vermied und seine Angaben lieber schriftlich machte. Ob aber wohl der Gerichtshof das als vollgültigen Beweis für die Unglaubwürdigkeit des Zeugen ansehen konnte? Wir können es nicht mehr entscheiden; tat er es, so dürfte die Entscheidung zugunsten des Angeklagten doch etwas voreilig gewesen sein. oder es muß das Zeugnis in Wahrheit eine viel nebensächlichere Frage betroffen haben, als Apuleius sie darstellt. Ich bin in der Tat geneigt anzunehmen, daß hier Apuleius nach dem Siege am Tatbestand zugunsten der rhetorischen Wirkung etwas retouchiert hat, um seine Gegner zu planmäßig vorgehenden Schurken stempeln zu können.

Kap. 57 S. 65, 5f. Helm:

me ... nocturna sacra cum Appio Quintiano amico meo factitasse ...

Daß die nefaria sacra bei Cicero<sup>5</sup> als crimina capitalia erscheinen und Paulus<sup>6</sup> auf die sacra impia nocturnave Strafe der Kreuzigung oder der Tötung durch wilde Tiere setzt, ist früher schon erwähnt worden<sup>7</sup>. Der Kläger hatte also ganz recht, dieses Zeugnis als gravissimum einzuführen, es steht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 66, 2 ff. Helm. <sup>2</sup> S. 66, 8 ff. Helm.

In Vat. 6, 14. Sent. ad fil. V 23, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Einleitung, S. 12f.

seinen eigenen Aussagen an Schwere der Beschuldigung nicht nach.

Kap. 57 S. 65, 5 Helm:

me in eius domo sacra factitasse.

Kap. 58 S. 66, 5 Helm:

in vestibulo ... pennas offendisse.

Kap. 58 S. 66, 18 Helm:

deformitatem passum esse in cubiculo suo Quintianum.

Diese drei näheren Bestimmungen über den Ort des angeblichen Opfers werden uns mitgeteilt. Sie sind leider nicht hinreichend, um uns eine deutliche Vorstellung des Vorgangs zu geben. Daß die Handlung in einem andern Hause stattfindet, ist auffällig nur so lang, als man Apuleius für den  $\mu\nu\sigma\sigma\sigma\mu\nu\sigma_{0}$  ansieht, aber das scheint ja die Anklage nicht behauptet zu haben <sup>1</sup>.

Daß sich die Federn im Vestibulum fanden, beweist natürlich nicht, daß dies der Ort des Opfers war, sie können irgendwie dorthin verschleppt sein. Mit den *pennae in vestibulo* wird zunächst ohne nähere Bestimmung verbunden, daß die *parietes fuligine deformati* gewesen seien. Man wird glauben, es seien die Wände des Vestibulum gemeint, später erfahren wir aber, daß die durch den Rauch hervorgerufene *deformitas* sich im *cubiculum* des Gastes befunden habe. Da man nicht annehmen kann, daß jemand, der ein Quartier bezahlt, in Oea auf dem Vorplatz habe übernachten müssen, so ergibt sich mit ziemlicher Sicherheit der Schlafraum des Quintianus als Ort des Opfers. Das sagt aber nicht mehr und nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Papyri helfen in dieser Frage auch nicht weiter, sie nennen immer einfach okzovs oder rózzovs ohne Zusatz über die Eigentumszugehörigkeit zum Zauberer. Ein  $\delta \bar{\omega} \mu a$  ällov wird nur pap. Ber. I 56 genannt, wo aber Kroll mit Recht die Zuverlässigkeit der Angabe in Frage stellt. Denn es ist kein Grund einzusehen, warum der Zauberer ein anderes Haus zum Schauplatz seiner Tätigkeit machen sollte, wenn er nicht etwa gerade dort etwas niederzulegen oder zu vergraben hat; ein solcher Schadenzauber liegt aber an jener Stelle nicht vor.

weniger, als daß die Zauberer sich einen Platz aussnehen, an dem sie zur Nachtzeit am wenigsten Störung befürchten müssen. Für die Art und den Zweck des Opfers folgt gar nichts aus dieser Tatsache, der Schluß, daß der Ort einen Fingerzeig gebe für den Zweck des Ganzen, daß also eine *dreigeutyola* vorliege<sup>1</sup>, erledigt sich in unserem Falle durch die Tatsache, daß eine solche *dreigelingen* ihrem Wesen nach die Anwesenheit eines Zweiten bei den sie einleitenden Handlungen kaum rechtfertigt.

Kap. 58 S. 66, 5 Helm:

(scripsit se) in vestibulo multas avium pinnas offendisse, praeterea parietes fuligine deformatos.

Hat uns der Ort des Opfers über dessen nähere Beschaffenheit und Zugehörigkeit zu einer bestimmten Klasse von Zauberhandlungen nicht klar werden lassen, so sind auch die Rückschlüsse, die wir auf Grund obenstehender Mitteilungen machen können, nicht geeignet, unserer Frage eine bestimmte Antwort zukommen zu lassen.

Die Verwendung von Fackeln kennen wir aus Lustrationsriten mehrfach<sup>3</sup>, beim Zauberopfer gar nicht<sup>3</sup>. Und strenggenommen nötigt uns überhaupt nichts, die Fackeln als wesentlichen Bestandteil des magischen Opfers zu betrachten; wer sagt, sie seien nur als Beleuchtung bei der nächtlichen Szenezu denken und aus ihrem Ruß habe Crassus nur auf nocturme

<sup>a</sup> Wenigstens wüßte ich weder aus den Papyri noch sonst aus der Literstur etwas anzugeben, das hierher paßte, s. auch Vassits S. 58. Der liber adv. mag. artes des Joh. Vincentius (bei Hansen, Quellen z. Gesch. d. Inquin: u. d. Hexenw. 1901 S. 228, 9fl.), kennt ein Mittel ad odium inter coniuger seminandum, qued quidam malefici faciumt, extrahendo torces ab igne ef ipson retrovertendo, ut videlicet obustum ponatur extra ignem et id quest non est combustum vertatur versus ignem.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> z. B. Pap. Lond. 121, 222 К.; 230 К.; 122, 64 К. 65 W.; Indices s. v. нонгойнов, ноградодаг.

<sup>Wundt, Völkerpsych. II 2 (1906) 326, 2; Diels, Sibyll. Blätter S. 47/8;</sup> Rieß, Superstitions in Greek Comedy, American Journ. of Phil. XVIII (1897)
p. 205; Samter, Familienfeste S. 16ff.; Kroll, Antiker Aberglaube a. a. O.
S. 36f. (602 f.); M. Vassits, Die Fackel in Kultus u. Kunst d. Griechen, Diss. München 1900, S. 8, 12, 21, 29 f., 48 f.

sacra geschlossen, erklärt meines Erachtens ihr Vorhandensein völlig genügend, ohne daß sie bei dieser Erklärung mit dem Opfer als solchem irgend etwas zu tun hätten.

Ähnlich steht es mit den *pennae*. Sind es die Überreste von geopferten Tieren? Oder sind es diese Federn selbst gewesen, auf die es den Zauberern ankam? Und wenn, was haben sie damit gemacht? Zu welchem Zweck sind sie verwandt worden? Das sind alles Fragen, die wir stellen müssen, aber vergeblich stellen. Der Magier opfert ganz verschiedene *aves*<sup>1</sup> zu ganz verschiedenen Zwecken, und die Angabe von Kap. 47 S. 55, 1 Helm: *nullas hostias nisi gallinas nominastis* darf man nicht ohne weiteres auch auf unsere *aves* beziehen, da sie zu einer andern  $\pi \varrho \bar{a} \xi_i \varsigma$  gehört.

Daß Federn bei Zauberhandlungen verbrannt worden sind und zwar im nocturnum sacrum zum Zwecke des Liebeszaubers wissen wir aus Horaz epod. V, wo Canidia befiehlt, neben Cypressenholz, Zauberkräutern und Totengebein auch plumamque nocturnae strigis ... flammis aduri Colchicis (v. 20, 24); sie stellen also ein  $\ell \pi l \vartheta \nu \mu \alpha$  dar. Man müßte dann in unserm Falle die taedae an Stelle der flammae Colchicae setzen. Aber das ist auch wieder zu unsicher, da wir den Zweck der sacra und die Art der plumae nicht kennen und natürlich auch nicht von Horaz' Angabe aus verallgemeinern können.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So Teile von Tauben, den Vögeln der Venus (Artemid. II 20 p. 118, 23 ff.; Apollodor, frg. 19, FHG I p. 481 Müller; Alexis frg. 214 K.; Codd. astrol. IV Append. p. 123, 5-8; Preller-Robert, Griech. Myth.4 381 f., 683, 2; Pauly-Wissowa I 2 S. 2767; V. Hehn, Kulturpfl. u. Haustiere 7 (1902) 339 ff.; De Visser, Die nicht menschengestalt. Götter d. Griechen § 243 S. 173; Pap. Par. 2891ff.; Ber. II 177; Lugd. I. I 31; VII 1; II 170, 14; Lond. 122. 69 K. 70 W.; 121, 222 K. 223 W.; vgl. Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. XVI p. 785, 4; vom Geier, der chthonisch ist (Dieterich, Nekyia 47, 4) Par. 2895, 2590; Lond. 121, 780K. 847 W.; Sperber, der der Sonne heilig und dem Monde verhaßt ist (Dieterich, Abrax. 32; Wiedemann, Her. II. Buch 292) Par. 2590, 2597, 2660, 2103; Gans, die mit der Erotik zusammenhängt (Wiedemann, S. 811; O. Keller, Tiere d. kl. Altert. S. 288,9; Furtwängler, Text zu Bruckmanns Denkm. 2. Serie no. 577) pap. Lugd. I VII 2 (Dieterich, Rieckeis. JJ. Suppl. XVI p. 785, 4); Deubner, De incab. S. 42; Lond. 46, 882 K. 396 W.; Krähe: Lond. 121, 223 K. 231 W.; 122, 69 K. 70 W.; Ibis: Par. 1689, 8182; Lond. 46, 449; Ber. II 46.

# SIEBENTER ABSCHNITT

## Das Bild des Zaubergottes

Kap. 61-66 S. 69, 6-74, 5 Helm

Apuleius soll sich heimlich aus kostbarem Holze das Bild eines Gerippes haben machen lassen, dem er nun unter dem Titel eines  $\beta a \sigma \iota \lambda \epsilon v \varsigma$  seine Verehrung bezeuge<sup>1</sup>, und zwar ad magica maleficia.

Apuleius gibt zu, daß aus teurem Material für ihn ein Götterbild sei gefertigt worden<sup>2</sup>, daß er diesem Opfer bringe<sup>3</sup>, und daß auch in seinem religiösen Leben ein  $\beta \alpha \sigma \iota \lambda \epsilon \nu \varsigma$  eine Stelle habe, über dessen Wesen er jedoch nichts aussagt<sup>4</sup>. Aber das Bild ist nicht im Verborgenen hergestellt worden, sondern in der Werkstatt eines angesehenen Künstlers<sup>5</sup>, und jenes Bild stellt auch kein Gerippe dar, sondern ist ein regelrechter Merkur<sup>6</sup>.

Der Redner hat sich hier die Mühe genommen, ziemlich gründlich die Anklage zu widerlegen; er hat Entlastungszeugen gestellt<sup>7</sup> und auch das Götterbild, von dem er spricht, herbeischaffen lassen.

Ich sage ausdrücklich, von dem er spricht: denn er

- <sup>3</sup> S. 69, 7 ff. Helm. <sup>8</sup> S. 69, 23 H.; S. 70, 3 ff. H.
- \* S. 71, 7 H. festis diebus ture et mero et aliquando victima.
- \* S. 72, 16 ff. H.; S. 73, 7 H. \* S. 69, 14 ff. H.; S. 69, 17 H.
- S. 71, 20ff.; S. 71, 12. 13 H.

<sup>7</sup> Den Künstler und den Sohn der Capitolina, die das Ebenholz zur Herstellung schenkte: S. 69, 16; S. 70, 9ff. Helm. Die Apologie des Apuleius

beweist wohl, daß jener Merkur aus edlem Holze hergestellt ist in der Werkstatt des Cornelius Saturninus, aber daß dieser Mercuriolus identisch ist mit dem Bilde, auf das seine Gegner anspielten, beweist er eigentlich nicht; er setzt es als selbstverständlich voraus. Man kann sich ja sehr wohl denken. daß für seine Widersacher das kostbare Material und der eigenartige Kultname genügten, um das Bild zu einem Gerippe zu machen und die Herstellung bei einem angesehenen Künstler totzuschweigen, weil ihnen die occulta fabrica besser in den Kram paßte. Man könnte aber auch auf den Gedanken kommen, daß die von Apuleius gegebenen Beweise für den Merkur passen, die Angaben seiner Gegner aber für ein anderes Bild, das weniger unschuldig war. Und eine dritte Möglichkeit wäre die, daß zwar außer jenem Merkur kein weiteres Bild vorhanden ist, daß wohl aber die Verehrung. die er genießt, mit den maleficia magica zusammenhängt. Denn daß Merkur Zaubergott ist, hat uns Apuleius selbst gesagt, er nennt ihn unter den im Kap. 31 aufgezählten Zaubergottheiten an erster Stelle.

Je nach dem Grade von Unaufrichtigkeit, den man dem Redner zutraut, wird man sich für eine der drei Möglichkeiten entscheiden. Wir müssen zusehen, ob sich in den Worten des Apuleius selbst vielleicht ein Anhaltspunkt für eine Entscheidung bietet.

Kap. 61 S. 69, 9 Helm:

sigillum sceleti forma ligno exquisitissimo.

Antike Skelettdarstellungen sind uns besonders bekannt aus Petron<sup>1</sup> und den Bechern von Boscoreale<sup>2</sup>, die aber sicher nichts Magisches haben<sup>3</sup>, ebenso steht es mit den meisten geschnittenen Steinen, die Gerippe zeigen<sup>4</sup>. Ein solches könnte

<sup>1</sup> Cena Trim. 35 S. 214 Friedl.; auch Wiedemann, Herodots II. Buch, S. 331; Plut. sept. sap. conv. 148 A.

\* Springer-Michaelis, Hdb. d. Kunstgesch. I 7 Fig. 589 S. 328.

<sup>8</sup> Skelettdarstellungen zu medizinischen Zwecken: R. Ritter v. Tölpy, Gesch. d. Anatomie, bei Puschmann-Neuburger-Pagel, Hdb. d. Gesch. d. Medizin II, Jena 1903, S. 191.

<sup>4</sup> G. Treu, De ossium . . . imaginibus, Diss. Berl. 1874, p. 18 IV 50, p. 20ff. b, p. 34 b 84ff., p. 35, 101, p. 36, 103; A. Furtwängler, Geschn.

wohl nichts anderes sein, als das Bild eines dem Zauberer dienenden rexudaluur. besonders. weil es Opfer erhält. Wir haben von der Herstellung von Skeletten in Holz keine Überlieferung und bei der Vergänglichkeit des Materials auch natürlich keine Reste. Daß aber die Skelette in der Magie vorgekommen sind, beweist eine Anweisung zur Herstellung eines magischen Ringes 1: Ποίησον δάκτυλον, έω' & γεγλύωθω hear antemalos?. arel de the nemalhe treta basilesor "Isidoc. πατείτω δε τοῖς ποσὶ σιέλετον. Ίνα δ δεξιὸς ποὺς πατή τὸ χρανίου rov oxelérov. Dem entsprechen im Denkmälervorrat etwa Matter Histoire du gnosticisme III, planche VIII Fig. 8 und Treu De ossium imag. 113 p. 40, 114-116<sup>8</sup>. Im pap. Mimant hingegen, wo auch von einem oxéleros die Rede ist<sup>4</sup>, begründet der Papyrus selbst durch die beigefügte Zeichnung die Unbrauchbarkeit dieser Stelle für uns: es ist das kein Skelett im Sinne des Apuleius. Andrerseits wissen wir von der Verwendung von Eóava als magischer Bildwerke<sup>5</sup>. So betet der Zauberer im ersten Leydener Papyrus<sup>6</sup>: δπως δώς θείαν και μεγίστην δύναμιν τούτω τω ξοάνω και ποιήσης αύτο δύνασθαι χαί ίσχύειν χατά πάντων χαί χώρων<sup>7</sup> ψυχάς μετατρέπειν, πνεύματα κινείν, άντιδίκους ύποτάσσειν, σιλίας στηρίζειν, πόρους πάντας περιποιείν, δνείρους έπιφέρειν, χρησμοδοτείν, πάθη τε ψυγικά καί σωματικά καί άσθένειαν εμπόδισμόν τε ποιείν. Φίλτρα έρωτικά πάντα άποτελεϊν<sup>8</sup>. Ein anderes ξόανον lernen wir aus

<sup>3</sup> Vgl. sonst noch über Skelettdarstellungen: Dieterich, Abraxas 53, 1; Hild b. Daremb.-Saglio III 2 p. 951 s. v. Larvae; Kopp, Pal. crit. § 530 (III 631); Lessing, Wie die Alten den Tod gebildet, Werke, Göschen 1855 Bd V S. 321 ff.; E. Smanto, Ausgew. Abhandl., Tüb. 1906, S. 371; Cabrol, Dictionneire d'archéol. chrét. et de liturgie I 2 (1907), s. v. Anatomie III p. 1944 ff.; ebenda p. 1556 über das Skelett als xanodainare.

<sup>5</sup> Vgl. Frazer, The golden bough <sup>8</sup> II S. 1921.; R. Reitzenstein, Peimandres S. 80f. (unter Verweis auf pap. Par. 2359 ff.). <sup>6</sup> IX 22 ff.

<sup>7</sup> xweeter vorm. Kroll Phil. LIV 561. <sup>8</sup> Vgl. ib. X 8.

Steine d. Berl. Antiquar. I 390 unter Skelett, Totenschädel; A. Furtwängler, Antike Gemmen I, Taf. XXIX 47—01; II S. 145; I Taf. XLVI 24, 26; II S. 222; Furtwängler, Gemmen I, Taf. XXII 12, 15 gehören nicht hierher, da sie kein ganzes Skelett zeigen. <sup>1</sup> Pap. Par. 2132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zwischen dxégalos und dvri notiert Wessely im Progr. Hernals 1889, S. 15 eine Lücke von der Ausdehnung zweier Buchstaben; nach der Photographie zufällige Raumverschwendung des Schreibers.

dem zweiten Leydener Papyrus kennen<sup>1</sup>, wo der Magier die Vorschrift gibt: Έχε δὲ καὶ ἐκ ἑίζης δάφνης τὸν συνεργοῦντα Ἀπόλλωνα γεγλυμμένον.

Da wir so die Darstellung von Skeletten auf der einen und den Gebrauch von Holzbildern auf der andern Seite im Zauber aufzeigen können, so hindert nichts, die Möglichkeit der Existenz eines hölzernen Skeletts zu solchen Zwecken zuzugeben.

Kap. 61 S. 69, 10 Helm:

Graeco vocabulo βασιλέα nuncupare.

Wir können die Erklärung des Apuleius ganz aus dem Spiel lassen: wir müssen hier fragen, was die Gegner mit der Angabe dieses Namens Schlimmes aussagen wollten. Jedenfalls muß mit dem Namen βασιλεύς dasselbe Wesen bezeichnet sein, das als Gerippe dargestellt ist. Wünsch denkt an einen semitischen Melech. Daß dessen Name im Griechischen mit Bagileúc gegeben wurde, bezeugt die Septuaginta des Zephania (1, 5), wo gesagt wird, Gott werde ansrotten xal rove mposπυνούντας ... τη στρατιά του ούρανου, και τούς δμνύοντας κατά τοῦ χυρίου χαὶ τοὺς ὀμνύοντας χατὰ τοῦ βασιλέως αὐτῶν, ₩Ο einige Handschriften lesen zatà toũ Melzóu adtwr?. Tm Zauber haben ganz verschiedene Götter den Beinamen βασιλεύς<sup>8</sup>; sie können alle nicht gut als Skelett dargestellt worden sein. Wohl aber hat außerhalb der Papyri auch Hades den Beinamen des  $\beta \alpha \sigma \iota \lambda \epsilon v \varsigma^4$ . Nun ist, soweit ich sehen kann, Lessings These, daß im Altertum der Tod nicht als Gerippe gebildet worden sei, noch heute in Geltung, und das auch für die Darstellung des Königs der Toten. Man kann allerdings zu bedenken geben, daß ein besonderer Zweck - hier der magische - auch besondere Ausdrucksformen bedingt, und daß der Zauber uns doch alles in allem recht wenig von seinem Apparat hinterlassen hat; die Möglichkeit, daß ein

<sup>1</sup> Pap. Lugd. II 179, 15.

<sup>2</sup> Nowacks Handkommentar III 4, 306 erklärt die Stelle als im Hebr. schon durch Glossen entstellt. Ich kann bei meiner mangelhaften Kenntnis des Hebräischen das nicht entscheiden.

\* Vgl. pap. Berol. I 163; II 53; Par. 640.

<sup>4</sup> Vgl. Bruchmann, Epitheta deor. im Supplement zu Roschers Lexikon S. 2. Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV. 20

225]

.

÷.,

Magier sich für seine Zwecke den  $\beta \alpha \sigma i \lambda s \delta \varsigma \dot{s} r \delta \rho \omega r$  habe als Skelett darstellen lassen, besteht theoretisch ganz gewiß. Wir dürfen sicher sein, daß die Ankläger des Apuleius das sigillum sceleti forma, das  $\beta \alpha \sigma i \lambda s \delta g$  genannt und durch Opfer geehrt wird, so oder ähnlich auffaßten.

Kap. 63 S. 71, 5ff. Helm:

nam morem mihi habeo quoquo eam simulacrum alicuius dei inter libellos conditum gestare eique diebus festis...supplicare.

Diese Stelle ist ein weiterer Beleg für die früher<sup>1</sup> von mir aufgezeigte Sitte, die Bücher bei einem Heiligtum zu bewahren. Apuleius geht noch weiter, er trägt nie eine größere Anzahl Rollen in seinem Gepäck mit, ohne daß ein eigens dazu gefertigtes Götterbild dabeiliegt. An dieser Stelle ist durch den Ausdruck quoquo eam simulacrum alicuius dei inter libellos conditum gestare die ausschließliche Beziehung des göttlichen Schutzes auf die Bücher besonders klar.

Für die Opfer vor einer solchen Hausgottheit vgl. Lukian, Philopseudes 21.

Kap. 63 S. 71, 10 ff. Helm:

ex hospitio meo Mercuriolum afferret ... quem scelestus ille sceletum nominabat.

Also das fragliche Bild ist ein Merkur. Der  $\lambda \delta \gamma \iota o \varsigma$  ist ja für den Rhetor der gegebene Hausgott, leider hängt er aber auch verdächtig eng mit der Magie zusammen<sup>2</sup>. Nicht nur daß er angerufen wird; auch sein Bild hilft dem Zauberer bei seinen Werken<sup>3</sup>. Ich gebe als Belege einige Beispiele der Papyri. Der Verfasser des großen Pariser Zauberbuchs hat im Zusammenhang mit einem Hymnus an Luna-Trivia uns ein  $\varphi \nu \lambda \alpha \pi \eta \rho \omega \sigma \pi \eta \sigma \alpha \delta \sigma \omega \sigma$  erhalten, das so lautet<sup>4</sup>:

• Ein magischer Traktat de imaginibus Mercurii (wo aber der Planet gemeint war) ging unter dem Sammelnamen Hermes, vgl. Albertus Magnus, Speculum astronomicum Kap. 11 (Codd. astrol. V. 1 Append. p. 100, 14).

<sup>4</sup> Pap. Par. 2356 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. 207 zu Kap. 53 S. 59, 18 Helm.

<sup>\*</sup> Siehe oben S. 117ff.

Die Apologie des Apuleius

227]

Πρακτικόν. λαβών κιρρόν κηρόν και χυλούς δερίας και σεληνιτίδος μίξον και πλάσον Έρμην ύπόκενον, τη επωνύμω κρατούντα κηρύκιον και τη δεξιά μαρσίππιον<sup>1</sup>. γράψον είς χάρτην ίερατικόν τα δνόματα ταύτα και θεωρήσεις άκατάπαυστον (folgen 4 magische Namen). δός πόρον και πράξιν τω τόπω τούτω δτι ψεντερηθ ένθαδε κατοικει<sup>3</sup>. και ένθεις άνάπλασον τω όμοίως κηρω<sup>3</sup>, κατάθου δε αύτών είς τοίχον άθεώρητον, στέφε δε αυτόν<sup>4</sup> τη έξω και έπιθυσον αύτω δλέκτορα σπείσας οίνον Αιγύπτιον. κάε δε αυτώ λύχνον δμίλτωτον.

Ganz entsprechend ist eine Anweisung des pap. Lond. 46 (378 K. 392 W. fl.): Καὶ πλάσμα Ἐρμοῦ χλαμυδηφόρου ... κατεχέτω δὲ ὁ Ἐρμῆς κηρύκιον, καὶ γράψον τὸν λόγον εἰς χάρτην ἰερατικὴν καὶ εἰς φύσαν χηνείαν καθώς πάλιν παρὰ τοῦ Ἡρακλεοπολίτου (von einem solchen will der Magier die ganze πραξις erfahren haben) καὶ ἔνθες εἰς τὸ ζώδιον ἐνπνευματώσεως εἴνεκεν. καὶ δταν βούλη χρ.<sup>5</sup> λαβών χάρτην γράψον τὸ(ν) λόγον καὶ τὸ πρ(āγμα) καὶ ἀποκειράμενος ... ἐκ τῆς κεφαλῆς σου τρίχα συνείλιξον τῷ χάρτη δήσας ἅμματι φοινικίνω καὶ ἔξωθεν αὐτοῦ κλάδον ἐλαίας καὶ θὲς πρὸς τοὺς πόδας τοῦ Ἑρμοῦ<sup>6</sup>, οἱ δὲ λέγουσιν αὐτῷ ἑπίθες. κείσθω δὲ τὸ ζώδιον ἐν ναῷ φιλυρινῷ<sup>7</sup>.

Wir haben also im ersten Falle ein Hermesbild, das im Hause als glückbringend in einer Verhüllung bewahrt wird, dem man einen Hahn opfert, Weinspenden ausgießt und eine

<sup>8</sup> Der Zettel mit den magischen Worten wird in das  $i\pi \delta x s v \sigma v$  der Figur hineingelegt, und dann die Öffnung mit dem gleichen Wachs verschlossen, aus dem die Figur ist.

<sup>4</sup> αὐτὸν kann grammatisch sowohl zu τοιχος als auch zu πρός gehören; das folgende ἐπίθυε αὐτῷ muß aber vernünftigerweise den πρός bezeichnen: man wird dann στέφε δὲ αὐτὸν auch auf den πρός beziehen und vor sis rotχον das überlieferte αὐτὸ in «ὐτὸν ändern.

<sup>6</sup> Da nachher ein Blatt Papier mit dem  $\pi\rho\bar{a}\gamma\mu a$  dem Bild su Füßen gelegt wird, liegt es nahe an Weissagung zu denken und  $\chi\rho(\eta\mu\alpha\tau i\zeta ev)$  zu ergänzen (so Kenyon). <sup>6</sup> Kenyon, der Pap. hat ein bes. Zeichen dafür.

<sup>7</sup> Vgl. Lond. 122, 53 K. 54 W.ff.

20\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apuleius nennt an seinem Merkur als Charakteristikum nur die *pinnulae*: S. 71, 24 Helm; vgl. S. Reinach, Rep. de la statuaire II 149, 4. 8; 150, 1; 151, 3; 152, 10; 153, 5; 154, 4-8; 155, 4-6; 156, 2. 6; 157, 4-6; 790; III 41 ff.; 241 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Für diese Formel vergleiche O. Jahn, Berichte d. sächs. Gesell. d. Wissensch., Leipzig phil.-hist. Klasse VII (1855) S. 75 ff.

#### Adam Abt

"ewige Ampel" brennt. Im zweiten Falle lernen wir dazu. daß für solche magische Hermesgestalten das ylauvonwooriv charakteristisch ist. und zwar so sehr. daß zlauvöngooge zum Kultbeinamen in magischen Hymnen wird<sup>1</sup>. Demgegenüber steht bei Apuleius ein sudariolum, über dessen Inhalt der Rhetor nur zögernd und zweideutig Antwort gibt. und ein Mercuriolus. an dem besonders die festive circa humeros vestis substricta auffällt, dem sein Besitzer Spenden von Wein, Rauchopfer, und unter Umständen auch Tieropfer darbringt. Das sind so starke Übereinstimmungen, daß man füglich an der Harmlosigkeit dieses Mercuriolus irre werden kann. Wir sind aber noch nicht zu Ende. Das Götterbild ist aus Ebenholz<sup>2</sup>: diese Tatsache steht fest, einerlei ob Apuleius es ohne sein Zutun geschenkt erhalten hat<sup>8</sup>, oder, wie seine Gegner wollen, sich abgemüht hat, es zu erhalten 4. Wie aber nun, wenn uns ein antiker Theurg den Satz hinterlassen hat: Oldá gov zò Eúlor zò έβέν(ν)ινον· oldá σου, Έρμη, τίς εl?<sup>5</sup>. Der Mann hat ein Interesse daran, dem Gotte sein alngurdr sugolor und die alngurd uoown zu sagen, und er spricht vom Ebenholz als oußolor des magischen Merkur. Ist dies Zusammentreffen mit Apuleius der reine Zufall? Ich kann den, der diese Frage bejaht, nicht widerlegen, denn die von mir angeführten Parallelen sind eben nur Parallelen, eine zwingende Verknüpfung können wir zwischen dem Merkur des Apuleius und den magischen Hermesgestalten nicht herstellen. Ich meine aber doch. daß durch diese Parallelen die Möglichkeit der Auffassung des Streitpunktes an Wahrscheinlichkeit gewinnt, die ich oben<sup>6</sup> als dritte bezeichnet habe: Apuleius hat ein Götterbild, einen Merkur, dessen Material und dessen Verehrung durch den Redner die Ankläger nicht ohne Grund darauf gebracht hat, die Figur diene Zaubereien. Indem sie aber in der Absicht. die Sache möglichst grauenhaft und widernatürlich zu machen, sich verleiten lassen, das Bild als Darstellung eines Gerippes

4 S. 70, 23 Helm.

• 8. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieterich, Abraxas S. 64; pap. Lond. 121, 670K. 736W.; vgl. die Typen bei S. Reinach, Rep. de la statuaire II 149ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> S. 70, 3 Helm. <sup>8</sup> S. 69, 24 Helm; 70, 1ff., 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pap. Lond. 122, 12 K. W.

auszugeben, ohne es zu kennen, geben sie ungewollt dem Angeklagten Gelegenheit, dadurch, daß er durch den Augenschein nachweist, die Figur stelle kein Skelett dar, den ganzen Vorwurf zu erledigen, ohne sich weiter über die Art der Verehrung und ihren Zweck auslassen zu müssen.

Kap. 64 S. 72, 3 ff. Helm:

At tibi, Aemiliane, pro isto mendacio duit deus iste superum et inferum commeator utrorumque deorum malam gratiam eas.

Für die lange Aufzählung der Geister, die Hermes senden soll, und die zunächst uns gesucht und abgeschmackt anmutet, gibt es doch in den Defixionen Parallelen; sie geht aus dem Bestreben hervor, ja keinen Rachegeist zu übergehen. Ein gutes Beispiel dafür ist der Liebeszauber des pap. Par. 1390 ff.<sup>1</sup>, wo eine Anrufung lautet<sup>2</sup>: Kal od xvela βοεβοεοφόεβα (folgen voces mysticae),

> Πέμψον δ' Έρινύν, 'Οργογοργονίστριαν ψυχὰς καμόντων έξεγείρουσαν πυρί, ήρωες άτυχεῖς ήρωίδες τε δυστυχεῖς,

οί έν τούτω τω τόπω... Επακούσατέ μου και έξεγείρατε την δείνα έν τη νυκτί ταύτη και άφέλεσθε αιτής τον ήδιν υπνον άπο των βλεφάρων και δότε αυτή στυγεράν μερίμναν φοβεράν λύπην.

Wenn diese Beschwörung innerhalb von drei Tagen keine Wirkung hat, so folgt ein ἐπάναγχος dieses Wortlauts<sup>8</sup>: Έρμη χθόνιε καὶ Ἐκάτη χθονία καὶ Ἀχέρων χθόνιε καὶ ἀμοφάγοι <sup>4</sup> χθόνιοι καὶ θεὲ χθόνιε<sup>5</sup> καὶ ἡρωες<sup>6</sup> χθόνιοι καὶ Ἀμφιάραε χθόνιε καὶ ἀμφίπολοι χθόνιοι <sup>7</sup> καὶ πνεύματα χθόνια καὶ ἁμαρτίαι χθόνιαι<sup>8</sup> καὶ ὅνειροι χθόνιοι καὶ ὅρχοι χθόνιοι καὶ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neu behandelt von Fahz a. a. O. S. 167-169.

<sup>\* 1415,</sup> Fahz S. 168, 21 ff., dort auch der kritische Apparat.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> v. 1443 ff., Fahz S. 169, 38 ff. <sup>\*</sup> Vgl. oben S. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Der <del>Jeòs</del> zIónos ist Pluton.

<sup>•</sup> Vgl. Usener, Götternamen 248 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Man kann etwa an die Erinyen denken, der Beherrscher der Unterwelt hat aber natürlich auch noch andere, namenlose δπάσνες.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Es sind wohl die  $\dot{a}\mu a \rho \tau i a u$ , die den Menschen dem Tartarus verfallen lassen, hier persönlich gedacht, wie nachher die  $\delta \rho \times o u$ , die Schwüre bei den Unterirdischen.

#### Adam Abt

'Αφίστη χθονία καὶ Τάφταφε χθόνιε καὶ Βασκανία<sup>1</sup> χθονία, Χάφων χθόνιε καὶ ἀπάονες χθόνιοι καὶ νέχυες καὶ οἱ ὅαίμονες καὶ ψυχαὶ ἀνθφώπων πάντων ἔφχεσθε σήμεφον. Μοῖφαι καὶ ἀνάγκη τελέσατε τὰ γινόμενα ἐπὶ τῆς ἀγωγῆς ταύτης (1457). Dann werden noch in Versen die Herrscher des Hades und Aiakos, der Pförtner der Unterwelt, angerufen, die Tore des Totenreichs zu öffnen: ἀναπέμψατέ μοι τῶν νεχύων τούτων εἶδωλα πρός ὑπηφεσίαν ἐν τῆ ἄφτι ῶφα ἀνυπεφθέτως, ἕνα ποφευθέντες ἄξωσί μοι τῷ δείνα τὴν δείνα τῆς δεῖνα.

Das ist ganz dieselbe Ausführlichkeit, die sich mit der einmaligen Nennung nicht zufrieden gibt, sondern möglichst alle Geister zum Werke ruft<sup>2</sup>. Was also bei Apuleius so aussieht, als habe er ein Synonymenlexikon geplündert, ist in Wirklichkeit echtes Fluchritual<sup>8</sup>.

Daß Merkur angerufen wird, ist hier besonders dadurch veranlaßt, daß ja sein Bild durch die Bezeichnung als sceletum verunglimpft worden ist; er hat also die erste Veranlassung, hier rächend einzugreifen. Er ist aber als der  $\pi veijaraa$  $\delta' \eta vioxuv \ldots \tau obs ind tagraga y s te horoobs hiov entsk$  $cartas<sup>4</sup>, als <math>\delta ent eur presuparav terayméros seos (pap. Lugd.$ I. V 7), als 'Equifs x sour presuparav terayméros seos (pap. Lugd.I. V 7), als 'Equifs x sour presuparav set geeignet und tritt in derRolle als Geisterbeherrscher völlig an die Seite Hekates, auchda, wo er nicht unmittelbar von der Verfehlung des Verfluchtenbetroffen ist, wie am besten die Fluchtafeln zeigen<sup>5</sup>; vgl.

<sup>1</sup> Vgl. die Baoxavooúry bei Reitzenstein, Poimandres S. 297 f.

<sup>8</sup> So sind Έρμῆς und Έκάτη von den besonders aufgeführten αἰμοφάγοι nicht zu trennen; die ἤρωες χθόνιοι sind synonym zu den πνεύματα, νέανες and ψυχαὶ ἀνθρωπων, die ἀπάονες χθόνιοι beseichnen mit anderm Ausdruck die ἀμφίπολοι χθόνιοι, wie die umbrae und larvae die bustorum formidamina und sepulchrorum terriculamenta. Vgl. Wschr. f. kl. Phil. 1907, 1325.

<sup>3</sup> Daß es bei Apuleius nach rhetorischen Gesichtspunkten sugestutst ist, soll natürlich nicht geleugnet werden.

<sup>4</sup> Dieterich, Abraz. S. 64; Plasberg, Arch. f. Relw. II (1902/3) S. 212f.

<sup>b</sup> Audollent, Def. tab. LXI no 18, 68, 81 (Wünsch, Berl. phil. Wschr. 1905 Sp. 1075), 86, 242, 10; Index IVA p. 462; Cyprus, Ägypten, Achais 464; Afrika s. v. Hermes chthonios, catochos; Stryd, Έgημαρ. dex. 1903 S. 55; Wessely, Ephes. gramm. 5/6, 14—16; 244; Wünsch, Def. tab. stt. (IG III, 8) no 79—95, 100, 101, 102<sup>b</sup>, 103, 105—107, 109, 161, 162; Zaubergerätt aus Pergamon S. 27; Ziebarth, Nene Fluchtafeln (Nachrichtson d. Ges. d. Wissensch., Göttingen 1899, phil.-hist. Kl.) 14 (8. 112, v. 4); 25;

oben S. 117. Diese Art der Eninounal, wie Apuleius sie anwendet, ist im Altertum sehr gefürchtet (Theophr. char. XVI. Leinz. Ausgabe S. 126: Tibull I 5, 13, 51; II 6, 29 ff.; Properz IV 8, 51 ff.; Ovid fast, V 431 ff.). Constantin hat sie bei Todesstrafe verboten (cod. Inst. VIIII 18, 6) und Valentinian verordnet (VIIII 18, 9): si quisquam ex agitatoribus seu ex quolibet genere hominum ... clandestinis supplicits etiam manifestum reum maleficae artis oppresserit, ultimum supplicium non evadat <sup>1</sup>. Der von Canidia dem Tode überantwortete Knabe kann keine schlimmere Rache nehmen, als daß er zu einem vervöglumv wird, der im Schlafe die Zauberin plagt?. Der Magier hat eigne oulanthoia gegen solche Geister, so ein Jugaratoror .... πρός ... φόβους και φαντασμούς δνείρων<sup>8</sup>, er ruft den Namen Aboaau gegen dreloous wointous and rarta déoia 4. and sichert sich durch ein συλακτήριον σωματοσύλαξ πρός δαίμονας. πρός φαντάσματα<sup>5</sup>, er hat ein großes Interesse daran ανειδωλόπληπτος Daß er selber solche Plagegeister aussendet, gezu sein<sup>6</sup>. schieht vornehmlich im Liebeszauber 7, den degronrmund, wie etwa im pap. Par. 2735 die Howes aufgefordert werden: ordries ύπεο κεφαλής της δείνα άφείλεσθε αύτης τον γλυκύν ύπνον. Aber auch sonst:  $\pi o \rho \epsilon i \Im \pi i \epsilon i \zeta \tau \partial r \tau o v d \epsilon o l x o r x a l l é r a d <math>\tau \omega$   $\tau a d \epsilon$ : ... δπου χοιμάται ... παραστάθητι αύτω φοβερός, τρομερός μετά των του θεου μεγάλων και κραταιών δνομάτων (pap. Lugd. I. IV 25 ff.); der Magier bittet den δεσπότης των μορφων· διέγειρόν μοι άνδρας και γυναικας ... ποίησον αὐτοὺς ἐνφόβους, ἐντρόμους, έπτοημένους τὰς φρένας (ebenda II 11); er beschwört δσα έστιν πνεύματα ή χλαίοντα ή γελώνια φοβερά ή ποιούντα τόν

16<sup>b</sup>, 5; 17, 5; 18/9; 20, 14; 23, 2; 24, 3. 4; Dieterich, Abraxas S. 66; Furtwängler, Ant. Gemmen III 202, 253 ff.; Hubert bei Daremb.-Saglio III 2 p. 1512 mit Anm. 58; Legrand, ebenda III 2 p. 1815, 7°ff.; 1810 C, 1811 f.; Pauly, Realenz. IV S. 1851 f.; Rohde, Psyche <sup>•</sup> I 208, 6; II 88 Anm.; Wilhelm, Jahresh. d. österr. arch. Inst. VII (1904) S. 120 f.

<sup>1</sup> Siehe Maury, La magie p. 70, 1. <sup>2</sup> Hor. epod. V 91 ff.

\* Pap. Lond. 124, 24 K.W.

<sup>4</sup> Pap. Lond. 121, 311 K. 320 W.ff.; Par. 2698 ff.

<sup>b</sup> Pap. Lond. 121, 599 K. 589 W.; vgl. Lugd. 11 204, 22 ff.

Pap. Par. 1062; Reitzenstein, Poimandres 200, 2 (auf Seite 201);
 vgl. auch das christl. φυλακτήφιον aus cod. Paris. graec. 2316 bei Reitzenstein, Poimandres S. 292 ff.
 <sup>7</sup> Siehe S. 129.

\* Klaiovra Wünsch, zleovra pap.

γελώνια hält Wessely z. d. St.,

άνεμον δυζόνειρον ή έχθαμβον ή άμαυρίαν ποιούντα ή άλλοιωσύνην 1 φρενών ή ύποχλοπην χαι έν ύπνω χαι δίχα ύπνου \*.

Das sind alles ganz analoge ἐπιπομπαί, die dem Fluche des Apuleius wohl entsprechen. Er mag auf Aemilianus, der ja nicht als sonderlich gebildet und über solche Dinge erhaben geschildert ist, einen starken Eindruck nicht verfehlt haben<sup>8</sup>.

<sup>8</sup> Vgl. noch über die Totengeister als Fluchgeister: Audollent LVIII no 100, 213; Burckhardt, Griech. Kulturgesch. II 262ff.; Dieterich, Abrax. 89 f.; Erman, Ägypten u. äg. Leben I 217 f., äg. Religion 158; Friedländer, Sittengesch. III <sup>6</sup> 705, 708; Rohde, Psyche <sup>6</sup> II 87, 411 ff., 424; W. Wundt, Völkerpsychol. II 2 (1906) 68 ff., 86, 114 ff.

vgl. das Gespenst der Gelo (B. Schmidt, Volksleben d. Neugriechen S. 189ff.); auch τελώνια wäre denkbar (ebenda S. 171 ff.); Pradel, Relgesch. Vers. u. Vorarb. III 337 f. <sup>1</sup> αλλοιωσεινη pap.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pap. R 1, 34ff., Wessely, Denkschr. 1893 S. 66.

# ACHTER ABSCHNITT

# Der Liebeszauber gegen Pudentilla

## Kap. 66-103; S. 74, 5-114, 18 Helm

Das letzte, was man gegen Apuleius vorzubringen wußte, war seine Heirat mit der reichen Wittwe Pudentilla, deren Zustandekommen man auf magische Beeinflussung der Frau zurückzuführen müssen meinte. Pudentilla war wesentlich älter als ihr zweiter Gatte, der mit ihrem ältesten Sohne ungefähr gleichalterig war<sup>1</sup>. Zu diesem auffallenden Altersunterschied<sup>\*</sup> kam noch, daß Apuleius als ziemlich armer Teufel in Oea eingezogen war<sup>3</sup> und dann durch diese Ehe Herr eines anschnlichen Vermögens wurde<sup>4</sup>. Da er in seiner Bewerbung um die Hand der Wittwe nicht ohne Rivalen war<sup>5</sup>. die natürlich nicht einsehen wollten, warum jene plötzlich ihre Hand dem zugewanderten Rhetor antrug<sup>6</sup>, so machte man Gründe zurecht, die nicht anders als ungünstig für den glücklicheren Nebenbuhler ausfallen konnten. Daß er die Ehe mit der alternden Frau nur geschlossen hatte mit Rücksicht auf die reiche Erbschaft, stand ihnen von vornherein fest, und um eine Erklärung, wie Apuleius sein Ziel erreicht habe, war man auch nicht verlegen. Man hatte schon sehr bald, nachdem

<sup>1</sup> Er hat den Pontianus durch gemeinschaftliche Freunde kennen gelernt, und auf der Hochschule im Contubernium mit ihm gelebt, S. 80, 16.

- <sup>a</sup> S. 32, 10 Helm.
- \* Vgl. S. 20, 8 Helm.
- \* S. 76, 2; 101, 8.
- <sup>b</sup> S. 78, 17; 81, 20.
- <sup>6</sup> 8. 82, 1 ff.

#### Adam Abt

der neue Ehebund in aller Stille geschlossen worden<sup>1</sup>, davon gemunkelt, daß hier Zauber im Spiele sei. Ein Brief Pudentillas an den Sohn sollte dazu dienen, dieses Gerücht auch vor dem Richter aufrecht zu erhalten <sup>2</sup>. Der Brief war echt. aber der Auszug daraus, den man Andern, um Stimmung zu machen. zu lesen gab, war aus dem Zusammenhang herausgerissen und besagte in seiner Isolierung gerade das Gegenteil von dem. was eigentlich in dem Briefe stand<sup>8</sup>. Apuleius hat durch den Nachweis dieser unsauberen Machenschaften gewonnenes Spiel, besonders da er zugleich nachweisen kann, daß sein jetziger Hauptgegner Aemilianus sich selbst für Pudentilla interessiert hat<sup>4</sup>, also recht wohl das Ganze aus reiner Erbitterung über das Fehlschlagen der eigenen Pläne konnte angezettelt haben. Der Redner kann weiter urkundlich nachweisen, daß er auch die letztwilligen Verfügungen seiner Gattin nicht zu seinen Gunsten beeinflußt hat<sup>b</sup>. Die Gegner waren in diesem Pankte, den Apuleius wirkungsvoll zuletzt behandelt, der planmäßigen Verdächtigung unter Anwendung von Fälschungen sicher überführt: man kann sich wohl denken, daß dieser unbestreitbare Triumph des Angeklagten in diesem einen Punkte --dem einzigen, wo der Gegenbeweis mit urkundlichem Material geführt werden konnte - auf die Beurteilung der anderen Beschuldigungen wirken mußte.

Kap. 67 S. 75, 22 ff. Helm:

nunquam eam (Pudentillam) voluisse nubere post priorem maritum, sed meis carminibus coactam dixere (vgl. Kap. 71 S. 79, 15 H.).

Damit haben wir zum Schlusse auch noch den Liebeszauber in unsere Betrachtung hereinzuziehen. Das ausgedehnte Gebiet beschränkt sich für uns dadurch, daß der Zauber von der Seite des Mannes ausgeht<sup>6</sup> und sich nicht nur beschränkt

<sup>1</sup> algridior S. 91, 16. <sup>2</sup> S. 90, 9 ff. <sup>3</sup> S. 92, 11 ff. <sup>4</sup> S. 78, 7. <sup>b</sup> S. 110, 16 ff. Helm.

<sup>6</sup> Das ist in den Darstellungen, die die hohe Literatur vom Liebeszauber gibt, so gut wie nicht vorhanden (Prop. I 1, 19 und Luk. Philops. 14 ist der Handelnde nicht selbst der Liebhaber) und darin besteht ein fundamentaler Unterschied zwischen literarischer Darstellung und der Praxis. Die

auf die Gewinnung eines beliebigen, unabhängigen Weibes, sondern die Verdrängung von Rivalen in sich schließt.

Wir müssen in diesem Falle sehr bedauern, daß wir verhältnismäßig wenig haben von der Art jener Zauberbücher. die christlicher Eifer vernichtete, und von denen wir wissen. daß sie eigene Traktate enthielten: Quo pacto aliquis vi mulierem caste vivere cupientem ad amorem illevitimum seduceret<sup>1</sup>. denn das entspräche ja vollkommen der Situation in unsern Falle. Wir haben aber immerhin auch in den Papyri Parallelen, denn der Zauberer muß immer die Möglichkeit im Auge behalten, daß ein Anderer desselben Weibes sich bemächtigen will. So etwa in dem outrooxarádeouoc Javuagróc, den uns Kuhnert im "Feuerzauber" erläutert hat<sup>2</sup>, wo es v. 351 des **Pariser Papyrus** von der betreffenden Geliebten heißt:  $\mu \dot{\eta}$ βιπηθήτω, μή πυγισθήτω, μηδε πρός ήδονην ποιήση μετ' Ελλου and  $\rho \partial \rho$  el  $\mu \eta$   $\mu er$   $\ell \mu o \bar{v}$   $\mu \delta r o v$ , and spater v. 374  $\mu \eta$   $\ell \delta \sigma \eta \rho$   $\tau \eta v$ δετνα άλλου άνδρος πειραν λαβειν πρός ήδονην μήτε ίδιου άνδρος εί μή έμου μόνου του δείνα.

Ferner pap. Par. 1265: Άφφοδίτης ὄνομα το μηδενί ταχέως γινωσχόμενον νεφεφιηφιν. τοῦτο το ὄνομα ἐὰν γυναιχος ἐπιτυχεῖν Θέλης εὐσχήμονος, καθαφός γενόμενος ἐπὶ ἡμέφας ϝ, ἐπιθύσας λίβανον τοῦτο το ὅνομα ἐπιχαλεσάμενος <sup>8</sup> καὶ εἰσελθών πφος τὴν γυναῖχα ἑπτάχις ἐφεῖς αὐτὸ χατὰ ψυχὴν βλέπων αὐτῆ, καὶ οὕτως ἐξήξει. Im gleichen Papyrus (v. 2740) wird des glücklicheren Nebenbuhlers wieder ausdrücklich gedacht:

εἰ δέ τιν' ἄλλον ἔχοι 4 ἐν χόλποις <ὃς> <sup>5</sup> χαταχεῖται κεῖνον ἀπωσάσθω, ἐμὲ δ'ἐν φρεσὶν ἐνχαταθέσθω ...

(2757) ληθομένη τέχνων (τε) συνηθείης τε 6 τοχήων?.

- <sup>3</sup> inusalsoaperes aveo pep., aveo von mir getilgt.
- Szors pap. Ergünzt v. Miller. Pap. de.
- ? Vgl. Theokr. II 44: Elte yord three maganishtas site nai arho

Zauberpapyri rechnen nie mit Frauen als Benutzerinnen, und auch die Finchtäfelchen, die auf Liebeszauber Bezug nehmen, gehen nur in einem sehr kleinen Teil von Personen weiblichen Geschlechts aus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zachariae scholastici vita Severi Antiocheni (um 514 n. Chr.), Codd. astrol. II p. 80; vgl. III p. 42, 16. Das Weiberverführen gehört zur festen Charakteristik des Zauberers; vgl. Euseb. dem. ev. III 6 (III 189, 11 D.); Hinpolyt. ref. VI 20. <sup>2</sup> Rh. Mus. IL (1894) 8, 34 ff.

Ebenso wird im pap. Lond. 121, 887 K. 955 W. Venus angerufen, sie möge einen άγγελος senden πρός την δεϊνα, άξαι αὐτην τῶν<sup>1</sup> τριχῶν, τῶν ποδῶν... (909) μη δυνηθή ή τοῦ<sup>2</sup> δεϊνα ἐπιτυχεϊν<sup>8</sup> ἕως ἐλθοῦσα πρός ἐμὲ τὸν δεϊνα πληροφοροῦσα ἀγαπῶσα στέργουσα ἐμὲ τὸν δεϊνα καὶ μη δυνασθή ἄλλψ ἀνδρὶ συνμιγήναι εἰ μη ἑμοὶ μόνψ. πολλάκις δὲ δίωκε τὸν λόγον καὶ ἄξει καὶ καταδεσμεύσει καὶ ἑρασθήσεταί σου εἰς τὸν τῆς ζωῆς χρόνον.

Pap. Lugd. II 192, 9: Έλν θέλης γυναϊκα ού μή σχεθήναι ύπο άλλου άνδοος ... πλάσε κοοκόδειλον 4 ... και έπιγραφε το μέγα δνομα και το τής γυναικός και ότι· μή συνγενέσθω ή δείνα έτέρω άνδοι πλην έμου του δείνα.

In diesen Zusammenhang gehört auch Fluchtafel 230 bei Audollent: Karazir<sup>5</sup>, qui es Aegypto magnus daemon (freier Raum) et aufer illae somnum usquedun veniat at me (freier Raum) et animo meo satisfaciat. Toaßaziar, omnipotens daemon, adduc... amante(m), aestuante(m) amoris et desideri mei causa. NoxSuqup, qui cogens daemon coge illa(m) (freier Raum) mecum coitus facere ... (v. 9) agita (freier Raum) a suis parentibus, a suo cubile et aerie quicumque caros<sup>6</sup> habes et coge illa(m) me amare, mihi conferre ad meum desiderium.

Ferner pap. Par. 2958 (Fahz a. a. O. S. 129, 15): Έξοφκίζω σε τρίς κατὰ τῆς Έκάτης ... ἕνα ἀποβάληται τὸ πυρινὸν ἡ δεῖνα ἐν τῷ ὀφθαλμῷ ἢ και ἀγρυπνῆ κατὰ νοῦν μηδένα ἔχουσα, εἰ μὴ ἑμὲ τὸν δεῖνα μόνον <sup>7</sup>.

τόσοον έχοι λάθας, δοσον καὶ Θησέα φαντί | ἐν Δία λασθημεν ἐνπλοκάμω Ἀριάδνας.

<sup>1</sup> Pap.  $\tau\eta\nu$ , vgl. U. Wilcken, Gött. gel. Anz. 1894 S. 730.

<sup>9</sup> Wohl τῆs zu lesen, der Name des Vaters bestimmt nicht so eindeutig als der der Mutter und wird darum nie, wenigstens nicht allein, dem Namen des Verfluchten beigesetzt. Siehe den Liebeszauber bei Wessely, Progr. Hernals 1889 S. 4, 6: Έως ἐλθη Σαραπίων ὅν ἐτεκε Πα[σαμητρ]α [πρ]ός Διοςπόρου[ν ἡν ἕ]τεκε Τικωι . . <sup>8</sup> sc. ὕπνου.

<sup>4</sup> Ein Krokodil aus Wachs kommt einmal im ägyptischen Zauber vor, wo aber mit seiner Hilfe eine Ehebrecherin entdeckt wird : Erman, Ägypten u. äg. Leben II S. 499.

<sup>b</sup> Unsichere Buchstaben (von Aud. punktiert) sind hier nicht bezeichnet.

<sup>6</sup> Cahos gleich Chaos vermutet Herr F. X. Kieffer in Gießen.

<sup>7</sup> Das Fehlen einer solchen einschränkenden Formel verbietet es, bei der letztgefundenen Fluchtafel mit Liebeszauber (aus Poetovio: Paulina

Von den zahlreichen πφάξεις, die auf Nebenbuhler keine Rücksicht nehmen, sei der Form wegen noch angeführt pap. Par. 2475 ff.: Balvw γὰφ καταγγέλλων τὴν διαβολὴν τῆς μιαφῶς καὶ ἀνοσίας τῆς δεἶνα. διέβαλεν γάφ σου (sc. Σελήνης) τὰ ἱεφὰ μυστήφια ἀνθφώποις εἰς γνῶσιν. ἡ δεῖνά ἐστιν ἡ <sup>1</sup> εἰποῦσα ὅτι· ἑγώ εἰδον<sup>2</sup> τὴν μεγίστην θεὸν καταλιποῦσαν τὸν πόλον τὸν οὐφάνιον ἐπὶ γῆς γυμνοσάνδαλον ξιφηφόφον<sup>8</sup> ἄωπον δδάσασαν<sup>4</sup>· ἡ δεῖνά ἐστιν ἡ εἰποῦσα· ἐγὼ τ[αύτην τὴν θεὸν εἰδον]<sup>5</sup> αἶμα πίνουσαν, ἡ δεῖνα εἰπε, οὐκ ἐγώ<sup>6</sup>.... βάδισον πφος τὴν δεῖνα καὶ βάσταξον αὐτῆς τὸν ὕπνον, δὸς αὐτῆ καῦσιν<sup>7</sup> ψυχῆς, πόλασιν φφενῶν καὶ παφοίστφησιν καὶ ἐκδιώξασα αὐτὴν ἀπὸ παντὸς τόπου καὶ πάσης οἰκίας ἄξον αὐτὴν ὥδε πφὸς ἐμέ. Diese Form der sog. διαβολὴ ist gerade im Liebeszauber ziemlich häufig<sup>8</sup>.

Diese und ähnliche Stellen der Papyri<sup>9</sup> vertreten uns die *carmina*: der Magier erreicht sein Ziel ohne Anwendung eines anderen Mittels als der Macht seines Wortes. Unser Text spezialisiert jedoch die *maleficia magica* in *carmina* und

aversa sit a viris omnibus et deficsa sit ne quid possit mali facere. Firminam [clo]d[as] ab omnibus humanis, v. Premerstein, Jahresh. d. österr. arch. Inst. IX 1906 S. 192 ff.) an einen Mann als Verfasser zu denken.

<sup>1</sup> Nach  $\eta$  setzt der Papyrus einen Punkt.

<sup>2</sup> Papyrus: Einovoa ori eyw eiui einovoa ori eyw idov. Dem Schreiber ist die geläufige Bannformel dyw i slui in die Feder gelaufen, er hat dann während des Schreibens das Verschen gemerkt, aber die falsch geschriebenen Worte zu streichen vergessen.

<sup>3</sup> Das deutet darauf, daß Selene zum Morde ausgeht, vgl. Pap. Lugd. I. I 9: <sup>3</sup>Av ind góvor  $\pi i \mu \eta \eta s$  dòs [a]  $i \eta i \eta$  jigos. . . xal idevortae  $i \eta \mu a \eta \mu i \eta s$ igo[vo]a rò žigos. <sup>4</sup> So Kroll, Philol. LIV 563 für ovoµaoaoav.

<sup>5</sup> Ein ähnlicher Gedanke fehlt hier; für das oben Geschriebene reicht der Raum aber nicht; es ist für drei Buchstaben freigelassen.

Pap. Lond. 121, 610 K. 682 W. οὐκ ἐγώ εἰμι ὁ λέγων, δέσποτα, ἀλλ'
 ἡ ἀσεβής ἡ δείνα' διὸ ἄξατέ μοι αὐτὴν φλεγομένην.

<sup>7</sup> Audollent LVII; Brandt zu Ovid ars am. I v. 23; Alciphron I 37, 4; Zimmer, Altind. Leben 1879 S. 308; Atharva-Veda III 25 (Bd VII 130 Lanman).

<sup>6</sup> Audollent, Def. tab. p. XCVI tab. no 155 (Wünsch, Seth. Verfluchungst. no 16 S. 14/9), tab. 188, 295; IGSI 1047; Fahz a. a. O. S. 161; Wessely's Herstellung der  $\delta \iota \alpha \beta o \lambda \dot{\gamma} \pi \rho \dot{o} s \Sigma \epsilon \lambda \dot{\gamma} \nu \eta \nu$  im Eingange seiner Papyrusausgabe Denkschr. 1888 S. 31; pap. Par. 2339 ff.

Vgl. noch z. B. Lugd. I. II 22; XVI 22; Lugd. II 187, 24; 188, 1;
 Par. 1390 ff., Fahz a. a. O. S. 167 ff. (dazu St. Hieron. bei Audollent p. CXXI);
 1730 ff., bes. 1807 ff.; 2908 ff.; Lond. 121, 215 K. W.; 388 K. 396 W.; 465 K. 473 W.;

#### Adam Abt

venena<sup>1</sup>. Man hat sich also noch zu fragen, was die venena sind. • Wir wissen jetzt<sup>2</sup>, das dies aus \*uenes-no-m entstandene Wort "Liebesmittel" bedeutet. Zwar sind es weniger die Art von Liebesmitteln des Zaubers, die wir eben kennen gelernt haben, und die darin bestehen, daß man durch seelische Qualen zum Ziele kommt, die man durch Geister vollziehen läßt. sondern es sind eher die der geliebten Person direkt beigebrachten Mittel, also in erster Linie die  $\varphi l \lambda \tau \rho \alpha$  in der Form des Liebestranks. Die griechischen Papyri geben dafür wenig aus<sup>3</sup>, und die Rezepte, die sie geben, sind einfach, wofür eines im pap. Lond. 121, 622 K. 688 W. Beleg sein mag: Eneàv δε έπι ποτήσια είπης (sc. τὸ ὄνομα) και δώσης γυναικί, σιλήσει σε<sup>4</sup>. Es kann also mit der Kraft des άληθινόν ὄνομα allein jeder Trank zum Liebeszauber umgewandelt werden. Komplizierter sind schon die Zusammensetzungen, die der demotische Papyrus gibt. So etwa col. XIII p. 97 (17): If you do it to make a woman mad after a man, you take its (sc. the shrewmouses) body, dried, you pound [it, you] take (18) a little of it with a little blood of your second finger, (that) of the heart (?) of your left hand<sup>\*</sup>, you mix it with it, you put it (19) in a cup of wine, you give it to the woman and she drinks it, then she has a passion for you.

Griffith-Thompson pap. col. XV p. 105 (1): A potion. You take a little shaving of the head of a man who has died a violent death<sup>6</sup>; (2) together with seven grains of barley that has been buried in a grave of a dead (?) man, you pound them with the oipe (3) otherwise nine (of) apple-seeds (?), you add blood of a worm (?)

<sup>8</sup> Vgl. Cod. Vindob. 4581 × 255<sup>a</sup> bei Schönbach, Studien z. altd. Predigt S. 185: Ne sit maleficus i. e. qui sanguinem puerorum suorum demoni offert, ut quedam mulieres de digitis suis, et maxime de pollice vel auriculari, proprium cruorem emittunt, viris suis dantes ad comedendum, vel alienis, ut eas amarent.

<sup>6</sup> Also auch hier Hilfe der venudaiµoves fuaso Jávaros.

<sup>124, 7</sup> K. W.; Griffith-Thompson pap. verso col. XII p. 185 (8); verso col. XIII p. 185 (2); XIX p. 191; Codd. astrol. III, Append. p. 41, 10 ff., 20 ff.; 43, 1 ff. <sup>1</sup> S. 78, 5 Helm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Literatur bei Walde, Lat. etym. Wb. 655; Fahz a. a. O. 136 f.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Vgl. die Stellen bei Fahz, S. 137f.

<sup>4</sup> So Wesselv: outrulaye liest Kenvon.

of a black dog<sup>1</sup> to them, with a little (4) blood of your second finger, (that) of the heart (?) of your left hand, and with your semen (?)<sup>3</sup> and you (5) pound them together and put them into a cup of wine and add three utch to it of (6) the first-fruits of the vintage . . . (7) and you make the woman drink it . .

Oder ebenda verso col. XXXII p. 203 (2): You take a live shrew-mouse (?) (3) and take out its gall and put it in one place (4) and take its heart and put it in another place. You (5) take its whole body, you pound it very much; (6) when it is dry, you take a little of the pounded stuff with a (7) little blood of your second finger, (that) of the heart (8) of your left hand<sup>8</sup>, and put it in a cup of wine (9) and you make the woman drink it. Then she has a passion for you.

Zu den venena im weiteren Sinne gehört dann natürlich aller Sympathiezauber in Liebessachen, also vornehmlich der Bilderzauber, der auf dem geheimen Zusammenhang von Bild und Dargestelltem basiert<sup>4</sup>. Die Hauptbeispiele der Papyri sind bei Kuhnert<sup>5</sup> und Fahz<sup>6</sup> zu finden, wir fügen ein Beispiel aus den Codices astrologi und eines aus der Alexanderhistorie hinzu. Das erste lautet<sup>7</sup>: Ποίησον εἰχόνα μετὰ στανίου ἐν τῷ ὀνόματι οὕτινος χρήζεις ἔχειν, καὶ ὀνομάτιζε καθ' ἕν τῶν μελῶν<sup>8</sup>, καὶ γράψον ἐν αἰτῆ τὸ ὄνομα ἦς θέλγεις καὶ τὰ σημεία τῆς ᾿μφροδίτης τοῦ Λέοντος καὶ ἔγγισον ἀχμήν.

Das zweite Beispiel ist einer äthiopischen Version der Alexandersage entnommen<sup>9</sup> und erzählt: And it came to pass

<sup>4</sup> Frazer, Golden bough <sup>9</sup> I 10ff.; S. Reinach, L'art et la magie (Cultes, mythes et religions II 1906) p. 125 ff. <sup>9</sup> Rh. Mus. IL (1894) a. a. O.

<sup>6</sup> S. 125, vgl. Dedo, De ant. superst. am. 24 ff.; oben 82 ff.

<sup>7</sup> Codd. astrol. III App. S. 41, 20ff.

<sup>8</sup> Entspricht der Vorschrift pap. Par. v. 308 ff.

• E. A. W. Budge, The life and exploits of Alexander the Great (Ethiopic Textes with an English Translation and Notes, Vol. II The English Translation, London 1896) S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tier und Farbe weisen auf chthonischen Charakter.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Friedberg, Aus deutschen Bußbüchern S. 27, 5; S. 67; Wuttke-Meyer<sup>3</sup> § 552 S. 366: "Ja selbst das *semen virile* wird, wie schon im frühesten Mittelalter, der Speise und dem Trank des Mädchens beigemischt".

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dieser Bestandteil scheint für den Verfasser des demot. Pap. unumgänglich zu sein.

## Adam Abt

after these things, that Nectanebus went out to the fields, and gathered certain plants having magical properties which he knew of, and he pressed out their juice and pounded them, and made of them a figure of a woman; and he inscribed opon it the characters of the name of Olympias and then cast it into a fire. And he laid it down to sleep, and recited incantations and the names [of gods] over it, and the spirit of a demon seized Olympias in the name of Ammon, who went unto her and worked his will with her.

Auf Einzelheiten des Liebeszaubers hier weiter einzugehen liegt keine Veranlassung vor, da die Ankläger des Apuleius offenbar über die Art, wie er auf Pudentilla gewirkt, eine nähere Angabe nicht gemacht hatten; der Redner würde sie nicht übergangen haben.

Kap. 69 S. 78, 5 Helm:

## virginitatem carminibus et venenis violare(m).

Der Ausdruck carmina et venena kann als stehende Bezeichnung des Zaubers im Lateinischen betrachtet werden. Die Zauberhandlung besteht, wie uns die Papyri zeigen, aus vier Teilen: dem  $\lambda \delta \gamma o_S$ , dem  $\delta \pi t \delta \nu \mu a$ , der  $\pi q \bar{\alpha} \xi \iota_S$  und dem  $g \nu \lambda \alpha \pi \tau \eta \varrho \sigma \nu^1$ . Davon fällt für einen, der den Zauber in seiner schädlichen Wirkung bezeichnen will, das  $g \nu \lambda \alpha \pi \tau \eta \varrho \sigma \nu \nu$  von vornherein weg, weil es auf den Verzauberten keine Wirkung hat. Ebenso ist das  $\delta \pi t \delta \nu \mu a$ , so wichtig und unerläßlich es auch für den Zauberer zum Gelingen des Zaubers sein mag, doch ohne eine selbständige, für einen Dritten wahrnehmbare Wirkung, darum nimmt der Ausdruck für "Zauberei" auch keine Notiz von ihm. Wichtig dagegen und in die Augen fallend für jeden ist das Zaubermittel, das sich aus der  $\pi \varrho \bar{\alpha} \xi \nu s$ ergibt, und der Zauberspruch, der ein an und für sich unschuldiges Naturding zum gefährlichen Zaubermittel macht.

So spricht Horaz von den Weibern carminibus quae versant atque venenis humanos animos<sup>2</sup> und stellt die Sabella carmina

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Um ein Beispiel aus der Literatur zu geben: bei Theokrit id. II beginnt der  $\lambda \delta \gamma o s$ , die Anrufung v. 10, das  $\delta \pi i \partial \nu \mu \alpha$  zerfällt in Rauchopfer (v. 33) und Spende (v. 43), die einzelnen Teile der  $\pi \rho a \xi s$  stehen v. 18 ff., 23 ff., 28 ff., 48 ff., 53 ff., 59 ff.; das  $g \nu \lambda \alpha \pi \tau \gamma \rho \sigma v$ . 36. <sup>2</sup> Sat. I 8, 19.

mit den venena Colchica zusammen<sup>1</sup>. Tibull umschreibt die venena mit pallentes herbae, neben denen die carmina stehen<sup>2</sup>.

Statius schreibt: an, rabido iubeat si Thessala cantu | ibitis? et Scythicis quotiens medicata venenis | Colchis aget?<sup>3</sup> Das ist die gleiche Zusammenstellung; cantus für carmen findet sich öfter<sup>4</sup>.

Kap. 82 S. 90, 12 Helm:

241]

'Απουλέϊος μάγος, και έγω ύπ' αύτοῦ μεμάγευμαι.

Über die Bedeutungsentwicklung von  $\mu \dot{\alpha} \gamma o \varsigma$  ist früher einiges gesagt worden<sup>6</sup>. Hier finden wir ein Zeitwort, das erst abgeleitet worden ist, nachdem  $\mu \dot{\alpha} \gamma o \varsigma$  für den gewöhnlichen Menschen nur noch "Zauberer" hieß, und man auch die persischen  $\mu \dot{\alpha} \gamma o \iota$  als nichts anderes ansah<sup>6</sup>, eine Auffassung, die eine merkwürdige Bestätigung findet bei Nonius Marcellus<sup>7</sup> der *medicamen* in der Bedeutung  $\varphi \dot{\alpha} \rho \mu \alpha x \sigma r$ "Zauberkraut, Giftkraut" ableitet von dem Ländernamen Media, quod apud Medos venefici sunt plurimi.

Kap. 84 S. 93, 3 Helm:

nubendi...necessitatem fato adscribit, a quo... magia...est...omnino sublata.

Diese Erwägung scheint uns schlagend, ein fatum läßt keinen Raum für Zauber, der ja auf Änderung des Geschickes ausgeht. Aber so gut man trotz der Annahme eines Fatums und der Erkenntnis, daß, wenn es herrsche, jedes Gebet überflüssig sei, doch ruhig weiter gebetet hat<sup>8</sup>, so haben auch solche Gedanken auf das Leben der Magie keinen Einfluß gehabt. Im Gegenteil, der Magier war überzeugt, ört § µayela

<sup>8</sup> Fr. Cumont, Les Religions orientales, 1907, p. 215ff., 816, 46; H. Schmidt, Veteres philos. quom. indicaverint de precibus, Relgesch. Vers u. Vorarb. IV 1 S. 9 Anm. 4, 34 ff., 43 ff., 47 ff.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epod. XVII 28. 35. <sup>2</sup> I 8, 17. <sup>3</sup> Theb. IV 304 ff. <sup>4</sup> Lucilius v. 575 Marx; Ovid her. XIII 167; Val. Flacc. VI 448; Sil. Ital. III 301; über die Zusammenstellung carmina et herbae siehe Fahz S. 135, 6; 136. Ueber den Ausdruck als juristischen Begriff handelt die Einleitung. <sup>5</sup> S. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. z. B. [Lucian] Lucius sive asinus 4; Acta Apostolorum apoer. II Bonnel S. 338. <sup>7</sup> III p. 546, 12 Lindsay.

#### Adam Abt

έν τῷ λύειν τὰ τῆς Εἰμαρμένης παφὰ Φεῶν ἐδόθη εἰς τὸ ὁπωσοῦν ταύτην παρατρέπειν<sup>1</sup>; wenn einer sagte ὅτι οὸ δεΙ τὸν πνευματικὸν ἄνθρωπον τὸν ἐπιγνόντα ἑαυτὸν οὕτε διὰ μαγείας κατορ-9οῦν τι, ἐὰν καὶ καλὸν νομίζηται, μήτε βιάζεσθαι τὴν ἀνάγκην, ἀλλ' ἐῶν ὡς ἔχει φύσεως καὶ κρίσεως, so wurde das als eine Verleumdung der Magie aufgefaßt<sup>2</sup>. Der Magier will gerade die Είμαρμένη durchbrechen<sup>8</sup>, und darum ist Apuleius' Ausspruch praktisch bedeutungslos.

Kap. 88, S. 97, 17 ff. Helm:

uxor ad prolem multo auspicatius ducitur in solo uberi quam in loco sterili, in agri cespite quam in fori silice. mater futura in ipso materno sinu nubat, in segete adulta, super fecundam glebam, in ipso gremio terrae matris, inter suboles herbarum et propagines vitium et arborum germina.

In diesen Sätzen liegt, wenn auch rhetorisch verklausuliert, die uralte Parallelsetzung von Weib und Saatfeld<sup>4</sup>, die zuletzt A. Dieterich in seiner "Mutter Erde"<sup>5</sup> dargestellt hat, wo aber unsere Stelle in den Belegen fehlt. Doch scheint sie nicht ganz unwichtig, weil sie zeigt, wie wenig verblaßt noch im zweiten Jahrh. n. Chr. diese Vorstellungen waren. Denn man wird nicht annehmen dürfen, daß die ganze Ausdrucksweise mit rhethorischen Mitteln der Antithese, der Variation aus dem folgenden, nicht ganz sicher überlieferten Komikervers herausgesponnen sei<sup>6</sup>. Daß derartige Vorstellungen lebendig geblieben sind, auch nach Apuleius, zeigt z. B. das Traumbuch des Artemidor, das Dieterich gelegentlich heranzieht<sup>7</sup>; es mag

<sup>1</sup> Porph. b. Euseb. pracp. ev. VI 4 p. 241a (I 274, 6ff. Dind.).

<sup>8</sup> Dieterich, Abraxas 75; Reitzenstein, Poim. S. 75, 77 ff.; pap. Par. 2256, 2321.

<sup>4</sup> Vgl. K. Weinhold, Zur Gesch. d. heidn. Ritus, Abh. Akad. Berlin 1896 8, 30 f.; Fraser, Golden bough<sup>9</sup> II 205 ff.

<sup>5</sup> Mutter Erde, Ein Versuch über Volksreligion, Lpz. 1905.

• Der Sinn ist ja jedenfalls klar; vielleicht gehört der Vers dem Menander, vgl. Dziatzko, Das neue Frgm. der Perikeiromene des Menander, Fleckeinens JJ. Suppl. XXVII S. 188, 88; er könnte aber bei der Eigenart der neuen Kemödie fast in allen ihren Stücken Plats finden.

<sup>7</sup> S. 48, 1; vgl. Artem. II 24 p. 117, 15ff. H.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zosimus b. Reitzenstein, Poimandres 103, 14.

gestattet sein, hier zu den Beispielen Dieterichs noch eins aus Artemidor zuzufügen, das für die Sitte spricht, neugeborene Kinder auf die Erde zu legen, Artem. Onirocr. I 13 p. 18, 7: [δοχείν γεννάσθαι] τῷ .. νοσοῦντι θάνατον περοαγορεύει τὸ ὅνας, ἐπεὶ καὶ οἱ ἀποθανόντες ἐσχιμένοις ἐνειλοῦνται ἑάκεσιν ὡς καὶ τὰ βρέφη καὶ χαμαὶ τίθενται<sup>1</sup>. In die Vorstellungsreihe von der "Mutter Erde" gehört dann noch Hippokrates de insomnis p. 14 Kühn: Toùs ἀποθανόντας ἑρήν ... ἀγαθὸν ... ἀπὸ γὰο τῶν ἀποθανόντων αἱ τροφαὶ καὶ αἰξήσεις καὶ σπέρματα γίγνονται.

Kap. 89 S. 99, 4ff. Helm:

si triginta annos pro decem dixisses, posses videri computationis gestu errasse, quos circulare debueris digitos adperuisse. cum vero quadraginta, quae facilius ceteris porrecta palma significantur, ea quadraginta tu dimidio auges, non potes digitorum gestu errasse, nisi forte triginta annorum Pudentillam ratus binos cuiusque anni consules numerasti.

Das hat zwar mit Zauber nichts zu tun, ist aber für das digitis computare ganz interessant. Wünsch bemerkt hierzu: "Die Worte 'die Finger öffnen, die du im Kreisbogen krümmen mußtest' setzen in Verbindung mit den angeführten Zahlen voraus, daß die Einer an der einen, die Fünfer oder Zehner an der andern Hand gezählt wurden, indem man mit geschlossener Faust begann und bei jeder Pentade oder Dekade einen Finger ausstreckte. Dabei muß ein äußerliches Merkzeichen vorhanden gewesen sein, ob man nach Fünfern oder Zehnern rechnete. Gleich im Folgenden wird uns gesagt, daß die Finger, ohne den Daumen ausgestreckt. 40 bedeuten: man begann also die Dekaden vom kleinen Finger an zu zählen. Dann wird die computatio der Pentaden wohl mit dem Daumen begonnen haben. Wollte also der Gegner zehn in Fünfern berechnen, so mußte er den Daumen und den Zeigefinger ausstrecken. Nun krümmt er aber diese ein und streckt die drei übrigen Finger aus: dann hat er allerdings den oestus für dreißig." Verständlich ist es auch, wie einer statt 30 Jahre Alter auf 60 verfällt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Zusats zal zaµal zierras ist ganz unverständlich, wenn er sich nicht such gleichermaßen auf die Toten und die Neugeborenen besicht; seine Stellung spricht ja sunächst scheinbar dagegen.

Er muß natürlich in Gedanken sich vorsagen: *illa nata est* N.N. X.X. coss., quos secuti sunt Y.Y.Z.Z. coss. usw. Dabei streckt er nun bei jedem Konsulnamen einen Finger aus statt erst bei dem Worte consulibus und so steigert sich die Endsumme um 100 Prozent. Unklar dagegen bleibt zunächst, wie die porrecta palma gleich 40 sein kann, denn sie zeigt doch jedenfalls fünf Finger; oder sollte porrecta palma die eigentliche Handfläche mit vier Fingern bedeuten, während der seitlich sitzende Daumen eingeschlagen ist? Außer an unserer Stelle scheint der Zahlwert 40 der ausgestreckten Hand nicht bezeugt zu sein. Hier hilft ein wohl auf antike Quellen zurückgehender mittelalterlicher Traktat<sup>1</sup> weiter: 40 wird in der Zeichensprache angedeutet durch Anlehnung der Innenseite des Daumens an den Rücken des Zeigefingers der ausgestreckten Hand.

Kap. 90 S. 100, 10 Helm:

ego ille sim Carmendas.

Die große Magierliste des Apuleius beginnt für uns gleich mit einem Namen, der Schwierigkeiten macht. Überliefert ist carmdas. Das ist kaum anders aufzulösen als Helm es getan hat, in Carmendas. Das haben wir zunächst zu verstehen, und erst wenn wir es nicht können, dürfen wir Konjekturen machen, die als Carinondas, Charondas, Phrynondas, Tarmoendas zahlreich vorgeschlagen sind. Wie der Name überliefert ist, steht er vereinzelt, wir haben keine zweite Stelle, die uns denselben Mann nennte. Aber auch wenn wir Krügers Vorschlag, Tarmoendas zu schreiben<sup>3</sup>, annehmen, so gewinnen wir dadurch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abacus at | que vetustissima veterum | latinorum per digitos manusque nume | randi (quin etiam loquendi) cosue | tudo. Ex beda cu picturis et ima | ginibus invēta reginoburgii | sive rataebonae in biblio | theca divi haemerani | Atque hoc covē | tu augustali | Reverendi | Atque doctissimi Domini Lucae bonfij de | cani patavini secretarij Reverendissi | mi Cardinalis Laurentii Campegij | Auspicijs a Jo. Aventino Edita (Bibl. d. germ. Mus. Nürnberg no 37790; vgl. Hagelstang in den "Studien aus Kunst u. Geschichte, Fr. Schneider z. 70. Geburtstag gew.", Freib. i. Br. 1906 S. 275 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nur dieser Vorschlag kann ernstlich in Frage kommen; Charondas und Phrynondas liegen su weit vom Erhaltenen ab; woher Carinondas stammt, sagen weder Floridus (p. 544, 9 Anm.) noch Hildebrand (p. 615, 4 Anm.).

nicht viel, da Tarmoendas auch nur gerade einmal bei Plinius erwähnt wird. Man muß sich fragen, ob man berechtigt ist, die Schwierigkeit, in der man sich zwei singulären Namen gegenüber befindet, dadurch zu heben, daß man den einen für den andern setzt, wenn die Änderung auch noch so leicht ist. Wie der Name heute im Codex steht, wird man am ehesten geneigt sein, ihn als redenden Namen zu fassen: oui carmen dat<sup>1</sup>. Das ist durchaus nichts Auffälliges, die Magie hat sich gar nicht gescheut, solche Eponymen ihrer Kunst sogar in historische Zusammenhänge zu stellen: sie hat ihre verkörperte Allmacht in Maroárne, als Marzoárne gräzisiert. vor einen realen römischen Kaiser treten lassen: das doppelte Jahrgehalt, das der Mann mit dem redenden Namen für seine Künste erhält, hat der Schreiber des Papyrus jedenfalls nicht weniger real genommen<sup>2</sup>. Wir haben einem Namen wie Παχράτης-Παγκράτης gegenüber nur zwei Möglichkeiten; entweder er ist fingiert, dann müssen wir die gleiche Möglichkeit auch für Carmendas gelten lassen, oder aber wirkliche Menschen haben in ihrer Eigenschaft als Magier Übernamen gehabt, dann kann aber genau so gut einer Herr "Gebspruch" geheißen haben als ein anderer Herr "Kannalles".

Kap. 90 S. 100, 10 Helm:

Damigeron<sup>8</sup>.

Er kommt z. B. in der Magierliste des Arnobius adv. nat. I 52 vor und ebenso bei Tertullian *de anima* 57 (II 646 Oehler mit dessen Anm.). In den Papyri fehlt der Name. Vgl. Dilthey, Rh. Mus. XXVII S. 387; Heim, Incantamenta, Fleckeis. JJ. Suppl. XIX S. 538; F. de Mély, Les lapid. grecs 1898 p. 125 ff.; C. Meyer, Aberglaube des Mittelalters S. 55; Weidlich, Sympathie und Antipathie S. 45; Wellmann bei Pauly-Wissowa IV 2 S. 2055.

Kap. 90 S. 100, 10 Helm:

vel his Moses.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wünsch hält eine Masculinbildung zu Carmentis nach Analogie von Charondas und ähnlichen Namen nicht für ausgeschlossen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pap. Par. 2447 ff. und Luk. Philops. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wo es sich um bekannte Namen handelt, die keine Schwierigkeiten bieten, wird im folgenden wesentlich nur Literatur gegeben.

#### Adam Abt

Ehe wir etwas über Moses als Zauberer sagen können. ist über die dem Namen vorausgehenden Worte zu reden. Die Überlieferung vereinigt sich auf vol kis moses. Hier macht das his Schwierigkeit. Man kann es nicht fassen als "ienen, für jene", denn das müßte dem Zusammenhang nach vobis heißen: einen Komparativ zu ergänzen ist darum peinlich. weil man nicht weiß, soll man major dazudenken oder majores, was doch nicht gleichgültig ist. Noch bedenklicher ist es, bloß auf die Autorität des Arnobius hin einen Eigennamen hereinzubringen, von dem unsere Überlieferung eigentlich keine Spur mehr bietet. Nimmt man Belus, den Arnob. adv. nat. I 52 neben Zoroaster. Damigeron. Dardanus nennt. so hätte man anzunehmen, daß aus vel velus (für belus) vel Moses zunächst geworden sei velus vel Moses, daraus dann das zweite vel gestrichen und aus dem unverständlichen velus ein vel his gemacht. Mit dieser Methode kann man z. B. wunderschön noch einen Magier hereinbringen, wenn man aus ipee Dardanns etwa Astra m p s u chus Dardanus machte, denn der Astrampsuchos steht bei Hippolyt ref. V 14 neben Ostanes, Hermes, Zoroaster und andern in einer Magierliste. Es bleibt noch "Hisus" gleich "Jesus": daß Jesus den Heiden als Magier gegolten. wissen wir aus Arnobius (I 43), und aus der bekannten Abkürzung IHS könnte man, worauf mich Wünsch aufmerksam machte, leicht unser his ableiten. Aber dann wäre nach IHS Ausfall eines vel anzunehmen. Muß denn in his unter allen Umständen ein Name stecken? Sehen wir uns die Reihe der Namen an, so haben wir

Carmendas vel Damigeron vel his Moses vel Johannes vel Apollobez vel ipse Dardanus

Sollte dieser Parallelismus der Glieder nicht nahelegen, in his ein hervorhebendes Fürwort zu suchen? Wenn ja, so kann es kaum ein anderes als is gewesen sein, und wir hätten, wie schon lange vorgeschlagen ist, zu lesen vel Damigeron vel is Moses, wie später vel Apollobex vel ipse Dardanus<sup>1</sup>.

<sup>1</sup> Daß aus is ein his wird, ist bei der Unsicherheit der Aspiration im späteren Latein nicht auffällig. Kin zweites sicheres Beispiel für diesen Gebrauch von is bei Apul, scheint allerdings nicht vorhanden zu sein, so daß man vielleicht richtiger hinter Mosse eine Lücke ansotzt, in der ein

Nun zu Moses. Der israelitische Gesetzgeber ist zu seinem Namen als Zauberer gekommen durch die Zeichen, die er in Ägypten tat, und durch die er selbst die als Magier berähmten Priester des Landes überwand<sup>1</sup>. Auch an Deuteronom. XXXIII 29, wo Moses segnend spricht: "Selig bist du, Israel! wer ist dir gleich, o Volk, das selig wird im Herrn, dem Schilde deiner Hilfe, dem Schwerte deines Ruhmes," hat sich der Zauber angeschlossen, das Zauberbuch des *sword of Moses*, das Gaster veröffentlicht hat<sup>2</sup>, ist die Frucht davon. Man hat ihn neben die ägyptischen Magier gestellt<sup>8</sup>, hat eine besondere Schule von ihm abhängen lassen<sup>4</sup>, ja man hat ihn mit Hermes-Thot verbunden<sup>5</sup> und aus dem Namen des Musaios, des Lehrers des Orpheus, seinen Namen herausgehört<sup>6</sup>.

Kein Wunder also, wenn auch die Papyri häufig genug Notiz von Moses nehmen, den die Zaubermystik am 19. Tage der Schöpfung, am Tage nach der Erschaffung der  $\mathcal{A}\lambda\eta\mathcal{S}$ eux geworden sein läßt?. Darum ist sein Name häufig mit der Erforschung der Zukunft verbunden; so im Griffith-Thompson pap. col. V p. 47 (13) reveal thyself to me (14) here to day in the fashion of thy revelation to Moses which thou didst make upon the mountain<sup>8</sup>; im pap. Berol. II 115 wird dem Weissagegott gesagt: Els Muöséu où dg' èpárys tij d $\lambda\eta\mathcal{S}$ elq Iw Iweeß $\eta\mathcal{S}$  Zas Zaßaw $\mathcal{S}$ <sup>9</sup>. Hier haben also auch die Heiden einem Menschen das schon gar nicht mehr zugetraut, was Moses getan, er mußte die Inspiration eines Gottes besitzen. Im Verkehr mit göttlichen Wesen sehen

Relativsatz untergegangen ist. Wünsch hält es für möglich, das his aus einem mißverstandenen Kompendium für hebraeus hervorgegangen ist.

<sup>1</sup> Exod. 4ff. (Nowack, Handk. z. A. T. I 2 (Baentsch) S. 27 ff.); 7, 8 ff. (8. 54 ff.); 8, 14 (S. 66); 9, 8 ff. (S. 72); Burger, Realens. f. prot. Theol. u. Kirche<sup>6</sup> XVII S. 418; Hrab. Maurus, De cons. nupt. Migne ser. lat. CX p. 1097 c, 1039 c; Disterich, Fleckais. JJ. Suppl. XVI p. 755; Abraxas 70, 165; Maury, Magie p. 39; Wessely, Ephes. gramm. 6.

<sup>2</sup> Journ. of the Royal Asiatic Society 1896 p. 149 ff. (bes. p. 168f.).

\* Strabo XVI 39 p. 763. 4 Plin. n. h. XXX 9.

<sup>b</sup> Reitsenstein, Poimandres 182.

• Euseb. praep. ev. IX 27 p. 432 a (I p. 499, 7 ff. Dind.), vgl. Alexander Polyhist. frg. 14, FHG III 221 Muller.

<sup>7</sup> Reitzenstein, Poimandres S. 272, Beigabe 2 aus Cod. Ambros. E 16 sup.

\* Vgl. A. Erman, Äg. Beligion S. 928f.

\* Wünsch, Seth. Verfl. S. 114.

wir ihn auch im Griffith-Thompson pap. verso col. XII p. 185 (6), wo bei einem Liebeszauber exemplifiziert wird am longing which the god, the son of Sopd (?) felt for Moses going to the hill of Ninaretos (7) to offer water into his god, his lord his Yaho Sabaho.

Als Prophet tritt er auf im pap. Lond. 46, 108 K. 110 W., wo der Magier seinen Worten besonderen Nachdruck verleiht, indem er dem  $\Im$ eòs àxéqalos sagt: Eyú elui Movoñs à προφήτης σου, ų παρέδωχας τὰ μυστήριά σου τὰ συντελούμενα ἰσ(τ)ραήλ... σύ ἔδειξας ὑγρὸν<sup>1</sup> καὶ ξηρὸν<sup>2</sup> καὶ πῶσιν τροφήν<sup>8</sup>. Unter den φιλόσοφοι τῆς  $\Im$ elas ἐπιστήμης καὶ τέχνης steht er neben Demokrit und Pibeches im alchemistischen Manuskript der Bibl. St. Marci Fol. 7 bei Berthelot-Ruelle, Les alchemistes grecs, Introd. p. 110 f.<sup>4</sup>.

Von der Zauberliteratur, die er verfaßt haben sollte, wird uns noch genannt: Moràs  $\tilde{\eta}$  dydón Mwüdkus  $\pi \epsilon \varrho$  toū dróµatos toū áylov<sup>5</sup>; Mwüdījs kr tīj Kleidl wird zitiert<sup>6</sup>, ebenso eine  $\beta l \beta l o s$  årdxquqos von ihm<sup>7</sup>.

Ferner kennt der pap. Lugd. II eine  $Aqxayye\lambda x \eta$  des Moses<sup>8</sup>, deren Geschwister der  $\tilde{\nu}\mu vos$   $dqxayye\lambda x \delta s$  gegen Verzauberung, und die  $\beta l \beta \lambda os$   $dqxayye\lambda x \eta$  sind, die uns der cod. Paris. graec. 2316 nennt<sup>9</sup>. Die  $d\pi \delta x q v q os$   $\Sigma \epsilon \lambda a v la x \eta^{10}$ , der Nóµos, der  $\delta \beta q a i \sigma t$  abgefaßt ist<sup>11</sup> und das  $\delta l d \delta \eta \mu a$ <sup>12</sup> gehören in die gleiche Reihe, ja das Altertum hat sogar ein zehntes Buch Mosis gekannt<sup>13</sup>, während sich der Zauberer von heutzutage mit den geheimen Kräften des 6. und 7. behelfen muß<sup>14</sup>.

<sup>1</sup> Exod. 17, 2. <sup>9</sup> Exod. 14, 16. <sup>9</sup> Exod. 16, 4ff., 12ff. <sup>4</sup> Vgl. ebenda p. 175 Moise, Sur la diplosis de l'or, und die Indices; Introduct. p. 278; Traduct. 456; Texte p. 464.

<sup>5</sup> Pap. Lugd. II 169, 4; 169, 11. Namenzauber ist das ganze Sword, und noch die Pneumatol. occulta (Horst, Zauberb. I 108) sagt, heilige Namen seien "eben dasjenige, welches die Heiligste Cabbala, und das reine Rabbinische Schemhamphoras in sich fasset, durch welche beyde Moses nebst andern Propheten alle der Vernunft unbegreifliche Dinge ausgeübt haben".

<sup>6</sup> Pap. Lugd. II 171, 5; 173, 14. <sup>7</sup> Lugd. II 193, 17. <sup>8</sup> 202, 31.

\* Reitzenstein, Poimandres S. 292 ff., 293, 1; 186, 56 und Beigabe III.

<sup>10</sup> Pap. Lugd. II 205, 3; von Hermes Agathodämon gab es ein *liber lunae*: Reitzenstein, Poim. 190, 2, aus Cod. Basil. F II 15 fol. 31 u. Paris. lat. 7440 fol. 18. <sup>11</sup> Pap. Lugd. II 203, 3.

<sup>18</sup> Pap. Lond. 121, 619 K. 685 W. <sup>18</sup> Lugd. II 206, 18.

<sup>14</sup> Horst, Zauberbibl: I S. 373 teilt mit, daß am 28. III. 1797 laut

•

٩,

# Kap. 90 S. 100, 11 Helm:

J[oh]annes.

Das überlieferte iohs mit Kompendium kann nichts anderes sein als Johannes. Aber es ist so gut wie sicher, daß hier erst ein Schreiber den bekannteren Namen für den weniger geläufigen gesetzt hat. Das ist darum so wahrscheinlich, weil sich einmal ganz mechanisch leicht statt Jannes ein Joannes. Johannes schreiben ließ, und dann, weil sich für beide Johannes der Evangelien Anknüpfungspunkte finden ließen, die sie als Magier erscheinen lassen konnten. Beim Täufer kann man so etwas herauslesen aus den Worten des Zacharias: "Und du, Kind, wirst ein Prophet des Allerhöchsten genannt werden"<sup>1</sup>; auch das Fasten<sup>2</sup> und das zurückgezogene Leben<sup>8</sup> des Bußpredigers hätte auf ähnliche Gedanken führen können. Beim Jünger Johannes. von dem es hieß, er werde nicht sterben<sup>4</sup>, der Gift trinken konnte, ohne daß es ihm schadete<sup>5</sup>, mag besonders die Mystik der Apokalypse dazu beigetragen haben<sup>6</sup>. Allein wahrscheinlicher ist es doch, daß eine Verschreibung rein mechanisch eintrat.

Der Zauberer Jannes ist der eine von denen, die dem Moses gegenübertraten <sup>7</sup>, darum auch sein Konkurrent im Gründen einer Zauberschule<sup>8</sup> und auch sonst als Zauberer nicht unbekannt<sup>9</sup>, ohne daß aber die Papyri etwas von ihm zu sagen wüßten.

einer Anzeige im "Allgem. literarischen Anzeiger" ein Exemplar des 6. u. 7. Buch Mosis für 10 Rthlr. zu haben war, heute kostet es 7,50 M. (6. u. 7. Buch Moses oder magisch-sympathetischer Hausschatz, Philadelphia, ohne Jahr). Eigentlich Magisches steht wenig darin, meist mehr oder minder harmlose Hausmittel für alles Mögliche. Vgl. Wuttke-Meyer<sup>3</sup> 190 Anm.; A. Hellwig, Zeitschr. f. österr. Volksk. XII (1906) S. 75 ff.

<sup>1</sup> Luc. I 76. <sup>2</sup> Luc. I 15; Marc. I 6. <sup>3</sup> Luc. III 2.

<sup>4</sup> Joh. XXI 19ff. <sup>5</sup> Acta Apost. apocr. II 156, 9ff.

<sup>6</sup> In den Indices der Codd. astrol. erscheinen mehrfach Johannes; aber die werden wohl noch weniger für eine bewußte Textänderung in Betracht kommen als die beiden Namensvettern in den Evangelien.

<sup>7</sup> Pauli ep. II ad Timotheum III 8, 8. 419 ed. Tischendorf-Gebhardt; Clemens Alex. b. Euseb. praep. ev. IX 8 p. 411 d (I 477, 18 D.).

<sup>8</sup> Plin. n. h. XXX 2.

• Passio Petri et Pauli, Acta Apost. apocr. I 148, 149; Ps. Cypriani confessio 12; Pauly, Realenz. IV 1382; Dieterich a. a. O. S. 756.

Kap. 90, S. 100, 11 Helm.

Apollobex.

Auf die von Helm in den Text gesetzte Namensform führt die Überlieferung im Cod. Mediceus F apollo hec. Daß es derselbe Mann ist wie der von Plin. n. h. XXX 9 genannte Apollobeches, unterliegt wohl keinem Zweifel. Hier steht uns wenigstens ein Zeugnis der Papyri zur Verfügung, pap. Lugd. I. IV 3, 15. Sonst sind zu vergleichen Berthelot-Ruelle, Les alch. grecs, Introduction 9; Dieterich, Fleckeis. JJ. Suppl. XVI p. 753; Pauly, Realenz. IV 1383; Rieß bei Pauly-Wissowa I 2847; Weidlich, Sympathie u. Antipathie S. 27; Wessely, Ephes. gramm. S. 6.

Über Pibeches, den Rieß mit Apollobex zusammenstellt, siehe Dieterich, a. a. O. p. 756, Abraxas 138; Berthelot-Ruelle, Introd, 11, Traduction 456, Texte 464.

Kap. 90, S. 100, 11 Helm.

Dardanus.

Des Apuleius *ipse Dardanus* "gar Dardanus" läßt vermuten, daß jener Magier keiner von den kleinen war; der Pariser Papyrus hat von v. 1716 an eine Zauberhandlung unter dem Titel *floog Aaqdávov* erhalten. Die Erwähnungen sonst in der Literatur (Plin. n. h. XXX 9; Columella de r. r. X 358; Tertull. de an. 57; Clem. Alex. Protr. II 13 p. 12, 7 ed. Stählin) siehe bei Dieterich a. a. O. p. 754; Dilthey, Rh. Mus. XXVII p. 386 ff.; Pauly, Realenz. IV 1383; Weidlich, Sympathie S. 27; Wellmann b. Pauly-Wissowa, IV 2 S. 2180, Dardanus 11; Wessely, Bericht üb. Pap., Wiener Studien VIII 189.

Kap. 90, S. 100, 12 Helm:

Zoroastres.

Auch ihn nennen die Papyri nur einmal als Zweodorens  $\delta$ Iléeons<sup>1</sup>; mehr wissen die astrologischen Traktate von ihm zu erzählen<sup>2</sup>; auch ein Buch über Edelsteine trag seinen Namen<sup>3</sup>, ebenso Zaubertraktate, wie sie Severus verbrennen

<sup>1</sup> Lugd. II 202, 29.

<sup>a</sup> Codd. astr. I App. 81, 4; II Cod. Ven. VII fol. 181, App. p. 492, 27; IV p. 65; 77; Index p. 188; V 1 p. 68. <sup>a</sup> Weidlich, Symp. 44.

lieš<sup>1</sup>. Von antiken Schriftstellern sind zu nennen: Lukian Nekyom. 6; Plut. Is. u. Os. c. 46; De def. orac. 415 A; Arnob. adv. nat. I 52; Euseb. praep. ev. I p. 42a (I 52, 3 Dind.); V 184 b (I 215, 22 D.); X 484 d (I 560, 32 D.); Hippol. refut. V 14; Suid. s. v.  $\mu d\gamma o\iota$ . Von modernen: Fr. Cumont, Les religions orientales p. 233, 321; Dieterich a. a. O. p. 755; Berthelot, Origines de l'alchimie, Journ. des savants 1884 p. 526; Berthelot-Ruelle, Introd. 11, 17, 284, Texte 462, Traduct. 458; Bernhardy zu Suidas s. v.; Hildebrand zu Apul. flor. II 56; Maury, Magie 34, 60 ff.; Pauly IV 1368 ff.; Pauly-Wissowa VI 2, 2893; Weidlich, Symp. S. 44d; Wessely, Eph. gr. S. 4. — Über den historischen Zoroaster: Chr. Bartholomae, Gathas d. Avesta 1905 S. 130; W. Jackson in den Orient. Studien f. Nöldeke II 1031 ff.

Kap. 90 S. 100, 12 Helm:

## Ostanes.

Ostanes ist Name so ziemlich für alles Magische, das noch keinen hat und möglichst viel Autorität heucheln soll. Der historische Ostanes kommt wohl schon bei Herodot vor<sup>2</sup> und gehört dann in die Zeit des Xerxes<sup>8</sup>, er soll aber auch zu Memphis Lehrer des Demokrit gewesen sein<sup>4</sup> und der Königin Kleopatra gute Ratschläge erteilt haben<sup>5</sup>; Suidas scheint sogar ein Geschlecht oder eine "Firma" <sup>3</sup>Oordvau zu kennen<sup>6</sup>. Von Christen kennen ihn Minucius Felix XXVI 11; Cyprian, *Quod idola dii non sunt* c. 6 (I 24, 2 Hartel); Eusebius praep. ev. I 10 p. 42b (I 52, 11 D.); V 14 p. 202 c (I 234, 4 D.)<sup>7</sup>; Hippol. refut. V 14.

Die Papyri nennen ihn an zwei Stellen: pap. Par. 2006 *βασιλεί 'Οστάνη Πίτυς χαίφειν*<sup>8</sup> und Lugd. I. IV 16 κατ' 'Οστάνην; einen apokryphen Brief über seine *legà τέχνη* gab aus einem

<sup>1</sup> Severi vita Antiocheni, Codd. astr. II App. p. 79.

<sup>2</sup> VII 40, angefochten vom Dieterich.

<sup>8</sup> Plin. XXX 8, 11; Diog. Laert. Proem. 2.

<sup>4</sup> Berthelot-Ruelle, Texte II. III p. 57, 8 ff.; VI 1 p. 396; Maury, Magie 60 ff. <sup>6</sup> Berthelot-Ruelle Texte IV. XX 292.

8. v. Oorávys.

<sup>7</sup> Dasu Maaß, Tageagötter 245 ff.; Reitzenstein, Poimandres p. 108; Bousset, Gött. gel. Ans. 1905, 700.

\* Vgl. Wessely, Denkschr. 1888 S. 71.

Wiener Codex Wessely<sup>1</sup> heraus. Sie besteht darin, ein Zauberwasser herzustellen, das Lebende tot, Tote lebendig macht, Blei das Aussehen von Gold verleiht und Ähnlichem<sup>2</sup>. Die vita Severi<sup>2</sup> kennt auch ihn als Verfasser von Schriften über Liebeszauber.

Sonstige Literatur: Berthelot, Origines de l'alchimie a. a. O. p. 525 f.; Berthelot-Ruelle, Introd. 175, 24; 187, 15; 280, Trad. 456, Texte 464; Dieterich a. a. O. p. 751; Dilthey, Rh. Mus. XXVII 386 f.; Fabricius, Biblioth. graeca I cap. XIV p. 106 ff.; Freudenthal, Rh. Mus. XXXV 418; Heim, Incantamenta p. 489; Kopp, Pal. crit. III p. 296, IV p. 135; Oehler zu Tertull. de an. 57 (II 645); Pauly, Realenz. IV 1376, 1383, 1393; Reitzenstein, Arch. f. Relw. VIII S. 182; Poimandres 168, 363 (zu S. 107); Weidlich, Symp. 26, 27.

Wir schließen hier ein paar Bemerkungen an über Magier, die an anderen Stellen unserer Rede von Apuleius genannt werden. Zunächst

Kap. 27 S. 31, 19:

Democritus.

Demokrit, der nach Petrons Worten <sup>4</sup> herbarum omnium sucos expressit, et ne lapidum virgultorumque vis lateret, aetatem inter experimenta consumpsit, von dem die Spätzeit Selbstzeugnisse zu kennen meinte über seine weiten Reisen <sup>5</sup>, mußte natürlich in den Geruch kommen, als habe er von jenen Reisen Geheimwissen mitgebracht, von seinen Erkenntnissen in der Natur geheimen Nutzen gezogen. So ist er unter die Astrologen gegangen, er hat späteren Geschlechtern seine gesammelten Werke in 14 Büchern hinterlassen <sup>6</sup>, und ein hierher gehöriges Stück, die  $\Delta \eta \mu ox \varrho tov \sigma \sigma a I \varrho a$ , über astrologisches Bestimmen von Leben und Tod, ist auch in die Zauberpapyri gekommen <sup>7</sup>. Mit der astrologischen Weissagung hängt die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ephes. gr. 4. <sup>2</sup> Reitzenstein, Poim., Zusatz zu S. 107, S. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Codd. astr. II App. 79; Fr. Cumont, Les rel. orientales 233, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sat. 88 p. 59, 14 Bücheler.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Euseb. praep. ev. X 4 p. 472 ab (I 544, 18 ff. D.) 482 b (I 557, 22).

<sup>•</sup> Verzeichnis des Arabers Masala, Codd. astrol. I App. p. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pap. Lugd. L XI 1; vgl. Diels, Vorsokratiker \* I 439 ff.

Divination überhaupt zusammen, und so brauchen wir uns nicht zu wundern, wenn der Abderite auch für eine besondere Methode des dreioairniór verantwortlich gemacht wird, deren Erfindung er mit Pythagoras teilt<sup>1</sup>. Besonders bekannt waren aber seine Leistungen auf dem Gebiete der Erforschung von Sympathie und Antipathie, von denen schon Vitruy<sup>2</sup> weiß, und aus denen eine Probe bei Plinius n. h. XXVIII 7 steht. wo wir belehrt werden, daß zu vielen Dingen nütze sei ein Schädelknochen, aber wegen der Wirkung müsse man sich merken, daß oft ein Knochen aus dem Schädel eines Feindes. oft einer von einem guten Freunde angewandt werden müsse, ie nach Art des Falles<sup>8</sup>. Wenn Reitzenstein<sup>4</sup> recht hat. so hat schon in der Antike diese Art von Wissenschaft des Demokrit Kritik herausgefordert, die Anµoxolzov πalyna des pap. Lond. 121, 167 K.W. wären ein Teil einer solchen Gegenschrift<sup>5</sup>.

Kap. 27 S. 31, 24 Helm:

Orpheus.

2531

Ihn nennen die Papyri als Vermittler geheimnisvoller Kräfte<sup>6</sup>, aber sie wissen auch schon, daß der Titel  $Og\phi\epsilon\omega_S$  nichts ganz Sicheres bietet, mit anderen Worten, sie kennen schon Corpora verschiedener Herkunft unter diesem Namen, wie wir auch. Nur so erklärt es sich, wenn ein  $Og\phi\iota\alpha x \partial_S \lambda \delta\gamma \sigma_S$  zitiert wird<sup>7</sup>, oder Erotylos  $\epsilon\nu\tau\sigma i_S Og\phi\mu x\sigma i_S$  eine Mitteilung macht<sup>8</sup>. Astrologie<sup>9</sup>

<sup>8</sup> Vgl, Plin. XXIV 156, 160; XXV 13; Solin p. 50, 5ff. Mommsen.

• 'O Geolóyos 'Oppeirs παρέδωχεν pap. Lugd. II 202, 5.

<sup>7</sup> Pap. Lond. 121, 451 K. 459 W.; vgl. Eur. Cycl. 646 ff. Murray; Alcestis 967 M.; Audollent, Def. tab. p. LXIX.

• Pap. Lugd. II 202, 16; vgl. Jowett-Campbell, Rep. of Plato III 71 zu Pol. II 364 E.

<sup>9</sup> Maury, Magie et astrol. p. 64; Codd. astrol. I p. 4; II App. p. 198, 24;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pap. Lond. 121, 795 K. 862 W.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Procem. IX § 14; vgl. Weidlich, Sympath. S. 13ff., 26-35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hellen. Wundererz. 39, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. sonst noch über ihn: Berthelot, Origines de l'alchimie p. 519 ff.; Berthelot-Ruelle, Introd. 92, 275, Trad. 454, Texte 462; Dieterich, a. a. O. p. 752; Heim, Incant. 77, 121; Pauly, Realenz. IV 1376, 1396; Wellmann bei Pauly-Wissowa V 1, 135 ff. (Demokr. 6); Wessely, Ephes. gr. S. 5.

und Alchemie<sup>1</sup> hat der alte Orpheus natürlich auch getrieben, er war nicht umsonst in Ägypten<sup>2</sup> und im Hades drunten<sup>3</sup>, und daß er geheimes Wissen hatte, mochte der Magier schon daraus schließen, daß der abgerissene Kopf des Sängers einst noch lange geweissagt hatte<sup>4</sup>.

# Kap. 27 S. 31, 24 Helm: Puthagoras.

Er kommt in den Papyri nur einmal vor und zwar neben Demokrit im Titel eines *drsspaurmtór*<sup>5</sup>. Auch sonst wird er mit der Divination in Verbindung gebracht, er soll die Vogelsprache verstanden haben <sup>6</sup> und wird auch in der astrologischen Weissagung viel genannt<sup>7</sup>. Auch bei ihm waren das Früchte weiter Reisen <sup>8</sup>, auf denen er auch mit den Lehren des Moses soll bekannt geworden sein<sup>9</sup>, Zoroaster heißt sein Lehrer <sup>10</sup>. Im Hades war er ebenfalls<sup>11</sup>. Schon zur Zeit des Cicero ist "Pythagoreer" ein Titel, hinter dem sich allerlei lichtscheues Treiben birgt<sup>13</sup>, für die Späteren ist er dann völlig zum Zauberer geworden <sup>18</sup>.

Kap. 91 S. 100, 16 ff. Helm:

doceam rursus haec et multo plura alia nomina in bibliothecis publicis apud clarissimos scriptores me legisse?

III p. 5 cod. Med. V, p. 17 cod. Med. XXIV, p. 19 cod. Med. XXXI; IV p. 35, 198 ff.; V, 1 p. 68, ind, 249.

<sup>1</sup> Berthelot-Ruelle, Introd. 17, Texte 464, Trad. 456.

<sup>8</sup> Harrison, Proleg. to the Study of greek Rel. p. 455; Wiedemann, Herod. II. Buch S. 338, 461. <sup>8</sup> G. Ettig, Acheruntica p. 286.

<sup>4</sup> Harrison 466f.; Furtwängler, Ant. Gemmen III 248ff.; vgl. sonst noch Dieterich, Suppl. XVI 754; Abraxas 6, 126ff., 165, 2; Pauly IV 1392, V 992ff. bes. 1002; Wessely, Eph. gr. 4.

<sup>5</sup> Lond. 121, 795 K. 862 W.; oben S. 258.

<sup>6</sup> Amm. Marc. XXVI 16 (Bouché-Leclercq, Hist. de la divination dans l'ant. I 135).

<sup>7</sup> Codd. astr. I p. 61, App. 128; IV p. 15, 81, 40, 41, 58, 75, ind. 188; V, 1 p. 1; VI 2, 33.

• Wiedemann a. a. O. 339, 461; Beitzenstein, Poimandres 175.

\* Euseb. praep. ev. IX 6 p. 411 a (I 476, 29 D.).

<sup>10</sup> Zeller, Philesoph. d. Griechen 1<sup>8</sup> S. 300, 4; 301, 5.

<sup>11</sup> Ettig 288. <sup>18</sup> In Vatin. VI 14.

<sup>18</sup> Hippol. refut. I 2; Reitzenstein, Hellen. Wundererz. 88, 2; Berthelot-

Wenn Apuleius über Zauberer sich in bibliothecis publicis unterrichtet hat, so braucht das nicht so gedeutet zu werden. daß dort im zweiten Jahrhundert etwa Zauberbücher vorhanden gewesen seien. War man doch schon im dritten Jahrhundert vor Christo so vorsichtig, selbst die privaten artes sacrificandi, die libri vaticinii und precationes unter geistliche Zensur zu stellen 1. und später war man sogar mit dem Vorgehen gegen Zauberbücher im Privatbesitz recht scharf<sup>2</sup>. Man muß vielmehr bedenken, wie viel derart einer allein aus Plinius herausholen konnte: auch die Schriftsteller, die Apuleius oben<sup>8</sup> genannt hat, wird die Stadtbibliothek von Oea oder Sabrata besessen haben. Sie sind aber alle ganz unschuldig, nur beim clarissimus scriptor Orpheus sind wir heute etwas skeptisch, denn was uns unter seinem Namen erhalten ist, ist zweifellos Zauberliteratur, und was zu Apuleius' Zeiten darunter ging, war sicher auch nichts anderes<sup>4</sup>. Aber die Strafjustiz ging auf schlimmere Dinge, als sie schließlich aus den Hymnen und den Steinbüchern gefolgert und gelernt werden konnten.

Kap. 91 S. 100, 18 ff. Helm:

255]

aliud esse notitiam nominum, aliud artis eiusdem communionem.

Der Ausdruck communio zeigt, daß die ars, auf die er sich bezieht, eine zunftmäßig abgeschlossene ist. Wir haben schon früher gesehen<sup>5</sup>, daß für die populäre Vorstellung die communio loquendi cum dis das Charakteristikum der Magie gemacht hat. Jene Zunft ist aber nichts anderes als eine Mysteriengenossenschaft; der communio artis entspricht der xourwodg zür àrzogénzwr<sup>6</sup>, und an der Spitze des Ganzen steht

<sup>1</sup> Liv. XXV 1, 6ff.

• Herodian IV 12, 4.

Ruelle, Introd. 11, 281, Trad. 457; Pauly IV 1376, 1387, 1397; Bohde, Psyche<sup>a</sup> II 405f.; Wünsch, Ant. Zauberger. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta Apost. 19, 19; Paulus sent. ad fil. V 23, 17; Amm. Marc. XXIX 1, 41; ib. 2, 4; Cod. Theodos. XVI, 84 § 1; Mommsen, Strafrecht 641, 643.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kap. 30 S. 35, 23; auch Hermipp von Samos hat über Magie geschrieben: Plin. n. h. XXX 4; Susemihl, Gesch. d. Litt. d Alexandrs. I 493, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Analog ist, wenn die alexandrinische Bibliothek die Schriften des "Zoroaster" besitzt: Susemihl a. a. O. I 493, 11. <sup>5</sup> S. 44 f.

als Schutzgott Hermes, der Zaubermächtige, zu dessen Geschäft aber auch das  $\pi ouir degunionag^1$  gehört. Auch davon ist oben schon die Rede gewesen<sup>2</sup>.

Der Magier kann zu dem Gotte sprechen<sup>3</sup>: ἐδωφήσω τὴν τοῦ μεγίστου δν(όματός) σου γνῶσιν, ἦν xaì τηφήσω ἁγνῶς μηδενὶ μεταδιδ.νός<sup>4</sup>, εἰ μὴ τοῖς σοῖς συνμύσταις εἰς τὰς σὰς ἱερὰς τελετάς<sup>5</sup>. So nennt denn auch der Kommentar des Servius zu Verg. ecl. VIII 78 die Amaryllis, die bei der Zauberhandlung gegen Daphnis Handreichungen tut, συμμύστη.

Kap. 97 S. 107, 12 Helm:

nescio quos Chaldaeos consuluerat, quo lucro filiam collocaret.

Die Chaldaeer gelten als die ersten Menschen, die die tégn µa3nµatum, die Sternkunde und Sterndeutung geübt

<sup>1</sup> Append. Codd. astrol. IV p. 105, 33/4.

\* 8, 40 ff., \* Pap. Lugd. I. III 19.

<sup>4</sup> Vgl. pap. Par. 853, 256.

 τελετή heißt die Theurgie bei Augustin de c. d. X 9; τελούμενοι die Magier bei Psellos, περί δνεργ. δαιμ. p. 6, 21 Boiss.

• Außer den oben S. 185 angeführten Stellen.

<sup>7</sup> Bezeichnend ist auch, daß einer, der unter dem dringenden Verdacht steht, geheimen Zauber zu treiben, sich herauszureden sucht, indem er sich "Pythagoreer" nennt. Er setzt einen Geheimbund für den anderen. Siehe 8. 254 aus Cicero in Vatinium.

<sup>a</sup> Der Hieb sitzt natürlich nur, wenn µvoraywyia offisieller Titel war.

haben und sie auf die Perser vererbten<sup>1</sup>. Beide werden daher in den astrologischen Traktaten der Spätzeit häufig als Autoritäten genannt<sup>2</sup>. Der Name des Volkes wurde dann von jenen übernommen, die Wahrsagerei gewerbsmäßig betrieben<sup>3</sup>. Sie waren im römischen Reiche nicht eben gern gesehen, der Staat ging mit Ausweisungen und Härterem gegen sie vor, ohne sie aber ausrotten zu können<sup>4</sup>. Auch im Volk hielt man nicht viel von ihrer Kunst<sup>5</sup>, was aber natürlich nicht hinderte, daß man bis in die höchsten Kreise hinauf ihre Hilfe immer wieder in Anspruch nahm, auch gerade auf dem von Apuleius bezeichneten Gebiete, wofür Plutarchs "Ehestandsbüchlein" den Beweis liefert<sup>6</sup>. Ja ein Kaiser wie Heliogabal hat offiziell ihre Hilfe angerufen und von ihnen die Markomannen feierlich beschwören und "binden" lassen<sup>7</sup>.

<sup>1</sup> Στέφανος guλόσοφος περί της μαθηματικής τέχνης, Codd. astrol. II Append. 182, 25 ff. stellt die Reihe auf: Seth, Chaldžer, Perser, Griechen, Ägypter, Römer.

<sup>8</sup> Vgl. die Indices des Catalogus Codd. astrol. s. v. Persae, Chaldaei; Bouché-Leclercq, Hist. de la div. dans l'ant. I 208 ff.; Fr. Cumont, Les religions orient. p. 207, 226 f.; A. Maury, Magie et Astrologie, chap. II p. 23 ff., 34 ff.

<sup>3</sup> Baumstark bei Pauly-Wissowa III 2 s. v. Chaldaei, bes. von Sp. 2055 an; O. Gruppe, Griech. Myth. u. Relgesch. II 1594, 3; Marquardt-Wissowa, Röm. Staatsverwaltung III <sup>2</sup> S. 92 ff.; Tiele, Compend. d. Religionsgesch.<sup>9</sup> S. 99; Wissowa, Rel. u. Kultus d. Römer S. 58, 3; siehe auch Wiedemann, Herod. II. Buch S. 343.

<sup>4</sup> Mommsen, Böm. Strafrecht 862; Fr. Cumont, Les religions orientales 231, 321; Bouché-Leclercq a. a. O. IV 253, 325 ff.; Tac. ann. II 32, XII 22.

<sup>6</sup> Cato de agric. V 4; Cic. de divin. I 28; Seneca Apocol. 3 p. 228, 9 in Büchelers Petron; Apul. Met. II 12/3 p. 34f. Helm; dazu O. Crusius, Philol. XXXXVII (1889) S. 448; CIL VI 27140; Bücheler, Carm. epigr. 1163; Cumont, Les rel. orient. 202, 312.

<sup>e</sup> Praec. coni. 48 p. 145 C (I 355, 25 Bern.).

<sup>7</sup> Lamprid. Heliog. 9. Noch in den von Pradel, Relgesch. Vers. u. Vorarb. III herausgegebenen christl. Beschwörungen spielen die *zakdaix*õs gesprochenen Zauberworte eine Rolle: S. 281, 6.

331

2571

5

ř

S

÷

5

ż

1

ť

2

ſ

İ

332

# Rückblick

Meine Darlegungen werden gezeigt haben, daß in des Appleins Verteidigung sehr Vieles steckt, was für die Kenntnis des Zaubers nicht unwichtig ist, teils Neues bringend, teils Bekanntes bestätigend. An manchen Stellen, etwa bei Abhandlung der Fische und ihrer magischen Verwendung, sieht man deutlich, wie Apuleius darauf ausgeht, möglichst viel in seine Rede hineinzuarbeiten, bei anderen Punkten der Anklage (sudariolum, nächtliche Opfer, sigillum magicum) bringt er fast gar nichts und drückt sich auffällig um den Kern der Sache herum. Bei dem letzten Angriff (Liebeszauber gegen Pudentilla) ist das Übergehen des Zaubers in der Verteidigung sehr wohl dadurch begründet, daß Apuleius hier mit einem Urkundenbeweis der Klage alle Stützen entziehen kann: er braucht auf das Einzelne nicht einzugehen und tut es nicht, um den Erfolg des letzten völlig geglückten Beweises nicht durch langatmige Erörterungen abzuschwächen. Unter dem Kindruck dieser nachweislichen Fälschung und Verdrehung soll die ganze Anklage unter diesem Gesichtswinkel betrachtet werden. Gerade darum aber müssen wir am Schluß unserer Betrachtung fragen, ob jene Beurteilung des ganzen Handels, die den Hörern und Lesern am Schlusse der Rede suggeriert wird, auch tatsächlich berechtigt ist, oder ob der lückenlose Beweis nur darum wirkungsvoll am Schluß steht, weil an andern Stellen Lücken zu verdecken waren. Ein reus criminis capitalis hilft sich eben, so gut er kann; wir dürfen nicht von

2591

vornherein den Appleius eines solchen Apswegs moralisch für unfähig halten.

Es ist in den Übersichten des Tatbestandes, die ich den einzelnen Abschnitten vorausschickte, und in der Ausführung selbst darauf hingewiesen worden, daß die Deutung, die Apuleius hie und da den unbestrittenen Tatsachen gibt. nicht die einzig mögliche ist, ja, daß sogar manchmal die Deutung der Ankläger eine ebensogut mögliche Lösung darstellt.

Der Beweis, daß Fische überhaupt in der Magie nichts verloren hätten, ist mißglückt, außerdem sagt aber Apuleins nur, daß er Fische zu medizinischen Zwecken brauche: daß er nicht auch einmal zu anderm, der Menschheit weniger nützlichem Behufe Fische gebraucht, beweist er nicht. Für den Inhalt des sudariolum verschanzt er sich hinter die Bedensart von seiner Würde und Pflicht als Myste, die anch nichts widerlegt. Daß keine nächtlichen Opfer bei Crassus stattgefunden hätten, wird mit keiner Silbe gesagt, ebensowenig beweist die Tatsache, daß jenes sigillum ein Merkur ist, gegen seine magische Verwendung.

Berechtigen uns diese Tatsachen nun zu dem Schlusse. daß Apuleius es nur seiner flinken Zunge, nicht auch seiner Unschuld zu danken hat, wenn er freigesprochen wurde?

Diese Frage mit Ja zu beantworten könnte uns vor allen Dingen jenes seltsame Übereinstimmen von Tatbestand und magischen Vorschriften nahe legen, das wir früher bei Gelegenheit der Besprechung des Mercuriolus beobachtet haben. Allein gerade bei diesem Punkte sprechen wieder andere Momente gegen eine solche Entscheidung. Wenn die Gegner derartige magische Vorschriften gekannt hätten: hätten sie dann den Merkur als Skelett bezeichnet und das so wichtige Ebenholz ganz aus ihrer Aussage gelassen und das farblose "kostbare Holz" dafür eingesetzt? Wenn aber nicht, wer gibt uns dann das Recht, klüger sein zu wollen als sie? Man kann die Übereinstimmung als bemerkenswert notieren, aber auch nichts weiter.

Mit den übrigen Unklarheiten in des Apuleius Verteidigung steht es ähnlich. Wir können ebensowenig mit Bestimmtheit sagen, Apuleius habe jene Zauberhandlungen im fremden 22\*

Hause vorgenommen, als wir behaupten können, der Redner habe sicher mit seinem Verdacht gegen die Ehrlichkeit des Crassus recht. Daß er außer diesem Verdacht nichts Rechtes vorzubringen weiß, beeinflußt unser Urteil nach der einen Seite, der Umstand, daß die Gegner — wie der Brief der Pudentilla und seine Verwendung zeigt — wohl der Fälschung fähig waren, beeinflußt es nach der entgegengesetzten Richtung.

Auch der Appell an die Bakchosmysten kann eine bloße Finte sein, jedenfalls, sobald er darauf verweist, darf er nicht weiterreden, weil ein religiöses Verbot ihn hindert, und die Ankläger können den Gegenbeweis nicht antreten, weil sie den Inhalt des Tuches nicht kennen. Damit ist das *favere linguis* auch für uns Gebot.

Und wenn wir bei der Frage über die Verwendung der Fische dem Apuleius ein paar Entgleisungen nachweisen können, so folgt daraus für die Entscheidung, ob wir ihn als Verbrecher ansehen dürfen, wieder rein gar nichts. Für sie kommt nur in Betracht, ob seine Erklärung unwahrscheinlicher ist als die der Gegner: sie ist es nicht, nur ist sie eben genau so unbewiesen wie die Behauptung der Gegner.

Wir müssen dem Redner recht geben: es ist in diesen Dingen die Anklage leichter als der Beweis der Schuld, aber auch als der Beweis der Unschuld. Es dürfte schwer sein, die Punkte, wo tatsächlich Lücken im Nachweis des Apuleius sind, so zu beweisen, daß der Gegner und die Kritik an keiner Stelle mit einem: "ja; aber . . ." einsetzen könnte. Wo ein Urkundenbeweis möglich war, hat ihn Apuleius siegreich angetreten, ohne Sophistik; wenn an andern Stellen die Sophistik Platz greift, so kann das ebensowohl daher kommen, daß sich der Redner gern in spitzfindiger Diktion hört, als daher, daß er die Sophistik als letztes Zufluchtsmittel bitter nötig hat.

Mit dieser Leugnung der Möglichkeit, dem Apuleius eine Verschuldung zuzuschreiben, soll natürlich nicht gesagt sein, daß sein Wissen in Magie sich auf die *notitia nominum* und die Kenntnis der Stellen bei den *auctores clarissimi* beschränkt hätte; die Metamorphosen beweisen deutlich genug, daß er wußte, was Liebeszauber war, und Gepflogenheiten der Zaube-

rinnen kannte, die er weder in der Dichtung des Theokrit noch in der Nachahmung des Vergil finden konnte. Auch was er über die pueri und ihre Verwendung bei der Divination sagt, ist wohl kaum alles aus Varro auswendig gelernt. Aber das reicht nicht hin. für sein Verhältnis zur aktiven Magie. wenn man so sagen darf, irgend etwas Genaues festzustellen: Horaz. Canidias grimmiger Gegner, hat auch in den πράξεις Bescheid gewußt, ohne daß ihn bis jetzt jemand zum Magier gemacht hätte, und wenn Sophokles und Aristomenes ganze Zauberszenen auf die Bühne bringen konnten, ohne daß wir von einem Verdacht wüßten, der darum auf sie gefallen wäre, so dürfen wir gegen Apuleius auch kein hochnotpeinliches Verfahren einleiten und jedes seiner Worte auf die Goldwage legen. Wer ihm gar nicht wohlwill, mag ihn aus "Mangel an Beweisen" freigesprochen sein lassen: das ist das äußerste, meines Erachtens wenigstens.

Ein Gewinn ergibt sich aus der Betrachtung der Rede sicherlich: sie zeigt einmal, rein philologisch betrachtet, den Wert der Heranziehung der Zaubertexte zur Schriftstellererklärung, und dann liefert sie uns ein hübsches Kulturbildchen einer römischen Provinzstadt des zweiten Jahrhunderts, zeigt uns, was man damals alles für möglich hielt und ernsthaft vor Gericht erörterte, obschon der Götterglaube überall ins Wanken kam und der "Gebildete" schon längst nur mehr eine philosophische Überzeugung, keine Religion mehr hatte, und läßt uns so die vielbeschriebene "Finsternis" unseres Mittelalters besser verstehen, wo man im einseitigen Glaubenseifer und unter dem Deckmantel des Glaubens Hexen suchte und fand.

336

# 1. Verzeichnis der besprochenen Stellen des Apuleius

(Die Zahlen in der Klammer bedeuten Kapitel, Seite und Zeile der Ausgabe von Helm.)

Accepta dis ars magiae (XXVI 80. 14) 34. 8. Accipiter [piscis] (XXXIV 40, 13) 141. Advocare (XXXI 37, 19) 116. Acquiptius ritus nominum (XXXVIII 44, 5) 152. Aeneae falces (XXX 35, 12) 85. Alga (XXXV 41, 3. 10) 149; 151. Altilia (XXX 34, 24) 64. Amatorii [versus] (IX 10, 8, 11) 22. Antipathes (XXX 36, 5) 102. Apri (XXX 34, 24; XXXIV 40, 13) 64. Apriculus [piscis] (XXXIV 40, 18) 141. in Aqua simulacrum contemplare cf. Mercurii. Arbitri remeti (XLII 49, 4) 160. Arbitris solitaria (XLVII 54, 18) 196. Artes nefandae (XXV 29, 12; cf. XLI 48, 8; LXXIX 88, 22) 30. Arula (XLII 49, 5) 160. Assulae (XXXV 41, 1) 147. Avium plumae (LVII 65, 9; LVIII 66, 5. 26; 67, 2) 220. Avocamentum carminum (XLIII 50. 7) 188.

Babylonicus ritus nominum (XXXVIII 48, 5) 152. Baoslevs (LXI 69, 11; LXIV 72, 18; LXV 73, 6) 225.

Bibliothecae publicae [continent opera magorum] (XCI 100, 16) 254.

Bicodulae (XXX 36, 8) cf. saurae.

Caeca pernicies (XXVI 31, 13) cf. inevitabilis.

- Calculus teres (XXXV 40, 25; 41, 9) 145; 150.
- Calvaria marine eliciendie mortuis (XXXIV 40, 14) 141.
- Cancrorum furcae (XXXV 40, 25; cf. 41, 10) 146; 151.
- Cantamina (XXVI 31, 6; XL 46, 19; XLIII 50, 26; LXXX 93, 5; CII 113, 7) 241, 4.
- Canticis emolumentum (XLII 49, 10) 165.

Canticum (XLII 49, 10) 165, 4.

Carbo de rogo (VIII 9, 8) 21.

Carmen (IX 10, 6; XXV 29, 5; XXXI 37, 19; XLII 49, 4; XLIII 50, 6; XLIV 51, 3; XLV 52, 15. 18. 21; XLVIII 54, 18: LXVII 75, 28; LXIX 78, 5; LXXI 79, 16; XC 99, 13; CII 112, 22) 22; 117.

Carminum vector (XXXI 37, 19) 117.

Casia ef. tus. Cera liouabilis (XXX 35, 10) 82. Chaldaei (XCVII 107, 12) 256. **Ciouta** (XXXII 38, 23) 134. Comitialis morbus (XLIII 50, 20; cf. L 56, 25; 57, 5; LI 57, 23) 186; 189: 190. Communio artis magicae (XCI 100. 19) 255. Communio loquendi cum dis (XXVI 31, 4) 44. Computatio (LXXXIX 99. 4 sag.) 243. Conchula striatam testam habens (XXXV 40, 24) 144. Conscii testes (XLII 49, 5) 160. Contingers caput (XLIV 42, 2) 188. Corruere [vi carminum] (XLII 49. 3) 160. Decorus corpore (XLIII 50, 14, 22) 184. Delenimentum odorum (XLIII 50, 7) 184. Dentifricium (VI 7, 10) 20. Despuere (XLIV 51, 6; LII 59, 3) 186. Deus superum et inferum commeator (LXIV 72, 3) 229. Dextera corporis (LI 58, 2) 199. Discolora licia (XXX 35, 9) 74; 76. Discrimen capitis [magia] (XXVI 31, 12) 10, 5; 14, 1. Disertissimus (IV 5, 5) 18. Divinatio [emolumentum canticis] (XLII49, 10; XLIII50, 4, 17) 165. Divinus morbus (L 57, 19) 198. Echinorum caliculi (XXXV40.25) 146. Edulia (XXIX 34, 12) 62. Miciendi mortui cf. calvaria. Elleborus (XXXII 38, 22) 134. 'Επφδαί (XXVI 31, 1) 41. Facundus (XLIII 50, 15) 184. **Fassing** (XXXV 41, 8) 149. Fatum (LXXXIV 93, 3) 241. Festucae (XXXV 41, 1) 147. Formosus (IV 5, 5) 18.

Frugum inlocobrae (XLVII 54, 16) 51. 5: 198. Fuligo (LVIII 68, 6; 67, 1; LX 60, 8) 220. Fumus tasdae (LVII 66, 8: LVIII 66, 17, 28, 94) 990. Gagates lapis (XLV 52, 22) 190. Gallinae (XLVII 55, 1) 64; 197; 281. Genitalia utriusone sezus (XXXIII 39, 17) 135. Harioli (XLI 47, 20) 157. Hebenum (LXI 70. 8) 228. Herbae (XXX 35, 13, 21; 36, 7; XXXI 37, 15) 89; 98; 108. Hinnientium dulcedines (XXX 36, 9) cf. nascentis. His Moses (XC 100, 10) 245. Horribilis [magia] (XLVII 54. 17) 194. Hostiae (XLVII 54, 27; 55, 1) 197. Tepà vósos (L 57, 20) 198. Impudica nomina (XXXIII 89.16) 135. Includitur pueri corpore potestas divina (XLIII 50, 16) 186, 2, Incredibilis vis cantaminum (XXVI 81, 5) 50. Inevitabilis pernicies(XXVI31,11)56. Initiare carmine (XLIII 50, 21) 185. Inspicere speculum cf. speculum. Instinctus carmins (XLII 49, 20) 177. Integer (XLIII 50, 14) 184. Involuta cf. sudariolo. Lana profamus vestis (LVI68, 16) 214. Lapilli (XXXI 37, 16) 115. Larce Pontiani (LIII 59, 18) 207. Laurus fragilis (XXX 85, 10) 77. Legibus delegata magia (XLVII 54, 14) 192. Lepores (XXX 34, 24) 68. Lepos marinus (XXXIII 89, 4. 8: XL 47, 9) 61, 6; 64; 135. Liberi patris mystae (LV 62, 90) 214.

Licia discolora (XXX 85, 9) 74.

337

- Lignum exquisitissimum (LXI 69, 8; cf. CIII 114, 6) 228.
- Limus durabilis (XXX 35, 10) 79.
- *Lini seges* (LVI 63, 18) 215.
- Linteolo involuta cf. sudariolo.
- Lolliginum ligulae (XXXV 41, 1) 147.
- ad Lubidinem nubere (LXVII 75, 25) 284.
- Lucerna (XLII 49, 5) 160.
- Luna noctium conscia (XXXI 87, 20) 123.
- ad Lunam (XXX 35, 12) 87.
- Magia dis accepta (XXVI 30, 14) 34.
- Máyos (LXXXII 90, 12; LXXXIII 91, 17) 34; 241.
- Magus Persarum lingua sacerdos (XXV 30, 1, 19) 32.
- Magus (IX 10, 7; XXV 29, 23. 24; XXVI 31, 4; XXVII 31, 22; XXVIII 33, 6 passim usque ad XCI 100, 15) 33.
- Maleficium (I 1, 15; IX 10, 5; XI 13, 24; XXV 29, 12; XXVIII 33, 7; passim usque ad CIII 113, 27) 16.
- Maleficus (LI 58, 21) 16.
- Malue (IX 10, 9) 22; 30.
- Marina ad illecebras magicas (XXIV 40, 7; cf. 40, 11) cf. res.
- Mairi pracreptus amor (XXX 35, 15) cf. nascentis.
- Mederi morbis (LI 58, 21) 202.
- Medicamina, medicare (XXXI 37, 5. 12) 114.
- Μεμάγευμαι (LXXXII 90, 12;
   LXXXIII 91, 17; LXXXIV 92,
   20) 241.
- Mercurii simulacrum contemplare (XLII 49, 17) 119; 171.
- Mercuriolus (LXIII 71, 10) 226.
- Mercurius carminum vector (XXXI 37, 19) 117.
- Murmurata carminibus [magia] (XLVII 54, 18) 196, 8.
- Muscus (XXXV 41, 2) 149.
- Myrra cf. tus.

Nascentis equi de fronte revulsus amor (XXX 35, 14) 92.

Nefandae artes cf. artes.

- Negotium magiae (LIV 61, 18) 209.
- Neptunus cum Salacia et Portuno et omni choro Nerei [advocatus] (XXXI 27, 21) 190.
- Nerei chorus cf. Neptunus.
- Nihil in templo precari (LIV 61, 22) 213.
- Noctibus vigilata [magia] (XLVII 54, 17) 194.
- Nocturna sacra (LVII 65, 5; LVIII 66, 8) 218.
- Nomina Aegyptio et Babylonico ritu cf. Aegyptius, Babylonicus.
- Nomina alia (X 11, 25) 23.
- ex Nominum propinquitate vim conicere (XXXIV 40, 4) 139.
- Obtinnire (XLVIII 55, 10) 198; cf. tinnitus.
- Odores (XXX 38, 13; XLIII 50, 7) 184. Ossa (XXX 35, 21) 93.
- Ostrea Pergami vermiculata (XXXV 41, 2) 148.
- Papaveris sucus (XXXII 38, 23) 184.

Pecten marinum (XXXIV 40, 10) 187; 141.

- Pernicies caeca (XXVI 31, 11) 56.
- Φάρμακα (XXXI 37, 7) 112. Philtra (XXX 36, 4) 101.
- Piaculare sacrum (XLV 53, 2) 191. Piaculum (XIII 16, 2) 27.
- Pinnae cl. avium.
- Piscis ad amoris ardorem (XXX 85, 2; cf. XXVII 32, 4; XXX 35, 6; XXXI 37, 2; XXXII 88, 5; XLII 48, 20. 22) 66.

Portunus cf. Neptunus.

- Potestates divorum mediae intersitae (XLIII 50, 2) 178.
- Praesagium (XLII 49, 9. 10; cf. XLIII 50. 11; LI 58, 12) 165.
- **Pubentes** herbae (XXX 35, 13) 89.
- Purum pallium (XLIV 52, 2) 189.

265]

.

Quercerum (XXXV 41, 10) cf. alga. | Taeni

**Badiculae** (XXX 36, 7; cf. XXXI 37, 15) 108.

Remedia ex piscibus (XL 46, 8) 155. — vulnerum (XL 46, 16) 155. Remedio acceptum (LIV 60, 28) 209. Remoti\_cf. arbitri.

**Res marinae** (XXXIII 19, 15) 135. **Resticulae** (XXXV 41, 2) 147.

Sacra nocturna cf. nocturna.

Sacrificium (XLIV 52, 1) 188.

Sacro traditum (LIV 60, 28) 209.

Salacia cf. Neptunus.

- Saurae inlices bicodulae (XXX 36,8) 109.
- Sceleti forma [sigillum] (LXI 69, 1; cf. LXIII 70, 26; 71, 9. 13. 16. 25) 223.
- Secretus locus (XLII 49, 5) 160.
- Selázera nol. (XXXVIII 44, 6) 154.
- Servi manu missi (XVII 20, 10) 27.

Sollers animi (XLIII 50, 14) 184.

Somnio imperatum (LIV 60, 28) 209. Speculum (XIII 15, 13, 15, 18, 25;

16, 1; XXV 29, 5; CIII 144, 4) 24.

Spuria (XXXV 41, 8) 149.

- Squamae (XXX 35, 21) 93.
- Steliorum exuriae (LI 58, 10) 201. Sudariolo involuta (LIII 59, 18. 26; 60, 12. 24; LIV 61, 7. 11; LV 62, 5. 9. 10. 18; LVI 63, 15; LVII 64. 21) 207.
- Surculi (XXX 35, 21; 86, 7; LXV 87, 15) 93; 108.
- Tacitae preces (LIV 61, 20) 211. Taedarum fumus cf. fumus.

Taeniae (XXX 36, 6) cf. vittae.

- Tenebris abstrusa [magia] (XLVII 54, 17) cf. noctibus.
- Terra mater (LXXXVIII 97, 17 sqq.) 242.
- Testa (XXXV 40, 24; 41, 9) 144.
- Testes pauci conscii (XLII 49, 5; cf. XLVII 54, 19) 160.
- Tetra [magia] (XLVII 54, 17) 194. Tinnitus aurium (XLVIII 56, 4; LI
- 58, 1) 176.
- Trivia manium polens (XXXI 37,20) 126.
- Trochiscili (XXX 86, 6) 103.
- Tura mascula (XXX 35, 9) 73.
- Tus (XXXII 38, 12; XLVII 55, 2; LXIII 71, 7) 73; 197.
- Tus et casia et myrra (XXXII 38, 12) 131.
- Ulcera (XXXV 41, 10) 151; cf. cancer. Ungues (XXX 36, 6) 105.
- Venenis et carminibus violare virginitatem (LXIX 75, 5; cf. LXXVIII 87, 1; LXXXIV 93, 5; XC 99, 13) 238; 240.
- Venus illex animi (XXXI 87, 20) 120.
- Verbenae pingues (XXX 35, 9) 71. Veretilla (XXXIV 40, 7) 135; 149.
- Vesica (XXXV 41, 10) 150.
- Virginal (XXXIV 40, 8) 135; 149.
- Vis cantaminum (XXVI 31, 5) 50. Vittae molles (XXX 35, 8) 70.
- Vocabula impudica (XXXIII 89, 16) cf. impudica.
- Votum signare in alicuius statuae femore (LIV 61, 19) 210.

#### 2. Sachregister

Abwenden, sich 196. 4. "Ayyelos 160: 182. Aegyptische Elemente im Zauber 152. Άέριοι δαίμονες 183. Aeschylus, Darstellung von Zauberhandlungen 97. Alexanderroman 100; 239. Alexis' Komödien 97. Altar in der Divination 165. Amatorius des Apuleius 2, 2. Amethyst, seine Kraft 140. Analogieschluß von Namen auf Kraft 139:150. Ansehen, durch Zauber erworben 18. Antithei 181, 4. Anwesenheit des weissagenden Gottes im Medium 167; 168, 1; 185, 2. Aphrodite, Beziehung zu Fischen 68. in der Lekanomantie 174. im Liebeszauber s. Venus. auf Zaubersteinen dargestellt 121. 'Αφρός Φαλάσσης 140, 8. 'Αφθόρος παις 163; 184. Apion 100. Apokryphe Schriften des Moses 247. Apollo als Verkünder von Traumorakeln 170. Apollobex 250.

'Αρχάγγελοι 182.

Aristoteles, Magisches bei 99.
Artemis, mit Hekste gleichgesetzt 126.
Закада, байтук 111.
Asklepies, pseudo-spul. Rede 4, 1.
Assonanzen in Zaubersprüchen 154.
Ausspeien 187.
Закров 129, 3.
Babylonien, seine Stellung im Zauber

Aristophanes, Magisches in seinen

Stücken 96.

152. Bálavos 137. Bánvas, Stück des Eupolis 96. Baoileis, Name des Hades 225. Belebung lebloser Dinge 81. Beredsamkeit durch Zauber erworben 18: 56. Bess 170. Bueno Sáratos 129, 4. Bibliotheken, ihre Verbindung mit Heiligtümern 207; 226. Bicodulae, grammatische Beziehung des Wortes im Laeviusfrg. 110. Bildzauber 239; vgl. Lehmbild, Rachepuppe, Wachsbild. Binden im Liebessauber 71. auf Vasen 71, 1.

Blatbesprechung 155. Borannápozis 87: 89. 5: 92. Carmendas (Textkritik und Dentung) 244. Casia 131; 133. Catabolici 161. Catanance 189. Cera (Bedeutung des Wortes bei Verg. ecl. VIII 80) 82. Chairemons ägyptische Geschichte 100 Charakter der Apologie (Bede oder Broschüre) 2. Charon in der Kunst 28. als Spitzname 29. Christus im Zauber 180, 8; vgl. 245. Chthonische Gottheiten als Vollstrecker des Zaubers 59, 7; vgl. Hekate, Hermes, Clandestina supplicia 59. Dämonen als Diener des Magiers 50. Dämonen als Krankheitserreger 202. Dämonenlehre 178. Animor, Bedeutung des Wortes 179: 181: 182. Damigeron 245. Dardanus 250. Demeter, mitHekate gleichgesetzt126. Demokrit 169, 8; 205; 252. Δεσμόλυτα 54. Διαβολή 49: 237. Dikajarch 99. Diphilos, Magisches bei 97. Doppeltgeschwänzte Eidechsen 110<sup>1</sup>. Drohungen im Götterzwang 48. Ebenholz 228.

Echtheit der Apologie 1. Eidechsen 110, 201. Eisen im Zauber 57. 6: 86. Externia, sauberische 31. Έπικαλουν 116. Epilepsie, dămonisch 186: 199. Mittel gegen 199. Έπίπεδος οίκος 163, 1. Епіпонпаї 129. 2: 231. Έπφδή (Bedeutung des Wortes) 41: 43; 99. Eros und Psyche, Kunstivpus 122. Erprobung der Brauchbarkeit bei Medien 161; 162, 3; 163, 4; 175, Erscheinen des Gottes in der Lekanomantie 178. Erz 66. Erzklang verscheucht Dämonen 85. Euripides, Magisches bei 98. Exkremente im Zanber 194, 5. Exstase der Medien bei der Divination 162, 3; 164, 3; 169, 3. Fackeln im Zauber 220. Fadenamulett 74; 75. Faden (Knoten) als Zauberfessel 75. Farbe, ihre Bedeutung 74, 3; 75; 76. Fatalismus und Zauber 241. Feuerzauber 82, 5; 83. Fingerrechnen 243. Fische im Liebeszauber 67. Fischgräten und -schuppen im Zauber 69, 3; 93. Freilassung von Sklaven 27. Fußspur im Zauber 79. Geheimhaltung der magischen Lehren 65.

Gehen auf dem Wasser 55, 2,

<sup>1</sup> Herr Geheimrat Prof. Spengel in Gießen hatte die Freundlichkeit, mir mitzuteilen, das zweischwänsige Individuen bei den Arten Lacerta agilis und muralis häufig vorkommen. Die Eidechsen haben nach neuaren Untersuchungen die Fähigkeit, Teile ihres Schwanzes in der Not absustoßen (Autotomie), dann wächst aus der Wunde ein neuer Schwanz heraus (Reparation), und zwar nicht selten statt eines einfachen ein doppelter, dreifacher.

Exercis 189.

Adam Abt

- Gehilfen bei Zauberhandlungen 162: 197. Geier, chthonisch 53, 1, Geschlechtsteile, apotropäisch 137. Geschlechtsverkehr, verunreinigt 37: 184. Gesetzgebung, außerrömische, gegen Zanber 192. -, römische 9: 192. Gestaltenwechsel 51. Getreide .durch Zauber vernichtet 193. Glockenton gegen Geister 190, 2. Γλώτται πονηραί 56; 57. Goëtes, Stück des Aristomenes 96. Götterzwang 44. Göttlichkeit der Magie 35; 41. Gottergriffenheit des Magiers 35. Gottesname, geheimer 46. Gräber als Zauberorte 194. Haare, Zauberkraft der 104; 107. Häufung der angerufenen Götter im Fluch 229. Hahnenopfer 197: 227. Halvsis. Stück des Charikleides 97. Hase, seine sympathetischen Kräfte 63. Hebräische Elemente im Zauber 154. Hekate (Komödientitel) 97. - (die Göttin) mit Hermes zusammengestellt 128: 230.

- als Seelenbeherrscherin 128; 129.

- als Zaubergöttin 126.
   Hekatebilder im Zauber 130, 3.
   Herakleides über Zoroaster 99.
   Hermes chthonios 119; 230.
  - Erfinder der Magie 35, 1.
  - λόγιος 118; 2**26**.
  - als Traumsender 170.
- -- als Zaubergott 117. Hermesbild, zauberisches 227. Herodot, Totenbeschwörung bei 99. Hipppomanes 92; 103.
- Historiker, griechische, überZauber 99.
   Historiolae 58; 156; 204.
   Homer, Magisches bei 95.

Hund als Zaubertier 52, 3; 82; 128, 8: 142. Hydromantie siehe Lekanomantie. Jao 130: 180. Johannes 249. Isis als Zaubergöttin 35, 1. Iynx 98; 99; 104; 109. - auf Vasenbildern 104. 2. Καλλιώνυμος 138. Keller, seine Bedeutung im Zauber 163. 1. Kinder, als Medien verwandt 161. Kirke, Stück des Anaxilas 97. Kládos im Zauber 71; 93. Kleiderfetzen. Zauber mit 98. Kraffs, Zauberwort bei Thespis 98. Komödie, griechische, und Zauber 95. Krankheitsbesprechung 202. Krankheitsübertragung 99, 106. Krebs gegen Krebsleiden 139; 151. Krebse im Zauber 146. Krokodilbeschwörung 53. Kreis 136; 149, 8. Laevius, (Lesung des Namens bei Apuleius) 100. Laeviusfragment, Umstellung von Versen 103. Lehmbild im Zauber 80; 81; vgl. Rachepuppe. Leichenteile im Zauber 194. Leises Beten 212. Lekanomantie 131; 161; 171; 176. Asnic, Bedeutung des Wortes in den Papyri 68. Lex Cornelia de sicariis 10. Licht in der Divination 165. Liebeszauber gegen Frauen 234.

Limus (Bedeutung bei Verg. ecl. VIII 80) 79.

Linke Seite im Zauber 200.

Linnen als Verhüllung 215.

Linozostis (Pflanze) 139.

- Löwe als Zaubertier 52, 4.
- Lorbeer, dämonenvertreibend 79.

342

Lorbeer, im Liebeszauber 77. in der Mantik 77. Lorbeerzweige im Zauber 71. Lukian, seine Stellung z. Zauber 100. Luna, mit Hekate gleichgesetzt 125. spendet Traumorakel 170. Zaubergöttin 119; 128. Lychnomantie 161. Mäuse, dämonisch 53, 5, Magie als Mysterium 36. Magier, persische 32. Magnes, Magisches bei 96. Máyos in der Anrede 35. Medicamen. Bedeutung d. Wortes 114. Medien in der Divination 159; 161; 167: 171: 174. Meergöttin im Zauber 130. Meerwasser in der Lekanomantie 181: 172. Menander, Magisches bei 97. Merkur, von Apuleius verehrt 226. Μηδενί δούς απόχρισιν 197. Mohn 134. Mond herabziehen 51, 2; 96; 99; 124. Moses 246. - Mücken dämonisch 53, 6. Muschel, Beziehung der Venus zu ihr 145. Mutter Erde 242. Myrre 131, 133. Myrthenzweige im Zauber 71. Muoraywyós 186: 255. Mystai, Stück des Phrynichos 96. Nacht, ihre Bedeutung für die Magie 195. Nacktheit im Zauber 172, 2. Nägel, ihre Zauberkraft 105. Nahrungsmittel im Zauber 62. Name, geändert oder verschwiegen 23; 45; 89, 11. -, der Mutter auf Fluchtafeln 24, 2; 236, 2, ---, Teil des Wesens 24; 45. Nebenbuhler im Liebeszauber 235. Nekvomantie 142.

Niederstürzen eines Menschen 160. Niederstürzen des Mediums 167, 12: · 175: 176. 8. Nieswurz 134. Nymphen im Zauber 130. Oceanus im Zauber angerufen 130. Odores (bei Hor, epod. XVII) 60. 1. Öl. in der Lekanomantie 172. 10. Ölkranz, seine Bedeutung 161 ; 162, 2, Ölzweige im Zauber 71. Ohrenklingen 176; 198. Ophites (Marmor) 140. Orchis (Fisch) 138, 4. (Pflange) 139. \_ Orpheus 95; 253. Ostanes 251. Ostraka im Zauber 144. Paideros (Pflanze) 140. Pecten 136. Helayin, Beiname der Luna 131. Pergami (Textkritik z. XXV 41.2) 148. Persephone mit Hekate gleichgesetzt 126. Pferd, sein Zusammenhang mit der Unterwelt 128, 6. Pflanzennamen, geheime 23, 4; 140. Pharmakomantis, Stück des Anaxandrides 97. Φάρμακον, Bedeutung des Wortes 112: 114. Phasma des Theognet 97, 15. Pherekydes, Magisches bei 99. Філтрон 98; 99; 101. Phrynichos Pleuroniai 98. Φῦχος 149. Porcus marinus 135. Prozeßzauber 56. Pythagoras als Magier 169, 8; 254; -256. 7. Rachepuppen, beschrieben 211; 239. Rana rubeta 111. Bebholz, chthonische Bedeutung 73, 10; 163, 11; 167; 168, 2. Rechte Seite im Zauber 200

Reinheit, geschlechtliche 168: 167. des Zauberwortes 41: 163. Reinheitsvorschriften, sonstige 37. Reseda als Heilkraut 139. PóuBos 96: 105. Ritual, ägyptisches, zum Pflanzengraben 87. Rote Filden als Amulett 174, 3. Sabaoth 180. Salomon 166, 2. Schierling 134. Schlafraum als Ort der Zauberhandlung 219. Schlangenbeschwörung 53. Scorpio (Pflanze) 139. Seeigel 146. Selene mit Hekste gleichgesetzt 126. Σεραπικόν μαντείον 161. Skelettdarstellungen, magische 228. Sklavenschaft, zauberisch vermehrt 27, 1. Sophokles, Magisches bei 98. Sophron. Magisches bei 95; 97. 6. Sosiphanes, Meleagros 99. Speiseverbote 39. Spiegelzauber 25. Steine, magische 115. Τελετή 256. 5. Téxvy (Zauber) 31. Theokrit, Magisches bei 94. θυμοκάτοχα 55. Tiber, im Zauber angerufen 130. Timaeus, Magisches bei 99. Totenbeschwörung 55, 6; 98; 99; 141. Totendinge im Zauber 21; 141; 194. Totengebein 141; 194. Totengeister als Vollstrecker des Zaubers 129: 194: 231. Totenorakel 169: 170. Tragodie, griechische, und Zauber 97. Traumorakel 168. Traumsenden 55, 8. Trivia, vgl. Hekate. Überarbeitung der Apologie 6. Unsichtbarmachen 51; 59.

Varro über Hydromantie 171. Venena 238 Venus im Liebessauber 120. - mit Luna gleichgesetzt 128. Verbena 72: 90. 7. Verbergen der Zaubermittel 59. Verhüllung des Heiligen oder Magischen 207. Verse als Form des Orakels 169.4: 171: 172. Verwandlungen 50. Vogelfedern im Zauber 221. Votivtafeln an Götterbildern 211. Wachsbilder 57: 82. Waschungen 40. Weihinschriften an Statuen 210. Weihungen xat' ovap 209. Weihrauch 73; 131; 132; 133; 167. Weinverbot 40. Weiße Gewänder 167, 5; 172; 189. Weitergabe magischer Vorschriften 38; 65. Werwolf 52, 2, Wettermachen 51, 3. Wölfin als Tier der Hekate 128. 4. Wollhinden 70. Wolle, als Kleidung vermieden 214. Wurzeln im Zauber 108. Xenophon. Magisches bei 99. Zóava, zauberische 224. Zauberkräuter 89: 109. Zauberrad 104. Zaubersalben 69. Zaubersprüche, rhythmisch vorgetragen 44, 1. Zeit der Apologie 1. Ziegel als Unterlage 161, 5: 162: 167; 175. Zoroaster 99; 250. Zuschauer, bei magischen Riten verpönt 196. Zwangopfer 125. Zwölftafelgesetz gegen Zauber 9.

270

344

,

.

.

.

,

•

.

.

.

.

### 3. Verzeichnis der verbesserten Papyrusstellen

| pap. Berol. I v. 8f.    | 107, 3         | pap. Paris.          | v. 286 ff.              | 87, 6; 88,     |
|-------------------------|----------------|----------------------|-------------------------|----------------|
| v. 193                  | 66, 8          |                      | 2. 3. 4. 7; 89, 1       |                |
| pap. Lond. 46 v. 30 ff. | 161            |                      | v. 897 ff.              | 167, 2.6. 11   |
| v. 275                  | 49, 2          |                      | v. 1265 f.              | 235, 3         |
| 121 v. 540 ff.          | 163, 10;       |                      | v. 1877 ff.             | 142, 1         |
|                         | 64. 1. 4. 6. 7 |                      | v. 2164                 | 169            |
| v. 866 ff.              | 80, 9; 81, 1   |                      | <b>v. 2169 f</b> .      | 18, 5          |
| v. 887                  | 236, 2         |                      | v. 2254                 | 117, 2         |
|                         |                |                      | v. 2358 ff.             | 227, 4         |
| 122 v. 29               | 113, 6         |                      | v. 2475 ff.             | 237, 1.2.5     |
| · 125 v. 3              | 195, 14        |                      | v. 3209 ff.             | 174, 1.6       |
| pap. Lugd. II S. 194, 4 | 65, 3          | p <b>a</b> p. Vindob | . <b>R</b> <sub>1</sub> | 281, 8; 282, 1 |

.

. . .

# ALBRECHT DIETERICH

ist am 6. Mai 1908, zweiundvierzigjährig, in der Vollkraft seines Schaffens der Wissenschaft jäh entrissen worden.

Aus der Bonner Philologenschule hervorgegangen, deren glanzvolles Doppelgestirn mit Franz Bücheler wenige Tage vor seinem eignen allzu frühen Ende erlosch, hat Albrecht Dieterich unter dem Einflusse seines Lehrers Hermann Usener seine Arbeit nahezu ausschließlich dem religionsgeschichtlichen Gebiete zugewandt und auch in seinen Schülern die Liebe zu den von ihm selbst mit voller Hingabe gepflegten Studien zu wecken gewußt. Im Jahre 1903 hat er dann mit seinem Freunde Richard Wünsch noch während ihrer gemeinsamen Gießener Lehrtätigkeit in den Religionsgeschichtlichen Versuchen und Vorarbeiten das Organ geschaffen, das die unter ihrer Leitung entstandenen wertvollen Arbeiten jüngerer Mitforscher zu sammeln hätte.

Wie Albrecht Dieterich in Vielem den ersten vier Bänden den Stempel seines Geistes aufgedrückt hat, so werden auch der fünfte und sechste Band, die sich bereits im Druck befinden, noch je eine Arbeit zweier Heidelberger Schüler von ihm bringen: Friedrich Pfisters, der über den Reliquienkult im Altertum handeln, und Eugen Fehrles, der die kultische Keuschheit im Altertum zum Gegenstand seiner Darstellung machen wird.

Vom siebenten Band ab wird sich Richard Wünsch mit Ludwig Deubner in die Herausgeberschaft teilen. — Möchten sich in Zukunft auch Fernerstehende noch in größerer Anzahl wenden an die RGVV, als dies bisher schon geschehen ist. Alle aber, die darin etwas zu sagen haben, seien des eingedenk, daß die Manen Albrecht Dieterichs über diesen Blättern walten!

Alfred Töpelmann

# De iuris sacri interpretibus Atticis

scripsit

**Philippus Ehrmann** 

**~~~~** 

GISSAE IMPENSIS ALFREDI TOEPELMANNI MCMVIII

## RELIGIONSGESCHICHTLICHE VERSUCHE UND VORARBEITEN

#### herausgegeben

von

.

Albrecht Dieterich und Richard Wünsch in Heidelberg in Königsberg i. Pr.

IV. Band 8. Heft

Tarde demum viri docti operam dederunt, ut diligentius inquirerent, quid essent iuris sacri interpretes Attici. quomodo essent constituti et quae eorum esset provincia. Neque hoc mirum: nam tempore quo reviviscebat Graecarum et Romanarum antiquitatum studium, haec quaestio parum in conspectu erat et interpretum munus nimis ignotum quam quod statim virorum doctorum animos in se converteret. Veteres enim scriptores ipsi perraro interpretes illos commemorant. necdum tituli praesto fuerunt, qui certiores nos hac de re facerent. Itaque praeter brevissimas aliorum<sup>1</sup> adnotationes primus, quantum video, propius ad quaestionem accessit C.O. Mueller, qui in commentario ad Aeschvli Eumenidas scripto<sup>2</sup> Apollinis mentione commotus, qui in fabula illa exegetae munere fungitur, pauca hac de re disseruit, quae incerta esse et saepe a vero aberrare propter materiae exiguitatem nemo mirabitur. Etiam minus Chr. Petersen mihi videtur laudandus esse, qui Otfridum Mueller secutus nec pluribus testimoniis usus fusius quam oportebat hanc rem tractavit<sup>8</sup>.

Sed novi reclusi sunt fontes, ex quo tempore Attica terra plurimos nobis in lucem reddidit titulos et adhuc reddit. Neque enim pauci ex illis etiam nostrae quaestioni usui fuerunt. Quos

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quos enumeratos videas apud Christianum Petersen, Philol. suppl. I (1860) 155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aeschylus' Eumeniden, griech. u. deutsch, m. erläut. Abh., Göttingen 1833, p. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Philol. suppl. I (1860) 153-212: Ursprung und Auslegung des hl. Rechts bei den Griechen oder die Exegeten, ihre geschriebenen Satzungen und mündlichen Überlieferungen.

ut diligenter hac de re perscrutarentur, maxime operam dederunt Rudolfus Schoell<sup>1</sup> et Johannes Toepffer<sup>9</sup>. Sed hae sunt adnotationes per occasionem factae. Summatim rem tractavit J. Toepffer in libro qui inscribitur *Attische Genealogie*<sup>3</sup>, et Salomo Reinach<sup>4</sup>. Qui novissimi de hac re scripserunt, P. Foucart<sup>5</sup> et G. Colin<sup>6</sup> eodem modo progressi sunt, ut e titulis recte interpretandis interpretum Atticorum munus nobis ante oculos restituerent<sup>7</sup>.

Sed hi omnes scriptorum testimonia paene obliti altera tantum fontium parte nisi sunt in illa quaestione absolvenda. Intellegi quidem facile potest, quomodo prae certissimis titulorum testimoniis ceteri testes neglecti sint. At hoc modo quaestio ad finem perducta non est. Quae cum ita sint, forsitan operae pretium sit rem denuo tractare utramque disputandi rationem conjungendo.

Materia mihi sic instituenda esse videbatur, ut omnes iuris sacri interpretes Atticos ad gentes quasdam pertinere primum explanarem, deinde accuratius dissererem, quomodo interpretes singuli essent constituti et quae eorum essent officia. Tum accedendum erat ad ceteros interpretes et quaerendum, quo cognationis vinculo cum iuris sacri interpretibus cohaererent.

Sed ut melius materies circumspici possit neve opusculum ipsum dirimatur, optimum mihi videtur primo loco titulos omnes, qui huc spectant quique certum interpretum genus exhibent, colligere et quid de eorum aetate dici possit vel ad prosopographiam pertineat, breviter adnotare.

<sup>1</sup> Herm. XXII (1887) 562 sqq. <sup>8</sup> Ibid. 479 sqq.

<sup>\*</sup> Berol. 1889, p. 69 sqq.

<sup>4</sup> Daremberg-Saglio Dictionnaire des antiquités s. v. Exégètes.

<sup>5</sup> Mémoires de l'académie des inscriptions et belles lettres XXXVII (1900), les grands mystères d'Eleusis p. 79 sqq.

• Le cuite d'Apollon Pythien à Athènes, Paris 1905, p. 37-39. Iterum ed, in Bull. de Corr. Hell. XXX (1906) 161 sqq.

<sup>7</sup> Hic denique afferendus est O. Kern (Pauly-Wissowa *Bealenc*. VI 1583), qui priorum hac de re sententias breviter comprehendit; quod G. Colin novi protulit, non novit.

#### Titulorum collectio

I. Eupatridarum interpretes inveniuntur his in titulis:

Primum afferam titulos, in quibus duo Eupatridarum interpretes una apparent.

1) Colin l. s. tit. 13 a (p. 35) enumerantur ii, qui την Πυθαΐδα Delphos duxerunt, inter quos in praescripto commemorantur:

Έπι ... έξηγητοῦ .. πυθ[ο]χρήστου Φαίδρου τοῦ Αττάλου, xal τοῦ ὑπὸ τοῦ ὅήμου xaθεσταμένου ἐξηγητοῦ Καλλίου τοῦ Άβρωνος.

Qui idem recurrunt in altera tituli parte.

2) Eodem modo apud G. Colin l. s. tit. 21 (p. 35) afferuntur:

[έ]ξηγητής πυθόχρηστος.

[Φ]αιδρος Αττάλου

[έ]ξηγητής ύπο του δήμου καθεσταμένος.

[Κ]αλλίας Εύχτήμονος.

Utriusque tituli aetas inde definitur, quod Agathocles et Argeus archontes nominantur, quorum alterum circa a. 106 a. Chr., alterum circa a. 97 a. Chr. hoc munere functum esse Colin (l. s. p. 29) contendit, Pomtowium<sup>1</sup> et Kirchnerum<sup>2</sup> secutus.

Callias Habronis filius et Callias Euctemonis filius, quorum uterque  $\xi \xi \eta \gamma \eta \pi \eta_S \psi \pi \delta \tau o \bar{v} \delta \eta \mu o v \pi a \Im e \sigma \tau a \mu e v o g est, ad eandem$ familiam pertinent, cuius et alios novimus interpretes fuisse<sup>8</sup>.Familiam hanc ad Eupatridarum gentem referendam esse alio $titulo probatur<sup>4</sup>, ubi inter pythaistas <math>\xi E \psi \pi a \pi \rho u \delta \omega v$  enume-

<sup>1</sup> Pauly-Wissowa Realenc. s. v. Ashpol.

<sup>a</sup> Prosop. Att. append. p. 648. <sup>b</sup> De quibus v. infra tit. 5.

<sup>4</sup> v. G. Colin l. s. tit. 13 b. Eodem de titulo iam antea verba fecit atque quanti momenti esset recte cognovit Nikitsky, Herm. XXVIII (1893) 625 sqq. rantur: <sup>1</sup>Aβquor Kalllov, Kalllag Einriµorog eqs. Stemma totius familiae v. apud J. Kirchner (Prosop. Att. I p. 2). Horum interpretum ex Eupatridarum gente originem tam perspicue demonstrari posse summi in nostra quaestione momenti erit.

3) Colin l. s. tit. 57—61 (p. 148 sqq.): inter duces eius ad Delphicum Apollinem legationis, quae δωδεχής vocatur, ubique occurrunt: έξηγητής δ πυθόχρηστος έξ Εύπατριδῶν et έξηγητής έξ Εύπατριδῶν δ ύπο τοῦ δήμου χαθεσταμένος.

Tit. 57: ἐξηγητὴς δ πυθόχρηστος ἐξ Εὐπατριδῶν Πολύκριτος Πολυχάρμου Άζηνιεύς, ἐξηγητὴς ἐξ Εὐπατριδῶν δ ὑπὸ τοῦ ἀήμου καθεσταμένος Διότιμος Διοδώρου Άλαιεύς.

Tit. 58-61: Iidem recurrunt <sup>1</sup>.

Colin (l. s. p. 158) secundum J. Kirchner (l. s.) ex archontum nominibus hos titulos annis 26 sqq. a. Chr. attribuit.

 $\Pi v \mathcal{P} \delta \chi e \eta \sigma \tau o \iota$  soli reperiuntur his in titulis:

4) IG I 8 (v. R. Schoell, Herm. VI (1871) 31 sqq.). Hoc in titulo valde mutilato ii enumerantur, qui cibo in prytaneo donati sunt perpetuo. Ibi hoc quoque legitur vs. 8-11:

[Καὶ ἐξηγητὰς οῦς ἂ]ν δ [Α]πόλλων ἀνεῖλ[ε (sive: ἀνἕλ[η]) ἐ[ξ]ηγουμέ[νους τὰ πάτρια λαβεῖν πάντα]ς σίτησιν καὶ τὸ λο[ι]πὸν δ[ς] ἂν [γένηται τὴν σίτησιν εἰναι] αὐτοῖσι κατὰ ταὐτά.

Ita R. Schoell titulum supplevit; num recte suppleverit, infra quaeretur<sup>2</sup>. Adnotatur in Corpore inscriptionum e vetustioribus esse hoc decretum, at multis post factum decretum annis hoc exemplum lapidi fuisse incisum. R. Schoell (l. s.) id anno fere 430 a. Chr. adscribit.

5) Colin l. s. tit. 9 p. 72. Est epheborum catalogus. Cuius in praescripto legitur:

'Εξηγητού όντος πυθοχρήστου 'Οφέλου του 'Άβρωνος Βατήθεν.

Illum Atheniensium archonte Dionysio µerà Avrioxov hanc epheborum pompam comitatum esse titulus ipse dicit. Circa a. 128 a. Chr. secundum G. Colin (p. 30) ille archon fuit.

Ophelas ille Habronis filius eiusdem familiae est, cuius supra iam duo interpretes cognovimus<sup>8</sup>. Quam ob rem hic

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tit. 60: Πολύκρετος Πολυχάρμου est appellatus  $Ar[\eta]$ νεύς, quod mendum esse cum G. Colin p. 152 adn. 1 crediderim.

<sup>\*</sup> v. p. 21. \* v. tit. 2.

quoque ex Eupatridarum gente est. Βατήθεν demoticum in mentem revocat Stephani Byzantii glossam, qui s. v. Βάτη dicit: "Αβρων δ Καλλίου, έξηγητής περί έορτων και θυσιών γεγραφώς.

6) IG III 1, 241:

Πυθοχρήστου έξηγητου.

Est theatri Bacchici titulus. Septimii Severi filiorumque vel posteriore aetate recentissimas ex sellarum marmorearum inscriptionibus incisas esse Dittenberger ibi adnotat.

Nostrum titulum ut alios quoque in antiquorum erasorum locum substitutum esse dicunt qui inspexerunt. Hoc factum esse potest ea de causa, quod priores tituli aliorum fuerint magistratuum<sup>1</sup>. Sed inde concludere magistratus hos novos tum constitutos esse, audacius videtur. Hoc solum statuendum est titulum nostrum non nisi tamquam imperatorum temporum testimonium afferri posse, unde, nisi alia accedunt, in priora tempora coniecturam facere non licet.

7) IG III 1, 684:

. Αίλίου Ζήνωνος τοῦ πυθοχρήστου υίδν (?) Γαΐου Πλατ[ω]νιχοῦ . .

Nomen Aelii Zenonis titulum esse Romanae aetatis atque Hadriano recentiorem indicat. Dittenberger (l. s.) tempus accuratius definiens haec dicit: "Aut alius aut idem Aelius Zeno Berenicides ephebus recensetur Septimio Severo imperatore, archonte C. Quinto Himerto, cosmeta Tryphone Theophili f. Hybada". Praeterea IG III 1, 687 habemus P. Aelium Zenonem Berenicidem, qui est *legevic marquéov*  $M\pi\delta\lambda\lambda\omega vog$ , quem huic proximum esse verisimile est.

8) Idem fortasse invenitur in titulo Delphico, quo civitate donatur, G. Colin l. s. tit. 64 p. 159:

[Δ]ελφοί τὸν πυθόχρηστον ἐξηγητὴν Αἴλιον Ζήνωνα τὸν Άθηναῖον πολίτην αύτῶν χαὶ βουλευτὴν ἐποιήσαντο.

9) Filius huius Aelii Zenonis reperitur Έφ. ἀǫχ. 1883
 p. 143 n. 17:

Π[όπλιος] Αΐλ[ιος] Τειμοσθένης Βερενικίδης Αίλ[ίου] Ζήνωνος του πυθοχρήστου έξηγητου νίδς μυηθείς άφ' έστίας.

<sup>1</sup> Itaque Gu. Vischer quoque dicit (Kl. Schriften II 368): die Sitze haben offenbar nicht immer denselben Beamten gehört.

5]

10) Denique Berenicidem qui et ipse πυθόχρηστος fuit, habemus, Έφ. άφχ. 1899 p. 210, 40:

Ο δήμος Λυσιάδην [Φ]αίδρου Βερενικίδην έξηγητην [π]υθόχρηστον γενόμενον Δήμητρι και Κόρη.

Phaedrus quidam Lysiadis f. Berenicides recurrit IG III 1, 797, 799, 800, qui sunt tituli Romanae aetatis, unde hic quoque eodem tempore videtur incisus esse.

11) Eq. dex. 1899 p. 211, 41:

[Σω](φϱ)οσυνηνείκην Λό(λ-) ο]υ ἕκγονο[ν] πυθοχρήστ[ου] ἐξηγητοῦ θυγατέ]φα, Έφεν[ν]ίο[υ] γυναῖκα τοῦ δεῖνος μ]πτέρα,

Nomen proprium hunc quoque titulum aetatis esse Romanae indicat.

12) Postremo afferenda sunt duo titulorum fragmenta, de quibus, cum incertissima sint, accuratius quidquam dici non potest.

Seloiv.

'Εφ. άρχ. 1899 p. 211, 42: [δ δείνα έξ]ηγητ[ης]

|               |       |       |      |                     |        | τοῖν |
|---------------|-------|-------|------|---------------------|--------|------|
| $\mathbf{et}$ | ibid. | p. 21 | 211, | 46 a:               | -α χαί |      |
|               |       | -     | ·    |                     | [1]80  | έως  |
|               |       |       |      | ( <i>ἐ</i> )ξηγ[ητ- |        |      |

A populo constituti qui sunt Eupatridarum interpretes reperiuntur his in titulis:

13) IG III 1, 267:

Έξηγητου έξ Εύπατριδών χειροτονητου ύπο του δήμου δια βίου.

Est alius theatri Bacchici titulus, de cuius tempore idem statuendum est quod de priore theatri titulo (n. 6). Hic titulus num in locum antiquorum erasorum substitutus sit, amambiguum est (v. C. Dittenberger in praefatione ad hos theatri titulos conscripta l. s.).

14) IG III 2, 1335. Est titulus sepulcralis:

Πό[πλιος Α<sup>i</sup>]λιος Φαϊδφος Σουνιεύς υίὸς τοῦ ἐξ Εὐπατριδῶν ἐξηγητοῦ καὶ ἱεφονείκου καὶ ξυστάφχου Λἰλίου Θεοφίλου τοῦ Π[ιστο]τέλους Σουνιέως καὶ Κεκφοπίας τῆς Άθηνιῶνος Φαληφέως τοῦ διὰ βίου πεφιηγητοῦ θυγατφός. Nomina Romanam post Hadrianum aetatem indicant. Accuratius aetas definiri neguit.

Ad Eupatridarum interpretum genus etiam ii exegetae pertinent, qui cognomine non distincti reperiuntur:

15) Eq. dog. 1884 p. 167 in titulo in arce invento (v. infra p. 27), et

16) IG II suppl. p. 61 n. 198 c (Dittenberger SIG<sup>2</sup> 136; L. Ziehen, Leges Gr. sacrae n. 32). V. infra p. 28.

II. Eumolpidarum interpretes inveniuntur his in titulis:

1) IG II 2, 834 b (v. etiam C. Dittenberger SIG<sup>2</sup> 587). Sunt rationes curatorum et quaestorum fani Eleusinii anni 329/8 a. Chr. Ibi col. I lin. 41 haec leguntur:

. Εξηγηταίς Εύμολπιδών είς [ζ]εύγη μυστηρίοις ΔΔΗΗ[].

2) IG III 720 (iterum atque melius ed. Eq. dog. 1887, 110):

ἀπολλώ[ν]ιον ἀγήνορο[ς ἀχαρνέα τὸν] ἐξηγητὴν ἐξ Εὐμολπιδῶν . . ή γυνὴ ἀπολλωνία [. . . Ουγάτης] καὶ δ υίδς ἀγήνως ἀ[εετῆς ἕνεκα καὶ εὐ]ε[εγ]ε[σία]ς Δήμητει καὶ Κόρῃ ἀνέθηκαν.

Toepffer (Att. Gen. p. 73) dicit litterarum formam talem esse, ut titulus primo a. Chr. saeculo ineunti tribuendus sit. Atque revera Apollonius quidam Agenoris filius<sup>1</sup> recurrit in pythaistarum catalogo<sup>2</sup>, et eundem Apollonium nos hic habere propter temporis congruentiam veri est simillimum. Fortasse hic Apollonius idem est atque  $A \pi o \lambda \lambda \omega v i o \zeta A \chi a q v e v \zeta \sigma v \gamma q a q e v \zeta^3$ , quem librum  $\pi e q \lambda \delta o q \pi \omega v$  scripsisse scimus (fr. ed. Mueller FHG IV p. 312). Utrumque eundem esse putat Kirchner (l. s.), neque iniuria; nam interpretes talia scripsisse saepius inveniemus.

3) Eq. dex. 1887, p. 111 (32). Est honorum titulus:

Η βουλή και δ δήμος Μήδειον Μηδείου Πειραιέα τον έξηγητην

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kirchner, Prosop. Att. 1523 et Pauly-Wissowa *Realenc.* s. v. Apollonius n. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Catalogum ed. Nikitsky, Herm. XXVIII (1893) 625; Colin L s.

p. 44 Agathocle archonte (ca. a. 106 a. Chr.) titulum incisum esse contendit.
 <sup>a</sup> Kirchner l. s. 1522.

#### Ph. Ehrmann

έκ τοῦ γένους τοῦ Εὐμολπιόῶν εὐσεβείας ἕνεκα τῆς πρός τὼ Θεὼ καὶ ἐπιμελείας καὶ φιλοτιμίας τῆς περὶ τὴν ἐξήγησιν τῶν ἱερῶν καὶ πατρίων, Δήμητρι καὶ Κόρῃ ἀνέθηκαν. Ἐπὶ ἱερείας Κλεοκρατείας τῆς Οἰνοφίλου Ἀφιδναίου θυγατρός.

P. Foucart (les grands mystères d'Eleusis p. 82) titulum initio primi a. Chr. saeculi tribuit atoue Medeum nostrum eundem esse arbitratur atque alterum Medeum commemoratum apud [Plut.] vit. decem or. p. 843 B: Taúrns de xal Λυσάνδρου Μήδειος, δ και έξηγητης έξ Εύμολπιδων γενόμενος. τούτου δε και Τιμοθέας της Γλαύκου παίδες Ααοδάμεια και Μήδειος, δς την ίεροσύνην Ποσειδώνος Έρεγθέως είγε, χαι Φιλίππη HTIC Leoágaro ric Agneãe Voregov. Medeus, qui apud Plutarchum primo loco affertur, cum nostro non convenit, cum sit Lysandri. noster vero Medei filius. Sed ne de altero quidem, ut Foucart vult. cogitari potest, cum apud Plutarchum tantum sit sacerdos Neptuni, non interpres. Neque cum P. Foucart hoc mendum vel omissionem scriptoris esse statuemus, si quod praeterea hac de gente traditur, a vero non abhorrere cognoverimus<sup>1</sup> atque si plures notos esse Medeos meminerimus<sup>2</sup>. Recte mihi Toepffer (l. s. p. 76) et Kirchner (l. s. 10100) iudicare videntur, qui nostrum Medeum paulo posteriorem Plutarchi Medeis sumunt. Quod confirmatur et litterarum forma lapidis, der bereits die deutlichen Indicien der Kaiserzeit an sich trägt, et tempore in titulo ipso indicato enl legelag Kleongarelag: nam hanc sacerdotem initio aetatis imperatoriae vixisse probabile est; IG III 232 in imperatoriae aetatis titulo eius nomen commemoratur.

4) Afferendum nunc est fragmentum, quod si recte est suppletum, imperatoriae aetatis interpretem exhibet. Eq. deg. 1899 p. 211, 43:

-ου Καίσ[αφος] Καίσαφος σ[εβαστοῦ] [ἐξηγ]ητὴν ἐξ Ε(ϑ)[μολπιδῶν] Μα](φαϑ)[ωνιο-

5) Eq. dog. 1897 p. 57, 34:

Δ. Ιούνιον Μεννέαν τον έχγονον τοῦ έξηγητοῦ Πάτρωνος δ

<sup>1</sup> Optime enim confirmatur Deli insulae titulis, v. J. Toepfier Att. Gen. p. 74. <sup>2</sup> v. stemma apud J. Kirchner l. s. II p. 82. πατής Δ. Ιούνιος Πάτρων και ή μήτης Άννία Άριστόκλεια Άννίου Θρα(σ)ύλλου Χολλείδου Ουγάτης μυηθέντα άφ' έστίας ταϊν Θεαϊν.

Etiamsi interpres hic accuratiore nomine caret, tamen in numero Eumolpidarum interpretum habendus esse videtur, cum alio in titulo (*Bull. de Corr. Hell.* XIX (1895) 130)<sup>1</sup> eiusdem familiae appareat D. Iunius quidam, qui *legogárrov* munere fungitur, quod eum Eumolpidam esse probat. Nomina Romanam aetatem indicant<sup>2</sup>.

Denique alius titulus afferendus est, in quo si non Eumolpidarum interpretes ipsi, at ius interpretandi huic genti concessum commemoratur.

6) IG I suppl. 27b p. 59 (Dittenberger SIG <sup>2</sup> 20; L. Ziehen, Leges Gr. sacrae, Lips. 1906, Att. 4). Ibi legitur lin. 36:

Θύεν δὲ ἀπὸ μὲν τῦ πελανῦ xa9ότι ἂν Εὐμολπίδαι [ἐχσhε / yõ]νται.

Ita verbum reddit L. Ziehen l. s.; A. Kirchhoff in Corpore inscriptionum et A. Mommsen (*Feste der Stadt Athen* Lips. 1898 p. 268 adn. 2) scribunt:  $[\dot{\epsilon}\chi\sigma\epsilon\gamma\sigma]rra\iota$ , at e lapide non sex, sed septem litteras evanuisse concedunt. Foucart autem aliud verbum restituit:  $\dot{\epsilon}[\sigma\eta]rrau$  (*Bull. de Corr. Hell.* IV (1880) 239), quod si locum haberet, sententiam paulum mutaret. Sed si simillima aliorum locorum verba comparaverimus<sup>8</sup>, dubium non erit, quin  $\dot{\epsilon}\xi\etarau$  scribendum sit.

Hoc decreto Atheniensium civitas non solum socios, sed omnes Graecos adhortatur, ut deabus Eleusiniis frumenti primitias offerant. De aetate huius tituli viri docti inter se dissentiunt, nisi quod scriptura et litterarum formis titulum antiquiorem esse anno 403 et posteriorem anno 446 probatur. Cum omnes olim titulum paulo ante bellum Peloponnesiacum incisum esse arbitrarentur, primus A. Koerte post bellum Archidamicum decretum hoc esse contendit atque accuratius

9]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ίεροφάντην Δ(έκμον) Ίο . . . . . [Πειραιέα . .] κτλ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Menneas quidam recurrit IG III 911: Neuroorpárny Mervéo[v

Β]ερενικίδου Ουγατέρα κτλ

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> [Lys.] VI 10: καθ' οῦς (scil. νόμους) Εὐμολπίδαι ἐξηγοῦνται, et in titulo Milesiaco (C. Dittenberger SIG <sup>8</sup> 660): καθότι Σκιρίδαι ἐξηγούμενοι εἰσφέρουσιν (scil. εἰς τὸν δημον).

anno 418 titulum attribuit<sup>1</sup>. Cui sententiae oblocutus est I. H. Lipsius<sup>2</sup>, cui novissimus editor L. Ziehen assentitur<sup>3</sup>. Hic rursus novam tituli statuit aetatem (l. s.); anno enim 423 Athenienses haec sanxisse persuasum ei est. Titulum ante bellum Peloponnesiacum poni non posse eiusdem decreti altero exemplo in arce collocato confirmatur<sup>4</sup>, cuius scripturam posteriorem aetatem indicare Ad. Wilhelm, unus peritissimus lapidum Atticorum dicit (l. s. p. 15). Tum autem melius placet pace facta hanc legem rogatam esse, quae Alfredi Koerte est sententia, quam intra breve indutiarum a. 423 spatium. Sed utut res se habet, in nostra quaestione satis est scire belli Peloponnesiaci temporibus decretum hoc esse.

III. Cerycum interpretes, etsi non distincte ita nominantur, inveniuntur his in titulis:

1) Bull. de Corr. Hell. VI (1882) 436 (= Eq. deg. 1897 p. 63 sqq.). Ibi legitur lin. 21 sqq.:

Ουγατέφα Φ[ιλίπ-] πης Κλ. Δημοστράτου 'Αθηναίου, άφξαντος ἐν τ[η̃ πατρίδι] τὴν ἐπώνυμον ἀρχήν, στρατηγήσαντος ἐπ[ὶ τὰ ὅπλα,] γυμνασιαρχήσαντος, κηρυκεύσαντος τῆς [ἐξ 'Αρείου] πάγου βουλῆς, ἀγωνοθετήσαντος Παν[αθηναίων] καὶ Ἐλευσεινίων, ἐξηγητοῦ μυστηρί[ων, ἱερέως] `Ερεχθέως Ποσειδῶν[ος]

Foucart (Bull. de Corr. Hell. l. s.) titulum saeculi p. Chr. secundi esse iudicat.

Claudius Demostratus, qui hic  $\xi_{\eta\eta\eta\eta\eta}$  µvornelwv vocatur, Melitensis est atque ad eam familiam pertinet, cuius et alii viri in titulis reperiuntur<sup>5</sup>. Cuius familiae nonnulli daduchi fuerunt<sup>6</sup>, qua ex re familiam hanc ad Cerycum gentem pertinere cognoscimus; nam sola haec gens ius habuit hoc munere fungendi.

356

**[10** 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mitteil. des arch. Inst. Athen XXI (1896) 820 sqg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. Schoemann-Lipsium Griech. Alt. II<sup>4</sup> p. 389 adn. 2.

<sup>\*</sup> Leges Gr. sacrae p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fragmentum ed. Ad. Wilhelm, Jahreshefte des österr. arch. Inst. VI (1903) 10 sqq. <sup>5</sup> IG III 1, 676, 678, 680, 1283.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> v. stemma familiae: IG III 1, 676.

2) Eq. dog. 1885 p. 152 (Dittenberger SIG 2 398):

<sup>2</sup>Αππίαν <sup>2</sup>Αννίαν <sup>6</sup>Ρήγιλλαν <sup>2</sup>Ατιλίαν Καυχιδίαν Τερτύλλαν <sup>2</sup>Αππίου ύπάτου ποντίφικος θυγατέρα, <sup>6</sup>Ηρώδου Μαραθωνίου ύπάτου γυναϊκα τοῦ ἐξηγητοῦ, δ ἀνὴρ ἀνέθηκεν.

Herodes Atticus, qui hic  $\xi = \eta \eta \pi \eta s$  vocatur, consul erat anno 143 p. Chr. n. Eum quoque e gente Cerycum fuisse constat (v. C. Dittenberger l. s. in adnotatione).

IV. Interpretes incerti generis:

1) In titulis epheborum IG II 466-471 of  $\xi = \eta \eta \tau \alpha t$  nominantur cognomine non distincti (v. infra p. 37).

2) In catalogo Eleusinio III p. Chr. n. saec. ('Eq. dqx. 1900 p. 74 sqq.) legimus:

ἐξηγητής · διπλῆν
ἐξηγηταὶ τρεῖς · διπλᾶς (v. infra p. 46).

#### De gentilicio interpretum munere

Quanta fuerit singularum gentium apud Graecos cum publico deorum cultu cognatio, notum est. Quam ob rem his e gentibus solis saepissime ministri quoque sumebantur illorum deorum, quos praecipue gentes illae colebant. Exegetae quoque nostri, qui si non ipsi sacerdotes, at illis proximi sunt, gentilicio munere funguntur. Quod Plutarchus nobis testatur qui de nobilium privilegiis in universum haec dicit (Thes. 25): Ednatoldaig dè yivúoxeur tà Gela xal nagéxeur ägyortag ànodoùs (scil.  $\theta\eta\sigmasig)$  xal vóµwr didaoxáloug elvai xal dotwr xal legür  $\xi \xi\eta\gamma\eta\tau dg$ . Atque re vera omnia interpretum Atticorum quae novimus genera ad certas gentes pertinere et in harum maxime sacris versari probari potest. Et ipsa eorum appellatio talis est, ut gentilicium ortum statim cognoscas: apparent  $\xi \xi \eta\gamma\eta\tau a$  $\xi \xi E \delta \mu o \lambda \pi i \delta w$  atque  $\xi \xi E \delta \pi a \tau \varrho i \delta w^1$ .

Et ipsi  $\pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma \tau \sigma \iota$ , quos e certa gente non sumi antea putabant viri docti, gentilicio munere funguntur. Hoc nunc Delphicis titulis repertis<sup>1</sup> negari non potest. Si enim  $\xi \xi \eta \eta \tau \eta \varsigma \delta \pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma \tau \sigma \varsigma \xi \xi E \delta \pi \alpha \tau \varrho \iota \delta \omega v^3$  perspicuis dicitur verbis, dubium esse non potest, quin ex Eupatridarum gente sit ille interpres.

Sed solum in imperatoriae aetatis titulis  $\pi v \vartheta o \chi \varrho \eta \sigma r o v g$ ita dici verum est; in titulis priorum aetatum legitur nihil nisi  $\pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma r o \varsigma \, \tilde{\xi} \tilde{\eta} \eta \pi \eta \varsigma^3$ . Sed hac de re mirari non possumus; nam his in titulis etiam apud alterum interpretem desunt verba  $\tilde{\xi} E \tilde{c} \pi \alpha \tau \varrho i \delta \omega$ , ut alia fuisse antea dicendi ratio videatur. Atque etiam tum temporis  $\pi v \vartheta o \chi \varrho \eta \sigma r o v \varsigma \, \tilde{\xi} \tilde{\eta} \eta \pi \tau \delta \varsigma$  ex Eupatridarum gente fuisse demonstrari potest. Nam 'Ogélag ''Aβρωνog qui est  $\pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma r o v \delta \tilde{\eta} \mu o v \pi a \vartheta e \sigma r a \mu \ell \sigma v \delta'$  $E \tilde{c} \pi \tau \eta \sigma r o \varsigma \, \tilde{\xi} \tilde{\eta} \eta \pi \eta \varsigma^4$  et Kallas ''Aβρωνog et Kallas Edrat μονος ( $\tilde{\xi} \tilde{\eta} \eta \pi a v \delta \tau o v \delta \eta \mu o v \pi a \vartheta e \sigma r a \mu \ell \sigma v \delta \delta \delta \delta \delta$ ) eiusdem familiae et Eupatridarum gentis sunt. Vide titulum (13 b apud G. Colin) iam supra p. 3 allatum, ubi inter pythaistas  $\tilde{\xi}$  $E \tilde{c} \pi \alpha \tau \varrho d \tilde{\omega} r$  enumerantur ''Aβρων Kallov, Kallas Edrat μονος.

Paulo aliter res se habet in theatri Bacchici titulis<sup>6</sup>, ubi  $\delta \pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau o \xi \xi \eta \eta \eta \tau \eta \varsigma$  non  $\xi \xi E \delta \pi \alpha \tau \rho \delta \delta v$  appellatur, quamquam alter hac appellatione distinguitur. Atque ante hos Delphicos titulos repertos nemo erat, quin inde concluderet  $\tau \delta v$   $\pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau o \tau \xi \xi \eta \eta \eta \tau \eta v$  e certa Attica gente non sumi. Nunc autem illis titulis maiorem fidem habere non dubito.

Quae cum ita sint, duo tantum Atticorum interpretum genera statuenda sunt, Eumolpidarum et Eupatridarum interpretes. Et horum quidem alterum genus et  $\pi v \vartheta o \chi \varrho \eta \sigma \tau o v \varsigma$  et ceteros  $\xi \xi E \vartheta \pi a \tau \varrho \iota \vartheta a \nu$  interpretes complectitur?. Nam quod uterque ex eadem gente

- <sup>4</sup> Supra tit. I 5 in epheborum catalogo.
- <sup>5</sup> v. supra tit. I 1 et 2. <sup>6</sup> Supra I 6 et 13 p. 5, 6.

13]

inter  $simar \rho i \partial a s$  enumerantur. Huius modi etiam vocis usus apud Plutarchum Thes. 25 (v. supra p. 12) videtur esse; sed omnibus aliis qui ad nostram rem spectant locis gens intellegenda est.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Titulos illos v. apud G. Colin, l. s.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Supra tit. I 3 p. 4. <sup>\*</sup> Supra tit. I 1 et 2 p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cerycum interpretes, de quibus in fine opusculi plura dicenda erunt, hic omittamus, cum dubia res sit.

ortus est, mihi artam eorum cognationem probare videtur, atque aliis quoque de causis illos cognatiores esse quam ut duo diversa illorum genera statuamus, postea videbimus.

Sed hi quoque gentium interpretes ut et plurimi alii gentium sacerdotes non in gente sola versati sunt, sed publica. usi sunt auctoritate, atque tantum in numero publicorum magistratuum habendi sunt, quantum gentium illarum sacra ipsa. cum re publica cohaerent. Interpretes Eupatridarum publica auctoritate fuisse optime fortasse demonstrant tituli in sellis theatri Bacchici inscripti. Ibi enim magistratuum solum sellae reperiuntur, inter quas sacerdotum tituli sunt plurimi. Atque si hic legimus  $\pi v \Im o \gamma o n \sigma \tau o v \ell \xi n \gamma m o v$  (tit. I 6) et  $\ell \xi n \gamma m o v \ell \xi E \ell$ πατριδών χειροτονητού ύπο του δήμου δια βlov (tit. I 13). dubium esse non potest, quin publici fuerint magistratus. Etiam de Eumolpidarum interpretibus habemus testimonium, quod eos quoque rei publicae officia praestitisse aperte nobis demonstrat. Est honorum decretum, quo & Bould ral & Shuos Medeum ror έξηγητήν έκ του γένους του Εύμολπιδων deabus Eleusiniis are-Invar propher pietatem erga deas et officia facta repl riv έξήγησιν των ίερων και πατρίων (tit. II 3).

Atque tamen interpretum munus non tantum habendum est, quantum e gentium illarum auctoritate fortasse concludas. Quod mihi vel inde elucere videtur, quod nimis rara sunt de eis apud scriptores testimonia, quod argumentum ex silentio petitum hic afferre non dubito, cum si interpretes maiore auctoritate fuissent, compluries certe scriptores eos commemorarent neque Aristoteles in libro de Atheniensium re publica scripto eos silentio praetermisisset. Nisi titulos haberemus, fieri non posset, ut certi aliquid de eorum munere statueremus. Nam e scriptorum rara commemoratione nihil hauriri potest nisi quas res interpretati sint, atque lexicographorum glossae incertiora testimonia sunt.

#### De Eupatridarum interpretibus

Eupatridarum gentem, quam ab Oreste originem ducere R. Hirzel demonstravit (Mus. Rhen. XLIII (1888) 631 sqq.), A pollinis in cultu maxime versatam esse compluribus probatur testimoniis<sup>1</sup>. De gentis interpretibus hoc idem statui potest. In Sogenorov  $\xi\xi\eta\gamma\eta\tau\sigma\sigma$  nomen ipsum nos docet eum cum Pythico oraculo arte cohaerere. Atque revera illos interpretes paene ubique reperimus inter duces eorum, qui ad Apollinis oraculum ab Atheniensium republica mittebantur, ut deo sacrificia offerrent<sup>3</sup>.

Quam ob rem, ut hoc statim addamus, sententia eorum qui  $\pi v \vartheta o \chi \rho \eta \sigma r o v \varsigma$  et  $\pi v \vartheta a \ddot{c} \sigma \tau \dot{a} \varsigma$  eosdem esse putaverunt<sup>8</sup> retineri non potest; videmus enim e titulis Delphicis  $\pi v \vartheta o \chi \rho \eta \sigma r o v \varsigma$  inter  $\pi v \vartheta a \ddot{c} \sigma \tau \dot{a} \varsigma$  enumerari.

Una cum his πυθοχρήστοις exegetis etiam έξηγηται έξ

<sup>1</sup> v. Toepffer Att. Gen. p. 175 sq.

<sup>3</sup> Haec theoria appellata est  $\pi v \Im ats$ , imperatorum autem temporibus  $\delta \omega \delta extis$ . Legati ipsi sunt  $\pi v \Im atorai$ ; antiquioribus temporibus forma  $\pi v \Im a araa i$  reperitur (v. G. Colin l. s. p. 14 adn. 4). Cum ante paucos hos annos satis obscura esset haec institutio (v. J. Toepffer, Herm. XXIII (1888) 321, et Nikitsky, Herm. XXVIII (1893) 620), nunc e titulis Delphicis multo melius rem novimus, v. quae Colin hac de re disputavit in libro saepius laudato.

<sup>3</sup> Bouché-Leclercq Histoire de la divination, Paris 1879, II p. 217. Antequam noti fuerunt illi tituli, ad hanc illum virum doctum venire potuisse sententiam facile intellegitur, si utrosque in Apollinis cultu versatos esse cordamur atque  $\pi v \Im a ior a i$  et ipsos prodigia et auspicia interpretatos esse e Strabone comperimus (IX 2, 11).

15]

1

2 N

i

ŗ

.

ł

ŝ

Edmarqudar  $\acute{v}\pi \partial \tau o \ddot{v}$  dipuou xadeoraµéoou in illis Delphicis legationibus inveniuntur, atque vel inde elucet hunc alterum interpretem ab altero non tam diversum esse quam antea putabant viri docti. Nam utrumque interpretem in Apollinis cultu versatum esse ex illis titulis cognoscimus, in quibus fere ubique una commemorantur<sup>1</sup>.

In Apollinis religione Eupatridarum interpretum originem ponendam esse alia testimonia demonstrant. Prima exegetici muneris commemoratio in Atheniensium litteris exstat in Aeschyli Eumenidibus (v. 609 ed. Weil), ubi poeta Apollinem ipsum exegetae munere fungentem fecit. Orestes ipse a deo hoc petit:

> ήδη σὺ μαρτύρησον. ἐξηγοῦ δέ μοι, Απολλον, εἴ σφε σὺν δίκη κατέκτανον.

Atone hoc idem dilucide ex Platone cognoscitur, qui in Rep. IV p. 427 C Pythicum deum πάτριον έξηγητήν appellat (. . οὐδὲ χρησόμεθα έξηγητή άλλ' ή τῷ πατρίω). Apollo ergo ipse primus huius gentis interpres fuit. Sed etiam quare ab hoc deo derivatum sit hoc munus, adhuc perspici potest. Summum Eupatridarum interpretum officium fuisse explationem et lustra-Apollinis autem in retionem supplicum postea videbimus. ligione ortum esse hunc explationis et lustrationis morem viri docti hodie persuasum habent (v. J. Toepfter Att. Gen. p. 259 adn. 2 et Schoemann-Lipsium Griech. Alt. II<sup>4</sup> p. 362). Nam Apollo est deus purus, cuius homines et ipsos puros esse maxime interest (Wilamowitz Aesch. Choephoren. Berol. 1896 p. 17). Hac quoque de causa Apollo in Aeschvli Eumen. Orestem explandum curat. Quam ob rem Toepffer putat hanc Orestis expiationem pro exemplo fuisse, quo prolato Eupatridae suum expiandi ius comprobaverint<sup>2</sup>.

\* Toepfier Att. Gen. p. 177: An dieses Ereignis werden die πάτρια

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. Schoell, Herm. XXII (1887) 565, qui hos Delphicos titulos nondum noverat, illos  $\xi \xi E i \pi a \tau \rho i \delta \omega + \xi \xi \eta \gamma \eta \tau a \varsigma$  cum Iovis sacris cohaerere putavit, nulla causa nisus nisi quod, cum  $\pi v \Im \delta \chi \rho \eta \sigma \tau \omega$  Apollinis,  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \omega \delta \xi \xi$  $E i \mu \omega \lambda \pi i \delta \omega \nu$  Cereris sint in officio, hos  $\xi \xi E i \pi a \tau \rho i \delta \omega \nu$  interpretes ad Iovem referendos esse arbitratus est, ut hoc modo interpretes haberemus illorum trium deorum, qui praeter alios in iure iurando ab Atheniensibus invocati sunt (Usener Dreiheit, Mus. Rhen. LVIII (1903) 19).

#### De iuris sacri interpretibus Atticis

Munus tale, quod a deis ipsis originem ducit, antiquissimum esse apparet, neque dubitari potest, quin a primis temporibus in gente ipsa hi interpretes fuerint, etiamsi non statim publica usi sint auctoritate. Atque tamen certa huius rei testimonia de eis quidem temporibus, quibus Atheniensium civitas maxime florebat, nobis desunt. Etiamsi apud Platonem<sup>1</sup>, Isaeum<sup>2</sup>, Demosthenem<sup>8</sup>  $\xi = \eta \eta \eta \pi a t$  commemorantur, tamen his cognomen non additur, ut illis locis pro testimoniis uti nondum possimus. Certi demum Eupatridarum interpretum testes sunt Romanae aetatis tituli. Atque hic demum de eorum munere tantum comperimus, ut paulo accuratius quomodo institutum sit hoc munus perspicere possimus.

Duo ibi Eupatridarum interpretes nobis occurrunt, ol  $\pi v \mathscr{H}_{2}$   $\chi \varrho\eta \sigma \tau oi \mathring{\xi} E \mathring{k} \pi \alpha \tau \varrho i \mathring{\delta} w \mathrel{et} o \mathring{k} \mathring{v} \pi \delta \tau \sigma v \mathring{\delta} \mathring{\eta} \mu \sigma v \pi \mathscr{H}_{2} \sigma \tau \alpha \mu \mathring{e} \tau \sigma i$ . Utrumque ex Eupatridarum gente esse ob eamque rem in Apollinis cultu versari dictum iam est. Quae autem inter eos est differentia? Hoc ipsum eorum nomen accuratius nobis legentibus indicare potest. Ut ab altero interprete exordiamur, hic est  $\pi \mathscr{H}_{2} e \sigma \tau \alpha \mu \mathring{e} \sigma \circ v \mathring{\sigma} \mathring{\eta} \mu \sigma v$ , vel ut accuratius in theatri titulo dicitur  $\chi e \iota \varrho \sigma \tau \sigma \eta \tau \delta \circ s \mathring{\sigma} \mathring{\eta} \mu \sigma v$ . Ab universo igituf populo h. e. in contione eligitur manibus elatis <sup>5</sup>.

Quo autem modo  $\pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma r o \varsigma$  interpres instituitur? Si titulum 13 a apud G. Colin (v. supra I 1), ut optimo exemplo utar, inspicimus, ubi in utriusque interpretis nomine desunt verba  $\xi \xi E \delta \pi a \tau \varrho \delta \delta \sigma r$  ibi legimus:  $\xi \xi \eta \eta \eta \tau \eta \varsigma \delta \sigma \tau v \vartheta \delta \tau \zeta \varrho \eta \sigma r o \varsigma$  et statim post:  $\xi \xi \eta \eta \eta \tau \eta \varsigma \delta \delta \tau \delta v \delta \delta \eta \mu o v \pi \alpha \vartheta \varepsilon \sigma \tau a \mu \ell r o \varsigma$ , eos ipso nomine discerni apparet. Atque ex eius forma ipsa elucet  $\delta \pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma r o \varsigma$  et  $\delta \delta \pi \delta \tau o v \delta \delta \eta \mu o v \pi \alpha \vartheta \varepsilon \sigma \tau a \mu \ell r o \varsigma$ , opposita esse, ut hac quoque in re sensus differentia esse debeat h. e. in electionis ratione<sup>6</sup>. Quomodo autem  $\pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma r o \varsigma$ 

 $\tau \omega \nu E \delta \pi a \tau \rho \delta \omega \nu$  angeknüpft haben, um das erbliche Vorrecht der Exegese legendarisch zu motivieren.

<sup>1</sup> Euthyphr. 4C et compluries in legg., v. infra p. 26 sqq.

<sup>2</sup> Περί τοῦ Κίρωνος κλήρου 38.
<sup>3</sup> Or. XLVII 68, 69.

<sup>4</sup> Alia huius verbi forma legitur Colin tit. 60: ἐξηγητής κεχειροτονημένος.

<sup>6</sup> Solo in titulo I 14 deest illud appositum, quod dicat quomodo institutus sit ille interpres. Sed hoc incuria factum esse crediderim.

 Quam ob rem nomina quae adhue in usu erant, ἐξηγητής πυθόχρηστος et ἰξηγητής ἐξ Εὐπατριδῶν non quadrare manifestum est, cum hac in re Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV. 24

17]

ţ

i

ĥ

į

 $\xi\xi\eta\eta\eta\eta\eta$ s eligatur, hoc quoque mihi nomen eius ipsum indicare videtur. Nam  $\pi v \vartheta \delta\chi \eta\eta\sigma\sigma\sigma\varsigma$  est: a Pythico Apolline designatus. Haec singularis certe in Atheniensium re publica eligendi ratio est neque similia habemus exempla, praeterquam quod, ut Foucart animadvertit (*Les grands mystères d'Eleusis* l. s.), Clisthenis aetate tribuum singularum  $\xi\pi\omega n\dot{\mu}\omega v\varsigma$  eodem modo electos esse apud Aristot. A.  $\pi o\lambda$ . 21 traditur<sup>1</sup>. Sed de singulari hac electionis ratione dubitare non possumus, si interpretes illos maxime Delphico oraculo officia praestitisse meminerimus.

Quae si in animo tenemus, ad aliud nunc testimonium accedere possumus, quod recte explicatum etiam prioribus temporibus hos duo Eupatridarum interpretes eodem modo institutos fuisse mihi probare videtur. Plato in legibus VI 759D de interpretibus verba facit, atque accuratissime eorum electionis modum praescribit. Locus hic est:

Έχ Δελφῶν δὲ χρὴ νόμους περὶ τὰ θεῖα πάντα χομισαμένους καὶ καταστήσαντας ἐπ' αὐτοῖς ἐξηγητὰς τούτοις χρῆσθαι. Κατ' ἐνιαυτὸν δὲ εἶναι καὶ μὴ μαχροτέραν τὴν ἱεροσύνην ἑκάστην, ἔτη δὲ μὴ ἐλαττον ἑξήκοντα ἡμῖν εἴη γεγονὼς ὁ μέλλων καθ' ἱεροὺς νόμους περὶ τὰ θεῖα ἱκανῶς ἁγιστεύσειν. ταῦτα δὲ καὶ περὶ τῶν ἱερειῶν ἔστω τὰ νόμιμα. τοὺς δὲ ἐξηγητὰς τρὶς <sup>°</sup> φερέτωσαν μὲν αἱ τέτταρες φυλαὶ τέτταρας, ἕκαστον ἐξ αὐτῶν, τρεῖς δὲ οἶς ἂν πλείστη γένηται ψῆφος, δοκιμάσαντας ἐννέα πέμπειν εἰς Δελφοὺς ἀνελεῖν ἐξ ἑκάστης τριάδος ἕνα. τὴν δὲ δοκιμασίαν αὐτῶν καὶ τοῦ χρόνου τὴν ἡλικίαν εἶναι καθάπερ τῶν ἱερείων. οὖτοι δὲ ἔστων ἐξηγηταὶ διὰ βίου. τὸν δέ γε λιπόντα προσαιρείσθωσαν αἱ τέτταρες φυλαί, δθεν Ἐν ἐχλίπη.

Sensum horum verborum obscurum esse statim cognoscimus atque viri docti de eis interpretandis inter se non consentiunt. Altera virorum doctorum pars omnes interpretes e novem electis a Delphico deo designari explicavit.

364

inter se non differant. Alter potius dicendus est έξηγητής ό ύπο τοῦ δήμου καθεσταμένος et hoc nomine a πυθοχρήστα discernendus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tais δè φυλαϊς ἐποίησεν ἐπωνύμους ἐχ τῶν προκριθέντων ἐκατὸν ἀρχηγετῶν, οῦς ἀνείλεν ἡ Πυθία δέκα.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Toùs δè έξηγητὰς τρὶς φερέτωσαν, quod Hermann et Schanz restituerunt pro tradito τρεῖς (v. edd.), scribendum esse apparet, cum τρεῖς non quadret ad sequentia verba: ai τέτταρες φυλαὶ τέτταρας.

#### De iuris sacri interpretibus Atticis

19]

i

\$

÷

.

E

1

۰.

,

2

t

t

2

I

ľ

.

ι

5

ŝ

i

Ita Chr. Petersen<sup>1</sup> probare studuit  $\tau \varrho \epsilon I_S$  et  $\epsilon r r \epsilon a$  coniungenda esse verba atque  $\epsilon r r \epsilon a$  solum appositum esse, ut  $\tau \varrho \epsilon I_S$  accuratius explicaretur. Qua ex interpretatione e quaternis terni donuµáζorrau, atque hoc ter fit, ut novem sint qui Delphos mittantur. Eundem sensum restituere vult Const. Ritter<sup>2</sup>, sed  $\tau \epsilon r r a \rho a S$  delendum esse putat atque scribendum: Toùs dè  $\epsilon \xi \eta \gamma \eta \tau a S$   $\tau \rho \epsilon I_S$   $\rho e \rho \epsilon r \omega \sigma a a t \epsilon r r a \rho s S ed utriusque$ viri docti explicationem nimis argutam esse statim apparet,in qua maxime hoc mirum tres illos interpretes e quaterniseligi, non ex omnibus duodecim.

Multo melius mihi altera interpretatio placet, quam Const. Ritter eodem loco proposuit. Toeic enim cum èrréa coniungendum non esse disputat, sed duo haec esse interpretum genera. Omnino duodecim creantur, von denen nach Ausscheidung der drei, die am meisten Stimmen erhalten. noch neun dem Gotte zur Wahl präsentiert werden. Sed ut hunc sensum restituat, pro: rols oeoétwoar. . térrapas scribere vult: roeic ... reroáxic. At mea sententia hac mutatione opus non est, quae palaeographicis quoque ex legibus difficilior est intellectu quam altera, ubi rols pro roeis scribitur. Nam etiamsi rolg opererwoar eas. legimus, duodecim fiunt. Hoc modo mihi optime verborum sensus intellegi posse videtur mutatione nulla facta neque argutiore interpretatione adhibita. Quod alia re adiuvatur. Duo electionis modi hic a Platone praescribuntur: tres interpretes a populo statim eliguntur, qui plurima nancti sunt suffragia; tres vero e novem reliquis a deo ipso designantur. Quid autem aliud hoc est atque duo illa interpretum genera e Romanae aetatis titulis nobis nota, έξηγηται οι ύπο του δήμου καθεσταμένοι et ξεηγηται οι πυθόχρηστοι? Hac re certam fleri nostram huius loci interpretationem persuasum mihi est.

Quaestio autem oritur, num haec eligendi ratio, quam Plato in sua quam fingit re publica instituit, re vera Athenis adhibita sit. Quae quaestio una cum alia absolvenda est, num omnino, quod Plato in legibus de publicis tradat institutis, ad Atticas res ipsas deferri possit. Atque hoc certum

<sup>3</sup> In commentario ad Platonis leges conscripto, Lips. 1896 p. 162.

365

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philol. suppl. I (1860) 158.

<sup>24\*</sup> 

est Platonem in legibus multo magis quam in re publica, quae tota ex philosophicis eius praeceptis constructa est, instituta vere Attica secutum esse. C. Fr. Hermann<sup>1</sup> hoc probare studuit et in multis probavit. De nostra quaestione haec dicit (p. 41): "In sacerdotibus certe, ubi propius eam (creationem) describit, nihil sancit, quod non pariter etiam apud omnes Graecos obtinuerit". Sed cum G. Colin (l. s. p. 39) valde dubito, num hac in re Platoni fides tribuenda sit. Primum enim ille eligendi modus, quem apud Platonem invenimus, nimis difficilis videtur quam qui re vera adhiberi possit, neque illo tempore quattuor tribus sunt, per quas secundum Platonem electio fiat. Tum alia quoque in re ibidem commemorata Platonem ab Atticis institutis abhorrere scimus, sacerdotes enim Attici neque quotannis eliguntur omnes neque annum sexagesimum superasse debent<sup>2</sup>. Denique quod e titulis comperimus hos interpretes ex Eupatridarum gente desumptos esse, cum electionis modo, quem Plato praescribit, minime potest conjungi. Postremo si nostros interpretes eosdem esse atque Platonis interpretes putandum est, cur Plato eos illo nomine, quod e titulis nobis notum est, non appellavit? Hoc fortasse cuipiam dubitationem movet, praesertim cum certa alia ex Platonis temporibus testimonia nobis desint.

Atque tamen Platonis testimonium non plane reiciendum esse puto. Primum enim hanc solam ob rem, quod certa ex illis temporibus testimonia nobis desunt, interpretes illos tum exstitisse minime negari potest, cum casu fortasse hoc factum sit. Immo ipsis in rebus sacris, quae quantopere incolumes conserventur nemo nescit, hoc cavendum est, et si ex posterioribus solum temporibus talia instituta nobis traduntur, illa semper fere ad priores quoque aetates referri possunt. Itaque nostra quoque in re, etiamsi Plato interpretes suos vero nomine non appellat, tamen eum illos in animo habuisse crediderim. Fortasse non aperte illos solito nomine appellat, cum soli sint apud eum interpretes atque e re ipsa perspicuum fuerit, qui intellegendi essent<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De vestigiis institutorum veterum, imprimis Atticorum per Platonis de legibus libros indagandis, 1836.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Schömann-Lipsius Griech. Alt. II<sup>4</sup> p. 443.

<sup>\*</sup> Solo legg. IX 865 C loco Plato interpretes accuratius significat appo-

At Platonis testimonium nonne ita intellegendum est, ut postea demum ex eius praeceptis interpretum munus institutum esse sumatur? Sed Platonis in legibus verba tantum valuisse non crediderim. Invocychorovs certe interpretes antiquissimos esse ex eorum nomine mihi elucere videtur, atque alteros quoque Eupatridarum interpretes, qui a populo eliguntur, iam Platonis temporibus exstitisse mihi persuasum est, quamquam illos alteris recentiores esse propter electionis modum, qui non nisi in libera re publica adhibetur, negari non potest.

Ut brevi comprehendam, Plato duo interpretum genera instituenda esse praescribit, interpretes qui a populo creentur et interpretes qui a deo designentur. Atque cum eadem genera revera reperiantur posteris temporibus, etiam Platonis temporibus interpretes eodem modo institutos esse pro certo haberi potest. Tali ratione Platonis in legibus testimonio uti possumus. Hoc solum addendum est tum quoque interpretes illos ex Eupatridarum gente desumptos esse, cum Plato e quattuor tribubus eos eligi praescribat.

Sed Plato aliis quoque legum locis interpretes commemorat, e quibus eorum in civitate eius officia maxime cognoscantur. Hos quoque testes reiciendos non esse censeo, cum in iis, quae illis facienda sunt Athenis, non credam Platonem quidquam mutasse. Sed hac de re postea videbimus.

Nunc demum quaestione de Platonis in legibus testimonio absoluta aliud afferri potest testimonium, quod per se incertissimum mihi videtur. Est titulus I 4 (supra p. 4), de quo R. Schoell, Herm. VI (1871) 31 sqq. accurate disputavit. Quo in titulo ii enumerantur, qui cibo in prytaneo per vitam donati sunt. Sed nimis est mutilatus quam ut certa restitui possint eo quidem loco, ubi interpretum mentio sit facta. Sed suo iure R. Schoell suspicatus est interpretes ibi commemoratos esse. Nam hos ius cibi in prytaneo habuisse aliis quoque probatur testimoniis, de quibus postea plura di-

21]

Ph. Ehrmann

cenda sunt. Itaque hoc titulo, qui anno fere 430 a. Chr. adscribitur, confirmari potest, quod Platonis testimonium nos docuit, etiamsi  $\xi_{\eta\gamma\eta\tau\alpha}$  or  $\delta$   $\mathcal{A}_{\pi\delta\lambda\lambda\omega\nu}$   $d\nu\epsilon\lambda\eta$  inusitata est forma pro  $\xi_{\eta\gamma\eta\tau\alpha}$   $\pi\nu\mathcal{A}_{\delta\chi\rho\eta\sigma\tau\alpha}$ .

Quid autem amplius de exteriore huius muneris for ma e titulis erui potest? Atque primum de  $\pi v \Im o \chi \rho \eta \sigma \tau \sigma \iota c$ eorumque numero dicendum est. utrum unus sit an plures qui collegium faciant. Secundum Platonis in legibus praecepta. plures certe fuerunt, atque si nostram loci interpretationem sequimur, tres ab Apolline sunt designati. Qua cum re convenit, quod et aliis ubi interpretes in Platonis legibus commemorantur locis nusquam singularis numerus reperitur. Sed hac quoque in re Platonem segui nolim, nisi et alibi interpretes collegium fuisse confirmatur. Theatri Bacchici reliquiae unius tantum sellam exhibent. Sed hoc per se ipsum nullius momenti est. Nam fortasse si plures fuerint, princeps collegii solus in theatro sellam habuit. Verisimile autem non est aliam eiusdem tituli sellam casu perditam esse<sup>2</sup>. Sed quid alii tituli nos docent? Nusquam complures  $\pi v \mathcal{P} \delta ronorou$ una commemorantur. Hoc maxime mirum videtur in Delphicis titulis, in quibus si revera interpretes  $\pi v \Im \delta \gamma \rho \eta \sigma \tau o \iota$  collegium erant, nihil erat, cur unum solum Delphos mitterent. Ita  $\mu \dot{\alpha} \gamma \tau \epsilon \iota_{\mathcal{G}}$  quoque complures reperiuntur, v. c. in tit. 57 apud G. Colin l. s. Quam ob rem equidem crediderim unum solum  $\pi v \vartheta \delta \gamma \rho \eta \sigma \tau \sigma \nu$  interpretem hoc munere functum esse<sup>3</sup>.

Sed habemus aliud testimonium, quod prioribus quidem temporibus saepius allatum est, ut  $\pi v \vartheta o \chi e \eta \sigma r o v g$  collegium fuisse confirmaretur, Timaeum dico in lexico ad Platonem conscripto. Verba ex priorum interpunctione haec sunt:  $E \xi \eta \eta \tau a \ell$ .  $\tau g \ell \xi g \ell g \gamma v g \tau a \ell$   $\pi v \vartheta o \chi g \eta \sigma \tau a \ell$   $\tau v \vartheta o \chi g \eta \sigma \tau a \ell$ 

<sup>3</sup> Idem inde quoque forsitan quispiam concludat, quod in omnibus fere titulis ad  $\pi v \vartheta o \chi \rho \dot{\eta} \sigma \tau o v$  nomen articulus appositus est. Sed Colin (p. 148 adn. 2) recte cognovit in Delphicis illis titulis articulum ad arbitrium positum vel omissum esse; v. tit. 57, ubi passim reperitur, cum tit. 60 omnino desit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sed fortasse hoc explicari potest temporis differentia, et re vera apud Platonem in legg. IX 865 C eandem formam legimus: . .  $\delta \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha \dot{s} \epsilon l \nu \alpha s$ suplous oùs  $\dot{a}\nu \dot{o}$  Feòs  $\dot{a}\nu \delta \lambda \eta$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. Gu. Vischer, Kleine Schr. II 368.

ένισγεθέντας· και οί έξηνούμενοι τὰ πάτοια. Qui ita legebant de πυθογοήστων collegio dubitare non poterant. Sed Gu. Vischero duce <sup>1</sup> Toepffer<sup>2</sup> sensum alia glossae interpunctione restituit. Ita enim verba secernit: EEnvnzal zoele vivrorzai. Tudovonozoi eas. Hoc rectum esse totius quoque enuntiati constructio mihi probare videtur. Nam priore ex interpunctione verba:  $x\alpha \lambda$ οί έξηγούμενοι τὰ πάτοια non apte sunt addita, cum nesciamus. ntrum haec verba insa quoque ad  $\pi v \Im or o \pi \sigma v \varphi$ tum autem melius dictum esset: καὶ οῦ ἐξηγοῦνται τὰ πάτοια vel of Egyoúmeron xal rà πάτρια<sup>8</sup> — an aliud significent interpretum genus — tum autem mirum esset, auod ad *nu9ororiozovc* numerus additus est, cum hic desit. Sin autem Toepfferi recipimus interpretationem. glossa haec dicit: tria 4 sunt interpretum genera: et  $\pi v \vartheta \delta \gamma \rho \eta \sigma \tau \sigma \iota$  et of  $\xi \xi \eta \gamma \delta \eta \omega \sigma \tau \delta \eta$  a  $\pi \delta \tau \sigma \iota \sigma \eta$  (h. e. Eupatridarum et Eumolpidarum). Sed quod ad Pythicorum interpretum numerum attinet, unum obstare videtur. Timaeus numero. Sed hoc nihil valere in nostra quaestione crediderim. Nam etiamsi unum solum  $\pi v \Im \delta \gamma on \sigma \tau o \nu$  esse Timaeus non ignorabat, plurali tamen numero uti potuit eodem modo, quo saepius in enumerandis rebus hoc dicimus. Fortasse etiam plurali  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha \ell$  commotus est, ut  $\pi v \vartheta \delta \gamma \rho \eta \sigma \tau o \ell$  diceret.

Aliud contra singularem huius interpretis numerum testimonium attulit R. Schoell (Herm. XXII (1887) 564), atque hoc ex prosopographia ipsa. Hieroclem enim et Lamponem affert eodem tempore utrumque exegetam fuisse. Hac de re et de testimoniis fusius agemus, si de certis qui adhuc innotuerunt interpretibus verba facienda sunt. Sed hic satis sit dicere Hieroclem exegetam  $\pi v \mathcal{P} \delta \chi e \eta \sigma \tau \sigma r$  fuisse omnino non tradi, etsi simillimo  $\chi e \eta \sigma \mu o \lambda \delta \gamma o v$  et vatis functus sit munere.

Quod de  $\pi v \mathcal{P}o\chi e \eta \sigma \tau \omega \nu$  numero diximus, idem de altero interprete, qui a populo ex Eupatridis eligitur, dici potest. Nam hi quoque in singulari numero reperiuntur in titulis Del-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kl. Schriften II 368. <sup>2</sup> Att. Gen. p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> v. Chr. Petersen l. s. p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Quod Timaeus tris esse interpretum genera dicit, cum nos duo tantum statuerimus, hac de re mirari non debemus; ad gentilicium enim interpretum ortum non spectat neque ullo verbo eum commemorat.

phicis, nullumque habemus testimonium, quod unum hoc munere functum esse putare nos vetet.

Quid porro de tempore, per quod munere functi sint, statuendum est? Interpretem a populo dià  $\beta lov$  electum esse titulus theatri Bacchici aperte dicit:  $\delta \xi \eta \eta \eta \eta \delta \xi \xi$ Edmançudar genoromado una do rem etiam  $\pi v \vartheta \delta \chi \eta \eta \sigma v \sigma$  per vitae suae tempus ab Apolline esse designatum propter magnam inter utrumque similitudinem statim suspicari possumus. Et re vera  $\pi v \vartheta \delta \chi \eta \eta \sigma v \sigma \xi \eta \eta \eta \eta \eta \mu$  $\Phi a I door Artálov$  (tit. I 1) reperimus et Agathocle et Argeo archonte (tit. 1, 2), quorum alter decem fere post alterum annis summo munere functus est. Non dubia res est imperatorum temporibus (v. tit. I 3), ubi in utroque munere eosdem semper reperimus viros. Itaque hac quoque in re Atticam consuetudinem cum Platonis praescripto consentire videmus, qui cum sacerdotes in annum creandos esse censeat, interpretes dià  $\beta lov$  munere fungi permittit.

Haec sunt, quae de exteriore utriusque interpretum muneris institutione comperimus; qua e re elucet quam similes vel in his inter se fuerint et interpres ab Apolline designatus et interpres a populo electus.

Sed ad perficiendam quaestionem summum restat, ut perquiramus, quae illorum iuris sacri interpretum singula fuerint officia. E certis gentibus omnes tres interpretes desumptos esse vidimus; quam ob rem etiam ius, quod interpretantur, primum fuisse ius gentis cognoscemus, atque si ius illud a tota civitate observatur, factum hoc est auctoritate gentis magisque religionis, in qua gens illa maxime versatur.

Eupatridarum gentem eiusque interpretes in Apollinis maxime cultu officia praestitisse dictum iam est. Sed si ad singula spectamus, difficile hic est utriusque Eupatridarum interpretis officia accuratius seiungere. Atque tamen cum ipsa exteriore muneris forma cognatissimi sint, valde desideramus quid eos secernat et qualis utriusque provincia sit certiores fieri. Saepius autem  $\xi \eta \eta \eta \tau \alpha i$  commemorantur sine accuratiore nomine, ut ex eorum factis, ad quod interpretum De iuris sacri interpretibus Atticis

251

genus pertineant, concludendum nobis sit. Atque his in quaestionibus hoc quoque animadvertendum est, quod, ut saepe iam diximus, titulorum testimonia, quae  $\pi v \partial \sigma_{Z} e \eta \sigma \sigma v \sigma t \dot{v} \pi d$  $\tau o \bar{v} \ \delta \eta \mu o v \pi \alpha \partial \varepsilon \sigma \tau a \mu \dot{\varepsilon} r \sigma v \sigma s$  interpretes fuisse testantur, Romanam aetatem non antecedunt, ut dubitari possit, utrum titulorum illorum interpretes et illi, qui a scriptoribus maxime priorum saeculorum commemorantur, coniungendi sint an diversi ab illis sint privati interpretes.

Ut ab illis incipiamus, qui ex Eupatridarum gente a populo sunt electi, de eorum officiis solum habemus Timaei testimonium, qui eis una cum Eumolpidarum interpretibus patriarum legum interpretationem adscribit. Et πάτοια Eupatridarum exstitisse testatur nobis Athenaeus ΙΧ 410 a: Παρέθετο ταῦτα καὶ Δωρόθεος φάσκων καὶ ἐν τοῖς των Εύπατριδών 1 πατρίοις τάδε γεγράφθαι περί της των ίχετων xa9áoozwc. Athenaeus igitur haec verba e Dorothei scripto sumpsit, quo Eupatridarum πάτρια commemorata erant. Simul his ex verbis comperimus harum legum partem continuisse περί τῆς τῶν ίχετῶν χαθάρσεως leges. Plura certa testimonia de horum interpretum officiis non habemus; has igitur patrias leges eos interpretatos esse statuendum est. Ut de Eumolpidarum interpretibus nihil aliud traditur nisi quod  $\pi d\pi \rho \alpha$  explicaverunt, ita et Eupatridarum hi quidem interpretes hoc munere functi sunt. Quorum  $\pi \dot{\alpha} \tau \rho \mu \alpha$  ex parte quidem de expiatione et lustratione egisse audimus.

Sed difficilior res fit, cum  $\pi v \vartheta o \chi \varrho \eta \sigma \tau o v \varsigma$  quoque tales lustrationes et explationes perfecisse certum habeanus Timaei testimonium:  $\pi v \vartheta \delta \chi \varrho \eta \sigma \tau o \iota o l \varsigma \mu \delta \lambda \epsilon \iota x \alpha \vartheta a l \varrho \epsilon \iota v \tau o \iota \varsigma \delta \gamma \epsilon \iota \tau \iota v \ell$ ένισχεθέντας. Cuius testimonium eo minus neglegendum est, cum id non e Platone solo Timaeus haurire potuerit, qui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nam quod O. Mueller iam cognovit (Eumen. p. 162) scribendum esse  $E\dot{v}\pi a\tau \rho i \delta \bar{\omega} \nu$  pro tradito  $\vartheta v \mu a\tau \rho i \delta \bar{\omega} \nu$ , certam esse emendationem arbitror. Iam Casaubonus  $\vartheta v \pi a\tau \rho i \delta \bar{\omega} \nu$ , certam esse emendationem arbitror. Iam Casaubonus  $\vartheta v \pi a \ell i \delta \bar{\omega} \nu$ , quae coniectura vel hanc ob rem magis arridet, quod et Phytalidarum gentis erat supplices expiare (Schömann-Lipsius Griech. Alt. II<sup>4</sup> 368 et Toeffer Att. Gen. p. 248). Sed palaeographicis ex legibus mihi quoque verisimilius videtur  $\vartheta T \Lambda T P I \Delta \Omega N$ ex  $E T I \Lambda T P I \Delta \Omega N$  ortum esse (v. Chr. Petersen, Philol. suppl. I (1860) 163).

πυθοχρήστων nomine non utitur. Itaque difficile est secernere πυθοχρήστων et alterius Eupatridarum interpretis officia, si πυθοχρήστων explandi et lustrandi summum fuisse officium traditur itemque alterius interpretis, interpretari τὰ πάτρια, quorum partem lustrationes fuisse comperimus.

Sed mirum non est utrumque interpretem hoc in officio convenire. Nam utrumque ex Eupatridarum gente esse scimus. cuius gentis  $\pi \acute{\alpha}\tau o \iota \alpha$  de lustrationibus fuisse Athenaeus tradit. Utrumque praeterea in Apollinis sacris versatum esse cognovimus. Apollinis autem in cultu ortum esse hunc expiationis et lustrationis morem ibique Eupatridarum interpretum originem ponendam esse supra iam demonstravimus. Sed easdem ob causas e fontibus qui nobis adhuc fluunt. discernere non possumus, qua in re differant utriusque interpretis officia. Atque dubitari potius potest, num omnino tanta sint inter se differentia, ut non collegium duorum interpretum eos fuisse credendum sit, qui una eademque officia praestiterint. Et habemus testimonia, quibus hanc sententiam confirmari postea videbimus. Quam ob rem fere ubique in dubio relinguam, utrum  $\pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau \sigma \varsigma$  an alter Eupatridarum interpres intellegendus sit, nisi malumus alteri ex his maiorem tribuere auctoritatem<sup>1</sup>.

Si de singulis lustrationum modis quaerimus, optime adiuvamur eis, quae Plato in legibus de interpretum officiis praescribit. Nam Platonis interpretes nullos nisi Eupatridarum interpretes intellegi posse supra demonstratum est. Sed Plato et ipse utriusque interpretis officia accurate non secernit, ut eius testimonio communia esse utriusque munera confirmetur. Atque etiamsi id, quod Plato de interpretum officiis in civitate sua faciendis dicit, ad vere Atticos interpretes deferri posse persuasum habeo, tamen non obliviscendum est interpretum munus apud Platonem paulo esse amplificatum atque elatum, cum soli apud eum ius sacrum interpretentur atque

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Talem Wilsmowitzius quidem sententiam profert, si dicit (Aristoteles u. Athen, Berol. 1893 I p. 280): Die pontifices Athens sind die Exegeten, insbesondere die Exegeten ξ Εὐπατριδῶν; denn die eumolpidischen fallen hier sicher fort; die pythischen haben, seit der direkte Verkehr mit dem Gotte Regel war, wenig bedeutet.

in civitate nova constituenda quasi sint legum sacrarum inventores. Ita legg. 759 C  $\pi\epsilon \rho i \tau \dot{\alpha} \ \Im\epsilon i \alpha \ \pi \dot{\alpha} \tau \tau \alpha$  interpretes adhibendos esse poscit. Sed etiamsi Plato in universum interpretum suorum munus amplificaverit, quod de singulis eorum officiis dicit, hoc confirmari saepius aliis testimoniis potest<sup>1</sup>.

Quarum lustrationum modum rationemque artem esse, cuius non omnes periti sint, optime fortasse demonstratur ea re, quod Athenienses ipsos, cum Cylonis comites interfecissent, ad se expiandos Epimenidem Creta arcessivisse narratur, qui peritissimus huius rei tum putabatur<sup>3</sup>. Atque expiationum et lustrationum praecepta ipsa nonnulla habemus, e quibus quantum ad singula spectent bene elucet. Ut Athen. IX 410 a/b Clidemus in exegetico libro  $\pi\epsilon \varrho l$  έναγισμῶν haec praescribit: <sup>'</sup>O ενξαι βότυνον περος έσπέραν τοῦ σήματος. ἕπειτα παρὰ τὸν βότυνον περος ἑσπέραν βλέπε, ὕδωρ κατάχεε λέγων τάδε. ὑμῖν ἀπόνιμμα olg χρη και olg θέμις. ἕπειτα αὖθις μύρον κατάχεε. Item Dorotheus eodem loco: Ἐπειτα ἀπονιψάμενος αὐτὸς καὶ ol ἅλλοι ol σπλαγχνεύοντες ὕδωρ λαβῶν κάθαιρε, ἀπόνιζε τὸ alμα τοῦ καθαιρομένου καὶ μετὰ τὸ ἀπόνιμμα ἀνακινήσας εἰς ταὐτὸ ἕγχεε.

Ut a rerum lustratione incipiam, Plato legg. VIII 845 E praescribit, si aquae venenatae sint, secundum interpretum praecepta eas esse lustrandas: Καθηφάτω τὰς πηγὰς ἢ τἀγγεῖον τοῦ ὕδατος, ὅπηπεφ ἀν οἱ τῶν ἐξηγητῶν νόμοι ἀφηγῶνται δεῖν γίγνεσθαι τὴν κάθαφοιν ἐκάστοτε καὶ ἐκάστοις. Hoc Anticlidis<sup>8</sup> quoque spectat fr. 15, quod ex eius exegetico sumptum de aedium lustratione verba facit: ᾿Οξυθύμια τὰ καθάφματα λέγεται καὶ ἀπολύματα· ταῦτα γὰφ ἀποφέφεσθαι εἰς τὰς τριόδους, ὅταν τὰς οἰκίας καθαίφωσιν.

Interpretes in tali rerum lustratione adhibitos esse ipsi tituli nobis confirmant. Ita  $E\varphi$ .  $d\varrho\chi$ . 1884 p. 167 in titulo in arce invento haec leguntur v. 10 sqq.:  $E\pi\epsilon i$  dè  $\pi d\pi e \mu o \omega$ forur èr  $\mu \eta \delta \epsilon r i$  temes  $\omega r$   $\mu \eta \epsilon$  irtíxteur  $\mu \eta \epsilon$  irano[ $\Im r \eta \sigma \kappa \epsilon r$ ]

373

27]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quam ob rem iniuria mihi Schoemann-Lipsius Griech. Alt. II<sup>4</sup> 364 adn. 4 de hac re aliter indicare videtur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aristot. in Athen. rep. 1. Hanc fabulam esse demonstrat Toepffer *Att. Gen.* p. 140 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mueller, Fr. script. de rebus Alex. M. p. 150.

### Ph. Ehrmann

... ους [ίδ]ιωτικών γεγονυών κτήσεων απαρατήρητον αύτων την δ'έπι τους δπλείτας στρατηγόν Μπερόδωρον Ξένωνος eqs. Tsountas. qui titulum edidit, inter Pompeium et Hadrianum eum incisum esse dicit. In ea quae ad nostram rem spectat parte hoc contineri videtur: sacellum quoddam venditum erat, ut privatis usui esset: atque moriebantur et nascebantur ibi homines. Cum autem  $\pi \acute{\alpha}$  to set in under two tenerar under in the interval the constant of the interval of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the constant of the cons unt Evano Inforcer, neque sacra deorum venire fas esset, primum in perdita parte tituli de poena eorum, qui hoc sacrilegium commississent, decretum esse videtur. Tum autem sacellum ipsum ut in pristinam integritatem restitueretur. lustratio interpreti mandata est. Atque quaestio hic occurrit, qui sit ille interpres. Accuratius nomen deest. Neque in lacuna novem litterarum id positum esse credo. Nam verbum desideratur (fortasse zagaloeur), non autem nomen proprium, de ano anispiam cogitare possit spectans ad sequentia aroarnyor Mnzoódwoov. Hic publicus certe est interpres; nam de causa publica consulitur. Solum interpretis officium restat. ut inde accuratius eius munus definiatur. Atque si hanc lustrationem cum Platonis praescripto comparaverimus, *πυθόχρηστον* vel alterum Eupatridarum gentis interpretem intellegendum esse statuemus.

Ad eandem sacrae cuiusdam rei lustrationem pertinet titulus IG II suppl. p. 62 n. 198 c (eundem v. apud C. Dittenberger SIG \* 136, nunc apud L. Ziehen, Leges Gr. sacrae n. 32). E praescripto huius decreti comperimus propter bellum Amphilochicum feliciter perductum Athenienses statuam Victoriae dedicasse<sup>1</sup>. Hoc monumentum, quod post aestatem anni 425 dedicaverant Athenienses, post medium saeculum quartum reficiendum curaverunt, cum laesum esset tempore longo. Inter annos 350—320 Koehler nostrum titulum incisum esse statuit. Ii qui a populo ad hoc creati erant, post opus perfectum senatum adierunt, ut quid porro faciendum esset constitueret. Ad

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cum ibi Cercyraei quoque commemorentur, quaeritur, num Cercyraeorum optimates ex insula sua expulsi bello illi interfuerint (hac de re v. U. Koehler, Herm. XXVI (1891) 45, qui primus titulum edidit, et A. Behr, Herm. XXX (1895) 447).

### De iuris sacri interpretibus Atticis

Has ad rerum lustrationes denique spectat, quod Theophrastus char. 16 de superstitioso dicit: Kal kàr μῦς θύλακον αλφιτηρόν διαφάγη, πρός τον έξηγητην έλθων έρωταν, τι χρή ποιείν, και έαν αποχρίνηται αυτώ έκδουναι τω σκυτοδέψη έπιρράψαι, μή προσέχειν τούτοις, άλλ' άποτραπείς έκθύσασθαι. Nam verbis anoroanele exgioacgai superstitiosum illum lustrandi offerre sacrificium aperte dicitur. Res ipsa in maius aucta est, ut eo magis illius superstitio cognosceretur. Atque Ottoni Immisch (in Theophrasti editione a philologis Lips. curata 1897 ad h. l.) assentior, qui dicit: Dieser Zug bekommt erst seine Pointe, wenn man sich vorstellt, dass der deuoidaluwr nicht zu einem privaten Exegeten geht, sondern ein Mitglied der staatlichen drei Exegetenkollegien mit seiner Bagatelle belästigt. Sed illum virum doctum sequi non possum, si hunc esse interpretem ex Eumolpidarum gente statuit. Nam ab Eumolpidarum interpretibus talia lustrationis munera suscepta esse non traditur, cum duo alios interpretes eis functos esse pluribus audiamus testimoniis. Articulus hic positus est, quia certum genus scriptor in animo habuerat. Sed utrum nv962090705 sit an alter Eupatridarum interpres, hoc quoque loco vix discerni potest.

De hominum expiatione haec reperimus in Platonis

29]

i

.

ż

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Άρεστήριον vocatur, ab *de έσχεσθαι* derivatum, quod idem est atque ίλάσχεσθαι, v. Hesych. s. v.

legibus praecepta. IX 865 C: Si quis servum alterius invitus interfecerit, καθαρμοῖς δὲ χρήσασθαι . . . τούτων δ' ἐξηγητὰς εἶναι κυρίους οῦς ἂν ὁ θεὸς ἀνέλῃ<sup>1</sup>. IX 871 C: Si consulto quis alium necaverit, ex certa ratione ulciscendus est; τίνες δ'εἰσὶν οἱ θεοὶ καὶ τίς ὁ τρόπος τῶν τοιούτων ὀικῶν τῆς εἰσαγωγῆς ὀθθότατα πρός τὸ θεῖον ἂν γιγνόμενος εἴη, νομοφύλακες μετ' ἐξηγητῶν καὶ μάντεων καὶ τοῦ θεοῦ νομοθετησάμενοι τὰς ðίκας εἰσαγόντων ταύτας. IX 873 C, D: Si quis affinem ipsum interemerit, τούτῷ ởὴ τὰ μὲν ἄλλα θεὸς οἰδεν ἂ χρὴ νόμιμα γίγνεσθαι περὶ καθαρμούς τε καὶ ταφάς, ὡν ἐξηγητάς τε ἅμα καὶ τοὺς περὶ ταῦτα νόμους ἐπανερομένους χρὴ τοὺς ἐγγύτατα γένει ποιεῖν αὐτοῦσι κατὰ τὰ προσταττόμενα.

Abud eundem autem Platonem aliam reperimus interpretum mentionem, quo loco et ipso de nece agitur. Est. initio Euthyphronis (4C), ubi Socrates et Euthyphro conveniunt ante tribunal regis, uterque rei iudicialis causa, Socrates quia accusatus est a Meleto. Euthyphro ut ipse accuset patrem suum. Solor hoc esse ratus. Hac re Socratem commoveri, ut de pietate verba faciat, notum est. Sed causa, quae ad nostram quaestionem spectat, ita se habet: a Socrate interrogatus, utrum pater eius àllóroiov an olxeiov interfecerit, Euthyphro hoc nihil differre respondet. 'Toor yag to µlaoµa γίγνεται, έαν συνής τω τοιούτω συνειδώς και μη αφοσιοίς σεαυτόν τε και έκεινον τη δίκη έπεξιών. έπει 8 γε άποθανων πελάτης τις ἦν ἐμός, καὶ ὡς ἐγεωργοῦμεν ἐν τῆ Νάξω, ἐθήπευεν ἐκεῖ παρ' ήμιν. παροινήσας οὖν και δρηισθείς των οἰκετων τινί των ήμετέρων άποσφάττει αύτόν. δ ούν πατήρ ξυνδήσας τους πόδας χαι τας χείρας αύτοῦ, καταβαλών εἰς τάφρον τινά, πέμπει δεῦρο ἄνδρα πευσόμενον τοῦ ἐξηγητοῦ ὅτιγοὴ ποιεῖν. ἐν δὲ τούτω τῶ γρόνω του δεδεμένου ωλιγώρει τε και ήμέλει ώς ανδροφόνου και ούδεν δη πραγμα, εί και άποθάνοι. Όπερ ούη και έπαθεν. ύπο γαρ λιμού και φίγους και των δεσμων άποθνήσκει πριν τον άγγελον παρά τοῦ ἐξηγητοῦ ἀφικέσθαι.

Verba accuratius inspicientibus nobis primum quaerendum est, quid sit illud, de quo pater interpretem consulere vult. Conexus sententiarum indicare videtur patrem ex interprete

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Quo loco solo πυθόχρηστοι certis dicuntur verbis.

### De iuris sacri interpretibus Atticis

31]

.

-

:

5

2

2

ŝ

ž

quaerere voluisse, quomodo puniendus esset servus. Sed hoc minus cum inre sacro cohaereret. Verisimilius est patrem interrogasse de explatione interfectoris, insius atque totius familiae, et tum demum de poenae quoque modo. Sed quis interpres intellegendus est? Primum de privato interprete cogitari non posse puto: nam causa est gravissima, cum pater Naxo ex insula Athenas nuntium mittat atque illius responsum ita desideret, ut sine interpretis jussu nihil faciat. Tum hoc augaue, augd nevagueror to v \$2rrmov dictum est. mihi monstrare videtur privatum ullum interpretem intellegi non posse: tum potius dictum esset έξηγητοῦ τινος. At quis nostrorum publicorum interpretum hic est? Si Platonem ipsum simillimam in legibus commemorare necem meminerimus, si praeterea hunc quoque locum de explatione esse deliberaverimus, dubium non esse credo, quin  $\pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau \sigma \varsigma$  vel alter Eupatridarum interpres intellegendus sit. Sed quare Plato hic totum eius nomen non addit? Inde fortasse concludendum est non nisi unum interpretem tum fuisse? Mihi nomen accuratum omissum esse videtur, quia qui legebat haec verba non ignorabat. de quo interprete cogitandum esset. Tum si  $\pi v \Im o \gamma o \eta \sigma \sigma v \sigma v$  et alterius Eupatridarum interpretis hoc officium fuisse arbitramur. Plato omnino non potuit quidquam addere.

His in rebus interpretes maxime ea de causa adhibentur, ut caerimonias commonstrent, quibus et res et homines expientur. Eiusdem autem momenti caerimoniae sunt in sepelien di ritu; nam et iis, qui mortuum aliquem tetigerunt, opus est lustratione<sup>1</sup>. Quam ob rem in his quoque Plato legg. XII 958D interpretibus singula ordinanda esse praescribit: *Περί τελευτήσαντας δέ, εἴτε τις ἄροην εἴτε τις θῆλυς* i/ν, τὰ μὲν περί τὰ θεῖα νόμιμα τῶν τε ὑπὸ γῆς θεῶν xal τῶν τῆδε, ὅσα προσήκει τελεῖσθαι, τοὺς ἐξηγητὰς γίγνεσθαι xυρίους φράζειν. Huc id quoque spectat, quod Suidas de interpretibus dicit in alterius definitionis fine: ἐξηγητὰς ἰδίως ὁ ἐξηγούμενος τὰ ίερά. ἕστι δὲ xaì &<sup>2</sup> πρὸς τοὺς κατοιχομένους νομιζόμενα

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Hesych. s. v. άγνεύειν, quod verbum explicatur: καθαρεύειν ἀπό τε ἀφροδισίων καὶ ἀπὸ νεκροῦ.

<sup>\*</sup> Hemsterhusius : Eri dè xai tà.

έξηγοῦντο τοῖς δεομένοις. Quam definitionem ex Harpocrationis lexico sumpsit, qui fontes quoque suos addit, atque ut in lexico ad oratores conscripto oratores solum testes affert: Ίσαῖος ἐν τῷ περὶ τοῦ Κίφωνος κλήφου (sequentur definitionis verba) καὶ Δημοσθένης ἐν τῷ κατ Εὐέργου καὶ Μνησιβούλου δηλοῖ, πληθυντικῶς τοὺς ἐξηγητὰς πολλάκις ὀνομάζων. Quos libros hodie quoque habemus. Ad illos nunc transeamus necesse est.

Is a e i in oratione VIII περί τοῦ Κίρωνος χλήρου conscripta agitur mortui Cironis heredum causa, quorum uterque hereditandi ius sibi vindicat. Atque § 38 post mortem Cironis fratris filius funus parat neque a nepote ex filia pecuniam ad sepulturam accipit, ut ipse videatur funus paravisse nepote non adiuvante. Sed ille nihilominus avum sepeliendum curat, συνεποίουν δὲ καὶ συνέθαπτον, ἐξ ῶν ὁ πάππος κατέλιπε τῶν ἀναλωμάτων γιγνομένων. καὶ ταῦτα μὲν οὕτως ἀναγκασθεἰς ἔπραξα τοῦτον τὸν τρόπον. ὅπως δὲ μηδέν μου ταύτῃ πλεονεκτοίεν, παρ' ὑμῖν φάσκοντες οὐδέν με εἰς τὴν ταφὴν ἀνηλωκέναι, τὸν ἐξηγητὴν ἐρ ὁ με νος, ἐκείνου κελεύσαντος ἀνήλωσα παρ' ἐμαυτοῦ καὶ τὰ ἕνατα ἐπήνεγκα, ὡς οἰόν τε κάλλιστα παρασκευάσας, ἕνα αὐτῶν ἐκκόψαιμι ταύτην τὴν ἱεροσυλίαν καὶ ἕνα μὴ ὄοκοῖεν οὖτοι μὲν ἀνηλωκέναι πάντα, ἐγὼ ὅ οὐδέν, ἀλλ' ὁμοίως κἀγώ.

Nepos igitur interpretem adit, ut sciat quid sibi faciendum sit ad avi funus parandum. Haec ad ius sacrum pertinebant, et interpres ei respondet zà *ëvara* quoque ei offerenda esse h. s. sacrificia, quae nono post mortem die offerri solebant<sup>1</sup>. Simul ex illa Isaei narratione cognoscimus, quantum ius sacrum cum iure profano cohaereat. Nam ea sententia nepos interpretem consuluit, ut eius responso nisus postea ante iudices se defendere posset<sup>2</sup>. Sed iterum quaerendum est, quis

<sup>1</sup> Talia sacrificia quae ad sepulcrum offerebantur, praeter τὰ ἔνατα etiam τρίτα novimus, v. Isaeum ipsum II 37: Δε ἔθαψα τ' ἐγωὶ αὐτὸν καὶ τὰ τρίτα καὶ τὰ ἔνατα ἐποίησα.

<sup>9</sup> Qua ex arta iuris sacri cum iure profano apud Graecos cognatione fortasse intellegendae sunt vocis ἐξηγητής explicationes, quas apud Suidam et alios lexicographos reperimus. Ita Suidas in priore vocis definitione scribit: Οἱ τοὺς νόμους τοις ἀγνοοῦσιν ὑποδειχνύοντες καὶ διδάσκοντες πεψ τοῦ ἀδικήματος, οὖ ἕχαστος γράφεται. Idem legitur in Etymologico Magno

#### De iuris sacri interpretibus Atticis

33]

,

i

1

sit hic interpres. Privatum eum esse mihi refutare videtur res ipsa, praesertim cum eius responsum ante iudices testimonii loco proferatur. Atque cum singularis numerus cum articulo positus sit (de singulari collectivo cogitari non potest),  $\pi v \mathscr{P} \delta$ - $\chi \varrho \eta \sigma \tau \sigma v$  vel alterum Eupatridarum exegetam hic intellegendum esse censeo, si simillimum Platonis in legibus testimonium recordamur. De causa, cur orator accuratiorem appellationem non addiderit, hic idem statuendum est quod in Euthvphronis loco.

Ad haec interpretum in sepeliendo officia etiam alterius oratoris locus pertinet. Demosthenis quae dicitur in oratione XLVII 68, 69<sup>1</sup>. Res haec est: Energus frater Theophemi, cui is, qui in nostra oratione in iudicium vocat, multam ex priore causa debebat, et Mnesibulus affinis eius pro Theophemo multae recipiendae causa ingressi aedes accusantis extulerunt, quidauid instrumenti fuit reliauum in aedibus. Ataue nutricem. mulierem admodum senem, quae in domini aedibus habitabat. ita verberaverunt, ut non multum abesset, quin moreretur. Is, qui orationem habet, ab itinere reversus Theophemo denuntiat, ut curetur anus et medicus adducatur; quod cum illi recusavissent, ipse medicum arcessivit, qui curaret eam aegrotantem. Sexto autem die postquam isti in aedes ingressi sunt. Έπειδή τοίνυν έτελεύτησεν, ήλθον ώς τούς obiit nutrix. έξηγητάς, ίνα είδείην δτι με χρή ποιείν περί τούτων, καί διηγησάμην αύτοις απαντα τα γενόμενα την τε αφιξιν την τούτων και την εύνοιαν της άνθρώπου, και ώς είχον αυτήν έν τη οίκία, καί ως διὰ τὸ κυμβίον οὐκ ἀφεῖσα τελευτήσειεν. ἀκούσαντες δέ μου οί έξηγηται ταυτα, ήροντό με πότερον έξηγήσωνται μοι μόνον ή και συμβουλεύσωσιν, άποχριναμένου δέ μου αύτοις άμφότερα. είπόν μοι ήμεις τοίνυν σοι τὰ μέν νόμιμα έξηγησόμεθα, τὰ δέ

quod dicitur, et in Bekkeri anecd. I 252 hanc invenimus definitionem: Έξηγητής· ό τους νόμους έξηγούμενος και παν ότιοῦν πραγμα.

<sup>1</sup> Quam orationem non a Demosthene ipso factam et habitam esse viri docti hodie consentiunt. A. Schaefer Demosth. u. s. Zeit III<sup>1</sup> (Lips. 1858) Beil. V p. 197 haec dicit: Darüber, dass Demosth. die Rede nicht verfasst habe, sind fast alle Gelehrten von H. Wolf an einig. Ipse eam ab Apollodoro confectam esse putat. V. etiam Fr. Blaß Att. Beredsamk. III 1<sup>2</sup> (Lips. 1893) p. 546. Itaque Demosthenici certe temporis testimonium nos hic habere veri simile est.

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

25

σύμφορα παραινέσομεν, πρώπον μεν επενεγκειν δόρυ επί τη εκφορά και προαγορεύειν επί τῷ μνήματι, εί τις προσήκων εσι της άνθρώπου, επειτα το μνημα φυλάττειν επί τρεις ημέρας, τάδε δε συμβουλεύομέν σοι, επειδή αύτος μεν ου προσεγένου, η δε γυή και τα παιδία, άλλοι δε σοι μάρτυρες ούκ είσιν ο δνομαστι μεν μηδενί προαγορεύειν, τοις δεδρακόσι δε και κτείνασιν, είτα πρός τον βασιλέα μη λαγχάνειν. ούδε γαρ έν τῷ νόμφ ἕστι σοι ο οὐ γάρ εστιν εν γένει σοι ή άνθρωπος οὐδε θεράπαινα, εξ ών σὺ λέγεις. Οί δε νόμοι τούτων κελεύουσιν την δίωξιν είναι, ώστ εἰ διομεϊ επί Παλλαδίφ αύτος και ή γυνή και τα παιδία, και καταράσεσθε αύτοις και τη οίκία, χείρων τε δόξεις πολλοις είναι, κῶν μεν άποφύγη σ', ἐπιωρκηκέναι, ἐαν δε ἕλης, φθονήσει. ἀλλ' ὑπερ σεαυτοῦ και της οίκίας άφοσιωσάμενος ὡς ἑάστα την συμφοράν φέρειν, άλλη δε εί πη βούλει, τιμωροῦ.

Quo e loco primum optime omnium cognoscimus, quomodo interpretes ius sacrum interpretati sint, quanta dignitate, ut magistratuum est, consulenti responderint. Ataue apparet eos accurate discernere inter interpretationem ipsam et consilium (πότερον έξηγήσωνται ή και συμβουλεύσωσιν). Cum interpretatio solum ad ius sacrum pertineat, consilia ad ius profanum spectare elucet. Itaque interpretatio est de sepulturae caerimoniis: suadent ei interpretes primum, ut efferendae mulieri hastam praeferat. Nam iis qui vi interfecti erant, hastam praeferre veteres solebant, ut hoc signum esset ultionis<sup>1</sup>. Deinde praescribunt, ut ad sepulcrum proclamando edicat, si quis mulieri sit cognatus, denique ut sepulcrum ad triduum custodiat. Ab hac iuris sacri interpretatione aperte secernuntur, quae consilia sunt interpretum. Haec consilia maxime ad causam ipsam agendam pertinent: persuadent ei, ne huius criminis illos accuset, cum secundum leges hoc ei permissum non sit neque testes ei sint, qui eum adiuvent. Sed hoc quoque videmus fidem, quam interpretum consiliis habet, non tantam esse; nam prius quam eorum consilia sequitur, amicos consulit (§ 71: ἐβουλευόμην μετὰ τών φίλων δ τι χρή με ποιείν).

Sed iterum quaerendum est, qui sint hi interpretes, qui <sup>1</sup> v. Poll. VIII 65 et Pauly-Wissowa *Realenc. s. v. Bestattung* (Mau) III p. 337, lin. 23. 35]

hoc solo apud scriptores loco in plurali numero reperiuntur<sup>1</sup>. Non unum solum fuisse verba certe testantur. Si  $\pi v \vartheta o \gamma \rho \eta \sigma v \sigma v$ aliosque interpretes collegium fuisse crederemus, quod olim putaverunt viri docti, pluralis facile explicari posset. Sed verisimilius unum generis cuiusque interpretem fuisse supra demonstravimus. Quam ob rem mihi pluralis optime ita explicari videtur, ut duos illos interpretes hic dici assumamus. qui maxime inter se cognati sunt, gentis Eupatridarum  $\pi v \vartheta \delta \gamma \rho \eta \sigma \tau \sigma r$  et a populo electum interpretem. Nam Eumolpidarum interpres hic locum non habet, cum eum quoque de sepulturae caerimoniis interpretatum esse nusquam tradatur. De  $\pi v \Im oronometric autem ex Platone hoc scimus, atoue ex eis.$ quae hac de re dicta iam sunt, etiam ad alterum Eupatridarum interpretem bene deferri potest. Sed ex Demosthenis verbis plura colligere licet. Si  $\hbar\lambda$ 90v  $\delta \zeta$  toù  $\zeta$   $\xi$ Enymtà  $\zeta$  dici potest, eorum officia re vera non diversa fuisse inde sequitur, aut certe eos collegium fecisse, ut nihil interesset, utrum eorum homines adirent.

Non in sepeliendo solum, sed in aliis quoque rebus sacris interpretes caerimonias commonstrare reperiemus, ita ut eos o mnino caerimonias, quae ad rem sacram pertinent, interpretatos esse concludi possit. Nam hae quoque caerimoniae, etiamsi plurimae earum cum lustratione cohaerere non videntur, ex hac lustrandi ratione ortae sunt<sup>2</sup>.

Commemorantur a Platone legg. VII 775 A ea interpretum officia, quae pertinent ad nuptiarum solemnia, de quibus Plato eos consulendos esse poscit: Όσα δὲ προτέλεια γάμων ἤ τις ἄλλη περὶ τὰ τοιαῦτα ໂερουργία μελλόντων ἢ γιγνομένων ἦ γεγονότων προσήχουσά ἐστι τελεῖσθαι, τοὺς ἐξηγητὰς ἐρωτῶντα χρὴ χαὶ πειθόμενον ἐχείνοις ἕχαστον ἡγεῖσθαι πάντα ἑαυτῷ μετρίως γίγνεσθαι. Et quantum in ipsis nuptiis in antiquitate quoque caerimoniae valuerint, omnibus notum est.

Si porro quid in Platonis legibus de interpretum officiis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Idem Harpocratio animadvertit, si de Demosthene dicit: Πληθυντικώς τοὺς ἐξηγητὰς πολλάκις ὀνομάζων.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> V. quae Eugen Fehrle de *àyreia* voce disputavit in diss. Heidelb. 1908 Die kultische Keuschheit im Altertum p. 42 sqq., v. collectionis quae inscribitur Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten vol. VI.

tradatur, perquirimus, primum afferendus est locus VIII 828 B, ubi statuitur interpretes cum sacerdotibus et aliis rei sacrae ministris de sacris anni die bus interrogandos esse. Atque fastorum sacrorum cognitionem partem esse muneris interpretum, mirum non est, si totius iuris sacri eos esse interpretes constat. Aliud huius rei testimonium hoc esse potest, quod a scriptoribus, quos exegetas fuisse verisimile est, tales scripti sunt libri, quibus haec materia tractata videtur. Ita Philochorum <sup>1</sup>  $\pi e \varrho i \ \eta \mu e \varrho a \omega v$  librum scripsisse traditur, atque eiusdem et Habronis <sup>2</sup>  $\pi e \varrho i \ \delta e \rho a \omega v$  liber commemoratur.

Cum fastis autem sacris arte coniuncta est cognitio caerimoniarum, quae in singulis anni diebus observandae sint. Inter omnia in sacrificiis rite offerendis interpretes consultos fuisse consentaneum est. Hoc quoque eo demonstratur, quod in librorum exegeticorum fragmentis saepius de sacrificiorum ratione disseritur. V. Anticlidis fr. 17 (Mueller, fr. script. de rebus Alex. M. p. 150), ubi  $\pi \varrho oxiorea$  sacrificia quibus ex rebus composita sint dicitur. V. eiusdem fr. 20, ubi  $d\lambda ev$ govires, placentae genus, commemorantur<sup>3</sup>.

Interpretes ut caerimoniarum peritissimi in aliis q $\mathbf{u}$ oq $\mathbf{u}$ e rebus nobis occurrunt. Ita si simulacrum aliquod deorum collocandum est, interpretis opus est consilio. Quod testatur Athenaeus, qui ex Anticlidis exegetico libro tale praeceptum affert de Iovis Ctesii simulacris consecrandis (XI 473).

In omnibus causis adhuc allatis Eupatridarum inter-

<sup>1</sup> Fr. v. Muellerum FHG I 384. <sup>2</sup> v. Steph. Byz. s. v. Βάτη.

382

[36

De iuris sacri interpretibus Atticis

ź

;

k

3

r

À

٢

į

ţ

4

t

37]

pretes re vera jus sacrum interpretantur: nam aut de lustrationibus et expiationibus aut de caerimoniis res erat. Nunc nonnulla afferenda sunt, quae cum iuris sacri interpretatione minus arte cohaerent atque tamen ad horum interpretum officium pertinere videntur. Ataue primum auidem perquirendum est. qui intercedat conexus inter eos et ephebos Atti-Habemus enim titulos epheborum, ubi et interpretes CO8. reperiuntur. Tit. I 5 (supra p. 4) est catalogus epheborum. aui pythaïdem Delphos duxerunt (drarórrec rir IIv9atda) archonte Athenis Dionysio ustà Auxlonov (ca. 128 a. Chr.). - Atque inter magistratus qui primi nominantur, cum duces epheborum fuerint vel certe eorum munera ad ephebos pertinuerint, reperitur etiam πυθόγρηστος έξηγητής Ophelas Habronis filins. Ilv96x0norov interpretem hic solum nominari mirum non est, cum in legatione ad Apollinem Pythicum mittenda is prae omnibus locum habeat. At guid est, guod πυθόχρηστον cum ephebis coniungat? Hac de re certi nihil dici potest, cum testimonia nobis desint; sed quod Colin suspicatur, valde placet: interpreti huic mandatum fuisse, ut pompas sacras et sacrificia ab ephebis rite perficienda curaret (Colin l. s. p. 78).

Sed in aliis quoque epheborum titulis interpretes reperiuntur. Tituli IV 1 (p. 11) sunt honorum decreta, quibus ephebi collaudantur propter eorum in pompis sacris curam et diligentiam. Ut amplissimum titulum IG II 467 eligo (== SIG  $^2$  521); sed omnes inter se sunt simillimi atque eiusdem fere aetatis <sup>1</sup>. Ibi in initio hoc legitur: Eni Mydelov äqxortog ... êneidy ol ếφηβοι ... Ούσαντες ἐν ταῖς ἐγγραφαῖς ἐν τῷ πρυτανείψ ἐπὶ τῆς κοινῆς ἑστίας τοῦ ởήμου καὶ καλλιεφήσαντες μετὰ τοῦ κοσμητοῦ καὶ τοῦ ἰεφέως τοῦ ởήμου καὶ τῶν Χαφίτων καὶ τῶν ἐξηγητῶν ἐπόμπευσάν τε τῆ Ἀστέμιδι τῆ Ἀγροτέφε ἐν ὅπλοις, ἐποιήσαντο δὲ καὶ τὴν ὑπαπάντησιν τοῖς ἰεφοῖς ἐν ὅπλοις καὶ προέπεμψαν αὐτά κτλ. Ephebi laudantur, quod sacrificia offerebant debita in ara populi et Gratiarum <sup>2</sup> et interpretibus. Inde quae

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Koehler in Corpore inscriptionum litterarum speciem aetatem haud nimis recentem indicare statuit, atque Medeum illum archontem anni 100/99 a. Chr. fuisse nunc scimus (v. C. Dittenberger SIG <sup>2</sup> 521).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In theatri sella hic nominatur: 'Ιερέως δήμου καὶ Χαρίτων καὶ Ῥώμης.

officia interpretes his in sacris pompis atque sacrificiis habuerint, statim apparet. Sed qui interpretes intellegendi sunt? Varia ibi sacra nominantur ab ephebis celebrata atque lin. 48 εὐσεβείας ἕνεκα τῆς πρὸς τοὺς βεούς collaudantur, ut omnes dei intellegendi sint. Quam ob rem ἐξηγηταί quoque videntur esse omnes tres, quos Athenis novimus publicos interpretes. Qui initio tituli una commemorantur, sed in singulis sacris faciendis singuli interpretes officia sua praestiterunt eodem modo, quo πυθοχεήστους solos in pythaide egisse supra vidimus.

Nunc ea Eupatridarum interpretum munera afferenda sunt, quibus ut proprii dei Delphici ministri fungebantur. Oraculi Delphici auctoritate plurimas colonias si non emissas, at certe sancitas fuisse constat<sup>1</sup>, atque vaticiniis hoc saepe factum esse exemplis comprobatur. Itaque mirum non est interpretem  $\pi v \Im \delta \chi e \eta \sigma v \sigma v$  et ipsum his factis interesse. Et reperimus re vera talem interpretem, qui coloniae condendae summam operam dederit. Lamponem dico interpretem artissime cum Thuriis condendis coniunctum, de quo primum pauca verba facere liceat<sup>3</sup>.

Lamponem temporibus Periclis, cuius amicus fuit<sup>3</sup>, magna fuisse in civitate auctoritate atque saepius publicis rebus interfuisse nobis traditur. Ita e Thuc. V 19, 1 et 24, 1 comperimus eum in pacem cum Lacedaemoniis a. 421 factam et paulo post in foedus cum eisdem ictum iurasse, quibus duobus locis primus nominatur, certe quia rei sacrae est minister. Eum tum celeberrimum fuisse optime eo demonstratur, quod in comoedia Attica saepius ridetur; atque ex Aristophanis Avibus omnes eum novimus. Sed item a Cratino ridetur<sup>4</sup> et ab Eupolide<sup>5</sup>; praeterea ab Antiphane celeberrimo mediae comoediae poeta fabulam  $\Lambda d\mu \pi \omega \nu$  conscriptam fuisse traditur<sup>6</sup>, quam ad vatem illum spectare, etsi Meinekius negat, verisimile est.

Sed quo munere Lampon Athenis functus est? E Plutarchi loco (Per. 6) comperimus eum vatem fuisse. Periclem de

<sup>5</sup> Fr. 297 K. <sup>6</sup> Kock II p. 68.

4 Fr. 62 K.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Schoemann-Lipsium Griech. Alt. II <sup>4</sup> 47.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> De eo v. J. Kirchner, Prosop. Att. 8996.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Plut. Per. 6; Aristot. rhet. III 18.

prodigio quodam Lamponem uártir et Anaxagoram interrogasse atque Lamponem ei vaticinatum esse eum Thucydide expulso omnem potentiam in se collaturum esse. Sed accuratius eius munus indicatur in Eupolidis fragmento 297, quod est ex fabula Χουσοῦν νένος inscripta. Hic enim audit Λάμπων ούξηνητής. et a grammatico additur: μάντις γαρ hr xal χρησμούς έξηγεττο. Quod confirmatur scholio ad Aristoph. Nub. v. 332 adscripto: Λάμπων δ μάντις δν έξηγητην έχάλουν. Interpres igitur fuit. atque si recordamur eius in re publica auctoritatem, dubium esse non potest, quin magistratus fuerit, non privatus interpres. Eum quoque cibo in prytaneo donatum esse scimus e scholio ad Aristoph. Av. v. 521 adscripto (Eruye de xal rñc er nouτανείω σιτήσεως) et ad Pac. v. 1084 (δτι και οί χρησμολόγοι μετείχον της έν πρυτανείω σιτήσεως, δήλον έχ του Λάμπωνος δς τούτου ήξιωτο). R. Schoell<sup>1</sup> inde et e titulo I 4 (v. supra p. 4) conclusit omnes hos interpretes talis honoris participes fuisse, quae sententia valde arridet<sup>9</sup>.

Cui autem interpretum generi Lampon attribuendus sit, nescimus. Nam Eupolis in versu plenum officii nomen certe addere non potuit et scholia, quae alteri huius rei testes sunt, tam accurate rem nusquam indicant. Itaque ex solis eius factis hoc concludendum nobis est. Atque primum eum Thurios coloniam eduxisse narratur<sup>3</sup>. Lamponem ipsum conditorem fuisse tradit Diod. XII 10:  $\mathcal{A}$  nvaioi ... déxa vais  $\pi\lambda\eta e \omega \sigma ares d a e or solis Suba e tradit Diod. XII 10: <math>\mathcal{A}$  nvaioi ... déxa vais  $\pi\lambda\eta e \omega \sigma ares d a e or solis Suba e tradit Diod. XII 10: <math>\mathcal{A}$  nvaioi ... déxa vais  $\pi\lambda\eta e \omega \sigma ares d a e or solis Suba e tradit Diod. XII 10: <math>\mathcal{A}$  nvaioi ... déxa vais  $\pi\lambda\eta e \omega \sigma ares d a e or solis suba e or solis scholium fue$  $te xal Seróxettos, et Plut. reip. ger. praec. c. 15: <math>\mathcal{A}$  a mova  $\mathcal{H}$  e e val Solis douge or de déxa d ordes, dur and  $\mathcal{A}$  nurva  $\mathcal{H}$  nub. 332:  $i\pi e \mu g ng ar d e déxa d ordes, dur al <math>\mathcal{A}$  a e colonium hoc ad verbum fere secutus addit Lamponem colonos comitatum esse, ut interpres esset novae urbi ( $i \xi \eta \gamma \eta r \eta s i \sigma \delta \mu e r o s r \sigma s r s r o \delta e o s s r o s o s constatum$  $esse, ut interpres esset novae urbi (<math>i \xi \eta \gamma \eta r \eta s i \sigma \delta \mu e r o s r \sigma s r o s constatum$  $esse, ut interpres esset novae urbi (<math>i \xi \eta \gamma \eta r \eta s i s \sigma \delta \mu e r o s r \sigma s r o s constatum$  $esse, ut interpres esset novae urbi (<math>i \xi \eta \gamma \eta r \eta s i s \sigma \delta \mu e r o s r \eta s r i o s m o s s v s n o s s s coloniam$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herm. VI (1871) 36; XXII (1887) 564. <sup>9</sup> v. supra p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Hanc coloniam anno 444/3 conditam esse nunc consentiunt viri docti; contra Diod. XII 10, qui anno 445 eam conditam esse tradit, rectam aetatem praebent Dion. Hal. Lys. I p. 452 et [Plut.] vit. decem or. p. 835 (hac de quaestione v. G. Busolt *Griech. Gesch.* III 1 Gotha 1897 p. 523 adn. 3 et R. Pappritz *Thurii*, diss. Berol. 1891 p. 7 sqq.).

emittendam commendare dicit scholium Aristoph, Nub. 332: λόγους δε συνεχώς είσάγειν έφαίνετο περί της είς θούριον άποιχίας. Quam ob rem Lamponem, qui postea certe ¿Emminic erat 1. etiam tum hoc munere functum esse crediderim, quamquam negat Pappritz l. s. p. 23 tantum spatii interesse ratus. at anno 443 Lamponem nondum illum magistratum adiisse verisimile sit. Sed equidem Busoltio<sup>2</sup> assentior. Si Lamponem postea quidem interpretem fuisse traditur, si eum huic coloniae condendae summam operam dedisse certum est. cur non tum quoque eum interpretis munere functum esse putabimus? Ex eadem re hoc quoque mihi colligi posse videtur, cui interpretum generi eum attribuere debeamus. Apollinem Pythicum, quem in coloniis condendis semper consultum esse constat, hic quoque vaticinium edidisse certis traditur verbis. Tum sane verisimile est Lamponem hoc oraculum interpretatum esse atque, qua erat tum auctoritate, nihil impedit, quin  $\delta \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \nu$  $\pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau \sigma r o r$  eum fuisse statuamus. Atque hac de causa colonos comitatus esse videtur, ut novae urbi leges sacras daret et interpretaretur, eodem modo quo Plato in civitate sua interpretibus hoc officium mandat.

Sed aliud quoque de Lamponis magistratu testimonium habemus. In Eleusinio illo titulo II 6 (v. supra p. 9) longum de primitiis decretum sequitur additamentum Lamponis, quo postquam de decreto in columnis insculpendo et collocando solita dicta sunt, Lampon rogationem fert, ut alter Hecatombaeon mensis intercaletur, deinde ut Pelargici templa a rege accurate saepiantur neve novae in eo arae sine senatus populique iussu instituantur neve lapides et terra inde exportentur. Denique Lamponi ipsi mandatur, ut de oleo primitiarum legem ad senatum ferat. Haec omnia

<sup>1</sup> Eupolidis Xovoov yévos post Sphacteriam expugnatam et ante Cleonis mortem actum est, Kock I p. 388.

<sup>9</sup> Griech. Gesch. III 1 p. 530 adn. 1, etiamsi decretum illud Eleusinium, quod Busolt testimonium affert, anni 444 non est, v. supra p. 9. Aliam autem afferam causam. Apud Diod. 1. s. perspicue traditum est colonos illos Apollinis Delphici vaticinium secum habuisse, quo locus, ubi urbs condenda esset, designaretur (. . λαβόντων χρησμόν παρά τοῦ ἀπόλλωνος, ὅτι δει κτίσαι πόλιν αὐτοὺς ἐν τούτφ τῷ τόπφ ὅπου μέλλουσιν οἰκειν μέτριον ὕδωρ πίνοντες, dμετρῆ δὲ μᾶζαν ἔδοντες).

## De iuris sacri interpretibus Atticis

41

ad interpretis officia optime quadrare videmus. Sed quaeritur, cuinam interpreti haec decreta aptissima sint. Atque primo visu certe nemo est, quin arbitretur Lamponem ut  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta r \xi \xi E \delta \mu o \lambda \pi i \delta \bar{\omega} r$  decreto, quod est de primitiis Eleusiniis, hanc legem addere. Sed qualis conexus inter hoc additamentum et decretum ipsum sit, facile non est intellectu, atque viri docti diversas iam hac de re protulerunt sententias. Propterea singula adeamus necesse est.

Perspicuum est primum de mense intercalando praeceptum. Mensis hic ante Boedromionem intercalatur ea de causa, ut dies primitiarum deabus offerendarum proferatur, cum etiam exterae civitates primitia offerre iussae sint. Atque cum interpretum  $\pi v \Im o \gamma o \eta \sigma \omega v$ , ut supra diximus, officium sit de fastis sacris necessaria instituere, etiam hoc a  $\pi v \Im o \gamma o \eta \sigma \sigma v \sigma$  munere non abhorret. Quod de Pelargico dicitur, hoc quoque Apollinis Delphici iussu praecipi videtur. Nam apud Thuc. II 17. 1 narratur initio belli Peloponnesiaci in Pelargico ipso hominum domicilia fuisse et ita antiquum oraculi Pythici àxoorelevitor, quod homines in Pelargico habitare vetuerit, prorsus neglectum esse. Quam ob rem Dittenberger quoque àxoorelevition illud, quod Thucydides affert, in eo oraculo fuisse putat, "quod huic toto plebiscito ansam dedit" (SIG 2 20). Sed Ludovico Ziehen (leges Graec, sacrae p. 22) concedendum est verborum Thucydidis tenorem atque conexum ostendere, oraculum illud antiquissimum fuisse, atque P. Wolters recte, ut mihi videtur, animadvertit (in commentario A. Koerti Das Heiligtum des Amynos, Mitteilungen des arch. Inst. Athen. Abt. XXI (1896) 330 adn. 3) eadem verba una tantum littera mutata recurrere in oraculo de Megara urbe edito<sup>1</sup>, ut axporeheúriov nostrum inde derivatum videatur. Atque tamen Thucydidis verba mihi demonstrare videntur Pelargici curam magis penes Pythicum Apollinem fuisse quam penes sacerdotes Eleusinios, quod L. Ziehen defendit.

Qua autem ratione tum additamentum cum Eleusinio decreto coniungendum sit, difficile esse dictu concedo. Sed hanc ipsam legem oraculi Delphici iussu rogatam esse Foucart con-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anth. Pal. XIV 73: Γαίης μέν πάσης το Πελασγικον Άργος αμεινον.

iecit (Bull. de Corr. Hell. IV (1880) 225 sq.) atque Dittenberger assensus est (SIG <sup>2</sup> 20). Ter enim in decreto legimus (lin. 4/5, 26, 34):  $A\pi doreo ai$  toir deoir to raopo rata tà πάτρια και τέν μαντείαν τέν έν Δελωον. Quae verba certe ad oraculum aliquod spectant neque solum, quod L. Ziehen obloquitur, "unam formulam efficiunt, qua quid et antiquitus et divinitus commendatum sit praedicetur". Quam ob rem equidem crediderim totum plebiscitum si non Pythici oraculi jussu. at certe eius auctoritate factum esse, atque quod in additamento nulla omnino oraculi ac formulae mentio fit, quae Ludovico Ziehen contra hanc sententiam gravissima videtur causa, nihil valere puto, cum in additamento hoc non opus fuerit. Denique quod de oleo dictum est. Foucart coniecit dubitationem ortam esse, utrum praeceptum dei Delphici etiam ad oleum pertineret necne: quam ut discutiat. Lamponi propter iuris sacri scientiam et usum mandari (v. C. Dittenberger l. s.).

Itaque haec quoque omnia non abhorrere ab interprete videmus, qui in dei Delphici cultu versatur, neque dubito Sauppio assentiri, qui dicit (Attica et Eleusinia, progr. Gotting. 1880/81 p. 15): "coniectura habet, quo se tueatur, Lamponem  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \nu$  $\pi v \mathscr{I} \delta \chi \varrho \eta \sigma \tau o \nu$  fuisse". Nam etsi res ipsa ad Eleusinium cultum solum spectabat, tamen summi momenti erat non solum in Atheniensium re publica, sed etiam in tota Graecia, ut cum vestigia quoque exstent, quae ad Pythicum oraculum respiciant, Lamponem ut  $\pi v \mathscr{I} \delta \chi \varrho \eta \sigma \tau o \nu \ \xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \nu$  illi contioni interfuisse veri sit simillimum.

Quaestione de Lampone absoluta de Hierocle<sup>1</sup> pauca dicenda sunt, cum Lamponi aequalis sit atque simillimo munere videatur functus esse. Atque R. Schoell<sup>2</sup> utrumque eodem tempore  $\pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau \sigma r$  fuisse contendit, quod si verum est,  $\pi v \vartheta \delta \chi \rho \eta \sigma \tau \sigma r$  fuisse negari non potest. Est ille, quem esurientem hariolum Aristophanes in Pace irridet. In scholio ad Pac. v. 1046 legitur:  $I \epsilon \rho \sigma \lambda \tilde{\eta} \varsigma \cdot \tilde{\delta} \tau \sigma \varsigma \mu \delta \tau \tau \varsigma \tilde{\eta} r x \alpha \lambda$  $\chi \rho \eta \sigma \mu \sigma \lambda \delta \gamma \sigma \varsigma$ ,  $\tau \sigma \delta \varsigma \pi \rho \sigma \gamma \epsilon \tau \tau \eta \epsilon \tau \sigma \varsigma \chi \rho \eta \sigma \mu \sigma \delta \varsigma$  (ita Schoell pro  $\chi \rho \delta \tau \sigma \upsilon \varsigma$ )  $\tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \eta \gamma \sigma \delta \mu \epsilon \tau \sigma \varsigma$ . Quibus verbis quamquam  $\tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \eta \gamma \eta \tau \eta \varsigma$  non vocatur, tamen  $\tilde{\epsilon} \tilde{\epsilon} \eta \gamma \sigma \delta \mu \epsilon \tau \sigma \varsigma$ 

<sup>1</sup> v. J. Kirchner, Prosop. Att. 7473. \* Herm. XXII (1887) 563.

Huc alia accedunt. Hieroclem in rebus publicis videtur. versatum esse negari non potest. Nam praeterquam quod in comoedia ridetur, reperimus eum in titulo IG I suppl. 27a. quo decretum de Chalcidensium societate renovanda (a. 446/5) continetur. Ibi lin. 64 de eo dicitur: Tà dè leoà tà ex tur χοησμών ύπες Εύβοίας θύσαι ως τάχιστα μετά Γεροκλέους τρείς άνδρας οῦς ἂν ἕληται ή βουλή σφῶν αὐτῶν. Τυπ quoque in Hestiaea ad Oreum colonia condenda operam dedisse videtur: nam in Eupol. fr. 212 Kock et Aristoph. Pac. v. 1046 et 1125 audit <sup>O</sup> γρησμολόγος ούξ <sup>O</sup> 2ρεου vel δ χόραξ δ έξ <sup>O</sup> 2ρεου. Pappritz (Thurii p. 24) etiam inde. auod secundum Aristoph. Pac. v. 1084 in prvtaneo cibo donatus fuit. causam sumit έξηγητήν eum dicere. Eum autem πυθόγοηστον haberi nullo testimonio confirmatur. Cum publicum eum interpretem fuisse propter res ab eo gestas reiciendum non sit, alter Eupatridarum interpres habendus est.

Delphicum oraculum per exegetas suos rebus quoque publicis interfuisse e Lamponis et Hieroclis exemplis cognovimus. Sed hanc oraculi auctoritatem non tantam fuisse neque ad alia nisi ad sacra ipsa pertinuisse Schoemann-Lipsius (Griech. Alt. II 4 453) summo certe iure contendit. Sed unum restat ut afferamus, qua in re hi interpretes et in privatis et in publicis alicuius certe momenti fuerunt, interpretationem dico oraculorum ipsorum. Nam eos huic rei maxime operam dedisse Schoemann-Lipsius II<sup>4</sup> p. 49 recte suspica-Quamquam enim hoc omnibus permissum esse contur. cedendum est, tamen obscura Delphici oraculi vaticinia proprium saepe interpretem desiderabant. Quod testantur nobis Ciceronis verba de div. I 51, 116: "Item igitur somniis, vaticinationibus, oraculis, quod erant multa obscura, multa ambigua, explanationes adhibitae sunt interpretum". Atque de Phalantho Lacedaemonio Tarenti urbis conditore Pausanias X 10.7 dicit: Τὸ μèr δὴ παραυτίχα οὕτε ίδία τὸ μάντευμα ἐπισκεψάμενος ούτε πρός των έξηγητων τινά άναχοινώσας χατέσχε ταις ναυσίν είς Ιταλίαν.

Sed hac in re iam non sunt iuris sacri interpretes, atque  $\mu \acute{\alpha} rreis$  et  $\chi e \eta \sigma \mu o \lambda \acute{o} \gamma o i$  qui dicuntur eadem in re versantur. Perducimur hac re ad aliam quaestionem, num et privati

43]

 $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha l$  statuendi sint, quam quaestionem hic statim adeamus liceat. Nonnulla habemus testimonia, quae et privatos interpretes ¿Envnrác appellatos esse probare videntur. Apad Pausaniam  $\nabla$  23, 6 (readian xal évorian ékontal) dicuntur ita prodigiorum et somniorum interpretes, quorum insa oracula afferuntur I 34. 4 (των έξηγητων γοησμούς έν έξαμέτοω). Eodem sensu Pollux VII 188 voce uti videtur, qui inter àriosas, uávoi. vóntec. xa9aotal eos enumerat<sup>1</sup>, atque idem dicunt eiusdem verba VIII 124:  $\xi$  Enyntal d'  $\xi$  adovito ol tà  $\pi eol$  two διοσημείων και τα των Ελλων Γερών διδάσχοντες, itemane Hesychius vocem explicat:  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \varsigma \cdot \delta \tau \epsilon \rho i \epsilon \rho \epsilon l w xai \delta i o \sigma \eta \mu \omega r$ έξηγούμενος. Ita verbo quoque έξηγεῖσθαι multi utuntur, si de vatibus vaticinia interpretantibus verba faciunt, ut scholium ad Aristoph. Pac. v. 1031 adscriptum: Mártic two toùs malaioùs ronguoù c'Envouuévar. Quibus e locis elucet etiam eos omnes. qui oracula et prodigia interpretati sint. exegetas nominatos esse neque diversos fuisse ab iis, qui uárteic et ronguolóvoi appellati privatim singulis oracula explicabant. Sed hoc animadvertendum est locos supra laudatos omnes inde a Pausania demum inveniri, ut hic vocis usus posterioribus temporibus videatur adscribendus esse. Et re vera omnes quos priorum aetatum exegetas repperimus, publicos fuisse demonstrari potest<sup>2</sup>. Itaque concludendum est voce  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \varsigma$  non nisi in publico interprete optimis quidem temporibus Athenienses usos esse, atque omnes, qui privati prodigia vel oracula interpretabantur, μάντεις vel χρησμολόγους appellatos esse.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Desunt autem apud eundem I 14, quamquam ibi Φεών Θεραπενταί afferuntur, inter quos τελεσταί, μάντεις, καθαρταί, χρησμοχδοί, χρησμολόγοι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lampon, quem Eupolis  $i\xi\eta\gamma\eta\tau\eta\nu$  appellat, magistratus est; S. Beinach Dictionnaire des antiquités gr. et rom. s. v. Exégètes iniuria illum huio interpretum generi adnumerat. Idem statuendum est de exegeta, quem Theophrastus (char. 16) commemorat, de quo Reinach ipse dubitat, utrum privatus sit an publicus.

# De Eumolpidarum interpretibus

Eumolpidarum gentem arte cum Eleusiniis sacris cohaerere notissimum est. Itaque huius gentis interpretes his in sacris officia praestant. Quod optime nobis probatur honorum decreto<sup>1</sup>, quo  $\hat{\eta} \beta ovl\hat{\eta} \varkappa \alpha \delta \delta \tilde{\eta} \mu o S$  Medeum tor  $\hat{\xi} \hat{\eta} \eta \eta \tau \hat{\eta} \nu \, \hat{\xi} \pi \sigma \tilde{\nu}$ yévous toũ Edµolπidũν deabus Eleusiniis dedicaverunt propter pietatem erga deas et officia facta πεφί τὴν ἐξήγησιν τῶν ໂεφῶν καὶ πατρίων.

Propter artum hunc gentis cum Eleusiniis sacris conexum. quem fuisse iam constat antequam Eleusis cum Athenis coniuncta esset, etiam hoc interpretum munus vetustissimum esse consentaneum est. Sed verum est primum Eumolpidarum interpretes commemorari anno 329/28 a. Chr.<sup>2</sup>. Antea in universum solum de gentis iare leges sacras interpretandi verba fiunt in titulo illo belli Peloponnesiaci temporibus inciso (supra II 6), ut proprii ad hanc rem magistratus exstitisse non videantur. Atque re vera negari non potest totam gentem hoc interpretandi ius habuisse. Hoc mihi elucere videtur praeter huius tituli mentionem ex [Lysiae] verbis (xar' Ardoxldov 10): μή μόνον χρήσθαι τοις γεγραμμένοις νόμοις ... άλλα και τοῖς αγράφοις, καθ' οῦς Εὐμολπίδαι ἐξηγοῦνται, et ex Andocidis narratione (I 116), in qua et ipsa de interprete nihil dicitur. Ac tamen Eumolpidarum interpretes iam tum fuisse crediderim, cum qua de causa quarto demum saeculo novi instituti sint non intellegam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. supra II 3. <sup>2</sup> v. supra II 1.

At alived dubitationem movit. In illa prima interpretum commemoratione dicuntur  $\hat{\epsilon} \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha \lambda E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$ , non  $\hat{\epsilon} \xi E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$ , non  $\hat{\epsilon} \xi E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$ , non  $\hat{\epsilon} \xi E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$ , non  $\hat{\epsilon} \xi E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$ , appellationem respicimus, hic desideratur. Hoc modo demum circa annum centesimum a. Chr. interpretes illi nominantur<sup>1</sup>. Et quaestio est, num  $\hat{\epsilon} \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha \lambda E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$ , qui in illo titulo nominantur, iidem sint atque  $\hat{\epsilon} \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha \lambda \hat{\epsilon} \xi E \delta \mu o \lambda \pi \iota \delta \bar{\omega} \nu$  ceteroquin noti.

Iam Nowossadski<sup>2</sup> duas has nominis formas distinxit, sed ei quod inde conclusit, certe J. Toepfferum secutus nemo assentietur. Putat enim omnes, qui quidem gentis Eumolpidarum fuerint et mystagogi vulgo vocati sint, etiam  $\xi_{\pi\eta\eta\eta\alpha\dot{\alpha}\varsigma}$  $\xi_{\xi} E \delta \mu o \lambda \pi i \delta \omega r$  appellatos esse, cum  $\xi_{\eta\eta\eta\alpha\dot{\alpha}} E \delta \mu o \lambda \pi i \delta \omega r$  proprii fuerint gentis interpretes. Eandem inter utramque formam distinctionem P. Fou cart<sup>8</sup> recepit, sed multo melioribus de causis. Habemus enim catalogum magistratuum Eleusiniorum<sup>4</sup> (tit. IV 2, supra p. 11), ubi inter alios hi enumerantur:

# ἐξηγητής · διπλῆν ἐξηγηταὶ τρεῖς · διπλᾶς

Quo autem modo miram hanc inter tres et unum distinctionem explicemus? Primo certe visu nemo est, quin arbitrari velit hos tres exegetas optime convenire cum tribus illis, quos e Timaeo novimus. Sed quid tum de uno interprete, qui antecedit? Non possumus non statuere duo haec genera interpretum esse, quorum utrumque ad Eleusinia mysteria pertinere necesse est. Atque P. Foucart (l. s.) hoc modo rem explicavit. Secundum eum interpres, qui unus est, intellegendus est is, quem unum esse e ceteris quoque titulis cognoscimus. Est ille  $\xi E E \psi a \lambda \pi i \delta a v i n terpres, qui eiusdem$  $fere ordinis est atque <math>\pi v \vartheta \delta \chi e \eta \sigma v o \varepsilon$  sint circumspicimus, nulli restant nisi  $\xi \eta \eta \pi a \lambda E \psi a \lambda \pi i \delta a v$  in illo quarti a. Chr.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. supra tit. II 2. <sup>2</sup> v. J. Toepffer Att. Gen. p. 71 adn. 1.

<sup>\*</sup> Les grands mystères d'Éleusis p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Catalogus est actatis Severorum. Cuius prima parte continetur testamentum de donariis Eleusinio delubro faciendis a Romano proconsule confirmatum, cum parte altera habeamus catalogum eorum, qui ex donantis voluntate participes sint unius vel duarum sacrificiorum partium.

### De iuris sacri interpretibus Atticis

saeculi titulo, Foucarti quidem sententia. Qua autem in re haec duo genera, quae ambo Eumolpidarum genti officia praestant, inter se differunt? Hic Foucart assumit unum illum interpretem ex Eumolpidarum gente fortasse a populo esse electum, ut publico munere fungeretur; tres vero alios ipsius gentis esse interpretes et a gente quoque sola esse destinatos.

Sed propter solam hanc differentiam formae, quae inest in horum interpretum nominibus, etiam muneris ipsius differentiam statuere audacissimum est, praesertim cum illi tituli, qui diversas has formas exhibent, magno secernantur temporis spatio. Cum II 1 titulum quarti a. Chr. saeculi esse viderimus, alios qui vulgarem nominis formam praebent titulos Romanae demum aetati attribuendos esse constat, ut perfacile haec minima formae differentia intellegi possit.

Huc accedit, quod aliam habemus viam, qua duo illa catalogi genera explicare possimus. Nam praeter illa aliud reperimus Eleusiniorum interpretum nomen. In titulo III 1 (supra p. 10) secundi p. Chr. saeculi  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \varsigma \mu \upsilon \sigma \tau \eta \rho l \omega \nu$  nominatur Claudius Demostratus, qui e Cerycum gente est. Dittenberger<sup>1</sup> hunc mysteriorum interpretem in loco priorum is Eduolatidav interpretum positum esse putat, atque hoc munus, quod antea soli Eumolpidarum genti patebat, imperatorum temporibus etiam Cerycum genti permissum esse. Quam ob rem etiam nomen ipsum mutatum esse. Quamvis probabilis videatur haec sententia, eam refutandam esse censeo. Nam etsi eadem aetate illi ex Eumolpidis interpretes nobis non traduntur, tamen cum alii ès Eunaroidar sint reperti, nomen ès Eduolaidar quoque idem servatum esse crediderim. Atque suo iure Toepffer Gu. Dittenbergero hoc oblocutus est ex nomine ipso elucere hunc magistratum in mysteriis solum versatum esse atque λεγόμενα xaì àyóµeva quae dicuntur in mysteriis celebrandis interpretatum esse, atque cum de illis ¿ Eduolmidar interpretibus hoc nusquam traderetur, hunc mysteriorum interpretem ab illis diversum esse debere<sup>2</sup>. Contra quem rursus A. Mommsen<sup>8</sup>, iniuria ut mihi videtur, contendit novum nomen ido-

47]

:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Herm. XX (1885) 12 sq. <sup>2</sup> Att. Gen. p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Feste der Stadt Athen p. 268 adn. 4.

neum non fuisse, quo cognosceretur, quid novum munus a vetere separaret.

Mihi cum J. Toepffer hi mysteriorum interpretes ab exegetis is Eduolaidur prorsus secernendi vi-Atque si illius catalogi distinctionem recordamur. dentur. nihil impedit. quin éEnymein uvornolwy eundem esse putemus. qui primo ibi loco appellatur. Nam praeter hoc omnia de Eumolpidarum interpretibus testimonia, quae accuratius quidem nomen exhibent, non vetant roeig egnynrag, qui in catalogo commemorantur, ad illos referri. Praesertim titulus anni 329/28, qui pluralem numerum habet, optime ad catalogum quadrat. Sed etiam alia huius rei testimonia, quae singularem numerum exhibent, huic explicationi non obstant. Nam etiamsi articulus ibi ita positus est, ut unum omnino esse putes, tamen hac re confidere non debemus, cum titulorum sermonem hac in re non constantem esse supra iam dictum sit<sup>1</sup>.

 $E \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \varsigma$  autem, qui in catalogo primo loco solus nominatur, mea quidem sententia non melius intellegi potest quam si eum cum  $\mu v \sigma \tau \eta \rho l \omega r$  interprete, qui et ipse singularis exstat, coniungimus. Hac re hoc quoque explicatur, quomodo fieri possit, ut Ceryces hoc munere fungantur, cum Eumolpidarum interpretum munus soli huic genti permissum esse certum habeamus Andocidis testimonium<sup>3</sup>. *Mvornplwr* autem interpretis munus Cerycibus solis patuisse verisimile est. Quam ob rem et alter Cerycum interpres quem novimus, Herodes Atticus (tit. III 2 supra p. 11) eodem munere functus esse videtur. Atque haud scio an imperatorum temporibus hoc munus novum institutum sit, ut Ceryces soli eo fungerentur<sup>3</sup>.

Sed si quaerimus, quibus in rebus haec duo Eleusinii cultus interpretum genera inter se differant, certi quidquam responderi non potest. Eupatridarum duo interpretum genera electionis quidem ratione inter se differe-

<sup>1</sup> v. supra p. 22 adn. 3. <sup>2</sup> Andoc. I 116.

<sup>3</sup> A. Koerte mecum communicat sibi persuasum esse totum hoc munus Herodis Attici gratia, viri honorum cupidissimi, esse institutum, cum Eumolpidarum interpres fieri non posset.

## 49] De iuris sacri interpretibus Atticis

bant. Sed de his Eleusinii cultus interpretibus ne hoc quidem statui potest, cum his de rebus nihil audiamus, neque qua ratione Eumolpidarum interpretes creentur neque qua via mysteriorum interpres instituatur. Item de mysteriorum quidem interpretis officiis certi nihil dici potest, nisi ea suspicamur. Hac autem in re mihi verisimillimum videtur, quod J. Toepffer iam ex eius nomine conclusit<sup>1</sup>, interpretem hunc in mysteriis solis versatum esse atque  $\lambda eyóµera nai dyóµera quae dicuntur$ in mysteriis celebrandis interpretatum esse.

Certior res est de propriis Eumolpidarum interpretibus atque officiis corum, de quibus nunc pauca dicenda sunt. Habemus Timaei testimonium, qui cum de *nv9020/0701* plura faciat verba, de duobus aliis interpretibus incerte dicit: ol έξηγούμενοι τὰ πάτρια. Cuius testimonium aliis confirmatur. Ilároia enim Eumolpidarum exstitisse Cicero nobis testatur, qui in epistula ad Att. missa (I 9) haec scribit: "Thyillus te rogat et ego eius rogatu: Eduolaidav nároua." Ab Attico, qui Athenis tum versabatur, haec petit. Inde concludendum est hacc  $\pi \dot{\alpha}$  to celeberrima fuisse et fortasse ad leges sacras cognoscendas optimum fuisse fontem. Praeterea hoc ex Ciceronis testimonio elucet haec  $\pi \dot{\alpha}$ roua tum libro conscripta fuisse. Quod nondum prioribus temporibus fuisse testatur [Lysias] xar 'Ardonidou' 10: Regindéa noré gaoi παραινέσαι ύμιν περί των ασεβούντων, μή μόνον χρήσθαι τοις γεγραμμένοις νόμοις περί αὐτῶν, ἀλλὰ καὶ τοῖς ἀγράφοις, καθ ούς Εύμολπίδαι έξηγουνται, ούς ούδείς πω χύριος έγένετο χαθελεϊν ούδε ετόλμησεν άντειπειν, ούδε αυτόν τον θέντα ίσασιν. Quibus e verbis simul videmus, quanta illae leges auctoritate fuerint. etiamsi propter oratorium sermonem aliquid de laude detrahendum esse non negem.

Quas leges neminem nisi Eumolpidas interpretatos esse vel hoc ex loco cognoscitur. Certissimum autem huius

Religionsgeschichtliche Versuche u. Vorarbeiten IV.

26

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Att. Gen. p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De orationis tempore quam a Lysia habitam non esse viri docti inter se consentiunt, Fr. Blass Att. Beredsamk. 1<sup>1</sup> p. 575 haec dicit: Der Stil der Rede zeigt entschieden das Zeitalter des Lysias; das Sachliche widerspricht demselben nicht.

rei testimonium habemus apud Andocidem περί μυστηρίων (I) 116: Ο Καλλίας στας έλεγεν δτι είη νόμος πάτριος, εί τις ίκετηρίαν θείη έν τῷ Έλευσινίψ ἄκριτον ἀποθανεϊν, καὶ ὁ πατήρ ποτ' αὐτοῦ Ἱππόνικος ἐξηγήσαιτο ταῦτα Ἀθηναίοις. Έντεῦθεν ἀναπηδῷ Κέφαλος οἶτος καὶ λέγει· ὡ Καλλία, πάντων ἀνθρώπων ἀνοσιώτατε, πρώτον μὲν ἐξηγή Κηρύκων ὥν<sup>1</sup>, οἰχ δσιον (ὄν) σοι ἐξηγεῖσθαι· ἔπειτα δὲ νόμον πάτριον λέγεις, ἡ δὲ στήλη, παρ' ἦ ἔστηκας χιλίας δραχμὰς κελεύει ὀφείλειν ἐάν τις ἱκετηρίαν θή ἐν τῷ Έλευσινίψ.

Quid autem in patriis his legibus, quae exegetis interpretandae sunt, continetur? Summatim dicere possumus nihil, quod non ad mysteria et Eleusiniarum dearum cultum pertinuerit, ibi inveniri. Neque hoc mirum, cum Eumolpidae una cum Cerycibus eae sint gentes, quarum erat mysteria celebranda curare, e quibus etiam omnes huius cultus magistratus eligebantur. Atque habemus talem patriam legem, qua hoc confirmatur. Est e Melanthii de mysteriis libro fragmentum, quod agit de veste, quae, si quis in mysteria initiatur, deabus consecranda est<sup>2</sup>: Πάτριον γάρ ἑστι ταῖς βεαῖς ἀνιεροῦν καὶ τὰς στολὰς τοὺς μύστας, ἐν αἶς τύχοιεν μυηθέντας.

Itaque interpretum quoque provincia erat, ius sacrum, quod quidem in mysteriis celebrandis observandum erat, occasione data interpretari. Hoc interpretum munus fuisse testimonia quoque nostra testantur. Ita in illo honorum decreto (tit. II 3 p. 7) Medeus laudatur εδσεβείας δνεκα τῆς πρός τω θεω και ἐπιμελείας και φιλοτιμίας τῆς περί τὴν ἐξήγησιν τῶν ἱερῶν και πατρίων, ubi et Eleusiniarum dearum cultus et interpretatio legum patriarum distincte commemorantur.

Unum quoque ex eorum privilegiis comperimus e rationibus curatorum et quaestorum fani Eleusinii anni 329/28

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verba: Κηρύκων ῶν, οὐχ ὅσιον . . iam Reiske recte restituit atque Dittenberger (Herm. XX (1885) 12) ei assensus est. Antea legebatur:  $\xi \xi ηγ \tilde{\mu}$  Κηρύκων, ῶν οὐχ ὅσιον . ., sed  $\xi \xi ηγεισ ϑ$ aι, a quo verbo genetivus Κηρύκων dependent, insolitam esse constructionem Dittenberger l. s. demonstravit.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mueller FHG IV p. 444 fr. 3 = schol. Aristoph. Plut. 845. V. etiam Aristoph. ipsum Plut. 844 sq. Quibus vestimentis asservandis peculiare aedificium destinatum fuisse, quod  $i\mu\alpha\tau\omega\partial\dot{\gamma}x\eta$  dicitur, e titulo discimus, quem edidit Dittenberger SIG<sup>9</sup> 587, v. adnot. 155.

(tit. II 1 supra p. 7), in mysteriorum solemnibus plaustra illis conducenda fuisse.

Quod attinet ad singula eorum officia, primum afferendum est e titulo II 6 (supra p. 9) ius sacrum illis interpretandum fuisse in sacrificio, quod  $\pi \epsilon \lambda \alpha \nu \delta \varsigma^1$  dicitur, offerendo. Nam etiamsi in illo titulo omnes Eumolpidas ius  $\epsilon \xi \eta \gamma \eta \sigma \epsilon \omega \varsigma$  habuisse dicitur<sup>2</sup>, tamen praecipue magistratuum, qui ad hoc instituti erant, hoc fuisse officium apparet.

Aliae eorum interpretationis causae hae sunt: in Andocidis  $\pi \epsilon \varrho \ell \mu \nu \sigma \tau \eta \varrho \ell \omega \nu$  oratione (I 116), quem locum supra p. 50 exscripsimus, res est de ramo a supplici quodam in Eleusinio deposito, quem Andocidem ipsum deposuisse adversarii contendunt. Atque Callias  $\nu \delta \mu \nu \sigma \pi d \tau \varrho \iota \nu$  affert, secundum quem ex patris eius interpretatione morte sit puniendus, qui ramum deposuerit. Cui acriter Cephalus quidam obloquitur demonstrans primum Cerycas non ius habere interpretandi, tum legem esse in columna scriptam<sup>3</sup>, quae minorem poenam statuat. Quo e loco primum cognoscimus omnes, qui e gente Eumolpidarum erant, ius interpretandi habuisse. Sed etiamsi orator de propriis Eumolpidarum interpretibus nihil dicit, tamen quid et illi interpretati sint ex his verbis elucet. Praeterea inde apparet leges illas tum scriptas iam fuisse.

Aliam Eumolpidarum legem verba personati Lysiae supra p. 49 laudata nobis testantur. Ibi enim dicitur Periclem olim suasisse, ne de impietatis crimine scriptis solum legibus uterentur, sed etiam  $d\gamma\rho d\phi \rho oig, \kappa a\beta' oig Eduol$ πίδαι έξηγοῦνται (κατ' Ανδοκίδου 10). His e verbis elucerevidetur Eumolpidarum gentem etiam iudicum munere functumesse, et re vera alia habemus testimonia, quibus hoc confirmariviri docti putaverunt. Demosthenes κατ' Ανδοσίωνος (or. XXII)27 dicit: Tỹs daeβείας κατά ταὐτά ἐστιν ἀπάγειν, γράφεσθαι,δικάζεσθαι πρός Εδμολπίδας, φράζειν πρός τὸν βασιλέα. Quibus

51]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. quae de  $\pi s \lambda a \nu \delta s$  placenta disputaverant Stengel, Herm. XXIX (1894) 281 sqq. et L. Ziehen, Leges Gr. sacrae p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Quod Dittenberger defendit SIG<sup>a</sup> 20 ad hunc locum.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> H. Sauppe arbitratus est hac columnae lege significari plebiscitum illud, quod hodie habemus, quo mysteriorum Eleusiniorum ordo constituitur (Dittenberger SIG<sup>\*</sup> 646 et Ziehen, Leges Gr. sacrae 3).

Ph. Ehrmann

e verbis nonnulli concluserunt Eumolpidarum gentem una cum rege in criminibus doeselas praesedisse. Contra illos Lipsius (Meier-Schoemann-Lipsius Att. Prozess <sup>2</sup> Berol, 1883-87, p. 132) et eum secutus J. Toepffer (Att. Gen. p. 67) contenderant Eumolpidas non praesidium habuisse, sed solum judices ex illis sumptos esse, qui rege praesidente causas agerent, scholium ad illum Demosthenis locum afferentes, quo hoc confirmaretur: 'Ο γαρ βασιλεύς έπεμελείτο των ίερων πραγμάτων ral eleñne tàs tãs desslas younds nods tods Eduolnidas. Sed Foucart (Les grands mystères d'Eleusis p. 12) hoc quoque refutavit, contra certa Aristotelis in Athen, rep. 57, 2<sup>1</sup> et Hyperidis pro Euxen, 21 testimonia, quae soli regi crimina. ageseige tractanda attribuunt, scholium illud nullius momenti esse ratus, praesertim cum nulla causa nota sit, quae Eumolpidis agenda fuerit. Itaque Demosthenis verba aliter explicavit demonstrans dixáleo 9 au verbum non significare: publice accusare, sed solum: causam privatam in iudicium vocare: qua in re Eumolpidas liberum habuisse arbitrium<sup>2</sup>. Cui Lipsius (Das att. Recht u. Rechtsverfahren I (Lips, 1905) p. 62 adn. 34) assensus est priore relicta sententia. Sed utut res se habet. περί ἀσεβείας quoque leges Eumolpidarum patrias fuisse certum est; itaque consentaneum est eorum interpretibus illas quoque interpretandas fuisse, si quid huins rei Eumolpidarum arbitrio dijudicandum erat.

Denique ex Taciti hist. IV 83 et Plutarcho de Iside 28 singulare aliquid de Eumolpidarum interprete comperimus. Nam interpretem hunc intellegendum esse certum est, cum Tacitus Timotheum illum dicat "Atheniensem e gente Eumolpidarum, quem ut antistitem caerimoniarum Eleusine exciverat" Ptolemaeus Soter, atque cum Plutarchus revera  $i \leq \eta \eta \eta \eta \eta$  eum appellet. Ptolemaeus consulit illum, ut nocturnos visus, quos Aegyptiorum sacerdotes explicare non potuerint, sibi interpretetur. Singularis haec est res publicum interpretem talia interpretari somnia, quod officium est corum, qui

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Γραφαί δè λαγχάνονται πρòs αὐτὸν (βασιλία) ἀσεβείας.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. scholium aliud ad cundem Demosth. locum: Ispor de yéros Εύμολπίδαι, ispāras de in Elevern, και έπι τούτον πολλάκις idináforto ασεβείας οί βουλόμενοι.

#### De juris sacri interpretibus Atticis

 $\mu \dot{\alpha} \nu \tau \epsilon \iota_{S}$  vel  $\chi \rho \eta \sigma \mu o \lambda \dot{o} \nu o \iota$  appellantur. Quam ob rem equidem crediderim hoc testimonium non probare, omnium horum interpretum officium fuisse nocturnos visus interpretari, sed singularem hanc rem esse. Nam Ptolemaeus postquam frustra suos interrogavit sacerdotes, celeberrimum quem tum noverat interpretem quique tum temporis Eleusinii fani condendi causa in Aegypto versabatur, Timotheum consulit, non quo ille talia interpretari solitus sit, sed quia regi prudentissimus videbatur vates. Et ob id ipsum Tacitus nomen eius non omittit commemorare atque perspicue dicit: ut antistitem caerimoniarum, ne quis haruspicem eum esse putet.

Hoc igitur de Eumolpidarum interpretibus in universum statuendum est nullum exstare testimonium, quod non in patriis legibus interpretandis summum eorum officium fuisse dicat. Gentis leges interpretantur et gentis sacra colunt, cumque ea publica sint auctoritate, etiam ministri eorum publico munere funguntur.

In capitis fine aliud afferre liceat testimonium, quod et ipsum patriarum legum interpretationem summum horum interpretum officium fuisse nobis demonstrat. Atque etiamsi de alius civitatis interpretibus agit, de Atheniensium quoque interpretibus aliquid fructus edere mihi videtur. Est titulus Coi in insula in Asclepi fano inventus, quem nuper R. Herzog edidit<sup>1</sup>. Tituli scriptura prius tertii a. Chr. saeculi dimidium indicat. In tituli praescripto cum editoris supplementis hoc legitur:

Έζαγηταὶ εἶπαν Πασίας Θεσσαλοῦ Ίπ[π . . . τοῦ δεῖνος δ δεῖνα τοῦ δεῖνος ὁ δεῖνα]

Θευδώρου· δπως ταί τε άγνεῖαι καὶ τοὶ κα[θαρμοὶ τῶι Δάματρι κατὰ τοὺς ίε-]

οούς και πατρίους νόμους συντελώντα[ι άγαθαι τύχαι· δεδόχθαι τάι]

έκκλησίαι έλέσθαι έπιστάτας έκ πάντων δύ[ο· τοὶ δὲ algeθέντες ἐγδόντω]

στάλας ἐργάξασθαι ὄύο καὶ παραλαβόντ[ες παρὰ τῶν νομοφυλάκων ἅπαντα]

τὰ γεγραμμένα ἐν τοῖς ἱεροῖς νόμοις π**ερὶ τ[ūν τū**ς Δάματρος ἁγνειῶν xaì τῶν]

<sup>1</sup> Archiv für Religionswissenschaft 1907 p. 401 sqq.

53]

3

ţ.

E

5

χαθαρμῶν ἀναγραψάντω ἐς ἑκατέραν [στάλαν χατὰ ταὐτὰ χαὶ ἀναθέντω τὰμ]

μέν ές τὸ ίερὸν τᾶς Δάματρος ἐς τὸν ἐντὸς [τοῦ ναοῦ τοῖχον, τὰν δὲ ἐν τῶι ίε-]

οῶι τοῦ Ἀσκλαπιζειζοῦ· τὸ δὲ γενόμενον ἀνά[λωμα τελεσάντω τολ ταμίαι· αἰ δέ τι-]

- ώς γέγραπται, ένθύμιον αὐτοῖς ὡς ἀσε[βήσασι ἐς τὰν θεὰν ἔστω ἀναγραψάν-]
- τω δὲ κατὰ ταὐτὰ τοὶ ἄνδρες τὰ γεγραμμέν[α ἐν τοῖς ἱεροῖς νόμοις ἐς λευκώμα-]

τα και άναθέντω ές τε το ίερον τῶς Ἀρτάμ[ιδος τῶς Τοξίτιδος και ές το τῶς]

Λοχίας καὶ ἐς τὸ Ἀφροδίσιον. παραδόντω δὲ [καὶ ἀντίγραφα τούτων ἀναγράψαι]

ές Ίσθμόν και Άλάσαρναν· κατά ταὐτὰ δὲ κ[αὶ παραδόντω ἀντίγραφον ἐς πόλιν]

εἶ τοὶ ἰατροὶ τάσσονται. Ἐδοξε τῶι βουλ[ῶι καὶ τῶι ἐκκλησίαι γνώμα προστα-]

ταν. χρήσθαι ται των έξαγηταν έφό[δωι.

Decernitur hoc titulo ràs áyrelas xal rois xa3aqµois xarà rois legois xal marglous vóµous denuo esse constituenda et insculpenda, et é5ayyral sunt ii, qui hoc rogant. In Cereris cultu hi officia praestant. Quam ob rem audacius non erit interpretes hos cum Atticis Eumolpidarum interpretibus componere. Atque hoc cum illorum officiis optime convenit, quod patriarum legum conservatores se praebent. Solum hoc mirum, quod patriae hae leges sunt de lustrationibus et explationibus praecepta, quae ad Eupatridarum interpretes pertinere audivimus. Sed si accuratius leges illas introspexerimus, omnes praescribere cognoscemus, quae caerimoniae Cereris sacerdoti adhibendae sint in deae sacro lustrando. Hoc autem aliud est atque lustrationes et explationes quorumlibet hominum et quarumlibet rerum, quae Eupatridarum interpretum provincia est.

νές κα παρὰ τὰ γεγραμμένα ἐξαγῶνται πε[ρὶ τούτων ἦ μὴ συντελῶντι ταῦτα]

## De iuris sacri scriptoribus

Antiquos interpretes scientiam iuris sacri, quia gentis erat ius, inter se optime servavisse atque incolumem ad posteros tradidisse perspicuum est. Eam quoque ob rem  $\pi dxqua$ duarum Eupatridarum et Eumolpidarum gentium primo dygaqpafuisse, tum autem conscripta esse audivimus. Eodem autem modo cetera quoque iuris sacri praecepta paulatim litteris mandata fuisse consentaneum est. Atque re vera huius modi libros reperimus, ut  $\xi f \eta \gamma \eta x x d$  vel libros  $\pi x q d$   $\theta vou d v$  sim. scriptos. Atque scriptores, qui hoc modo de iure sacro libris disputaverunt, ipsos interpretis munere functos esse vel per se verisimile est. Et cum nonnulli aperte nominentur  $\xi f \eta \gamma \eta x d$ , dubium vix esse potest, quin omnes, qui hic afferendi sunt, in interpretum numero habere debeamus.

Simul autem iidem paene omnes scripserunt de Atheniensium rebus gestis,  $A \tau \Im i \delta \alpha g$  quas dicimus. Qua re U. de Wilamowitz adductus est, ut utrumque scribendi genus ex uno fonte ortum esse statueret<sup>1</sup>. Ut apud Romanos pontifices primi annales scripserint, ita Athenis quoque historiam conscribendam ortam esse ex iuris sacri interpretatione. Contra quem Ad. Bauer<sup>2</sup> probavit Atthidum de Atheniensium rebus gestis narrationes tanto cum populi amore esse conscriptas, ut primis quidem temporibus gentium interpretes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aristoteles u. Athen I p. 280 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Forschungen zur griech. Geschichte Monac. 1899 p. 180. Vide etiam, quae O. Seeck hac de re disputavit (Klio IV 292 sqq.).

illas coluisse vix credibile sit. Inde a quarto autem saeculo et interpretes in hac re maxime operam dedisse ille vir doctus et ipse non negat.

Plurimorum, quos nunc afferam, fragmenta nobis servata sunt. Sed inde multum cognoscere non possumus, cum differentia inter Atthidis et aliarum rerum libros haud sit magna. Atque reperimus in Atthidum fragmentis multa, quae ad iuris sacri interpretationem spectant, ita ut ex propriis exegeticis fragmenta servata sunt, quae ad res gestas pertinent. Et saepissime solae librorum inscriptiones nos docent, quae res in eis agantur. Sed horum scriptorum nomina afferre fortasse operae pretium est.

Primus eorum, quos novimus, Clidemus<sup>1</sup> videtur. Pausanias X 15, 5 (qui Clitodemum eum appellat, sed rectam formam Clidemum esse tituli docent, v. J. Kirchner l. s.) primum Atthidographorum eum dicit: Kleutódyµog dè bxtogoi và Moynatur èxizuéqia èyeaψar δ àexaiotatog. Etiam apud Plut. de glor. Athen. 345 E in numero scriptorum rerum Atticarum primum locum obtinet. Nos hoc examinare non possumus. Hoc solum Wilamowitzio aetatem indicare videtur, quod Clidemus symmorias centum commemorat (fr. 8), qua ex re eum initio quarti a. Chr. saeculi vixisse colligit. Clidemum praeter Atthidem  $\xi = \eta \eta \eta \tau \kappa \delta \eta$  quoque scripsisse testatur Athenaeus IX 410a, e quo libro de lustrationibus verba affert (v. supra p. 27). Alia huius libri fragmenta sunt de historia fabulari (fr. 19 et 21) et de sacrificiis quae ante arationem offeruntur (fr. 23).

Aequalem Clidemi Wilamowitz Melanthium<sup>s</sup> esse suo iure putat. Praeter Atthidem de mysteriis librum confecit; v. fr. 3, quo πάτριον explanatur<sup>s</sup>; fr. 2 citatur ab Apollodoro de sacrificiis Hecatae Eleusiniae offerendis. Quam ob rem eum ἐξηγητὴν ἐξ Εἰμολπιδῶν fuisse verisimile est.

Tum Wilamowitz Phanodemum<sup>4</sup> quoque interpretibus adnumerat, quem quarto saeculo attribuit. Hoc confirmatur titulis,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De eo v. J. Kirchner, Pros. Att. 8494; Wilamowitz Aristot. u. Athen I p. 286; frgm. v. Mueller FHG I 863.

<sup>Wilamowitz I. s.; Kirchner, Pros. Att.'9770; frgm. Mueller FHG IV 444.
v. supra p. 50.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wilamowitz l. s.; Kirchner, Pros. Att. 14033; Mueller FHG I 366.

De iuris sacri interpretibus Atticis

Inter eos interpretes, qui de arte sua scripserunt, afferendus deinde est Habro<sup>2</sup>, de quo Steph. Byz. a. v. Bárŋ dicit: "Aβçων δ Καλλίου, έξηγητής πεςὶ ἑοςτῶν καὶ θυσιῶν γεγçαφώς. Eum ex familia ea esse recordamur, cuius et alios Eupatridarum interpretes in titulis Delphicis saepius repperimus. Kirchner eum ca. a. 305 a. Chr. vixisse putat<sup>3</sup>, cum eiusdem familiae interpretes in titulis commemoratos ca. a. 100 a. Chr. hoc munere functos esse constet. Habronis fragmenta non exstant.

Saeculo tertio attribuitur Anticlides<sup>4</sup> interpres. Eum  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \iota x \delta v$  scripsisse testatur idem Athenaeus XI 473, ubi affertur locus quo accurate praescribitur, quomodo Iovis Ctesii simulacrum consecrandum sit (v. supra p. 36).

Denique Demonem<sup>5</sup> novimus eiusdem tertii saeculi ineuntis, qui et ipse rerum Atticarum scriptor erat. Atque cum etiam  $\pi\epsilon \varrho \partial \sigma \sigma \omega \sigma \nu$  librum scripserit (fr. 22), verisimile est eum quoque interpretem fuisse.

Ultimus atque celeberrimus afferendus est Philochorus<sup>6</sup>. Apud Suidam  $\mu \acute{\alpha} \tau \iota_S \times \alpha i$  ieoox $\acute{\sigma} \tau_O S$  vocatur, atque talem se praebet iam anno 306/5<sup>7</sup>, cum Demetrio Poliorceta regnante de cane in arcem ingressa et de meteoro ignito interrogatus fugitivorum reditum hac re significari interpretatus sit. Sed

à –

r

7

ŀ.

,

57]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. A. Wilhelm Die penteterischen Feste der Athener, Anzeiger der philol.-hist. Klasse der Wien. Akad. 1895, 20. Mart.

<sup>\*</sup> Kirchner l. s. 10. \* v. stemma apud J. Kirchner l. s. p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kirchner l. s. 1043; frgm. v. Mueller, script. rer. Alex. M. p. 150.

<sup>•</sup> Kirchner L s. 3733; Mueller FHG I 378.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kirchner I. s. 14782; Mueller FHG I 884 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dion. Hal. Dinarch. 3, p. 637, 2 (I p. 302 ed. Usener-Radermacher).

etiam exegeta appellatur a Proclo in scholio ad Hesiod. opp. et dies v. 810 adscripto: '25  $\varpi\iota \lambda \delta \chi o \varrho o \varsigma \lambda \delta \gamma \epsilon \iota x a \iota + \delta \mu \varphi \delta \tau \epsilon \varrho o \iota \ell \delta \chi \eta \eta \tau a \iota \tau a \iota \varphi \delta \tau \delta \eta \epsilon \varsigma$ . Loco corrupto quo alii legunt: xal 'Aµφ  $\delta \tau \epsilon \varrho o \varsigma \sigma^{-1}$ , Enthoven coniecit: xal 'Ard  $\varrho o \tau \iota \sigma \eta$ , quod palaeographicis ex legibus optime quadrat, praesertim cum Androtionem Gargettium et ipsum Atthidem scripsisse constet<sup>2</sup>. Philochorum in iure sacro versatum esse confirmatur libris, quos hac de re scripsit. Ita ex Suida novimus  $\pi \epsilon \varrho \ell$  µvor  $\eta \ell \omega r$  $\tau \omega r 'A \Im \eta \eta \sigma \iota$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$  xa ℑ a  $\varrho \mu \omega \sigma \iota \eta \ell \omega r$ ,  $\eta \epsilon \varrho \ell$  $\Im \sigma \iota \omega r$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$  xa ℑ a  $\varrho \mu \omega \sigma \iota \eta \delta \iota \omega r$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$  $\Im \sigma \iota \omega r$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$   $\chi \sigma \Im \sigma \varrho \mu \omega \tau \iota x \eta \varsigma$ , quorum librorum fragmenta non exstant. Fragmenta habemus ex libris  $\pi \epsilon \varrho \ell$   $\ell \circ \varrho \tau \omega r$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$  $\Im \sigma \iota \omega r$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$   $\Im \mu \epsilon \varrho \omega r$ ,  $\pi \epsilon \varrho \ell$   $\mu \omega \tau \iota x \eta \varsigma$ , quorum argumenta arte cum interpretum munere cohaerere apparet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Chr. Petersen, Philol. suppl. I (1860) 164 et novissimus Reitzenstein Nachrichten der Gött, Gesellech. der Wiss. 1906, I p. 42.

<sup>\*</sup> Wilamowitz l. s. I p. 280 adn. 32.

## De ceteris exegetis

In scriptis veterum aliis quoque locis  $\xi = \eta \eta \eta \alpha t$  commemorantur, qui etiam Athenis exstitisse videntur. Qui autem accuratius locos illos inspexerit, cum nostris iuris sacri interpretibus eos coniungi non posse cognoscet. Sed illi loci et ipsi inter se pares non sunt atque diversa interpretum significant genera. Haec enim vox ut tot alia verba in temporum decursu significationem mutavit, sed ita, ut genuina iuris sacri interpretis significatio non prorsus perdita sit. Quam ob rem me facere non posse putavi, quin hos interpretes breviter enumerarem.

Exegetici scriptores ad aliud interpretum genus nos conducunt. Vel e raris eorum librorum fragmentis elucet eos etiam quaesivisse de ortu atque origine alicuius religionis et de reliquiis, quae in rebus sacris ex antiquissimis temporibus exstarent. Tales autem quaestiones praecipue exercent eos interpretes, ad quos nunc pervenimus. Qui maxime hac re a prioribus differunt, quod de arte sua non scribunt, sed solum ad peregrinos his de rebus verba faciunt, quam ob rem vulgo periegetae<sup>1</sup> appellantur. Itaque vox  $\xi \bar{\xi} \eta \eta \pi \eta s \eta$  au sa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Periegetas tales apud Graecos exstitisse qui peregrinis urbis alicuius monumenta antiquitatis ostenderent et interpretarentur saepius nobis testantur scriptores. Ut unum afferam pro multis, Plutarchus de Pyth. or. 2 haec dicit: ἐπέφαινον οἱ πεφιηγηταὶ τὰ συντεταγμένα, μηθὲν ἡμῶν φροντίσαντες δεηθέντων ἐπιτεμεῖν τὰς ἑήσεις καὶ τὰ πολλὰ τῶν ἐπιγραμμάτων, quibus e verbis hoc quoque elucet periegetas illos nostris loquacitate simillimos fuisse. Periegetae in titulis Atticis reperiuntur: IG III 1335 et 721 a.

niam saepissime invenitur. Uno e loco (I 41, 2) perspicue videmus, quo sensu Pausanias voce utatur: Erreüger  $\delta$  rür  $\ell\pi\iota\chi\omega\varrho\ell\omega\nu$   $\hbar\mu\iota\nu$   $\ell\xi\eta\eta\eta\tau\eta\varsigma$   $\hbar\eta\epsilon\iota\tau$ o  $\ell\varsigma$   $\chi\omega\varrho\ell\sigma\nu$  'Poür  $\omega\varsigma$   $\ell\eta\eta\eta\tau\eta\varsigma$  $\delta\nuo\mu\alpha\zeta \delta\mu\epsilon\nu\sigma\nu$ . Sed mirum est eum nusquam  $\pi\epsilon\varrho\eta\eta\eta\tau\eta\varsigma$  voce uti, etiamsi dubitari non potest, quin paene omnibus ubi voce utitur locis periegetas significet <sup>1</sup>.

Exegetae tales apud Pausaniam inveniuntur omnium fere civitatum et regionum<sup>2</sup>. Explicant ibi et tradunt locorum fabulas, interpretantur nominum originem (IV 33, 6), noverunt nomina locorum perdita (I 41, 2), monstrant dies festos (IX 33), interpretantur statuas (V 10, 7). Videmus igitur antiquitatis explicatores et interpretes eos fuisse, quam ob rem etiam of tà àqxaïa µrnµoveiorres a Pausania compluries commemorati (ut I 27, 4; VII 18, 2; IX 34, 6) ab his interpretibus non diversi fuisse videntur. Tales interpretes etiam Athenis fuisse testatur Aristides ( $\delta \pi \delta q$  tär terráqur II p. 276 Dindorf) de Themistocle: xal µelζω γε τον πεφίβολον, ώς φασιν ol έξηγηταί, έξήγαγε πανταχή.

Propriam vocis significationem Strabonis locus quidam nobis demonstrat; in capite quo de Aegypto verba facit, haec dicit (17, 1 p. 806):  $E_{5\eta\gamma\eta\tau\alpha}$   $\tau\sigma\iota_5$   $5\epsilon\nu\sigma\iota_5$   $\tau\omega\nu$   $\pi\epsilon\varrho$   $\tau\lambda$   $i\epsilon\varrho d$ . Sunt homines, qui quae ad templa pertineant memorabilia peregrinis commonstrent. Itaque in rebus sacris explicandis maxime interrogantur. Quam propriam eorum provinciam esse vel e Pausaniae locis supra laudatis concludi potuit, ubi fabulas deorum et heroum explicabant, dies sacros monstrabant, alia quae cum cultu deorum arte cohaerent.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hac de re Kalkmann (Pausanias Berol. 1886 p. 48) hacc opinatur: Während der spätere Sprachgebrauch zwischen  $\delta \xi \eta \gamma \eta \tau \eta s$  und  $\pi \epsilon \rho \eta \eta \eta \tau \eta s$ schwankt, gibt doch Pausanias der Perieget stets dem Worte  $\delta \xi \eta \gamma \eta \tau \eta s$  den Vorzug, dessen dunkle Reminiscenz an die Wundermänner, die  $\tau \epsilon \rho \alpha \tau \eta \tau \eta s$ xai  $\delta \nu \sigma \pi \tau \omega \nu \delta \xi \eta \gamma \eta \tau \alpha s$  (V 23, 6) für ihn einen geheimnisvollen Zauber hat. Cui oblocutus est Gurlitt (Pausanias Graz 1890 p. 91), qui hunc vocis usum pertinaciam quandam Pausaniae esse dicit, qui et alibi contra vulgarem dicendi rationem verba suo more sibi eligat (ut  $\delta \tau \alpha \delta \gamma \epsilon \sigma \sigma \sigma \alpha s emper$  $pro <math>\delta \nu \alpha \gamma \epsilon \gamma \nu \omega \delta \sigma \alpha \epsilon \nu$  verbo utitur); quae sententia mihi quoque verisimilior videtur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Singula v. spud S. Reinach apud Daremberg-Saglio Dictionnaire des antiquités gr. et rom., s. v. Exégètes.

61]

Maxime huc spectat Paus. I 31, 5, ubi Pausanias ipse Athenis exegetas frustra consuluit de Dianae Amarysiae sacris, quam Athmonenses in Attica colebant<sup>1</sup>.

Videmus igitur interpretes hos, qui periegetis simillimi sunt, etsi in profanis quoque rebus versantur, tamen inter omnia de rebus sacris, de deorum cultu, de fabulis deorum, de sacris diebus peregrinos certiores facere, ut primo hanc propriam eorum fuisse provinciam consentaneum sit. Et profecto si qui peregrinus graecam urbem adierat, quid aliud ei prius visendum erat quam templa deorum, omnia quae ad sacra per-Tum demum hoc nomen omnino dictum esse de tinehant? circumductoribus, qui quaslibet antiquitates commonstrarent. e re ipsa facile intellegi potest<sup>2</sup>. Certe autem hi exegetae reiciendi sunt a iuris sacri interpretibus, cum eos ius quoque sacrum interpretatos esse testimonium nullum habeamus. Quamquam quod quidem ad rem sacram pertinet, haud multum inter se differunt; atque nomen ipsum, quod utrisque par est. hoc probat. Sed hoc in animo tenendum est exegetae nomen pro periegetae nomine genuinum non videri, sed solum delatum esse a propriis iuris sacri interpretibus. Et re vera omnia quae supra attulimus testimonia Pausaniae aetatem non antecedunt, qua re depravatam esse hanc significationem optime fortasse demonstretur.

Sed maxime remota a genuino vocis sensu est illa significatio, quae hodie usitatissima est, ex qua  $i \xi \eta \eta \eta \pi a i$  il dicuntur, qui quamlibet rem explicant et interpretantur. Res sacra hic tota omissa est. Maxime hac voce veteres utuntur de eis, qui philosophorum opera commentariis in-

<sup>2</sup> Simili modo etiam mystagogorum nomen a sacrorum monstratoribus translatum fuisse ad periegetas vulgares videri verbumque µυσταγωγεϊν eodem modo dictum fuisse ut ξεναγωγεϊν Lobeck, Aglaoph. p. 31 demonstravit.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chr. Petersen l. s. p. 203 hos exegetas esse iuris sacri interpretes putat, sed certe iniuria; nam hi quoque ab aliarum civitatum exegetis h. e. periegetis, quos Pausanias commemorat, nihil differant; diversissimi autem sunt a propriis iuris sacri interpretibus. Praeterea Varro Athenis tales rerum sacrarum interpretes fuisse testatur Men. 34 (ed. Buecheler<sup>4</sup>): "Et me Iuppiter Olympiae, Minerva Athenis suis mystagogis vindicassent". Nam de Eleusiniis magistratibus, qui proprie mystagogi vocantur, hic cogitari non posse e verbis ipsis elucet.

struxerunt; ut celeberrimum afferam, Alexander Aphrodisiensis, qui ad Aristotelem commentaria scripsit, proprie cognomen habuit exegetae. Arrowol Egyppial, qui in commentariis Olympiodori (ad Phaedonem Plat. p. 83, 31 et 94, 12, Finckh; ad Aristot. categ., v. Comm. in Aristot. graec. XII 1 p. 120, 32) et Philoponi (ibid. XV p. 21, 28; 46, 18; 51, 15; 411, 1) occurrunt, et ipsi tales philosophorum interpretes sunt<sup>1</sup>.

Quae vulgaris significatio voci usque ad nostrum diem remansit; sed ex huius usus testibus cognoscimus hanc significationem exeunte demum antiquitate inveniri atque alienam esse a genuino vocis sensu.

<sup>1</sup> V. O. Immisch, Philol. LXIII (1904) 31 sqq.

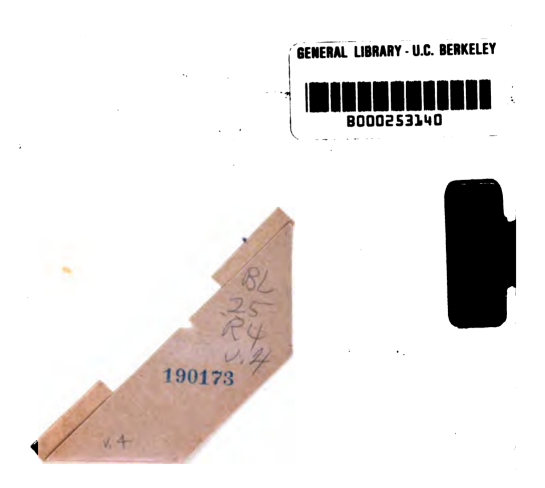


• ۱ . . • . .

| LOAN PERIOD 1<br>HOME USE              | 2                                                                                                    | 3.                                        |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 4                                      | 5                                                                                                    | 6                                         |
| 1-month loans may<br>6-month loans may | RECALLED AFTER 7 DA<br>be renewed by calling to<br>be recharged by bringing<br>rges may be made 4 do | 642-3405<br>ng books to Circulation Desk  |
| DUE                                    | AS STAMPED                                                                                           | BELOW                                     |
| EP 2 1982                              |                                                                                                      |                                           |
| DEP 2 WED B                            | BEC 01 1995                                                                                          |                                           |
| AU3 14 123                             | RECE                                                                                                 | VED                                       |
| CIRCULATION DE                         | PT.                                                                                                  | B <b>1996</b>                             |
|                                        | DIRCULATI                                                                                            |                                           |
| NOV 291984                             |                                                                                                      |                                           |
| C CIR APR 1 5 1985                     | JUN 2 8 1                                                                                            | 000                                       |
| - 2                                    |                                                                                                      |                                           |
| <b>T D t</b>                           |                                                                                                      |                                           |
| NTERLIBRAR                             |                                                                                                      |                                           |
| ERU                                    |                                                                                                      |                                           |
| FORM NO. DDG, 60                       | UNIVERSITY<br>Om, 12/80 BER                                                                          | OF CALIFORNIA, BERKELE<br>KELEY, CA 94720 |
|                                        |                                                                                                      | 20 10 10 10 10                            |

.

.



9 ABB : 201

大多納谷 过行全部制度设定部



