

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

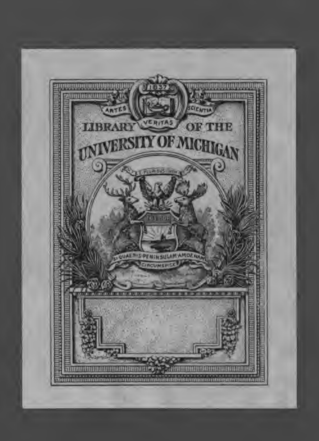
- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.

A 409726

A DICTERISH MUTTER ERDS







# MUTTER ERDE

# EIN VERSUCH ÜBER VOLKSRELIGION

VON

## ALBRECHT DIETERICH



1905

LEIPZIG **E** BERLIN
DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER

Es ist eine Mutter fein, Sie nährt viel tausend Kinderlein. Sie ist so reich, Kein Mensch ihr gleich, Sie nährt sie all mit ihrem Strahl, Verzehrt sie wieder allzumal.

Hessischer Hausspruch.

ALLE RECHTE,
EINSCHLIESSLICH DES ÜBERSETZUNGSRECHTS, VORBEHALTEN

# HERMANN USENER

22 3000 04

**ZUM 23. OKTOBER 1904** 

## Vorwort

Die ersten beiden Kapitel dieser Arbeit sind im Archiv für Religionswissenschaft VIII 1905, 1 ff. erschienen. Meine Absicht war, auch die folgenden Kapitel dort erscheinen zu lassen und dann das Ganze einem geplanten Buche über "Volksreligion, Versuche über die Grundformen religiösen Denkens" als ersten Teil einzufügen.

Die ersten beiden Kapitel wurden durch teilnehmende Hilfe vieler Freunde alsbald nach ihrem Erscheinen ungemein bereichert und das Ganze gestaltete sich durch wiederholte Bearbeitung zu einer selbständigen Untersuchung, die den Raum des Archivs nicht mehr beanspruchen durfte. Ich durfte aber auch nicht warten, bis sie in dem größern Werke an die Öffentlichkeit treten könnte; ist sie doch voriges Jahr bereits, zum größten Teile fertig, dem Manne zum siebzigsten Geburtstage überreicht, dem sie als ein geringes Symbol der Liebe und Treue zugedacht war.

Mit dieser Abhandlung möchte ich mir den Grund legen für das, was ich später über "Die Formen des Zauberritus", "Die Formen göttlicher Offenbarung" und "Die Formen der Vereinigung des Menschen mit Gott" (dies letzte als Neubearbeitung des zweiten Teiles meiner Mithrasliturgie) auf einmal vorlegen will. Ich würde gern vorher zu meiner Belehrung wissen, wieweit die Art der Untersuchung, die ich hier auf eines der tiefgreifendsten Probleme aller Religionsgeschichte anwende, Zustimmung und Widerspruch findet. Statt unnütz zu reden über "die religionsgeschichtliche Methode", will ich zeigen, wie man es in einem bestimmten Falle nach meiner Meinung machen kann. Es gilt zunächst eine Reihe

solcher paradigmatischer Fälle zu untersuchen, um zur Erforschung der Volksreligion im tiefern Sinne vorzudringen, ohne die alle höhern und höchsten geschichtlichen Religionen gar nicht oder falsch verstanden werden.

Meinem Freunde Richard Wünsch habe ich wieder aufs neue für viel Mühe der Korrektur, für mancherlei Besserung und Mahnung zu danken. Herr Dr. G. A. Gerhard hat mich aufs freundlichste bei der Revision der Bogen unterstützt.

Heidelberg, 20. Juni 1905.

Albrecht Dieterich.

Wer Volksreligion erforschen will, wird immer zuerst und vor allem den Volksbrauch zu befragen haben. Weder die mythische Erzählung, die vom Ritus mehr und mehr losgelöst ihre eigenen, immer freieren Entwickelungsformen ausgestaltet, noch die Deutungen, die das Volk selbst mit dem Wechsel religiöser Hauptanschauungen und mit dem Schwinden der Erinnerung an verlorenen und vertriebenen Glauben fortwährend verändert, können uns den Aufschluß über Grundformen religiösen Denkens geben, den die allezeit am zähesten festgehaltene "heilige Handlung", soweit sie durch scharfe Beobachtung und zuverlässigen Bericht jedem Zweifel und jedem Schwanken enthoben werden kann, allein noch zu bringen imstande ist. Wenn der Glaube, der ihn schuf, längst abgestorben ist, bleibt der Ritus Jahrhunderte lebendig in dem, was wir kurzerhand, ohne einstweilen Mißverständnis zu fürchten, "Volksbrauch" nennen. Ist doch auch bei der Untersuchung des religiösen Denkens der sog. "Naturvölker" der Tatbestand der Riten und Bräuche, die ohne Vorurteil beobachtet und einwandfrei beschrieben, ja neuerdings gar nicht selten bereits photographiert worden sind, die sicherste, oft die einzige zuverlässige Grundlage, auf der einstweilen gebaut werden kann, während Beobachtungen, die durch das Mittel sprachlicher Verständigung gingen, in der Regel den mannigfaltigsten Fehlschlüssen und Mißverständnissen ausgesetzt waren.

Der, welcher Grundformen religiösen Denkens erkennen will, muß mit der Untersuchung des Brauches des "Volkes" beginnen, d. h. um es so kurz als möglich zu bezeichnen, der "Unterschicht" der Nationen, die nicht durch eine bestimmte Kultur geistig umgestaltet und bis zu einem stärkeren oder geringeren Grade religiös umgeformt und durch die Einwirkung bestimmter geschichtlicher Persönlichkeiten über alten Glauben hinausgeführt ist. Gewiß ist auch die unterste Schicht durch Personen in geschichtlicher Entwickelung gestaltet; für uns aber ist hier weder Geschichte noch Persönlichkeit erkennbar, für uns handelt es sich eben um den allgemein "ethnischen Untergrund", den ewigen und gegenwärtigen, aus dem alle historischen Religionen wachsen, aus dem sie immer wieder ursprüngliches Leben ziehen und in den sie zurücksinken, je nachdem ihr geschichtliches Leben sich auslebt. Der "alte" Glaube ist jedesmal für den, der über ihn hinaus ist oder zu sein meint, das, was bei uns im entsprechenden Falle Aberglaube genannt wird. Der abergläubische Brauch ist immer einmal Ritus des lebendigen Glaubens gewesen, mögen nun auch mit dem Bewußtsein seines ursprünglichen Sinnes seine früheren, häufig viel höheren und reicheren Ausführungsmittel verloren gegangen oder zu kläglicher Niedrigkeit herabgesunken sein; der niedere Volksbrauch war einmal hohe Kultzeremonie, vielleicht das Sakrament einer großen Gemeinde - wenn das auch nicht etwa so verstanden werden soll, als gäbe es keinerlei "Aberglaube", der nicht als Nebensproß auf den niederen Landflächen hätte erwachsen können, die nun schon mit den verfallenen Resten verwesender Religion gedüngt waren.

Im geschichtlichen Leben der Kulturnationen ist das Altere in Glaube und Brauch in der Regel unten zu liegen gekommen, wo es sich mit unausrottbarer Zähigkeit, oft für uns nur noch an schwachen Lebenszeichen erkennbar, festgeklammert hat. Wer in der Untersuchung des Volksbrauches von den Überlieferungen der antiken Völker ausgeht, wie ich es tue, wird immer wieder mit der großen Schwierigkeit zu kämpfen haben, daß eben diese Überlieferungen von antikem Volksbrauch, durchsetzt von sicher falscher späterer Deutung, oft oder

meist für uns schlechterdings unverständlich bleiben, solange wir nicht entsprechenden Brauch bei anderen Völkern heranziehen, wo er etwa in einer sozusagen noch verwandt gebliebenen Umgebung sicher verständlich ist. Analogien dürfen zu nichts Weiterem führen, als daß wir mit ihnen ausgerüstet die Überlieferungen, die wir interpretieren wollen, besser und tiefer verstehen, ohne daß wir von den Überlieferungen der anderen Völker irgend etwas hinübersetzen in die tatsächlichen Lücken geschichtlicher Tradition, die wir nicht ausfüllen können. Die wesentlichsten Dienste der Analogie wird uns immer die Kenntnis des Brauches unseres eigenen Volkes leisten müssen, weil wir da in vielen Fällen der Gefahr des Mißverstehens am wenigsten ausgesetzt sind und weil wir ganz doch nur begreifen, was in unserem eigenen Leben irgendwie analog lebt, was Fleisch ist von unserem Fleische, Blut von unserem Blute.

Durch die Volksreligion zu der Erkenntnis von Grundformen religiösen Denkens vorzudringen, wird am ersten Aussicht haben, wer den Brauch und Ritus prüft, der um die Grunderlebnisse und Grundrätsel menschlichen Lebens festgeblieben ist. Man hat immer wieder beobachtet, daß um Geburt, Hochzeit und Tod bei weitem am ausgedehntesten und zähesten der Volksglaube bei den verschiedensten Völkern seine Bräuche gruppiert und festgehalten hat: da sind allezeit für die Völker Zentralpunkte religiösen Denkens gewesen. Das Nacheinander freilich des Entstehens solcher Gedanken und solcher Bräuche in zeitlicher Ordnung festlegen zu wollen und von mehr oder weniger Ursprünglichem zu reden, sollte sich in solchen Fragen einstweilen überhaupt niemand unterfangen-Wer vermißt sich denn überhaupt so die Frage zu stellen, ob die Eindrücke von irgendwelchen Naturerscheinungen oder etwa des Ereignisses des Todes zuerst die größeren Wirkungen auf das religiöse Denken und Empfinden des primitiven Menschen gehabt haben? Als ob der primitive Mensch in einer Einheit

und Einheitlichkeit begrifflich zu erfassen oder geschichtlich zu erreichen wäre. Und doch vermißt man sich immer wieder, den "Ursprung" der Religion im Seelenkult oder in Naturverehrung irgendwelcher Art nachweisen zu wollen¹, eines so falsch oder vielmehr so unwißbar wie das andere. Aber von solchen Fragen, die einstweilen den "Religionsphilosophen" überlassen bleiben sollten, abgesehen: über alle anderen irdischen Eindrücke hinaus bewegt den Menschen das Geheimnis der Zeugung und des Sterbens. Die Fülle der Bräuche bei Geburt, Hochzeit und Tod zeigt es in den Überlieferungen auch der antiken Kulturvölker. Hier gilt es einzusetzen, wenn wir zu den Wurzeln religiöser Anschauung auch dieser Völker gelangen, ich will lieber sagen, einen Weg ausfindig machen wollen. Die Frage des Woher und des Wohin des Menschen beantwortet jeder Mensch irgendwie nach Maßgabe der Formen, in denen sein Denken gefaßt ist. Hier sind die größten Geheimnisse nicht nur, hier sind die Mächte, die den ganzen Menschen, sein Empfinden und Wollen im Innersten erregen, hier glaubt nicht nur der primitive Mensch das Wirken göttlicher Wesen besonders unmittelbar zu erkennen, in den Schauern der Angst vor den Unfaßbaren, die versöhnt und verscheucht werden müssen, und in dem Drängen nach der Hilfe der Unberechenbaren, die gelockt und gezwungen werden müssen. Erzeugtwerden und Sterben ist das Geheimnis des Menschenanfanges und des Menschenendes; Zeugungskraft und Zeugungsdrang ist das Wunder seines Leibes und Lebens, Todesgrauen das einzige Schrecknis, das auch der starke Mann nie völlig zu bannen vermag, das rätselhaft Furchtbarste,

Das Vermessenste ist es freilich, wenn Leute, die gar nicht wissen, in welchem Sinne heutige Hauptbegriffe geprägt und gebraucht sind, mit ihnen Mißbrauch treiben und etwa solchen, die unter Animismus die Beseelung der gesamten Natur in einem unwillkürlichen notwendigen Denkvorgang verstehen, vorwerfen, daß sie den Seelenkult zur Grundlage aller Religionen machen, oder aber — noch häufiger — den "Animismus" lehren wollen, den sie verkehrt verstanden haben.

das dem Lebendigen hassende Feinde, die "Todfeinde", antun können.

Wir würden weite Umwege gehen, wollten wir alles anführen, was wir aus dem griechischen und römischen Altertum von den Bräuchen wissen, die sich um die Geburt des Menschen festgesetzt haben; denn hier müßten wir zunächst beginnen. Vieles findet sich bequem in allerlei Handbüchern zusammengestellt. Wir würden auch vielfach nur immer wieder gewisse, uns genügend vertraute Anschauungen kennen lernen, vor allem die gerade bei der Geburt eines Menschen besonders mächtige Dämonenfurcht, aus der eine mannigfaltige Reihe von Schutz- und Abwehrmaßregeln vor, während und nach dem Geburtsakte hervorgehen, weiterhin die mannigfachsten Reinigungsbräuche, die Bindung des Kindes an den häuslichen Herd und seinen geweihten Bannkreis etwa durch einen "Umlauf", die Weihung von Teilen des Kindes an göttliche Wesen, die sonst sein Leben verlangen könnten, oder gar die Namengebung mit ihren Reinigungs- und Weiheriten. Es bleibt uns in all den Begehungen kaum irgend etwas unklar, es führt uns aber auch kaum irgend etwas bis zu dem Punkte, an dem sich ein Glaube über die Herkunft des neuen Wesens erkennen ließe. Es ist ja auch das bedeutsam, daß sich so vielfach im Volksbrauch gerade das in tiefem Hintergrunde verbirgt, was das große Geheimnis anzutasten schiene.

Es mögen drei seltsame Riten bei Geburt und Tod, von denen uns aus römischem Altertum man möchte sagen ganz zufällig vereinzelte Zeugnisse geblieben sind, den Ausgangspunkt der Untersuchungen bilden. Sie sind aus den Überlieferungen eben dieses römischen Altertums allein, das sie bis in späte Zeit geübt und gekannt hat, nicht zu erklären.

1 Seit lange bin ich aufmerksam geworden auf den bedeutsamen Wortlaut einer ganz versprengten Angabe von römischem Brauch, die uns zunächst gar nichts Besonderes zu überliefern scheint. Bei Augustinus (de civ. d. IV 11) wird nach Varros Antiquitates rerum divinarum neben Gottheiten, die mit der Geburt des Menschen zu tun haben, auch Levana genannt: sie hebe die Kinder von der Erde, levat de terra1. Man wird eine Erklärung, wie sie gegeben worden ist, daß Levana die Kinder von der Erde aufhebe, um sie für die Zukunft dazu kräftig zu machen, sich selbst von der Erde erheben zu können, nicht ernsthaft erwägen wollen. Um so geneigter wird man vielleicht sein, eine Levana zu verstehen, die den Vater das Kind von der Erde aufnehmen läßt in dem bekannten rechtlichen Akt, durch den der Vater das Kind anerkennt.2 Die rechtlich feststehenden Ausdrücke für diesen Akt sind aber tollere und suscipere. Und der Zusatz de terra wirkt doch auch dann in der Angabe solchen Brauches immerhin seltsam. Kam es denn irgendwie darauf an, daß das Kind auf die Erde gelegt und von dort aufgenommen wurde? Ich weiß sehr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Agahd M. Ter. Varronis antiquitatum rer. div. libri I XIV XV XVII XXIV. Suppl. zu Fleckeis. Jahrb. XXIV S. 170. Vgl. Tertullian ad nat. II 11. <sup>2</sup> Preller Röm. Myth. II <sup>3</sup> 210.

wohl, wie vorsichtig wir in der Verwendung der Deutung einer Indigitamentengottheit wie hier der Levana sein müssen; daß demjenigen, dem der Wortlaut bei Augustin verdankt wird, anderswoher als aus der Deutung des Namens Levana der Gedanke an die terra kam, darf man behaupten, auch wenn man den Angaben des fast unmittelbar vorhergehenden Satzes (ipse) opem ferat nascentibus excipiendo eos sinu terrae et vocetur Opis keine Bedeutung beilegen wird, weil das ja aus dem Namen und der Bedeutung der Ops herausgesponnen sein mag. Ich würde aber auch jene immerhin nicht präzise Überlieferung hier nicht weiter erörtert haben, wenn wir nicht sonst eben den Brauch kennten, daß ein neugeborenes Kind auf die Erde gelegt werden und von dort erst aufgenommen werden muß. Ich führe zunächst einige Beispiele aus Italien an, die in moderner Zeit beobachtet sind. Gennaro Finamore berichtet z. B. in den "Tradizioni popolari Abruzzesi" (Curiosità popolari tradizionali pubbl. Giuseppe Pitré, Torino-Palermo 1894 p. 67 ff.)1: Lavato e infasciato il neonato la levatrice lo posa in terra (Caramanico, Fara filiorum Petri); Basta posarlo per poco su di un panno lano steso per terra (Ortona a mare, Città S. Angelo); Avvolto in un panno lano, il neonato si posa per poco sul piano del focolare, per fargli indurire le ossa (Lanciano, S. Eusanio del Sangro, Castiglione Casauria). Aus Modica wird nach Guastella Canti p. CXIV (Pitré "Usi e costumi, credenze e pregiudizi del popolo Siciliano" vol. II p. 145) bezeugt: il neonato va deposto subito sul pavimento, altrimente morrà al ospedale.2 Man wird hier unmittelbar den Eindruck haben, daß das Legen gerade auf die Erde in dem Brauche von wesentlichster Bedeutung ist, und man wird das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Angabe verdanke ich meinem Kollegen von Duhn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mitteilung von K. Dilthey, der mich auch darauf aufmerksam macht, daß bei Basile *Pentamerone* I 400 die Sitte für Neapel angegeben wird. Er weist mich auch auf Amalfi *La culla*, il talamo, la tomba nel Napoletano (Pompei 1892) S. 9 f. hin. — Ich lasse die ital. levatrice, auf die ich mehrfach hingewiesen wurde, mit Bedacht aus dem Spiel.

Legen sul piano del focolare vielleicht vorsichtigerweise lieber ganz von dem Legen in terra getrennt halten.

Wenn wir uns nun weiter durch Analogien zu dem Brauche, der in Rede steht, besser zu orientieren versuchen, so finden wir in deutschen Landen nicht unbeträchtliche Zeugnisse dafür, daß das neugeborene Kind auf die Erde gelegt werden muß. Schon altdeutsche, im besonderen auch skandinavische Sitte ist es gewesen, daß der Vater das Kind eben von der Erde, auf die es gelegt war, aufheben mußte.¹ Aber auch von dem heutigen Brauche gibt es mannigfache Zeugnisse: im württembergischen Oberamte Öhringen legte bis vor kurzem die Hebamme das Neugeborene auf den Boden, von dem es der Vater aufhob.² In Brieg in Schlesien legt man das neugeborene Kind zuerst auf die bloße Erde, "damit es stark werde".³ Auch diese Bräuche führen darauf, daß es ursprüng-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Weinhold Deutsche Frauen I 96. Herr D. Simonsen (Kopenhagen) teilt mir mit: im Kindbett sein heiße nord. liggja å golfi. Im Norden sei die Geburt auf der Erde vor sich gegangen. Die Lexikographen erklärten daraus Jordemoder = Erdmutter, z. B. Falke-Torp Etymologiske Ordbog. Ich füge hier eine Angabe über die Parsen bei, die mir A. Bertholet in Basel nachweist: Encyclopaedia Britannica XVIII 325 s.v. Parsees: A Parsi must be born upon the ground floor of the house, as the teachings of their religion require life to be commenced in humility and by "good thoughts, words and actions" alone can an elevated position be attained either in this world or the next. In letzter Stunde werde ich noch durch meinen Kollegen K. Rathgen auf eine Angabe Eduard Klockes (Tokio) in der Frankf. Zeitung, 20. Mai 1905, 1. Morgenblatt (Feuilleton: Japanische Frauen und Frauenrechte) aufmerksam. Kaibara, ein confucianischer Weiser des siebzehnten Jahrhunderts führt aus: Man sagt, es sei bei unsern Vorfahren Sitte gewesen, ein Mädchen nach seiner Geburt auf den Boden zu legen und drei Tage daselbst liegen zu lassen. Auch hieraus erkennt man, wie der Mann mit dem Himmel, die Frau aber mit der Erde zu vergleichen ist. Und diese Sitte sollte die Frau lehren, in erster Linie ihrem Gatten zu gehorchen usw.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So bezeugt E. H. Meyer Badisches Volksleben im 19. Jahrhundert, 1900, S. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Paul Drechsler Sitte, Brauch und Volksglaube in Schlesien (Schlesiens volkstümliche Überlieferungen herausgegeben von Friedrich Vogt II 1) S. 183, vgl. S. 197. Ich füge hier noch einige Angaben hinzu, die mir K. Dilthey

lich mit dieser Sitte noch eine andere Bewandtnis hatte, als daß bloß dadurch das Kind von seiten des Vaters anerkannt werden sollte¹; davon nicht zu reden, daß die Deutungen, die uns vielfach gegeben werden, daß das Kind dadurch stark, arbeitsam, gescheit, demütig werden solle, einer aufgeklärten, d.h. dem Brauch gegenüber lediglich unwissenden Zeit entstammen. Es gibt sichere Zeugnisse dafür, daß wir nicht in dem Legen des Kindes an den Herd, an den Ofen und unter den Tisch, von dem oft berichtet wird, das Wesentliche des Brauches zu sehen haben, von dem etwa das Legen auf die Erde erst eine zuletzt

notiert: Wlislocki Sitte und Brauch der Siebenbürger Sachsen 13: Hört sie (die Mutter) den ersten Donner, da legt sie ihren "Engel" auf die Erde, damit er dadurch stark werde. Temesváry Volksbräuche und Aberglauben in der Geburtshilfe und der Pflege des Neugeborenen in Ungarn (1900) S. 127: An vielen Orten beschmiert man das Kind nach der Geburt, besonders an Händen und Füßen, mit Blut und legt es bis zur Entfernung der Placenta auf die Erde unter den Tisch. Schweiz. Archiv f. Volkskunde VIII 1904 S. 267, "Allerhand Aberglauben aus dem Kanton Bern": Vor dem Taufgang soll das Kind auf den Boden gelegt werden, damit es demütig werde. Grohmann Aberglauben aus Böhmen S. 106, 764.

<sup>1</sup> So sagt schon Ernst Samter in seinem prächtigen Aufsatz Antiker und moderner Volksbrauch, Beilage der Münch. Allgem. Zeitung Nr. 116 vom 25. Mai 1903. (Vgl. dess. Verf. Familienfeste der Griechen und Römer 62 ff.) Er hat bereits den antiken und deutschen Brauch auch in diesem Falle zusammengestellt. Mit Hilfe der griechischen άμφιδρόμια, bei denen das Kind um den Herd getragen und dann dort niedergelegt wird, und mit Hilfe der deutschen Bräuche, nach denen das Kind am Herd oder weiterhin dafür am Ofen oder unter dem Tische niedergelegt wird, kommt er zu der Erklärung, daß das Kind unter den Schutz der Hausgötter gestellt wird. Das halte ich für durchaus richtig, nur erschöpft es noch nicht das Verständnis der einzelnen Elemente eines Brauches, der wie die meisten Riten derart nicht aus einem einzigen Momente entstanden zu sein und darum auch nicht aus einem Punkte erklärt zu werden braucht. Weiteres s. oben. Die άμφιδρόμια gehören nicht in meinen Zusammenhang. Das Legen auf die Erde ist da, wenigstens in unseren Zeugnissen, ganz verschwunden oder nie vorhanden gewesen. Wieweit beides darin einen ursprünglichen Zusammenhang haben könnte, daß für den ursprünglichen Menschen seine Erde der Erdboden seines Hauses war, läßt sich auf Grund von Zeugnissen nicht erörtern.

übriggebliebene Abschwächung wäre. Ich wurde erst ganz sicher, daß das Legen auf die bloße Erde ein besonderes Ingredienz der heiligen Handlungen am Neugeborenen ausgemacht haben müsse, als mir eine hessische Landsmännin¹ zuverlässigen Bericht gab, wie sie selbst als Kind nachträglich — die Kränklichkeit der Kleinen sei dem zugeschrieben, daß sie nach der Geburt nicht auf die Erde niedergelegt worden sei — auf herbeigeschaffte frische Erde gelegt werden mußte unter allerlei magischen "Formalitäten". Dabei spielte die Erde nicht im mindesten die Rolle eines medizinischen Hausmittels. Und es kann doch nur in diesem Zusammenhange verstanden werden, wenn die Hebamme auch noch den Namen "Erdmutter" führt.² "Hebamme" wie "Erdmutter" werden dann in moderner Literatur wörtlich ebenso erklärt, wie der Römer nach dem Zeugnis, von dem ich ausging, seine Levana erklärte.

Wenn das Kind an den Herd ohne Zweifel zu dem Zwecke gelegt wird, es den Schutzgöttern des Hauses zu weihen und zu verbinden, es ihrem Schutze zu übergeben, ähnlich wie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frau Elise Mentzel in Frankfurt a. M. (aus Marburg), die mir weiterhin noch folgendes mitteilte: Wie heute vernehme ich noch die Worte einer Nachbarin, der Frau Metzger Stang in Marburg, die einmal über einen in Amerika emporgekommenen und sehr intelligenten Verwandten äußerte: "Ja der ist auch gleich auf gute Erde gelegt worden!" Als ich sie fragte, was denn das für Erde gewesen sei, erwiderte sie "Schwarze Walderde vom Ortenberg" (so hieß früher der Spiegelslustberg nach der Weidenhäuser Seite zu, wo viele Leute Gärten hatten). Daran hat sie noch eine Erklärung gefügt, auf die ich mich aber trotz eifrigsten Nachdenkens nicht besinnen kann.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Angaben bei Rochholz Alemannisches Kinderlied und Kinderspiel 279 ff. (dort auch Weiteres zur humi positio infantum). Den Hinweis verdanke ich Hoffmann-Krayer in Basel. — Den Brauch, den ich für manche Gegenden in Deutschland bezeugt fand, daß man Kindern, um deren Erhaltung man besonders bange sei, einen mit Erd zusammengesetzten Namen z. B. Erdmann geben müsse, um sie sicher am Leben zu erhalten (Wuttke, Deutscher Volksaberglaube <sup>3</sup> 387, Knoop, Volksagen aus dem östl. Hinterpommern <sup>1</sup> 55), dessen ich auch in meiner Mithrasliturgie 144 gedachte (ich gebe oben die Ausführung des dort nur, soweit es notwendig war, angedeuteten Gedankenganges), wage ich nun nicht

man das Kind dem Schutze der Götter übergibt1, denen man es im Tempel darstellt, in deren Schoß man es legt, so kann ein Legen des Kindes auf die Erde auch nur Weihung und Übergabe an eine Gottheit bedeuten. Diese Gottheit aber wäre ersichtlich keine andere als die Erde selbst. Sehen wir uns in römischen Überlieferungen, von denen wir ausgingen, um, so werden wir freilich eine zureichende Erklärung für die Rolle, die die Erdgottheit hier zu spielen hätte, nicht finden. Wir kennen vor allem als ursprüngliche Erdgöttin die Tellus, wie sie später so häufig heißt, Tellus mater. Nur ein Zeugnis wollen wir hier festhalten, das uns nahe an die Sphäre führt, in der wir untersuchen. Tellus wird bei der Eheschließung angerufen: zu der Stelle in Vergils Aeneis IV 166, wo es heißt, als Aneas und Dido in die Höhle fliehen, in der sie ihre Hochzeit begehen, prima et Tellus et pronuba Iuno dant signum, steht bei Servius: quidam sane etiam Tellurem praeesse nuptiis tradunt; nam et in auspiciis nuptiarum invocatur: cui etiam virgines, vel cum ire ad domum mariti coeperint, vel iam ibi positae, diversis nominibus vel ritu sacrificant. Alle antiken Hochzeitsriten, soweit sie nicht einfach lustralen Charakters sind (was denn freilich doch öfter keine ganz ausreichende Erklärung ist) oder sich

mehr irgendwie zu verwenden, nachdem mich Edward Schröder belehrt: "Erdmann, Erdwin usw., usw. besonders aber Erdmuth und Erdmuthe sind ebenso wie die ihnen gegebene Deutung eine Erfindung obersächsischer Pastoren aus dem 17. Jahrhundert." Freilich hat den Pastoren ihre Theologie allein die oben angedeutete Erklärung doch wohl nicht eingegeben. Während der Korrektur lerne ich durch meinen Kollegen v. Waldberg die Ausführungen Hermann Joachims im Korrespondenzblatt für niederdeutsche Sprachforschung, Jahrg. 1905, Heft XXVI, Nr. 1/2, S. 28 ff. kennen. v. Waldberg weist mich auch darauf hin, daß die Bedeutung des Namens Adam nicht ohne Einfluß auf diese Namengebung gewesen sein werde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Reihe sehr lehrreicher Beispiele solcher Weihungen der Kinder an Gottheiten aus dem Altertum bei Benndorf Griechische und sizilische Vasenbilder S. 56 f.

auf die Aufnahme der Frau in einen neuen Kult beziehen, gelten der Zeugung und Geburt, dem Kindersegen. Ungezwungen ergibt sich der Gedanke, daß die Tellus mater ihn geben soll.

Aber wir können auf römischem Boden zu weiterer Erkenntnis nicht kommen.¹ Die angezogenen Zeugnisse stehen zu vereinzelt. Und ebensowenig ist in Deutschland für die deutschen Bräuche, die angeführt wurden, irgendeine direkte Aufklärung zu finden. Wir müssen wiederum weiter greifen, um durch noch andere Analogien womöglich belehrt und besser orientiert zurückkehren zu können.

Wer auch nur ein wenig die Literatur über die sogenannten kulturlosen Völker beachtet hat, der weiß, wie verbreitet bei vielen von ihnen der Glaube an eine "Mutter Erde" ist. Bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vielleicht liefern zwei Denkmäler, auf die ich nachträglich durch K. Dilthey aufmerksam werde, noch direkte Belege. Auf einem römischen Sarkophage von der Via Latina, Annali dell' Inst. 1868 Tav. QR, ist zweifellos eine Geburtsszene dargestellt; unter der Kline, auf der die Frau, gewiß die Mutter, ruht, liegt ein nackter Knabe, offenbar das neugeborene Kind. Schon Wernicke Archaeol. Zeitung XLIII 1885 S. 221 hat das mit der römischen Sitte erklärt "das Neugeborene auf den Erdboden zu legen und der Entscheidung des Vaters zu überlassen, ob er es anerkennen wolle oder nicht". Auf einem pompejanischen Friesbilde, Helbig Wandgemälde nr. 1401 62, abgebildet auf Tafel XIX, ist ein am Boden liegendes nacktes Kind zu sehen, neben einem mit Laub umwundenen konischen Gegenstand. Links sitzt und rechts steht eine Frau. Die Gruppe von vier Friesbildern, zu denen dieses gehört, stellt gewiß mythologische Szenen dar; es sind keine Genrebilder. Dennoch könnte im Sinne der Sitte, die wir betrachteten, bedeutungsvoll sein, daß das Kind nackt am Boden liegt. Weiter kommen läßt sich, wie man sieht, durch diese Darstellungen nicht. So mag denn gleich hier nur die Frage aufgeworfen werden, ob die Darstellungen von am Boden hockenden Knäbchen, vor allem die, welche in den Heiligtümern der Kurotrophoi geweiht wurden, nicht in unseren Zusammenhang gehören. Es ist das durch seine Geburt in die fremde Welt ausgesetzte Kindlein, das, auf dem Boden kriechend, sein Händehen nach der Kurotrophos ausstreckt, um in ihren Schoß aufgenommen zu werden, sagt Dittmar Heubach in der Heidelb. Dissertation Das Kind in der griechischen Kunst 1903, S. 26, wo man die Belege für diese Denkmäler findet. Es kann nicht anders sein, als daß das Hocken an der Erde seine ganz konkrete Bedeutung hat.

ihnen sind "Volksglaube" und "Volksbrauch" ihre ganze Religion und ihr ganzer Kultus. Bei den Eingeborenen von Nordamerika, den Indianern, spielt die Erdmutter die größte Rolle. Den Comantschen ist die Erde ihre eigene Mutter, der große Geist ihr Vater. General Harrison rief den Häuptling der Shawnees, Tecumseh, zu einer Unterredung "Komm her, Tecumseh, und setze dich zu deinem Vater!" "Du mein Vater?", sagte der Häuptling. "Nein, die Sonne dort (nach ihr hinweisend) ist mein Vater und die Erde ist meine Mutter, ich will an ihrem Busen ruhen", und er setzte sich an ihren Busen. Die Kariben sagten beim Erdbeben, daß ihre Mutter Erde tanze; sie gebe ihnen so ein Zeichen, daß sie auch tanzen sollten. Aus Zentralaustralien berichten Spencer und Gillen<sup>2</sup> von einem Erdloch und daranliegendem Stein, the Erathipa stone, aus dem die Kinder herauskommen. There is on one side of it a round hole through which the spirit children are supposed to be on the lookout for women who may chance to pass near. Weiber, die Kinder wünschen, wallfahrten zu diesem Steine. It is firmly believed that visiting the stone will result in conception. If a young woman has to pass near to the stone and does not wish to have a child she will carefully disguise her youth, distorting her face and walking with the aid of a stick. She will bend herself double like a very old woman, the tones of whose voice she will imitate, saying "Don't come to me, I am an old woman".3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tylor Anfünge der Kultur (Übers. Spengel u. Poske) I 321; dort weitere Quellenangaben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Spencer and Gillen The Native Tribes of Central Australia 337.

<sup>\*</sup> Nach dem Glauben der Maori in Neuseeland entstehen die Menschen so, daß zwei göttliche Wesen, der Tiimaarauta, der den festen Kern, das Gebein der Erde repräsentiert, und der Tiimataaraatai, der die lockere Hülle, den Strandaufwurf, das Fleisch des Landes darstellt, Menschengestalt annehmen, Schirren Die Wandersagen der Neuseeländer 147, wo noch die bedeutsame Tatsache angegeben wird, daß whenua, das Wort für Erde, auch die Placenta bedeute, "welcher (der Placenta) nach neuseeländischer Lehre ein so vorwiegender Anteil an der Menschenerzeugung zukommt".

Bei den Armeniern gilt die Erde "als der Mutterstoff, aus dem der Mensch geboren wird".1 In Märchen und Sagen brauchen die Divs dem Menschen gegenüber häufig das Attribut "Holatsin", d. i. "Erdgeborener". In russischen Liedern und Sagen ist ein Ausdruck gebräuchlich, der etwa die "Mutter Feucht-Erde" bedeutet. In der Mythologie der Lappen und Esthen ist es nicht anders, sie verehren die Erde als ihre Mutter. Die Finnen haben Ukko, den Großvater, den Himmelsgott, und Akka, die Großmutter, die Himmelsgöttin.2 Die Esthen rufen die Erde als Schutzgöttin der menschlichen Geburt an3, die alten Litauer gießen bei der Geburt eines Kindes der Erdgöttin eine Spende<sup>4</sup> — ein für uns besonders bedeutsamer Zug. Einige Stämme Indiens haben noch heute einen ausgebildeten Kultus der Erdmutter, während z.B. schon für den vedischen Glauben die Erde und der Himmel Mächte von nur schattenhafter Bedeutung geworden waren. Mit einem aus "uralter Zeit ererbten Ausdruck", so drückt sich Oldenberg<sup>5</sup> aus, wird vom Vater Himmel, der Mutter Erde gesprochen. Besonders deutlich läßt sich noch die Vorstellung der alten Peruaner und mehr noch der Mexikaner erkennen. Die ersteren verehrten die Mama-Pacha, die "Mutter-Erde". Die Mexikaner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So lautet wörtlich die Angabe, die mir Herr Chalatianz, Lektor an der Universität Heidelberg, gemacht hat. Auch die oben folgenden Angaben über armenischen und russischen Glauben stammen von ihm. Er ist des Deutschen so mächtig, daß auch seine deutsch gemachte Angabe objektiven Wert hat. Armenischem und russischem Volksglauben ist er seit längerer Zeit zu wissenschaftlichen Zwecken nachgegangen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tylor a. a. O. II 271 ff.

Schliefner, 1853, S. 86 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Praetorius-Pierson Deliciae Prussicae S. 94. Zemyna oder Zemynele ist ihre Erdgöttin, vgl. Mannhardt Zeitschr. f. d. Altertum XXIV 160 ff. Usener Götternamen 105, E.H. Meyer Zeitschr. d. Vereins f. Volkskunde, Berlin, 1904 XIV 15 ff. Bei den Letten ist Semmes måte die Erdmutter, ihr Bruder Zemepatis der Erdherr: bei ihrem Opferfest drückt jeder Teilnehmer vor dem Essen sein Brot an die Erde, s. d. a. O.

<sup>5</sup> Religion des Veda 240.

kamen, so glaubten sie, aus der Erde, aus Chicomoztoc, dem Ort der sieben Höhlen. Der "Ort, wo die Kinder der Menschen erzeugt werden", ist zugleich das Totenreich. Es ist zugleich die Unterwelt, der Ort der Vorfahren und die Urheimat.1 Die Peruaner kennen aber auch steinerne Menschen, die erst durch Namengebung belebt wurden, und es ist wohl nicht voreilig angenommen, daß die Menschen, die etwa nach dem Glauben der Iranier aus Reispflanzen, der Altnorweger aus Askr und Embla, Esche und Ulme wurden, eben auch als aus der Erde hervorwachsend nach dem gleichen Glauben an die Mutter der Menschen, die Erde, beurteilt werden müssen. Freilich muß immerhin auseinandergehalten werden, ob es sich um einen Mythus von der Entstehung der ersten Menschen handelt<sup>2</sup> oder um einen Glauben an die Herkunft jedes einzelnen Menschen, der geboren wird, so sehr beides unverkennbar in einem engen Zusammenhang gestanden hat.

Den Brauch, das neugeborene Kind auf die Erde zu legen, habe ich in der mir bekannt gewordenen Literatur nur einmal

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K. Th. Preuß Archiv f. Religionswissensch. VII 234. Vgl. Preuß Die Feuergötter als Ausgangspunkt zum Verständnis der mex. Religion, Mitt. anthrop. Ges. 1903, 148 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die kosmogonischen Mythen vieler Naturvölker kennen ein erstes Paar, aus dem alles entsteht, das Weib ist die Erde, der Mann nicht selten der "Himmel" oder auch der Sonnengott, das Befruchtende ist natürlicherweise Sonnenstrahl oder Regenguß. Recht lehrreich sind Erzählungen wie die des neuseeländischen Schöpfungsmythus: Himmel und Erde hielten sich als Ehepaar umfaßt, das alle Wesen erzeugte, die aber alle im Dunkeln waren, weil jene sich so dicht umschlossen hielten. Die Kinder ratschlagten, wie sie ans Licht kommen könnten. Die Trennung der Eltern gelang endlich dem "Vater der Wälder": er stemmte den Kopf gegen die Mutter Erde, die Beine gegen den Vater Himmel: er stieß den letzteren in die Höhe und es wurde hell. Der Himmel weinte im Trennungsschmerz Tautropfen usw., Grey Polynesian Mythologie 1855 Anfang. Merkwürdiges erwähnt Frobenius Weltanschauung der Naturvölker 350 von den Yoruba: in den Tempeln stelle man die Vereinigung des Himmelsgottes und der Erdgöttin durch zwei untertassenförmige, eng aneinander geschmiegte Kalebassen dar. Die obere sei der Himmel, die untere die Erde.

bezeugt gefunden: bei den Weddas auf Ceylon werde das Neugeborene "auf die Erde deponiert und dann ein Pfeil an seine Seite hingelegt", das sei "eine nie vernachlässigte Zeremonie, welcher die Weddas von Wewatte die größte Wichtigkeit beilegten".¹

Nach diesem Umblick in die Anschauungen so verschiedener Menschenarten der Erde müssen wir doch noch einmal zurückblicken in irgendwie zugehörige Vorstellungen unseres eigenen Volkes. Hier müssen wir am ersten, auch wenn direkt aussagende Zeugnisse des Volksbrauches nicht mehr anderweit vorhanden zu sein scheinen, die Gewähr haben, ohne arge Mißdeutungen noch etwas tiefer zu blicken. Daß man auch im deutschen Glauben schon ältester Zeit die Anschauung von der mütterlichen Erde gehabt hat, kann durch manches Zeugnis² belegt werden von dem alten angelsächsischen Zauberspruch an, der den Acker wieder fruchtbar macht: erce, erce, erce, eordan mödor oder häl ves thu folde, fira mödor "Heil sei dir Erde, der Menschen Mutter". Weiter heißt es: "sei du wachsend in Gottes Umarmung, mit Nahrung erfüllt zum Nutzen der Menschen." Jakob Grimm be-

¹ Paul und Fritz Sarasin Ergebnisse naturwissensch. Forschungen auf Ceylon III 508 f. Wenn der Brauch der Weddas, um einen Pfeil zu tanzen, der mit der Spitze in den Boden gestoßen ist, ein der Erde geltender Befruchtungszauber sein sollte (was auch den Herren Sarasin, wie ich durch mündliche Mitteilung weiß, längst wahrscheinlich erschienen ist), so wäre auch die Rolle des Pfeils verständlich. Aber wir müssen uns in diesem Falle einstweilen damit begnügen, das Tatsächliche einfach zu registrieren.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die oft angeführten Worte des Tacitus von der Nerthus id est Terram matrem colunt (German. c. 40) sind kein Zeugnis für uns, wie es nach so vielfachen falschen Behandlungen der Nerthus scheinen könnte, Auch ich hatte sie in Rechnung gestellt, bis Wissowa mir den Blick schärfte. Auf jeden Fall beweisen die Worte für germanische Anschauung nichts, da doch nur Nerthus gleich der römischen Terra mater gesetzt wird, mater also zur römischen Nomenklatur gehört.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S, Grimm Deutsche Mythologie I<sup>4</sup> 210, E. H. Meyer German. Mythologie 287. Golther Handbuch der german. Mythologie 455.

ginnt seine Besprechung der Erdgöttin in der Deutschen Mythologie damit: "Fast in allen Sprachen wird die Erde weiblich und, im Gegensatz zu dem sie umfangenden väterlichen Himmel, als segnende, gebärende, fruchtbringende aufgefaßt."<sup>1</sup> Er erörtert fein auch die Ähnlichkeiten des Kultes, der sich hier und da noch in Rudimenten erkennen läßt, mit dem der phrygischen großen Mutter und der Mutter Isis. Und doch zeigt sich auch da alsbald, daß die eigentliche göttliche Mutter Erde ganz in den Hintergrund tritt gegenüber den großen persönlichen Gottheiten, die nur in einzelnen Zügen

<sup>1</sup> I4 207. S. auch die Angaben III 4 183 ff. Mogk German. Mythologie 138 ff. Die Auffassung bei E. H. Meyer German. Mythologie 267 u. s., der von einer Umformung der Wolkengöttin zur Göttin der Erde spricht; "die ja mit der Wolke durch ihre Massigkeit, Berührung und Befruchtung durch dieselbe in engem Zusammenhang steht", zeigt, wie sogar das Verständnis der alten Verehrung mütterlicher Erde, das Jakob Grimm natürlich im wesentlichen hatte, einer im eigentlichsten Sinne bodenlosen Wolkenmythologie verloren gegangen ist. "Die sog. Erdgöttinnen sind durchweg nur die Erde befruchtende und nur deswegen auch wohl nach der Erde benannte Wolkengöttinnen, keineswegs umgekehrt." S. 294 steht wörtlich zu lesen: "Auch die sog. Erdgöttin ist nur eine Sproßform der erdbefruchtenden Wolkengöttin und einer ihrer Hauptcharakterzüge, die Mütterlichkeit, erst von der Wolke auf die Erde übertragen worden." So blind können die sinnlosen Formeln einer solchen Deutungsund Umdeutungs-"Mythologie" gegen religiöse Anschauungen machen, die dem natürlichen Denken zu allen Zeiten die klarsten und unmittelbarsten gewesen sind. - Auch bei den Germanen kennt man das Paar des Himmelsgottes und der Erdgöttin, des männlichen, zeugenden und der empfangenden, gebärenden (Golther Handbuch 454ff). Der Himmelsgott tritt aber ganz zurück gegen die hohen Götter, denen der Kult gilt, und ich würde auch hier nicht einmal wagen, Himmel und Erde das "älteste" Paar der Mythologie zu nennen. Darum kann es nicht weniger von größter Wichtigkeit sein für das Verständnis ältesten Denkens. Wer die Zeugung vollbracht hat, wenn neues Leben emporwächst, bleibt auch ursprünglichem Denken immer viel unbestimmter und wird viel verschiedenartiger erschaut als die Mutter, die die neuen Geburten heraufsendet: das ist ein für allemal der Schoß der Erde. Daß es mir nicht darum zu tun ist, etwa Mutter Erde und Vater Himmel als indogermanische Hauptgottheiten oder gar als Hauptgottheiten aller möglichen anderen Völker nachzuweisen, wird oben immer deutlicher werden.

ihre Verwandtschaft mit der alten Menschenmutter noch erkennen lassen. Sie bleibt immer in einem geheimnisvollen
Dunkel, gerade wie die Tellus mater in Rom, um vom griechischen Altertum jetzt noch nichts zu sagen, immer mehr
zurückgedrängt worden ist. Nicht bloß die Beobachtung, daß
die durchsichtigen Götternamen der "Sonne", der "Erde" nie
zu Namen der großen Göttermächte geworden sind wie die
undurchsichtigen undeutbaren Namen, erklärt diese Tatsachen:
wir glauben zu erkennen, wie eine tiefe Scheu von den Geheimnissen des mütterlichen Erdenschoßes, der eigenen Mutter,
die Hülle zu heben verbietet.

So blieb nur in einem, heute auch fast verschwundenen Brauche das Verhältnis der Neugeborenen zur Erde erkennbar, den niemand mehr aus dem alten Glauben zu erklären weiß. Aber ist denn kein Rest solchen Glaubens geblieben in dem, was das Volk auf die jedem Volke immer lebendige Frage antwortet: woher kommen die Kinder? Sehen wir einige Antworten an, die wir natürlich nicht aus den Antworten auf neugierige Kinderfragen entnehmen dürfen. Braunschweig hat seinen Gödebrunnen im Osten der Stadt, aus dem die Kinder kommen, Cöln hat seine Klingelspütz, aber auch einen Brunnen

Deshalb brauche ich mich auch nicht mit indogermanischen Göttern, von denen ich nichts weiß, auseinanderzusetzen; z. B. die Ausführungen Kretschmers in der Einleitung in die Geschichte der griech. Sprache 90 f. gegen die Geltung des Himmels und der Erde als indogermanischer Hauptgottheiten überzeugen mich nicht nur völlig, sondern zeigen mir zwei höchst wertvolle Tatsachen: einmal, daß gerade der männliche Teil des Paares im isoòs yauos, dessen weitverbreitete Vorstellung naturlich Kretschmer erkennt und bestätigt, mannigfach verschieden gedacht und verbunden wird, weiterhin daß in mehreren Einzelentwickelungen in ganz ähnlicher Weise das Paar und im besonderen die Erdgottheit im dunkeln Hintergrund bleibt und eben hinter die Hauptgottheiten zurücktritt. Wenn in den Kulten irgendeines Volkes eine Verehrung der Erde wie vielfach nicht mehr nachzuweisen ist, so stört das darum um so weniger meine Schlüsse. Daß das Ziel meiner Untersuchung mit den Zielen der "vergleichenden Mythologie", die Kretschmer bekämpft, nichts gemein hat, wird sich zeigen.

an der St. Kunibertskirche, wo die Kleinen vor der Geburt um die Mutter Gottes herumsitzen, die ihnen Brei gibt und mit ihnen spielt. Im Schwarzwald bringt das Dorfbäsele die Maidle und Büble aus den "frischen Bächen", die aus den Bergen herunterkommen. Aus dem Titisee am Feldberg, aus dem Frau Hollenteich auf dem Meißner, dem Festenburger Teich bei Schulenburg im Harz, wo die große Wasserfrau sitzt, die die Kinder bei sich hat, und unzähligen anderen beziehen alle Weiber dieser Gegenden ihre Kinder.¹ Oder aber aus dem Kinderbusch bei Gräfrath, aus der großen Linde bei Nierstein in Rheinhessen, aus dem heiligen Baum bei Nauders in Tirol (er blutet, wenn einer hineinhaut), aus der Tititanne am Feldberg, dem Kindlibirnbaum im Aargau und aus so vielen anderen, oft auch hohlen Linden, Buchen, Eichen Eschen.² Endlich aber kommen die Kinder nach vielfachem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Noch mehrere Mitteilungen, die ich nicht der Literatur, sondern privater Mitteilung verdanke, sollen hier eine Stelle finden. H. Diels schreibt mir, daß man früher in Wiesbaden die Kinder aus dem Wiesenbrünnchen kommen ließ, das hart an der südlichen Seite der südlichen Kolonnade lag: Jetzt ist es wohl umgetauft und eingebaut. In meiner frühesten Jugend waren noch Wiesen da, von denen ja Wiesbaden = Mattiacum (s. Müllenhoff IV 592) seinen Namen hat. Heutzutage weiß niemand mehr etwas von dem Wiesenbrünnchen. Dr. Carl Ausfeld notiert mir einen Brauch aus seiner Vaterstadt Schlitz In der Nähe des Städtchens ist ein tiefer Brunnen, der "Pengstborn"; dort holt die Hebamme (Born-Eller genannt) die kleinen Kinder. Pfingsten zogen früher die Kinder in großen Scharen zu diesem Brunnen, holten in besonderen Krügen dort Wasser und trugen es nach Hause. Auf dem Hinweg wurde mit den Krügen, in denen man schon beim Einkauf ein Steinchen mitkaufte, gerasselt. R. Hackl in München gibt mir die Angabe eines, der in Kehlheim, am Einfluß der Altmühl in die Donau, zu Hause ist, weiter. Man habe dort den Kindern gesagt, die Neugeborenen holte die Frau Biersack (so hieß die Hebamme) aus dem Schaum, der sich auf dem Fluß unter der Brücke sammle - Schaumgeborene!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie mir Nicola Terzaghi in Florenz bezeugt, sagt man in Toscana, besonders in Florenz, die Kinder kämen von einem Kastanienbaum, den man aber nicht identifiziere, ebensowenig wie die Rosen bzw. Rosenbüsche oder auch Weißkohlköpfe, die in der Emilia (Parma) statt der

Glauben aus Felsen¹ und aus Höhlen, wie etwa im schwäbischen Staubachtale die Hebamme alle Kinder aus der Höhle des Rosensteins holt, wo sie ihr von einer weißen Frau gereicht werden. An die Lebenslichtchen in der Höhle mag nur erinnert sein. Aber seine Stelle finden darf hier jedenfalls der mehrfach belegte Glaube des Volkes in den Vogesen, daß aus diesen oder jenen Felsen, die in den verschiedenen Gegenden eben verschiedene sind, die kleinen Kinder zur Welt kämen.²

Sind das nicht alles verschiedene Formen der Grundvorstellung, die alle Kinder aus der Erde "quellen" und

Bäume in Betracht kämen. Wieweit die Rede in der Bretagne und im Elsaß, daß die Kinder aus Krautköpfen (choux) kommen (Norberg Im Urdsbrunnen VII 127) oder gar die Schilder der Pariser Hebammen, auf denen die Kinderköpfchen aus Rosen herauskommen, hierher gehören, weiß ich nicht. (Der Storch gehört natürlich überhaupt nicht hierher, hat er doch auf keinen Fall mit der Herkunft der Kinder etwas zu tun. Er holt sie ja überdies auch aus Teichen und Brunnen, Flüssen und Mooren, besonders häufig aus Felsen und Steinen in Pommern Am Urquell V 254.) Noch mehr Belege außer den angegebenen findet man bei O. Schell Urquell IV 224 ff., Mannhardt German. Mythen 256, 668 ff., F. S. Krauß Im Urdsbrunnen VII 82, vgl. ebenda I 12 ff., 22 ff., E. H. Meyer Deutsche Volkskunde 101 ff. Hier mag eine freundliche Mitteilung von Herrn Algot Ruhe aus Lund (Schweden) notiert sein: Als ich klein war, hat man mir erzählt, daß die Kinder in der Universitätsstadt Lund, wo ich geboren bin, vom Storche aus dem Helgonadam (Teich der Heiligen) geholt wurden. Da wohnte in der Erde der Riese Finn mit seiner Familie, er der für St. Laurentius den Dom in Lund baute (von Esaias Tegnér dichterisch behandelt). In der Nachbarstadt Malmö wurde meinen Vettern erzählt, sie kämen aus dem Piledam (Teich der Weiden).

<sup>1</sup> In Pommern werden die Kinder vielfach aus Steinen, "Großsteinen", "Schwansteinen", dem Uskahn bei Saßnitz, dem Buskamen (d. i. Gottesstein?) vor Göhren auf Mönchgut zur Welt gebracht: es heißt wohl auch, die Steine würden mit einem Schlüssel aufgeschlossen und die Kinder herausgeholt, A. Haas Am Urquell V 254 ff.

<sup>2</sup> Perdrizet hat in den Annales de l'Est, Januar 1904, eine unentzifferbare Inschrift mitgeteilt, die sich an einem Roche du Trupt genannten Felsen in den Vogesen bei Luvigny befindet. Bei dieser Gelegenheit erzählt er (S. 12 des S. A.): Ainsi les petits enfants de Luvigny viendraient au monde sous la Roche; ce serait la Roche qui les produirait, ils en sortiraient. Cette légende, qu' on retrouve en divers



"wachsen" läßt? Ich wüßte nicht, daß es wirklich echten Volksglauben gäbe, der die Herkunft der Kinder in einer Weise auffaßte, die nicht mit dieser Grundvorstellung zusammenginge. Oft finden wir es in gut bezeugten Anschauungen des Volkes selbst ausgesprochen, daß etwa, wo der Baum die Kinder trägt, sie eben drunten in der Erde waren, ehe sie herauswuchsen. So heißt es, nach einem vortrefflichen Zeugen¹, von der Linde bei Nierstein: Da holen die Frauen aus der ganzen Gegend die Kinder. Wenn man das Ohr an die Erde legt, hört man, wie die Kleinen unter der Erde jubeln und schreien.

2 Wir betrachten eine zweite lateinische Überlieferung, deren Wortlaut wenigstens gar keinen Bedenken unterliegt. Daß Iuvenal mit den Worten (XV 140) Terra clauditur infans et minor igne rogi auf einen Brauch hindeutet, Kinder zu begraben, die für den Scheiterhaufen noch zu jung sind, kann um so weniger zweifelhaft sein, als bei Plinius einmal (h. n. VII 72) zu lesen steht Hominem prius quam genito dente cremari mos gentium non est.<sup>2</sup> Vor kurzem hat ein englischer

endroits de la region vosgienne, notamment à Saint-Dié¹, à Remiremont², à Senones³, à Belfort⁴ est la survivance d' un mythe sur l' origine de l' homme etc. In den Anmerkungen gibt er dazu die Belege: ¹, Château des Fées" à l' Ormont. — ² Ein Fels Kerlinkin (La Lorraine illustrée p. 301). — ⁵Roches Mère Henri ou Mord Henri. — ⁴ Rocher de la Miotte, Bulletin de la société belfortaine d' émulation X1, 1892, S. 131. Ich verdanke den Hinweis auf diese Angaben Paul Wolters.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J W. Wolf Hessische Sagen, Leipzig, 1853, S. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stelle des Fulgentius exp. serm. ant. p. 113, 19 ff. Helm: priori tempore suggrundaria antiqui dicebant sepulchra infantium qui necdum quadraginta dies implessent, quia nec busta dici poterant, quia ossa quae comburerentur non erant, nec tanta inmanitas cadaveris quae locum tumisceret, lasse ich lieber beiseite, obwohl ich sie für das, worauf es oben ankommt, ruhig verwenden dürfte. Man darf auch solche Funde, wie sie z. B. in Orvieto gemacht sind, als gewichtige Bestätigung der literarischen Zeugnisse gelten lassen: in einem Grabe fanden sich neben Aschenurnen unverbrannte Kinderknochen, Notizie degli Scavi 1887, 61, s. Mau bei Pauly-Wissowa III 346. Eine eigenartige Bestätigung gewinnt der besprochene Brauch durch die Funde von Tell Ta'annek in Palästina,

Gelehrter den Sinn dieses Brauches im wesentlichen richtig durch Analogien aufgeklärt und hat eben nur das Eine nicht hervorgehoben, welche Bedeutung die Erde, in die begraben wird, für den Glauben hat, der jene Sitte schuf. Die Hindus dürfen nach dem Gesetze des Manu Kinder unter zwei Jahren nicht verbrennen, sondern müssen sie begraben.2 Wir wissen von einem Glauben der Huronen in Nordamerika, nach dem es zwei Arten von Seelen gibt: die einen gehen gleich nach dem Tode des Menschen zum Totenland gen Westen, die anderen bleiben beim Leibe im Grabe, bis sie ein Weib mit einem Kinde wieder zur Welt bringt.3 Ebendort gibt es dann auch die besondere Sitte, Kinder, die noch nicht zwei Monate alt sind, nicht auf dem gemeinsamen Friedhofe, sondern am Wege zu begraben, damit sie in vorbeikommende Weiber eingehen und so wiedergeboren werden könnten. Von den Algonkinindianern im besonderen wird der gleiche Brauch bezeugt.4 Genau dasselbe wird auch aus Westafrika erzählt.5 Daß in allen diesen Sitten, die bei so verschiedenen Völkern in so gleichen Formen sich zeigen, die Erde es ist, die des Kindes

s. Ernst Sellin in der Denkschr. der Wiener Akad. philos. hist. Klasse L (1904) IV S. 33 ff., S. 36: (Wünsch weist mich darauf hin), daß wir aus diesem Funde zu lernen hätten, daß die alten Bewohner des Hügels Kinder bis zu einem gewissen Alter — etwa 2 Jahren — noch nicht in den Familiengräbern, sondern unter oder bei ihren Häusern oder auch auf einem eigens dazu bestimmten Platze beisetzten. Vgl. S. 96 f. Sellin ist dann auch auf die Pliniusstelle aufmerksam gemacht worden; die Plutarchstelle cons. ad ux. 11 gehört aber in einen andern Zusammenhang.

<sup>1</sup> J. E. King Classical Review XVII 1903, 83f.

<sup>2</sup> Ridgeway Early Age of Greece I 532.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The Jesuit Relations and Allied Documents, Cleveland edition, 1896, X 287, nach Kings Angabe; mir unzugänglich.

<sup>4</sup> a. a. O. X 272. Weitere Belege ebendafür bei Tylor II 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Miß Kingsley Travels in Westafrika 478. Die Banyanen sollen auch Kinder unter 5 Jahren beerdigen, während sie sonst ihre Toten verbrennen, und dafür jetzt als Grund angeben, daß die Kinder noch keinen Gott kennten (Beilage der M. Allg. Zeitung 10. März 1903).

Seele zu einer neuen Geburt bringen kann, wird gerade durch den wesentlichen Punkt bewiesen, daß diese Kinderleichen beerdigt werden müssen, während alle anderen verbrannt werden. Terra clauditur infans: so mag wohl Iuvenal nicht so ganz zufällig den Satz gewendet haben.<sup>1</sup>

Hier dürfen wir aber nicht versäumen, uns zu erinnern, daß der Glaube, ein neugeborenes Kind sei in jedem Falle ein wiedergeborener früher Gestorbener und Begrabener, bei den wilden Völkern noch sehr mannigfach klar bezeugt ist. Nicht bloß kehren kürzlich verstorbene Kinder in bald nachher geborenen Kindern wieder, wie in Alt-Calabar, wo die Mutter, der ein Kind gestorben ist, in einem neugeborenen das abgeschiedene wiedergekommen glaubt.2 Von den Eingeborenen am Niger-Delta wird erzählt, daß sie, wenn ein Kind geboren ist, ihm allerlei Sächelchen zeigen, die verstorbenen Gliedern der Familie gehörten. Wird es auf einen Gegenstand irgendwie besonders aufmerksam, so ist es dessen Besitzer, der wiedergekommen ist. "Es ist Onkel John, er erkennt seine Pfeife."3 In Yoruba an der afrikanischen Westküste wird bei der Geburt eines Kindes zum Priester geschickt und bei der Lieblingsgottheit der Familie angefragt, welcher von den verstorbenen Vorfahren beabsichtige in dem Kinde zu wohnen, um ihm danach seinen Namen zu geben. Man begrüßt dort die Ankunft des Kindes mit Worten, die

¹ Nöldeke spricht mir die Möglichkeit aus, daß die Sitte der alten Araber, weibliche Neugeborene lebendig zu begraben, mit der Vorstellung von der Erde als Mutter zusammenhänge. "Zu Mohammeds Zeiten motivierten sie diese Scheußlichkeit (die er abgeschafft hat) mit der Armut. In jener Zeit hatten sie gar keine religiösen Vorstellungen mehr dabei; ursprünglich aber werden solche damit verbunden gewesen sein." Ich freue mich besonders, jetzt für Mutter Erde und Verwandtes bei den Semiten auf Nöldekes Aufsatz im Archiv für Religionswissensch. VIII 161 ff hinweisen zu können.

<sup>2</sup> Tylor II 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Miß Kingsley Travels in Westafrika 493.

bedeuten "Du bist angekommen".1 Wir wissen von den verschiedenartigsten Veranstaltungen, die alle dazu dienen sollen, bei der Geburt eines Kindes zu erforschen, welcher der Vorfahren in ihm wieder erschienen sei: es werden Glasperlen aufgehängt und die Namen der Ahnen hergesagt; bei wessen Namen sie sich in besonderer Weise bewegen, der ist's2; oder Reiskörner werden ins Wasser gelegt und einzeln mit den Namen der Vorfahren benannt; an der besondern Bewegung des betreffenden Kornes erkennt man, daß dieser Vorfahr wiedererschienen ist. Bei den Maoris in Neuseeland zählt der Priester dem Kinde die Namen auf: bei wessen Namen es niest oder schreit, der ist in ihm wiedergeboren.3 Bei nordamerikanischen Indianern wird z. B. ein Kind, das den Namen des Großvaters bekommt, zunächst mit derselben Ehrfurcht begrüßt, die jenem gebührte: es ist eben der Großvater. Und es gehört vielfach noch unter solchen Völkern zum Brauch, im Kinde den Großvater wiedergekommen zu sehen und ihm dessen Namen zu geben.4 Noch ein Beispiel aber mag endlich zeigen, wie man sich eine direkte Übertragung der Seele des Sterbenden denken kann; bei den Takullis in Nordwestamerika überträgt der Medizinmann die Seele eines Sterbenden oder Toten, indem er ihm seine (des Medizinmannes) Hände auf die Brust legt und sie dann über den Kopf eines Verwandten hält und hindurchbläst. Das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zeitschr. für Missionskunde und Religionswissenschaft, herausgegeben von Arndt XV 1900, 17. Von den Evheern im Togogebiet wird berichtet, daß sie bei der Geburt eines Kindes einen Fetischpriester rufen, der "den Namen eines Verstorbenen aus der Familie des Mannes oder der Frau offenbaren soll, der in der Person dieses eben geborenen Kindes wieder in die Welt eingeboren sei". Dem Kinde wird der Name des Verstorbenen beigelegt; nach C. Spieß Mitteil. d. orient. Semin. 1903, Afrikan. Stud. S. 56. (Den Hinweis danke ich C. H. Becker.) Ähnliches auch von D. Westermann bezeugt in dem Aufsatze Über die Begriffe Seele, Geist, Schicksal bei dem Eube- und Tschivolk, Archiv f. Religionswissensch. VIII 110ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Andree Ethnographische Parallelen 171.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tylor II 4. <sup>4</sup> Andree a. a. O. 171.

nächste Kind, das diesem geboren wird, hat die geschiedene Seele empfangen und erhält Rang und Namen des Verstorbenen.¹ Man muß in solchem Zusammenhange unmittelbar auf den Gedanken kommen, daß es vielfach einen gar tiefen Hintergrund in einst sehr konkreten Anschauungen vom Weiterleben der Ahnen haben mochte, wenn die Enkel nach alter Sitte so mancher Völker regulär den Namen des Großvaters trugen. Name ist voreinst Seele und Wesen. Wie weit es freilich in solchen Vorstellungen die letzte Wurzel haben könnte, wenn in unserer Sprache noch das Wort "Enkel" tatsächlich nichts anderes heißt als der "kleine Großvater"², das würde ich nicht entfernt zu beurteilen wagen.³

3 Wir sind noch nicht weit genug vorgedrungen, um überhaupt solche Ausblicke tun zu können. Zunächst fügen wir noch einen dritten Brauch hinzu, den wiederum eine vereinzelte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Waitz Anthropologie der Naturvölker III 195, vgl. 198, 213. Bastian Zeitschrift für Völkerpsychologie V 161 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kluge Etymolog. Wörterbuch s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hier kann ich, obwohl auf Griechisches noch nicht eingegangen werden soll, nicht unausgesprochen lassen, daß ich die Deutung einer Vorschrift des alten Funeralgesetzes von Keos und des νόμος in der Makartatosrede des Demosthenes § 62, die King mitverwertet nach F. B. Jevons Classical Review IX 247ff., nicht so ohne weiteres annehmen kann. In der Inschrift steht (Dittenberger 2 Nr. 877, 24 ff.) . . έπην έξενιχθεί, με ίέναι γυναίκας πρός την οίκιην άλλας ε τάς μιαινομένας. μιαίνεσθαι δὲ μητέρα και γυναίκα και άδελφεάς και θυγατέρας, πρός δὲ ταύταις μὲ πλέον πέντε γυναικῶν, παίδας δὲ δύο, θυγατέρας άνεψιῶν, ἄλλον δὲ μηδένα. τοὺς μιαινομένους λουσαμένους περί πάντα τον χρώτα ατλ. (die Ergänzungen sind unwesentlich). Soll hier wirklich durch Anführung von Bräuchen der Algonkinindianer u. dgl. wahrscheinlich werden, daß die Weiber, die man zuläßt, die Seele des Verstorbenen aufnehmen und wiedergebären sollen (zudem ἐπὴν ἐξενιχθε̃ι)? Nein, nur die nächsten Verwandten dürfen sich die einmal unvermeidliche Befleckung zuziehen. Auch bei Demosthenes ist keine Instanz, die eine andere Auffassung als diese auch nur nahelegte. In solchen Fällen halte ich die Auslegung durch Naturvölkerbräuche, die tatsächlich Fremdes hineinlegt, für schlechterdings unerlaubt, und ich lege Wert darauf, daß man den Unterschied solchen Verfahrens und des meinigen bemerke.

lateinische Überlieferung auch für die römische Welt bezeugt. In Versen des Lucilius, die Nonius (p. 430, 25 ff. Lindsay) anführt, heißt es:

Symmachu' praeterea iam tum depostu' bubulcus Exalans animam pulmonibus aeger agebat.

Man hat bereits richtig erkannt, daß es sich hier und überhaupt in der üblichen Bezeichnung depositus für den dem Tode nahen Kranken um ein Legen des Sterbenden, nicht des Toten auf die Erde handelt.1 Man hat auch bereits die Stelle des Servius (zu Aeneis XII 395) hinzugefügt, der von der Sitte berichtet, aufgegebene Kranke vor die Türe zu setzen, ut extremum spiritum redderent terrae. Je mehr Einleuchtendes nach allem, was wir schon an uns haben vorüberziehen lassen, eine solche Erklärung haben muß, um so leichteren Herzens können wir die zweite Erklärung bei Servius vel ut possent a transeuntibus forte curari, qui aliquando simili laboraverant morbo als eine unzeitige Erinnerung an eine in antiker Literatur mehrfach wiedergegebene, aber auch von Anfang an mißverstandene ethnographische Kuriosität (von Herodot I 197 an) unter den Tisch fallen lassen. Vor kurzem ist dann zu dem römischen deponere bereits die in verschiedenen Gegenden Deutschlands, in Ostpreußen, der Lausitz, der Oberpfalz, dem Vogtland, in Schlesien, in sächsischen Dörfern Siebenbürgens beobachtete Sitte in Parallele gesetzt worden, den Kranken, wenn der Tod herankommt, aus dem Bette zu heben und auf die Erde zu legen.2 Sie war schon früher zur Erklärung des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mau bei Pauly-Wissowa Realencyklopädie III 1, 347.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Samter Festschrift für Otto Hirschfeld 249 ff. Dort die näheren Belege, auch das bedeutsame Zeugnis aus dem 11. Jahrhundert: Bischof Benno von Osnabrück wird todkrank auf die Erde gelegt und stirbt so. Seit der ersten Veröffentlichung dieses Kapitels hat Samter den Gegenstand nochmals trefflich behandelt in den Neuen Jahrbüchern 1905, 34 ff. Ich verweise ganz besonders auf diese Darlegungen. — A. Körte macht mich darauf aufmerksam, daß auch Franz von Assisi, der vielfach dem Glauben des Volkes nahe stand, sich sterbend auf die Erde legen ließ (Sabatier François d'Assise 396).

entsprechenden indischen Brauches verwendet¹ und es war aufmerksam gemacht auf einen Bericht von irischer Sitte when the dying man seems to suffer great agony, it is thought to be due to the presence of chicken feathers in his bed and his friends will sometimes lift him up and place him upon the floor to relieve him.² Hier ist die Begründung des Brauches später, als man ihn nicht mehr verstand, gerade so gewiß falsch angegeben, wie wenn es heißt, daß dem Tscheremissen und dem Wostjaken beim Eintritt des Todeskampfes der Federpfühl weggerissen und ihm nur Stroh untergelegt werde, weil das Wegwerfen eines Federpfühls zu kostspielig sei.³

Mit Recht ist aber auch schon kürzlich, indem z. B. der thüringische Brauch beachtet ward, daß nicht der Sterbende auf die Erde gelegt, sondern auf ihn etwas Erde gelegt wurde<sup>4</sup>, die Folgerung gezogen, daß das Wesentliche nicht etwa die Veränderung der Lage des Sterbenden sei, sondern die Verbindung, in die man ihn mit der Erde setze.<sup>5</sup> "Es liegt dabei jedenfalls die Vorstellung von einem Aufenthalte der Toten unter der Erde zugrunde. Damit die Seele ohne Aufenthalt in das Totenreich unter der Erde eingehen kann, muß der Mensch auf der Erde sterben, oder er wird wenigstens symbolisch, wie in Thüringen, mit der Erde in Verbindung gebracht."

Man überblicke die Bräuche, die wir zusammengestellt haben: aus der Erde kommt die Menschenseele, in die Erde kehrt sie zurück und die Erde gebiert sie wieder zur neuen menschlichen Geburt.<sup>6</sup> So wird es uns nun nicht die mindeste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Caland im Museum, Leiden, X, 1902, Nr. 2. p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mooney Funeral customs of Ireland (Proc. Am. Philos. Soc. XXV, p.226).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. K. Kusnezow Über den Glauben vom Jenseits und den Todtenkultus der Tscheremissen, Internat. Archiv f. Ethnographie IX 157.

<sup>4</sup> Wuttke D. Volksaberglaube 3 § 724.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Samter a.a. O. 251, Von ihm sind auch die oben direkt angeführten Worte.

Olich will wenigstens in einer Anmerkung nicht unausgesprochen lassen, daß aus der oben erörterten Vorstellung primitiver Menschen es möglicherweise verständlich werden könnte, warum so vielfach die

Schwierigkeit mehr machen, einige Bräuche zu verstehen, nach denen man einen Kranken "begräbt", um ihn gesund wieder aus der Erde zu holen. Kristoffer Nyrop¹ gibt an, daß ein Mann im Vendryssel gegen Hexerei die Kur brauchte, eine Nacht in einem offenen Grabe auf dem Kirchhof zu liegen. In vollständigerer Form werde dieser Brauch aus Salling berichtet, wo ein Mann seine Tochter, die Hexenkünste gelernt hatte,

Menschenleichen in Hockerstellung beerdigt wurden. Daß es die Stellung des Embryo sei, ist bereits vielfach ausgesprochen worden - wenn ich mich recht erinnere, zuerst von Virchow -, aber ohne die leiseste Möglichkeit der Erklärung, warum man den zu Beerdigenden solche Stellung gab. Es braucht ja auch hier nicht aus einem einzigen Grunde und einer einzigen Vorstellung der so weit und mannigfaltig verbreitete Brauch erklärt zu werden; daß weder Raumersparnis der alleinige Grund ist noch Zusammenknebelung der Toten, auf daß sie nicht sich bewegen und wiederkommen könnten (vgl. Schötensack Verhandlungen der Berl. anthropol. Gesellschaft 1903, 522), läßt sich leicht nachweisen. (Für Griechisches würde der Hinweis auf die Glaukos-Polyeidosvase des Sotades genügen: Glaukos ist im Grabe in der unverkennbaren Hockerstellung "mit ungewöhnlich scharf an die Brust gezogenen Knien", ohne die geringste Spur von Fesselung, Abbildung Archäol. epigraph, Mitteil. aus Österr. XVII 2, S. 119.) Und daß bloß der Wunsch, die charakteristische Stellung des Schlafenden, Ruhenden darzustellen, zu diesem mächtigen und zähen Brauche geführt haben sollte, ist mir höchst unwahrscheinlich. Man muß sich aber hüten, irgend etwas Reflektiertes darin zu sehen, sondern unmittelbar notwendige Anschauung: man mußte dem zu Bestattenden die Form geben, die er bei seiner Geburt hatte, damit ihn die Mutter Erde wiedergebäre. Es wäre um so begreiflicher, daß man vielfach nur noch die kleinen Kinder zur Wiedergeburt beerdigt, wenn man der Erde das Neugebären der Großen nicht mehr zutraut oder zumutet. Werden doch an manchen Fundstätten nur noch Kinder in hockender Stellung begraben vorgefunden. Wie dem allem sei, ein Gegengrund wäre keinesfalls, daß den Wilden die anatomische Kenntnis des Embryo gefehlt habe: wie ungefähr das Kind im Mutterleibe lag, hatten sie schon tausend Unglücksfälle und Grausamkeiten gelehrt. -Während der Korrektur lerne ich kennen, was Milani in den Studi e Materiali di Archeologia e Numismatica III S. 44 ff. über den carattere embrionale gewisser idoli "asessuali" ausführt. Dadurch wird die Sache jedenfalls nicht klarer.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kludetræt (= Lappenbaum) Dania I 26ff. Ich verdanke den Hinweis und die Übersetzung der Stellen meinem Kollegen B. Kahle.

zu kurieren wünschte. Um das Böse zu bezwingen, gab der Pfarrer den Rat, "daß man ein Grab graben sollte, in das das Mädchen niedergesetzt werden sollte, und man sollte Erde darauf werfen, außerdem sollte man über sie pflügen, säen und eggen, und wenn sie wieder aufgenommen würde, sollte es ihr geholfen haben". Das gleiche findet sich in einem alten Zauberbuch aus dem vorigen Jahrhundert¹: "Rat für einen, der verhext ist, so daß nichts anderes helfen kann: lege ihn in die Erde und pflüge und säe über ihn, nimm ihn dann wieder auf." Auch Nyrop kann diesen Bräuchen keine andere Deutung geben als die, daß so symbolisch ausgedrückt werde, daß man zu unserer gemeinsamen Mutter Schoß zurückkehre, indem man in die Erde begraben und diese über einen zugesät werde, worauf man von der Erde auferstehe, d. h. zu einem neuen Leben wiedergeboren werde.²

Die Betrachtung so mannigfacher Bräuche der verschiedensten Völker, auf die uns die drei römischen einzelstehenden Überlieferungen führten, haben uns bereits mancherlei über ursprüngliches Denken, über einige seiner Grundformen lehren können, die bei so vielen Völkern so ähnlich wiederkehren. In all dem, was ich anführte, ist, so war meine Absicht, bereits streng ausgeschieden gewesen, was nicht in den Gedankenkreis, in dem wir stehen, irgendwie gehören muß. In dem Verständnis solcher Bräuche ist es natürlich das wesentlichste, ohne irgendeine auch nur leise Umbiegung des Gegebenen behutsam nachfühlend zu erkennen, welcher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kristensen Jyske folkeminder VIII 261.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich lege absichtlich alle Bräuche beiseite, deren Auffassung in diesem Falle meines Erachtens zweifelhaft sein kann. Den verbreiteten Heilbrauch des Durchziehens (auch wenn es durch Erdgruben oder Erdstücke geschieht) würde ich nur in wenigen Fällen als einen Akt magischer Wiedergeburt verstehen können. Auch hier kann nicht ein ganzer Komplex von Bräuchen aus einem Punkte erklärt werden: unentwirrbar knüpfen sich ineinander die verschiedensten Fäden alten Glaubens.

religiöse Glaube der uns so fernen Zeiten und Menschen diese schließlich petrefakt gewordenen Riten geformt hat. durch lange Arbeit an den alten Überlieferungen und fortwährenden Umgang mit dem religiösen Denken vergangener Zeiten und ursprünglich empfindender Menschen kann ganz allmählich die Fähigkeit erworben werden, wieder einigermaßen richtig zu erkennen, was in den wenigen uns erhaltenen Resten ältester Volksreligion an religiösen primitiven Gedanken beschlossen liegt. Niemand kann von sich sagen, daß er solche Fähigkeit erworben habe: aber ob aus gegebenen Materialien von Analogien, ohne die unendliche Fülle der Motive und Wege der religiösen Gedanken in enge Formeln zu zwängen oder sie zu voraus gesetztem Ziel abzubiegen und umzubrechen, richtige einleuchtende Folgerungen gezogen werden, wird unbefangene Prüfung leicht unmittelbar beurteilen. Es handelte sich in unserem Falle ohne Zweifel bisher um Bräuche, die in wesentlichen Formen nicht etwa auf einige Völker oder Stämme, etwa auf Indogermanen, beschränkt wären. Hier ist einer der Fälle, da sicher voneinander ganz unabhängige Völker in übereinstimmenden religiösen Riten ein übereinstimmendes religiöses Denken bekunden. Die Übereinstimmung kann weder durch Urverwandtschaft einer bestimmten Gruppe von Völkern erklärt werden, noch durch Übertragung von einem Volke zum anderen. Und es liegt auf der Hand, daß derjenige, der eine dem primitiven Menschen - es hat immer seine Bedenken, "allen" Menschen zu sagen, weil das ja natürlich tatsächlich nie bewiesen werden kann - gemeinsame Form des Denkens aufweisen will, ebendiese bei Völkern zeigen muß, die gerade gar keine geschichtliche Beziehung miteinander haben können. Ein solches Verfahren stößt allerdings um so mehr auf vielfach jeder Belehrung unzugängliche Abneigung, als in der Sprachwissenschaft und aller Wissenschaft, die sich mit Entwickelung der Kultur beschäftigt, zunächst die Gruppen der zusammengehörenden Völker eingehalten werden und dort nur so ein geordneter Fortgang der Erkenntnis erreicht werden kann. Aber ich sage mit Oldenberg<sup>1</sup>: "Wir wollen bescheiden darüber denken, ob es uns gelingt, den richtigen Weg zu gehen, aber sehr unbescheiden darüber, ob der Weg der richtige ist."

Wir haben erkannt, daß bei vielen Völkern, die keinen geschichtlichen Zusammenhang haben können, die Erde als die Mutter der Menschen gilt, aus der die Menschenkinder kommen zur irdischen Geburt, daß ebenfalls ohne geschichtlichen Zusammenhang an verschiedenen Punkten der Erde die Sitte vorhanden ist, kleine Kinder, die vor einem gewissen Alter gestorben sind, der Erde wiederzugeben, auch wenn sonst Verbrennung der Toten üblich ist -, nachweisbar wird ihre baldige Wiedergeburt eben nur aus dem Schoß der Erde erwartet. Eine Erklärung, warum gerade bei Kindern diese Wiedergeburt aus der Erde weiter geglaubt und rituell erstrebt wird, auch bei Völkern, die keineswegs im übrigen den Glauben an das Weiterleben der Seelen der Menschen und deren mögliche Wiederkehr aufgegeben haben, war nicht aus den Tatsachen abzunehmen. Endlich aber zeigte sich, wieder ohne einen möglichen historischen Zusammenhang der einzelnen Riten, der Glaube weit verbreitet, daß die Seele2 des sterbenden Menschen zur Erde zurückgeht, und es fehlt ja auch sonst nicht an sicheren Spuren, daß die Seele alsbald in andere Menschen eingeht, von denen aus sie zu neuer irdischer Geburt gefördert wird. Daß gerade, wo es sich um Geburt und Sterben handelt, um Beginn und Aufhören eines Lebens, um die größten Rätsel jeglichen Menschenseins, daß hier sich bei den verschiedensten Menschengruppen gleiche Lösungen ein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedaforschung 1905 S. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich muß es wenigstens einmal aussprechen, daß natürlich der Ausdruck Seele immer nur der Einfachheit wegen gebraucht wird, wo man namentlich bei "Naturvölkern" je nachdem ganz anders reden müßte. Aber es unterliegt ja keinem Mißverständnis, was gemeint ist.

stellen, ist von vornherein wohl begreiflich. Und wenn irgendwo davon geredet werden kann, daß unter gleichen Bedingungen auch gleiches Resultat im religiösen Denken zu beobachten sei, so liegt es hier so, daß die Bedingungen menschlicher Denkfunktionen, soweit sie allen gleich gegeben sind, hier vor dem absolut gleichen Problem zu einigen gleichen Lösungen führen mußten. Und es ist nicht bloß diese Lösung, die wir formulieren können: die Erde ist die Mutter aller Menschen, aus der sie hervorkommen und in die sie zurückgehen, um aus diesem Mutterschoß wieder neu zu weiterem Leben ge-Wir begreifen, daß das ursprüngliche boren zu werden. Denken sich eine Entstehung eines vorher nicht Vorhandenen, die für dies eben ein Entstehen aus dem Nichts wäre, nicht vorstellen kann. Wie alle Geschehnisse um den primitiven Menschen herum für ihn nur eine zusammenhangslose Fülle von Wundern, ich möchte sagen von magischen Akten, ist, die er ganz allmählich durch die kindlichsten Fehlschlüsse in Kausalitätszusammenhänge zu bringen sucht - nur nebenbei mag man erwägen, wie lange es vielfach gedauert haben mag, bis man den Zusammenhang von Zeugung und Geburt richtig erkannt hatte1 -, so ist die Zeugung und Geburt ein Wunder,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als ich diesen Satz schrieb, hätte ich nicht für möglich gehalten, daß es noch heute Stämme gibt, die diesen Zusammenhang nicht kennen. Ich verweise auf den im Archiv für Religionswissensch. VIII, 1905, Heft 3/4 erscheinenden Bericht über Australien von W. Foy in Köln. Ich hebe einen Satz heraus: Die Mutterschaft hat in Übereinstimmung mit dem zentralaustralischen Glauben im ganzen Nordosten nichts mit geschlechtlichem Umgange zu tun; dieser Zusammenhang wird stellenweise höchstens für die Tiere anerkannt. Die menschlichen Embryonen werden von einem höhern Wesen fertig in den Mutterleib eingeführt. Bei den Eingeborenen vom Pennefather-Fluß ist es Anje-a, der, selbst vom Donnergotte geschaffen, die Embryonen aus Schlamm bildet. Dabei fügt er etwas Nachgeburt . . . und gibt damit dem Kinde die Seele (cho-i). Die Möglichkeit, diese bestimmte Nachgeburt zur Verfügung zu haben, ist dadurch begründet, daß er alle Nachgeburten an seinen gewohnten und bekannten Aufenthaltsorten zusammenträgt und sie dort in der Höhlung eines Felsens, einem Baum oder einer Lagune aufhebt, bis er sie braucht.

ein magischer Akt, der eben wie durch Zauber etwas zur Erscheinung bringt, was vorher wo anders war. Was neu entsteht, kommt irgendwoher, ist vorher irgendwo anders gewesen. Jede Neuentstehung ist nur als eine lokale Übertragung zu erfassen, als eine Metathese oder eine Metamorphose. Insofern ist nach solchem Denken das Leben, die "Seele" präexistent und die "Seelenwanderung" ist eine Anschauungsform ursprünglichen Denkens. Wie die Seele aus der Erde kommt, zur Erde geht, um von da neu zur Geburt auszugehen und so immer weiter, das ist der Kreislauf der Geburten - ich kann die griechische Bezeichnung κύκλος γενέσεων doch schon hier nicht unterdrücken -, der tatsächlich dem primitiven Denken angehört. Ich meine, das ist eine wesentliche Erkenntnis. Und davon braucht ja hier nicht ausführlicher die Rede zu sein, wie nahe es dem Menschen liegt, Zeugung und Geburt unmittelbar zu sehen in dem Bilde des Säens in die Erde und des Hervorbrechens der Pflanze. Wie die Parallelität dieser Vorgänge des Erdlebens und des Menschenlebens als Identität erscheint und wiederum unmittelbar in ursprünglichem Denken zur Kausalität wird, kann erst die weitere Untersuchung klar werden lassen.1 Dies ist schon jetzt deutlich: hier liegt eine zweite Bedingung, die über die ganze Erde dem Menschen, der vor dem Wunder der Geburt steht, gleich gegeben ist, die zu gleichem Resultat seiner Anschauung führt. Neues Leben sah der Mensch allüberall hervorbrechen, wo Samen einging: aus der Erde. Nicht im mindesten hat hier irgendwelche Reflexion statt oder bewußt bildliche Rede; sondern es ist die einzige Form menschlichen Denkens, das Eine unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die vielfachen "magischen" Riten, die durch menschlichen Zeugungsakt oder dessen Abbild die Erde fruchtbar machen oder durch mimische Darstellung der Befruchtung der Erde menschliche Geburt oder Neugeburt bewirken wollen, werden erst im VI. Abschnitt besprochen werden. Sie können vielleicht erst das eigentliche Verständnis des ursprünglichen Denkens von der "Mutter Erde" eröffnen.

dem Bilde des Anderen zu erfassen, wie es in der Sprache auch gerade in diesem Falle sich mannigfach festgelegt hat. Ich brauche nicht zu sagen, daß der Mensch keineswegs, um diese unmittelbare Analogie zu sehen, schon irgendwelchen Ackerbau kennen gelernt haben mußte, den er freilich in gewisser Form weit früher kannte, als man gemeinhin sich vorzustellen pflegt.

Wie stufenweise im menschlichen Denken das Unbekannte unter dem Bilde des Bekannten sinnlich erfaßt wird, läßt sich leicht weiterhin darlegen an den Bräuchen, die sich um die Geburt des Menschen entwickelt haben. So sehen wir bei der Namengebung nicht nur, was oben erwähnt wurde, daß mit dem Namen die Seele des Vorfahren oft erst eigentlich in das Kind einzieht; der Name ist erst sein geistiges Wesen.1 Ein stummes Kind bekommt keinen Namen, der Name ist, in unserer Sprache zu reden, die "Seele" des Kindes. Kranke wechseln den Namen, damit der Tod nicht an ihr Leben kann. Wer den Namen weiß, hat Leben und Seele des so Benannten in seiner Gewalt. In Brasilien muß der Vater bei der Geburt jedes Kindes einen neuen Namen annehmen; seine bisherige "Seele" ist nun die des Kindes. Wir erwähnten die verbreitete Sitte, daß das Kind den Namen des Großvaters bekommt. Das Entstehen geistigen Wesens ist ursprünglichem Denken unfaßbar: es wird als eine neue leibliche Geburt aufgefaßt. So glaubt unser Volk nicht nur an eine Wiedergeburt bei der Taufe im wirklichen Sinne, sondern es hält den Paten für den, der wirklich dem Kinde, wie ein leiblicher Erzeuger, "geistige" Eigenschaften vererbt. Die leibliche Geburt ist eine Metathese aus der Mutter Erde, die geistige Entwickelung, ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einiges Wesentliche habe ich in meiner Mithrasliturgie 111 f. dargelegt, und von anderen ist der "Name" mehrfach in letzter Zeit behandelt worden. Ich habe nicht die Absicht, jetzt darauf zurückzukommen. Aber gerade hier möchte ich noch besonders auf die Zusammenstellungen Jiriczeks in den Mitteil. der Schles. Ges. f. Volkskunde I 30 ff. hinweisen.

Erwachen und Wachsen der Seele (meist scheint es den Naturmenschen mit dem Anfang des Sprechens einzutreten<sup>1</sup>), ist wiederum eine leibliche Geburt, eine Wiedergeburt. So muß Schritt für Schritt das Erkannte das Bild für das zu Erkennende abgeben. An aller der Vorstellungen aber, zu denen wir vordringen, äußerstem Anfang steht die Mutter Erde. Hier müssen letzte Wurzeln religiösen Denkens verborgen sein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Merkwürdigerweise wird gerade bei den Römern diese "neue" Geburt auch wieder mit der Erde in Zusammenhang gebracht. Lydus de mens. 132,11 W: οὐδὲ γάρ, φηαι, πρότερον βρέφος φθέγξαιτο, πρὶν ἄν τῆς γῆς ἐφάψαιτο (Gewährsmann Numenios). Macrob. sat. I 12,20 Mercurium ideo illi (terrae) in sacris adiungi dicunt, quia vox nascenti homini terrae contactu datur. Vgl. über die Quelle dieser Notizen Th. Litt De Verrii Flacci et Cornelii Labeonis fastorum libris, Diss. Bonn. 1904 p. 29. Ich verdanke R. Wünsch diese Hinweise.

Mit dem, was uns diese Prolegomena durch die Analogien weit verbreiteten Volksbrauches und Volksglaubens bereits gelehrt haben, ausgerüstet, treten wir in die griechische Welt. Es soll nun von keinerlei kulturlosen Völkern und von keinerlei deutschem Aberglauben mehr die Rede sein; der aufmerksame Leser wird beurteilen können, wieweit die bisherigen Betrachtungen zum besseren Verständnis vereinzelter griechischer Zeugnisse von Nutzen sind, ohne daß ihrer einfachen Interpretation das geringste Fremdartige hinzugetan werden soll.

Bei Homer freilich dürfen wir nicht beginnen. Wir können von vornherein wissen, daß diese dem Volksglauben und Volksbrauch bewußt abgewandte, in eine damals wunderbare Höhe freier Aufklärung gehobene Ritterpoesie schwerlich Zeugnis von einer Volksreligion der Mutter Erde geben wird. Wohl erkennen wir deutlich aus einem in gleicher Formel wiederkehrenden Eide, daß da eine starke Unterwelt der Religion in die höhere Sphäre hineinragt: die Ge spielt dort ihre gewaltige Rolle. Wo ein fester Opferbrauch beim Eide erwähnt wird, da wird der Erde neben der Sonne geopfert.

Anders die hesiodische Poesie: den Kulten der böotischen Bauern konnte ja die Verehrung der fruchtspendenden Erde so wenig fern sein, wie die des zeugenden Eros. Und doch tritt sie auch da nur lebendig hervor in den genealogischen Reihen der Götter- und Weltentstehung: nach dem Chaos ward die Erde, sie erzeugt den Himmel, der ihr gleich ist und sie ganz bedeckt, dann die Berge und das Meer.<sup>3</sup> Uranos und Gaia sind weiterhin das große Götterpaar, von dem alle anderen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il. III 276f, XIX 258f. <sup>2</sup> Il. III 104. <sup>3</sup> Theog. 127f.

Götter stammen, of Tỹs ἐξεγένοντο και Οὐρανοῦ ἀστερόεντος.¹ Die Mächte, die in solchen Genealogien an den Anfang gestellt sind, haben eine ganz bedeutende Geltung in der wirklichen Religion gehabt, sind aber für den damals mächtigen Kult bereits in den Hintergrund gedrängt von anderen Göttern, den späteren und letzten der Genealogie. So bewahrt sich gerade in den Anfangsreihen der Göttergeschlechter außer den blassen Hilfsspekulationen der Genealogen echte Volksreligion. Auch das Weltei wird ihr angehören. Eine Erscheinung, die uns noch mehrfach begegnen wird, tritt uns schon hier vor Augen, wenn wir an die Nachfolge der hesiodischen Genealogien denken: Volksreligion lebt in der Mystik weiter. Dort hat in den Theogonien und Kosmogonien die Mutter Erde stets eine besondere Stellung behalten.

Über homerische und hesiodische Poesie mußte gleich ein Wort gesagt sein. Aber wir wollen nicht weiter zu Anfang einzelne Spuren, die schwer zu erkennen sind, verfolgen und nicht den Zeugnissen ältester Erdkulte etwa in Olympia, Delphi, Dodona nachgehen. Wir müssen doch erst einmal wissen, welche Anschauungen von einer Mutter Erde im griechischen Glauben vorhanden waren. "Volksreligion" nicht bloß an ganz zufälligen Zeugnissen zu fassen, können wir nur in Athen hoffen. Dort gilt es sich umzusehen. Und sobald wir in die Reste des ältesten attischen Dichters blicken. treffen wir auf die wunderbar persönlich göttlich geschaute schwarze Mutter Erde, der sie die goot, die Schuldsteine, in den Leib gestoßen haben: Solon hat sie weggenommen, und der befreiten Erde gilt die θυσία σεισάχθεια.2 μήτης μεγίστη δαιμόνων 'Ολυμπίων, Γη μέλαινα soll für Solons Werk als Zeugin auftreten vor dem Richterstuhl des

<sup>1</sup> Theog. 106, vgl. 154 u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutarch Solon c. 16. σεισάχθεια kann selbstverständlich ursprünglich nur von der Erde gemeint sein, wie es auch immer die Athener selbst nachher mögen verstanden haben.

Xoóvos.¹ Aber am unmittelbarsten kommt doch bei dem ersten großen Tragiker Athens zum Ausdruck, was attische Volksreligion von der Mutter Erde glaubt. In den Choephoren betet Elektra zu den Mächten der Tiefe, insbesondere zur Erde (v. 128f.):

καὶ Γαταν αὐτήν, ἢ τὰ πάντα τίκτεται θρέψασά τ'αὖθις τῶνδε κῦμα λαμβάνει.

Man muß jedes griechische Wort beachten, vor allem κῦμα = κύημα, das den Keim, die Frucht im Mutterleibe bezeichnet; die Erde gebiert alles und nimmt von allem wieder den Keim zu neuer Geburt; das ist deutlich gesagt. Darauf gießt Elektra die Spende und ruft den Vater. Am Schlusse des Gebetes stehen diese Worte (148 ff.):

ήμῖν δὲ πομπὸς ἴσθι τῶν ἐσθλῶν ἄνω σὺν θεοίσι καὶ Γῆ καὶ Δίκη νικηφόρω. τοιαῖσδ' ἐπ' εὐχαῖς τάσδ' ἐπισπένδω χοάς.

In den Schutzflehenden tönt uns das wiederholte Gebet des Chores (890 ff., 899 ff.)

> μᾶ Γᾶ, μᾶ Γᾶ, βόαν φοβερὸν ἀπότρεπε, ὧ βᾶ, Γᾶς παῖ, Ζεῦ

entgegen wie ein Klang aus geheimnisvoller Tiefe einer Religion, die nicht mehr im Lichte des Tages den herrschenden Ton angibt. Es sind Worte der primitiven Sprache, "Lallformen" für "Mutter" und "Vater", wie man mit Recht erklärt hat<sup>2</sup>: es sind auch Lallformen primitiver Religion. Sie erfindet kein Dichter: das attische Volk kannte solch Gebet. In den Sieben gegen Theben, namentlich im Anfang, tritt die Anschauung gerade von der Menschenmutter Erde durchaus unmittelbar und selbstverständlich immer wieder hervor. Alle sollen helfen

<sup>1</sup> Aristoteles Άθην. πολιτ. c. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Kretschmer Wiener Studien XXIV 1902, 525.

der Stadt und den heimischen Götteraltären, daß die Ehre nicht ausgetilgt werde (v. 16 ff.):

τέπνοις τε Γῆ τε μητρί, φιλτάτη τροφφ. ἡ γὰρ νέους ἔρποντας εὐμενεῖ πέδω, ἄπαντα πανδοποῦσα παιδείας ὅτλον, ἐθρέψατ οἰκητῆρας ἀσπιδηφόρους, πιστοί ποθ ὡς γένοισθε πρὸς χρέος τόδε.

Eigentlicher kann die Γη κουφοτφόφος kaum geschaut werden. Und weiterhin betet Eteokles (v. 69f.):

> ο Ζεῦ τε καὶ Γῆ καὶ πολισσοῦχοι θεοί 'Αρά τ' Ἐρινὺς πατρὸς ἡ μεγασθενής —

da ist sie noch neben dem großen Himmelsgott und den Göttern der Stadt — daß die Erde frei sei, nicht vom Joch der Knechtschaft gebeugt (v. 74f.), ist die Hauptsache des Gebetes und des Kampfes. Es ist die Heimaterde, die sie geboren, die ihre Stadt trägt, die ihre Söhne genährt bis dahin: Γη μήτηο κουοοτοόφος. Und doch nannte die griechische Sprache, wer weiß wie lange schon, das Heimatland im Gegensatz zum fremden, das Land, nach dem sich der Hellene nennt und für das er kämpft, das Vaterland κατολε γαία, ebenso wie der Römer patria sagte. Vielleicht erschließt sich im Laufe unserer Betrachtung noch besseres Verständnis dieser denkwürdigen Tatsache.

Einen besonders tiefen Blick in freilich wohl verklärte attische Volksreligion lassen uns des Aischylos Eumeniden tun, vor allem deren Schlußpartien. Die "Heiligen", die unter dem Felsen des Blutgerichtshügels in der Tiefe hausen, ursprünglich die rächenden Seelen selber, sie wandeln sich in die segnenden Erdgeister, die Fruchtbarkeit des Ackers und Segen der Ehe geben. Ihnen wird nun geopfert πρὸ παίδων καὶ γαμηλίου τέλους (v. 835); nun verheißt Athena (v. 907 ff.):

καφπόν τε γαίας καὶ βροτῶν ἐπίρουτον ἀστοῖσιν εὐθενοῦντα μὴ κάμνειν χρόνω· καὶ τῶν βροτείων σπερμάτων σωτηρία...

In den Segensgesängen der Eumeniden selbst tritt die Parallelität der Fruchtbarkeit der Fluren und der Menschen aufs deutlichste hervor (bes. v. 938 ff., 956 ff.), und wie die Seelen der Toten nicht selten in griechischem Glauben<sup>1</sup> sind hier diese einstigen Rachegeister zu den Segensgeistern der mütterlichen Erde geworden.<sup>2</sup>

Die Allmutter Erde  $(\pi\alpha\mu\mu\eta\tau\omega\varrho \ \gamma\bar{\eta})$  wird einmal im Prometheus (v. 88) angerufen unter all den Mächten der Natur ringsum, die das Leiden des Gefesselten schauen. Aber ein aus den Danaiden erhaltenes Fragment  $(44\,\mathrm{N}^2)$  zeigt uns auch bei Aischylos die ganz unmittelbare Anschauung, wie sie lebendiger gar nicht in Worte gefaßt werden kann, von dem zeugenden Himmel und der alles empfangenden und gebärenden Erde. Aphrodite selber spricht:

έρα μεν άγνὸς οὐρανὸς τρῶσαι χθόνα, ἔρως δὲ γαῖαν λαμβάνει γάμου τυχεῖν. ὅμβρος δ'ἀπ' εὐνάοντος οὐρανοῦ πεσὼν ἔκυσε γαῖαν' ἢ δὲ τίκτεται βροτοῖς μήλων τε βοσκὰς καὶ βίον δημήτριον, δένδρων τις ὥρα δ'ἔκ νοτίζοντος γάμου τέλειός ἐστι' τῶν δ'ἔγὼ παραίτιος.

Des Himmels Naß macht die Erde schwanger. Die Eigentlichkeit der Wendungen τρῶσαι χθόνα, ὄμβρος ἔπυσε γαῖαν, νοτίζων γάμος<sup>3</sup>

¹ Daß die x&óvioi den Lebenden den Anbau des Ackers und die Zucht der Feldfrüchte segnen (s. bes. Rohde Psyche I³ 205), wird durch meine gesamte Darlegung, hoffe ich, begreiflich werden. Die "allegorisierende" Parallele zwischen Seele und Samenkorn, die immer wieder alle Unklarheit der Erkenntnis zudecken mußte, ist nun ohne Allegorie zu verstehen: und es ist auch zu verstehen, daß man ohne diese Parallele niemals auskommen konnte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> s. Rohde vor allem *Kleine Schriften* II 244 (229 ff.), auch *Psyche* I <sup>3</sup> 247 m. Anm., v. Wilamowitz in der Einleitung zu der Übersetzung der Eumeniden, bes. 225 ff. Das ursprüngliche Wesen der Erinys, wie es Rohde dargelegt hat, scheint mir gegen jeden Zweifel gesichert zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gerade diese sind alle drei bei Nauck durch Änderung verdorben und verfälscht (τρῶσαι nur in der Anmerkung, die anderen im Text).

zeigt die urwüchsige Kraft dieses Volksglaubens. Das ist Volksreligion.<sup>1</sup>

Es ist sehr bezeichnend, daß bei Sophokles von dergleichen Vorstellungen nichts zu finden ist. Auch sonst pflegt das in analogen Fällen bei ihm ebenso oder ähnlich zu sein. Er ist viel zu sehr von priesterlicher Bildung getragen, um verborgeneren Volksglauben aufzusuchen, viel zu sehr den großen herrschenden Kulten und Gottheiten seiner Stadt hingegeben, um mystischen Lehren und Stimmungen geneigt zu sein, in beidem von Aischylos so verschieden wie von Euripides. Sophokles spricht einmal von der Erde, der Mutter auch des Zeus (Philokt. 391), aber da ist ersichtlich die asiatische Bergmutter und zugleich die kretische Rhea gemeint, die ja eben Mutter des Zeus war. Bei Euripides tritt wieder des öfteren hervor, was wir bei Aischylos kennen lernten. απαντα τίπτει

Sol sich der Mensch, die kleine Welt,
Jetzt nicht auff süße Heyraht lencken?
Muß doch das prächtige Gezelt
Der großen nur an Liebe dencken.
Die Erd' ist sauber und beleckt
Durch den gewünschten Schein der Sonnen,
Ist jhres Winterfells entdeckt
Sind wird vom Himmel lieb gewonnen.
Der sich herab in ihren Schoß
Durch einen warmen Regen machet
Sind schwängert ihren dürren Kloß,
Daß alles fröhlich sieht und lachet usw.

Daß Antikes nachgeahmt ist, wird sicher sein. Es wäre nicht unmöglich, daß das Aischylosfragment, das bei Athenaios steht, mitgewirkt hätte. Vielleicht ist Lukrez der Vermittler des Hauptgedankens (s. u. S. 67), bei dem auch der Mikrokosmus nicht weit davon stand. Über antike Einflüsse auf diese Dichter s. v. Waldberg Deutsche Renaissancelyrik 147ff., 151 u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Merkwürdig ähnlich sind die Gedanken, die einer unendlich entfernten Sphäre angehören. Mein Kollege v. Waldberg macht mich auf sie aufmerksam. Simon Dach hat gedichtet (Gedichte des Königsberger Dichterkreises herausg. von L. H. Fischer I S. 19f. in den Neudrucken deutscher Literaturwerke des XVI. und XVII. Jahrh.):

γθών πάλιν τε λαμβάνει, sagt er (fr. 195 N2), ein Wort, das mannigfach in der antiken Literatur weitergegeben ist.1 Ein berühmtes Fragment seines Chrysippos beschreibt zum Teil ganz ebenso wie das oben zitierte aischyleische die Umarmung des Aither, wie Euripides statt οὐρανός sagt (aber οὐράνιον πόλον im 11. Vers), und der Erde, die eben, weil sie, aus den Tropfen von oben empfangend, die Sterblichen gebiert (wie ausdrücklich gesagt wird), die Pflanzen und Tiere, für die μήτης πάντων gehalten wird.2 Ja, in der Melanippe wird sogar ein uvvos von der weisen Heldin des Stückes selber erzählt, den sie von ihrer Mutter habe: Himmel und Erde seien einst zusammen ein Gebilde (μορφή μία) gewesen; als sie voneinander getrennt waren, gebaren sie alles und brachten es ans Licht. Bäume, Vögel, Tiere des Landes und des Meeres und das Geschlecht der Menschen.3 Ich kann in diesen Anschauungen jetzt nichts anderes sehen als echte Volksreligion, insonderheit attische Volksreligion. Und auch der Glaube, der gerade bei Euripides, aber auch vom offiziellen Athen auf der Grabschrift von Poteidaia bekannt wird, daß der Leib der Toten zur Erde, die Seele zum Äther gehe, wird aus solchem Glauben zunächst zu erklären sein. Irgendwelche Mysterien brauchen nicht zu Hilfe gerufen zu werden, wenn es auch unzweifelhaft richtig ist, daß gerade die Gedanken vom Vater Himmel und der Mutter Erde und den Menschen als ihren Kindern, ja im besonderen die Geschichte von der Trennung der einst vereinigten Himmel und Erde und der Erzeugung aller Dinge durch sie späterhin in Lehren und Büchern mystischer Reli-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Menand. monost. 89 (vgl. 539) γῆ πάντα τίπτει καὶ πάλιν κομίζεται. Ennius Epicharm. fr. 4 p. 221 Vahlen<sup>2</sup> terra gentis omnis peperit et resumit denuo.

<sup>2</sup> fr. 839 N<sup>2</sup>. Vgl. fr. 1023 Αἰθέρα καὶ Γαῖαν πάντων γενέτειραν ἀείδω. Merkwürdig fr. 944 καὶ Γαῖα μῆτερ, 'Εστίαν δέ δ' οἱ σοφοὶ βροτῶν καλοῦσιν ἡμένην ἐν αἰθέρι.

<sup>5</sup> fr. 484 N 2.

gionen weitergeführt worden sind. Wir müssen hier zum zweitenmal die Aufmerksamkeit darauf richten, daß alte Volksreligion in der Mystik folgender Zeit ein Weiterleben findet. Aber noch ein Vers des Euripides hat hier zunächst seine Bedeutung. Der Chor athenischer Bürger in den Herakliden betet zur Erde d. i. zu der attischen Erde, auf der sie stehen: sie soll die Fremden vertreiben (mit dem Anruf  $\Gamma \tilde{\alpha}$  v. 748 beginnt das ganze Lied) v. 770 ff.:

άλλ' ὧ πότνια, σὸν γὰο οὖδας, Γᾶ, σὸν καὶ πόλις, ὧς σὰ μάτηο δέσποινά τε καὶ φύλαξ.<sup>2</sup>

"Ja, du hehre, dein Boden ist's, Erde, dein Boden auch die Stadt, deren Mutter du bist, Herrin und Schirmerin": so ist zu verstehen. Das sind die αὐτόχθονες selber, die Athener, die so reden. Auf diese Autochthonie spielt doch wohl Euri-

¹ Nekyia 100 ff., 205 f. 107, wo ich aber dem Mystischen zu früh starken Einfluß zugewiesen habe. Sehr lehrreich ist eine Plutarchstelle, die mir Wünsch notiert, de plac. phil. I. 6 p. 880 B . . . τὰ ὑπὸ γἡς ζφογονούμενα καὶ καφπογονύμενα. διὸ πατὴφ μὲν ἔδοξεν αὐτοῖς οὐφανὸς ὑπάφχειν, μήτηφ δὲ γῆ. τούτων δ' ὁ μὲν πατὴφ διὰ τὸ τὰς τῶν ὑδάτων ἔκχύσεις σπεφμάτων ἔχειν τάξιν. ἡ δὲ γῆ μήτηφ διὰ τὸ δέχεσθαι ταῦτα καὶ τίκτειν. Auf einen etruskischen Situlahenkel, der den Uranos die Erde mit seinem Samen befruchtend darstellen soll, macht mich Nicola Terzaghi in Florenz aufmerksam, s. Milani Studi e Materiali di Arch. e Num. II 90 fig. 290.

² v. Wilamowitz hat die Verse erläutert Hermes XVII 356 ff., die Beziehung der Anrufung auf die Erde in den Versen sichergestellt und einige Zeugnisse attischen Erdkultes herangezogen, die ich zum Teil unten verwende. Überliefert ist γᾶς σὸν και πόλις, das auch Wilamowitz behält. Ich kann das nicht für richtig halten, obwohl ein οδδας γᾶς in einem Liede der γᾶ mit Phoenissen 685 ff. (die Wilamowitz anführt) zu rechtfertigen ist (Δαμάτης δεά, . . . πάντων δὲ Γᾶ τροφός — ἄμυνε τῷδε γᾶ). Man verstünde aber nach allem Vorangehenden gar nicht, bei diesem γᾶς erst recht nicht, wer angerufen ist. Ich möchte gleich hier bemerken, daß außer dem genannten Aufsatze das Vorwort von Wilamowitz zu seiner Übersetzung der Eumeniden mir wesentlich dazu geholfen hat, die Bedeutung der Religion der Mutter für die Griechen zu verstehen.

pides an, diesmal in einer skeptischen Wendung, die er dem Xuthos in den Mund legt, als er mit Ion darüber verhandelt, wer die Mutter des Ion sein solle, wenn denn Xuthos der Vater ist. Das hat Xuthos in seiner Freude den Gott zu fragen vergessen. Γῆς ἄψ ἐνπέφυνα μητφός, sagt Ion (542), οὐ πέδον τίντει τέννα antwortet Xuthos, der Boden gebiert keine Kinder. Inwieweit zu den Phantasien in der Aristophanesrede des platonischen Symposions (p. 191 c) von den Menschen, die früher ἐγέννων καὶ ἔτικτον οὐκ εἰς ἀλλήλους, ἀλλ' εἰς γῆν ὥσπεφ οἱ τέττιγες (der τέττιξ war das Symbol der Autochthonie) alter Volksglaube mitgewirkt haben mag, wird sich schwer entscheiden lassen.

Auf seine Autochthonie war der Durchschnittsathener ehrlich stolz. Die heilige Geschichte zu diesem Glauben war die von der Geburt des Erichthonios aus der Erde, wie man sie so unvergleichlich einfach und naiv wirkungsvoll auf einem sehr bekannten alten Tonrelief dargestellt sieht.¹ Zum unmittelbaren Verständnis dieser Volkssage und ihrer Darstellungen braucht man wahrlich nicht die widerliche Geschichte, die zugleich einer schwachsinnigen Lüsternheit und einem theologischen Konkordanzbedürfnis dienen soll, welche beiden Dinge sich wohl nur bei alten Priestern zusammengefunden haben mögen. Erichthonios soll auch, so lautete eine Überlieferung, der Erde zuerst auf der Akropolis geopfert und ihr einen Altar gesetzt haben.² In der Tat hat sich dort noch eine Felsinschrift Γῆς καρποφόρου κατὰ μαντείαν gefunden.³ Wir wissen aber noch weiterhin von einem Bilde der Γῆ auf der Akropolis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Archäol. Zeitung 1872, Taf. 63. Abgebildet z. B. bei Roscher Myth. Lex. I 1578, Baumeister Denkm. I 492. Dazu die Vasen, die auch den Hephaistos so darstellen, daß man an die spätere Geschichte gar nicht denken kann, Reinach Vases I S. 66, 113, 208.

<sup>2</sup> Suidas s. v. novgorgógos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> CIA III 166; vgl. II 481, 59 ἔθυσαν καὶ τὰ ἐξιτήρια ἐν ἀκροπόλει τῆ τε ᾿Αθηνᾶ τῆ Πολιάδι καὶ τῆ Κουροτρόφω καὶ τῆ Πανδρόσω.

durch Pausanias (I 24,3): ἔστι δὲ καὶ Γῆς ἄγαλμα ἰκετευούσης ὅσαὶ οἱ τὸν Δὶα. Das wäre denn ein Zeugnis des gleichen Volksglaubens, der von Aischylos und Euripides in Worte gefaßt war. Eine andere Stätte offenbar uralten Erdkultes kennen wir in Athen: den Erdschlund der Γῆ Ὁλυμπὶα, in den sich einst die deukalionische Flut sollte verlaufen haben. Dorthinein habe man noch alljährlich Honigkuchen geworfen.¹ Die Kultstätte war in unmittelbarer Nähe und, wie der Name sagt, in irgendwelcher Verbindung mit dem τέμενος des olympischen Zeus. Andererseits gab es ja auch von alter Zeit her Kult einer μήτης in Athen. Nach ihr ist das μητοφούν genannt.² Möglich, daß es ihr Fest war, das den Namen γαλάξια führte.³

Wir sind unvermerkt in das Gebiet attischen Kultes und Volksbrauches übergeführt worden. Hier liegt in der Tat eine Reihe merkwürdigster Zeugnisse vor, die aber nun für uns nach allem, was wir kennen gelernt haben, kaum noch ein Wort der Erläuterung bedürfen. Wenn wir hören, daß nach der Sitte der Athener die Ehen dem Οὐρανός und der Γαία geweiht wurden, daß Γη um Kindersegen angerufen wurde, so wissen wir jetzt, wie alter Volksglaube das ganz eigentlich gemeint hatte. Wir begegnen auch sonst einmal der Demeter — die man jedenfalls immer als Erdmutter auffaßte — als Ehegöttin. Mit einem Zeugnis aber für das Eheopfer an Himmel und Erde ist unmittelbar die Angabe verbunden, daß man bei eleusinischen Begehungen zum Himmel hinaufblickend gerufen habe ὕε, zur Erde hinunterblickend χύε:6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pausan, I 18, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Preller-Robert <sup>4</sup> 651.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theophrast Char. XXI (v. Wilamowitz Lesebuch 305).

<sup>4</sup> Proklos zu Plat. Tim. p. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plutarch praecepta coning., Anfang.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Die Zeugnisse Mithrasliturgie, Anhang, S. 214. Die Formen vs und κύε sind ganz sicher geworden durch die Inschrift Bull. Corr. Hell. XX 79.

der Himmel soll regnen und die Erde schwanger werden. Wir hören auch ein andermal von dem Gefäße, mit dem gegossen wurde, nach dem man die Begehung πλημοχόαι nannte. Darauf geht denn auch ein Vers im Peirithoos des Kritias<sup>1</sup>:

> ΐνα πλημοχόας τάσδ' εἰς χθόνιον χάσμ' εὐφήμως προχέωμεν.

Dafür, daß Saat und Ernte der Frucht mit Zeugung und Geburt des Menschen, ich möchte sagen, in eins geschaut wurde, bietet attische Religion die markantesten Zeugnisse. Jeder weiß, wie bei den Thesmophorien Fruchtbarkeit der Erde und Kindersegen zugleich Ziel und Sinn der Begehungen Mag denn nur noch ein Zeugnis aus dem vielausmachen. verhandelten Lukianscholion<sup>2</sup> hier stehen, über die sog. ἀροητοφόρια: τὰ δὲ αὐτὰ ἀρρητοφόρια καλεῖται καὶ ἄγεται τὸν αὐτὸν λόγον έχοντα περί των καρπών γενέσεως καί τῆς των άνθρώπων σποράς. άναφέρονται δε κάνταῦθα άρρητα ίερά έκ στέατος τοῦ σίτου κατεσκευασμένα, μιμήματα δρακόντων καὶ άνδρων σχημάτων. λαμβάνουσι δε κώνου θαλλούς διὰ τὸ πολύγονον τοῦ φυτοῦ, ἐμβάλλονται δὲ καί εἰς τὰ μέγαρα οῦτως καλούμενα άδυτα έκεῖνά τε καὶ χοίροι ὡς ἤδη ἔφαμεν, καὶ αὐτοὶ διὰ τὸ πολύτοπον, ὡς σύνθημα τῆς γενέσεως τῶν παρπῶν καὶ τῶν ἀνθρώπων κτλ. Phallen wurden in die Erdtiefe geworfen, damit sie Früchte und Menschen hervorbringe. Das ist der klare Sinn. Daß die Reste der wieder heraufgeholten Ferkel dann mit der Saat vermischt werden, mag beiseite bleiben, da eine Deutung, so nahe sie liegt, immerhin einen Zweifel nicht ganz beseitigen kann. Wie unmittelbar lebendig aus ältestem Denken des Volkes die Parallelität, ja Identität des Säens und Zeugens war, liegt mit am eindringlichsten im Zeugnis der Sprache zutage, σπείσειν ist das Wort für

<sup>1</sup> Bei Nauck Eur. fr. 592.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Rohde Rhein. Mus. XXV 544 ff., Robert Hermes XX 349 ff., Rohde Hermes XXI 123.

beides, für "zeugen" besonders häufig bei altattischen Schriftstellern, ἀρόω "pflügen" für das gleiche gerade in der attischen Tragödie, ἄροτος ist in der attischen Rechtssprache bei Eheverträgen ganz stehend geworden, ἐπὶ παιδων γνησίων ἀρότω.¹ Keineswegs aber ist die entsprechende Redeweise und Denkweise nur attisch, sie ist allgemein griechisch.²

<sup>1</sup> Einige besonders lehrreiche Stellen der Tragödie:

Aischylos Sept. 752f. Οἰδιπόδαν ὅστε ματρὸς ἀγνὰν σπείρας ἄρουραν, ἔν' ἐτράφη . . .

Soph. Antig. 569 ἀρώσιμοι γὰρ χὰτέρων εἰσίν γύαι.

Oed. R. 1210 . . αἱ πατοῷαἱ σ'άλοκες φέρειν . . .

Oed. R. 1256 μητρώαν . . ἄρουραν . . .

1485 πατήρ έφάνθην ένθεν αὐτὸς ἡρόθην.

Trachin. 31 ff. κάφύσαμεν δή παϊδας, οθς κεϊνός ποτε, γήτης όπως ἄρουραν ἔκτοπον λαβών, σπείρων μόνον προσεϊδε κάξαμῶν ἄπαξ.

Eurip. Med. 1280 τέκνων δυ έτεκες ἄροτον . .

Phoen. 18 μη σπείοε τέννων άλοκα δαιμόνων βία.

Die ständige Parallelisierung der Fruchtbarkeit oder Unfruchtbarkeit der Felder und der Mutterschöße ist bekannt, aber kaum bisher in ihrem tiefsten Grunde verstanden; als Beispiel Oed. R. 269 f.

καὶ ταῦτα τοῖς μὴ δρῶσιν εἔχομαι θεοὺς μήτ ἄροτον αὐτοῖς γῆς ἀνιέναι τινὰ μήτ οὖν γυναικῶν παῖδας, ἀλλὰ τῷ πότμῷ τῷ νῦν φθερεῖσθαι κἄτι τοῦδ' ἐχθίονι.

<sup>2</sup> Nur einige Belege: Hesiod. o. et d. 736 σπερμαίνειν γενεήν. Theognis 581 f. έχθαίρω δὲ γυναῖκα περίδρομον ἄνδρα τε μάργον, δς τὴν ἀλλοτρίην βούλετ' ἄρουραν ἀροῦν.

Aus späterer Zeit: Kaibel epigr. gr. 514: ἤροσε δ' αὐτὰν Βούτιχος (Butichos der Vater),

ebenda 601: εὐτεκνίης ἀφοτῆφα τὸν πατέρ' ἡμέτεφον.

Lukian Lexiphan. 19 γυνή ἀνήροτος. Nonnos Dionys. XII 45 ff.:

όσσα τέλεσσε γέρων Κρόνος, δππότε τέμνων ἄρσενα πατρός ἄροτρα λεχώιον ἤροσεν ὕδωρ σπείρων ἄσπορα νῶτα θυγατρογόνοιο θαλάσσης

(ἄροτρα männliche Schamteile). Artemidor. Oneirokrit. I 51 (p. 58 Hercher) γεωργεΐν ἢ σπείρειν ἢ φυτεύειν ἢ ἀροτριᾶν ἀγαθὸν τοῖς γῆμαι προηρημένοις

Es bleibt nun, meine ich, für uns auch nicht im mindesten wundersam, wenn man in Athen bei der Hochzeit den Ahnengeistern opferte, die drunten unter der Erde sind. Denn dies ist übliche Vorstellung, auch wenn die Τριτοπάτορες, zu denen man auch um Kindersegen flehte, Windgeister waren. Da ist ein Gebiet anderer Vorstellungen, das von unserm Wege abliegt.1 So klar es ist, daß die Ahnenseelen vielfach aus der Luft wieder zu neuer Geburt im Körper einkehren sollen, so sicher hat der Volksglaube auch einst gemeint, daß aus der Erde die Ahnenseelen wiederkehren zu irdischer Geburt. Und nun beobachten wir wieder ein fortwährendes Neben- und Ineinandergehen des Kreislaufes im Leben und Sterben der Frucht und des Menschen. Die Toten drunten, die Geister oder Seelen, wenn man will, befördern das Emporkommen der Frucht; man betet zu ihnen, sie heraufzusenden.2 Und wie will man den alten athenischen Brauch verstehen, auf das frische Grab Samen zu streuen, der von Cicero de legibus (II c. 25,63) mit so seltsamem Zusatz referiert wird? Nam et Athenis iam illo [mores] a Cecrope, ut aiunt, permansit hoc ius terra humandi quam quom proxumi

και τοις απαισιν. αρουρα μέν γάρ ούδεν άλλο έστιν ή γυνή, σπέρματα δέ και φυτά οἱ παίδες, πυροί μέν νίοί, κριθαί δὲ θυγατέρες, ὄσπρια δὲ τὰ ἐξαμβλώματα. Besonders lehrreich ist eine Stelle bei Plutarch praec. coni. 41 p. 1446, wo er von dreierlei Pflügen spricht, τούτων δὲ πάντων ἱερώτατος . . . γαμήλιος (eine wirkliche Pflügungszeremonie bei der Hochzeit könnte man, scheint mir, daraus erschließen; vielleicht gibt es noch weitere mir unbekannte Zeugnisse), und eine Partie bei Clemens Alexandr. Paidag. II 10 z. B. die Worte p. 218, 8 ff. Stählin: σπείφειν δὲ μόνον ἐπιτέτραπται τῷ γήμαντι ὡς γεωργῷ τὸ τηνικάδε, ὁπηνίκα ὁ καιρὸς δέχεται τὸν σπόρον - von der Sage wird dann gesprochen, nach der die αὐτόzvoves ynyevers so entstanden, daß Samen in die Erde gesät und dann aufgegangen sei, für die Kadmossage werden Euripidesverse zitiert usw. Weitere Belege zu häufen ist unnötig; ich verweise noch auf Hemsterhuis zu Lukians Timon 17, E. von Lasaulx Studien des klassischen Altertums 380 f., Preller Demeter und Persephone 354 ff., Mannhardt Mytholog. Forschungen 352.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rohde Psyche <sup>3</sup> 247 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rohde Psyche<sup>3</sup> 247, 1.

fecerant obductaque terra erat, frugibus obserebantur1, ut sinus et gremium quasi matris mortuo tribueretur, solum autem frugibus expiatum ut vivis redderentur. Damit ein Schoß, wie einer Mutter, dem Toten gegeben würde. Wohl hat Cicero diese überaus bedeutsamen Worte kaum selbst nach seiner Quelle richtig verstanden. Müssen sie nicht bedeuten, daß dem Toten so der Mutterschoß der Erde geschaffen wird, in den die Samen gelegt werden, damit der Schoß gebiert? Durch eine Art von sympathetischem Zauber, der in diesem Volksglauben ja bei der fortwährenden Sympathie von Frucht und Menschen besonders natürlich war, wird die mütterliche Erde vermocht, dem Toten seine Seele wieder zum Lichte zu gebären. Ich fürchte nicht, daß ein Leser, der mir von Anfang gefolgt ist und sich der Tatsachen des vorigen Abschnittes erinnert, irgend etwas Unsicheres in der Erkenntnis solchen Volksbrauches finden wird, so wenig auch jemand wissen kann, wie lange die ursprünglichen Gedanken bei der Ausübung des Brauches irgend lebendig geblieben sind. Daß man denn auch in gewissen Pflanzen emporgekommene Seelen sehen konnte, zeigen pythagoreische Vorstellungen.<sup>2</sup> Pythagoreische Mystik wurzelt sehr vielfach im griechischen Volksglauben und wie asketische mystische Konventikel jeder Zeit treibt jene die naive Volksreligion zu Konsequenzen, die dieser von Hause aus fern lagen.

Daß in Athen ein Festtag, an dem der Erde geopfert wurde, sowohl γενέσια wie νεκύσια heißen konnte³, wie uns überliefert wird, bedarf nicht gerade zur Erklärung unserer

¹ Obwohl ich hier absichtlich keine Abschweifungen zu anderen Völkern mehr mache, mag in diesem Falle nachzutragen erlaubt sein, daß die Inder genau dieselbe Sitte hatten (ich möchte auch den Spruch des Brahmanen notieren: "zu den Wurzeln der Pflanzen schlüpfen die Väter hin"), Oldenberg Rel. d. Veda 582, und daß man sie für die Ägypter aus einem Funde deutlich erkennt, den Wiedemann bespricht Osiris végétant, Le Muséon, Nouvelle Serie, IV (Louvain 1903), S. 111 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich verweise, um nicht abzuschweifen, nur auf Wünsch Frühlingsfest der Insel Malta 31 ff.

<sup>3</sup> Hesych, s. v. γενέσια.

Gedankenreihe. Aber schwerlich wird man ihrer entraten können. wenn man eine andere Nachricht vom attischen Kultbrauch verstehen will. Ein Mitglied des Geschlechtes der Buzygen in Athen, deren Stammheros zuerst den Stier vor den Pflug spannte, mußte bei der heiligen Pflugfeier, der Feier der Einführung des Ackerbaues - es war eine jährlich wiederholte sakramentale Handlung, bei der die Erde durch den Pflug (= Phallos) befruchtet wurde<sup>1</sup> — Verwünschungen (ågal) gegen schweren Frevel aussprechen, unter denen von späteren Schriftstellern eine Anzahl aufgezählt wird, Mitteilung von Wasser und Feuer zu verweigern, dem Irrenden den Weg nicht zu zeigen; ja sogar das Verbot schließt sich an, einem anderen zu tun, was man selbst nicht erleiden möchte.2 Das letzte ist gewiß nicht altattisch. Über andere Sätze läßt sich nichts von vornherein behaupten. Philo ist überhaupt der älteste Zeuge. Natürlich mag sich alsbald bei der Liturgie eines Festes, das die Grundlage allgemeiner menschlicher Gesittung feierte, immer mehr von den Gesetzen einer Menschlichkeit angeschlossen haben, die durch die Gesetze des Staates nicht gewährleistet werden konnte. In einem Scholion zu Sophokles Antigone (zu v. 255) steht: λόγος δὲ ὅτι Βουζύγης 'Αθήνησι κατηράσατο τοῖς περιορῶσιν ἄταφον σῶμα. Das kann das älteste Zeugnis sein (die Vorschrift kommt ähnlich auch in einem der anderen Zeugnisse vor), jedenfalls ist hier der einzige der überlieferten Flüche<sup>3</sup>, dessen Zusammenhang mit der heiligen Handlung des Buzygen für uns verständlich ist. Wer einen Leib unbestattet liegen ließ, entzog der Mutter Erde, was ihr gebührte, und weihte eine Seele, ein Leben, das die Mutter Erde wieder zu neuem Emporsteigen geboren haben würde, ewiger Vernichtung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von dieser in solchen Bräuchen selbstverständlichen Anschauung wird unten deutlicher die Rede sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. die Erörterung der Stellen bei Jakob Bernays Ges. Abh. I 277 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Andere Vorschriften werden hierhergehört haben, von denen wir in anderem Zusammenhang gelegentlich hören, z. B. den Pflugstier nicht zu schlachten, Ael. v. h. V 14.

Kann man sich denn anders die so unerbittliche Strenge erklären, mit der das Gefühl des Volkes die Bestattung Toter verlangte. mit der es vorgeschrieben war, einem Toten wenigstens etwas Erde aufzulegen? 1 Dem, der es versäumte, fluchte der funktionierende Priester öffentlich bei der heiligen Pflugprozession. Kann man sich z. B. die uns so unverständliche, wenn auch künstlich noch gesteigerte Erbitterung des Volkes erklären, als nach der Arginusenschlacht die Leichen der im Wasser Verunglückten nicht geborgen sind, ohne ganz besondere religiöse Gründe? Allgemein menschliche Pflicht, die Leiche zu bergen<sup>2</sup>, erklärt das nicht. Daß das Meer die Ertrunkenen festhält, so daß sie nicht in die Unterwelt gelangen, scheint auch weiterhin Volksglaube gewesen zu sein, und es ist noch dem christlichen Apokalyptiker (Apok. Joh. XX, 13) etwas ganz Besonderes, wenn auch das Meer die Toten wiedergibt, die in ihm sind.3 Es mögen sich ja im attischen Glauben die mannigfachsten Vorstellungsweisen kreuzen, die logisch nicht nebeneinander bestehen können, wie denn ein Glaube an die Seelen in der Luft, an die im Lichtlande im Westen und an die drunten im Grabe, die gespeist und getränkt werden müssen, sich wohl kaum immer auch nur in ein und derselben Person ausgeschlossen haben werden. Wer nicht bestattet wurde, kam nicht zur Ruhe des Jenseits, ist den Unterirdischen genommen, denen er fortan gehört4; wer nicht von Nachkommen Ehre und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Z. B. Aelian v. h. V 15: νόμος καὶ οδτος 'Αττικός' δς ἂν ἀτάφφ περιτύχη σώματι ἀνθρώπου, πάντως ἐπιβάλλειν αὐτῷ γῆν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie es gelegentlich ausgedrückt wird: ὡς πάντως ὅσιον ἀνθρώπου νεκρὸν γῆ κρύψαι, Pausan. I 32, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Radermacher Das Jenseits im Mythos der Hellenen 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So ist es in den bedeutungsvollen Worten des Teiresias an Kreon ausgesprochen Soph. Antig. 1070 ff.:

έχεις δὲ τῶν κάτωθεν ἐνθάδ' αὖ θεῶν ἄμοιρον, ἀκτέριστον, ἀνόσιον νέκυν, ὧν οὕτε σοὶ μέτεστιν οὕτε τοῖς ἄνω θεοῖσιν, ἀλλ' ἐκ σοῦ βιάζονται τάδε. τούτων σε λωβητῆρες ὑστεροφθόροι λοχῶσιν "Αιδου καὶ θεῶν 'Ερινύες κτλ.

Nahrung empfing, war erst dem ewigen Tode verfallen: aber, bewußt oder nicht, in den Zeiten, deren Zeugnis wir haben können, hat der Glaube in Sitte und Recht noch mitgewirkt: wer nicht in der Heimaterde geborgen wird, dem gibt die Erdmutter keinerlei neues Leben. Die schlimmsten Verräter an der heimischen Erde und den heimischen Göttern dürfen darum nicht begraben werden in attischer Erde, un ταφηναι ἐν τη ᾿Αττική heißt die rechtliche Formel, ja, sie werden, wenn sie ein Grab gefunden hatten, exhumiert, über die Grenze gebracht und etwa noch ihre Asche ins Meer gestreut. Daß in den sorgsamsten Rechtsbestimmungen auf solche Verfolgung der Leiche so eifrig gehalten wird<sup>1</sup>, ist nicht daraus allein zu erklären, daß die Heimaterde nicht durch den Leichnam des Hochverräters verunreinigt werden solle. Eine Sitte kann aus Gründen fanatisch beibehalten werden, die im Volksbewußtsein längst geschwunden sind: die Bauern wissen auch nicht mehr, warum sie in grimmige Entrüstung geraten ich kenne solche Fälle -, wenn ein Selbstmörder nicht an die Friedhofsmauer, sondern in die Reihe der andern Gräber begraben wurde, und der Bischof von Metz wußte vermutlich auch nicht den eigentlichen Grund, warum er mit fanatischer

<sup>1</sup> Xen. Hell. I 7, 22: κατά τόνδε τὸν νόμον κρίνατε, ός ἐστιν ἐπὶ τοῖς ἱεροσύλοις καὶ προδόταις, ἐάν τις ἢ τὴν πόλιν προδιδῷ ἢ τὰ ἱερὰ κλέπτη, κοιθέντα έν δικαστηρίω, αν καταγνωσθή, μή ταφήναι έν τή Arring . . . Man nimmt an, "daß seit der Mitte des vierten Jahrhunderts für die im Eisangeliegesetz aufgeführten Verbrechen die Strafe der Hinrichtung und der Versagung des Begräbnisses im vaterländischen Boden gesetzlich festgestellt war" (Meier-Schömann-Lipsius Att. Proz. 328). Im Dekret des zweiten attischen Seebundes heißt es in bedeutsamer Weise bei der Strafe für den διαλύων την συμμαχίαν: μη ταφήτω έν τη 'Αττική μηδέ έν τη των συμμάχων, ein ähnlicher Zusatz im (Ps. Plutarchs) Leben der zehn attischen Redner, p. 839: μηδ' δσης Άθηναῖοι κρατούσιν. Vgl. Usteri Ächtung und Verbannung im griechischen Recht 90 f. Ursprünglich und allgemein hatte man gegen Bestattung im Nachbarlande nichts einzuwenden. Schon W. Vischer Rhein. Mus. XX 444 ff. hatte vortrefflich, an Sophokles Antigone anknüpfend, über diese Dinge gehandelt.

Entschiedenheit den Friedhof von Fameck interdicierte, weil ein Protestant unter die Katholiken beerdigt worden war.

Aber es ist natürlich mißlich, aus der Sitte den Glauben zu erschließen, der sie geschaffen hat, wenn kein direktes Zeugnis des ursprünglichen Sinnes mehr zu gewinnen ist. Mag man denn urteilen, wie weit parallele Erscheinungen attischen Volksglaubens und die Analogien von anderwärts. wie ich sie oben betrachtete, hier eine Erkenntnis über das Bewußtsein aller unserer Zeugen hinaus ermöglichen. Hier soll noch ganz besonders hervorgehoben werden, was in einer - allerdings von Platon, aber nach üblichem Schema, fingierten1 - Leichenrede beim offiziellen Begräbnis der gefallenen Krieger über die Mutter Erde gesagt werden konnte. Im Menexenos (p. 237 aff.) werden die Toten gepriesen als die αὐτόχθονες. Nicht von einer Stiefmutter sind sie aufgenährt, von der Mutter, und nun liegen sie nach dem Tode wieder aufgenommen im heimischen Schoße ihrer Gebärerin und Ernährerin. Und nun, heißt es, muß man zuerst diese Mutter selbst preisen. Unter vielem anderen wird hervorgehoben, daß dieses Land, in der Zeit, da jegliches Land allerlei Lebendiges erzeugte, fleischfressende und grasfressende Tiere, nicht wilde Tiere erzeugte, sondern sich von allem Lebendigen den Menschen auswählte und ihn erzeugte. Ein merkwürdiger Beweis dafür wird geführt: wie die Frau, die geboren habe, daran zu erkennen sei, daß sie Nahrung für ihr Kind besitze, so auch die attische Erde, die zuerst menschliche Nahrung, Weizen und Gerste, hervorgebracht habe, wovon sich das menschliche Geschlecht am besten nähre. Weiter heißt es dann auch, die Erde habe nicht die Frauen nachgeahmt in Schwangerschaft und Geburt, sondern die Frauen hätten es der Erde nachgetan.

Das ist attischer Volksglaube, wie er im vierten Jahrhundert noch lebendig war. Das ist kein Sondereigentum der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zu dem von mir angeführten Passus Lysias Epitaph. 17, Isokr. Paneg. 25.

Mysterien, das konnte offen ausgesprochen werden in feierlicher Rede am Grabe der für die Muttererde Gefallenen. Gerade in attischen Reden sehen wir auch sonst noch an einem einzelnen Zuge, daß beim attischen Volke  $\gamma\tilde{\eta}$  eine besondere, neben, ja über den anderen Göttern bestehende Bedeutung hatte. Bei Demosthenes steht fünfzehnmal der Anruf  $\delta$   $\Gamma\tilde{\eta}$  zal  $\vartheta$ sol, siebenmal  $\delta$  Zs $\tilde{\nu}$  zal  $\vartheta$ sol. Bei Aischines steht einmal (III 137)  $\delta$   $\Gamma\tilde{\eta}$  zal  $\vartheta$ sol zal  $\delta$ alµoves zal äv $\vartheta$ ownor. Daß  $\Gamma\tilde{\eta}$  gleich mächtig dem Zeus gedacht war, in einer Sonderstellung neben den anderen Göttern, muß man erschließen. So steht sie denn auch in den Anrufungen der attischen Fluchtafeln, der Dokumente des Volksglaubens, gar nicht selten neben großen Göttern.

In griechischen Rechtsanschauungen hat die Erde stets eine besondere Rolle gespielt, wie das von "Ηλιος bekannt ist. Die Schwurformel, wie sie Aischines III 109 zu lesen steht, ist besonders lehrreich für die Unmittelbarkeit des Glaubens, daß die Erde die Früchte und die Kinder den Menschen spendet: βοηθήσειν . . τῆ τῆ τῆ ἰερᾶ — dem, der das nicht tut, soll μήτε γῆν καρποὺς φέρειν μήτε γυναῖκας τίκτειν . . In einigen Eidformeln bleibt bis in späte Zeit in der ganzen griechischen Welt die Anrufung des Zeus, der Ge, des Helios fest³: daß das nicht immer tote Formel war, zeigt der Eid der Bürger von Chersonesos (Krim): wenn sie den Schwur nicht halten, soll ihnen die Erde keine Frucht bringen und die Weiber sollen keine Kinder gebären. 4 In den heiligen Rechts-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Übersicht der Stellen danke ich Herrn R. Ebner.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wünsch Defix. tabell. att. Index p. 47. Vgl. die Indices bei Audollent Defixionum tabellae p. 461 ff. Γη heißt einmal μήτης παντὸς ἐμψύχον nr. 241, 7 Aud.

S Vgl. z. B. den Eid, der dem Augustus geschworen wird, Cumont Revue des études grecques XIV (1901), 26 ff., anderes bei Dittenberger, Sylloge Nr. 461, Nr. 837. Reiche weitere Belege für diese Dreiheit in griechischen Eiden bei Usener Dreiheit, Rhein. Mus. LVIII 1903, 18 ff.

<sup>\*</sup> Das muß der Sinn der nur zuletzt verlorenen Worte sein, Dittenberger 461, Zeile 55f.; vgl. Latyscheff Sitzungsber. der Berl. Akad. 1892, XXVII 479 ff.

formeln zeigt sich und bewahrt sich durch die Jahrhunderte<sup>1</sup> echte Volksreligion.

Daß nun freilich der Volksglaube von diesen Dingen, die den offiziellen großen Kulten unbekannt waren, insbesondere in mystischen Kreisen weiterlebte und potenziert weiterwirkte, ist uns im Vorbeigehen schon mehrere Male aufgefallen. Natürlicherweise aber wirken von ältester Zeit her die Weihen von Eleusis mit ein und eben in Eleusis war die Hauptsache, daß im Dienste der Erdmutter - niemand hat damals den Namen der Demeter anders verstanden - ein gutes Los gewonnen werde zum zweiten Leben. Demeter waltete der Toten; soll doch sogar gemeine attische Rede die Toten Δημητρείους<sup>2</sup> genannt haben. In dem Dienste von Eleusis war der unmittelbar gegebene Gedanke der beherrschende, daß nur die Mutter alles Lebens drunten ein neues Leben geben kann. Ich habe früher angedeutet, daß wir gerade an diesem Punkte dem Verständnis des Problems nahe sind, wie Mysterienkulte entstehen. Aus dem Glauben an die Muttergottheit geht das Bedürfnis des einzelnen hervor, sich das μυστήριον der Kindschaft zu sichern, d. h. durch sakramentalen Akt Kind dieser Mutter zu werden für ein zweites Leben.3 Am deutlichsten spricht das dann der spätere unteritalische Mysterienspruch aus: δεσποίνας ὑπὸ κόλπον ἔδυν χθονίας βασιλείας: ich bin eingegangen in den Schoß der unterirdischen Königin. Auf den im irdischen Kult vollzogenen sakramentalen Akt wird verwiesen, der die Wiedergeburt aus der göttlichen Mutter nach dem Tode garantiert. Was ist das anderes, als der konsequent zum Ritus, zum μυστήριον für das religiöse Bedürfnis des einzelnen ausgestaltete alte Volksglaube? Steht nicht unter denselben Sprüchen auf den Täfelchen der gleichen Gräber von der πρωτογόνος Γη μήτηρ<sup>4</sup>? Und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die Eidesformel schon bei Homer, oben S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plutarch de fac. in orb. lun. 28 καl τοὺς νεκφοὺς ᾿Αθηναίοι. Δημητφείους ἀνόμαζον τὸ παλαιόν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mithrasliturgie 145 f. <sup>4</sup> Diels Festschrift für Gomperz 5.

findet sich nicht unter denselben Sprüchen der unteritalischen Mysten der: Γης παῖς εἰμι καὶ Οὐρανοῦ ἀστερόεντος, ein Satz attischer, ganz und gar nicht geheimer Volksreligion, und ist nicht in derselben Mystik die Lehre von dem χύχλος γενέσεων zu Hause? Was ist der Kreislauf der Geburten, was ist die Seelenwanderungslehre, wie sie von den Pythagoreern insbesondere ausgebildet wurde, anders als der Volksglaube, den wir kennen, der auch in Griechenland, gewiß nicht nur in Attika, in einzelnen unverbundenen Bestandteilen der Volksreligion immanent existierte, konsequent weitergedacht in der, ich möchte sagen, fanatischen Logik einer asketischen Mystik, wie sie bei Kirchen- und Sektenbildungen so oft wirksam gewesen ist? Aus der Volksreligion nimmt diese Mystik ihr Material. Sie bekennt dann noch z. B. in Kreta im zweiten Jahrhundert nach Christus "ich bin das Kind Himmels und der Erde"1, "orphische" Poesie führt die Allmutter Erde in bestimmten Liturgien weiter. Und hier bleibt die Seelenwanderungslehre zu Hause, nachdem sie im Volksglauben mehr oder weniger abgestorben war, nur hier und da in einer Sitte festgeblieben, die niemand mehr verstand.

Wir erkennen aber nun auch nach unseren Betrachtungen eine sehr wesentliche Beziehung zwischen Mysteriendienst und Volksbrauch, wo sie miteinander gar nichts zu tun zu haben schienen: es ist schon lange immer wieder aufgefallen, warum in dem Ritual der Hochzeit und der Mysterieneinweihung die Übereinstimmung sich auf alle wesentlichen Punkte bezieht, ja, warum sogar die Gebräuche bei Geburt und Tod des Menschen unter sich und mit den Mysteriengebräuchen so

¹ Bull. Corr. Hell. XVII 122 ff. Auf einem ganz analogen Täfelchen aus Rom heißt es seltsamerweise nur Διὸς τέκος. Aber freilich scheinen mir die darauf folgenden Zeichen nicht richtig gelesen, Comparetti Tablette d'or portante une invocation orphique trouvée aux environs de Rome, Atene e Roma 1903, p. 162, vgl. Harrison Prolegomena to the Study of Greek Religion 673.

überaus analog sind.1 Damit ist das nicht erklärt, daß man alles auf den "Lustralgedanken" zurückführt. Die Lustratio ist doch ursprünglich immer nur Begleiterscheinung eines Opfers, eines Sakramentes, das ein religiöses Ziel hat, die Gewinnung, Versöhnung, Hilfe irgendeiner Gottheit, der man rein nahen muß. Freilich ist Lustratio in ganz besonderem Sinne nötig gewesen, in immer wieder wesentlich gleichen Formen, wenn man der Erdmutter nahen will; um es kurz zu sagen: die Gleichheit der Riten in all diesen Fällen ist erst damit erklärt, daß es sich in allen um Erddienst handelt. Das Kind, aus der Erde geboren, muß in den Schutz der göttlichen Mutter gestellt werden, die es schirmt vor tausend bösen Dämonen, die es nach seiner Loslösung aus dem Mutterschoß umlauern. Das Menschenpaar, das Hochzeit begeht, weiht sich der Erde und opfert ihr, daß sie ihrer Einigung Frucht gebe aus ihrem Allmutterschoß: der Zeugungsakt mag ursprünglich geradezu als ein sympathetischer Zauber erschienen sein, der die Mutter Erde zwingt, aus ihrem Lebensschatze den Menschen zu spenden.2 Der Tote geht ein zur Mutter Erde: sie allein kann ihm ein weiteres Leben verleihen, wie es auch sei nach mancherlei Verschiedenheit des Glaubens: jedenfalls aber geht er ein in ihren Schoß, in ihr Reich.

In diesem mir ganz besonders wichtigen Falle geben, scheint mir, die Tatsachen des Ritus und Volksbrauches die unausweichlichste Bestätigung des echten Inhalts alten Volksglaubens. Sind wir auch in der letzten Betrachtung ein wenig über das, was vom attischen Volke bekannt ist, hinausgeführt, so ist es doch wesentlich attische Volksreligion gewesen, deren erreichbaren Elementen ich in dem Bereich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Hauptpunkte stellt Diels zusammen, Sibyll. Blätter 48, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich will nur an die sakramentalen Begattungen auf dem Saatfeld erinnern (von Demeter und Iasion bis zu den abgeblaßten Volksbräuchen später Zeit), die die Mutter Erde zu Empfangen und Gebären bringen sollen. S. Abschnitt VI.

dieses tiefgreifenden Lebens- und Glaubensgebietes nachgehen wollte. Die Hauptzüge von dem Bilde der Mutter Erde in der Volksreligion Athens werden gewonnen sein. Es ist aus Attika nicht bezeugt, daß man das neugeborene Kind auf die Erde gelegt, daß man kleine, vor einem gewissen Alter gestorbene Kinder nur in der Erde begraben, daß man Sterbende auf den Boden der Erde gelegt habe: sind nun diese Bräuche vorhanden gewesen oder nicht, wir haben noch viel reichlichere Zeugen, als es jene römischen geringen Notizen waren, daß auch hier voreinst das Volk die großen Geheimnisse der Zeugung und des Todes in denselben Formen des Denkens erfaßt hatte. Analog haben sich Volksbrauch und Volkssitte in Attika gestaltet und doch selbständig, je mehr verschiedenartige Einwirkungen innerhalb der geschichtlichen Entwickelung zur Geltung kamen. Das liegt uns hier fern zu untersuchen, welche Bedeutung die Elemente des Volksglaubens zumal dann gewinnen (vom eigentlich Religiösen ganz abgesehen), wenn die Kunst, die Poesie sich ihrer bemächtigt, wenn der Genius weiterdichtet, wo des Volkes ahnendes Sinnen sich verlor. Aber muß uns nicht in den Sinn kommen, was Platon dem Volksglauben verdankt haben mag, gerade dem, den wir betrachtet haben? Die Lehren von der Präexistenz der Seele, von der Seelenwanderung können gewiß auch nicht von vornherein nur von den westgriechischen pythagoreischen Lehren beeinflußt sein: aber hier will ich nur an das eine grandiose Bild erinnern, da Platon am Schluß der Republik den dröhnenden Erdschlund beschreibt, durch den die Seelen auf- und niedersteigen, vom Leben kommend hinunter und wieder von drunten mit neuem Lebenslose, das sie gelost, hinauf: ein Kreislauf der Seelen in immer neuen Geburten aus der Tiefe der Erde. Wer vermöchte zu sagen, wie viel von attischer Volksreligion durch Platon wirksam geworden ist für die Religion einer Welt?

Wieviel von dem Glauben an die Menschenmutter Erde, dessen unverkennbare Spuren wir in Attika finden konnten, an anderen Orten Griechenlands, im ganzen Hellenenvolk lebendig war, läßt sich kaum mit irgendwelcher Bestimmtheit sagen, die über eine gewisse innere Wahrscheinlichkeit hinausginge. Nachdem wir uns in Attika orientiert haben, werden wir manchem einzelnen anderweit erhaltenen Zeugnis mit besserem Verständnis entgegentreten; wir dürfen aber nie vergessen, daß im besten Falle immer nur ein Teil des Glaubens von der Mutter Erde direkt bezeugt ist. Es gibt viele Zeugnisse eines Kultes der "Erde" und viele Zeugnisse des Kultes einer "Mutter", aber sie sind nicht ohne weiteres Zeugnisse für die "Mutter Erde", so wahrscheinlich auch die Annahme ihres Kultes in vielen Fällen sein mag.

Es ist bekannt, wie vielfach in Griechenland von der Iŋ berichtet wird, die manches Heiligtum in ältester Zeit besessen habe und die von anderen Göttern, die nach ihr herrschten und die nun herrschten, vertrieben oder zurückgedrängt sei. Manchmal mag Entstehung und herrschende Macht des heiligen Brauches, der nur in geheimnisvoller Verborgenheit lebendig war, eben darum ferner Vergangenheit zugeschrieben sein. Wir fühlen es heraus, wie vielfach die Verehrung der Erde, von der man gar nicht oder mit heiliger Scheu spricht, sich, hier mehr dort weniger, in ein geheimnisvolles Dunkel zurückgezogen hat. Man möchte von einer religiösen Scham reden, die sicherlich im Laufe der Zeiten stärker geworden ist. Der offene Volksbrauch und Volksglaube ist bereits vielfach zum ‰00ητον geworden, das man verschweigt und verhüllt.

Die Überlieferungen von alten Erdorakeln in Olympia und Delphi waren noch später sehr lebendig; ein Erdspalt war dort und hier vorhanden. An einer entlegeneren Stätte, bei Aigai in Achaia, hat sich ein altes Erdorakel bis in späte Zeit erhalten, wo eine Priesterin der Ge, um Orakel zu erhalten, in einen Erdspalt stieg, nachdem sie Ochsenblut getrunken hatte.1 Für Dodona sichern spätere Zeugnisse alten Erdkult<sup>2</sup> und es ist eine sehr natürliche Annahme, daß die Seller, die ihre Füße nicht waschen und auf dem Erdboden lagern - daß es sich dabei um Asketisches und Rituelles handelt, ist ohnedies die allein mögliche Erklärung3 - ebendamit der Erde dienen, die auch hier, wie in Olympia, Delphi, Aigai die Orakel selbst gegeben haben wird. Bei jeglicher Inkubation war es ursprünglich die Erde, die den Traum gab. Sie ist die Mutter der Träume, die ihre Kinder sind.4 Das ist mehr als bildliche Rede des Dichters und die Vorstellung von der traumgebenden Erde ist gewiß nicht bloß daraus entstanden, daß die Menschen beim Schlafen mehr oder weniger unmittelbar an der Erde liegen. Die Träume verhalten sich zu den realen Dingen wie die Schatten im Hades zu den lebendigen Menschen. Sie haben nur einen geringeren Grad von Realität als die Erscheinungen des Lebens, aber sie haben ihre Realität. Darum ist denn auch das gesamte Schattenbild des Traumes das Nachbild oder aber sozusagen Vorbild einer Realität, die ganz unausweichlich eingetreten ist oder eintreten wird: es kommt nur darauf an, daß man richtig deute und erkenne. So wird es verständlich, daß man bittet, der Traum möge "vorübergehen", sich zu einem anderen, dem Feinde, wenden. Drunten weilen die Träume bei den Seelen; sie werden heraufgesandt von der Erde oder den Toten. Erst weiterhin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pausan. VII 25, 13; Plinius n. h. XXVIII 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pausan. X 12, 10 Γή καρπούς ανίει, διὸ κλήζετε Ματέρα Γαταν.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kretschmer Einleitung in die Gesch. der gr. Sprache 87 f. Kern bei Pauly-Wissowa V 1260.
<sup>4</sup> Euripides Hek. 70 Iph. Taur. 1234 f.

können dann auch die Götter anderweit über die Träume verfügen, die Götter, die jederzeit selbst im Traume erscheinen können.<sup>1</sup> Hier liegt mir nur daran, begreiflich zu machen, daß die Erde, die aus ihrem Thesaurus der Seelen alles Leben heraufsendet, auch als die Mutter der Träume im letzten Grunde eben die Mutter Erde ist, die ich verständlich machen will.

Es wird schwerlich ein Zufall sein, wenn die zufälligen Notizen, die wir von Erdverehrung in Griechenland besitzen, auf entlegenere Orte sich beziehen. So hören wir z. B., daß unweit des Flusses Krethis in Achaia ein Tempel der Γαΐα εὐρύστερνος mit einem alten Schnitzbild<sup>2</sup> stand, daß auf dem Markt von Tegea sich ein Altar der Erde<sup>3</sup> befand. Freilich auch auf dem Markte zu Sparta gab es einen solchen Altar.4 Er war den Besuchern immerhin eine Merkwürdigkeit, die auffiel. Aber ganz wird ein Rudiment alten Erdkults kaum irgendwo gefehlt haben; von den Spuren der so ganz in den Hintergrund gedrängten Verehrung der Ge zu Athen wüßten wir auch schwerlich etwas ohne die Fülle attischer Literatur und attischer Inschriften. Ursprünglich war natürlich am einzelnen Orte, dem einzelnen Acker, der einzelnen Flur und Landschaft die Ge eben dieser Acker, diese Flur und Landschaft, wie des einzelnen Muttererde eben die war, auf der sein Haus stand oder noch eigentlicher der Ort, da er geboren.5 Allmählich erst abstrahierte man und es war als Erde das ganze Heimatland gemeint und erst durch philosophische Spekulation und die genealogischen abstrakten Glieder der kosmogonischen Reihen konnte die Gestaltung einer noch darüber hinaus erweiterten Vorstellung von der Erde überhaupt beschleunigt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Deubner de incubatione 6 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pausan. VII 25, 13. <sup>3</sup> VIII 48, 8. <sup>4</sup> III 11, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Daher denn bei einigen Naturvölkern der einzelne auf die Stelle, wo er geboren ist, ja nach anderen Angaben, wo er gezeugt ist, ein Recht hat.

So oder so viele einzelne Belege für vorhandenen Kult der Erde helfen uns ja nun weiter nichts.1 Wir würden gern weiter zurück in immer ältere Zeiten vordringen. Wer die Ausgrabungen in Kreta miterlebt, braucht die Hoffnung nicht aufzugeben, daß für die "achäische" Religion noch Denkmäler gehoben und wohl gar literarische Zeugnisse entziffert werden können, die einen Kult der Mutter Erde auch dort nachweisen. Jetzt ist schon so viel klar, daß in jener Periode auf Kreta eine der späteren "großen Mutter", der Rhea-Kybele ganz analoge Göttin eine sehr bedeutende Rolle spielte.2 Es ist bereits einigermaßen sicher, daß auch im Palaste von Knosos der Kult des obersten Götterpaares, "des Himmelsgottes und der großen Mutter alles Werdens" - so Karos Worte nach Evans3 eine Hauptstelle innehatte. Unter den tönernen "Idolen", die auf dem Altar von Knosos gefunden sind4, befinden sich zwei, die sicher übermenschliche Wesen darstellen: die eine "hat die Hände an die Brüste gelegt mit dem an primitiven Idolen bis in die Donauländer hinauf üblichen Gestus der Fruchtbarkeit"5, die andere "trägt prächtigen Schmuck an Hals, Brust und Armen, die erhobene rechte Hand ist weit geöffnet, die linke geschlossen". Hat nun Wolters, wie ich meine, recht, wenn er in der offenen und geschlossenen Hand den Gestus des "Bindens und Lösens" erkennt, so ist es doch die Walterin aller Geburt, die Nachkommenschaft gibt oder nicht: die große

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man findet leicht vielerlei z. B. in dem Artikel Ge bei Roscher (von E. Kuhnert), bei Preller-Robert Griech. Mythologie 634 ff., einiges bei Gruppe Griech. Mythologie 384 ff. Viel ist, auch für das Griechische, zusammen getragen schon von Carl Bernhard Stark De Tellure dea deque eius imagine a Manuele Phile descripta, Habilitationsschrift, Jena, 1848, namentlich S. 12 ff., auch bei Piper Mythologie der christlichen Kunst II 52 ff. Diese Zitatennester enthalten zum Teil nur einige der Dichterstellen u. ä., deren S. 37 ff. Erwähnung geschieht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Karo im Archiv f. Religionswissenschaft VII 149 ff.

<sup>3</sup> A. a. O. 151. Evans BSA VII 29, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Karo S. 129. <sup>5</sup> Wörtlich so Karo a. a. O. 129.

Mutter alles Werdens. Ob wir sie freilich Mutter Erde werden nennen dürfen, steht dahin.

Wie oben auf eine Reihe von Spuren alten Erdkultes hingewiesen wurde, ohne daß sich hätte sicherstellen lassen, ob es sich auch um eine Vorstellung von der mütterlichen Erde handle, so ließen sich mancherlei Zeugnisse zusammentragen über den Kult mütterlicher Gottheiten. "Mutter" und "Mütter" sind von alters, hier und da bis in späte Zeit, Bezeichnungen von Gottheiten, die als der Menschen und alles Lebens und Werdens Spenderinnen verehrt wurden. Es ist für die Nachrichten aus alter Zeit, die eben nur den Kultnamen überliefern, kaum jemals ohne weiteres anzunehmen erlaubt, daß die "Mutter" auch die Erde war. Und bald hat sich der Kultname der Mutter als Beiname an irgendeine andere Göttin angeschlossen.¹ Ist doch sogar auf diese Weise in Athen eine 'Αθηνᾶ μήτης zustande gekommen. Auch dieser Athene ist das Opfer der trächtigen Sau gebracht worden.

Wie weit die Muttergottheiten und die Erdgöttinnen verbunden waren, wie weit sie sich auseinanderlösten, wie sie vielfach und immer mehr sich mit ihrem Kultnamen oder Glaubensinhalt an andere vordringende Göttinnen verloren<sup>2</sup>, ist zum größten Teile nur nach Vermutung und aus allgemeinen Voraussetzungen heraus zu entwickeln. Hier aber gilt es, Reihen von Hypothesen, die so oft schon den echten Gewinn religionsgeschichtlicher Erkenntnis zerstört haben, möglichst ganz zu vermeiden.

Man könnte dagegen wohl hoffen, für weiter verbreiteten griechischen Volksglauben Ertrag zu gewinnen aus den Überlieferungen von der Entstehung der Menschen. Aber wiederum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man findet vieles erörtert und belegt im Artikel *Meter* bei Roscher (von Drexler).

 $<sup>^2</sup>$  Aus Bruchmanns Listen in den *Epitheta deorum* läßt sich ja übersehen, welche Göttinnen und in welchem Umfange sie die Bezeichnung  $\mu \dot{\eta} \tau \eta \varrho$  u. ä. erhalten. Für wirkliche Volksreligion kann man daraus nicht ohne weiteres Schlüsse ziehen.

bleibt all das, was von der Schöpfung des Menschen aus Steinen durch eine Zauberhandlung oder aus geformtem Ton erzählt wird, besser beiseite: daß der Mensch aus irgendwelchem Erdstoff geformt und ihm dann irgendwie Leben beigebracht sei, liegt auch einem Denken sehr nahe, das mit einer Vorstellung von der mütterlichen Erde, die das Menschenkind gebiert, gar nichts zu tun hat. Es ist schon etwas anderes, wenn die ersten Menschen aus der Erde herauswachsen, wie die Kureten in Phrygien.1 Wir werden unmittelbar an die Zusammenstellungen des ersten Kapitels (S. 18ff.) erinnert, wenn wir von der Entstehung des Menschen aus Flüssen hören, aus Felsen oder Höhlen. Flüsse heißen geradezu κουροτρόφοι, ihnen werden bei der Hochzeit Opfer gebracht, und in ihnen wird das Brautbad vollzogen. Der Flußgott ist aber gar oft so selbständig als der Kinderspender vorgestellt — wenn wir an Namen wie Κηφισόδοτος, Έρμόδωρος, Στουμόδωρος denken —, daß wir schwerlich mit Recht den Fluß ursprünglich nur als den Vermittler zwischen der Mutter Erde und den menschlichen Eltern annehmen würden. Aber statt vieler Überlieferungen, die ich zu benutzen ablehne, ohne sie zu nennen, mag eine erwähnt sein: aus den verschieden gewendeten Reflexen des alten Spruches "Du kommst nicht aus Eich oder Fels" geht ein oder das andere Mal hervor, daß ursprünglich hier oder da an ein Kommen des Menschen aus Baum oder Fels geglaubt ward in dem Sinne, wie ich ihn glaubte bei den verschiedenen Traditionen der Naturvölker und unseren deutschen Volksanschauungen annehmen zu dürfen: ούν ἀπὸ δουὸς ἐσσὶ παλαιφάτου οὐδ' ἀπὸ πέτρης (Od. XIX 163). Wenn ἐκ μελιᾶν die Menschen werden, so ist das ebenso bei vielen Völkern gedacht: in Skandinavien werden sie aus Askr und Embla, aus Esche und Ulme. Gewiß, es wird manch Baumgebild einst unmittelbar den Gedanken erregt haben, daß es sich als menschliche Gestalt von der Stelle be-

<sup>1</sup> Weiteres bei Preller-Robert 78 ff.

wegt habe, ein durch Zauber gewordener erster Mensch. Aber es sind auch wieder die Bezeichnungen für "Stamm", "Zweig", "Sproß" für den Menschen und sein sich "fortpflanzendes" Geschlecht bei manchem Volke so festgewurzelt, daß man darin eigentliche ursprüngliche Vorstellungen, nicht bloß "Bilder" zu erkennen geneigt sein wird.<sup>1</sup>

Aber das hilft uns alles nicht dazu, in das Dunkel der Vorzeiten auch nur einen Schritt weit mit Sicherheit vorzudringen. Vielleicht, daß ein Zeugnis uns von der Sprache selbst, der ältesten aller Urkunden, für das Griechische gespendet wird. Brugmann hat vor kurzem αἶα (ein ganz anderes Wort als γαῖα) als avia erklärt und als Urmutter Erde aufgefaßt.2 Es kann natürlich weder auf scharfe Bezeichnung des Verwandtschaftsgrades der Großmutter noch auf eine reflektierte Angabe der Ahnmutter hinauskommen, sondern auf die Bezeichnung des Mütterchens, der Mutter Erde. Und etwas anderes wird das Wort voreinst nicht bezeichnet haben. μαΐα ist auch nichts anderes als das Mütterchen, und sie ist zugleich die Erde, lò γαΐα μαΐα Aischylos Choeph. 45 (schol. & γη μήτης, Suppl. 890 μᾶ Γᾶ, mehrfach wiederholt, schol. ὁ μῆτερ Γῆ). Jedenfalls wird die Vermutung Brugmanns sachlich dem Leser dieser Abhandlung nicht den mindesten Zweifel wecken.

Treten wir aber endlich aus dem Schatten der Urzeit wieder in das Licht der Literatur, soweit sie direkt Zeugnisse gibt von der Mutter Erde, ohne daß wir sie erst durch Kombination gewinnen müßten. Auch außerhalb Attikas haben wir der Angaben genug. Einesteils gibt die Literatur seit Hesiod alte Sätze von der Erdmutter weiter, andererseits drängt der lebendige Volksglaube immer wieder herzu und in die Höhe. Oft ist beides nicht zu scheiden. Wenn Pindar singt (Nem. VI 1 ff.)

Εν ἀνδρῶν, εν θεῶν γένος, ἐκ μιᾶς δὲ πνέομεν ματρὸς ἀμφότεροι

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Th. Nöldeke wies mich darauf hin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Indogermanische Forschungen XV 1903, 93 ff.

( $\Gamma alas$  sagen schon die alten Erklärer mit Recht), so ist es die alte Lehre Hesiods (oben S. 36 f.) und zugleich vielleicht ganz besonderer Glaube des Dichters, der sein Haus bei einem Heiligtum der  $M\dot{\eta}\tau\eta\varrho$  hatte. Die Gedanken des dreißigsten unter den homerischen Hymnen sind gewiß auch in hieratischer Poesie älter als diese Formulierung:

Ιαΐαν παμμήτειραν ἀείσομαι, ἠυθέμεθλον, πρεσβίστην, ἢ φέρβει ἐπὶ χθονὶ πάνθ' ὁπόσ ἐστίν, ἢμὲν ὅσα χθόνα δῖαν ἐπέρχεται, ἠδ' ὅσα πόντον, ἠδ' ὅσα πωτῶνται, τάδε φέρβεται ἐκ σέθεν ὅλβου. ἐκ σέο δ' εὕπαιδές τε καὶ εὕκαρποι τελέθουσι, πότνια, σεῦ δ' ἔχεται δοῦναι βίον ἠδ' ἀφελέσθαι θνητοῖς ἀνθρώποισιν κτλ.

Diesen alten Glauben bekämpft auch Xenophanes nicht:

ἐκ γαίης γὰο πάντα καὶ εἰς γῆν πάντα τελευτῷ.1

Eine solche Lehre versteht sich von selbst für Pythagoras, der mit der westgriechischen Mystik und dem Demeterkult die engsten Beziehungen hatte (s. oben S. 49, 55 f.); wieweit das tradierte Symbolum (Iambl. v. P. 154) κατακάειν δὲ οὐκ εἴα τὰ σώματα τῶν τελευτησάντων mit dem Glauben an eine "Wiedergeburt" der Toten aus der Erde zusammenhing, läßt sich schwer mit Sicherheit sagen.<sup>2</sup> Daß es religiöse Gründe waren, die hier zum erstenmal nachweisbar in Europa<sup>3</sup> die Verbrennung verboten,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diels Fragmente der Vorsokratiker nr. 27 S. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Bemerkungen, die Böhm *De symbolis Pythagoreis*, Berliner Dissertation 1905, hierzu macht, helfen nicht weiter. Auch daß Pythagoras die überall bei Indogermanen älteste Sitte wieder eingeführt habe, ist so ausgedrückt nicht ganz richtig. Und warum tat er es denn?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Den Versuch, aus der Verbreitung und dem Wechsel der Sitte des Verbrennens und Begrabens für meine Untersuchung Schlüsse zu gewinnen, habe ich völlig aufgegeben, als ich angesichts der ungeheueren Materialien meines Kollegen von Duhn die Unmöglichkeit solcher Schlüsse einsehen mußte. Höchstens läßt sich das Wiederaufkommen der Bestattung in der römischen Kaiserzeit auf den Einfluß der antik-mystischen Religionen (die ja zum Teil, wie Iamblichos zeigt, das altpythagoreische Symbolon bewahrt hatten) und des Christentums mit Bestimmtheit zurückführen.

darf man wohl sagen. Von Platon habe ich gesprochen (S. 53, 58). Die Häufung der Aussprüche würde nur lehren, was wir bereits wissen. Nur noch zwei Zeugnisse sollen Platz finden. Lactantius in den Instit. div. VII 7, 9 gibt die Worte: erravit ergo Democritus, qui vermiculorum modo putavit effusos esse (homines) de terra nullo auctore nullaque ratione.1 Und einen Bericht über Epikurs Lehre von der Anthropogonie, die ihr ganz besonderes Interesse hat, kann ich mir nicht versagen ebenfalls wörtlich einzufügen: Censorinus de die natali IV 9 gibt an2: is [Epicurus] enim credidit limo calfacto uteros nescio quos radicibus terrae cohaerentes primum increvisse et infantibus ex se editis ingenitum lactis umorem natura ministrante praebuisse, quos ita educatos et adultos genus humanum Man lese dazu eine Stelle des Lucretius und propagasse. beachte die Fassung des Gedankens V 790 ff.

> nam neque de caelo cecidisse animalia possunt nec terrestria de salsis exisse lacunis: linquitur, ut merito maternum nomen adepta terra sit, a terra quoniam sunt cuncta creata etc. etc.

Die Partie des Lucretius II 991 ff. erinnert uns erst recht an mannigfache allgemein griechische Formulierungen, die freilich, wie sich noch besonders zeigen wird, dem Römer ganz und gar nicht fremd waren:

> denique caelesti sumus omnes semine oriundi: omnibus ille idem pater est, unde alma liquentis umoris guttas mater cum terra recepit feta parit nitidas fruges arbustaque laeta et genus humanum.

Das klingt wörtlich mit Aischylosversen zusammen (s. o. S. 40).

Philosophische Reflexion und Religion des Volkes mischte sich fortwährend. Sie mischte sich in der Mystik der pytha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diels Fragmente der Vorsokratiker S. 397, Demokr. fr. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usener Epicurea fr. 333 p. 225 f.

goreischen, der dionysischen, der "orphischen" Kulte, die auch den Glauben an die Mutter Erde durch die Jahrhunderte bewahrten. Sie trugen ihn weiter in die Spekulation und Mystik der gnostischen Gemeinden. Und so mag denn ein letzter Ausläufer dieser geschichtlichen Linie erwähnt sein: die Naassenerpredigt, die uns bei Hippolytos überliefert ist1, setzt ein mit dem Satz: Γη δέ, φασίν οί Ελληνες, άνθρωπον άνέδωπε πρώτη, καλον ένεγκαμένη γέρας, μη φυτών άναισθήτων μηδε θηρίων αλόγων άλλα ήμερου ζώου και θεοφιλούς εθέλουσα μήτης γενέσθαι. Daran erst setzen die abstrusen Erörterungen weiterhin an. Mir ist von besonderem Wert die unmittelbare Beziehung auf die früher erörterte Partie der attischen Leichenrede des platonischen Menexenos p. 237d: δεύτερος δὲ ἔπαινος δικαίως αν αυτής είη, ότι έν έκείνω τω χρόνω, έν ὧ ή πάσα γη ἀνεδίδου καὶ ἔφυε ζωα παντοδαπά, θηρία τε καὶ βοτά, ἐν τούτω ή ήμετέρα θηρίων μεν άγρίων άγονος και καθαρά έφάνη, έξελέξατο δὲ τῶν ζώων καὶ ἐγέννησεν ἄνθρωπον, δς συνέσει τε ύπερέχει των άλλων και δίκην και θεούς μόνον νομίζει. Platon zeigt sich auch hier als der wirksamste Prophet der Lehren des Volksglaubens, die der Mystik gedient hatten oder dienen konnten. Bis zu welchem Grade bestimmte Worte der großen Schriftsteller Athens einen Glauben, der abgestorben war oder ohne sie abgestorben wäre, fortgepflanzt oder erhalten haben, wird kaum irgendwo genauer festzustellen sein.

Es gibt immerhin Zeugnisse, die ein wirkliches Leben des Glaubens an die Mutter Erde<sup>2</sup> in spätem Volksglauben bezeugen können. Ein Beispiel: eine apokryphe Apostellegende erzählt von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei Hippolytos p. 134, 90 ff. Reitzenstein Poimandres 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn freilich ein Epigrammatiker in der Anthologie XI 43 solchen Glauben zu einer gesuchten Pointe benutzt

δός μοι τούν γαίης πεπονημένον άδὺ κύπελλον, άς γενόμην καὶ ὑφ᾽ ᾳ κείσομ᾽ ἀποφθίμενος,

so wird das literarisch herausgesucht sein. Es stammt von einem Dichter, Diodoros Zonas, der eigentlich nur ältere Motive rhetorisch verdrehen konnte. P. Wolters machte mich auf das Epigramm aufmerksam.

St. Johannes, dem Apostel, wie er beim Herannahen des Todes mit sieben Jüngern, die Schaufeln tragen, seine Behausung verläßt. Er läßt eine Grube graben, steigt hinein und sagt: "Schüttet meine Mutter Erde über mich und hüllt mich ein."1 Wenn ein solcher Zug in eine solche christliche Apostelgeschichte eindrang, so war er im Volke kräftig lebendig. Ebendas wird bezeugt, wenn Gregor von Nazianz von der Allmutter Erde spricht, die die Toten aufnehme (Μαρτινιανός ἔδυ χθόνα μητέρα πάντων), oder die Erde Γαΐα φίλη anredet und bittet, daß sie die Abgeschiedenen in ihren Schoß nehme.2 Ein gewisses Quantum von wirklich lebendigem Gemeinglauben sehen wir zu den verschiedensten, zumal späten Zeiten am sichersten bezeugt in zahlreichen wirklichen Grabinschriften, die von der Mutter Erde sprechen, nicht bloß den attischen, die seit der Inschrift der Toten von Poteidaia mit Vorliebe den Gedanken variieren, daß die Seele zum Himmel, der Leib zur Erde ging (oben S. 42). Nur ein paar Beispiele von wirklichen Steininschriften, die man auf wirkliche Gräber gesetzt hatte, mögen hier herausgehoben sein:

Γής ὢν πρόσθε γόνος μητέρα γαῖαν ἔχω (Kaibel 606) — Γαῖα μὲν εἰς φάος ἦρε, Σιβύρτιε, γαῖα δὲ κεύθει σῶμα (Κ. 156) — Πάντα χθὼν φύει καὶ ἔμπαλιν ἀμφικαλύπτει (Κ. 438) — Ἐκ γαίης βλαστὼν γαῖα πάλιν γέγονα (Κ. 75).

Dieser Volksglaube bleibt im großen und ganzen immer der gleiche, er kann an Lebendigkeit und Geltung verlieren und wieder gewinnen, aber einer höheren Entwickelung ist er allein, ohne andere hinzutretende Glaubenselemente, kaum fähig.

Die Entwickelung der Gottheiten aber, die die großen sind oder werden, führt natürlich vielerorten zur Aufnahme von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lipsius Die apokryphen Apostellgeschichten und Apostellegenden I 357.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine Reihe Belege bei Piper Mythologie der christlichen Kunst II 59 f.

Zügen der Erdgottheiten und der Muttergottheiten. Der vorherrschende Zug ist aus dem Glauben der Mutter Erde nur in einer großen Göttin entwickelt: aber dem Athener war sie schon aus dem einfachen Grunde, weil sie Demeter und nicht Gemeter hieß, als eine göttliche Person emporgehoben und losgelöst von der Erde, die er bewohnte und bebaute. Und welcher Reichtum religiösen Glaubens anderer Art hat weiterhin diese Demeter ausgestattet: was ist aus der alten rohen Vorstellung geworden bis zu der schmerzensreichen Mutter, die wir in dem Bildwerk von Knidos sehen.

Eine Mutter ist Demeter immer gewesen und in der Zweiheit, die der Kult von Eleusis entwickelte, trat die Tochter neben sie. Hier hat das einzige Mal im alten Griechenland das, was sich religiös in dem Empfinden der Mutterliebe auslöste, Gestalt gesucht. Weder Hera noch Leto noch irgendeine andere sind in dem Sinne Mutter, und das Wesentliche ist, daß jeder einzelne Diener des Kultes das μυστήριον, die Kindschaft der Göttin, für sich selbst sucht; der Gläubige und seine Gottheit werden wie Mutter und Kind. Das ist der Anfang der späterhin weltumfassenden eleusinischen Kirche. Aber Erdgöttin blieb die Göttin von Eleusis immer ihren Kindern: denn sie sollte ihnen drunten, wenn sie in ihren Schoß eingingen, neues Leben geben. So ist es auch mit der "Herrin", der "Königin der Unterirdischen" in den Geheimkulten des Westens. Nur diese Kirche und diese Gemeinden sind es, die den alten Glauben von der Mutter Erde zur Mystik gesteigert, aus mancherlei Religion und Weisheit bereichert, weiterführen durchs Altertum bis an die Schwelle einer neuen Weltepoche.

Eine Gottheit ist nicht ein einheitliches Wesen wie ein Mensch: sie hat nicht ein Prinzip, eine Herkunft, einen irgendwie einheitlichen Charakter. Das wird so oft auch von denen völlig verkannt, die es theoretisch wohl zugeben würden. Im jahrhundertelangen Werden einer Gottheit haben die unzähligen

Traditionen der Orte, wo sie einmal heimisch war, und die mannigfaltigen Stimmungen der Zeiten und Seelen der Menschen, die einmal an sie geglaubt, mitgestaltet an dem Wesen, das nun erst die lebenden Menschen einer Zeit, in ganz wenigen Hauptzügen einheitlich, schauen und glauben. Darum ist es meist so unmöglich, den Namen einer Gottheit zu deuten, weil er im besten Falle einen längst vielleicht ganz nebensächlich gewordenen Zug ihres Wesens in einer vielleicht für die Hauptentwickelung ganz bedeutungslosen Etappe ihrer Entwickelung festhält: er wird sprachlich von dem Punkt an umgeformt nach Volksaussprache, Volksetymologie, Dialektveränderung, wo dieser Name eine wirkliche Person bezeichnete und bezeichnen sollte, d. h. nicht in seiner Bedeutung durchsichtig bleiben konnte. Schon darum konnte Ge, die Göttin, die so hieß und immer die göttliche Erde bezeichnete, nie neben die großen olympischen Götter treten und blieb immer im Hintergrunde, in dem sie in frommem Schauer geschaut wurde als eine größte Göttin einer Urzeit. Irgendeine der großen griechischen Göttinnen als "Erde" zu deuten ist gerade so sinnlos wie irgendeine der großen Gottheiten als "Sonne" oder Mond oder Wind zu deuten. Es handelt sich immer nur um Ingredienzien der unendlichen Mischung der Glaubensinhalte. Weder Hera noch Leto noch Danae ist die Erde; Aphrodite nimmt besonders leicht den Zug alter Erdgottheit in sich auf, der sie als die alles in Liebesumarmung empfangende und erzeugende erscheinen läßt. War Semele in ihrer Heimat die Erdmutter, so ist sie im griechischen Mythos kaum eine Gottheit, nur die Braut des Himmelgottes geblieben, und als "Gottesmutter" im Dionysoskult hat sie es wieder zu höheren himmlischen Ehren gebracht. Daß ein Versuch über die Mutter Erde, wie ich ihn vorlege, die großen Götter zurückdrängen wolle, wird mir niemand mit Recht vorwerfen: sie werden in ihrer außerordentlich komplexen Größe erst dann verständlich, wenn Grundelemente verstanden sind, die immer und immer wieder

in die großen geschichtlichen Schöpfungen des religiösen Denkens sich einfügen. Das Wesen des hellenischen Zeus, Apollon, Dionysos erläutern, hieße eigentlich die Geschichte der griechischen Religion, ja mehr als das: der griechischen Kultur schreiben. Was aber auch zu den großen Aufgaben, die ich nicht unternehme, am meisten fehlt, ist die Einsicht in das, was Volksreligion ist und allzeit sozusagen die rohe Materie abgibt für die Schöpfungen, Umbildungen und Neubildungen auch der höchsten religiösen Geister.

Aus der römischen Welt hatten wir zu Beginn der Untersuchung einige versprengte Zeugnisse kennen gelernt, die erst mit Hilfe fremder Analogien zu verstehen waren. Zuzeiten war es dort jedenfalls Sitte, das neugeborene Kind an die Erde zu legen1, das vor einem gewissen Alter gestorbene Kind nicht zu verbrennen, sondern zu begraben, den Sterbenden auf die Erde zu legen. Daß damit ein Glaube an die Mutter Erde sichergestellt ist, die das Leben gebiert und neu gebiert und wieder in ihren Schoß aufnimmt, kann für uns nicht mehr zweifelhaft sein. Ich mußte sogleich (oben S. 11) auf die bekannte Gottheit Tellus mater hinweisen, und es war ein Zeugnis zur Hand, das die Tellus als Walterin der Ehe zeigte. Wir konnten nicht weitere Kenntnis bei den Römern erlangen. Nachdem wir bis hierher unseren Weg gegangen sind, wird uns vielleicht hier und da weitere römische Überlieferung verständlich und lehrreich werden. Viel ist es, so scheint mir, nicht, was unsere Überlieferungen übriggelassen haben. Wohl ist die Tellus und Tellus mater im Glauben vorhanden, später häufiger die Terra mater. "Tellus ist", so hat vor kurzem ein Kenner römischer Religion gesagt<sup>2</sup>, "das einzige weibliche Prinzip der ältesten Religion, die empfangende, fruchttragende Erde, die anders als weiblich nicht gedacht werden konnte. Sonst haben die Frauen in der Götterwelt der männlichen Römer gar kein selbständiges Dasein."

Änderung in terram für unnötig)? Oder ist bloß die Berührung an den Füßen gemeint?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sollte mit der Sitte der offenbar volkstümlich sprichwörtliche Ausdruck zusammenhängen, der sich in dem Plautusvers Pseudolus 351 Quid ais quantum terra tetigit hominum periurissume? findet, auf den mich Wünsch aufmerksam macht (er hält mit Recht die

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> v. Domaszewski in der Festschrift für Otto Hirschfeld 248.

Weiterhin hat die griechische Demeter mannigfach hineingespielt. Dedikationen an Tellus und Terra mater sind verhältnismäßig selten.¹ Der alte Kult der Tellus ist immer mehr zurückgedrängt worden, wohl nicht nur durch das Eindringen griechischer Vorstellungen², sondern auch aus den Gründen, aus denen die griechische Ge zurückgedrängt war. Ein, soviel ich weiß, ganz alleinstehendes Denkmal, das die Gestalt der Erdmutter in einer Aedicula thronend (mit Schleier, Ahrenkranz, Szepter und Opferschale) darstellt, trägt die Inschrift Terrae matri s. A. Hortensius Cerdo deae piae et conservatrici meae d. d.³ Die Erdmutter, wie sie später in Rom nach griechischem Vorbild dargestellt wurde, ist eine ganz andere. Von ihr wird noch die Rede sein.

Verhältnismäßig geringe Bedeutung haben gelegentliche Äußerungen der römischen Dichter: immerhin führen Tellus und Terra am häufigsten die Epitheta mater und parens<sup>4</sup>. Kaum mehr Wichtigkeit als ein dichterisches Wort hat es, wenn Livius in einer Rede bei Gelegenheit der Verhandlung, ob nach Veii übergesiedelt werden soll, aussprechen läßt: haec terra, quam matrem appellamus (Livius IV 54,2). Eher ist wirklicher Volksglaube beteiligt an der Geschichte von der Gesandtschaft der Tarquinier und des Brutus nach Delphi (bei Livius I 56). Wer daheim zuerst die Mutter küßt, wird herrschen, sagt das Orakel. Brutus velut si prolapsus cecidisset, terram osculo tetigit, scilicet quod ea communis mater omnium mortalium esset. Und noch etwas anderes ist es, wenn im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So sagt wörtlich Wissowa Religion der Römer 162. Dort Anmerkung 3 eine Reihe Belege.

<sup>2</sup> So auch Wissowa 161.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bullett. della Commissione archeol. munic. I 1872 S. 24 ff. Tafel III. CILVI 3731. — Später erscheint auch einmal verbunden Terrae matri Aerecurae Matri deum magnae Idaeae CILIII 5524. Auf dem Bilde der Vibiakatakombe sitzt sie neben dem Dispater. Aerecura ist in späterer Volksdeutung unzweifelhaft, wie mir scheint, die Erzwalterin (Inschriften der Bergwerke!) und Geldwalterin.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Leicht zu überblicken in Carters Epitheta deorum quae apud poetas latinos leguntur, Roschers Myth. Lex. Suppl.

Roman des Petron offenbar ganz volkstümliche Anschauung drollig gewendet wird (26, 32 ff. Büch.4) terra mater est in medio quasi ovum corrotundata, et omnia bona in se habet tamquam favus. Volkstümlich ist auch die Bezeichnung Terrae filius, die auch bei Petron und in Ciceros Briefen¹ vorkommt: nur wäre eine Modifikation und Spezialisierung anzunehmen in umgekehrter Richtung etwa wie sie bei dem griechischen οὐκ ἀπὸ δρνὸς οὐδ' ἀπὸ πέτρης vorzuliegen scheint. Viel wichtiger für den lebendigen Glauben sind auch hier die wirklich gesetzten Grabinschriften. Dort kommt die Mutter Erde verhältnismäßig recht häufig vor.² Wenn es da heißt:

Ereptam viro et matri mater me Terra recepit (Bücheler Anthologie nr. 1544) —

Terra, precor, fecunda, levis super ossa residas (1153,5) —
Terraque quae mater nunc est (1313, 3) —
Terra parens, tibi Fortunatae commisimus ossa,
quae tangis matres (= matris) proxumitate tuos (1039,1f.) —
Mater (i. e. Terra) genuit, materque recepit (809) —
Terra mater rerum quod dedit ipsa teget (1476) —
quae genuit tellus, ossa teget tumulo (1129,2) —
hanc humus excepit, leviter precor illa prematque
infantem ex utero quae quoque sustinuit (1141, 21f.),

so hat das alles auf dem Grabstein ein ganz besonderes Gewicht: die diese Verse einhauen ließen, glaubten wirklich an eine mütterliche Erde in eigentlichem Sinn. Auch die Christen wandten diese Gedanken ruhig weiter an, höchstens wendeten sie den Satz ein wenig nach Genesis III 19. Aber man lese:

nam terram repetens, quae nostra probatur origo (1423, 3) — istic terrenos terrenis sedibus artus reddidit (Büch. 734, 3f.) —

Suscipe Terra tuo corpus de corpore sumptum (Büch. 1477) (ein oft, auch z. B. in einem Elogium auf Gregor den Großen gebrauchter Vers).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Stellen und weitere Literatur Mithrasliturgie 144, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. B. Lier Topica carminum sepulcralium latinorum, Philologus 1903, S. 586 ff.

Die alten Christen, auch die griechisch redenden, sagten so. Hat doch sogar Chrysostomos in einer Homilie (de hieromart. Babyla c. 2) von dem gemeinsamen Gesetz für alle Menschen gesprochen, daß der Abgeschiedene dem Grabe übergeben und im Schoß der Allmutter Erde geborgen wird: τοῖς κόλποις τῆς πάντων μητρὸς γῆς. Heute wird — so ging neulich durch die Zeitungen (z. B. Frankfurter Zeitung 10. I. 1905, polit. Teil, 5. Deutsches Reich) — eine Grabschrift:

Hier ruht im Mutterschoß der Erde Christiane Wilhelmine Andreas aus Coßmannsdorf geb. d. 18. April 1815, gest. d. 7. Januar 1904

vom Ortsgeistlichen, dem Kirchenvorstand, der Königl. Kircheninspektion in Dresden und endlich auch vom evangelischlutherischen Landeskonsistorium beanstandet und verboten. Die Inschrift selbst und das Verbot wird bei meinen Lesern mancherlei Gedanken wachrufen. Aber ich schreibe nicht, um ein sächsisches Konsistorium zu belehren, und kehre eilends in die freie Luft des Altertums zurück.

Daß der Mensch aus der Erde stammt, scheint gerade dem Römer ursprünglichste Anschauung zu sein. Daß homo und die damit identischen germanischen u. a. Wörter zu dem idg. Wort für Erde in gr. χθών lat. humus gehören, hat zuerst Osthoff gelehrt.<sup>2</sup> Es ist jetzt wohl allgemeine Ansicht. Die Deutung "der aus, von der Erde stammende" wird für die uralte Zeit, in der der Ausdruck geprägt ist, mehr einleuchten als die Erklärung "der Irdische, Erdensohn" im Gegensatz zu

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl., was ich oben S. 68f. von der Legende über St. Johannes und die Äußerungen des Gregor von Nazianz angeführt habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paul u. Braune Beiträge III 71, zuletzt Osthoff Etymolog. Parerga I 221, Indog. Forsch. XVII 167f. Homo und humus wurden schon im Altertum zusammengestellt (worauf mich Radermacher aufmerksam macht), Quintilian I 6, 34: etiamne 'hominem' appellari, quia sit humo natus, quasi vero non omnibus animalibus eadem origo, aut illi primi mortales ante nomen imposuerint terrae quam sibi . .?

den Himmlischen.¹ Es wäre verführerisch, noch ein weiteres Zeugnis der lateinischen Sprache für die Vorstellungen einer historisch nicht mehr faßbaren Zeit in Anspruch zu nehmen, das Wort māteries, seitdem Solmsen einleuchtend die Ableitung von māter verteidigt hat.² Aber die Tatsachen der Sprachgeschichte müssen warnen: der Ausgangspunkt der Bedeutung ist "Kernholz", "Stammholz", und wenn man das Wort in diesem Sinne mit Theophrasts μελάνδονον ἡ τῆς δονὸς μήτρα zusammenhält,³ so möchte ich diese ausreichende Erklärung nicht ins ungewisse überschreiten. Ob die spätere spezifische Bedeutung von materies dadurch geschaffen oder erleichtert wurde, daß man mater darin fühlte und an die Mutter alles Werdens dachte, wage ich nicht zu entscheiden.

Die Tellus mater lebt zweifellos bereits in uraltem Glauben. Das wird besonders auch daran deutlich, daß sie gerade in altem Brauch und Spruch mit den Unterirdischen, den di manes verbunden erscheint. Bei der Devotion gilt die Todesweihe Telluri ac dis manibus. Eine Grabinschrift kennt die Formel Dis manibus et Terrae matri trium Corneliorum. Ähnlich wie in der Devotion ist es in der Defixion. Denn nichts anderes als eine Defixionsformel ist es, was Sueton von dem Rufe des Volkes nach des Tiberius Tode erzählt (Tib. c. 75). Die einen hatten Tiberium in Tiberim geschrien, die anderen hatten Terram matrem deosque Manes angerufen, ne mortuo sedem ullam nisi inter impios darent. Dasselbe kehrt wieder in der Erzählung des Aurelius Victor (Caes. c. 33) vom Tode des Gallienus: das Volk habe Terram deosque inferos gebeten, sedes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So auch Solmsens Ansicht, die er mir freundlich mitteilt.

<sup>2</sup> Berl. Philol, Wochenschrift 1902, 1140f.

S. Solmsen a. a. O. Sehr merkwürdig, daß russisch bábka, eigentlich "alte Frau, Großmutter", in der Sprache der Zimmerleute zur Bezeichnung eines aufrecht stehenden, als Stütze dienenden Balkens verwendet wird. Solmsen führt auch unsere Bezeichnungen Erz-, Perl-, Schrauben-, Schriftmutter an.
4 Wissowa 161,6.

impias uti Gallieno darent. Die Vorstellung und das Ritual des mundus zeigt allein schon, wie die Erde und die Toten zusammengehören. Man weiß, was das mundus patet bedeutet. In den mundus warf man vor allem die Erstlinge aller Früchte. Im Dienste der Tellus geht auch sonst der Dienst der Manen und der Erntesegen spendenden Ackerflur in eins. Nur noch eine Tatsache, die uns bedeutsamen Aufschluß gibt: vor Beginn der Ernte erhielten Tellus und Ceres gemeinsam das regelmäßige Opfer der porca praecidanea; sie wurde ursprünglich nur von dem geopfert, der im Laufe des Jahres eine Pflicht der Beerdigung nicht oder nicht gehörig erfüllt hatte, qui mortuo iusta non fecisset, nachher erst wurde der Brauch allgemein.1 Man erinnere sich dessen, was früher (S. 50) von dem Buzygenfluch gesagt wurde, der bei der heiligen Pflugprozession dem galt, der einen Toten unbestattet liegen gelassen hatte. Die römische Überlieferung kennt auch noch den Brauch, daß angesichts der Leiche eine praesentanea porca der Ceres - und diese ist wohl hier wie mehrfach an Stelle der Tellus getreten2 - dargebracht wurde. Auch den Zusammenhang zwischen Zeugen und Pflügen in altem Denken bezeugt die lateinische Sprache in derselben Weise wie die griechische. Gerade bei Plautus finden sich Belege, Asinaria 874:

fundum alienum arat, incultum familiarem deserit, Truculentus 145:

si arationes

habituris, qui arari solent, ad pueros ire meliust.

Es kann keine Rede davon sein, daß Plautus einen solchen Ausdruck nur aus dem Griechischen hätte übersetzen können, wenn er den Römern unbekannt und ungebräuchlich gewesen wäre.<sup>3</sup> So kann denn auch so viel später Martial mit diesem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wissowa 160 mit den Belegen Anm. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So Wissowa 161; dort auch die Zeugnisse.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Lucretius IV 1265 vomer = männl, Glied (man beachte die vorausgehenden Verse).

Ausdruck Pointen bewirken, deren Verständnis die Geläufigkeit der Wendung voraussetzt, IX 21:

Artemidorus habet puerum, sed vendidit agrum;
Agrum pro puero Calliodorus habet.
Dic, uter ex istis melius rem gesserit, Aucte:
Artemidorus amat, Calliodorus arat.

Es wird auch bei den Italikern gar manche Gottheiten gegeben haben, die ganz oder zum Teil aus dem Glauben an eine Erdmutter ihr Wesen gebildet hatten. Voreinst haben ohne Zweifel, wie in Capua die Fülle der Funde gelehrt hat, weibliche Gottheiten, die man am kürzesten als κουροτρόφοι bezeichnen kann, mit Kindern an der Brust dargestellt, eine große Ausdehnung ihres Kultes gehabt, mag nun eine Mutter oder Mütter oder die Erdmutter gemeint gewesen sein. Von besonderer Bedeutung ist die Tatsache, daß so viele jener Figuren in Capua in einer Nekropole zutage kamen. In den letzten Zeiten römischer Religion, da sie sich mit fremdem mehr oder weniger entsprechendem Glauben berührte, tauchen die Mütter sozusagen aus der Tiefe der Volksreligion in mannigfaltigen Gestalten ans Licht, und wieder ist es deutlich, daß die Mutter eben ganz lokal die Erdmutter einer bestimmten örtlich begrenzten Gemarkung oder Landschaft ist. Aber längst schon hatte auch in römischer Religion gar manche der "großen" Gottheiten manches von dem Wesen der Erdmutter in sich aufgenommen. Die Venus genitrix hat viel davon; ich brauche nur an das Prooemium des Lucretius zu erinnern. Die Venus felix, die Fortuna<sup>2</sup>, so manche Stadtgöttin erben mit. Freilich mischt sich nun Griechisches hier überall mit ein. Die Dea Dia der Arvalbrüder ist ursprünglich gewiß eine Erdgottheit, die Bona dea wird ganz nach griechischem

<sup>1</sup> Vgl. IX 2, 7f.:

Empta tibi nox est fundis non tota paternis, Haud sua descrtus rura sodalis arat etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. besonders die Angaben bei Wissowa 209.

Geheimkult, wie sie in den Feiern der Demeter, des Dionysos u. a. üblich waren, verehrt.<sup>1</sup>

Mit einer Sicherheit, wie sie selten in solchen Dingen zu gewinnen ist, erkennen wir, wie aus griechischer Mystik heraus noch einmal wieder die Verehrung der Mutter Erde zu einer ganz außergewöhnlichen Bedeutung erhoben wird. Das Ritual des großen Säkularfestes des Augustus richtete sich nach sibyllinischen Orakeln. Wir kennen die Akten dieser heiligen Begehungen heute genau. In den Nächten vor den drei großen Festtagen hatte Augustus selbst in Gegenwart der Fünfzehnmänner an dem Altar der Unterirdischen (des Dis und der Proserpina) Opfer zu bringen, in der ersten Nacht den Moiren, in der zweiten den Eileithyien, in der dritten der Mutter Erde.

Fertilis frugum pecorisque Tellus spicea donet Cererem corona; nutriant fetus et aquae salubres et Iovis aurae

läßt der Festdichter im Prozessionslied singen. Daß auch die Mutter Erde gemeint ist, die die Ehen mit Kindern segnet, leidet nach dem ganzen Ritual und den kaiserlichen Absichten keinen Zweifel. Die Ara Pacis, die 13 gegründet und 9 v. Chr. geweiht wurde, zeigt auf dem Zentralrelief ihrer Rückseite die Mutter Erde<sup>2</sup> — es ist die Mutter Erde nach der Darstellung griechischer Kunst<sup>3</sup>; eine römische Mutter Erde ganz anderer Gestalt war uns oben begegnet — von den ihr gegenüber an Größe und Bedeutung weit zurücktretenden Gestaltungen des Meeres und der Lüfte umgeben<sup>4</sup>, genau nach den Worten des Horatius, die freilich wohl ihrerseits schon eine Grundlage in

<sup>1</sup> S. Philologus LII 8ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Neben der Mutter Erde sind zwei kleine Kinder dargestellt, in ihrem Schoß liegen Trauben, Äpfel, Nüsse, neben ihrem Sitze heben sich Ähren und Blumen, vor ihr liegt ein Kind und weidet ein Schaf.

<sup>8</sup> Petersen Röm. Mitt. XV 1900, 165.

<sup>4</sup> S. Petersen Ara Pacis 48 ff.

den Formeln einer Liturgie gehabt hatten. Pax ist in den großen Feiern des Altares fast nur wie ein Exponent der befriedeten Erdmutter gewesen, und ihr hat vor allem deren Ritual gegolten. Der Panzer des Augustus von Primaporta zeigt auch die Erdmutter mit den Kindern: die Darstellungen ringsum haben den augenfälligsten Zusammenhang mit dem Säkularritual, aber doch kann aus bestimmtem Grunde das ganze Relief nicht vor der siegreichen Rückkehr des Augustus aus Gallien und Spanien vollendet sein.1 Es stellt den Friedenskaiser dar auf dem neuen Höhepunkte seines Lebens, ich darf es als Vermutung immerhin aussprechen<sup>2</sup>, vielleicht gerade den, der an der Ara Pacis der Mutter Erde opfert. Aber es sind nur einzelne besondere Tage, da die Mutter aus dem geheimnisvollen Hintergrunde in den Glanz öffentlichsten höchsten Kultes tritt. Sie tritt doch bald und stetig zurück hinter die großen kapitolinischen und palatinischen Gottheiten, wie sie in den vorangegangenen Zeiten hinter Ceres oder Venus oder Fortuna oder auch hinter die Magna Mater zurückgetreten war.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Domaszewski Strena Helbigiana 50 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> An anderem Orte will ich sie begründen. Ich bin überzeugt, daß die Barfüßigkeit dieses Augustus so wenig wie die des Agrippa auf dem bekannten Relief aus Ravenna, auf dem ein Opfer dargestellt ist (Conze Die Familie des Augustus, ein Relief aus S. Vitale zu Ravenna, Halle, 1867, S. 11 ff.; die ganze Haltung und Kleidung der Gestalt ist genau die gleiche wie des Augustus von Primaporta), als "Beimischung heroischen Kostümes", wie es bisher geschieht, erklärt werden darf, sondern daraus, daß der Betreffende an einer heiligen Opferhandlung teilnimmt oder aber heiligen Boden betritt. Es sei vorläufig auf solche Beispiele, wie sie Kretschmer in den Österr. Jahresheften V 1902, 145 oder Böhm De symbolis Pythagoreis 9 f. geben, verwiesen. In den Sphären, aus denen die rituellen Vorschriften für das Säkularfest stammen, ist auch dieser Ritus zu Hause.

Die große Mutter, die ich eben erwähne, habe ich bisher weder bei der Betrachtung griechischer Entwickelungen noch bei dem Überblick über römische Überlieferungen genannt. Sie ist früh nach Griechenland gekommen, schon der Demeterhymnus zeigt, wie sie der Religion von Eleusis angegliedert ist, wenn auch sehr äußerlich als die Botin Pείη. In einem liturgischen Gesängen nachgebildeten Liede der euripideischen Helena (1301 ff.) tritt sie geradezu an die Stelle der Demeter. Und so ist es sehr verständlich, daß die μεγάλη μήτης aus Asien in vielfachen Mutterkult in Griechenland eindrang oder ihn an sich zog. Der Orgiasmus ihres Dienstes mischte sich vor allem mit dem des Dionysos. In Rom hielt die große Mutter mit ihrem Fetisch, der aus Pessinus stammen sollte, im Jahre 204 ihren Einzug, und auch da war es nur natürlich, daß mancherlei Mutterglaube und Erddienst von ihr, der mächtig vordringenden, erobert wurde. Aber dort wurde sie kaum jemals in weiteren Kreisen für die Menschenmutter gehalten, und es wird kaum Zeugnisse dafür geben, daß Menschen im frommen ursprünglichen Glauben ihr das eigene Leben oder das ihrer Kinder gedankt hätten. Wohl wird sie hier und da einmal direkt als "Erde" bezeichnet und sie wird mit der Erdgöttin zusammengestellt und verglichen, sie hat Heiligtümer da und dort an Erdschlünden.2 Bemerkenswerter ist, daß sie auch noch an einigen Orten als Herrin der Gräber gilt.3 Aber sie war doch eigentlich nur die Göttermutter; nicht die Göttin des fruchtbaren Ackerfeldes, sondern die wilde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philologus LII 7. <sup>2</sup> Belege bei Roscher Myth. Lex. II 1, 1642.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> z. B. in Smyrna CIGr 320. 3286 u. ö.

Bergmutter. Kreta und Kleinasien, Phrygien und Lydien vor allem waren die eigensten Stätten ihres Kultes. Den höchsten Gott hatte sie in den Schluchten und in der Wildnis der Berge geboren und gesäugt, sie bändigt die gewaltigen Tiere der Wildnis, die Löwen sind wie Hündchen vor ihr, der Gewaltigen, der πότνια θηρών. Im brausenden Bergwald, auf den Gipfeln der Felsgebirge wohnt sie und zieht sie einher in den Orgien des Sturmes. Um sie sind allerlei phallische Gestalten, die aus der beregneten Erde geschossen sind (Kureten, Korybanten)1: mannweiblich war sie gedacht, die in sich selber zeugt, oder es wird ihr Sohn ihr Geliebter. Die mannigfachsten kultischen und mythischen Traditionen hängen sich an sie. Man sieht noch leicht, wie die Namen, nach den Gebirgen gegeben, viele Bergmütter unterscheiden lassen: die Dindymene, die Idaia, die Berekyntia, die Sipylene. In Phrygien hieß sie einfach Ma Mutter. Man kann am Sipylos oder auf dem Tmolos diesen Glauben verstehen lernen. Hier aber brauche ich nicht fortzufahren, um deutlich zu machen, daß dort kaum etwas von der Volksreligion der Mutter Erde zu finden ist, die ich suche. Trotzdem werden sich in Griechenland und in Rom jahrhundertelang die Bedürfnisse vieler, die eine "große Mutter" suchten, die ihren Kindern helfe, an sie gewendet haben, die denselben verheißungsvollen Namen trug wie Demeter und Tellus mater.

Es gibt noch eine letzte Etappe in der Geschichte der Mutterreligionen des Altertums, wenn ich so sagen darf. Aus Ägypten kam die Allgöttin Isis. Sie war dort schon die "Gottesmutter", die "große Mutter": das waren Hauptepitheta; sie war "die das Leben spendet", "die Herrin des Lebens"², die Schützerin der Gebärenden und der Kinder; sie war die Spenderin des Getreides; sie hieß direkt "der angebaute Erdboden", "die Schöpferin der grünen Saaten, die allen Menschen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. die bei Preller-Robert 641 angegebenen Überlieferungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brugsch Religion u. Myth. der Äg. 647ff., 649ff.

das Leben spendet"; sie war die Herrin der Unterwelt und die Schützerin der Toten. Sie ist noch ganz anders in der griechischrömischen Welt eine Trägerin des immer noch und immer wieder lebendigen Glaubens an eine Menschenmutter Erde geworden. Aus der unendlichen Fülle von Belegen, die für Isis, die Menschenmutter, viel zahlreicher vorliegen als für Demeter, Ge meter oder Tellus mater, sei nur auf einige hingewiesen. Sie war μήτηρ, mater, καρποτόκος, frugum parens, griechisch recht eigentlich die πουροτρόφος, lateinisch puellaris, educatrix, sie trug die Ähren am Haupte und das Füllhorn im Arm. In der Isisprozession, von der Apuleius erzählt, trägt ein Frommer ein aureum vasculum in modum papillae rotundatum de quo lacte libabat (XI c. 10). Bei eben diesem Apuleius (XI 5) wird Isis angebetet als rerum naturae parens, Athenagoras 28,2 Schw. "Ισιδος, ή φύσιν αίῶνος, ἐξ ής πάντες ἔφυσαν καὶ δί ής πάντες είσίν . . . In einem Hymnus (bei Kaibel epigr. 1028) heißt es:

> αδε γενέθλας ἀρχὰν ἀνδρὶ γυναϊκα συνάγαγον εὖ τε, σελάνας ἐς δεκάταν ἀψεῖδα, τεθαλότος ἄρτιον ἔργου φέγγος ἐπ' ἀρτίγονον βρέφος ἄγαγον.

Sie wird direkt  $\Gamma$ évesus genannt. Bei Plutarch (de Is. et Osir. c. 38) heißt es einmal, die Erde, soweit sie vom Nil befruchtet werde, halte man für den Körper der Isis. Sehr bedeutsam ist eine Tradition, die in vielfachen Reflexen bei antiken Schriftstellern vorliegt, daß Isis ägyptisch "Erde" bedeute. Servius zu Vergils Aeneis VIII 696 (Thilo II 302) überliefert Isis autem lingua Aegyptiorum est Terra, quam Isin volunt esse, Macrobius Sat. I 20: Isis vel terra vel natura rerum subiacens soli. Das Wichtigste aber ist, daß der Isiskult Liturgien und Sakramente entwickelte wie die anderen großen Mysterienkulte der späteren alten Welt; und hier spielte denn auch die Wiedergeburt von der Mutter alles Lebens ihre bedeutsame

Brugsch a. a. O.
 s. Reitzenstein Zwei religionsgesch. Fragen 106.
 Vgl. auch Firmicus Mat. de err. prof. rel. c. 2 p. 77, 20 Halm.

Rolle.1 Ein fortwährendes Nehmen und Geben hin und her hat namentlich zwischen den Demetermysterien und Isismysterien stattgefunden: Isis wird Demeter und Demeter wird Isis. Gerade Isis hat für zahllose Gläubige in den letzten Jahrhunderten des Altertums, für die Demeter nicht viel oder nichts mehr sein konnte, die Gedanken von der Menschenmutter religiös vielfach vertieft und verfeinert und vieles von der Volksreligion der alten Mutter Erde von neuem aus der Tiefe geholt und wirksam gemacht. Sie hat am längsten von allen antiken Gottheiten sich gehalten, als das Christentum gesiegt hatte.2 Sollte das mit darin seinen Grund haben, daß sie allein unter den mächtigen mystischen Diensten der Zeit dem Gläubigen eine Mutter werden konnte und die religiösen Kräfte, die in dem Glauben an eine schützende und helfende große Menschenmutter so vielfach verborgen liegen, ausgelöst hatte? Das Christentum hatte keine Mutter der Menschen; allmählich erst gestaltete das Bedürfnis wiederum eine Gottesmutter. Mehr war christlichen Überlieferungen auf die Dauer nicht abzuringen.

Wir übersehen die Entwickelungen innerhalb der antiken Religion, die zu einer Gestaltung der mütterlichen Erde in großen Kulten geführt haben. Es ist die Demeterreligion, die Religion der "großen Mutter" nur in eingeschränktem Sinne, die Isisreligion für die letzten Jahrhunderte. "Religion" darf man wohl sagen: denn für unzählige Gläubige der Demeter war die Verehrung ihrer eigenen göttlichen Mutter, für die Anbeter der Isis der Dienst der mütterlichen Weltgöttin ihre innerste eigentliche Religion. Immer handelt es sich in diesen Kultgestaltungen um "Mysterien", d. h. das sakramental erlangte und gesicherte Verhältnis des einzelnen zu seiner gött-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Einstweilen s. die kurze Darlegung Mithrasliturgie 162, 203. Es ist hier nicht weiterzukommen, bis die Bilder aus Herculaneum und Pompei, die im Zusammenhang mit dem Isiskult stehen (es sind auch im letzten Jahre wieder bedeutsame neue hinzugekommen), zusammengestellt, publiziert und interpretiert sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> s. Wilcken Archiv f. Papyrusforschung I 396 ff.

lichen Mutter ist Kern und Ziel der Begehungen. Und soweit auch der Demeterkult von Eleusis schon im 5. Jahrhundert sich ausdehnte und eine innere Macht über die Seelen ausübte wie kein anderer Kult, so tritt doch auch hier der Glaube an die göttliche Mutter gegenüber den anderen großen Kulten Athens in einen geheimnisvollen Hintergrund zurück, ähnlich wie die Mutter Erde überall da, wo sie nur in der Volksreligion lebt, zurücktritt hinter andere große Gottheiten. Die Seele des Aischvlos ist genährt von der Göttin von Eleusis: aber er ist der mächtigste Prophet des Glaubens an den allmächtigen Zeus. Wir können nicht einmal sagen, wieweit alle die tiefsten und mächtigsten Empfindungen lebendig geworden sind, die ein religiöses Vertrauen auf die Mutterliebe, auf Erden schon die stärkste und treueste, auszulösen vermag, wenn sie einer Göttin eigentlichste Kraft wird. Es ist unmittelbar verständlich, daß hier eine Quelle religiösen Empfindens von unermeßlicher Tiefe und Kraft verborgen war. Selbst wenn die Geweihten von Eleusis nie etwas von diesem Empfinden ausgesprochen hätten, würden wir nicht sagen dürfen, daß sich nichts davon in ihnen geregt habe. Was geschrieben steht, sagt so oft nur das Außerlichste und Roheste einer Religion aus. Die Liturgien von Eleusis werden im wesentlichen geblieben sein, wie sie anfangs waren, auch als sich die religiösen Gedanken verfeinerten und vertieften. Aber der Eindruck wird doch nicht ganz falsch sein können, daß die Sakramente des Mutterkultes im wesentlichen darauf hinausgingen, den Gläubigen ein zweites Leben drunten bei ihrer Göttin zu sichern. Wer ins Antlitz der Demeter von Knidos sieht, mag sich vorstellen, daß bis zum 4. Jahrhundert die religiöse Vorstellung von der Mutter tiefer und innerlicher geworden sei, daß sich Elemente entwickeln, die man - meist gedankenlos - sittliche zu nennen liebt. "Die Idee der Mutter ist es", sagt Brunn bei Gelegenheit der Behandlung des eben genannten Bildwerkes<sup>1</sup>, "der Mutter, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Griechische Götterideale 45.

ohne Gatten nur für ihr Kind lebt, die ihr Kind dahingeben muß und von Sehnsucht nach ihm erfüllt bleibt, von einer Sehnsucht, die auch durch zeitweiliges Wiedersehen nicht gestillt, nicht vertilgt werden kann." "In den Zügen des Antlitzes mischt sich mit einer unaussprechlichen Weichheit und liebevollen Milde der Ausdruck eines durch die Zeit zwar gemilderten, aber nicht vertilgten Schmerzes, einer sehnsuchtsvollen Wehmut." Brunn hat recht, an die schmerzensreiche Mutter der christlichen Religion zu erinnern, und in unvergeßlichen Worten hat er gerade dort ausgesprochen, daß das Ewige in der Kunst nicht das Dogmatische ist, sondern das allgemeine, im höchsten Sinne Menschliche. Wie viel man auch der besonderen Persönlichkeit des Künstlers dieser Statue - sie war ein Kultbild - zuschreiben mag, immerhin bleibt es bedeutsam genug, daß in der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts die göttliche Mutter so tief erfaßt werden konnte.1 Es mag wohl für die Entwickelung der Demeterreligion bedeutsam gewesen sein, daß in den letzten Jahrzehnten des 5. Jahrhunderts und der ersten Hälfte des 4. die Frau in Leben und Kunst eine ganz andere höhere Bedeutung gewinnt denn vorher.2 Und wir erkennen, wie im 5. Jahrhundert schon viel

¹ In einem Relieffragment aus dem Vatikan, das Gaia darstellt, wie sie das Kind der Athene emporreicht — denn daß die Erichthoniosgeschichte zunächst dargestellt ist, scheint ganz sicher —, meine ich an der Gaia, in Gesicht und Haltung der Hand, einen ähnlichen Zug bekümmerter Sorge und Liebe zu erkennen. Jedenfalls ist das die Mutter Erde, wie sie sich Griechen damals (das Original setzt Amelung gegen Ende des 5. Jahrhunderts) gedacht haben. Darum ist die Abbildung des Stückes auf das Titelblatt gesetzt worden, nach einer Photographie, die ich meinem Freunde Amelung verdanke. Weiteres über das Denkmal in Amelungs Skulpturen des Vatikan. Museums I S. 747f., Abbildung im Atlas Tafel 81 nr. 643.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich verweise auf die kurzen Ausführungen bei v. Wilamowitz in der Einleitung zu der Übersetzung des Opfers am Grabe S. 139ff. und den Aufsatz von Ivo Bruns Die Frauenemanzipation in Athen, jetzt Vorträge und Aufsätze 154ff., obwohl ich mit recht vielem, was in der letzterwähnten Abhandlung ausgeführt ist, nicht einverstanden sein kann.

länger die Mutter immer höher gehalten wird in der Schätzung der Menschen: der Muttermord kann nicht mehr ungesühnt bleiben, auch wenn ihn Apollon befahl und leitete, das lehrt die Orestie. Theorien, daß das Kind das Wesen nur seines Vaters erbe und durch den Leib der Mutter nur hindurchgehe, zeigen die eine negative Seite einer bewußt erörternden Diskussion über den Wert der Mutter. Im übrigen bleibt es klar, daß in jenen Zeiten die Zeusreligion und die Apollonreligion die eigentlichen sozusagen öffentlichen Träger einer staatlichen und sittlichen Weiterentwickelung hellenischen Glaubens waren.

Wenn wir auch weiterhin mehrfach beobachten werden, wie die Kulte der Muttergottheiten zurücktreten und zurückgedrängt werden von den Kulten der Vatergottheiten, so weiß ich, daß viele von Mutterrecht und Vaterrecht reden würden. Es kann nichts sicherer sein als das, daß lange, lange ehe wir geschichtlich von griechischem Leben etwas wissen. eine Periode vorüber war, in der Promiskuität der Geschlechter, Gruppenehe, kurz alles, was ein Mutterrecht bedingt, überhaupt möglich gewesen wäre. War doch der Himmelsvater wie Djaus pitar Ζεὺς πατήρ Iupiter beweisen, bereits vorhanden, waren doch die Verwandtschaftsnamen in bestimmt patriarchalischem Sinne ausgestaltet (woran auch avunculus nichts ändert), ehe sich die besonderen Stämme der Griechen und Italiker gestalteten.1 Die von Anfang unserer Literatur vorhandenen Ausdrücke πατρίς, patria würden allein eine bedeutsame Instanz darstellen. In der Zeit, da die Probleme gelöst wurden, die in der Orestie wiederklingen, war seit vielen Jahr-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies alles und das oben Folgende war geschrieben, ehe ich von Protts hinterlassene Aphorismen über diese Dinge kennen lernte. Sie werden demnächst im Archiv für Religionswissenschaft veröffentlicht werden. Ich möchte nicht, daß ich gegen diese Seiten zu polemisieren schiene. Daß ich mich jeder Art von Hypothesen, wie sie dort das Wesentliche waren, durchaus enthalte, auch wenn sie noch so wahrscheinlich sein sollten, zeigt meine ganze Darlegung.

hunderten Monogamie selbstverständlich. Die Mutterreligion, die in Zeiten, da Mutterrecht gilt, etwa beobachtet werden kann — das werden wir im folgenden Kapitel sehen —, besteht in sexuellen Riten, im brünstigen Kult des Phallus und des Cunnus. Das sind die Anfänge; aber freilich auch in den Mutterkulten geschichtlicher antiker Religion hören diese Dinge niemals ganz auf zu den Ingredienzien der Mysterien zu gehören. Sie sind ἄρρητα geworden.

Mit Mutterrecht und Gruppenehe hat es gar nichts zu tun, wenn immer wieder der Mutterkult von dem Vaterkult im Laufe der hellsten geschichtlichen Entwickelung zurückgedrängt wird und am Ende der Bewegungen der reine Vaterkult, wenigstens gewissermaßen offiziell, siegt. Es war eine bedeutsame Wendung auch für weite Strecken religiösen Denkens in der griechischen Welt, als die Stoiker den einen sorgenden Vatergott zu lehren begannen, den Allmächtigen, Schöpfer Himmels und der Erde. Es war die religiöse Kraft des semitischen Orientes, die in ihnen wirkte. Und merkwürdig genug ist es, wie früh sich mit den Gedanken der Stoa die große mystische Bewegung anfüllte, die, rund gesagt, seit Alexander in der hellenistischen Welt immer stärker und weiter sich ausdehnte: die Mystik hatte sich an Eleusis und mehr noch an den pythagoreisch-dionysischen Kulten des Westens genährt; der große Gott war Dionysos und sein Prophet in vielen Denominationen der gleichartigen Kulte, Orpheus. Wohl gab es dort Muttergottheiten, ja eine ganze Anzahl außer Demeter: Antaia Mise Physis und viele andere<sup>1</sup>, aber alles ist überwuchert von den wilden Sakramenten des Dionysos. Die stille Mütterlichkeit der Demeter, wie sie einst in Eleusis gewesen war, ist übertönt von den rauschenden Orgien des zerrissenen und auferstandenen Gottes, der aus nordischen Bergen

¹ Man lese nur, wie in dem Hymnenbuche Προθυραία, Νόξ, Φύσις vor allem, Ρέα, "Ήρα, Μήτηρ θεῶν, Φερσεφόνη, Δημήτηρ Ἐλευσινία, Μήτηρ ἀνταία, Μίση, "Ίππα, ἀΑφροδίτη gepriesen werden.

wie ein religiöser Wahnsinn über Griechenland gefahren war, und der Mütter, wie sie aus den Schluchten asiatischer Berge immer wieder neu ins weite Land hervorbrachen. Freilich trat auch wohl in dem eigentlichen Kult der großen Mutter gelegentlich Attis in den Vordergrund: blieb er seit Einführung der Magna Mater in Rom ganz im Hintergrund, so war er in dem Feste, das Kaiser Claudius auf dem Palatin genehmigte, durchaus die Hauptperson. Der phrygische Sabazios war in seinem Kulte von vornherein der Herrschende, der Gott und der Vater. Neben Isis tritt zeitweise sehr mächtig und in eigener religiöser Kraft Sarapis, der Vater, der Weltengott. Freilich hat Isis ein zäheres Leben in den Seelen der Menschen - auf das Warum ist unsere ganze Untersuchung eine Antwort. Wie der große Sonnengott Helios alle anderen Götter in sich sammelt (die Mondgöttin als solche in gleicher Allgemeinheit spielt doch nur neben und unter ihm ihre Rolle), wie Sol invictus römischer Reichsgott wird, wie er der Allgott und Vatergott Iulians wird, das alles bestätigt das immer stärkere religiöse Vordringen des männlichen allmächtigen Vaters. Die zwei großen Religionen, die schließlich den Entscheidungskampf um die Weltherrschaft kämpfen, haben nur männliche Götter und kein göttliches Weib, nicht einmal neben und unter den Göttern: Mithrasdienst und Christentum. Beide kommen aus dem Orient; der Mithrasdienst war zudem im Beginn fast nur Soldatenreligion, und das Weibliche hat bei ihm weder göttlich noch menschlich eine Rolle gespielt und doch konnte der männlichste der Kulte, wenn man so sagen darf, in jenen Zeiten, da es sich um die Entscheidung über die Religion der Welt handelte, beinahe den Sieg gewinnen. Hinter dem Christentum stand das Judentum mit seinem starren "männlichen" Monotheismus, vor ihm her ging die griechische Bibel (Alten Testamentes), die ungeheure Wirkung tat: da gibt es nur erbitterte Ablehnung der großen Göttinnen des Orientes, der Astarte und ihrer Verwandten. Der Geist des alten Christentums negiert in seinem innersten und konsequenten Wesen Ehe und Mütterlichkeit.

Das ist, nicht in gerader Linie, aber in allerlei Hin- und Herbewegung und Kreuz- und Quergängen, wie das bei geschichtlichem Werden für unsere Augen immer sein muß, in der Tat eine große Entwickelung von der Mutterreligion zur Vaterreligion. Einer der ältesten religiösen Gedanken der Völker, wir dürfen wohl sagen der Menschheit, ist der Glaube an eine Mutter Erde; das ist relativ älteste Volksreligion, soweit wir erkennen können — wenn meine Darlegungen im ersten Kapitel recht haben. An den Glauben an eine gebärende und wiedergebärende Erde setzen in Griechenland in ihrer Entstehung die Mysterien an, die den einzelnen als Kind mit seiner Mutter verbinden und ihm im Sakrament ein weiteres Leben verbürgen. Alle großen Religionen, die in den letzten Jahrhunderten der alten Welt um den Sieg, zugleich um die neue Welt ringen, sind Mysterienkulte in dem Sinne, wie ich ihn fasse; auch die siegende Religion, das Christentum. Höchste Vatergötter gab es in den entwickelten antiken Religionen längst und vielfach: die großen Götter waren die Väter in dem Sinne des Lichtgottes, des allmächtigen Schöpfers, des sorgenden Herrn seines Hauses. Nach Analogie der Muttermysterien setzt nun aber auch hier das religiöse Bedürfnis ein, mit dem Vater in das feste sakramentale Band zu treten, sein Kind zu werden und seiner väterlichen Sorge gewiß zu sein. In verschiedenartigster paralleler Entwickelung siegen schließlich auf der ganzen Linie die Vatermysterien: die Zweiheit von Vater und Sohn dient in ihren wesentlichen religiösen Formen auch nur dem sakramentalen Ziele, Bruder zu sein des Gottessohnes, eins zu sein mit ihm und so eins zu sein mit dem Vater, Gotteskindschaft zu erwerben und das ewige Leben bei ihm. "Abba, lieber Vater" — "Unser Vater", das ist das Höchste, was nunmehr religiös nach ihrem Glauben die Menschheit erreicht hatte.

Nachdem wir die Hauptphasen überblickt haben, in denen sich der mächtige Glaube an eine Mutter Erde innerhalb der geschichtlichen Entwickelung antiker Religion mannigfach wirksam erwiesen und immer wieder aus den unerschöpflichen Tiefen der Volksreligion emporgedrängt hat, müssen wir noch einmal zu einer in ganz besonderem Sinne ursprünglichen Vorstellung zurückkehren, die bisher nur mit Mühe in unseren Betrachtungen beiseite zu halten war. Das Männliche, Zeugende, das dem weiblichen empfangenden Erdenschoß gegenüberstand, tritt selten in ursprünglichen Anschauungen, soviel wir bisher beachten konnten, als eine machtvolle Gottheit, vor allem nicht einheitlich innerhalb der verschiedenen Volksreligionen hervor. Die empfangende Mutter ist immer dieselbe, die Erde: der zeugende Vater ist immerhin erst verhältnismäßig spät der Himmel. Er ist recht häufig der Sonnengott. Vielfach ist es dem einfachen Denken unmittelbar selbstverständlich, daß der Regen, der die Erde befruchtet, der männliche Same, daß der Lichtstrahl das zeugende Glied sei. Eben dies unmittelbare Denken denkt aber durchaus nicht unmittelbar zu dem zeugenden Glied einen Gott, dem es gehöre. Es ist selbst der Gott. Bleibt aber die Mutter Erde immer dieselbe und eine einzige - denn die Abstraktion, daß die verschiedenen Felder und Acker doch einen mütterlichen Erdenschoß ausmachen, ist sehr früh, soweit ich sehen kann überall da bereits vollzogen, wo wir zu beobachten die Möglichkeit haben -, so ist der zeugenden Glieder Zahl unendlich. Es ist ein ähnlicher Vorgang im religiösen Denken wie bei dem Blitz. Ursprünglich ist jeder Blitzstrahl - der nebenbei auch vielfach als zeugender Strahl aufgefaßt worden ist -

ein Augenblicksgott.1 Erst fortschreitende Abstraktion faßt die Blitzstrahlen als verschiedene Handlungen eines Gottes zusammen und weist das alles als Wirkungsgebiet einem Gotte zu. Die Zeugungen, die die Erde befruchten, sind unendlich an Zahl: ihre göttlichen Bilder, die Phallen, werden in beliebiger Vielheit gedacht und verehrt - wie dem einzelnen Blitz der Fetisch des Meteorsteines entspricht, so der einzelnen Zeugung der phallische Stein, der Klotz, der in der Erde steckt -, bis dann "der Phallos" es ist, der als der Bewirker aller Zeugung in einem einzelnen Abbild angebetet wird, auch ehe bewußt der Prozeß der Abstraktion sich vollzogen hat. Es gibt dann weiterhin gar manche "phallische" Götter, an die die alte Vorstellung sich angliedert, und eine große Zahl dämonischer Wesen, denen als eine Haupt- oder Nebeneigenschaft "phallische" Natur zukommt. Ihre Zahl ist in manchen "Mythologien" so ungemein groß, daß man die ursprüngliche Bedeutung des heiligen Phallos kaum überschätzen kann. Und doch ist es in sehr vielen Fällen unrichtig, alle Götter oder Dämonen, die in einem Zuge ihres Wesens oder auch im Namen solche Beziehungen deutlich verraten, als ursprünglich den Phallos selbst zu deuten. Man könnte leicht auf diesem Wege zu einem unabsehbaren Panphallizismus gelangen. Auch Kaibels Aufsatz über die δάκτυλοι Ἰδαῖοι² gerät mannigfach auf solche Wege: aber er gerade lehrt, welche Bedeutung phallische Wesen auch in griechischen Kulten und Mythen gehabt haben. In der Tat ist die Sonderexistenz oder vielmehr die Präexistenz des Phallos in primitiver Religionsanschauung deutlich erkennbar.3 Es ist sehr bedeutsam, daß z.B. noch die große Mutter von einem ganzen Thiasos von phallischen Wesen umgeben ist: zur einen Mutter gehören die unzähligen Phalloi, die in ihr ihre Zeugungen bewirken, wie Scharen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Usener Rhein. Mus. LX 1904, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nachrichten d. Gött. Ges. d. Wiss. Phil.-hist. Kl. 1901, 488 ff.

<sup>8</sup> Kaibel 515.

kleiner Dämonen neben ihr, der einen großen Göttin. Ob diese Anschauung primitiver Religion einmal mit den Zuständen eines Mutterrechtes oder der Gruppenehe mag zusammengehängt haben, wage ich nicht zu untersuchen: verständlich wird sie auch ohne das aus den oben ausgesprochenen Gedanken. Es kommt hier nicht darauf an, die außerordentlich weite und dauerhafte Geltung phallischer Gestalten zu verfolgen: nur insoweit die Vorstellung von der Mutter Erde unmittelbar mit ihnen verbunden ist und ohne sie nicht völlig begriffen würde, gilt es, in dies weite und wichtige Gebiet einen Einblick zu tun. Es muß hier auch noch einigemal gestattet sein, über den Kreis der antiken Völker hinauszublicken.

Bei wilden Völkern sind die mannigfaltigsten Bräuche beobachtet worden, die penis und vulva als magische Agentien der Fruchtbarkeit aller Art in eine rituelle Aktion setzen; es kann in etlichen Fällen ein Zweifel nicht sein, daß die Befruchtung der Erde durch mimische Ausübung der Begattung dargestellt werden soll. Erntefeste werden mit Anwendung figürlicher Darstellungen von penis und vulva, Selbstentblößung der Frauen, Gebrauch obszöner Ausdrücke und dergleichen mehr gefeiert. Mag ein bestimmtes Beispiel einen Begriff von diesen Begehungen geben. Von einem australischen Stamme wird folgendes bezeugt. Um die Mitte des Frühlings, wenn die Yams reif sind, wenn die Jungen aller Tiere zahlreich und Eier und andere Nahrungsmittel vorhanden sind, beginnen die Watschandies ihr großes, halb religiöses Caarofest zu feiern, das die Ausführung der wichtigen Pflicht der Zeugung vorbereitet. Zur Zeit des ersten Neumondes fängt man an, einen Vorrat von Lebensmitteln aller Art für die Dauer des Festes Am Abend der Feier ziehen sich Frauen und Kinder von der Gesellschaft der Männer zurück ... und nun dürfen diese bis zum Schluß der Zeremonie nicht auf eine Frau blicken . . . Dann graben die Zurückgebliebenen ein großes Loch in den Boden. Früh am nächsten Morgen versammeln sie sich wieder und fahren fort, sich zu schmücken ... Gegen Abend beginnt die eigentliche Zeremonie. Sie tanzen schreiend um das Loch und fahren damit die ganze Nacht fort. Jede Figur der Tänze, jede Bewegung und der Refrain aller ihrer Gesänge ist darauf berechnet, ihre Leidenschaft zu entflammen. Das Loch ist so gegraben und mit Büschen geschmückt, daß es die Geschlechtsteile einer Frau nachahmt. Beim Tanze tragen sie den Speer vor sich, um einen Phallus nachzuahmen: jede Gebärde ist obszön. Am Schlusse der Zeremonie pflanzen sie Stöcke in den Boden, um den Schauplatz ihrer Orgien zu kennzeichnen. Dann ist es ein tabuierter Platz.<sup>1</sup>

Bei den Arapaho, einem Stamme der Algonkinindianer, war, wie wir jetzt durch die musterhaft sorgfältigen Forschungen George A. Dorseys wissen, der "Sonnentanz" im wesentlichen eine Erneuerung der gesamten Natur, der Menschen und der Tiere und schaffte magisch überall Segen und Überfluß. Die geschlechtliche Vermischung des ganzen Lagers gehört dazu und der (jetzt etwas abgeschwächte) rituelle Beischlaf zwischen dem Großvater dessen, der die Offerings-Lodge (die Opferhütte) errichtet hat, und seinem Weibe. Dorsey ist selbst bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prenß Globus LXXXVI 1905 nr. 22 S. 358 f., A. Oldfield The Aborigines of Australia. Transactions of the Ethnological Society of London, III. N. S. 1865, p. 230 f. Vgl. Preuß Archiv für Anthropologie N. F. I 1903, 129 ff., R. Lasch Globus LXXXVI 138. Weitere entsprechende Bräuche, bald mehr, bald weniger roh und deutlich, findet man bei Preuß a. a. O. und bei Weinhold Zur Geschichte des heidnischen Ritus, Abhandl. der preuß. Akad. d. Wiss. 1896, S. 30 f. Aus dem alten Indien, aus Peru, aus Mexiko, aus Estland, aus der Ukraine, Wolhynien und Podolien, auch aus Deutschland, von afrikanischen Völkern, von Malaien und noch vielfach sind ähnliche Begehungen, zum Teil natürlich in stark abgeschwächten Formen, bezeugt. Ich möchte auch an den oben erwähnten Brauch erinnern, nach dem man in Athen Phallen in einen Erdschlund wirft. Ein seltsamer Nachklang solcher Riten, wenn man in Österreich die Erde "füttert", indem man ein Brotlaibchen in sie vergräbt, das "Daumenform hat", Jahn Deutsche Opfergebräuche S. 160. 297.

einer heiligen Begattungszeremonie, die keinerlei Zuschauer haben durfte, zugegen gewesen.<sup>1</sup>

Häufig setzt uns die ungeheuerliche Offenheit und Öffentlichkeit der Aktionen und Worte, die mehrfach aufgezeichnet worden sind, in größtes Erstaunen und zeigt uns, daß ebenda von dem Prozeß noch nichts zu beobachten ist, der die entsprechenden Dinge anderwärts zu ἄρρητα und μυστικά gestempelt hat. Vor kurzem erst ist uns ein wichtiges Zeugnis aus Mexiko erklärt worden.2 Das Innere einer Schale, die bei den Moki in Arizona gefunden ist und im Berliner Museum für Völkerkunde aufbewahrt wird, stellt zwölf Männer dar, die hintereinander sich vorwärts bewegen und dabei sich so anfassen, daß immer einer die Hände an die Lenden des Vordermannes legt. Sie sind in übermenschlich phallischem Zustande. In gleichem Zustande sind zwei Männer, die Wasser über sie heruntergießen. Neben ihnen steht untätig eine weibliche Figur. So sind Dämonen der Fruchtbarkeit und des Erntesegens dargestellt. Sie befruchten die Erde, und zugleich sind sie bei einem "Regenzauber" beteiligt: denn das Wasser, das über sie gegossen wird, zwingt das zeugende Naß zur Erde. Ebensolche Regenbeschwörung ist bei den Zuñi in New Mexiko Territory beobachtet worden. Zehn Mann, bis auf den Lendenschurz nackt, stellen sich auf, genau wie die Dämonen auf der Schale, und bewegen sich so längs der Häuser des Dorfes, von denen Weiber möglichst viel Wasser auf sie heruntergießen.

Wir sehen ganz deutlich den Zusammenhang mit der Befruchtung der Erde, wenn in deutschem, auch sonst weitverbreitetem, z.B. litauischem Brauch die Pflüger oder der Pflug mit Wasser begossen werden müssen. Sei es, daß bei der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> George A. Dorsey The Arapaho Sun Dance: the Ceremony of the Offerings-Lodge. Field Columbian Museum. Anthropological Series IV, Chicago 1903, besonders auch S. 174.

<sup>2</sup> s. Preuß a. a. O., vgl. Usener Archiv f. Religionswiss. VII 285 ff.

Ausfahrt oder bei der Heimfahrt des ersten Pfluges dieser selber oder die Pflugtiere mit Wasser übergossen werden, oder daß die Mägde den im Frühjahr zum erstenmal ins Feld fahrenden Knechten Wasser über den Kopf schütten (im oberbayerischen Landgericht Neumarkt, in Taus in Böhmen), oder daß die jungen Mädchen den Führer des ersten Pfluges im Frühjahr begießen (z. B. in Züllichau, Brandenburg), oder endlich, daß das Entsprechende bei der Heimfahrt vom ersten Pflügen geschieht. Es gibt eine Fülle von Belegen für diese Sitten. Sehr bedeutsam ist es, daß vielfach nun von den Knechten die Weiber oder Mädchen nach der Heimkehr mit Wasser beschüttet oder ins Wasser geworfen werden. Auch sie sollen fruchtbar werden mit der Erde. In Litauen darf sich die Frau, die schwanger ist, losmachen. Schwerlich bloß, weil ihr das Wasser schaden könnte.

Das "Pflugumziehen"<sup>3</sup> ist ja an sich ein Befruchtungszauber: der Pflug begattet die Erde; er ist der Phallus (s. u.). Vielfach muß der Pflug von ganz nackten Jungfrauen gezogen werden. Das Begießen der Pflugschar und der Pflügenden ist dieselbe Kumulation des Befruchtungs- und Regenzaubers wie bei dem Umzug der Zuñi.

Womöglich noch bekannter als die erwähnten Sitten ist der weitverbreitete Brauch des "Brautlagers" auf dem Ackerfelde: ich verweise nur auf die Fülle der Belege, die Mannhardt in den Wald- und Feldkulten (I 469ff., 480ff.) vor uns ausgebreitet hat. Es ist nicht der mindeste Zweifel, daß es sich überall darum handelt, die Erde durch die Ausübung des Beilager seitens des menschlichen Paares fruchtbar zu machen. Natürlich sind vielfach von dem Brauche, den die Geistlichkeit begreiflicherweise aufs schärfste bekämpft hat, nur noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vieles zusammengestellt von E. H. Meyer Indogermanische Pflügebräuche, Zeitschrift des Vereins f. Volkskunde XIV 1904, 141ff.

<sup>2</sup> Mannhardt Wald- und Feldkulte I 214.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Reiches Material bei Mannhardt a. a. O. I 553f.

schwache, aber kaum irgendwo in ihrem Sinne mißverständliche Andeutungen übriggeblieben.

Es sind auch hier wieder aus mexikanischen Überlieferungen klare Analogien gewonnen worden. Die phallischen Vegetationsdämonen, die an religiösen Festen der Mexikaner scharenweise auftreten, vollziehen den Beischlaf, um die Erneuerung der Pflanzenwelt zu bewirken.<sup>1</sup>

Auf das Beilager der Demeter und des Iasion auf dem dreimal gepflügten Ackerfelde hat man längst hingewiesen als auf eine Parallele aus kargen griechischen Traditionen. Sie erzeugen den Plutos.

Nichts ist geeigneter, die unmittelbare Parallele im religiösen Denken ursprünglicher Menschen zwischen Empfangen und Fruchtbarwerden der Erde und Zeugen und Gebären der Menschen deutlich zu machen, als die vorhin erwähnten deutschen Volksbräuche. Die menschliche Handlung ist der magische Ritus, der die Erde zwingt zur Fruchtbarkeit. Und umgekehrt: die Erde allein kann bewirken, daß Menschen fruchtbar werden. Wir haben längst schon erörtert, wie die Erde bei der Hochzeit angerufen wird und sie den Kindersegen gibt. Wir verstehen jetzt auch ohne weiteres, wenn ein krankes Kind in sprossendes Saatfeld gelegt werden soll, wir verstehen auch den Hesiodvers (Werke und Tage 463f.)<sup>2</sup>:

νειον δε σπείρειν έτι κουφίζουσαν ἄρουραν, νειος άλεξιάρη παίδων εὐκηλήτειρα.

Wenn man Kinder in die frische Ackerfurche legt, so wird alles Böse ferngehalten: so wären wir denn auch hier wieder unvermerkt zu dem Brauch gelangt, von dem wir im ersten Kapitel ausgegangen sind: die kleinen Kinder auf die Erde zu legen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Preuss a. a. O. S. 138 ff., 175, namentlich auch die Abbildung Fig. 1, S. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mannhardt Kind und Korn in den Mytholog. Forschungen 350 f., insbesondere 370 f. Zu dem Hesiodvers Lehrs Quaest. epicae 197.

Man redet in solchen Fällen von Analogiezauber. Und in der Tat werden je zwei Vorgänge auch hier in all den Bräuchen, um die es sich handelt, in Analogie gesetzt, die an einem Punkte der Proportion miteinander verbunden werden. und Frucht bei der Erde, Zeugen und Gebären beim Menschen sind die Glieder der Proportion. Menschliche Begattung auf dem Ackerfeld bewirkt ein Schwangerwerden der Erde, Samenkörner ins Grab, in die Erde geworfen, bewirken die Neugeburt des in die Erde gelegten Toten aus der Erde und so fort in reziproker Wirkung. Die ursprüngliche Anschauung sieht aber hier nicht nur Analogie, sondern Identität der Vorgänge, die sich einander sozusagen zwingen zu geschehen. Wasser auf die Erde gießen ist identisch mit Regnen: tut man es, so zwingt man den Regen herbei. Hauchen und pfeifen ist Wind: es macht Wind, zwingt den Sturm herbei. Das primitive Denken setzt einzelne Handlungen als identisch, die uns nicht so erscheinen können: man nimmt das weiterhin nur als eine Sympathie einzelner Dinge und Handlungen. Völlig willkürlich scheint uns solche Sympathie im Zauber gesetzt zu werden. Zauberische Bindung oder Zauberwort zwingt zwei Dinge aneinander oder nötigt z. B. zwei Handlungen dazu, sich nacheinander zu richten. Das Denken beginnt mit falschen synthetischen Urteilen, mit falscher Abstraktion der accidentiellen Eigenschaften. Ein "Sympathiegesetz", das wir als gänzlich willkürlich erkennen, gilt solchem Denken wie uns das Naturgesetz. So sind eben für dieses Denken die verbundenen Dinge oder Vorgänge identisch und sie treten in den gleichen kausalen Zusammenhang. Überall gibt es nur einzelne, sagen wir der Kürze wegen "magische" Handlungen, die nun das unbewußte Kausalitätsbedürfnis (ich will das Schlagwort hier einmal gelten lassen), wie uns scheint gänzlich willkürlich, verbindet. Alle causae sind "Dämonen", Wesen, die (nur stärker) tun und handeln, wie der Mensch es von sich kennt. Als causa und effectus wird zunächst verbunden durch

eben jene falsche Abstraktion, was räumlich und zeitlich nahe zusammen ist. Der Neger betet den Stein an, auf den er gerade trat, ehe er auf dem Sklavenmarkt losgekauft wurde: der Stein ist sozusagen ein Augenblicksfetisch. Empirie, wenn man will das Experiment, verbesserte ganz allmählich die groben Fehler falscher Abstraktion, mit der der Eingeweideschauer die umgeklappte Leber für das "umklappende" Leben des Konsulenten bestimmend sein, der Medizinmann das Zusammenwachsen eines zerbrochenen Bäumchens die Heilung eines gebrochenen Beines erzwingen läßt. Die Bindung der beiden Vorgänge aneinander geschieht ursprünglich vielfach durch ein eigentliches Band, meist weiterhin durch das Wort: zusammen ausgesprochene Dinge sind durch reale Macht der "gebundenen Rede" aneinander gebunden. Durch das Wort kann der Zauberer auch eine vergangene Tat real machen, wie eine gegenwärtig geschehende: durch die Erzählung einer vergangenen Handlung, etwa einer Heilung, zwingt er durch sein bindendes Wort eine Heilaktion gerade so sich zu vollziehen, wie jene sich vollzogen hat. Das Bild der vergangenen "Heilstatsache" wird durch das Wort oder die darstellende Handlung im Abbild wieder hervorgerufen und wirkt immer wie am ersten Tag. Das Band ist der "Glaube". Es gibt hier, wenn man es so kurz formulieren darf, weder den Begriff der Vergangenheit noch den der Identität. Eine Handlung wie auch ein göttliches Wesen sind für den Zauber beliebig vielmal da: ein Gott kann von einem Stamme immer wieder aufgegessen werden und ist doch immer wieder da, eine "sakramentale" Handlung kann so und so oft in gleicher Realität im Zauber vor sich gehen. Der Schoß der einen Mutter Erde ist überall da, wo ein Pflug die Furche reißt, wo ein Menschenkind geboren und wo ein Gestorbener eingebettet wird. Und wie ein dunkles Totenreich drunten in der Abstraktion entstanden ist, so auch ein Mutterschoß der Erde.

Hier sehen wir wie nicht so leicht sonst in einem anderen Falle, wie die Anschauung der Volksreligion, die kein Neuentstehen und kein Vergehen in der Zeit, nur eine Metathese oder Metamorphose kennt, die Vorgänge der Saat und Frucht und des menschlichen Zeugens und Gebärens in der verschiedensten Weise, durch Weihung oder Opfer, Gebet oder Zauber, aneinanderfügt. Denn nach unmittelbar notwendigem Glauben ist es eben die Erde selbst, die alle Menschenkinder gebiert. Hier sehen wir einmal tief genug, um zu verstehen, wie der "Sympathie- oder Analogieglaube", der uns in so vielen Fällen so sinnlos willkürlich erscheint, mit Notwendigkeit aus der ältesten "Weltanschauung", d. i. aus ältester echter Volksreligion folgt. Und so ist es uns hoffentlich wirklich klar geworden, daß für diese Volksreligion das Zeugen der Zauberakt ist, der die Erde fruchtbar macht, daß für sie Regen und menschlicher Same, Pflug und männliches Glied, die Erdengrube und der weibliche Schoß, Ackerfurche und weiblicher Geschlechtsteil, daß das Getreidekorn, das zugleich Same und Frucht ist, und der menschliche Same und das menschliche Kind identische Dinge sind. Sobald sie irgendwie in Aktion treten, rufen sie mit absoluter Notwendigkeit das identische Gegenstück hervor.

Die eben angestellte Betrachtung war unerläßlich, wenn wir noch andere griechische Sitten wahrhaft verstehen wollen, die uns die Parallele "Kind und Korn" weiter vor Augen führen. Seit Mannhardt kann man einigermaßen wissen, was es bedeutet, wenn das neugeborene Kind in eine Getreidewanne, ein λίπνον, gelegt wird oder eben die Wiege des Kleinen als λίπνον geformt wird. Das Saatkorn wird "gereinigt" in diesem Gefäß: es springt aus der Hülse und wird

¹ Eine für die bildliche Verwendung des λίκνον besonders lehrreiche Stelle steht bei Lukian Anacharsis c. 25 (v. Duhn weist mich darauf hin): ὅπερ γὰρ δὴ οἱ λικμῶντες τὸν πυρόν, τοῦτο ἡμῖν καὶ τὰ γυμνάσια ἐργάζεται ἐν τοῖς σώμασι τὴν μὲν ἄχνην καὶ τοὺς ἀθέρας ἀποφυσῶντα, καθαρὸν δὲ τὸν καρπὸν διευκρινοῦντα καὶ προσσωρεύοντα.

von aller Spreu befreit. Das Kind ist ja die Frucht der Erde. Es wird aber auch wieder unmittelbar durch das "Wiegen" des Kindes in der Getreideschwinge gute Frucht hervorgebracht. Das letztere wird durch solche Stellen wie die des Scholion zu Kallimachos Hymn. I 18 έν γὰο λίκνοις κατεκοίμιζον τὰ βρέφη πλούτον καὶ καρπούς οἰωνιζόμενοι besonders deutlich. Das neugeborene Dionysoskind wird in dem Liknon geschwungen, das gibt erst recht gute Saat.1 Über das Hochzeitspaar werden Samen und Früchte aller Art in so mannigfacher Völkersitte geworfen und geschüttet, auf der griechischen Gemme des Tryphon wird über die verhüllten Häupter des Brautpaares, Eros und Psyche, eine Schwinge mit Früchten erhoben.2 Ist denn also das Verhüllen eine Weihung an die Mutter Erde - die Verhüllung gerade der Braut ist ja immer festgehalten —, so ist das Ausschütten des Samens über die rituell-symbolisch in den Schoß der Erde versenkte eine völlig klare Aktion. Mag das Liknon auch die "Reinigung" gemeint haben, vielleicht noch viel eigentlicher das Springen des Samens aus der Hülle, die Zurüstung zum Säen, so wird auch der Same über das neue Paar heruntergeschüttet sein, so gut wie sonst in all den verschiedenen Verzweigungen solchen Hochzeitsbrauches die Früchte, Nüsse, Körner über die Neuvermählten geworfen wurden. Die Bedeutung ist in der Hauptsache die gleiche wie bei dem oben besprochenen Begießen mit Wasser. Auch das gebackene Hochzeitsbrot wurde in einer Schwinge herumgereicht mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die mystica vannus Iacchi hat Jane E. Harrison im Journal of Hellenic studies XXIII 1903, 292ff., dazu Weiteres XXIV 1904, 241ff. vor kurzem trefflich gehandelt. Die Formen der Getreideschwinge, wie sie solche aus Frankreich und England usw. der heutige Gebrauch zur Anschauung bringt, hat man auch im badischen Schwarzwald (wahrscheinlich auch vielfach sonst) genau so früher gebraucht. Ein des Landbaues kundiger Lehrer hat mir, ohne zu wissen, was ich wollte, das Modell einer solchen Schwinge aus einer Dickwurzel geschnitten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jetzt bei Furtwängler Gemmen III 371, Tafel LVII 11.

dem alten Spruche, der auch Mysterienkulten eigentümlich war: ἔφυγον κακόν, εδοον ἄμεινον. Und das Paar, dem jetzt die Schwinge guten reinen Samen "symbolisch" schuf, legte dann die Frucht, das Kind, wiederum in das Liknon. Ganz entsprechend ist der Gebrauch des Liknon bei der Einweihung in die Mysterien. Wir sehen des öfteren, wie zwischen den Früchten, die im Liknon nur an die Stelle der ursprünglich dort allein angemessenen Saatkörner getreten sein können, der Phallos hervorragt: auch hier handelt es sich um ein neues Leben, das gezeugt wird aus der Mutter Erde. Über dem Verhüllten, d. h. in die Erde Versenkten wird ebenfalls die Saat gereinigt und wohl nicht bloß die Spreu, auch schließlich der Same über ihn geschüttet, falls nicht anderweite Aktionen mit dem Phallos die Neuzeugung irgendwie rituell abbildeten. Ich meine, es würde so auch wiederum verständlicher, wie die Athener darauf kommen konnten, die Gräber mit Frucht zu besäen (oben S. 48f.), und warum man so vielfach Mengen von Körnern und Früchten allermöglicher Art - so z. B. fanden sich große Mengen in dem jetzt in Bonn befindlichen Sarkophag aus Abusir - in die Gräber oder Särge mitgab (auch die Granatäpfel und Eier werden hierher gehören). Auf einem altägyptischen Grab in Theben, das gegen 1500 v. Chr. angelegt sein soll, fand sich auf einer Leinwand Osiris gemalt, in natürlicher Größe eines Menschen, darauf Ackererde, und in diese war Gerste gesät,

¹ So kennt auch deutscher Volksbrauch Kornopfer auf das Grab, den "Kornberg" über dem Grab, Legen von Roggenkörnern unter den Sarg, Samter Familienfeste 7. Vieles Weitere Mannhardt Myth. Forsch. 350 ff. Ich möchte aber auch hier betonen, daß nicht alle diese Bräuche aus einem und demselben Gedanken hervorgegangen sein müssen, der oben belegt werden soll. Auch Samters andere Erklärungen der oben genannten Sitten können recht haben. In den Zusammenhang, der oben dargelegt ist, gehören sicher der Ährenkranz der Braut (Mannhardt Myth. Forsch. 358. 360. 363), der Ährenkranz der Toten (auch antik, s. den abgeschiedenen Mysten auf dem unteritalischen Bilde, Wiener Vorlegeblätter E 3; der Ährenkranz um einen Totenkopf auf einer Baseler Fest-

die aufgegangen war: ein Osiris végétant. C'est la résurrection d'Osiris qu'on a voulu figurer; le dieu, sous la forme de l'orge germinant, obtient une vie nouvelle, erklärt Wiedemann (s. o. S. 49, 1). Man weiß, daß der Tote selbst es ist, der zum Osiris wird.

Der Phallos unter den Früchten ist, wie wir erwähnten, besonders häufig in dem Liknon auf unseren Darstellungen zu sehen. Es ist der Dämon der Zeugung selbst, der den mütterlichen Erdenschoß befruchtend gedacht wird. Ich meine, daß es denn auch für uns kein Rätsel mehr sein kann, wenn Phallen in den Gräbern, wenn wie häufig in Etrurien, in Phrygien, in Lydien Phallen auf den Gräbern sich finden. Ich kann nicht wohl die letzthin gegebene Erklärung für ausreichend halten, daß oben auf dem Grabe stünde, was hinein gehöre, und ins Grab seien Phallen gelegt, damit "die erloschene Zeugungskraft" "lebendig erhalten" werde. Wir werden sagen: damit in der mütterlichen Erde neue Zeugung stattfinde. Die steinernen Phallen auf den Gräbern sind in der Erde Schoß gestoßen. Man darf sich nicht scheuen, so

gedenkmünze ist sicheres Zeichen der Wiedergeburt, Kohlrausch Schweiz. Sagenbuch 358 Anm.) und die Ähren bei der Mystenweihe, z. B. in der eista mystica bei der merkwürdigen Einweihungsszene, Lovatelli Antichi monumenti tav. IV fig. 3, nach Bellori Pictae veterum tabulae in cryptis Romae repertae Tab. XI/XII. Vgl. Braun Annali 1842 p. 26, tav. d'agg. 13. Wer kann übrigens das merkwürdige Gerät erklären, das dort über den Mysten gehalten wird? Es wird in der Publikation für vannus mystica mit Phallus erklärt. Wenn die Zeichnung (von S. Bartoli) irgendeine Gewähr hat, ist es das nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Körte Athen. Mitteil. XXIV 1899, namentlich S. 9 ff. Curtiss Ursemit. Religion im Volksleben des heutigen Orients, deutsche Ausgabe, S. 340 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Entsprechend verstehe ich auch die Coitusszenen z.B. der etruskischen Gräber; wie durch das Beilager der Menschen auf dem Felde wird hier wenigstens im Bilde der Zauber ausgeübt, der die Erde zu neuem Gebären zwingt. Das schließt natürlich nicht aus, daß weiterhin solche Szenen mit einem Vergnügen ausgemalt wurden, das mit dem ursprünglichen religiösen Zweck wenig oder nichts zu tun hat.

eigentlich als möglich die Gedanken auszudenken: dann ist man den ursprünglichen Anschauungen echter Volksreligion am nächsten. Unklare "Symbolik" ist durchaus nicht ihre Sache. Wie viele von den Steinen und Hölzern, von deren Heilighaltung wir in Griechenland Kunde haben¹, nicht nur Phallen darstellen sollten, sondern auch den eben gegebenen Anschauungen ihre Entstehung oder Verehrung dankten, läßt sich nicht leicht in einzelnen Fällen ausmachen. Man hat ja z. B. vermutet, daß das mit der Orestessage verknüpfte Δακτύ-λου μνῆμα in Arkadien ein mißverstandener Grabphallos sei.²

Kaum zweifelhaft kann die Bedeutung einer Statuette sein, die aus einem Grabe auf Cypern stammt.3 "Auf einer niedrigen brettartigen Basis steht eine nackte Frau, deren Oberteil von den Brüsten an fehlt. Die Körperformen sind nur ganz roh angelegt, der Bauch mit dem stark vertieften Nabel ist viel zu kurz, unförmig groß dagegen der fast die ganze Körperbreite einnehmende, durch schwarze Umrahmung noch ganz besonders hervorgehobene Geschlechtsteil. Dieser Umstand läßt auch über die Bedeutung des Gegenstandes keinen Zweifel, der auf den geschlossenen Füßen der Frau steht und ihr bis ans Knie reicht. Es ist ein Phallos ohne Hoden, in der Ausführung ebenso roh wie der Frauenkörper." Ob man nun so die Erde bewußt hat darstellen wollen oder nicht, es ist ganz die Vorstellung, die man von dem Verhältnis des dämonischen Phallos zu dem zu befruchtenden Erdenschoße hatte. Daneben oder dahinter steht für Griechenland noch erkennbar die Anschauung, daß die Erde selbst mannweiblich ist, daß sie aus sich selbst erzeugt, daß sie selbst die Phallen, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> de Visser hat in seinem Buche *Die nicht menschengestaltigen* Götter der Griechen viel dergleichen aufgeführt, das mit dem Register leicht zusammenzufinden ist.

<sup>\*</sup> Pausan. VIII 34, 2. Belger Archäol. Anzeiger 1892, 64f., Körte a. a. O. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Abgebildet bei Körte a. a. O. Taf. 1 Fig. 2. Die Beschreibung oben nach Körte S. 9.

phallischen Dämonen hervorbringt.¹ Sie sind "schlechthin Söhne der Erde", sagt Kaibel. Ob auch dieser alte Glaube noch bei der Verehrung der Phallosidole im Feld und auf Bergeshöhen lebendig ist, wüßte ich nicht festzustellen. Vom Himmel gefallene Steine (Meteore) dachte man so oft als Phallen.² Daß auch der Omphalos in Delphi (er ist nicht der einzige seiner Art) ursprünglich ein Phallos gewesen wäre, der dann zum Nabel der Erdmutter geworden sei, ist leicht gesagt; aber es gilt gerade in diesen Gebieten, sollen wirkliche Erkenntnisse gewonnen werden, jegliches Spiel der "Deutungen" fernzuhalten, die hier so billig sind wie Brombeeren.

Meine Leser werden längst immer wieder an all die phallischen Dämonen der griechischen Welt, die Silene und Satyrn, an die phallischen Schmerbäuche der attischen Komödie erinnert worden sein. Sie vollführen zumeist im Frühling ihre Phallustänze. Phallische Bocksdämonen umtanzen auch die aus der Erde Schoß heraufsteigende Kore, das Kind der Erdmutter im prägnanten Sinne. Ihre Wiederkehr wurde in den Tagen gefeiert, da der Lenz erwachte, da "zugleich mit der Göttin die Toten heraufsteigen in das Reich des Lichtes".³ Dann folgt der ἐερὸς γάμος des Dionysos mit der Kore. Wie weit ähnliche phallische Umzüge in den griechischen Landen zurückgehen, zeigt uns jetzt das schon vielbesprochene Steatitgefäß aus Hagia Triada bei Phaistos.⁴ Daß die Gabeln, die dort die einherziehenden Männer tragen, dem Worfeln des Getreides — dem ersten Aufwerfen der Ährenbündel, damit die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ausgeführt bei Kaibel a. a. O. 515.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Münzbilder zeigen, daß z. B. an dem Meteorstein des Heliogabal ein weiblicher cunnus erkennbar gemacht worden war (s. Cohen IV p. 503, auch bei Roscher I 1230 und auf dem Titelblatt meiner Grabschrift des Aberkios): ein mannweiblicher Allfetisch.

S. P. Hartwig Die Wiederkehr der Kora, Röm. Mitteil. XII 1897, 89 ff. und besonders 100 f., Abbildung des Vasenbildes aus Falerii Tafel IV—V.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Savignoni Monumenti dei Lincei 1903, Tav. I u. II, R. Zahn Arch. Anzeiger 1904, 76.

Spreu abspringe — dienen, kann nach den Ermittelungen Jane Harrisons keinem Zweifel mehr ausgesetzt sein.¹ Jedenfalls aber sind die im Zuge schreitenden Männer, die die Getreideworfeln tragen, mit riesigen Phallen ausgestattet. Es ist eine Ernteprozession. Uns nun so vertraute Anschauungen finden also ein bedeutsames Zeugnis in dem kretensischen Volksbrauch des 2. Jahrtausends v. Chr. Die Parallele menschlicher Zeugung und der Fruchtbarkeit der Erde muß ihnen genau so gültig gewesen sein, wie sie es den späteren Griechen und unserem Volke gewesen ist.

Das allerdeutlichste Zeugnis aber, das uns diese Parallele vor Augen stellt, führt eben wieder in den Kreis der in



Attika so bedeutsamen phallischen Tierdämonen und Schmerbäuche. Im archäologischen Museum in Florenz findet sich in Schrank XII der Vasensammlung eine schwarzfigurige Schale, die von Heydemann<sup>2</sup> so beschrieben wird: während die Schale innen ohne Schmuck ist, zeigen die (durch einen schwarzen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Journal of Hellenic studies XXIV 1904, 249 f. S. oben S. 102. Der oben erwähnte, des Landbaues kundige Mann hat mir, ohne vorher auf irgend etwas hingewiesen zu sein, nur auf Grund der Anschauung des Abgusses der Vase, den ich besitze, die Gabeln erklärt als solche Worfelgabeln, die man früher auch im badener Oberland gebraucht habe. Es seien 3 bis 5 Zinken von oft leicht gebogenem, rohrartigem Holze gewesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mitteilungen aus den Antikensammlungen in Ober- und Mittelitalien. 3. Hall. Winckelmannsprogramm 1879, S. 95 nr. 50.

konzentrischen Streifen halbierten) Außenseiten zweimal mit Variationen ein und dieselbe Darstellung. A. Sechs nackte Männer, zum Teil bärtig, heben und tragen viribus unitis auf ihren linken Schultern einen Gegenstand (über den unten des weiteren zu sprechen sein wird), während ein bärtiger, größer gezeichneter Mann, der in jeder Hand einen Rebzweig hält, anleitend und helfend zugleich auf dem getragenen Gegenstand zu stehen scheint. B. Auf der anderen Seite sind es acht Männer, zum Teil bärtig und ithyphallisch, welche denselben Gegenstand zu heben und zu tragen bemüht sind; auf demselben steht hier ein behaarter, bärtiger, großer Satyr, auf dessen Rücken rittlings



ein Mann sitzt mit großem, weißem Trinkhorn und Kentron in Händen: mit dem letzteren scheint er den gerittenen Satyr zu quälen. Hinter ihm ein Rebzweig, den der Satyr vielleicht ursprünglich in Händen hielt. Wie der auf beiden Seiten der Schale getragene Gegenstand, welcher mit heiligen geknoteten Wolltänien verziert, mit Stricken versehen und mit einem unheilabwendenden Auge bemalt, sowie mit Buckeln ausgestattet ist, zu benennen sei, vermag ich nicht zweifellos zu bestimmen. Zuerst (und immer wieder) dachte ich an einen gewaltigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Mann hat, was auch hätte angegeben werden können, einen dicken Bauch.

Pflug (ἄροτρον αὐτόνυιον) usw. Die weitere Auseinandersetzung über den Pflug kann beiseite bleiben.1 haben längst erkannt, daß es sich jedesmal um einen Phallus handelt, und die Abbildungen S. 107 und 108 nach Heydemanns a.a. O. Tafel II 3a, 3b überheben mich weiterer Erklärungen.2 Nur sei angeführt, daß Amelung in seinem Führer durch die Antiken in Florenz S. 229 angibt: Auf der . . . Schale ist der von den Männern getragene Gegenstand sicher ein primitiver Pflug. Man erkennt zugleich, daß deutlich an einen Teil des menschlichen Körpers erinnert werden soll, dessen Tätigkeit mit der des Pfluges verglichen wurde (vgl. Sophokles, Antigone v. 569). Es ist eben ein Pflug und ein Phallos zugleich, und wir sind nun genügend vorbereitet, diese Identität ohne weiteres zu verstehen. So tritt uns vors Auge, wie eigentlich die Griechen άροῦν = zeugen und die Römer arare = zeugen sagten, wie wir es oben (S. 47 u. S. 78) in einer Reihe von Belegen zusammengestellt haben.3

¹ In der Anmerkung weist Heydemann die Erklärung der "Lanze" des Satyrs, der in den Gigantenkampf zieht, die Fröhner Choix de vases gr. du Prince Napoléon pl. 5 veröffentlicht, als un long phallus oculatus als gewiβ irrtümlich zurück und freut sich des beistimmenden Urteiles Wieselers. Der erste Blick zeigt, daß Fröhners Erklärung absolut sicher ist.

<sup>\*</sup> Milani hat in den Studi e Materiali di Arch. e Numism. Il 78 ff. die Vase aufs neue besprochen und als Fig. 262a und b abgebildet. Zu der Äußerung über Heydemanns Publikation ma al solito male disegnata e non capita hatte Milani angesichts dessen, was er selbst gibt, nicht das mindeste Recht. Die Abbildung bei Heydemann ist (jedenfalls in allem, worauf es uns ankommt) gerade so gut wie die bei Milani und ich habe der Einfachheit halber die erstere hier nachbilden lassen. Hier ist es wesentlich, ein Abbild der Darstellung vor Augen zu haben. Auch Preuss hat die Bilder nach Heydemann im Archiv f. Anthrop. a. a. O. wiedergegeben (der auf das Gerät nicht eingeht und nur von "Trage", "Gerüst" mit Phallus spricht).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Einige weitere (Pflug = mentula, Furche = Weib u. dgl.) bei Hahn Demeter und Baubo 48. — Der "carrus navalis", der Prozessionswagen im Frühjahr, war im Mittelalter zuweilen ein Pflug, Hahn a. a. O. 40,44. Man könnte auf den Gedanken kommen, daß der Schiffsschnabel, der

Ähnliche Prozessionen werden in Athen und Griechenland lange von verkleideten Personen in fröhlicher Öffentlichkeit aufgeführt worden sein. Im ganzen läßt sich beobachten, daß nur, was in burleskes Spiel und mimische Belustigung überging, in der vollsten Offenheit weiterlebte. Da trat kaum etwas wie Scham irgendwie hindernd in den Weg. Aber wo es sich um hochheilige, sakramentale Begehungen im Dienst der Mutter Erde und anderen analogen Diensten handelte, hat allerdings eine religiöse Schamhaftigkeit, eine Art εύφημία des Ritus, bewirkt, daß heilige Handlungen dieser Art in das Dunkel des Mysteriums traten. Mir will scheinen, daß eben durch die Entstehung des μυστήριου, das den einzelnen Menschen zum Kinde der Mutter Erde machte, das Ritual der Neuzeugung und Neugeburt in die Schatten des Geheimnisses gedrängt ward: es handelt sich nun um des einzelnen Menschen individuellste religiöse Bürgschaft, es handelt sich um seine eigene Mutter, um die Zeugung und Geburt, die ihn selbst ganz persönlich angehen. Auch wenn keinerlei öffentliche Darstellung natürlicher Dinge den geringsten Anstoß gab, hat man niemals die Geheimnisse des eigenen Lebens profanieren wollen. Die heiligen Mysterien nachahmend zu agieren, war des Todes würdig: denn sie wirkten auch dann, zerstörend vielleicht und verderblich.

In jedem Mysterienkulte, in dem eine Muttergottheit eine Hauptrolle spielt, sind Belege dafür da, daß der Phallos im geheimen Ritual seine Bedeutung hatte. Für Eleusis habe ich es früher, meine ich, bewiesen aus dem Spruch: ἐνήστευσα, ἔπιον τὸν πυπεῶνα, ἔλαβον ἐπ πίστης, ἐργασάμενος ἀπεθέμην εἰς πάλαθον καὶ ἐπ παλάθον εἰς πίστην.¹ In den ver-

vorn an dem Dümmlerschen carrus navalis (jetzt Kleine Schriften III 26) sichtbar ist, mit einem Auge verziert, als  $\xi\mu\beta$ o $\lambda$ o $\nu$ , wie eben dieses Wort selbst, noch weitere Bedeutung hätte haben können. Aber das wären wieder bloße Vermutungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mithrasliturgie 125, Anhang nr. I S. 213, S. dazu auch Osthoff Archiv für Religionswissenschaft VIII 60f., Siegmund Fränkel ebenda 316.

schiedenen Denominationen des Dionysoskultes, der mit dem Demeterkult von vornherein die engsten Zusammenhänge gewinnt und mit dem Kult irgendeiner unterirdischen Göttin zumeist verbunden ist, sind die Darstellungen des linvov mit dem Phallos zahlreich bekannt, von Orphischem nicht weiter zu reden. Für den Kult der großen Mutter kann ich auf die Zusammenstellung von Hepding (Attis 192 ff.) und mir (Mithrasliturgie 126 ff.) verweisen. Gerade da ist das Phalloswesen ganz besonders reich und mannigfaltig im Kulte ausgestaltet gewesen. Im Isiskulte tritt es nicht so stark hervor, aber es war vorhanden. Zum Beweise genügt vollauf, was de Jong1 zusammengestellt hat. Von Sabazios oder den Kabiren oder anderen braucht hier nicht mehr die Rede zu sein, obwohl gerade im Sabazioskult einmal ausnahmsweise der sakramentale Sinn der Aktion mit dem Phallos ganz klar ist. Der heilige Phallos wird der einzuweihenden Person durch den Schoß gezogen. Man muß sich auch hier bewußt bleiben, daß man die Phallossakramente nicht durch mystische Redewendungen versteht oder verständlich macht. Es gilt auch hier, dem ursprünglichen ganz klar sinnlichen Denken nachzutasten. Immer war der Ritus das sakramentale Abbild einer Neuzeugung oder Neugeburt des Eingeweihten. Entweder wurde mit Phallos und Cunnus, vielleicht mit Phallos und Erde agiert oder die Aktion wurde teilweise gedacht. Die Darstellungen lassen zum Teil darauf schließen, daß die Aktion so weit "vergeistigt" wurde, daß der Phallos bloß in einer Art ἔποψις gezeigt, daß er dem Mysten enthüllt wurde. Oder der Myste, dem Gotte gegenüber stets ein weibliches Wesen, trat in die geschlechtliche Verbindung mit dem Gotte, der Phallos wurde ihm in den Schoß getan. Oder es wurde durch die Berührung mit dem göttlichen Phallos sakramental die Erzeugung eines neuen Wesens in ihm bewirkt, des Gött-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De Apuleio Isiacorum mysteriorum teste p. 44 ff.

lichen, dem die Verheißungen des Kultes gelten. Oder endlich es ward ein Akt der Neugeburt vorgenommen, wie er etwa von der mythischen Adoption des Herakles erzählt wird: τὴν "Hoαν άναβάσαν έπὶ τὴν κλίνην καὶ τὸν Ἡρακλέα προσλαβομένην πρός τὸ σῶμα διὰ τῶν ἐνδυμάτων ἀφεῖναι πρὸς τὴν γῆν (Diodor IV 39), oder von der Rehabilitierung des Totgesagten δεύτερον διὰ γυναικείου διαδύς. ὡς ἔθος ἦν παρὰ Αθηναίοις έκ δευτέρου γεννᾶσθαι. Es ist leicht auszudenken, wie mittels eines Bildes der Göttin oder einer die Göttin vertretenden Priesterin solche Akte sakramental vollzogen werden mochten. Erst wenn man sich klare Vorstellungen über diese Riten gemacht hat, wird man bisher dunkle Zeugnisse verstehen. Das "Rheaepigramm von Phaistos", dem die seltsamsten Interpretationen zuteil geworden sind, ist vor kurzem neu gelesen und herausgegeben in den Monumenti antichi dei Lincei XI 1901, p. 5422:

Θαῦμα μέγ' ἀνθρώποις πάντων Μάτης πρ<0>δίκνυτι τοῖς ὁσίοις κίγχρητι καὶ οῖ γονεὰν ὑπέχονται, τοῖς δὲ παρεσβαίνονσι θιῶν γένος ἀντία πράτ<τ>ει. πάντες δ' εὐσεβέες τε καὶ εὐγλώθιοι πάριθ' ἀγνοί ἔνθεον ἐς Μεγάλας Ματρὸς ναόν, ἔνθεα δ' ἔργα γνωσῆ[θ]' ἀθανάτας ἄξια τῷδε ναῷ.

Am Eingang des Tempels offenbart die Allmutter den Menschen großes Wunder: sie gibt Orakel den Reinen und denen οἷ γονεὰν ὑπέχονται; sie ist zuwider τοῖς παφεσβαίνονσι διῶν γένος. Die Hauptschwierigkeit liegt in οἷ γονεὰν ὑπέχον-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hesych. sv. δευτεφόποτμος, Weiteres Mithrasliturgie 160.

² Zuerst herausgegeben von Halbherr Museo Italiano III 785 ff., dann hat Blaß darüber geschrieben Jahrb. f. Philol. 143, 1891, 1 ff. ("den Frommen leiht sie dar und denen, welche Zinsen versprechen"), Maaß Athen. Mitteil. XVIII 1893, 272 ff. (οῦ γονεὰν ὑπέχονται sind die Mütter), Wernicke ebenda XIX 1894, 290 ff. ("die Eltern, die ihre Nachkommenschaft unter sich haben", oder ὑπέχοντι zu lesen, "die ihre Kinder [den Göttern zum Zwecke der Weissagung] unter [die vorgestreckte Hand] halten"), Maaß Orpheus 309 ff. (γονεὰν ὑπέχεσθαι = τόπον μἢ ὁἶπτειν, wahrscheinlich sind die braven Mütter dann auch zum

ται, sie kann aber nicht gehoben werden, wenn man τοῖς παρεσβαίνουσι θιών γένος nicht oder falsch versteht. Es sind die, welche nebenher, heimlich Eingang finden in der Götter Geschlecht. Wer sich des Spruches des Mysten auf den unteritalischen Täfelchen θεῶν γένος ὄλβιον εὕχομαι εἶναι, der Bezeichnung γεννήτης τῶν θεῶν vom Mysten im Axiochos (p. 371d) und der Erläuterungen Rohdes dazu (Psyche II<sup>3</sup> 422f.) erinnert, weiß, was das heißt. Zum γένος τῶν θεῶν gehört nur, wer sich nach der Ordnung reinigen und einweihen läßt. niemand darf sich heimlich eindrängen, der nicht der Göttin Strafe gewärtigen will. Sie spendet ihre Orakel den Reinen (86101) und denen, die "die Geburt an sich vollziehen lassen, auf sich nehmen". Genau das heißt: ὑπέχεσθαι¹ γονεάν. Der sakramentale Einweihungsritus ist gemeint. Dann gilt aber von dem Eingeweihten, was auf den unteritalischen Täfelchen gesagt ist: δεσποίνας ύπὸ κόλπον έδυ χθονίας βασιλείας. Gerade nach Kreta sind diese Liturgien der unteritalischen Kulte nachweislich verpflanzt: in Eleutherne haben sich auf einem Goldblättchen des 2. Jahrhunderts n. Chr. nahezu wörtlich die gleichen Sätze gefunden wie auf einem der unteritalischen Täfelchen.2

Möglich wäre ja immerhin auch, daß γονεὰν ὑπέχεσθαι heißen könnte: die die Zeugung an sich vollziehen lassen, sich ihr unterziehen; man bedenke die Häufigkeit phallischer Rituale einer Neuzeugung in diesen Kulten gerade auch der

Lohn Maskulina geworden), Drexler Wochenschr. f. klass. Philol. 1895, n. 47 p. 1291 f. (denkt an Zeremonien der Taurobolie; aber die viel späteren Taurobolien haben hier gar nichts zu suchen). Gaetano de Sanctis, der neue Herausgeber selbst, versteht of als Demonstrativ, ὑπέχονται hanno, ottengono, ricevono. "agli empî la Magna Mater nega la discendenza, in ciò sta il μέγα θαῦμα del santuario." Entgegenstehen aber: κίγχοητι den einen, ἀντία πράττει den anderen. παρεσβαίνονοι θιῶν γένος bleibt ganz unerklärt. "empî" sind es nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "sich einer Sache unterziehen, sie auf sich nehmen" findet man in den Wörterbüchern angegeben und mit Beispielen belegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nekyia 107.

mütterlichen Gottheiten. Das Gebet eines Papyrus i ἐλθέ μοι ... ὡς τὰ βρέφη εἰς τὰς κοιλίας τῶν γυναικῶν macht diese Vorstellung am schnellsten deutlich und die vielen Wendungen von dem neuen Menschen, der in dem alten gezeugt ist. Das wird zu bildlicher Phrase, aber es ist von Anfang eigentlich gedacht. Wer aus Gott neu gezeugt ist, so kann noch der Verfasser des Jakobusbriefes sagen (I3,9 f.), der tut nicht Sünde, ὅτι σπέρμα αὐτοῦ (i. e. ϑεοῦ) ἐν αὐτῷ μένει.

Mit einer Frage mag hier weitergehenden Erörterungen ein Ziel gesetzt sein. Für den noch deutlich im Ritual erhaltenen christlichen Brauch der Wasserweihe<sup>2</sup>, nach dem vom Priester eine brennende Wachskerze ins Wasser gesenkt, tiefer gesenkt und zum dritten Male bis auf den Grund gestoßen wird, läßt der begleitende Text keinen Zweifel, daß in heiliger Handlung eine Zeugung nachgebildet wird, durch welche der Mutterleib des Taufwassers befruchtet wird, "um himmlische Nachkommenschaft zu gebären". . . . de spiritu sancto, qui hanc aquam regenerandis hominibus praeparatam arcana sui luminis admixtione fecundet, ut sanctificatione concepta ab immaculato divini fontis utero in novam renatu creaturam progenies caelestis emerget et quos aut sexus in corpore aut aetas discernit in tempore, omnes in unam pariat gratia tua mater infantiam. Dann der Höhepunkt der Weihe mit der dreimaligen Eintauchung der Kerze:

Descendat in hanc plenitudinem fretis virtus spiritus tui et totam huius substantiam regenerandi fecundet effectu ... ut omnis homo hoc sacramentum regenerationis ingressus in vera innocentia, nova infantia renascatur. Die Kerze ist, in der bisherigen Terminologie zu reden, die wir anwenden mußten, um eine große Anzahl antiker Riten zu verstehen, der Phallus des heiligen Geistes. Er zeugt in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kenyon Greek Pap. in the Brit. Mus. 1893 p. 116, Pap. CXXII Z. 2ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Erklärt von Usener Archiv f. Religionswiss. VII 290, bes. 294 ff. Dort auch die nötigen Nachweise.

dem Mutterleibe des Wassers die Einzuweihenden zu neuer Geburt. Ich wage nicht nach Analogie dieses noch deutlichen Ritus mir die Vorgänge bei den verschollenen alten Sakramenten vorzustellen, obwohl ich es recht wohl für erlaubt hielte. Kann denn aber wohl bei dem Reinigungsbade mit dem Taufwasser sich solcher Ritus entwickeln und eine so konkrete Bildersprache gestalten, wenn nicht die Bräuche aller oder fast aller mächtigen Mysterienreligionen, die das werdende und wachsende Christentum umgaben, in dieser Richtung einwirkten? Das Phallussakrament der antiken Mysterien war von unaustilgbarer Lebenskraft: in unverkennbarem Abbild weiß es in christliche Liturgie sich einzuschmuggeln. Freilich kann es da in der Tat nur in wirklichem "Bilde" sich erhalten. Denn das Christentum hat mit grimmiger Energie die, ich möchte sagen, völlige Verteufelung des Phallus durchgesetzt.

Es wäre seltsam, wenn der tiefe Glaube an eine göttliche Mutter Erde, der die antike Menschheit immer und immer wieder im Innersten bewegt hatte, endgültig zerstört gewesen wäre, als die siegende Religion betete "Unser Vater". Nein: das innerste religiöse Bedürfnis, das nach der Mutter Erde. der Demeter, der Isis gerufen, war nicht tot. Es lebt und waltet und webt in der Tiefe, es ringt, wieder Leben und Gestalt zu gewinnen. Nichts kann die Unzerstörbarkeit der Religion, die in den Herzen der Menschen lebendig ist, besser beweisen als die Versuche innerhalb des Christentums trotz allem eine mütterliche Gottheit zu schaffen. Ich rede nicht von der Maria, obgleich ja auch deren Verehrung und Ausgestaltung als Gottesmutter laut genug ein innerstes religiöses Bedürfnis bezeugt. In frühere Zeit gehen Versuche zurück, die ich meine. Die dritte Person der göttlichen Dreieinigkeit war im heiligen Geiste gefunden. Es war von ganz unabsehbar wichtigen Folgen, daß er im Griechischen nur Neutrum sein konnte, πνεῦμα ἄγιον. Aramäisch und hebräisch war der Geist weiblich gewesen (rucha, ruach). Das aramäische Evangelium, das die Ebioniten benutzten, hatte als Worte Jesu eingeführt: Eben hat mich meine Mutter, der h. Geist, an einem meiner Haare ergriffen und auf den großen Berg Thabor getragen. Man hat vielfach auch in der griechischen Welt die Dreieinigkeit Vater, Mutter, Sohn versucht, man kennt die gnostischen Systeme mit ihren Sophia, Achamoth usw., und die Mutter findet sich noch mannigfach in Resten von alter Liturgie; sie geht gelegentlich noch nebenher, wo schon das πνεθμα άγιον eingeführt ist. Die geltenden Evangelien

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Belege bei Usener Dreiheit 42 ff.

mußten diese Versuche erdrücken. Und doch bricht immer einmal wieder das alte drängende Bedürfnis durch, wie wenn der Graf Zinzendorf die Bezeichnung des heiligen Geistes als Mutter aller Geister in seiner Gemeinde durchsetzt oder wenn z. B. in einem Heftchen, das mir zufällig in der Gießener Universitätsbibliothek in die Hände fiel und aus dem Jahre 1873 zu stammen scheint: Aufruf an alle Christen über die jetzige und zukünftige Zeit. Geoffenbart von Gott und seinen heiligen Engeln vom Jahre 1857 bis 1873, zu lesen steht: Gegeben vom heiligen Geist oder Mutter aller Geister am 12. Juni 1869.¹ Der offenbarende heilige Geist redet die Menschen immer an "Liebe Kinder".

Wesentlich ist in dem religiösen Verlangen nach einer göttlichen Mutter, daß sie nicht bloß θεοτόχος, sondern die eigene Mutter, die Mutter der Menschen sei. Und so ist denn in der Frühzeit des alten Christentums schon der kühne Versuch gewagt worden, die "Kirche" zu einer solchen göttlichen Mutter zu formen. Schon Clemens sagt paedag. § 21 ή μήτης προσάγεται τὰ παιδία καὶ ἡμεῖς ζητοῦμεν τὴν μητέρα την έπηλησίαν, § 42 μία δε μόνη γίνεται μήτης παρθένος έππλησίαν έμοι φίλον αὐτήν καλείν. Tertullian redet ad martyras c. 1 von der domina mater ecclesia, und de oratione c. 2 spricht er von der Vaterschaft Gottes; wenn wir an ihn glaubten, gestatte uns Christus, uns Söhne Gottes zu nennen. Auch im Vater sei der Sohn angerufen. Er sagt, ich und der Vater sind eins. Auch ist die Kirche nicht ausgelassen, ne mater quidem ecclesia praeteritur; da du wahrlich, wenn du einen Vater und einen Sohn anerkennst, damit auch eine Mutter anerkennst, die im Namen Vater und im Namen Sohn einbegriffen ist. Lehrreicher noch als all dies ist für uns eine Partie des Cyprian de unitate ecclesiae c. 5. 6 habere iam non potest deum patrem, qui ecclesiam non habet matrem . . . illius foetu nascimur, illius lacte nutrimur, spiritu eius

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> s. Usener a. a. O. 43.

animamur. Und bei S. Zeno sehen wir weiter, wie diese "Bilder" in der Predigt eigentliches Gepräge tragen können, Lib. II tract. XXX p. 240 (Migne P. L. XI 476) in der Invitatio ad fontem: Iam vos sempiterni fontis calor salutaris invitat. Iam mater nostra adoptat, ut pariat: sed non ea lege, qua vos matres vestrae pepererunt, quae et ipsae partus dolore gementes, et vos plorantes sordidos, pannis sordidis alligatos, huic mundo dediticios intulerunt. Oder aber im tract. XXXIII Fontanum semper virginis matris dulcem ad uterum (d. i. das Taufwasser) convolate... O admirabilis et vere divina sacrosancta dignatio! in qua quae parturit, non gemit; qui renascitur plorare non novit. Haec renovatio, haec resurrectio, haec vita aeterna, haec est mater omnium, quae nos adunatos, ex omni gente et natione collectos, unum postmodum efficit corpus.<sup>1</sup>

Wir spüren die Anklänge an den alten Glauben an die Erdmutter: in ihrem alleinseligmachenden Schoß nimmt diese Mutter alle Gläubigen auf und gebiert sie zu neuem Leben. Das Sakrament von Eleusis gab die Gewißheit neuer Geburt aus der Erdgöttin zu einem neuen Leben. Der einst so mächtige Glaube war nicht aus den Herzen der antiken Menschen geschwunden, als sie Christen wurden. Er drängte immer neu ans Licht. So individuell und geschichtlich bedingt und bestimmt die einzelnen Phasen dieses religiösen Gedankens, dem wir nachgehen, gewesen sind, wird man diese Phasen und Ausprägungen wirklich geschichtlich zu verstehen sich anheischig machen, ohne zu dem ewigen Untergrunde der Volksreligion hinunterzusteigen, soweit wir sehen und freilich oft nur tasten können?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> F. C. Conybeares ausgezeichnete Untersuchung The Virgin Church and the Virgin Mother, a study of the origin of Mariolatry (die bis jetzt nur als Presidential Address, read before the Historico-Theological Society in Oxford, 1902 vorliegt, demnächst aber im Archiv für Religionswiss. erscheinen wird) hat mir eine Anzahl der Stellen geliefert. Er hat besonders diese Gedanken in sehr bestimmten und festen Ausprägungen in der armenischen Kirche aufgewiesen und weiterverfolgt.

Die vielleicht seltsamste Blüte hat der alte Volksglaube getrieben, als er von allen Seiten durch den mächtigen Kirchenglauben beeinflußt und eingeengt war. Wie Maria die jungfräuliche Mutter Christi ist, so ist nun die Erde die jungfräuliche Mutter Adams. Daß sie jungfräulich ist, wird dann aber so erklärt, daß sie noch nicht von Regen befruchtet oder noch nicht von Menschen bepflügt war oder daß sie noch keinen Leichnam geborgen hatte. Man erkennt, wie die alte Volksreligion in den Fesseln der kirchlichen Lehre sich windet, sich verrenkt und hier und da ein Glied befreit. Bei Irenaeus, Tertullian, Firmicus Maternus finden sich Stücke der nun schon entstehenden Volkstradition, und durch das christliche Mittelalter hindurch findet sich eine große Zahl von Zeugnissen, besonders aus mittelhochdeutscher Dichtung. Reinhold Köhlers wunderbare Gelehrsamkeit hatte sie längst in großer Fülle zusammengestellt.1

Es wird nicht leicht präzise darzulegen sein, wie viel der christliche Glaube und die Ausbildung der Lehre von der Auferstehung an Lebenskraft zog aus dem alten Glauben an die zu einem neuen Leben wiedergebärende Mutter Erde. Sehen wir nur die erste ausführliche Belehrung über die Auferstehung an, die Paulus den Korinthern (I 15, 35 ff.) schrieb: "Aber man wird sagen: wie sollen die Toten auferstehen? mit was für einem Leibe kommen? Du Tor! Was du säest, wird nicht wieder lebendig, wenn es nicht gestorben ist, und was du säest, ist nicht der Körper, der werden wird, sondern ein nacktes Korn von Weizen oder was es gerade sonst ist . . . (42) so auch die Auferstehung der Toten, es wird gesät im Vergehen (ἐν φθορᾶ) und wird aufgeweckt in Unvergänglichkeit (ἐν ἀφθαρσία)." Daß ich diese heilige Symbolik nicht für die antiken Anschauungen unmittelbar voraussetze, wird man gesehen haben; man wird aber auch nicht im Zweifel sein, wie tief die Parallele, deren sich Paulus bedient, im griechischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jetzt in seinen Kleinen Schriften II 7ff.

wie in so manchem anderen Volksglauben gewurzelt ist. Und es wird wohl kein Zufall sein, daß er so gerade nach Korinth schreibt, wo gewiß die meisten derer, die Christen wurden, vorher Mitglieder der Mysteriengemeinden waren, in denen allen die Lehren und Sakramente der Neuzeugung und Neugeburt in verschiedenen Variationen, wie wir sie oben kennen lernten, im Mittelpunkte des religiösen Lebens standen.

Ich gehe nicht weiter hinaus über die antike Welt. Aber ihre direkte Einwirkung reicht auch in dem Gedanken, den wir verfolgten, außerordentlich weit. Wir wissen, daß Goethe die Anregung dazu, Faust den Gang zu den Müttern gehen zu lassen, unmittelbar einer Erzählung des Plutarch im 20. Kapitel des Marcellus verdankte<sup>1</sup>, wo von der Verehrung der "Mütter" in Engvion in Sizilien berichtet wird und von der Flucht des Nikias, der sich von den Müttern besessen und verfolgt stellt und durch die heiligen Schauer, die alle ergreifen, zu entkommen weiß. "Die Mütter, Mütter - es klingt so wunderlich" wird Goethe selbst gesagt oder empfunden haben, als ihm die Übersetzung des Plutarch vorgelesen wurde, und er hat sich nun danach die Anschauung von einer geheimnisvollen Stätte ausgestaltet, wo die Dinge ruhen, von wo sie ins Dasein treten und wohin sie zurückgehen, wenn sie sich ausgelebt haben. Der Dreifuß drunten ist, wie man sich ausgedrückt hat, "eine Art Brutstätte alles Lebens". Wir fühlen in der Goetheschen Szene, die sich wie von selbst zum geheimnisvollen Mysterium gestaltet, noch unmittelbar die Schauer auf uns wirken, die der antike Mensch empfand, wenn er zur Mutter alles Lebens, der Mutter Erde, betete. "Das Schaudern ist der Menschheit bestes Teil" steht in dieser Partie des Faust.

Ohne weiteres wird man sich der Auffassung erinnern, die Goethe von der "Natur", "Mutter Natur" vielfach ausgesprochen hatte, die er so früh schon den Erdgeist aus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Düntzer Goethes Faust II 82ff., Schröer II 3 LVIf.

sprechen läßt, "Geburt und Grab ein ewiges Meer", vor allem auch der anderen Worte:

"Wo faß ich dich, unendliche Natur?
Euch Brüste alles Lebens,
An denen Himmel und Erde hängt,
Dahin die welke Brust sich drängt —
Ihr quellt und tränkt und schmacht' ich so vergebens?"—

Die Anschauung von der "Mutter Natur" schöpft unbewußt bis zum heutigen Tage aus dem unversiegbaren Brunnen lebendigen Volksglaubens. Die Entwickelung der antiken Begriffe quos und natura geht aus den Sphären der Volksreligion hinaus, die ich hier zu untersuchen mir vorgesetzt hatte. Und meinen Lesern will ich es überlassen, dem Gedanken nachzugehen, wie der modernste, freieste Denker, wenn er seine Ansicht von der ewigen Mutter Natur ausspricht, indem er vielleicht stolz sich einen Atheisten nennt, aus den ältesten und tiefsten Quellen religiösen Denkens der Menschheit den Trank schöpft, nach dem ihn dürstet. Und in welchen "Bildern" denken wir denn, wenn wir ein Höchstes unserer wissenschaftlichen Erkenntnis in eine Form fassen wollen, die unendliche Entwickelung alles Lebens auf Erden?

## Register.

Vorbemerkung. Nur das konnte ich aussiehen, was sich in einzelne Hinweise fassen ließ. Aufbau, Art und Ziel der Untersuchung durch Lektüre des kleinen Buches selbst kennen zu lernen, konnte ich diesmal weder durch ausführliches Inhaltsverzeichnis noch durch Register ersparen.

Abstraktion, falsche 100. "achäische" Religion 62 f. Ahnen in den Kindern 23. αία avia 65. Aigai 60. Aischylos 38. άμφιδρόμια 9, 1. Analogiezauber 99. άπὸ δρυὸς ούδ' άπὸ πέτρης 64. Ara Pacis 80. arare 78f. Arginusenprozeß 51. ἀροῦν 47. άρρητοφόρια 46. Attis 90. Augustus, Panzer 81. Auferstehung bei Paulus 119. Aufheben von der Erde 6. Autochthonie 44.

Begräbnis verweigert 52. Blitz 92 f. Brautlager auf der Erde 97. Buzygenfluch 50 f.

Cypern, Statuette aus, 105.

δάπτυλοι 'Ιδαΐοι 93. Δαπτύλου μνήμα 105. Delphi 60. Demeter 70; 85; 86f.; 98. Δημητοείοι 55. Demokritos 67. deponere 26. Dodona 60.

Eidesformel 36; 54.
Epikuros 67.
Erd, Namen mit 10.
Erdmutter, Hebamme 10.
Erdorakel 60.
Erichthonios 44.
Erinnyen 39 f.
Eumeniden 39 f.
Euripides 41 ff.

Flußgott als Kinderspender 64.

γη 37 ff.
Γη και θεοί 54.
Γη 'Ολυμπία 45.
Geist, heiliger, als Mutter 116 f.
γενέσια 49.
Getreideschwinge 102.
Gottesmutter 117.
Grabinschriften, griechische 69:
römische 75.
Große Mutter 82 ff.
Großvater und Enkel 25.
Gruppenehe 88 f.; 94.

Heiliger Geist als Mutter 116 f. Hesiod 36; 98. Himmel und Erde 17 f.; 45 f. Hochzeitsgebräuche 56 f. Hockerstellung 27, 6. Homer 36. homo — humus 76. Iasion 98. Inkubation 60 f. Iohannes, Apostel, Legende 69. Isis 83 ff.; 111.

Kind und Korn 101 f.
Kinder begraben 21 ff.; auf die Erde
legen 6 ff.; von der Erde aufheben
6 ff.; Herkunft der Kinder 18 ff.
Kirche, Mutter 117 f.
Kranke begraben 28 f.
Kreta 62 f.

Levana 6. 2ixvov 101. Lucretius 67; 79. Lustratio 57.

Magna mater 82 ff.

Maria 117.

materies — mater 77.

Meer gibt die Toten wieder 51.

Menexenos 53

Mutter im Faust 120.

Mutter Kirche 117f.

Mutter Natur 120f.

Mutterrecht 88f.; 94.

Mysterieneinweihung 56f.

Naassenerpredigt 68. Namengebung 34. venúsica 49.

Olympia 60. Orphisches 89. Osiris végétant 49,1; 103f.

Panzer des Augustus 81. patria 39; 88. πατρίς 39; 88. Pflug — Phallus 107 ff. Pflugumziehen 97.
Phaistos, Vase aus, 106; Rheaepigramm 112f.
Phallen 46; 92ff.; in und auf Gräbern 104.
Pindar 65.
Platon 53; 58.
Pythagoreisches 49; 66.

Rheaepigramm aus Phaistos 112 f. Rhea-Kybele 62.

Sabazios 90; 111.
Säkularfest 80.
Sämereien im Grab 48; 103.
Schale in Florenz 107.
Seelenwanderung 33.
σεισάχθεια 37.
Solon 37.
Sophokles 41.
σπείζειν 46.
Sterbende auf die Erde 26 ff.
suscipere 6.
Sympathiezauber 99.

Tellus 11.
Tellus mater 12; 73 ff.
Terra mater 16, 2; 73 ff.
tollere 6.
Träume 60 f.
Traumorakel 60.
τριτοπάτορες 48.

vannus mystica 102f. Vase aus Phaistos 106. Verbrennen und Begraben 66. Verwandtschaftsnamen 88.

Xenophanes 66.

Zeugung und Geburt 32.

Über die Titelvignette siehe S. 87 Anm. 1.

Druck von B. G. Teubner in Dresden.

## Verlag von B. G. Teubner in Leipzig.

kyla. Beiträge zur Erklärung der neuentdeckten Petrusapokalypse. Von Albrecht Dieterich. [238 S.] gr. 8. M 6.—. Aus dem Schlußwort: Und wenn ich am Schlusse zurückgreifen darf auf den

Aus dem Schlußwort: Und wenn ich am Schlusse zurückgreifen darf auf den Beweis, den ich am Anfang geführt zu haben glaube, daß der Text von Akhmim ein Stück ist des Petrusevangeliums, so sehen wir den für die Religionsgeschichte, für die Genesis christlichen Schrifttums unendlich wichtigen Übergang sozusagen vor unseren Augen sich vollziehen, daß aus der antiken Literatur der orphischen Gemeinde im Anfang des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts die Schilderung von Himmel und Hölle übernommen wird in ein Evangelium der Christengemeinde. Es mag das nur in einer lokalen Überlieferung der heiligen Geschichte stattgefunden haben, und die spätere Sichtung der heiligen Überlieferungen hat solche merkwürdige Stücke aus dem Evangelienkanon wieder beseitigt. Aber gerade an das eschatologische Stück des Petrusevangeliums hat zunächst die selbständige Petrusapokalypse und dann die ganze reiche Apokalyptik der späteren Zeit angesetzt. Die apokalyptische Literatur der griechischen Kulte, die uns nur in so wenigen versprengten Trümmern erhalten ist, bildet eine geschichtliche Linie mit den ersten christlichen Offenbarungen vom Jenseits und mit dem Glauben von Himmel und Hölle in der christlichen mittelalterlichen Welt. Das Dokument der Übernahme aus den antiken heiligen Büchern des Orpheus in das christliche Evangelium sind die Pergamentblätter aus dem Grabe von Akhmim.

Eine Mithrasliturgie, erläutert von Albrecht Dieterich. [X und 230 S.] gr. 8.

Eine Mithrasliturgie, erläutert von Albrecht Dieterich. [X und 230 S.] gr. 8. geh. M. 6.—, geb. M. 7.—.

Ein Text aus dem großen Pariser Zauberpapyrus, den einst Wessely in den Denkschriften der Wiener Akademie XXXVI (1888) S. 56 ff. gedruckt hat, wird mit kritischem Apparat und Übersetzung vorgelegt. Der erste Teil der Erläuterungen tritt den Beweis an, daß wir in diesem Text die Liturgie eines Mithrasdienstes besitzen, und liefert eine Reihe von Untersuchungen über Herkunft und Quellen des merkwürdigen Unsterblichkeitssakramentes (AnaSavettapuó; heißt das Stück im Papyrus selbst). Der zweite Teil gibt einen ersten Versuch, die immer wiederkehrenden Formen und Bilder mystischer Liturgie auszulösen, und verfolgt im einzelnen die Vereinigung des Gottes und des Menschen Eisen des Gottes, als die Liebesvereinigung des Menschen mit dem Gotte, die Gotteskindschaft, die Wiedergeburt, die Himmelfahrt der Seele zu Gott, eine feste Bilderreihe, die einem bestimmten Kreise spätantiker Kulte und dem Christentum gemeinsam, dem jüdischen Kult aber fremd ist. Ein Wortregister zum Text der Liturgie, ein Register des Orthographischen und Grammatischen und ein Sachregister zu den Erläuterungen sollen die Ausnutzung des Buches für verschiedenartige wissenschaftliche Zwecke erleichtern. für verschiedenartige wissenschaftliche Zwecke erleichtern.

lcinella. Pompejanische Wandbilder und römische Satyrspiele von Albrecht Dieterich. Mit zahlreichen Abbildungen im Text und auf 3 Tafeln. [X u. 307 S.] gr. 8. # 8.—. Aus dem Vorwort: Man wird die wesentlichen Linien der Darstellung nicht ver-

Aus dem Vorwort: Man wird die wesentlichen Linien der Darstellung nicht verkennen, die freilich nur in ganz bestimmter Abgrenzung die lustigen Figuren des antiken Theaters zu verfolgen und von verschiedenen Seiten vorzudringen sucht zum Verständnis einer bestimmten Art von "Satyrspielen" und der unteritalischen komischen Figur, die heute als Pulcinella lebt. Ich wünschte wohl, daß mancher mit mir den unenlichen Reiz einer Untersuchung empfinden könnte, die im lebendigen Volkstum von heute die in langem geschichtlichen Werden erwachsenen, wohl immer wechselnden, aber nie abgestorbenen, immer wieder neu ausgestalteten antiken Formen wiedererkennt. Gibt es doch auch hier wie überall auf das "Was ist das?" der Forschung nur eine geschichtliche Antwort, die erklärt, wie es geworden ist. In diesem Sinne glaubte ich sagen zu können, was der Pulcinella von Neapel ist.

Über Wesen und Ziele der Volkskunde von Albrecht Dieterich.

Über vergleichende Sitten- und Rechtsgeschichte von Hermann Usener. (Sonderabdruck aus den Hessischen Blättern für Volkskunde, Band I, Heft 3.) [67 S.] 1902.

(Sonderabdruck aus den Hessischen Blättern für Volkskunde, Band I, Heft 3.) [67 S.] 1902. gr. 8. geh. # 1.80.

Dieterich umschreibt die Volkskunde als die Wissenschaft, die Denken und Glauben, Sitte und Sage des Menschen ohne Kultur und unter der Kultur behandelt. Die Erkenntnis der geistigen Funktionen erscheint ihm als der Kern der Forschung. Alles andere, was sonst noch herangezogen werden kann, kommt nur in Betracht, soweit es das Volksdenken, Volksglaube, Volkssage und Volkskunst erklärt. Er bestimmt das Verhältnis der Volkskunde zu Philologie und Geschichte und weist auf die großen Erfolge hin, die die vergleichende Volkskunde bereits erzielt hat, und welche Aufgaben ihr noch für die Zukunft bevorstehen.

Usener erörtert kurz Aufgabe und Methode der genannten geschichtlichen Disziplin und gibt dann in einem Überblick über die Jugendgenossenschaften bei Griechen, Italikern und namentlich Deutschen ein ausgeführtes Beispiel dafür, wie durch die genauere Kenntnis

und namentlich Deutschen ein ausgeführtes Beispiel dafür, wie durch die genauere Kenntnis heimischer, unmittelbar zu beobachtender Verhältnisse abgerissene, an sich unverständliche Nachrichten aus dem Altertum Leben und Verständnis erhalten.

Papyrus magica musei Lugdunensis Batavi quam C. Leemans edidit in papyrorum Graecarum tomo II (V). Denuo edidit A. Dieterich. [IV u. S. 749-828.] gr. 8. M 2.-.

Die Grabschrift des Aberkies, erklärt von Albrecht Dieterich. [VII u. 55 S.] gr. 8. A 1.60

Abraxas. Studien zur Religionsgeschichte des späteren Altertums. Von Albrecht Dieterich. [VI u. 221 S.] gr. 8. # 4.40.

