

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

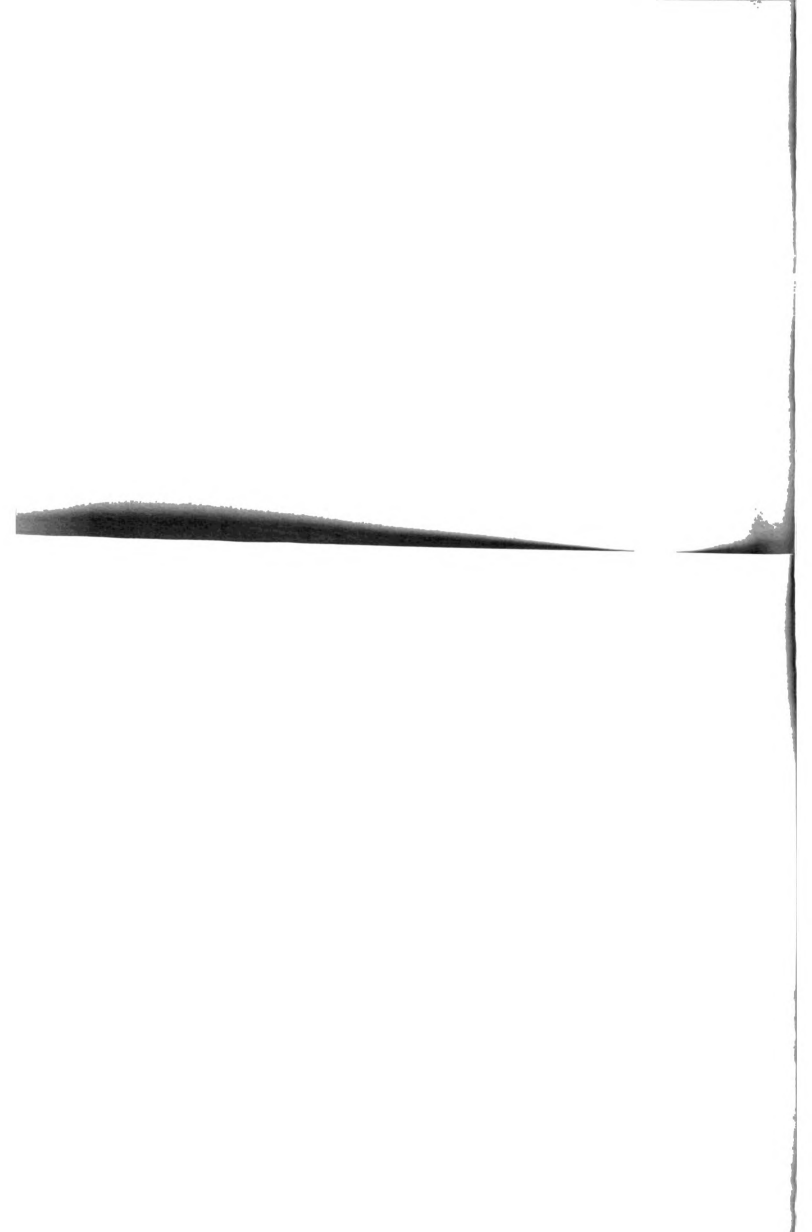
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# R. P. F. IOANNIS DVNS S C O T I, DOCTORIS SVBTILIS, ORDINIS MINORVM,

QYÆSTIONES IN LIB. III. SENTENTIARVM,

Nunc denuò recognita, Annotationibus marginalibus, Doctorumque celebriorum ante quamlibet Quastionem citationibus exornata, & Scholys per textum insertis illustrata.

Cum Commentariis R. P. F. FRANCISCI LYCHETI Brixiensis, Ordinis Minorum Regularis Observantiz olim Ministri Generalis,

Et Supplemento R.P.F. IOANNIS PONCII Hiberni, eiusdem Ordinis, in Collegio Romano Hibernorum Theologia primarij Professoris.

## TOMI SEPTIMI PARS SECVNDA.



LVGDVNI,
Sumptibus LAVRENTII DVRAND.

 $\mathcal{M}$ .  $\mathcal{D}$   $\mathcal{C}$ . X X X I X.

CYM PRIVILEGIO REGIS.

Digitized by Google



## DISTINCTIO

#### $\mathcal{D} E$ SPE.

STautem spes virtus, quâ spiritualia & æterna bona sperantur, id est, cum fiducia expectantur. Est enim spes certa expectatio futuræ beatitudinis, veniens ex Dei gratia, & meritis præcedentibus, vel ipsam spem, quam natura præit charitas, vel rem speratam, id est, beatitudinem æternam. Sine meritis enim aliquid sperare, non spes, sed præsumptio dici potest.

## De quibus sit spes.

T sicut fides, ita & spes est de inuisibilibus. Vnde Augustinus. [Fidem L'appellamus earum rerum, quæ non videntur. De spe quoque dicitur, Aug in Ench. c.8. Spes, quæ videtur, non est spes. Quod enim videt quis, quid sperat? Quod Rom. 8. 6 attinet ad non videre, vel quæ creduntur, vel quæ sperantur, sidei, spesque commune est. Distinguitur tamen sides à spe, sicut vocabulo, ita etiam rationabili differentia. Est enim sides malarum rerum, & bonarum; differunt siquia & bona creduntur, & mala: & hoc fide bona, non mala. Est etiam fides & præteritarum rerum, & præsentium, & suturarum. Credimus enim mortem Christi, quæ iam præteriit: credimus sessionem, quæ nunc est. Credimus venturum ad iudicandum, quod futurum est. Item sides & sua- Ibidem surum rerum est, & alienarum. Nam & se quisque credit esse cœpisse, nec suisse prà preallevtique sempiternum: & alia, atque alia non modò de aliis hominibus multa, quæ ad religionem pertinent, verùm etiam de Angelis credimus. Spes autem non nisi bonarum rerum est, nec nisi futurarum, & ad eum pertinentium, qui earum spem gerere perhibetur.

## Redit ad pramissam quastionem, scilicet an sides, & spes in Christo fuerint.

Ost hæc super est inuestigare, vtrum fides, & spes in Christo fuerint? Vnde tractatus iste sumpsit exordium. Quibusdam tamen non indocte videtur fidem virtutem, & spem in eo non fuisse, sicut in Sanctis iam Dist. 23. beatificatis, vel in Angelis non sunt, & tamen Sancti credunt, & sperant resurrectionem futuram, & Angeli eandem credunt: nec tamen in eisfides, velspes virtus est; quia & Deo per speciem contemplando fruuntur, & in Dei Verbo resurrectionem futuram, siue iudicium, non per 1. Cor. 13.d speculum in ænigmate, sed clarissime inspiciunt. Si enim quia credunt resurrectionem suturam, ideò verum est eos sidem habere; ergo ea consummara post iudicium similiter & sidem habere dicentur, quia credunt eam esse præteritam. Sed sicut tunc credent, nec tamen sidem, quæ sideles facit, habebunt, quia non credent absque scientia, quæ non erit ænigmatica, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Digitized by Google

A.

sed per speciem; ita& modò credunt,& sperant resurrectionem, nec tamen fidem habent, quia credendo cognoscunt. Venit enim eis, quod persectum est, & euacuatum est, quod ex parte est. Venit enim cognitio, & euacuata est fides. Venit species, & desiit spes .Ita & Christus, in quo fuerunt bona patriæ, credidit quidem, & sperauit resurrectionem tertia die suturam: pro qua Ibidem d. & Patrem orauit: nec tamen fidem virtutem, & spem habuit; quia non ænigmaricam, & specularem, sed clarissimam de ea cognitionem habuit, quia non perfectius eam cognouit præteritam, quam intellexit futuram. Sperauit tamen Christus, sicut in Psal. ait, In te Domine speraui, nec tamen fidem, velspem virtutem habuit, quia per speciem videbat ea, quæ credebat. De antiquis verò Patribus, qui apud inferos vsque ad passionem tenebantur, non incongruè dici potest, quòd sidem, & spem virtutem habuerunt; quia credebant & sperabant se visuros Deum per speciem,

Si iusti ros detenti qualiter eum tunc non videbant; quia non patuit eis cognitio Dei per sdem & ste speciem ante passionem Christi; qua consummata, à side transserunt ad babuerunt. speciem.

Pfal.30.

logn. 17.4

Q VÆSTIO VNICA.

Utrum spes sit virtus Theologica, distincta à side, & charitate?

Alens. 3.p 9.75.m. 1. & 3.D. Thom. bic 9.2. art. 2. & 2.2.9.17. art. 1. & 5. vbi Caiet. Bannes, Lorca. Bonau. bîc art. 1.9.3. Richard. art. 3.9.1. & 2. Durand. 9.1. Gabr. 9.1. Vasq. 1.2.d. 86.cap. 1. & 3.p.d. 43.cap. Vida Scot. 1. Met.q. 2. & 3. Bauonita bic.

I R C A istam vigesimam sextam distinctionem, in qua Magister agit de spe, quæritur vnum: Vtrùm scilicet spes sit virtus Theologica distincta à fide, & charitate? Quòd non, quia nulla passio est virtus; spes est passio, ex 2. Ethicorum: ergo.

Præterea, nulla virtus Theologica determinat medietatem duarum ma-

Arg.z. Arg. 1. 1. de anima şex. 14.

Arg. 3.

Arg. 4.

litiarum: spes determinat tale medium: ergo. Probatio maioris: quia vbicumque est medium duarum malitiarum, ibi potest esse desectus, & excessus: sed in tendendo in Deum per desiderium non potest esse excessus, sicut patet in aliis virtutibus Theologicis: non enim potest homo nimis credere in Deum, vel diligere Deum. Probatio minoris, quia spes determinat medium inter præsumptionem, & desperationem, sicut inter duas malitias.

Præterea, Virtus Theologica non est in nobis, niss à Deo immediate infundente illam : sed absque infusione Dei conuenit habere spem respectu eorum, respectu quorum ponitur communiter. Probo, quia per spem acquisitam conuenit sperare promisfum hominis veracis:igitur multò magis per spem acquisitam conuenit sperare promissum Dei, qui est summe verax.

Præterea, duo perfectibilia respectu eiusdem obiecti numero, sufficienter persiciuntur duabus perfectionibus: sed in anima non sunt niss dux potentix perfectibiles respectu obiect increati, seilicet intellectus, & voluntas: igitur sicut intellectus sufficienter perficitur vno habitu, qui est fides talis obiecti, ita & voluntas respectu eiusdem sofficienter perficitur vno habitu, qui est charitas: igitur non erunt nisi duz virtutes Theologica.

Quòd si dicatur esse tres partes imaginis, & secundum cas tres requiri habitus eas perficientes. Contrà, quia duz partes imaginis pertinent ad intellectum, & vna sola ad voluntatem: igitur si secundum illam distinctionem requirerentur distincti habitus, tune duo habitus Theologici ponerentur in parte intellectiua, & vnus solus in voluntate; quod est manifesté falsum, quia spes seçundum aliquos non ponitur esse virtus intellectualis.

Contrà, 1.2d Corinth. 13. Nunc autem manent fides, spes, charitas, tria hac.

SCHO



#### SCHOLIVM.

Fuit tempore Scoti opinio, spem non esse distinctam à side, & charitate. Probatur primò, quia hac pluralitas ponitur sine causa, tum quia eodem tendimus in prasens, & absens: tum quia amicitia acquisita sufficit ad omne velle, & nolle ordinata circa amicum. Secundo, expectare, qui est actus spei, includit certitudinem intellectus, & desiderium voluntatu : ergo spes est aggregatio ex fide & charitate. Alia sententia ait spem distingui à charitate, quia manet informis, tamen non esse aliam virtutem, vel habitum à fide : sed has est respectu uniuersalis, quia credo omnes perseueraturos in gratia saluandos: spes verò est respectu particularis, quia sperome saluandum: & sic sunt idem habitus, quia eodem habitu cognosco omnem hominem esse risibilem, & hunc hominem esse talem. Probatur, quia desperans non persuadetur vt amet, veloptet, sed vt credat. Reijcit Doctor vtramque sententiam ex illo 1. Corinth. 13. Fides, spes, charitas, tria hæc.

Nista quæstione a fundamentum est auctoritas Apostoli iam dicta, cui innituntur Sancti tractando de ista materia: tamen si auctoritas contemneretur, innitendo rationi naturali tantùm, cùm secundùm eam pluralitas sit vitanda, vbi non apparet necessitas ponendi pluralitatem, & in proposito non videatur esse necessitas ponendi tertiam virtutem Theologicam, distinctamà fide,& charitate; negaretur spem esse virtutem distinctam à fide, & charitate.

Minor autem huius rationis posset secundum eos probari ex parte voluntatis dupliciter. Primò probatur, quia voluntas eadem virtute disponitur sufficienter ad velle ordinatum, & nolle ordinatum. Probo, quia non potest esse ordinatum nolle, nisi respectu eius, cuius oppositi est ordinatum velle. Quod confirmatur per illud primi de Anima: Rectum est iudex sui, & obliqui. Eodem etiam sufficienter disponitur ad amandum bo- Tex.85. num præsens, & desiderandum bonum absens. Hoc etiam probatur ratione, & auctori- Eodem ditate. Ratione sic, quia codem tendit aliquid in terminum non habitum, & quiescit in sponitur vohabito, sicut patet de graui. Et auctoritate Augustini 9. de Trinit. cap. vltimo. Appetitus lumas ad inhiantis sit amor fruentis: igitur si sit aliquis habitus, que voluntas sufficienter disponi- amandum tur ad ordinatum velle respectu frui, vel velle respectu boni præsentis; ille sufficiet ad bonum praomne velle ordinatum, quod est desiderare, & ad omne nolle ordinatum: sed per solam siderandum charitatem sufficienter disponitur voluntas supernaturaliter ad amandum omne diligi- absens, bile, vel fruibile præsens.

Secundò, ista minor probatur, quia amicitia acquista sufficit ad omne *velle* ordinatum circa amicum: & hoc tam ad velle desiderij, quam ad velle, quod est amare præsens, quam etiam ad nolle, quod est oppositum amico: sed non est minus sufficiens amicitia infusa, quantum ad multitudinem obiectorum, quam amicitia acquisita, cum charitas per latitudinem se extendat ad omnia diligibilia ex charitate : ergo.

Secundò ex parte intellectus,quia si esset aliquis habitus, non posset poni in intellectu : quia Additio, actus intellectus in communi est intelligere: ergo omnis habitus in intellectu erit circa aliquod intelligere:intelligere autem respectu obiecti supernaturalu non est nist credere:ergo,&c.

Tenendo conclusionem istam, posset dici, quòd spes aggregat in se quodammodò duas virtutes, scilicet fidem, & charitatem. Actus enim spei, qui est expectare, includit certitudinem: & hæc certitudo pertinet ad intellectum & fidem. Includit etiam desiderium, quod pertinet ad voluntatem, & si sit desiderium meritorium, pertinet ad charitatem, quæ perficit voluntatem. Sicut igitur expectatio perfecta, & meritoria includit certitudinem intellectus, & desiderium voluntaris ordinatæ, ita spes vt virtus perfecta diceretur includere per quandam aggregationem, fidem & charitatem: & secundum hoc poneretur virtus tertia non formaliter, nec simpliciter, sed secundum quod aggregat formaliter in se duas virtutes.

Quia tamen desiderium non habiti potest esse voluntatis sine charitate, & totus Alim moactus spei, & ipsa spes, potest esse informis; ideò meliùs videtur esse ponendum, quòd dus dicedi. spes in tantum conuenit cum fide, quòd non est alia virtus: non enim est alius habitus formaliter vniuersalis, & particularis, sicut patet in omnibus habitibus intellectualibus: sed fides est respectu vniuersalis, quia fide teneo omnem iustum finaliter esse saluandum; & spes est respectu particularis, quia spe teneo me instum finaliter esse saluandum: igitur non est alius habitus huius, & illius. Confirmatur, quia desperans non dicitur odire, sed diffidere, nec persuadetur vt amet, vel optet : quia optaret si credetet illud esse possibile, sed persuadetur vt credat illud esse possibile à se attingi.

Secundum hoc diceretur fides esse omnium articulorum reuelatorum pertinen-Scoti oper. Tom. Pars VII.

1. Physic.

tium ad quascumque personas, & ad quæcumque tempora: spes aut est quædam sides, quia de reuelatis pertinentibus ad seipsum, qui habet sidem, & tantum pertinentibus ad futura. Nec illa specificatio variat habitum, cucut nec in aliis habitibus intelle-Qualibus: sed est idem habitus, specificationem quandam habens ex parte obiecti: non ergo ponitur tertius habitus, sed sides quantum ad quædam, puta quantum ad sutura pertinentia ad ipsum credentem, dicitur spes; cum tamen sides se extendat ad personam credentem, & ad alias.

Quòd si dicatur futuritionem in aliquo variare obicatum, & ita distinguere spem ab aliis virtutibus. Contrà primò, quia idem est habitus vniuersalis, & particularis, sicut patet in omnibus habitibus intellectualibus : cum igitur de ista : omnis sinaliter iustus saluabitur, sit sides; igitur & de ista; ego si sim finaliter iustus, saluabor, est sides. Secundò, quia si futuritio sit formalis ratio obiecti; ergo spes non est virtus Theologica, quia non respicit æternum pro obiecto, secundum hoc, sed aliquid temporale, quia temporalitas esset formalis ratio obiecti. Tertiò, si futuritio requirat proprium habitum, pari ratione & præteritio, & ita non erit idem habitus sidei de

præteritis, & futuris.

Qui teneret viam istam, posset dicere quòd sicut in anima sunt duz potentiz, natæ attingere Deum in ratione obiechi, scilicet intellechus, & voluntas, & hoc per actus elicitos ab eisita & sufficienter perficitur vtraque potentia vnico habitu, respectu vnius obiecti; & ita sicut intellectus sufficienter perficitur respectu illius obiecti per habitum fidei infulum ; ita & voluntas per charitatem : & laluarentur di&a de spe,quia est tertius habitus includens per aggregationem hos duos habitus. Vel probabiliùs, quòd est quædam sides particularis, respiciens bona sutura ab illa persona attingenda; 1. Cor. 13. & quoad hoc distinguitur à fide absoluté sumpta, que indeterminate respicit omnes personas,& omnia credibilia quorumcunque temporum.

Hîc in litera Mag. O

alibi.

Via illa non placet, quia videtur obuiare authoritatibus Santtorum innitentibus dicto Pauli. Quære.

#### COMMENTARIVS.

Opinio alio-

Octor in ista quæstione duo facit. Pri-mò, præmittit aliquas opiniones quas improbat. Secundò, respondet ad quæstionem. Circa primum secundum aliquos videtur dicendum quòd spes non sit virtus Theologica distincta à side, & charitate; & hoc probant duplici ratione, quæ infrà exponentur, respondendo ad eas.

Et dicit Doctor quod tenendo hanc conclusionem, posset dici quod spes aggregat in se sidem, & charitatem, & hac certitudo pertinet ad intellectum, & fidem : nam intellectus per fidem certus est de obiecto præmisso: includit etiam desiderium, quod pertinet ad voluntatem, quia actus spei est desiderare summum bonum, vt infrà patebit. Et loquitur hîc tantum de spe infusa, sicut etiam de fide,& charitate infula.

Quomodo spes nő sit habitus distinctus à fide.

b Quia tamen desiderium non habiti. Hîc Do-Aor ponit alium modum dicendi, scilicet quòd spes non est habitus distinctus à side, nec tamen est quid aggregatum ex fide, & charitate. Dicit ergo sic: Quia tamen desiderium non habiti potest esse voluntatis sine charitate, & totus actus spei, scilicet sperare, & ipsaspes, scilicet habitualis, potest effe informis, scilicet fine charitate, ideo melius videtur esse ponendum quòd stes in tantum con-uenit cum side, quòd non est alsa virtus. Non enim est alius hubitus formaliter universalis, & particularis, sicut patet in omnibus habitibus intellectualibiu. Eodem enim habitu quis cognoscit demonstratjue omnem hominem esse risibilem, & hunc hominem esse risibilem; sed sides est respectu vniuersalis quia sides teneo, siue certus sum omnem iustum finaliter esse saluandum, & sic non

tantum habeo fidem de me finaliter saluando, led limpliciter de omni iusto.

Nec illa specificatio variat babitum, sicut nec in alys habitibus intellectualibus, sicut est idem habitus, quo quis scit omnem hominem esserisibilem, & quo quis scit omnem hominem futurum esse risibilem; & probat quòd talis futuritio non variet aliquo modo obiectum, ita quòd distinguat ipsum, & sit talis ratio formalis obiecti, quòd requirat alium habitum; & probat primò, quia idem est habitus vniuerfalis, & particularis, vr suprà patuit. Sicut ergo de ista est fides, omnis finaliter instus saluabitur, ita & de ista: Ego si sim finaliter instru saluabor, est scilicet fides.

Secundò, quia si futuritio sit formalis ratio Obietti Timobiecti, sequeretur quòd spes non esser virtus legicum s Theologica: patet, quia obiectum Theologicum est æternum, & si futuritio, quæ est temporalis, esset ratio formalis obiecti, obiectum non esset æternum; nam si obiectum esset aliquod æternum, multò fortiùs ratio formalis obiecti erit æterna, quia à ratione formali habet quòd sit obiectum, vt aliàs exposui.

Tertiò si futuritio requirat proprium habitum, pari ratione & præteritio, & ita non erit idem habitus fidei de præteritis, & futuris, & sic patent isti duo modi. Hæc tamen via, quæ negat spem esse alium habitumà fide, & charitate, non placet, quia videtur obuiare auctoritatibus Sanctorum innitentibus dicto Pauli; 1.ad Cor. 13. scilicet, Nunc autem manent sides, spes, charitas, tria hac. vbi expresse ponit tres habitus Theologicos.

SCHO

# Dist. XXVI. Quæst. I.

SCHOLIV M.

Tertia sententia tenens spem esse virtutem Theologicam, moderatinam passionis, qua tenditur in futurum aternum bonum: refutatur primo, quia esset virtus moralis. Secundo, daretur timor infusus, qui tamen non esset Theologicus, quia non haberet Deum

Lio modo posset dici d, quòd cum contingat excessive sperare bonum suturum, licut patet in præsumente: & diminute, vt patet in desperante; illa passio, quæ est spes futuri boni, indiget moderamine, & per consequens ille habitus moderatiuus, cum sit respectu obiecti zterni, quod consequitur sperans, potest esse habitus Theologicus, & vocatur spes: quia per hoc intelligitur habitus moderans passionem, quo quis tendit in bonum æternum consequendum.

Contra hoc obiicitur primò e, quia tunc esset spes virtus moralis, non Theologica : quia virtus moderatiua passionum moralis est : quilibet enim moraliter perfe-&us indiget omnibus habitibus respectu passionum, quæ natæ sunt esse diminutæ, vel

3.

Secundò, quia tunc esset aliquis timor infusus, qui tamen non esset virtus Theologica: quia non esset respectu boni increati, sed respectu mali tantum: habitus autem; Theologicus est respectu boni increati.

## COMMENTARIUS.

Lio modo posset dici. Hîc ponit alium modum dicendi,& est, quòd spes est habitus Theologicus, & ponitur tantum vt moderatiuum passionum, quia contingit sperare bonum futurum excessiue, vt patet in præsumente, & diminute, ve pater in desperante, & sic talis passio, que est sperare, indiget aliquo moderamine, quo quis nec excessiue, nec diminute speret bonum æternum, & talis habitus sic moderatiuus dicitur spes.

e Contra hoc obijeitur. Dicit Doctor quod si spes poneretur vt virtus moderatiua, tunc non esset Theologica, sed tantum moralis, ideò

enim moralis est moderativa passionum, quia talis virtus propriè facit promptè, faciliter, & dele-Ctabiliter operari, ex hoc quod ex frequentatis actibus est causata, & sic habens virtutem faciliter moderatur passiones, vel prohibendo ne insint, vel diminuendo, de quo moderamine vide Doctorem in primo distinct. 17. Virtus autem Theologica non sic facit delectabiliter operari, quia illud dictum de habitibus, scilicet quòd facit prompte, & delectabiliter operari, intelligitur de habitibus acquisitis, & non de infusis, vt patet à Doctore in primo, vbi

### SCHOLIVM.

Quarta sententia Henrici, spem distingui à charitate, quia hac est in concupiscibili, illa in irascibili. Probatur quadupliciter, Doctor hanc fusè refutat, improbando rationes Henrici, & ostenditeius contradictionem.

Lio modo dicitur f, quære 8. quodlib. Henr. quest. 15. quod spes distinguitur à charitate, licet habeant perficere eandem potentiam, scilicet voluntatem; quia spes Henricou. est in irascibili, charitas in concupiscibili: & illa non solum in appetitu sensitiuo, sed Vide D. Bo-

etiam in voluntate distinguuntur. Quod probatur quadrupliciter.

Primò per obiecta, nam obiectum concupiscibilis est bonum delectabile : obiectum presenti q. autem irascibilis est bonum arduum. Bonum delectabile est bonum concupituma concupiscente propter commodum eius. Bonum arduum dicitur bonum appretiabile, quo voluntas appetit superare omnia sibi contraria: sed istæ duæ conditiones, quæ sunt eiusdem boni, non sub eadem ratione obiecti, non tantum sunt conditiones boni, vt nune; sed etiam boni simpliciter: igitur non tantum sunt boni, vt est appetitus sensitiui, sed etiam vt est obiectum voluntatis: sic igitur istæ duæ conditiones accidentales distinguunt irascibile, & concupiscibile, non tantum in appetitu sensitiuo, sed etiam

Secundo sic, irasci est actus solius irascibilis: conuenit autem irasci non tantum ex Arg.2. passione : quæ est in appetitu sensitiuo, sed etiam, quæ est in voluntate. Irascimini, & nolite peccare, in Psal. 4. igitur actus ille est voluntatis, & ita irascibilis erit in vo- Psal 4.

luntate. Tertiò, probatur hoc ex comparatione diuersorum actuum ad inuicem; quia con- Arg. 3. cupiscibili volenti in contemplatione quiescere, quamdoque insurgit voluntas ad impugnan Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Digitized by Google

nauen. dist.

pugnandum vitia impedientia comtemplationem, & sic impugnando impedit contemplationem:nulla autem cadem vis habet actum impeditiuum suiipsius in actu principali: igique concupiscibilis, quæ quærit delectari, non insurgir expugnando, per quam

expugnationom impediatur à sua delectatione : igitur est alia vis.

A18.4. Quarro, declaratur hos per actus diuerles pertinentes ad irascibile in appetitusensitiuo; quare in Henrico, quia omnes illi actus videntur aquè necessarij in voluntate: igitur qua ratione ponetur irascibilis in appetitu sensitiuo, pari ratione & in voluntate. Additor, quod concupiscibilis est principalis potentia, irascibilis autem est quædam vis eius: Leut in sensitiua omnes passiones itascibilis oriuntur ex passionibus concupischilis; & terminantur ad cas, sic in voluntate, irascibilis est propugnatrix concupiscibilis.

Contra illam opinionem arguo, & & primò contra primam rationem, quæ procedit de obiecto: & quia illud de bono arduo posser & benè, & malè intelligi: quæro quid intelligitur per bonum arduum? Aut bonum absens; aut non solum hoc, sed excedens facultatem potentiz, cui dicitur arduum: aut tertiò bonum appretiabile, id cst, amabile excedens omnia alia sibi contraria. Si primo modo, igitur irascibilis non crit in patria, & per consequent spei non succedit tentio: quia oporteret quòd tentio esset in cadem potentia & vi, cum spe, quia succedit sibi : & ita haberet pro obiecto suo arduum, quod In patria est bonum absens, si hoc esset, quod intelligeretur per nomen ardui, quod est falsum: non est bonn in patria enim non erit bonum desiderabile absens. Si secundo modo: igitur in Deo desiderabile non esset irascibilis: quia nullum est obiectum excedens respectueius: igitur nec ten-In Des est tio: consequens est falsum, quia non videtur negandum quod in Deo sit tentio respetentio respe- &u suipsus: igitur & antecedens, scilicet quod in habentibus spem, spes sit habitus Etu sui ip- irascibilis. Si tertio modo, si male ponitur bonum arduum obiectum spei distinctum contra obiectum charitatis: quia charitas inter omnes virtutes maxime respicit Deum

sub ratione appretiabilis, quia sub ratione boni infiniti.

Præterea, aut intelligitur h appretiabilitas ista in obiecto aptitudinaliter, aut actuali-15.de Trin, gap. 18. ter. Si aptitudinaliter, quia scilicet aptum natum sit appretiari, hoc maximè pertinet ad obiectum charitatis, quia, vt dictum est, charitas respicit Deum, vel obiectum suum sub ratione infinitifin se. Si actualiter, hoc est, quia voluntas sic appretiatur, tunc malè assignatur appretiatio ista esse ratio obiecti potentia, vel vis: quia ipsa appretiatio actualis est, quia voluntas per actum suum appretiatur tantum obiectum: hæc autem appretiatio passiua actualis sequitur in obiecto rationem formalem obiecti : formalis autem ratio obiecti alicuius potentiz, vel vis, przcedit naturaliter actum illius potentiz, vel vis:

ratio obiecti igitur talis appretiatio non potest esse ratio formalis obiecti talis potentia, vel vis.

pracedit ma- Præterea, i actus adæquatus irascibilis est irasci, sicut actus adæquatus intellectus est intelligere: sed irasci non potest respicere pro obiecto bonum arduum aliquo prædictorum modorum : quia irasci est appetere vindictam, fiue punitionem, vt dicitur secundo Rhetor. hoc autem appetere respicit primé pro obiecto, vel puram punitionem, vel Assignatur ipsum punibile; & neutrum est appretiabile: igitur irascibilis non respicit arduum. Et obietiu ira- hæc ratio improbat secundam rationem pro opinione prædicta, quia si irasci est actus irascibilis, ex hoc sequitur quòd non distinguitur à concupiscibili per rationem boni ardui distincti à bono delectabili.

Contra tertiam rationem arguitur, k quia etfi illud, quod natum est impedire dele-8. Autionem alicuius potentiæ per actum positiuum, sit expugnandum per aliquem actum, ad hoe, vt potentia quietè delectetur; tamen quod natum est impedire tantum priuatiue, non oportet expugnare politiue, sed tantum priuatiue, scilicet fugiendo. Sed actus vitiosus non impugnat, nec impedit positiue delectationem ordinatam concupiscibilis: quia non simul insurgit talis actus quasi impediens actum concupiscibilis: igitur non oportet actum illum expugnare, nisi tantum privative, scilicet fugiendo ne talis actus infit: sed cuius est concupiscere obiectum honestum, eius est fugere obiectum inhonestum : igitur concupiscibilis expugnat.

Præterea, in ista opinione primò ponitur, quòd concupiscibilis non propugnat, quia illa pugna impedit delectationem: E postea narrando dicitur quòd concupiscibilis desenditur per irascibilem, ne in sua delectatione perturbetur: ista videntur duo opposita, quòd scilicet potentia propugnans impediat concupisobilem, & quòd non impediat, sed saluet eam in delectando.

Ex isto etiam improbatur quarta ratio, qua assignantur illi diuersi actus in irascibili. Posset etiam argui, quòd aliqui istorum actuum non conueniant irascibili, saltem in parte sensitiua, que non habet actum circa futurum, vt futurum est.

Digitized by Google

sus.

Formalis suraliter actum poi E tia respicie tis illud. scibilia.

Quod additus in prima ratione, quad concupifcibilis appent aliquid concupitum à Dem non concupiscense, ve commodum sibi, non videtur probabile: quia in Deo non negatur concupiscit concupiscibilis, fieut nec delectatio persectissima: & tamen non concupiscit aliquid aliquid ve tanquam commodum sibi.

libi commo-

Quantum ergo ad hoc, an in voluntate fit irascibilis, & concupiscibilis, potest dimitti dubium vsque ad dist, 3 4. Et si debeant poni in voluntate, poni videntur propter distinctionem virtueum moralium perficientium voluntatem: non autem propter distin-Aionem virturum Theologicarum spei, & charitatis; ficut ponit ista opinio.

Præterea, i sicut vis præsupponit potentiam, ita & objectum præsupponit objectum In aliquicius: igitur actus ipsius vis includit actum potentix, circa obiectum cius, & aliquid ad- bm eriginaditum : sed istud additum vniuersaliter erit nobilius (apparet in omnibus actibus consequentibus, & addentibus sibi inuicem) igitur si irascibilis est vis, & concupiscibilis est potentia, actus spei erit simpliciter nobilior actu charitatis: quod est falsum.

## COMMENTARIVS.

5.

Lio modo dicitur. Hîc recitat opinionem Henrici 8. quodlib. quest. 15. qui ponit spem esse alium habitum à charitate, & quamuis charitas, & spes sint in eadem potentia, scilicet volundift. prasenti. tate, non tamen sunt in eadem vi, quia ponit in voluntate vnam vim, quæ dicitut concupiscibilis,& aliam, quæ dicitur irascibilis, sicut etiam in eodem sensitiuo ponuntur istæ duæ virtutes, scilicet irascibilis,& concupiscibilis; & quia charitas propriè est in concupiscibili, & spes propriè in irascibili, ideò isti duo habitus dicuntur distingui propter distincta subiecta. Et nititur probare quomodo in eadem voluntate sint istæ duæ virtutes, scilicet irascibilis, & concupiscibilis. Et Do-&or hoc principaliter non improbat, quia non negat irascibilem in voluntate, vt infrà patebit, dift. 34. sed improbat modum dicendi, & ponendi ipsam irascibilem. Probat ergo Henricus has duas virtutes, scilicet irascibilem, & concupiscibilem esse in cadem voluntate; & primò per comparationem ad obiecta, & dicit quod obiectum concupiscibilis est bonum delectabile, obiectum autem irascibilis est bonum arduum; bonum enim delectabile est bonum concupitum propter commodum, & bonum arduum est bonum apperitum, quo voluntas appetit superare omnia sibi contraria; & istæ conditiones, quæ sunt eiusdem boni non sub eadem ratione obiecti, non tantum funt conditiones boni, vt nunc, sed etiam boni simpliciter. Vult dicere, quòd ista conditio, quæ est appetere bonum delectabile, ve commodum, non respicit ipsum delectabile, vt nunc; similiter alia conditio, que est appetere benum arduum, quia appetere bonum, vt nunc, præcisè solis potentiis sensitiuis competit, que tantum appetunt bona præsentia. Ex quo ergo voluntas potest apperere bonum delectabile simplicitur, & similiter bonum arduum, & non tantum vt nunc, igitur cum isti actus, scilicet appetere sic,& sic, sint actus irascibilis & concupiscibilis,& isti actus competant voluntati, sequitur quòd in voluntate sint istæ duz virtutes.

g Contra illam opinionem arguo. Doctor improbat hanc rationem, quærendo quid Henricus intelligat per bonum arduum, quia aut intelligit bonum absens tantum, & tunc irascibilis non erit in patria: patet, si enim obiectum irascibilis est tantum bonum æternum absens, cum tale bonum non sit ibi absens, sequitur quòd non erit irascibilis in patria, & per consequens spei non succedit tentio, quia oporteret quod tentio esset in eadem potentia & vi cum spe, quia succedit

sibi; patet, quia enim visio succedit sidei, ideò fides, & visio sunt præcisè in eadem vi : cum ergo tentio succedat spei,& spes per te est in irascibili; ergo tentio, quæ est propriè in patria, erit in irascibili, quæ tamen irascibilis non erit in patria si sibi assignerur bonum absens. Aut per bonum arduum intelligit bonum absens excedens facultatem potentiæ, & hoc non, quia tunc in Deo non ester irascibilis, quia nullum est obiectum excedens respectueius, igitur nec tentio. Patet consequentia, quia tentio est simpliciter in eadem vi, in qua est spes, & per consequens tentio est in irascibili, etsi irascibilis non sit in Deo, nec Tentio est in tentio, quod est falsum, quia non videtur negandum quòd in Deo sit tentio respoctu sui ipsius:licèt enim in Deo no possit esse spes, quia notat imperfectioné, tamen in Deo potest esse vera tentio, ficut etiam in Deo non ponitur fides propter imperfectionem, tamen ponitur perfectissima visio. Aut per bonum arduum intelligit bonum appetibile, siue amabile excedens omnia alia sibi contraria, & tunc malè ponitur bonum arduum obieaum spei distinctum contra obiectum charitatis: quia charitas inter omnes virtutes maximè respicit Deum sub ratione amabilis, quia respicit sub ratione boni infiniti, vt infrà patebit dist. 27.

Præterea. Aut intelligitur appetibilitas ista in obiecto aptitudinaliter, aut actualiter. Cum dicit quòd obiectum frascibilis est bonum arduum appetibile: si aptitudinaliter, hoc maximè pertinet ad obiecum charitatis, quia respicit iplum bonum lub ratione infiniti in le, & tunç li bonum arduum hoc est appetibile super omnia, ponitur obiectum irascibilis, & per consequens obiectum spei, cum tale obiectum sit maxime obiectum charitatis, sequitur quod obiectum spei non distinguitur ab obiecto charitatis. Si actualiter, ita quòd dicatur appetibile pro quanto voluntas sic ipsum appretiatur, & si appretiari passiuè ponatur ratio obiecti irascibilis, & tunc malè ponitur, quia talis appretiatio actualis est tantum per actum potentiæ sic appretiantis; modò obie-Aum potentiz, & ratio formalis illius obiecti est prius quocunque actu potentiæ: sed appretiari sic est posterior actu, cum sic appreciari sit per actum potentiz, vel vis.

Praterea, actius adequatus. Per hanc rationem Doctor probat quòd bonum arduum acceprum secundum aliquem trium modorum non est duum non est obiectum irascibilis, quia obiectum potentiz est irascibilis. terminatium actus adæquati potentiæ; patet discurrendo per omnia obiecta formalia. Sonus

enim qui ponitut obiectum potentiz auditiuz, terminat achum andiendi, qui adaquatur potentiæ auditiuæ : sed in proposito, actus adæquatus irascibili est irasci, quod magis infra patebit dist. 34. sed irasci non respicit bonum arduum, quod fecundum ipsum est appetibile, sed respicit ipsam punitionem, vel obiectum punibile, punibile autem, vt lic, liue punitio, non est obiectum appetibile. Hæc etiam ratio improbat secundam rationem Henrici, quæ probabar conclusionem intentam, quæ talis est, irasci est actus solius irascibilis,& talis actus est in voluntate, qui irascimini, & nolite,&c.Et ita irascibilis erit in voluntate. Dicit ergo Doctor quòd si irasci est actus irascibilis, & in hoc verum dieit, statim sequitur contra eum, quòd irascibilis non distinguitur à concupiscibili per hoc, quòd respicit pro obiecto bonum arduum, quia irasci nullo modo respicit tale bonum;ergo.

Tertiò principaliter arguit Henricus ex comparatione diuersorum actuum ad inuicem, quia concupiscibili volenti in contemplatione quiescere quandoque insurgit voluntas ad impugnandum vitia impedientia contemplationem.

k Contra tertiam rationem arguitur. Ductor præmittit vnum, quòd quando aliquid impedit per actum politiuum impugnans ne impediat, impugnat per actum politiuum; sed quando impedit tantum privatiue, tunc impugnanti sufficit fugere

illud: sed vitia & peccata, cùm simul non insurgant cum contemplatione, impediunt tantum privatiue,& non per actum politium,& per consequens non oportet actum illum expugnare, nisi tantum privative, scilicet ne talis actus insit : sed cuius est concupiscere obiectum honestum, eius est effugere inhonestum, vr magis patebit in 4. dift. 14. quaft. 2. vbi Doctor vult quod si virtus inelinat ad actum rectum consequendum, eadem inclinat ad oppolitum fugiendum, multò fortiùs potentia, quæ appetit bonum delectabile, eadem declinat nociuum.

1 Praterea sicut vis. Ista ratione Doctor probat quòd vis concupiscibilis non sit ponenda in voluntate, vt alia à potentia voluntatis, quia sequeretur quòd actus cius, scilicet sperare, esset nobilior actu charitatis, quia est actus voluntatis informatæ à charitate, ficut actus spei esset actus cocupilcibilis informatæ spe. Quòd autem sequatur, patet, quia sicut vis illa præsupponit potentiam in qua est, ita præsupponit obiectum potentiæ, & per consequens voluntas, vt prior concupiscibili, habebit actum suum circa obicctum, concupiscibilis erit nobilior actu voluntatis; patet, quia in omnibus actibus consequentibus, & addentibus sibi inuicem, posterior est nobilior; patet, nam actus voluntatis, qui necessariò includit actum intellectus, est nobilior actu intellectus.

#### SCHOLIVM.

Sententia Doctoris sem esse virtutem Theologicam unam à fide & charitate distinctam. Primò probat esse virtutem, quia eius actus est bonus, & benè circumstantionabilis. Secundò, esse Theologicam, quia habet Deum pro obiecto, esto aliqua circumstantia requirantur vt sit eius obiectum. Ita communis omnium Doctorum. Format contra se quinque obiectiones,in quarum solutionibus benè explicat rationem virtutis Theologica, & quomodo non obstat spei, ne Theologica sit, aliquas circunstantias necessariò requiri, vt Deus sit eius obiectum. Habet varia doctrinalia, quorum singula notantur in margine.

10. Resolutio quastionis.

tia actus

obiettum.

sentis.

trm.

tiua.

spei & cius

Desiderare est velle ab-

Nullum bo-

num sufficie-

appetitu ni-

Spes est vir-

tus appeti-

8.

D quæstionem igitur dico m quòd spes est virtus Theologica, vnica, & distincta à fide,& charitate. Quod persuadetur sic : experimur in nobis hunc actum , scilicet desiderare bonum infinitum inesse nobis bonum, & hoc à Deo seipsum nobis liberaliter conferente; non quidem primò, sed propter aliquid aliud acceptum sibi ordinatum ad illud, ve propeer merita: iste actus est bonus, quia debité circunstantionatus: igitur ad ipsum potest esse virtus inclinans. Assumptum pater per circunstantias omnes discur-Circunstan- rendo: nam obiectum huius actus est bonum infinitum.

Prima circunstantia includitur in hoc, " quod de desiderare, quod est velle non absolute, sed absenti: Deus enim viatori est absens in ratione obiecti perfecte habendi: igitur velle tendens in ipsum sub tali ratione, habet ex ista parte circunstantiam debitam. Quod autem additur, inesse nobis bonum, est circunstantia debita, esi, quia istud bonum est debitum illi, cui appetitur esse bonum; nullum autem bonum sussicienter quietat appetitum, nisi sit infinitum bonum. Quod additur à Deo, &c. notat circumstantiam debitam ex parte cius à quo, non enim potest hoc bonum communicari, nisi à Deo liberaliter se conferente. Quod additur non primò, &c. notat dispositionem ex parte eius, si su finitial finitial finite field from the first series of the series cundum ordinationem diuinam ad hoc bonum consequendum: quia disposuit sapientia diuina non persectè communicare se, nisi aliquo præaccepto. Patet igitur quòd ille actus est rectus, quia debité circunstantionatus: ad igsum potest esse virtus inclinans. & hæc virtus est virtus appetitiua, quia actus hic expressus est actus appetitiuus, & circunstantiz sunt circunstantiz actus appetitiui.

Hæc etiam virtus inclinans o est virtus Theologica. Probo, quia respicit Deum pro gica, quia obiecto immediato; nam per omnia alia, quæ adduntur ipsi obiecto, non tollitur ratio obiecti, vt obiectum est: quia enim desidero illud mihi, vel tali, vel tali, non tollitur quin desiderem illud, vt obiectum: igitur illud circa quod est actus spei, est bonum infinitum,& ita æternum: igitur est virtus Theologica.

II. Speseft virtus Theolocirca Deum tangua ob .. iectum immediatum.

Quòd si dicatur desiderium includere absentiam obiecti, & ita conditionem temporalem in obiecto; hoc non videtur probabile, quia secundum eandem rationem for- Obiectio 1. malem respicit spes obiectum, & tentio, sicut eadem ratio formalis est tendendi in illud, & quiescendi in eo : sed differentia est, p quia illud obiectum est diuersimode approxi-& quielcendi in eo: lea differentia ett, quia mud oblectum ett diderumode approxitio secudum
matum, absens, vel approximatum impersecte desideratur: præsens autem, vel perseeandemsorcte approximatum, amatur. Sicut in naturalibus ignis magis & minus approximatus malem racausar calorem remissum, & intensum: non tamen calor in igne est minus ratio actiui tionem rein causando, vel faciendo hoc, vel illud. Similiter Sol causat radium rectum, & reste- spicium obxum, magis & minus distans.

Ex hoc potest argui in proposito, quia sicut in essectiuis non variat rationem essiciendi, quod non pertinet ad per se rationem efficiendi; ita in finibus illud non variat Ratio norationem finis, quod non variat rationem terminandi: tale est esse absens, vel præsens tanda. modo prædicto: igitur non variat formalitatem obiecti, siue rationem formalem

cius: ergo.

Confirmatur hoc, quia talis prasentia, vel absentia, non est nisi mediante actu inllectus: Additio. quod enim intuitiue videtur, hoc est voluntati prasens vt amabile: quod videtur anigmatice hoc est sibi prasens, vt desiderabile: diuersa autem prasentia obiecti alicui potentia, aliquando

non variat rationem formalem obiectà

Si dicarur q, quòd desiderare bonum mihi variat formalem rationem obiecti, quia commutat bonum honestum in bonum vtile. Hoc falsum est, quia conditio illa, vel cir Obiettio 2. cunstantia, cui, non est conditio obiecti per se: imò talis conditio potest addi super ob- Responsio. iectum stante formali ratione obiecti, sicut patet in fide: non enim credendo Deum esse Circunsta: saluatorem, & beatificatorem omnium bonorum, habeo aliud obiectum formaliter à tia cui non Deo; de quo credo, quòd est trinus, & cæteros articulos: sed per ista tantum comparo est conditio æternum aliquod temporale; quæ comparatio non dicit nisi respectum rationis . Et hoc modo in proposito, desiderare mihi non dicit nisi respectum voluntatis; de quo respectu aliquid modò tangam. Omnis enim potentia collativa potest obiectum suum comparare Omnis poad aliud, & in eo sic comparato causare respectum rationis, qui non inest ex natura rei, tontia collased ex actu potentiæ: & ita sicut ratio, comparando obiectum suum, potest causare in eo tina potest respectum rationis, sic & voluntas comparando obiectum suum, potest causare in eo causare rerespectum rationis, ne & voiuntas comparanto obsectum rationis, potent causare in co spectum ra-respectum aliquem, qui potest dici respectus appetitiuus, & talis causatur in obiecto sionis. vtibili per actum vsus, quando voluntas vtitur aliquo: & talis potest dici causari in Deo, quando volo illud bonum infinitum in se esse mihi bonum; quia voluntas comparat istud bonum obiectum ad aliud quadam comparatione, que non est in eo ex natura rei.

Si obiicitur 3, ergo voluntas sperans est mala, quia veiçur fruendo, referendo illud ad aliud. Respondeo, non omnis comparatio objecti per voluntatem ad aliud objection, Objectio 3. est comparatio, que est vsus, sed tantum quando comparatur, vt minus bonum ordina- Responsio. tum ad aliud tanquam ad maius bonum consequendum per illud: sic autem non est in guomodo proposito: sed voluntas comparat illud, vt abundans bonum ad minus bonum, cui libenon sit vsm.
raliter conceditur tanquam perficiendumab eo; & hæc est comparatio liberalitatis, de de quo 1. d. qua loquitur Auicenna 6. Metaph.

Si obiicitur contra hoc', quòd non sufficiat ad virtutem Theologicam habere bo- tè 1. dist. 6. num increatum pro obiecto, quiatunc fides acquisita, & charitas acquisita essent virtu- quest. 2. tes Theologicæ, habent enim idem obiectum, & sub eadem ratione obiecti, & cum side

& charitate infusis.

Respondeo, tres conditiones ponuntur pertinere ad virtutem Theologicam. Prima Responsio. est respicere Deum pro primo obiecto. Secunda habere pro regula primam regulam Conditiones humanorum actuum, non autem regulam acquisitam. Tertia immediate infundi à Deo, virintie ficut à causa efficiente.

Hæc distinguuntur, sieut alia ratio obiecti, alia regulæ, alia essicientis. Si omnes tres Quare sides requirantur ad virtutem Theologicam, patet quod fides, & charitas acquisitæ non sont acquisua, no virtutes Theologica, nec spes acquisita; quia desiciunt in tertia conditione. Si prima sint Theolosufficiat, vel etiam prima cum secunda, sie spes acquisita potest poni virtus Theologi- gica. ca, quia est circa Deum immediate, ve circa obiectum desiderando ipsum, ve bonum speranti, & si non speret illud in se fore, tamen sperat, id est, desiderat illud sibi, & non aliud. Similiter secunda conditio concurrit ibi, quia habens spem acquisitam innititur immediate primæ veritati vt primæ regulæ nostrorum actuum: non enim desiderat quod prudentia acquisita dictat desiderandum, sed quod veritas prima supernaturaliter ostendit esse desiderandum.

1.9.3.& la-

Obiettio 4.

Theologica.

Si

16. Obiettio 5. Responsia.

Si obiicitur, quòd regula spei acquisitz est sides acquisita, & non veritas prima. Dici potest quòd si fides acquisita non sit in se prima regula, tamen in se respicit primam regulam:& ita omnis virtus habens eam pro regula, non habet prudentiam naturalem pro regula sed primam veritatem: & si non in ratione habitus, tamen in ratione obiecti hatum regulantis.

Theologia non est virtus Theologica si infusio reguira-

Quod si illa dua conditiones non sufficiant, oportet dicere consequenter, quod Theologia non sit habitus Theologicus: potest enim esse, & non immediate infusa à Deo, sed acquisita, & hoc tam ad assensum actualem, quam habitualem, qui est fides acquisita, qu'am etiam quantum ad apprehensionem, que habetur ex doctrina: & tunc oportet multum restringere habitum Theologicum, si duz primz conditiones de obie-

Ao, & regula non sufficiant sine tertia, quæ est de agente.

Et tunc concludendum est, quòd spes licèt ad hoc, quòd sit virtus Theologica, requirat duas primas conditiones, & inquantum habet illas, habeatur pars propositi: completiue tamen habeatur, quod sit virtus Theologica ex tertia conditione, ex hoc scilicet quòd ipsa est nata infundi : & si non infundatur, non habetur ita persedè, sicut nata est haberi ex infusione: cùm enim suprema portio rationis, immediatè subdatur Deo, non perficitur perfectissime ab aliquo creato, sed immediate à Deo perficiente: habitus autem qui natus est esse circa. Deum immedrate, vt circa obiectum, & inniti sibi, vt primæ regulæ, immediatè natus est perficere supremam portionem: igitur licèt aliquis habitus acquisitus possit haberi: non tamen persectissimus, & per consequens, sicut dictum est suprà de side, quòd est aliqua acquisita, & cum hoc etiam necessariò requiritur infusa, licèt necessitas illius infusæ non possit probari per rationem naturalem, codem modo dicendum est in proposito de spe. Et sicut illa saluatur Theologica propter obiectum, & regulam, & aptitudinem, vt infundatur, quæ concluditur ex portione superiore recipiente: ita etiam arguitur in proposito de spe, licèt aliqua spes possit esse acquisita, sicut & aliqua sides.

## COMMENTARIÙS.

fit distincta à

D quassionem igitur. Nunc Doctor respodet ad quæstionein, renendo expresse quòd spes est virtus Theologica distincta à side, & charitate, & nobis infusa, & quòd hoc sit verum probat ex actu spei, per quem arguitiue possumus cognoscere spem inesse nobis, & hoc per omnes circunstantias illius actus; si enim experimur in nobis actum intelligendi, per illum concludimus potentiam!intellectiuam inesse nobis; sic similiter si experimur in nobs actum spei circumstantionatum circumstantiis debitis, per illud argument m concludimus habitum spei inesse nobis. Dicit ergo Doctor sic: Experimur in nobis hunc actum, scilicet desiderare bonum infinitum inesse nobis, & boc à Deo seipsum nobu liberaliter conferente, non quidem primò, sed propter aliquid aliud acceptum sibi ordinatum ad illud, ut propter merita iste actus est bonus, quia debite circumstantionatus : igitur ad ipsum potest esse virtus inclinans: & talis virtus non videtur posse esse, nisi habitus spei, & probat omnes circunstantias supradictas. Et antequam ostendam illas circumstantias, præmitto aliqua. Primum, quòd quando dicit Doctor quòd experimur in nobis,&c. non debet intelligi, quòd merè natura-liter possimus experiri talem actum inesse nobis: quod paret, quia via naturali nemo post cognoscere, quòd bonum infinitum communicet se nobis liberaliter. Et polito, non tamen concello, quòd illud possimus experiri, non tamen naturaliter esset nobis notum quòd communicet se nobis propter talia, & talia merita, vt patet à Doctore in prolog. quest. 1. Sed præsupposita side de omnibus articulis, quorum vnus est, quòd Deus finaliter dat seipsum in præmium merenti, tune stante tali fide possumus experiri talem ctum, posse inesse nobis. Secundum est, quòd

ad omnem actum debitè circumstantionatum potest esse aliqua virtus inclinans. Hoc patet à Doacte in proleg quest, vit. & in prime, dist. 17. & in quarto, dist. 14.quest. 2.

n Istis pramissis declarat circumstantias requisitas ad actum spei. Actus enim spei est actus Circumfi desiderij, siue desiderare. Desiderare enim est ali- eia requisia quid velle concupiscentiz, vt paret à Doctore in adactiffe. secundo, dist 6. quest. 2. & tale velle, quod est desiderare, non est respectu obiecti, nisi absentis, quia desiderium propriè respicit absens; & hæc est prima circumstantia illius actus, quæ est velle, bonum ablens. Deus enim viatori est ablens in ra-

zione obiecti perfectè habendi.

Quarta circumstantia est ibi : Non quidem primò, sed propter aliquid aliud acceptum sibi ordinatum ad illud, & hac est circumstantia dispositionis ordinatæ ad tale bonum, quia disposuit sapientia divina non perfecte communicare se, nisi aliquo opere meritorio præaccepto. & hoc debet intelligi de potentia Dei ordinata, quia de potentia absoluta potuit persecté se communicare nullo opere nostro præcedente, vt patet à Doctore in prime, dift. 17.& de facto patet de anima Christi, quæ ab instanti conceptionis fuit summe beata nullo merito præcedente, vt superiùs patuit dist. 18. Cùm ergo talis actus infit virtuti appetitiuz, scilicet voluntati,& per consequens(cum sit recus) ad ipsum porest esse virtus appetitiua inclinans, nam ad eandem potentiam pertinent actus, & virtus inclinans ad illum actum, vt infrà patebit *dist*. 3 3.

o Hac etiam virtus inclinans est virtus Theologica.patet, quia illa virtus, quæ immediatè respicit Deum pro obiecto est virtus Thelogica, sed vitus spei respicit Deum sub ratione Deitatis

pro obiecto immdiato, & per consequens est virtus Theologica. Et dicit Doctor quòd per omnia alia, quæ adduntur ipsi obiecto, puta quòd absens, quòd debitum mihi, non tollitur ratio obiecti, vt obiectum est, quia enim desidero illud mihi, vel tali, vel tali, non tollitur quin desiderem illud, vt obiectum; igitur illud desiderare, quod est actus spei, est circa bonum infinitum, & ita æternum, & sic est virtus Theologica.

Ratio formalis obielli, nee obiellum variatur per alium , & alium respelum.

Vnde nota, quòd nec ratio formalis obicti nec ipsum obiecum dicitur variari per alium, & alium respectum, sicut color sub ratione formali 6 sua est obiectum terminatiuum actus videndi;talis ratio formalis obiecti respectu talis actus non dicitur variari, puta, per hoc, quòd visio terminetur ad colorem, vt existentem in tali, vel in tali subjecto, siue quòd terminetur ad colorem, vt magis, vel minus propinquum,& huiulmodi. Vilio enim primò terminatur ad colorem in se sub sua ratione formali, & sic color sub ratione coloris ponitur obiectum terminatiuum actus videndi. Similiter actus fidei habet pro obiecto ipfum Deum sub ratione Deitatis: licèt enim de communi lege non cognoscam Deum sub ratione Deitatis, tamen fides potest Deum sub ratione Deitatis, habere pro obiecto immediato: sicut etiam Theologia in nobis habet Deum sub ratione Deitatis pro obiecto immediato, vt patet à Doctore in prolog. quast. 3. & tamen pro statu isto de communi lege, non possum ipsum cognoscere sub ratione propria; sie in proposito, quamuis enim fides respiciat omnem articulum de Deo, puta quòd est trinus, & vnus, quòd est creator cœli, & terræ, quòd est redemptor humani generis, quòd est incarnatus, & huiufmodi,non ramen Deus sub istis respectibus ponitur obie-Aum fidei, sed tantum Deus sub ratione Deitatis.Fides ergo primò,& immediatè respicit ipsum Deum, vt obiectum primum, de quo verificantur articuli, & sic pater quomodo ratio formalis obiecti fidei non dicitur variari per istos respectus. Similiter Deus sub ratione Deitatis, ponitur primum, & immediatum obiectum charitatis, vt patebit dist. 17. & tamen charitas non tantùm inclinat ad dilectionem Dei in se, & propter se, sed etiam ad dilectionem proximi propter Deum, vt infra patebit dift. 28. & 29. tamen isti respectus non dicuntur variare rationem formalem obiecti charitatis.

Sic dico in propolito, quòd lpes respicit Deum sub ratione Deitatis pro obiecto primo, & immediato, ita quòd actus spei immediate terminetur ad tale obiectum, ita quòd Deus sub ratione Deitatis est obiectum primò & immediate terminatiuum actus spei, & quòd modò sit absens, & quòd desiderem illud mihi,isti respectus non variant rationem formalem talis obiecti:non enim actus spei immediate terminatur ad Deum sub ratione absentiæ, ita quòd talis absentia sit ratio formalis obiecti : nec similiter terminatur ad Deum sub ratione formali, quod sit bonum mihi, ita quòd esse bonum mihi sit ratio formalis talis obiecti. Vnde aliud est loqui de ratione formali obiecti, & aliud est loqui de concomitante formalem rationem, siue de aliqua conditione obiecti; nam bonum infinitum esse absens, & esse bonum mihi, nullo modo pertinet ad rationem formalem obiecti spei, sed tantum concomitantur rationem formalem illius obieci, vel sunt conditiones obiecti respectu actus spei. Et

sic patet ista litera, quam tamen declaro propter aliqua dicta ibi inclusa. Cùm ergo dicitur, quòd si dicatur desiderium includere absentiam, & ita conditionem temporalem in obietto, quia talis absentia ponitur tantum temporalis, quia tantum prostatu viæ. Sequitur, hec non videtur probabile. secundum eandem rationem formalem respicit spes obiectum, & tentio, sicut eadem ratio formalis est tendendi in illud, & quiescendi in eo, patet de vbi deorsum, quod ponitur ratio formalis obiecti quietatiui iplius grauis,ita quòd idem vbi lub eadem ratione formali est obiectum, in quo graue quiescit, & ad quod graue mouetur ad centrum; sicur etiam eadem grauitas est ratio formalis, quâ graue mouetur ad centrum, & quâ quiescit in illo, vt patet à Doctore in secundo, dist. 2. quest. 10. In proposito ergo cum tentio sit succedens spei, & tentio est id, quo voluntas tenet obicctum, & spes est id quo voluntas tendit in illud; cum ergo Deus sub ratione deitatis sit primum, & immediatum obiectum tentionis, ita similiter crit obiectum spei.

Sed differentia est, &c. Nota, quia dicit Doctor quòd amat præsens, & desiderat absens, vult Nota dicere, quòd quando obiectum est in se præsens, tunc est amor perfectus, quando verò est absens est amor impersectus, sicut etiam nunc fruitio Deitatis est amor imperfectus, quia non habet Deum in se præsentem, & in patria fruitio Deitatis est amor perfectus, & istæ duæ fruitiones quamuis lint eiuldem obiecti lub eadem ratione formali non debent differre secundum magis, & minus in vna eadem specie, sed differunt vt duz species, quarum vna est essentialiter perfe-Ctior, vt infra patebit dift. 31. & in 4. dift. 49. Sie etiam videtur dicendum in propolito de amore, qui est desiderium respectu obiecti absentis,& de amore perfecto, qui succedit desiderio respecta obiecti præsentis, quòd differunt specie ad inuicem, quia obiectum in se præsens causat amorem specie distinctam ab amore causato, vt est absens, ficut etiam cognitio abstractiua, quæ est obiecti non in se præsentis, & cognitio intuitiua eiusdem obiecti in se præsentis differunt specie, vt patet à Doctore in 2. dist. 25.

Nota tamen, quòd non est simile de igne propinquo, & remoto, quia calor causatus ab igne remoto est eiusdem speciei cum calore causato ab igne propinquo; & isti duo calores causantur ab igne præsente in se, licèt magis, vel minùs propinquo. Adducit tamen hoc exemplum de igne propter hoc tantum, scilicet quod idem ignis sub eadem ratione formali causat calorem, siue remotus, siue propinquus, ita quòd nec remotio, neque propinquitas est ratio formalis causandi, licèt sint contradictiones propter quas ignis intensiùs, vel minùs intensè causat; sic etiam Deus sub ratione Deitatis est ratio formalis actus desiderij, siue actus spei, & tentionis, sic quòd nec absentia obiecti, qualis est respectu desiderij, nec præsentia illius, qualis est respectu tentionis, aliquo modo pertinent ad rationem formalem obiecti, sed sunt conditiones, quibus positis sequitur alius, & alius effectus magis perfectus, & minus perfectus.

q Si dicatur, qued desiderare bonum mihi variat sormalem rationem obietti, quia commutat bonum bonestum in bonum vtile. Nam de ratione boni honesti est qued sit diligibile propter se, & non in ordine ad aliud; & de ratione boni vti-

ta.

Exemplum de igne.

listera.

Declaratio

num est sum-

Bonum ater- lis, sine conmodi est, est quod sit diligibile propter aliud. Cum ergo bonum zternum sit summum bonum honestum, & propter se diligibile, ita quòd sibi repugnat quòd sit obiectum diligibile propter aliud, vt subtiliter probat Do-Aor m 4. dift. 49. Diligere ergo tale bonum mihi, sue vt bonum mihi est ipsum diligere in ordine ad aliud, & per consequens commutatur bonum honestum in bonum vtile, quod nihil aliud est, nisi facere illud quod est diligibile propter se, esse diligibile propter aliud.

Dicit Doctor quod boc est falsum, quia conditio illa, scilicer esse bonum mihi non est conditio obie-Eiper se, id est, quod talis conditio non pertinet ad rationem formalem obiecti, per se: patet, quia talis conditio potest addi super obiectum, stante formali ratione obiecti, ita quòd actus spei, qui est desiderare, primò, & immediate, terminatur ad Deum sub ratione absoluta, ita quòd primò diligo Deum absolutè, & pòst, vt bo-

num mihi.

Sed per ista tantum comparo aternum ad aliquod temporale , qua comparatio non dicit , nist respe-Etum rationis, & hoc modo in propolito: & cùm voluntas vult bonum æternum, sibi tantum comparat bonum æternum ad le,& talis comparatio, sine esse comparatum est respectus rationis causatus in obiecto comparato ab ipsa voluntate. Nam omnis potentia collatina potest obiectum suum comparare ad aliud, & in eo sic comparato causare respectum rationis, qui non inest ex natura rei, sed ex actu petentia comparantis, ita quòd talis respectus in obiecto comparato nihil aliud est, nisi ipsum comparari passiuum. Sequitur: Et ita sicut ratio, sine intellectus, comparando obiectum suum, potest causare in eo respectum rationis, sic & voluntai comparando obiectum suum , potest causare in eo respectum eliquem, qui porest dici respessus appetitiuus, pro quanto causatur ab appetitu, siue voluntate, sicut etiam dicitur respectus rationis, pro quanto causatur à ratione in obiecto, & talis, supple respectus rationis causatus à voluntate, causatur in obiecto veibili per actum vius , quando voluntas vtitur aliquo. Vti enim aliquo est velle illud in ordine ad aliud, & sic comparat obiectum volitum ad aliud, sicut cum diligo proximum propter Deum. Sequitur : Et talis, supple respectus, potest dici causari in Deo, quando volo illud bonum infinitum in se esse mihi bonum:nam actus volendi primò, & immediatè, terminatur ad bonum infinitum in se absolute, & post sequitur quod volo illud bonum infinitum esse mihi bonum.

Si obișciatur : ergo voluntas sperans est mala, quia viitur obicito fruendo, referendo illud ad aliud: si enim volo bonum infinitum, vt mihi bonum, tunc vtor bono infinito, volendo illud non propter se, sed in ordine ad aliud.

Respondet Doctor, quod non omnis comparatio obiecti per voluntatem ad alind obiectum, est comparatio qua est vsus, sed tantum, quando comparatur, ve minus bonum ordinatum ad aliud, tanquam ad maius bonum consequendum per illud ; sicut diligo porionem propter sanitatem, tanquam maius bonum consequendum per illam, & tunc dicor vti potione, sed non est sic in proposito, quia voluntas sperans comparat bonum infinitum, ve abundans bonum ad minus bonum,&c.

Qui eft attus fpei.

5.

Et aduerte, quòd (vt dixi suprà) actus spei, qui est desiderare bonum infinitum, terminatur primò & immediate ad illud bonum sub sua ratione formali absoluta, non quòd ille actus terminetur ad tale bonum, vt in se, & propter se: sed ad illud, ve bonum mihi, bonum quidem superabundans, & me vitimate persiciens, eo tamen modo, quo obiectum potest perficere potentiam, quia non perficit intrinsece, sed tantum intrinsece, ve patebit in 4. dift.49. & hoc ex magna liberalitate Dei, quæ est in communicando se creaturæ, nihil ex tali communicatione expectando, que est conditio perfecte liberalitas.

Aduerre etiam, quòd si voluntas illud bonum , vr rantům libi commodum vellet , illa volitio non esset reca. Esset enim amor mercenarius. Dico ergo, vt dicit Doctor in 2. dist.6. quast. 1. quòd appetere actum persectum, ve per illum magu ametur obiellum in se, est ex asse-Etione institia, quia unde amo aliquid in se, volo aliquid in se, & ita, boni Angeli potuerunt appe-tere beatitudinem, ut babentes illam, persettius amarent summum bonum; & iste actus concupiscendi beatitudinem esset meritorius, quia non viitur fruendo, sed fruitur eo, quia bonum, quod concupisco mihi, ad hoc concupisco, ve plus amem illud bonum in se. Hæc ille. Voluntas ergo desiderans bonum æternum, vt fibi commodum, fi defiderat præcisè, ve commodum sibi tantùm, sistendo ibi, non posset dici recta, sed si illud desiderat tanquam fummum commodum, vt plus ipfum in fe amet amore amicitiæ, siue vt magis fruatur eo, tunc talis voluntas est recta.

Aduerte etiam, quòd etfi prostatu ilto quis Quemedo qu non possit cognoscere Deum sub ratione Deitatis, sed tantum confuse, ve suprà paruit: potest Dens. fortè tamen iplum diligere distincté sub sua ratione formali, vt suprà patuit à Doctore dist.9. circa finem. Et posito etiam quòd voluntas non possit prostatu isto diligere Deum sub ratione propria, adhuc non negatur quin spes, & charitas habeant ipsum Deum sub ratione Deitatis pro obiecto; sicut etiam licèt quis non possit cognoscere Deum distincte, tamen habitus sidei, & actus habent ipfum Deum fub ratione Deitatis,vt obiectum immediatum.

Si obijciatur contra hoc. Hîc Doctor arguit, probando quòd non sufficiat spei infuse habere bonum increatum, siue Deum sub ratione Deitatis pro obiecto, quia tunc non distingueretur à spe acquisita, cum illa habeat etiam Deum sub ratione Deitatis.

Dicit Doctor quod tres sunt conditiones ha- Tru m **bitus** Theologici infuli.

Prima, quod habeat Deum subratione Deita- sus insuf. tis pro obiecto.

Secunda, quòd innitatur voluntati diuinz , vt primz regulz actuum humanorum.

Tertia, quòd immediatè infundatur à Deo, sicut à causa efficiente. Si dux primx conditiones sufficiant, tunc spes infusa non distinguitur ab acquisita; sed si tertia conditio requiritur, patet quòd quo ad tertiam conditionem distinguitur, quia secundum illam tertiam dicitur principaliter virtus Theologica. Potest etiam dici, quòd de ratione virtutis. Theologicæ est quòd non solùm habeat primas duas conditiones, sed quòd sit virtus saltem nata immediatè infundi à Deo, sic fides acquisita, & spes similiter dicuntur virtutes Theologicz, imperfecte tamen Theologicz, sed completiue, & perfecte quando immediate infunduntur à Deo,& litera clara est.

SCHO

# Dist. X X V IX Quæst. I. SCHOLIVM.

Spem esse distinctam à fide, & charitate. probat de fide; quia huius actus est credere; sed desiderare non est credere. De charitate probat primò, quia actus huius est amor ami-. citia: spei amor concupiscentia. Secundò, actus charitatis remissus, medius, & intensus potest esse sine desiderio. Tertiò, charitas tendit in obiettum affettione iustitia, spes affectione commodi. Hac conclusio est sidei consona ex illo 1. Cor. 13. Fides, spes, charitas, tria hæc. & ex Trident. sess.6. cap.6. ponente actum spei vt distinctum ab actu sidei, & charitatis, necessarium ad salutem, & cap.7. docente hominem accipere simul infusa, fidem, spem & charitatem: & fidem non vnire perfecte cum Christo, nisi accedat spes, & charitas. Viterius probatur contra Luth serm. Dom. 2. Quadrag. non esse fidem, quia hac est in intellectu, spes in voluntate. Secundò, ad Ephes 3. in quo (scilicet Christo) habemus fiduciam per fidem cius. vbi nugaretur Apost. si sides esset siducia. Tertiò, ex Patribus, August. serm.22. de verb. Apost. Domus Dei credendo fundatur, sperando erigitur, diligendo probatur. & in Enchir. cap. 8. distinguenda est sides à spe, Chrysoft.hom.de fide, spe,& charitate, Gregor. 2. Mor. 28. vide Rossen. art. 1. contra Luth. Sotum 2. de Nat. cap.7.

Mec est igitur prima \* conclusio solutionis, quòd respectu actus sperandi potest esse aliqua virtus Theologica. Huic adiungo, quòd ipfa non potest esse nec fides, nec charitas: igitur tertia distincta ab istis. Probatio minoris, primò de side, quia omnis actus Nulla desifidei est credere; nullum desiderare est credere: ergo.

De charitate probatur, quia charitas est suprema virtus affectiua; & per consequens credere. supremus amor habitualis:amor autem amicitiæ est simpliciter persectior amore concupiscentiæ: igitur charitas inclinat ad amandum simpliciter amore amicitiæ, sed deside- virtus afferare bonum infinitum esse bonum meum, non est amor amicitiz, nec est nobilissimus: Elina, quia nobilius esse habet illud obiectum in se, quam habeat in alio, vel quòd sit comparatio eius ad aliud à se : igitur illud desiderare, quod conclusum est priùs, non est actus charitatis.

Præterea b, sine tali desiderio potest esse actus charitatis intensus, & remissus, & me-Sine actu. Præterea, fine tali deuderio poteit ene actus charitatis intenius, or reminus, or incideus. De remisso patet; quia possum remisse velle Deum in se esse bonum, non desidese potest rando illud mihi. Similiter patet de medio. De supremo patet, quia summe diligit se charitatis. Deus, & summè Beatus est; & tamen in hoc non desiderat formaliter se esse bonum alij amanti: nec oportet potentiam liberè agentem necessariò agere quantum potest. Probantur etiam hac membra omnia per hoc, quòd non est necesse voluntatem habe- Actus amare duos actus in se: sed actus amandi Deum in se, & desiderandi eum amanti sunt duo: di Deum in igitur vnus potest esse sine alio.

Hoc etiam 'probatur tertiò, quia secundum Anselm. de Casu diaboli 14. & de Concordia, cap. 19 in voluntate sunt dux affectiones, scilicet iustitix, & commodi: nobilior au- duo actius. tem est affectio iustitiz, non solum intelligendo de acquisita,& de infusa, sed etiam de al. 10. innata, quæ est libertas ingenita, secundum quam aliquis potest velle aliquod bonum non in ordine ad se. Secundum autem affectionem commodi non potest velle, nisi in Nemo vult ordine ad se, & hanc haberet, si esset præcise appetitus intellectiuus sine libertate se- aliquid afquente cognitionem intellectiuam: sicut appetitus sensitiuus sequitur cognitionem senfitiuam. Ex hoc volo habere tantum, quòd cum amare aliquid in se sit actus liberior, & ordine ad magis communicatiuus, quam desiderare illud sibi; & magis conueniens voluntati, in- e. quantum habet affectionem iustitiz saltem innatz: alius autem conueniat voluntati, inquantum habet affectionem commodi: sequitur quòd sicut illæ affectiones sunt distinctz in voluntate, ita habitus inclinantes ad actus istos erunt distincti.

Dico igitur, quòd charitas perficit voluntatem, inquantùm est affectiua affectione iustitiæ: & spes perficit eam, inquantum est affectione affectione commodi, & ita erunt distinctæ virtutes non tantum ex actibus, qui sunt amare, & desiderare, sed etiam ex susceptiuis, quæ sunt voluntas, secundum illam duplicem affectionem affecta. Ex obiectis autem non distinguuntur, scilicet per arduum, & delectabile, vt dixit præcedens No distinopinio, imò est omnino eadem ratio formalis vtriusque obiecti, licet aliqua addantur guitur chahic, quæ non ibi. Siquidem esse excedens dicit conditionem, non eius quod est esse rital, tespes obiecti, sed eius, quod est esse à quo: esse absens dicit conditionem concomitantem istam, ex obiectis. tam in causa efficiente, quam in fine, scilicet remotionem obiecti: non autem dicit rationem formalem obiecti: velle mihi dicit conditionem cui: & velle ex meritis dicit conditionem qualiter, sicut priùs expositum est.

Scoti oper. Tom. P II. Pars II.

Charitas

derādi eum

COMMEN

COMMENTARIVS.

He est igitur prima conclusio solutionu,&c. sed nullum desiderare, quod est actus spei, est credere : patet, quia credere pertinet ad intelle-Etum, desiderare ad voluntatem; similiter credere est firmiter assentire creditis reuelatis, desiderare autem est velle bonum æternum, vt sibi bonum.

Charitas est Suprema Vir-

Quòd etiam distinguatur à charitate, patet, quia charitas est suprema virtus effectiua, id est, perficiens formaliter voluntatem, & per consequens supremus amor habitualis, sed amor amicitiæ est simpliciter perfectior amore concupiscentiæ, vt est probatum à Doctore in 2. dist. 6.9.2. Cùm ergo charitas inclinet immediate ad amandum simpliciter amore amicitiæ, spes autem tantùm inclinet ad amandum fummum bonum amore concupiscentiz, & per consequens distinguitur à charitate, & sic tale desiderare non est immediate actus charitatis, id est, immediate elicitus : quod dico, quia benè posset esse actus charitatis imperatus, quia aliter non esset actus meritorius: omnis enim actus elicitus à voluntate non est meritorius, nisi ad illum adum concurrat charitas, vt patet à Doctore in primo, dist. 17 non quòd immediatè eliciatur à charitate, sed sufficit quòd voluntas habens aliquem habitum, pura iustitiz, eliciat actum iustitiz concurrente tali habitu, vt causa partiali, & quòd charitas inclinet voluntatem ad illum actum eliciendum.

b Secundò probat hoc idem, quia actus charitatis potest esse sine actu desiderij, quia sine loquamur de actu charitatis, qui est amor amicitiæ, de actu dico remisso intenso, & perfectissimo, quilibet talis potest esse sine desiderio; pater, quia viator habens charitatem actu diligit Deum amore amicitiz, & tamen, vt fic, non desiderat; similiter Beatus intensè diligit Deum amore amicitiz, & tamen non desiderat. Si ergo actus charitatis potest separari, & esse sine actu deliderij, sequitur quòd actus desiderij non sit actus charitatis, scilicet immediate elicitus, licet possit esse imperatus, vt suprà dixi; ergo est actus alterius habitus,& non alicuius,nisi spei.

Tertiò hoc idem probat auctoritate An- Charitat per selmi, & ratio stat in hoc, quia charitas perficit feie wilm voluntatem, vt præcisè consideratam secundum tatem. affectionem iustitiz; spes verò perficit eam, ve consideratam secundum affectionem commodi; sed voluntas considerata secundum affectionem iustitiæ diligit Deum in se,& propter se;& secundùm affectionem commodi diligit Deum, vt sibi bonum, & prima dilectio est liberior, & perfectior, quam secunda. Si ergo charitas perficit voluntatem secundum affectionem iustitiz, id est, quòd voluntas secundùm affectioné iustitiz considerata habens charitatem, vtitur ea ad eliciendum amorem amicitiz, & spes perficit eandem voluntatem secundum affectionem commodi, id est, quòd voluntas secundum affectionem commodi vtitur ipsa spe ad amorem concupiscentiæ eliciendum, statim sequitur quòd actus charitatis non erit actus spei, neque è contra. Et quid sit affectio iustitiz, & affectio commodi, & quid affectio iustitiæ innatæ, infrà vide Doctorem, & in 2.dift. 6.quest. 2. & quæ ibi satis prolixè exposui,

#### SCHOLIVM.

Contra id quod dictum est, desiderare esse actum spei, quod communiter tenetur à Doctoribus, exceptis quibusdam Thomistis; quibuscum concordat Bassolis hic q. 1. art. 3. Obiicit quadrupliciter: & soluit objectiones per claram doctrinam. Singula note in margine.

19. Arguns.1.

Ontra viam istam <sup>d</sup> quæ ponit *desiderare* actum spei, arguo quadrupliciter. Primò siic, desperans desiderat beatitudinem. Quod probatur, quia tristatur de amissione beatitudinis: non autem tristatur de alicuius, nisi amati, vel desiderati: igitur desperans desiderat aliquid, & non sperat : ergo.

Argum.2.

Præterea, eodem possum amare aliquem amore amicitiz, & concupiscere illi bonum: nullum enim in se amo, cui non velim bonum : igitur si ex charitate amatur quodlibet diligibile in se ex charitate concupiscitur sibi bonum; & codem concupiscitur sibi bonum præsens, & absens secundum illam auctoritatem Augustini 9. de Trinit. cap. vls. Trinit. c.8. igitur desiderare non est sperare.

Idem 8. Argum.3.

Præterea, beatitudo naturaliter concupiscitur secundum Augustinum 13. de Trinit.

cap. 5. igitur ad hoc non est necessaria virtus supernaturalis.

Argum.4.

Præterea, si spes est virtus inclinans ad desiderandum: igitur desiderare, quod est actus eius, potest esse meritorius, przcipuè cum sit virtus Theologica. Sed nullus actus est meritorius, nisi elicitus, vel imperatus à charitate. Si eliciatur à charitate, habetur propositum, quòd spes est charitas. Si imperetur; igitur simul spes elicit, & charitas imperat illum: & per te vterque est actus voluntatis:igitur voluntas habebit simul duos actus circa idem obiectum, quod videtur inconueniens.

2 Q. Ad i.

Ad primum horum dico, ficut dictum est distinctione decimaquinta huius, quòd welle conditionatum sufficit ad tristitiam, si non eueniat volitum conditionatum: desperans autem conditionaliter vult beatitudinem, id est, desiderat eam, si posset eam attingere: & quia intellectus errans ostendit sibi illam tanquam impossibile attingi, tri-

Lift. 45. nam.17

Exemplum huius est ibi tactum de proiiciente merces in mare timore tempestatis: nia

nisi enim absolute vellet, non proiiceret, cum non cogatur: & tamen quia est ibi velle conditionatum ad non proiiciendum, quia vellet non proiicere si posset; igitur tristatur proiiciendo. illa enim conditio, propter quam vult proiicere, est simpliciter non volita. Ita in proposito, ille desiderat beatitudinem, & vellet ipsam, si esset sibi possibile: sed Quemodo in intellectu eius ostenditur sibi contrarium. Hæc conditio, sub qua vult, quia vult si desperans posset esse sibi possibilis, est volita : ideò tristatur de opposito illius conditionis volitæ,& desiderat ctiam de illo, quod sequitur ad illam.

Dico igitur ad formam argumenti, quòd desperans desiderat desiderio conditionato, Resolutio de quia vellet si posset: non autem desiderat absolute, quia ad absolute desiderare præsup- desperante. ponitur conceptio intellectus ostendens sibi desideratum, sicut possibile desideranti: quicquid enim ostenditur voluntati tanquam impossibile, vel voluntas omnino non vult illud; vel si vult illud, tenuiter vult: & hoc modo fortè verum est, quod dictum est in secundo libro, quòd Angelus voluit æqualitatem Dei, non absolute, quòd appeteret 2.d.6.q.2. hoc taquam possibile, sed velle conditionato; in quo sufficienter est ratio meriti, & etiam & 4. d. 49. peccati:& etiam, sicut nunc tactum est, ratio gaudij,& tristitiz de opposito: igitur actum 9.9. spei præcedit aliqua fides infusa, vel acquisita, pro quanto desiderare absolute non potest Actus spei esse nisi eius, quod ostenditur possibile; & illa possibilitas boni consequendi, ostenditur à est tantium side applicata ad bonum desiderabile. Quòd si ostendatur tanqua impossibile, tunc eius non est desiderium absolute, sed tantum conditionatum:quia scilicet desideraret, si non esset talis apprehensio, vel ostensio: & tale desiderare conditionatum non est sperare.

de possibili.

Ad secundum dico, quòd ficut charitas in actu recto haber pro primo obiecto Deum vt in se, ita etiam in quocunque actu reslexo est quodammodò principium tendendi in Ad 2. Deum, vt in se. Principium enim actus recti est principium omnium actuum reslexorum tendentium in finem vitimum sub eadem ratione. Sicut ergo ex charitate diligo Deum Doctrina in se,ita ex charitate diligo me diligere Deum in se : quoticscunque igitur reflecto,nun- diligenter quam habeo obiectum, ve commodum mihi : sed tantum bonum infinitum, ve in se bo- notanda. num : & ille est actus perfecte meritorius in desiderando beatitudinem,non vt commodum sibi, sed vt est perfectus amor Dei, vt in se boni. Concedo igitur, quòd codem, quo Eodem, quo amo, concupileo bonum amato: led non concupileo quodeunque bonum, led bonum amo, concucommodi, quod principaliter terminatur ad illud bonum, quod ex charitate diligo in se: Pifco bonum hoc est, quod cuicunque amato concupisco amare Deum propter se, id est, inquantùm est bonum in se, non inquantum bonum huic.

Adtertium dico, quòd-beatitudo in vniuersali est ex naturalibus concupita ex affe- Ad3. aione commodi: quia secundum Anselmum de Concord.cap. 10.vel 9. Commoda nolle De boc non possumus: sed beatitudo in particulari non est sufficienter ex naturalibus concupita, Quedl. 16. sed etiam cum spe acquista: sed nec sie perfectissime, & sufficientissime sine spe,& charitate infusis, quemadmodum dictum est de side acquista, qua non persectissime assentitur fine fide infusa.

Ad quartum concedo, quòd voluntas meritoriè desiderans habet duos actus; vnum Ad 4. sperandi elicitum à spe; alium imperantem illum elicitum à charitate. Nec est inconueniens in actibus subordinatis plures inesse: imò fortè est necessarium scientem conclusionem, dum actu speculatur scientifice, intelligere simul principium, & amantem possure in ordinate illud, quod est ad finem, vtendo simul frui fine.

eadem potentia.

#### COMMENTARIVS.

Defiderare

Ontra viam istam, qua ponit desiderare bo-Inum increatum esse actum spei. Hic arguit Doctor probando quòd sic desiderare non sit actus spei, quia nullus desperans habet spem, sue actum sperandi, & tamen desperans desiderat beatitudinem; patet, quia desperans tristatur de amissione beatitudinis, quam desiderat; ergo tale desiderare non est actus spei.

Responder quòd desiderare efficaciter beatitudinem est actus spei, & desiderare efficaciter est quando concludir ex syllogismo perfecte practico posse consequi rem speratam: sicut habens fidem de promissione Dei, quòd donet seipsum liberaliter ex meritis præcedentibus, statim potest concludere de se, quòd si desideret beatitudinem, & facit bona opera accepta Deo, quòd illa finaliter habebit; sed desperans de beatitudine

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

non desiderat illam efficaciter, quia ex syllogismo practico non concludit illam posse habere:& ideò nec efficaciter desiderat, sed si eam vult, vel tantum tenuiter, vel conditionaliter vult, sicut etiam desperans de sanitate. Et de hoc satis dichum est in secundo, dist. 6. quast. 1. & in 4. dist. 49. guest.9.

Secundò principaliter arguit, probando quòd sola charitas sufficiat ad actum spei,& sic spes sit superflua. Quòd autem sola charitas sufficiat, patet, quia codem habitu possum amare aliquem amore amicitiæ, & desiderare illi bonum; patet, nullum enim in se amo, cui non velim bonum; igitur si ex charitate amatur quodlibet diligibile in se, ex charitate concupiscitur sibi bonum, igitur desiderare est actus charitatis,& non spei.

Respondet Doctor quod sient charitas in actu

638

fatis relle, & reflexed Aniq lit.

retto babet pro obietto Deum, ve in fe, ita etiam in quocunque actu reflexo est quodammodò principium tendendi in Deum, ve in se; principium enim actus recti est principium omnium actuum restexorum tendentium in finem vleimum sub eadem ratione illins Allen charie sinis. Pro nunc actus rectus elicitus à charitate est dilectio Dei in se, & propter se, ita quòd ille actus immediate terminatur ad ipsum Deum; actus verò reflexus charitatis est, qui non immediate terminatur in Deum, sed terminatur ad obicctum creatum, non listendo ibi, sed quasi reflectendo obiectum creatum in ipsum Deum, sic quòd quando diligo Deum in se, & propter se ex charitate, ita ex charitate diligo me diligere Deum in se; quotiescunque igitur reflecto, nunquam habeo obiectum, vt commodum mihi, sed tantum bonum infinitum, vt in se bonum; charitas ergo primò inclinat ad dilectionem Dei in se, & propter se. Secundò inclinat, vt persona diligens Deum propter se, diligat seipsam, non absolute, & sistendo ibi, sed vt diligat seipsam diligere Deum propter se, ita quòd non concupisco sibi Deum, vt bonum commodum, sed concupisco sibi dilectionem, quâ diligat Deum in se. Concedit ergo quod eodem habitu que amo, cencupisco banum amaco, sed non concupisco quodcunque bonum, sed bonum commedi, qued principaliter ter-minatur ad illud bonum, qued ex charitate diligo in f. Vult dicere, quòd si ex charitate diligo proximum, eadem charitate concupifco fibi bonum, non bonum increatum; sed concupisco sibi bonum commodi, scilicet disectionem boni increati, quæ dilectio ex charitate immediate terminatur ad bonum increatum, hoc est, quòd cuicunque amato concupisco amare Deum proptér se, id est, inquantum bonum in se non præcisè, inquantum bonum mihi. Et de hoc magis patebit infrà dist. 19.

Terriò principaliter arguit, probando quòd non sit necessaria spes supernaturalis, quia secundùm Augustinum 13. de Trinit. cap.5. Beatitudo naturaliter concupiscitur; ergo tale desiderium non erit actus spei.

3.

Respondet Doctor quòd beatitudo in vniuer- Cop. 9. sali est ex naturalibus concupita ex affectione commodi, quia secundum Anselmum de concord. Commoda nolle non possumus, & quomodo hæc auctoritas intelligatur, vide Doctorem in Quodlib. quest. 16. & quæ ibi exposui, sed beatstudo in particulari non est sufficienter ex naturalibus concupita, accipiendo concupiscere, sine desiderare secundum omnes conditiones suprà politas. Et si tale desiderare possit este ex spe acquisita, non tamen sic perfectissime sine spe, & charitate infusis, ve etiam suprà patuit de fide infusa.

Quartò arguit, quia desiderare, si est actus meritorius, erit elicitus, vel imperatus à charitate; ergo non est necesse ponere habitum spei.

Respondet Doctor quòd voluntas meritorie desiderans habet duos actus : vnum sperandi elicitum à spe , alium imperantem illum elicitum à charitate , vt Supra dixi, nec est inconveniens in actibus subordinatis plures inesse vni, & sic non est inconueniens, quòd actui desiderandi meritoria insit actus elicitus à charitate, quo imperatur actus desiderandi

Et ex his, quæ dicta sunt suprà, possent solui multæ difficultates.

#### SCHOLIVM.

Soluit argumenta pro prima & secunda sententiis, posita n.z. & 3. Solutiones sunt satis clara.

D argumenta pro prima via e,quæ videntur sequi rationem naturalem. Responderi potest, quòd hic est necessaria pluralitas. Et ad primam probationem in oppositum, patet ex dictis; quia concupiscere hic, scilicet huic ibi sistendo, non potest esse actus ciusdem virtutis, cuius est velle illud ordinate in se; licet concupiscere hic huic, ve per hoc ille tendat in illud, vt est bonum in se, sit actus eiusdem virtutis. Quod additur de amicitia acquisita: posset dici quòd illa, scilicet acquisita & infusa, est alius, & alius habitus formaliter.

Quod additur postea f de habitu spei,& de certitudine sperantis; dico quòd illa præcedit actum spei, & desperationis: non enim efficaciter, & absolute desiderat, nisi possibile attingi, & ideò persuadetur desperanti, vt credat, non vt diligat: quia prima radix huius erroris, scilicet quòd non absolute desiderat, nec efficaciter, non est in voluntate, sed in intellectu: quia scilicet intellectus non ostendit illud esticaciter tanquam desiderandum.

Per idem patet ad illud de vniuerfali, & particulari, quia credere me iustum finaliter siderat, niss saluandum, non est niss sides applicata ad aliquid particulare: sed desiderate hoc, est ostensum ve actus spei.

> Sed tunc obiicitur <sup>g</sup> : igitur desiderare alteri proximo bonum ciusdem rationis, est actus spei: imò quod plus est, velle bonum præsens eiusdem rationis beato Petro, erit actus spei, quod est absurdum. Responsionem quære.

> Aduerte,quòd ista replica,quam non soluit Doctor, soluitur per definitionem actus spei:quia dicitur quod est desiderare : per quam particulam soluitur secunda replica : quia intelligitur, quòd non sit prasens, sed absens, & ideò non dicitur spes, si sit de prasente.

> Ponebatur etiam h desiderare bonum infinitum inesse mihi à Deo, & per illud, mihi, quod est circunstantia eus. Soluitur prima replica: & totum argumentum, quia non est spes desiderando alteri bonum: sed potius est charitas, vel amor acquisitus: sed infra dist. 3 1. vide expresse intentionem Doctoris.

> > Digitized by Google

COM

Desperates quare ficadentur vt gredant, non vt ament.

possibile.

Admittit amicitiam

infusam di

stingui ab

formaliter.

Nemo efficaciter de-

acquisita

ADDITIO aliorum.

#### COMMENTARIUS.

E X dictis suprà patet responsio ad illas duas obiectiones factas pro prima opinione, que ponuntur ibi, In ista quastione fundamentum est auttoritas Apostoli, &c. Et quod addit Doctor respondendo quòd amicitia acquisita est formaliter alius habitus à charitate; hoc dicit, quia benè stat quòd amicitia acquisita inclinet ad omne velle ordinatum circa amicum, & per consequens ad velle desiderij, quæ vult amico bonum commodi, sed charitas est habitus præcisè inclinans ad amorem Dei in se actu recto, similiter inclinans ad actum desiderij, quo desiderat amato dilectionem, qua amatum diligat Deumin se, ita quòd charitas semper inclinat adamorem Dei in se, siue vt in se bonum, non concupiscendo illud alteri, vt suprà patuit.

f Quod additur posteà de habitu spei. Hîc soluit illas duas rationes factas pro illa opinione, quæ dicit quòd spes est quædam fides particularis, quia desperans non dicitur odire, sed disfidere, &c. Dicit Doctor quod certitudo in sperante præcedit actum spei; non enim efficaciter, & absolute desiderat, nisi possibile attingi, & ideò persuadetur desperanti, vt credat, non vt diligat, quia prima radix huius erroris, scilicet quòd non absolute desiderat, nec efficaciter non est in voluntate, sed in intellectu, quia scilicet intellectus non ostendit illud efficaciter tanquam desiderandum, sed habita certitudine, tunc esticaciter desiderat, & sic, quòd certitudo illa se tenet ex parte intellectus, & desiderium ex parte voluntatis.

Sed tune obiicitur. Hîc instat Doctor quod si desiderare bonum æternum mihi,est actus spei, sic similiter desiderare idem bonum alteri, erit actus spei, quod non conceditur.

Dico quòd responsio est clara ex his, quæ suprà dixit Doctor de actu spei circunstantionato, & vna circunstantia est cui, quia propriè actus spei est, quisquis desiderat bonum æter-

h Deinde instatur, quia desiderare bonum præsens alicui Beato videtur esse eiusdem rationis cum bono absente : igitur desiderare beatitudinem beato Petro, erit actus spei, quod non conceditur. Responsio patet ex suprà dictis, quia vna circunstantia actus spei est, quòd obiectum speratum sit absens.

#### SCHOLIVM.

Ad secundum, omissa solutione D. Bonau. docet in virtute Theologica dari medium, non ex parte obiecti, sicut datur in virtute morali; sed ex parte actus: non quòd actus in virtute morali; sed ex parte actus : non quòd actus virtutis Theologica possit vitiari : ex nimia intensione, vel remissione, sed ratione adiuncti posset esse excessus, vel defectus, verbi gratià, si vellem credere leuibus tantum rationibus motus: vel non credere, propositis bonis motivis: wel si welle sine meritis sperare, aut habens merita non sperare: wel applicare me ad amandum Deum, quando alia ex pracepto facienda sunt. Sic intellectus Doctor convenit cum D. Thom. 1. 2. quast. 64. art. 4. whi docet esse medium in virtutibus Theologicis, ex parte subiecti, non obiecti, & D.Bonau. hîc art, 1. q.3. ait in eis ratione conditionis esse posse excessum, & defectum. De medio virtutum agitur 1.2.9.64 art.4.

D primum principale dico i, quòd nomina sunt imposita ad placitum. Vnde Ipes potest imponi, & imposita est ad significandum talem passionem impressam Duplex acappetitui sensitiuo ex delectabili præsente, non in se, sed in phantasia: quod si esset in ceptio spei. se præsens, natum esset imprimere desectationem: sicut ex alia parte malum præsens quomodo in imaginatione imprimit timorem; præsens in se imprimit dolorem. Hoc modo concausat spem cedo, quòd spes non est vittus moralis, nec Theologica: tamen idem nomen potest & delectasignificare habitum prædictum, cuius est inclinare in talem actum, qui est desiderare tionem. bonum infinitum esse mihi bonum à Deo liberaliter conferente ex meritis, quæ habeo, vel mihi spero.

Ad secundum's, lieet dicatur quod non est medium participans extrema, sed \* vniens ea : potest tamen concedi, quòd virtus Theologica est propriè media, non \* al. elimiex parte obiecti, sed ex parte excessus, qui potest esse in actu: virtus quidem moralis nans, habet excessum, & desectum non tantum ratione modi actus, sed etiam ratione ob- nau. d. pras. iecti in quod tendit actus: non sic Theologica, quia obiectum, in quod tendit, est art.1.9.3. infinitum. Sed in hoc potest tendere actu immoderato, aut in maius, aut in minus : virtus autem moderatur, vt medio modo tendat in illud. Et hoc modo potest concedi fides esse media inter leuitatem, qua quis nimis firmiter assentit ei, quod non est credendum; iuxta illud, Qui citò credit, leuis est corde: & inter pertinaciam, quâ quis ni- Eccles. 19. mis resistit credendis, nolens alicui assentire, nisi per rationem naturalem ostendatur. Sie Fide 2. etiam nimio amore potest quis tendere in aliquod diligibile, & nimis remissè, licèt non text. 14. in nimis bonum, nec in nimis verum possitaliquis amando, & credendo tendere in Deum. Temperantia verò moralis requirit medium veroque modo; quia potest in obiectum excedens, & deficiens,& tendere potest actu deficiente,& excedente; & ille secundus modus est communis virtuti morali, & Theologiex, primus non.

test probari ratione na-

Ad tertium, patet ex dictis in quæstione de fide; & etiam in hac quæstione, quia non Spem infu- potest probari naturali ratione, quòd sit aliqua virtus sic infusa, quia actus, quos experimur in nobis, possunt inesse eiusdem rationis, & forte zque perfecti, dato quod nulla virtus infusa esset. Sed credendo aliquam virtutem infusam esse, tenetur quòd actus non est ita perfectus sine ea, sicut cum ea; licet enim spe acquisita possit aliquis sperare à Deo promissa, sicut & side acquissta credere illa : tamen nata est esse aliqua virtus perficiens portionem superiorem voluntatis in desiderando bonum infinitum sibi, quâ habitâ, perfectius desiderat illud bonum, quam sine ea.

stisia est amicitia:co. modi cocupiscentia. Intellectus habet unam virtutem roluntas Ad argum.

Ad quartum dico, quòd voluntas habet duas affectiones; & veraque attingit Deum Affictio in- immediate, scilicer affectionem iustitiz; qua per actum amicitiz tendit in Deum immediate, vt est bonum in se: & affectionem commodi, qua per actum concupiscentiæ tendit in Deum immediate, vt est bonum huic: & vterque actus potest esse ordinatus, & habere habitum inclinantem ad ipsum, etiam Theologicum; quia respicientem Deum immediate pro obiecto: non sie ex parte intellectus, quia non est niss vna potentia nata habere actum secundum attingentem Deum, scilicet intelligentia, & illa sufficienter perficitur vno habitu tendente in verum, cui assentiendum est propter Theologica, reuelationem.

Et per hoc patet ad illam obiectionem de partibus imaginis; quia etsi sint duz partes imaginis ex parte intellectus, & vna ex parte voluntatis, hoc non est, quia intellectus duplici actu elicito attingat obiectum voluntatis: memoria enim etfi habet actionem de genere Actionis, non tamen habet actionem de genere Qualitatis, qua attingat Deum, sed sola intelligentia habet huiusmodi actionem, quæ est operatio circa tale obiectum, & pro tanto, in intellectuest ratio patientis, cui competit actio de In intellectu genere Actionis, & produci; quæ duo repræsentant in Diuinis Patrem, & Filium: in voluntate autem non est talis ratio originandi naturaliter, sed libere, & inquantum habet rationem originantis, potest poni voluntatem concurrere cum memoria, sicut dictum oft dist.z.primi lib.quast.vlt.

Sunt due ginis,in volutate vna. Idem d, 33.

supr.n.1. de

part.imag.

Dico igitur breuiter, quòd isti habitus non correspondent partibus imaginis, sed tantum sunt dux potentix; quarum est attingere Deum immediate per actus elicitos: tales autem sunt intellectus, qui vt indistinctus, per vnieum actum elicitum immediate attingit Deum credendo; & voluntas, vt habens rationem affectionis iustitiz, & commodi, amando, & sperando.,

#### COMMENTARIVS

Trin sut, que in anima finnt.

A Doctor quod spes non sit virtus Theo-D argumenta principalia. Arguit primd' logica, quia nulla passio est virtus, patet; sed spes est passio ex 2. Ethic. cap. s. Cum, inquit, tria sint, qua in anima fiunt, affectus, potentia, habitus : affectus quidem voco supiditatem, iram, metum, audaciam, latitiam, amorem, odium, desiderium, &c. & parum infrà vult quòd affectus non sunt neque virtutes, neque vitia, cum fint passiones, quarum vna est desideriú quod pertinet ad spem.

Respondet quòd nomina sunt imposita ad placitum, & sic spes potest imponi, vt imposita est à Philosopho ad significandam talem passionem impressam appetitui sensitino ex delectabili præsente non in se,sed in phantasia,&c.

Secundò arguit, quia virtus Theologica non determinat medietatem duarum malitiarum, quia hoc competit tantum virtuti morali, quæ consistit in medio duarum malitiarum, puta liberalitas, quæ determinat medietatem inter prodigalitatem, & auaritiam; cum ergo spes determinet medium inter præsumptionen, & desperationem, sequitur quòd non erit virtus Theologica.

Responder Doctor quòd ista medietas potest attendi vel inter extrema ex parte obiecti, vel

inter extrema ex parte actus; virtus moralis determinat medietatem, non tantum inter extrema ex parte actus, sed etiam inter extrema ex parte obiecti. Patet de temperantia, quæ determinat medium inter obiectum excedens, & deficiens, qua quis potest appetere obiectum excedens, & deficiens; ideò ponitur temperantia virtus moralis, qua quis appetat medium inter obiectum excedens, & deficiens. Patet etiam de actu, quia quis potest tendere in obiectum medium actu deficiente, & excedente, ided temperantia facit tendere actu medio, scilicet inter deficientem, & excedentem, & sic virtus moralis determinat medium, non tantum ex parte obiecti, sed etiam ex parte actus. Sed virtus Theologica, licet determinet medium ex parte actus, non tamen determinat ex parte obieci, quia non datur tale obiectum mediŭ inter excedens,& deficiens. Ex parte tamen actus determinat medietatem, quia quis potest tendere in obiectum infinitum actu immoderato, aut in maius, aut in minus; in maius, vt in præsumentes; in minus, vt desperantes, siue distidentes; & sic est medium ex parte actus, & non ex parte obiecti, quia virtus Theologica tantùm tendit in bonum infinitum, quod est supremum bonum. Cætera patent.

Medietas potest attendi duobus mo-

SCHO



#### SCHOLIV M.

Soluit argumenta posita num. 6. pro opinione, sed succinctim; quia ea resutauit susé num. 7.8.9.

Dargumenta pro illa opinione, que ponit charitatem in concupiscibili, & spem in 🖊 irascibili, quæ ponuntur ad probandum distinctionem irascibilis, & concupiscibilis in voluntate, vbi fortè concedetur distinctio illarum correspondens distinctioni virtutum moralium perficientium voluntatem; vt dicetur dist. 34. patebit ibi. Sed ad propositum non est necessaria illa distinctio ad hoc, ve illæ duæ virtutes sint in voluntate: imò spes est magis concupiscibilis, accipiendo concupiscere strictè pro desiderare commodum concupiscenti. Absolute enim sunt ambæillæ virtutes appetitiuæ Theologicæ in concupiscibili, quia irascibilis non est nata habere Deum pro immediato obiecto, Scilicet 3. ficut tangit vnum argumentum contra illam opinionem de irascibili, & tangetur inferiùs in materia de virtutibus moralibus.

27.

contra tertiam rationë Henric.



#### De Charitate.

VM autem Christus fidem, & spem non habuerit, dileétionem tamen habuit, inquantum homo, tantam, qua maior esse non valet: qui ex charitate eximia animam posuit pro amicis, & inimicis. Habuit enim in corde charitatem, quam opere nobis exhibuit, vt exhibitionis forma nos ad diligentiam instrueret. Hîc aliquid dicendum est

de charitate, & modo, & ordine diligendi Deum, & proximum.

## Quid sit charitas?

Haritas est dilectio, qua diligitur Deus propter se,& proximus propter Deum, vel in Deo. Hæc habet duo mandata, vnum pertinens ad dile- De duobus ctionem Dei, quod est maximum in lege mandatum: & alterum pertinens mandatis charitatis. ad diligendum proximum illi simile. Primum est: Diliges Deum ex toto corde, ex tota mente, & ex tota anima; quod scriptum est Deut. Secundum Deut. 6. 4 est: Diliges proximum tuum sicut teipsum. In his duobus mandatistotalex 1. Tim. 1. 4 pender, & Propheræ. Finis enim præcepti est dilectio; & ea est gemina, id est, Dei, & proximi.

## Si eadem chartitate diligitur Deus, & proximus?

Ic quæritur, Si ex ea ipsa dilectione diligitur Deus, qua diligitur proximus: an alia sit dilectio Dei, & alia proximi. Eadem sanè dilectio est, d. 17. primi qua diligitur Deus, & proximus, quæ Spiritus sanctus est, vt suprà dictum sementiaest; quia Deus charitas est. Vnde Augustinus, [Ioannes ait, Non potest 1. 186.8. de Deum diligere, quem non videt, qui fratrem, quem videt, non diligit. Sed Trin.c.8. si eum, quem vider humano visu, spirituali charitate diligeret, videret Deum, qui est ipsa charitas visu interiori, quo videri potest. Qui ergo fratrem quem vider, non diligit, Deum qui est dilectio, qua caret, qui fratrem non diligit, quomodo potest diligere? Ex vna enim, cadémque charitate Deum, proximumque diligimus, sed Deum propter Deum, nos verò, & proximum pro-

642

74.post mepud Bedam ad Rom. s.

Aug.in ser pter Deum. ] Si verò vna eadémque charitas est Dei, & proximi, quare dimone ae A-citur gemina? Propter duo dilecta, id est, Deum, & proximum. Et si enim bic serme, una sit charitas, duó tamen diuersa ea diliguntur, scilicet Deus, & homo, vel gui incipit Angelus. Pro quo etiam duo sunt mandata, quia cum eadem charitas vtrotate buitu que commendetur, diuersa tamen diligi præcipiuntur. Vnde Augustinus: diei in non- Arbitrot ideò Spiritum sanctum bis datum, semel in terra, & iterum de Cœquie exem. lo, vt commendarentur nobis duo præcepta charitatis, scilicet Dei, & proplaribus re- ximi. Vna est charitas, & duo præcepta: vnus spiritus, & duo mandata; quia Persuur.

Est eadem alia charitas non diligit proximum, nisi illa quæ diligit Deum. ] Qua ergo sent. homil. charitate proximum diligimus, cadem Deum diligimus. Sed quia aliud est Juper Ioan. Deus, aliud proximus, etsi vna charitate diliguntur; ideò forte duo præcedium, & a- pta dicuntur, & alterum maius, & alterum minus; vel propter duos motus, qui in mente geruntur, dum Deus diligitur, & proximus. Mouetur enim mens ad diligendum Deum, mouetur & ad diligendum proximum, & multò magiserga Deum, quàm erga proximum.

De modo diligendi.

🔷 Onfequenter modum vtriúfque dilectionis aduertamus. 🏻 [Hæc regula, vt ait Augustinus, dilectionis diuinitus constituta est, vt Deum propter ر Doct. Chri-fiana,c. 12. se ex toto corde, & proximum diligas sicut teipsum, id est, ad quod, & protom. 3 super pter quod teipsum diligere debes. In bono enim, & propter Deum teipsum Pjal. 11.
Ang lib. 8. diligere debes. In bono ergo diligendus est proximus, non in malo, & prode Trinit. pter Deum.] [ Proximum verò omnem hominem oportet intelligi; quia nec.6.in fine. mo est cum quo sit operandum male. ] [Qui ergo amat homines, vel quia iusti sunt, vel vt iusti sint, amare debet : hoc est, in Deo, vel propter Deum. Sic enim & seipsum amare debet, seilicet in Deo, vel propter Deum, id est, quia iustus est, vel ve iustus sit. ] Qui enim aliter se diligit, iniustèse diligit: quia ad hoc se diligit, vt sit iniustus, ad hoc ergo vt sit malus, non ergo iam se diligit. Vnde Augustinus lib.14. de Trinitate. Sic condita est mens humana, vt nunquam sui non meminerit, nunquam se non intelligat, nunquam se non diligat: sed 'quoniam qui odit aliquem, nocere illi studer, non immeritò, & mens hominis, quando sibi nocet, se odisse dicitur, nesciens enim sibi vult male, dum non putat sibi obesse quod vult, sed tamen male sibi vult, quando id vult, quod obsit sibi, secundum illud; qui diligit iniquitatem, odit animam suam, qui ergo diligere se nouit, Deum diligit; qui verò Deum non diligit, etiam si se diligit quod ei naturaliter inditum est, tamen non incongrue se odisse dicitur, cum id agit, quod sibi aduersatur, & August. lib. seipsum tanquam suus inimicus insequitur. Idem, Modus ergo diligendi Christ. 1. c. præcipiendus est homini, id est, quomodo se diligat, vt prosit sibi. Quin autem se diligat, & prodesse sibi velit, dubitare dementis est. ] Modus autem præcipitur, cum ait, sicut teipsum: vt proximum diligas ad quod teipsum. [ Si ergo te non propter te diligere debes, sed propter illum, vbi dilectionis tuæ rectissimus finis est, non succenseat alius aliquis homo: si & ipsum propter Deum diligis.] Huius dilectionis modum veritas insinuat, dicens: Mandatum nouum do vobis, vt diligatis inuicem, sicut dilexi vos, idest, ad quod dilexi yos, scilicet vt filij sitis, vt vitam habeatis.

Aug.eodem lib.c. 22.

De modo diligendi Deum.

Ilectionis autem Dei modus insinuatur, cum dicitur: Ex toto corde, id E. est, extoto intellectu, ex tota anima, idest, ex tota voluntate; ex tota mente,

mente, id est, memoria, vt omnes cogitationes, & omnem vitam, & omnem intellectum in illum conferas, à quo habes ea, quæ confers illi. Hæc di- Aug. lib. de cens, nullam partem vitæ nostræ reliquit, quæ vacare debeat, sed quicquid fiana,c.12. venerit in animum, illuc rapiatur, quò dilectionis impetus currit. ] Et diligere Deum propter se modus est diligendi Deum, & sunt isti duo modi diligendi Deum, vt quibusdam placet.

## De impletione illius mandati.

Llud autem præceptum non penitus impletur ab homine in hac mortali 📕 vita, sed ex parte, non ex toto: quia ex parte diligimus: sicut ex parte cog-. 1.Cor.13. 6 noscimus. In futuro autem implebitur ex toto. Vnde Augustinus: Cum adhuc est aliquid carnalis concupiscentiæ, non omni modo ex tota anima di- burnana iuligitur Deus. Caro autem non dicitur concupiscere, nisi quia anima carna- fitia contra liter concupiscit. Cum autem venerit quod perfectum est, vt destruatur post responquod ex parte est, id est, vt iam non ex parte sit, sed ex toto: charitas non sone ad 16. auferetur, sed augebitur, & implebitur. In qua plenitudine illud præce-ratiocina. ptum charitatis implebitur: Diliges Dominum Deum tuum ex toto cor- sty,tum.7. de, &c. Tunc erit iustus sine peccato; quia nulla erit lex repugnans menti. Tunc prorsus toto corde, tota anima, tota mente diliges Deum, quod, est summum præceptum.

## Quastio de pracepti ratione.

CEd cur præcipitur homini ista perfectio, cùm in hac vita eam nemo ha-Dbeat? Quia non recté curritur, si quò currendum est nesciatur. Quo- Ibide paulò modo autemsciretur, si nullis præceptis ostenderetur? [ Ecce habes cur illud superius. præceptumest, quod hie penitus impleri non potest. Impletur tamen ex par- priore. te, scilicet secundum perfectionem viæ. Alia est enim perfectio currentis, Aug in eod. alia peruenientis. Facit hoc mandatum vt curlor, qui Deum ante omnia, & riss. præ omnibus diligit, nec tamen omnino perficit.

## Quod alterum mandatum in altero est.

Vm autem duo sint præcepta charitatis, pro vtroque sæpè vnum ponitur, nec immerito; quia nec Deus fine proximo, nec proximus sine Aug lib.8. Deo diligi potest. Vnde Apostolus: Omne mandatum legis dicit instaura- de Trin.c.7. ri, id est, contineri, & impleri in hoc verbo: Diliges proximum tuum sicut te- & Gal.s. b ipsum. Et Christus dilectionem proximi specialius commemorat, dicens: Aug. trast. Mandatum nouum do vobis, vt diligatis inuicem sicut dilexi vos: vbi il- lud loan.13. lud maius mandatum dilectionis Dei videtur prætermissum: sed be- Mandatu nè intelligentibus verumque inuenitur in singulis; quia qui diligit Deum, nouu, ce. non potest eum contemnere, quem Deus præcipit diligi: & qui diligit proximum, quid in eo diligit nisi Deum? Ipsa est dilectio ab omni mundana dilectione discreta: quam distinguens Dominus ait, Sicut dilexi vos. Quid enim nisi Deum dilexit in nobis, non quem habebamus, sed vt haberemus? sicut medicus ægrotos, & quid in eis diligit, nisi salutem, quam cupit reuocare, non morbum quem venit expellere? Sic & nos inuicem diligamus, ve quantum possumus inuicem ad habendum in nobis Deum ex dilectione attrahamus.]

Que

Qua charitate diligenda sint.

In lib. 1. do
Doct. Chriftiana,c.23.
in princ.
Ibid.c.25.

Sed quæ hac dilectione diligenda sint, iam inquiramus. Non enim omnia, vt ait Augustinus, quibus vtendum est, diligenda sint: sed ea sola, quæ vel nobiscum societate quadam referuntur in Deum, sicut est homo, vel Angelus: vel ad nos relata, benesicio Dei per nos indigent, vt corpus [ quod ita præcipiendum est diligi, vt ei ordinate, prudentérque consulatur.]

## QVÆSTIO VNICA.

## Utrùm sis aliqua virtus Theologica inclinans ad diligendum Deum super omnia?

Diuus Thomas 2.2. quast. 23. art. 3. 4.5. (vbi eim exposit.) & bîc quast. 2. art. 4. Diuus Bonauentura art. 1. quast. 1. Richardus art. 6. quast. 1. Gabriel. quast. 1. Argent quast. 1. Augustinus tract. 1. in epist Ioan. & 15. de Trinitate, 18. & serm. 3. de temp. Ambrosius epist. 74. & serm. 26. in Psalm. 118. Hieronymus in cap. 5. ad Gal. Chrysostomus bomil. 26. in Act. Gregorius bom. 27. in Enang. Prosper 5. de vita contempl. cap. 13.15. Bernard. serm. 26. in Cant.

Arg. 1.

IRCA distinctionem vigesimam septimam, in qua Magister agit de charitate, qua diligimus Deum, quaritur vnum: Vtrùm scilicet sit aliqua virtus Theologica inclinans ad diligendum Deum super omnia? Quòd non; quia talis virtus esset quadam amicitia, quod patet ex actu; quia eius actus esset amare: sed secundum Philosophum 8. Ethic. non est amicitia ad Deum; quia Deus incomparabiliter excedit, & talis excessus, secundum eum prohibet amicitiam: quia amicitia est inter aliquo modo aquales.

Arg. 2.

Præterea, nulla virtus inclinatur in actum impossibilem habenti: sed impossibile est nos amare Deum super omnia. Quod probatur dupliciter, 1. ex 9. Ethic. Amicabilia ad alterum mensurantur ex his, qua sunt ad ipsum; mensuratum autem non excedit mensuram in mensuris acceptis cum persectione; igitur amicitia ad alterum non excedit illam, quæ est ad seipsum. Secundò, quia amicitia fundatur super vnitatem: impossibile autem est aliquid esse æquè vnum amanti, sicut ipsemet sibi.

Arg. 3.

Præterea, homo sine virtute potest diligere Deum super omnia; igitur non est ad hoe necessaria virtus Theologica. Probatio antecedentis; quia cum habitu potest: sed habitus non dat posse simpliciter; quia tunc esset potentia: tum etiam, quia ex naturalibus potest aliquo frui, & non necessariò inordinatè: non autem fruitio est ordinata, circa aliud obiectum à Deo; ergo, &c.

Arg. 4.

Præterea, ex actibus diligendi Deum super omnia frequentatis potest acquiri habitus similis, inclinans ad diligendum Deum super omnia; igitur charitas non potest inesse habenti talem habitum; quia si sic, tunc duo habitus eius dem speciei inessente eidem, quod videtur inconueniens. Antecedens patet, quia si ex præcedenti ratione conuenit diligere Deum ex naturalibus super omnia, ex talibus actibus potest acquiri habitus, quo conuenit sic agere. Nec potest dici quòd isti duo habitus se compatiuntur; quia sunt alterius speciei propter causa efficientes diuersa; quia sola causa efficiens diuersa non distinguit effectum specie: sicut patet per Augustinum 3. de Trinitate, cap. 9. & per Ambrosium de Incarnatione Verbi, qui vult, quòd differentia originis non diversificat speciem. Patet de homine per creationem, & generationem; quia Adam suit eius speciei mecum.

Contrà Magister in litera, & Augustinus de Doctrina Christiana 4. & 5.

#### S C H O L I V. M.

Refoluit primò, diligere Deum super omnia, esse actum rationi recta consonum. Primò, quia ratio dictat summum bonum summè diligendum. Secundò, praceptum naturale est de boc. Ex quo infert ad hunc actum ponendam esse virtutem charitatis. Secundò, resoluit, & probat

probat charitatem esse distinctam à fide, & spe. Vide allata distinct. praced. à num. 17. & Scholium ibi positum, in quo hoc probatur.

IN ista quæstione tria sunt videnda. Quia enim habitus manifestantur ex actibus, videndum est primò de illosatu, qui est diligere Deum super omnia, an sit rectus, ita quòd ad cum possit esse virtus. Secundò, de formali ratione obiectiua ipsius actus, & habitus inclinantis ad ipsum. Tertiò, vtrùm natura sine habitu infuso possit in illum.

De primo dico a quòd diligere Deum super omnia est actus conformis ratio. Resolutio. ni naturali recta, qua dictat optimum esse summe diligendum: igitur est rectus; imò eius rectitudo est per se nota, sicut rectitudo primi principij in operabilibus: aliquid enim est summe diligendum: & non niss summum bonum, sicut nihil aliud à summo vero est maximè tenendum, vel credendum tanquam verum apud intellectum.

Confirmatur b, quia præcepta moralia sunt de lege naturæ, & per consequens illud przceptum, Diliges Dominum Deum tuum, est de lege natura; & ita naturaliter notum Deut. 6. est huncactum esse rectum. Ex hoc sequitur ', quòd ad ipsum potest esse aliqua virtus Matth. 22. inclinans, & hæc Theologica; quia est circa obiectum Theologicum, scilicer Deum immediate: nec hoc tantum, sed innititur immediate primæ regulæ humanorum actuum; & infundi potest à Deo: & sic nata est perficere supremam portionem animæ, quæ non perfectissimè perficitur, nisi immediatè à Deo.

Hæc virtus distincta est à side, quia actus eius non est credere. Similiter à spe, quia actus eius non est concupiscere bonum amanti, inquantum est commodum amantis: sed tendere in obie aum secundum se, etiamsi per impossibile circumscriberetur ab eo commoditas eius ad amantem. Hanc virtutem affectiuam perficientem voluntatem, inquantum habet affectionem iustitiz, voco charitatem.

#### COMMENTARIUS.

E primo dicit quòd est actus rectus; pa-tet, quia omnis actus elicitus à voluntate conformiter se habente rationi naturali rectæ est rectus: patet ex 6. Ethic. cap. 3. Electio recta confesse se habet, id est, conformiter rationi recta, & hoc clare pater à Doctore quast.vlt.Prol.dist.17. primi; sed ratio naturalis recta dictat optimum osse summum diligendum; ergo actus diligendi Deum super omnia conformiter elicitus tali rationi, erit verè rectus. Et cum dicit de ratione naturali, accipitur ibi ratio naturalis non pro potentia intellectiua, sed pro cognitione naturali practica, qua intellectus cognoscit optimum esse super omnia diligendum:talis enim cognitio immediate dictat optimum sic esse diligendum, & de hoc vide, quæ exposui super vltimam quæstionem Prologi Doctoris, & super dist. 39. secundi, ve infrà magis patebit dift. 37. Quod etiam dicit hîc, quòd certitudo huius, optimum esse summum diligendum, est per se nota, sicut rectitudo primi principij in operabilibus; hoc patet, quia apprehenso optimo bono, & apprehensa summa dilectione ex complexione horum terminorum, statim hæc propositio est euidens, & per senota, optimum est summe diligendum, & de hoc vide, quæ notaui super quæstionem vitimam Prologi.

- b Confirmatur, scilicet quod actus diligendi Deum super omnia sit rectus, & naturaliter notum est ipsum esse rectum; quia pracepta moralia sunt de lege natura, &c.de quo magis patebit infrà dist. 37. & per consequens naturaliter est notum hunc actum effe rectum.
- c Ex boc sequitur. Ostenso enim quòd talis actus est rectus starim potest ostendi posse esse aliquam virtutem inclinantem; quia habitus manifestantur ex actibus, vt suprà patuit, & talis virtus erit Theologica. Patet, ex quo enim ille actus immediate terminatur ad Deum, virtus inclinans ad huiulmodi actum erit Theologica, quia habet Deum pro obiecto immediato, & vltrà innititur immediate primæ regulæ humanorum actuum, & infundi potest à Deo, quæ tres conditiones requiruntur ad hoc, vt dicatur virtus Theologica, vt suprà patuit distin-Elione 26. & sic talis virtus est nata perficere supremam portionem animæ, quæ non perfectissimè perficitur, nisi immediate à Deo; sed habitus supernaturalis est perfectior quocunque habitu naturaliter acquisito, vt suprà patuit dist.23. circa finem. Sequitur: Hac autem virtus inclinans ad actum diligendi Deum super omnia est distincta à fide : patet, quia actus talis virtutis non elt credere, quod est actus fidei. Similiter distinguitur à spe.

## SCHOLIVM.

Ponit tres modos de ratione formali obietti charitatis. Primu, quòd est Deus secundum se. Secundus, quòd est Deus vt bonus amanti. Tertius, quòd est Deus vt bonum infinitum, cuius amans est participatio. Arguit contra singulos modos suo ordine singillatim.

E secundo dico quòd huius habitus obiectum posser poni Deus in se secundum rationem eius absolutam : vel Deus inquantum bonum conueniens amanti : vel tertio modo inquantum includit vtrumque, provt scilicet est quoddam bonum infi-

nitum in se, cuius amans est quædam participatio, sicut finitum est quædam participatio infiniti.

Vide Dinum Thom. 2.2. & alios antiquos.

Duo summè

diligibilia repugnant,

5.

Secundum poneretur hoe modo, quia Deus, etfi inquantum bonum creaturz, provt dat esse ei per creationem, diligatur amore naturalistamen inquantum dat ei esse bea-9,26,475.3 tificum, diligitur amore charitatis: ideò obiectum charitatis est Deus, inquantùm est obiectum beatificum amantis.

> Tertium poneretur propter illud, quod nunc tactum est, quia non sufficit sola bonitas infinita in se, vt summe diligatur: sed oportet concurrere, quod sit bonum huius

inquantùm participatur ab isto.

Contra primam viam darguitur sic, quia tunc si per impossibile esset alius Deus, esset super omnia diligendus ex charitate; quod videtur inconveniens exse, & etiam per rationem: quia non possunt esse duo diligibilia super omnia; quia vnum super alterum diligeretur, & tunc vnum & idem diligeretur super omnia, & non diligeretur. Secundò, quia si ratio boni simpliciter est ratio diligibilis super omnia: igitur ratio maioris boni est ratio maioris diligibilitatis, & ita quilibet teneretur magis diligere proximum meliorem se, quam seipsum; quod non videtur probabile.

Secundum improbatur e, quia actus charitatis, qui est perfectus, respicit Deum sub persectissima ratione diligilitatis: non est autem persectissima ratio diligibilitatis in Deo, comparatio aliqua sui ad creaturam, sed aliqua ratio eius absoluta in se : absolute enim est melius in se, quam posser esse quecumque habitudo ad

alterum.

Præterea f, si inquantùm est beatificum est principale obiectum charitatis, quæro quid est esse beatificum ? aut respectus aptitudinalis, quo natus est beatificare : aut actualis, quo actu beatificat. Si primo modo aptitudo non est ratio terminandi actum perfecte, nisi ratione natura, cuius est talis aptitudo; sicut nec vniuersaliter aptitudo est perfectio, sed necessariò complicat secum naturam, cui inest: hon est igitur dicendum Deum esse sie obiectum charitatis.

Nec secundus modus videtur probabilis, quia illa relatio, quæ est in obiecto, inquantum actu bearificat, sequitur actum: non enim est differentia in obiecto inter actuale, & aptitudinale, nisi quia actus est circa ipsum elicitus: igitur hoc esset dicere quòd inquantùm terminat actum à charitate elicitum, haberet rationem formalem obiecti actus. Similiter appetere bonum, vt huic pertinet a affectionem commodi, secundùm quam voluntas non perficitur à charitate.

Præterea, beatificatio tam actualis, quam apritudinalis, si dicit aliquid in Deo, dicit præcisè relationem rationis apritudinalem, vel actualem: nullus autem respectus rationis potest esse formalis ratio terminandi actum charitatis. Et ad hoc possunt sieri ali-

qua argumenta, quæ tacta funt in Proæm. 1. lib.q. 3. de subiecto Theologia.

Contra tertium arguitur 5, quia eiusdem actus non videtur duplex formalis ratio obiectiva: altera igitur illarum rationum ponetur formalis ratio terminandi actum charitatis. Et ex hoc arguitur viteriùs, quia illud, quod est formalis ratio, quando conjungitur cum altero, si per se esset, esset obiectum formale; sicut patet in aliis rationibus formalibus, puta si calor coniunctus est ratio formalis calefaciendi, si per se esset calefactiuum per se : igitur alterum illorum, quod nunc est per se ratio obiectina, si per se esser, terminaret, & per consequens reliquum non terminaret, nec modò terminat.

Præterea h, si aliqua creatura intellectualis esset à se, id est, non ab alio essectiue, & esset de se infinita (sicut imponitur Philosopho quòd asserat sic de Intelligentiis aliis à prima) talis creatura posser diligere aliquid super omnia, & non aliud secundum rectam

rationem, nisi primam : & tamen non esset participatio primi essectiue.

12. Met. text.41. Vide 8.d.1. q. finali, & 7.9.9uodlib. ad hoc.

#### COMMENTARIVS.

d Contra primam viam arganim juminitation transfer chiefti charitatis. Et 🖰 Ontra primam viam arguitur sc.Hîc Doctor nendi rationem formalem obiecti charitatis. Et primò contra primum modum, qui ponit Deum sub ratione absoluta Deitatis, quia si Deus, vt sic, est super omnia diligibilis ex charitate, sequeretur quòd si essent duo dij, quòd vnus esset diligibilis super omnia, & sic super alium Deum ex chacitate, & è contra, & sic idem Deus esset super omnia diligibilis, & non super omnia diligi-

bilis; non enim possunt esse duo obiecta super omnia diligibilia.

Secundò, si bonitas est ratio obiecti diligibilis, sequitur quòd magis bonum esset magis diligibile,& per consequens quilibet tenetur proximum meliorem magis diligere ex charitate, quam seiplum, quod est fallum; quia quilibet post Deum tenetur ex charitate magis se diligere.

Sed iste primus modus eriam tenetur à Doctore, qui ponit quòd Deus sub ratione Deitatis est Deus sub ratione deitatis eft obie-Aum charitatis.

primum, & immediatum obiectum charitatis, & sic Deus sub ratione Deitatis est super omnia diligibilis ex charitate; & ideò istæ duæ rationes sút etiam contra modú ponendi Doctoris, quæ postea soluentur, declarando intentionem Doctoris.

e Secundum improbatur. Hic Doctor improbat duplicem modum ponendi, & benè, quia secundus modus tenet quòd esse beatificum sit ratio formalis obiccti charitatis, quia esse beatisicum dicit tantum respectum rationis, quo ipse Deus comparatur creaturæ amanti, vt obiectum beatificans,& talis respectus rationis nullam perfectionem dicit; cum ergo charitas respiciat Deum, vt obiectum primum, & immediatum sub ratione perfectissima talis obiecti, sequitur quòd Deus sub ratione, qua beatificans, non est obieaum charitatis.

f Praterea. Si inquantum est beatificum, est principale obiectum charitatis. Dicit Doctor, si esse beatificum est ratio formalis obiecti charitatis, aut accipitur esse beatificum pro respe-Au aptitudinali, puta quòd Deus est aptus beatificare, aut pro actuali, puta quia actu beatificat : non primò, quia nulla aptitudo est ratio formalis terminandi actum perfoctum, & perfecte, nisi ratione maturæ, cuius est talis aptitudo; patet, quia aptitudo naturæ realiter non est perfectio formalis, vt patet discurrendo per omnes apritudinales; sed esse rationem formalem terminandi actum perfectum, qualis est actus charitaris, necessariò est perfe-Aio simpliciter, loquendo de actu charitatis, quo Deus diligitur super omnia. Esse enim rationem formalem agendi, & esse rationem formalem terminandi actum perfectum, necessariò dicit perfectionem, vt patet à Doctore in prime, dist. 1. quaft. 2. & vide quæ ibi exposui. Patet ergo quòd talis apritudo non est ratio formalis obiecti habitus, vel actus charitatis. Si secundo modo, contra, quia esse obiectum bearificum actu, siue beatificare, est posterius ipso actu; paret, quia actu beatificare est actu terminare actum fruitionis; sed fruitio intelligitur priùs elicita, quàm terminetur ad obiectum. Cum ergo in illo priori, quo elicitur, habeat obiectum sub ratione sua formali,est prius actu terminato ad ipsum, sequitur ergo, cùm terminare actu sit posterius ipso actu, quòd huiusmodi terminare, quod idem est quòd actu beatificare, non erit ratio formalis obiecti actus charitatis. Et vltrà sequitur, quia appetere bonum, puta esse beatificum amanti, pertinet

ad affectionem commodi, fecundùm quam voluntas non perficitur à charitate, præcise enim perficitur à charitate secundum affectionem institiz;si ergo esse obiectum beatificum actu est ratio formalis obiecti charitatis, sequitur quòd charitas præcisè inclinet ad amandum Deum, vt est bonum beatificum mihi, & per consequens vt bonum commodum mihi, & tale amare est tantum secundum affectionem commodi, vt suprà patuit dist. 26.

Contratertium arguitur. Nunc Doctor improbat tertium modum, qui ponit Deum sub ratione boni infiniti, & inquantum participatur à creatura, esse obiectum charitatis; si ista opinio intelligit, quòd hoc totum aggregatum, quod est vnum per accidens, sir ratio formalis obiecti,&c. Contrà, quia charitas est quo est vnum ens per se, debet habere vnum obiectum per se, & non per accidens; si verò ponit quòd charitas habeat Deum sub ratione infiniti, vt obiectum per se, & similiter habeat Deum sub ratione participati, vt obiectum per se.

Contra hoc Doctor instat, quia respectu vnius Vna est ratio habitus, siue actus, non potest esse duplex ratio formalie obformalis obie&i; sed tantum vna, & per consequens si ponatur quòd Deus sub ratione infiniti sit objectum; adhuc erit objectum, si separeturà ratione participati; quia quod est per se tale coniunctum alteri per accidens, si ab illo separetur, adhuc erit per se tale; & hæc propositio satis patet à Doctore q vlt. prolog, art. 1. & dift. 2.9. 3. & in 2. dift. 18. si ergo Deus sub ratione infiniti est per se obiectum charitatis, si separetur ab ista ratione, quæ est esse participatum, cui per accidens coniungitur, adhuc crit per le obiectum charitatis.

Praterea, si aliqua creatura intellectualis esset à se, id est, non ab alio effectiue, & esset de se infinita, sicut imponitur Philosopho, quòd asserat hoc de intelligentiis aliis à prima, vt patet 12. Metaph.text.cap. 41. vbi ponit primam substantiam elle sempiternam, & immobilem, separatam à lenlibilibus, & infrà ponit iplam mouere per infinitum tempus,&c.& text.com.42.Quærit postes an sint plures tales, & incipit textus; Vtrum autem unam ponendum est talem substantiam, aut plures, & quot , oportet non latere, vide ibi. Si ergo essot talis substantia alia à prima, quæ nullo modo esset causata ab illa prima, tunc posset diligere aliquid super omnia, non aliud secundum rectam rationem nisi primam, & tamen non esset participatio ipsius.

#### SCHOLIVM.

Refoluit primò, Deum seu essentiam diuinam in se esse rationem formalem terminandi omnem actum, & habitum Theologicum : quia intellectus, & voluntas non possunt perfecté quietari nisi in obiecto omnium perfectissimo, contento sub suo adaquato, quod est ens. De hoc Dott. quast. 1. Prolog. & 1. dist. 1. quast. 1. & 4. dist. 49 quast. 2. 11. & 12. & dist. 50. quest. 5. Ait secundo, quod ratio alliciens ad amandum, vt quod Deus sit communicatiuus, est secundaria ratio obiectiua charitatis. Tertio ait, quod Deus vt beatisicum obie-Etum, aliquo modo concomitanter est ratio obiectiva charitativ. Tria hac dicta explicat accommodato exemplo.

Vantùm ad istum i articulum dico, quòd ratio obiectiua actus charitatis, & habitus, potest intelligi tripliciter. Vel prima, quæ secund ùm se accepta nata est per Ratio obiese esse ratio terminandi: vel secunda, quæ est aliqua ratio præcedes actum propter quam Elina charinatus est actus elici circa obiectum: vel tertia, quæ quasi concomitatur, imò quasi sequi- tais. tur ipsum actum elicitum. Prima ratio est propriè ratio obiectiua, & non alia, strictè Scoti oper. Tom, VII. Pars II.

Etina formalis terminās altū & babitum Theologica est quid absolutum.

Ratio obis- loquendo: & hæcratio obiectiva est ratio Dei in se: præcisa enim ratio huius essentiæ est ratio formalis terminandi omnem actum, & habitum Theologicum; & hoc in quacunque natura intellectuali, sicut tactum est in 1.quest. de obietto Theologia. Quod probatur breuiter ex hoc, quia potentia respiciens aliquod obiectum commune, siue in ratione motiui, siue in ratione termini, non potest perfectissime quietari, nisi in eo solo, in quo est perfectissima ratio obiecti adæquati:omnis autem potentia intellectiua, & volitiua respicit pro obiecto adaquato terminante totum ens: igitur in nulla natura, siue creata, siue increata, potest perfecte quietari, nisi in illa, in qua est perfecta ratio entitatis: tale autem est folum ens primum, non sub ratione aliqua relatiua, sed sub ratione, qua est hoc ens : ergo, &c.

8. èiens ad actu Theo. respectium.

Secunda k ratio potest aliquo modo dici ratio obiectiua actus alliciens ad amandum, Ratio obio- nam ipsa nata est allicere aliqualiter ad amandum : & talis in proposito est ratio relati-Elina alli- ua huius natura ad amantem, inquantum est conueniens bonum communicatiuum sui illi: sicut enim in nobis primò amatur aliquis propter bonum honestum, secundò, quia scitur redamans; illa redamatio in eo est vna specialis ratio amabilitatis in eo, alliciens ad ru est quid amandum alia, qu'am propter bonum honestum. Ita in Deo non sola bonitas infinita, vel hæc natura, vt hæc natura, allicit ad amandum: sed quòd hæc bonitas amauerit me, communicando se mihi, secundariò hoc allicit: & in isto gradu amabilitatis potest poni omne illud, in quo inuenitur ratio amabilitatis, & potest se demonstrare, redamare, siuc creando, siue reparando, siue disponendo ad beatificandum; ita quòd inter hæc non sit distinctio, nec charitas respiciat magis vitimam, quam secundam, nec secundam, quam primam: sed omnes sieut rationes quasdam, non solum boni honesti, sed boni communicatiui,& amantis: & quia amantis, ideò digni redamari, iuxta illud Ioan. Diligamus Deum, quoniam ipse prior dilexit nos.

1.Can.c.4.

Tertia ratio 1, quæ est esse obiectum finiens actum, non est propriè ratio formalis obiectiua, quia naturaliter sequitur actum elicitum: & tamen pro quanto semper comitatur actum, posset poni aliqua ratio obiecti. Et hoc modo diligitur, inquantùm est bonum beatificum diligentis, ficut diceretur Deus diligere inquantum summe diligitur, quod non est ex ratione formali obiecti, sed sequitur rationem in obiecto concomitantem actum.

Exemplu.

Exemplum huius distinctionis trimembris esset, si poneretur vnum, quod esset pulcherrimum visibile ex natura rei. Secundò, quòd illud daret virtutem visiuam oculo, qua videretur: tertiò si esset quietans visum, quantum attingitur ab oculo per actum videndi, qui est ratio formalis terminandi amorem visiuum; si visus posset amare tale obiectum. Prima ratio, quia vifus tendit in obiectum, est prima ratio talis naturz pro eo, quòd in tali natura est perfectè ratio obiecti adæquati tali potentiæ, quantum potest esse in aliquo. Secunda est quædam ratio alliciens ad amandum pro quanto communicauit se huic dando potentiam videndi. Tertia est ratio concomitans actum, in quo persecte quietatur visus absolute: igitur prima ratio in visu respectu amare, si posset amare, esset ratio huius naturz minime, & impropriissime ratio eius, quod attingitur per actum.

Ex quo videtur sequi, quòd impropriissimè dicunt, dicentes Deum, inquantum est obiectum beatificum, esse obiectum charitatis. Si intelligant per beatificum, respectum actualem, inquantum scilicet terminat respectum actus beatificandi. Si autem intelligant respectum aptitudinalem, tunc sicut argutum est, illa non est ratio terminandi, nisi, quia natura est ratio terminandi.

#### COMMENTARIVS.

clusio.

Quomede Dous sit ob ieHum charitatis.

Vanium ad istum articulum. Nunc Doctor declàrando mentem propriam de ratione formali obiecti charitatis, ponit tres conclusiones. Prima, quòd loquendo de ratione formali prima, & immediata, & principali, siue perfectiori, est ipsa Deitas, vt hæc Deitas, ita quòd Deus sub ratione huius Deitatis est obiectum primum, & perfectissimum charitatis, quia sub perfectissima ratione, quæ est Deitas, vt satis patet à Doctore 9.3.prolog. Quòd autem sub tali ratione formali sit obiectum charitatis, & actus eius, probat vnica ratione, habita etiam q. 1. prolog. & dist. 1.q.1. primi, scilicet quòd potentia habens aliquod commune pro objecto adzquato, non potest perfe&issimè quietari, nisi in perfectissimo contento, & sub ratione formali eius perfectissima. Hzc ibi fuit declarata, sed voluntas creata habet totum ens pro obiecto, vt patet à Doctore in 4. dist. 49. ergo non perfectissimè quietatur, nisi in Deo sub ratione Deitatis: quia Deus sub ratione Deitatis est perfectissimum contentum sub ratione perfe-Aissima. Quietari autem perfectissimè in tali obiecto, est actu attingere illud, & sic voluntas perfectissime quietatur, cum ei perfectissime coniungitur per actum amoris amicitiæ, qui est actus charitatis, & per consequens Deus sub ratione Deitatis erit obiectum primum, & pertectissimum habitus charitatis, & eius actus.

Secunda



Secunda conclusso.

k Secunda conclusio est, quòd si loquamur de ratione formali obiecti charitatis, non prima, nec principali, sed secundaria, & minus principali, præcedente actum, & etiam habitum, potest dici ratio allicitiua, secundum quam voluntas magis allicitur ad amandum; & hac ratio allicitiua potest dici omne id, in quo inuenitur ratio amabilitatis. sicut est in creando, conservando, redimendo, bearificando, & huiusinodi. Hæc enim ratio multum allicit nos ad amandum,& sic Deus sub ratione formali, qua creator, vel conservator, est obiectum diligibile ex charitate non primarium, & principale, sed secundarium, & minus principale.

Tertia conclusio.

Terria conclusio est, quòd si loquamur de ratione formali obiecti non præcedente actum, qualis est prima,& secunda ratio, sed tantum concomitante, sic Deus vt obiectum beatisicum, potest poni obiectum charitatis, ita quòd esse beatificum sit ratio formalis concomitans actum beatitudinis,siue fruitionis; esse enim actu obiectum beatificum, est ipsum finire, fiue terminare actum fruitionis; sed priùs intelligitur actus fruitionis elici, quam terminetur ad ipsum obiectum, vt suprà dixi, sequitur ergo quòd obiectum, vt sic terminans, siue sub ratione, qua actu terminat, sit posterius actu, & immediate concomitetur, ipsum actum,& quia sic concomitatur potest aliquomodo dici ratio formalis obiecti, concomitans tamen actum.

Et de illa triplici ratione formali Doctor ponit exemplum hîc in litera fatis clarum. Ex his declaratis patet expresse intentio Doctoris, qualiter Deus sub ratione Deitatis absoluté est primum, & principale obiectum charitatis, & actus eius; & sic primus modus ponendi suppositus est secundum intentionem Doctoris.

Et ad rationes factas contra istum modum iple Doctor in fin. quast. responder. Ad primam dicit, quòd pluralitas Deorum destruit naturam habitus charitatis; patet, quia respectu vnius, & eiusdem habitus non possunt esse plura obiecta æquè prima, & æquè principalia, quia tunc posito vno illorum, posset poni habitus, & alio remoto, non posset poni, & sic idem habitus simul,& semel posset esse, & non esse.

Ad secundam rationem dicit, quòd non est simile de magis,& minus in aliquo ordine,&c.

·Pro ista litera nota,quòd circa idem obiectum supremum potest esse operatio perfecta, perfectior, & perfectissima : patet, quia aliquis potest diligere Deum sub ratione Deitatis,& propter se remisse, alius magis intense, alius intensissime, quantum possibile est creatura, ita quòd talis dilectio, que est precise obiecti in se, e propter se, & nullo modo referibilis ad aliud, sic quòd sit diligibile propter aliud, est tantum respectu illius supremi,& ideò benè sequitur, quòd ad alia obiecta secundaria nec remissè, nec intensè, nec intensissime, sunt simpliciter diligibilia in se,&

propter se,ideò non sequitur, supremum bonum est ratio diligibilitatis, & ratio formalis terminandi fummam dilectionem; ergo bonum creatum propinquius illi erit ratio formalis terminădidilectionem eiusdem rationis. Non sequitur, quia respectu dilectionis remissa, & intensissima, quæ est obiecti in se,& propter se,tantum supremum bonum est ratio formalis terminandi. Si. Dilettio oft militer dico de dilectione, quæ est actus spei, quæ terminatur ad summum bonum tanquam summum quietatiuum, quòd tale bonum sub ratione sua absoluta est ratio formalis terminandi dilectionem, quæ est actus spei, siue accipiendo ipsam remisse, siue intense, siue intensissime, quia tale bonum est simpliciter quietatium, & per consequens simpliciter terminatiuum actus spei; alia verò bona sunt tantum secundum quid quietatiua, & ideò tantùm terminatiua secundum quid amoris concu-

Et exemplum positum de persectissimo colore & aliis coloribus, vbi vult quòd perfectissima visio sit tantum respectu perfectissimi coloris, & visio perfectioris coloris non dicitur perfectior. Hoc debet sanc intelligi, quia nulli dubium, e tiam apud Doctorem, quòd semper perfe-Aioris obiecti porest esse perfectior actus, vr patet in prime, dist. 3.9.7. & visio perfectioris coloris est perfectior : debet ergo sic intelligi de visione simpliciter quietatiua, quæ terminatur ad obiedum simpliciter quietatiuum, & tale obiedum completiue, siue totaliter quietatiuum potentiæ viliux est color perfectissimus, ita quòd tantum ille color terminat visionem formaliter quietatiuam, licèt remissam,& visionem intensam,& intensissimam: videns enim perfectissimum colorem etiam remisse, simpliciter quietatur in illo, & similiter videns intense, & intensissime. Vult ergo Doctor quòd visio propinquioris coloris perfectissimo colori sit absolute perfectior visione remotioris coloris; sed loquédo de visione fimpliciter quietatiua, talis visio, etiam si est intensissima, nullo modo est simpliciter quietativa, & per consequens nec magis, quia alij colores, excepto perfectissimo colore, sunt tantum obieca quietatiua secundum quid. Et ex his declaratis potest intelligi illa propositio, si bonum est diligibile, magis bonum est magis diligibile, & maxime bonum maxime diligibile, intelligatur, quòd quis tenetur diligere magis bonum magis intensè, quàm minùs bonum, hoc non est verum, quia ex charitate tencor magis me diligere, quàm alium : sed propositio est vera vbi dilectio simpliciter dependet à bono simpliciter, & maior dilectio in-tensiuè dependet à magis bono, & maxima dilectio à summo bono. Et de hoc patebit aliqualiter in 4.in materia de Beatitudine dist. 50. sue vlt. quæst. vlt. vbi Doctor exponit illam propositionem, de magis, & minus bono: & ibi aliqua dicit quæ non hîc.

SCHOLIVM.

Opinio D.Thom.naturam intellectualem non posse diligere Deum super omnia sine habitu infuso. Primò , quia natura determinatur ad appetendum este proprium. Secundò , naturalis appetitus est primò respectu conuenientis amanti. Opinio Gosfredi, posse naturam rationalem magis diligere Deum, quam se ipsam. Probat primò, quia pars magis diligit totum, quàm se, ut patet ex ascensu granis, ne detur vacuum, & eleuatione manus ut protegat caput , à quo totum dependet. Secundò , natura rationalu summe diligit beati-Scoti oper. Tom. VII. Pars II. tudinem

tudinem : ergo & obiectum beatificum. Confirmatur, occidens se non odit beatitudinem, sed vellet cam habere, si posset : ergo cam plus se amat. Doctor conuenit cum Gosf. in conclusione: sed refutateius rationes. Duas illas rationes pro opin. D. Th. adductas explicitè non soluit, sed ex eius dictis facile solui possunt; quia non queritur de inclinatione naturali ad conservationem sui , sed de actu elicito : de quo illa dua nibil faciunt , sed asumunt

IQ. D. Tho. 2.

E tertio articulo, m ponitur quòd natura non sufficit ad actum istum sine habitu infuso. Primò, quia natura determinatur ad vnum; determinatur autem ad esse 2.9.23. F proprium appetendum ex 2. de Generatione, text. 56. igitur non potest appetere sui non esse, & hoc quocumque posito, nisi dicatur, quod determinetur ad appetendum sui esse & Henric. tantum conditionaliter, quod non videtur probabile: igitur quæcumque natura intelquodlib. 4. lectualis magis determinatur ad appetendum se esse, quam ad appetendum Deum esse, si non posset verumque simul stare : quia ad appetendum se esse determinatur tanquam ad vnum naturale, ad cuius oppolitum non potest inclinari quacumque conditione posita circa aliud, quia tunc non'appeteret se, nisi cum conditione.

> Præterea, naturalis appetitus non videtur esse nisi respectu conuenientis appetenti,& per consequens est primò respectu illius, qui appetitur conveniens: illud est ipse amans:

sed si est primò respectu eius, non potest esse magis respectu alterius.

Gof. quodl. 4.guest.6.

5.

Contra hoc arguitur primò, " quia pars magis diligit esse totius, quàm esse suipsius. Quod declaratur, & in maiori mundo, & in minori. In maiori, quia aqua ascendit, ne fiat vacuum in vniuerso (sieut patet multis experimentis) sieut patet de vrinali euerso, & candela infrà posita, & in multis aliis: quod tamen est contra naturalem inclinationem particularem huius naturæ aquæ, cum sit naturaliter grauis, & per consequens tendat deorsum: sed vincitur ab inclinatione naturæ vniuersalis: saluatur enim in hoc bonum totius vniuersi, scilicet continuitas, vel contiguitas partium eius, ad quod bonum, we videtur in isto exemplo, magis inclinatur aqua, quàm ad suum bonum particulare. Patet etiam in minori mundo, quia magis exponit se manus ad saluandum caput, quam se, vel aliud membrum, tanquam magis appetens salutem capitis, quàm aliorum, & in hoc magis, quam suiipsius: quia salus capitis est salus omnium membrorum, quantùm ad operationem vitæ, & influentias vitales. Ex hoc vltrà, cùm quælibet creatura sit participatio bonitațis diuinz, magis appetit esse boni Dei, quam suiipsius, & per consequens natura rationalis poterit ex naturalibus magis diligere bonum diuinum, quàm aliud quodcumque.

Præterca, natura rationalis fummè diligit beatitudinem, ficut colligitur ab Augustino 13. de Trinit. cap 5. sed non magis diligit beatitudinem, quam obiectum beatificum: igitur summe diligit obiectum beatificum : igitur super omnia, & super se. Confirmatur, quia desperans, & occidens seipsum, adit suum esse, & tamen odit beatitudinem: quia appetit eam, si posset eam habere: igitur plus amat beatitudinem, & per conse-

quens obiectum beatificum, quam seipsum.

## (OMMENTARIVS.

E tertie articule, qui est, An natura intel-lectualis ex propriis naturalibus circunscripto omni habitu infuso, possit diligere Deum super omnia. Primò recitat aliquas opiniones. Prima est Thomæ, qui dicit qu'od natura non sufficit ad actum istum sine habitu infuso. Et hoc

probat duabus rationibus.

Has duas rationes Doctor explicité non soluit, tamen ex dictis eius possunt faciliter solui intellecto titulo quæstionis Non enim quæstio intelligitur de appetitu naturali, puta an aliquis habeat inclinationem naturalem magis ad conseruationem sui esse, quam ad conseruationem esse alterius, sicut procedunt illæ duæ rationes: sed intelligitur sic: an natura intellectualis ex solis naturalibus possit elicere actum diligendi Deum super omnia, ita quòd illo actu magis velit Deum esse in se, quam esse suum proprium, etiam posito quòd talis actus eliciatur à tali natura contra cius inclinatione naturalem,& sic intelligitur titulus quæstionis,& per consequens patet quomodo illæ duæ rationes ad propositum non valent.

Alia est opinio Gotfredi quodl. 4. quest. 6. qui dicit quòd natura intellectualis potest magis diligere Deum, quàm seipsam ex puris naturalibus; & hoc probat tribus rationibus, & licet non contradicat huic opinioni in conclusione quam etiam iple tenet, impugnat tamen rationes huius Doctoris tanquam minus sufficientes ad propositum concludendum. Arguit ergo primò sic opinans: Pars naturaliter magis diligit totum, quam seipsam; patet, quia aqua contra suam naturam ascendit propter conseruationem vniuersi, cuius est pars : ne scilicet daretur vacuum in vniuerso. Similiter manus naturaliter se exponit percutiéti,vt conseruetur totus homo;cum ergo creatura intellectualis sit participatio bonitatis diuinæ, & per consequens pars illius bonitatis, sequitur quòd magis diligat bonitatem diuiuinam , quàm scipsam,

**SCHO** 

SCHOLIVM.

Refutat rationes allatas à Goffredo. Ad primum, docet aquam vi propria non ascendere ad vitandum vacuum, sed id sieri imperio rectoris vniuersi. Similiter, manus non se eleuat, ad saluandum caput, sed imperio hominis sic eleuatur. Ad secundum, beatitudinem non maxime diligi, quamuis sit maxime concupita, quia plus diligitur cui concupiscitur.

Istæ rationes non cogunt. Prima non, quia exempla illa non ostendunt propositum: solum enim ostendunt, quòd totum diligit magis bonum suipsius, vel partis principalioris, quam minus principalis totius. Patet in primo exemplo, quia impossi. Quòd aqua bile est aquam se mouere ad sursum, propter quodeunque bonum vniuersi: quia ex adscendat quo habet formam naturalem, quæ determinata est ad vnam actionem, illa forma ma- sursum, sie nens eadem numero, nunquam potest esse ratio formalis agendi opposita actione: ipsa abextrinigitur aqua non se mouer sursum, sed solum mouetur ab aliquo mouente extrinseco, cui etiam nihil confert, quantum est ex natura sua: violenter igitur mouetur, comparando ad propriam naturam aquæ: pars igitur illa non amat bonum totius plus, quàm suum,nec ex amore saluat totum, sed totum siue virtus regitiua in toto, cui attribuuntur partes vniuersi, mouet quamlibet partem vniuersi, sicut congruit benè esse totius. Ex hoc igitur non habetur, nisi quòd totum vniuersum magis diligit benè esse totius, quàm benè esse proprium huius partis.

Idem etiam habetur ex alio exemplo : non enim manus ex suo appetitu exponit se Manus tãpro toto corpore, sed homo habens illas partes vnam tanquam principalem, & aliam quam pars tanquam minus principalem, exponit minus principalem, quam potest amittere sine minus prinpericulo totius, ad saluandum totum, & aliquam partem principalem, quam non potest uetur ad tu-

perdere sine periculo totius.

Et ita potes habere in proposito, quòd Deus magis diligat benè esse vniuersi, quam put ab bobenè esse vnius : vel benè esse partis principalis, quam alterius minus principalis, sed non mine. potes habere, quòd aliqua pars vnimersi magis diligat bonum alterius partis quantumcumque principalis, vel totius, quam suum esse proprium; sicut in illis exemplis pars sibi demissa,& considerata secundum inclinationem suam, nunquam exponit se ad non esse pro alio. In alio etiam peccat similitudo, quia etsi verum esset, quod accipitur de partibus istis, istæ sunt aliquid totius realiter, & in saluando totum saluant seipsas, inquantum habent esse in toto: non sic autem creatura est aliquid Dei, quasi partialiter, licèt sit aliquid Dei, vt esfectus, vel participans ipsum.

Secunda ratio de beatitudine non concludit, quia procedit tantùm de affectione commodi: nam inter concupita ipsi amanti, beatitudo maxime concupiscitur, sed non Magis dimaxime diligitur; imò illud cui concupiscitur magis diligitur, sicut sinis, co quod est ligitur illud

ad finem.

Similiter, quod assumitur de beatitudine, non est verum, nisi loquendo de ipsa in se, quamilvniuerfali, non determinando illud, in quo consistit, & ex hoc non habetur, quòd aliquid diligat aliud à se,plus quàm se ; quia non determinatur, quòd illud,in quo est beatitudo, sit aliud ab amante.

I 2.

ui concupiind quod co-

#### COMMENTARIVS.

concludunt.

o I Sta rationes non cogunt. Hic Doctor ostendit has rationes non concludere, & exempla illa nihil valent : si enim aqua ascendit, non ascendit ex semetipsa, quia ex quo inclinatur ad centrum, sibi derelicta nullo modo sursum ascendit, & si ascendit nè detur vacuum, præcisè ascendit ex imperio regentis vniuerfum; sic similiter manus ex seipsa non exponit se percutienti, sed regens totum hominem, qui magis vult conseruationem totius, vel principalis partis, exponit manum percutienti. Et addit quòd etiam posito quòd ista exempla valerent, pro quanto sunt partes alicuius totius pertinentes ad ese illius:modò nulla creatura potest dici pars ipsius Dei, ita quòd Deus dicatur aliquod totum constitutum in esse per aliam, & aliam partem, quia hoc est simpliciter impossibile.

Similiter, secunda ratio non concludit, quia tantum loquitur de effectione commodi, quia be-Scoti oper. Tom. VII. Pars. 11.

nè verum est, quòd natura intellectualis summè sibi appetit obiectum beatisicum, vt summum sibi commodum, sed non concludit de affectione iustitia, de qua intelligitur præsens. Secundum quam quis posser diligere Deum super omnia in se,& propter se,& ideò non sequitur, summè volo obiectum beatificum, vt summum commodum mihi, ergo summè volo ipsum este in se, & magis iplum elle, quam me elle: imò magis videtur sequi oppositum, quia si aliquid summè concupisco mihi, ve mihi commodum:magis volo me esse, quia amor concupiscentiæ præsupponit amorem amicitiz, & de hoc vide Doctorem in 2.dist.6.quest.2.

Ad confirmationem dicit Doctor quòd desperans, & occidens se diligit beatitudinem tantum quomedo di-in vniuersali, & non in particulari, & rale occiin vniuersali, & non in particulari, & tale occidens se credit euadere malum, & habere magis bonum.

SCHO

S C H O L I V M.

Probat Doctor duabus rationibus proprys, posse naturam rationalem suis viribus amare Deum super omnia. Prima, quia ratio naturalu recta dictat Deum summe diligendum. Secunda , forsis secundum Phil. recte exponit se morti pro bono Reipubl. secludendo pramium futurum, quod Phil.non agnouit, saltem certò. de quo 4.dist. 43. q. 2. quia fortè non tenuit animam esse immortalem; addit suasionem Theologicam, quia si naturaliter nemo posset Deum plus se amare, eo ipso quòd sentiret se pronum ad sic Deum amandum, sciret sese esse in charitate. Propter hac resoluit Doctor, voluntatem saltem in statu natura institute, posse suiribus amare Deum super omnia: & idem est in quocunque statu, vt docet 2 dist. 28. Ita omnes Scotista, prater Pitigian. qui conatur frustra Scot.in oppositum trahere, contra eius expressa verba. Vide Scholium, 2. distinct. 28. & Doctores ibi pro boc citatos.

nisi infini-\$4M.

Istis igitur rationibus non innitendo P, pono alias duas rationes ad conclusionem principalem. Prima est ista; Ratio naturalis ostendit naturæ intellectuali esse aliquid aliquid esse summe diligendum: quia in omnibus actibus, & obiectis essentialiter ordinatis, est alisumme dili- quid supremum, & ita aliqua dilectio suprema, & ita supremum obiectum sic diligibile: gendum : & ratio autem naturalis non ostendit aliud à bono infinito esse summe diligendum, quia fi quidem non sic: igitur charitas inclinat in oppositum eius, quod dictat solum summum bonum infinitum esse summe diligendum, & per consequens voluntas hoc potest ex puris naturalibus: nihil enim potest intellectus recte dictare, in quod dictatum non possit voluntas naturalis naturaliter tendere, aliàs voluntas esset naturaliter mala, vel saltem non libera ad tendendum in quodlibet, secundum illam rationem boni, secundum quam ostenditur sibi ab intellectu. Et hoc est, quod arguitur in speciali de Angelis, quia instatu innocentiæ non fuerunt non recti : quia tunc non potuerunt habere actum non rectum. potuerunt autem habere aliquem actum elicitum: & supponendum est quòd habuerunt, & hoc rectum, & non potuit esse aliquis actus rectus diligendo se super omnia: ergo.

c. z.Ob bo-De boc 4. d. 45.quest.2.

Præterea 9. Ethie. vult Philosophus quòd fortis politicus secundum recam rationem debet se morti exponere pro bono Reipublica; Philosophus tamen non ponenum virtu- ret talem habiturum aliquod præmium post hanc vitam, sicut patet ex multis locis, in tis laudabi quibus dubitat animam esse immortalem: & magis videtur declinare ad partem negaliter, sesun- tiuam: saltem si quilibet sequendo rationem naturalem, dubitat de vita futura: produm Phil. prer cani, de qua dubitat, nullus debet exponere se morti; sed si debet exponere se, exponit quis hoc est, quia in non exponendo est certissima amissio boni virtutis: ergo circunscripto omni præmio futuro, hoc est consonum reca rationi, vt fortis politicus velitse non esse, ne pereat bonum Reipublicz: secundum autem rectam rationem magis est diligendum bonum diuinum, quàm bonum alicuius particularis:igitur secundum rectam rationem, quilibet debet velle se non esse, propter bonum divinum.

14.

Dicitur hîc q quòd fortis in exponendo se morti propter bonum virtutis, experitur maximum bonum virtutis,& maximam delectationem; & propter hæc bona, licet breuia, debet eligere talem actum: melior est enim vnus actus excellens, quàm quotcumque remissi : in hoc igitur fortis politicus non eligit suum non esse, sed optimum esse secundum esse virtutis, quia secundum rectam rationem magis est eligendum non carere vno actu virtutis, quam non carere multis aliis commodis.

Magis ematur id procuius falute volo lud , quod volo në esse.

Contra hoc ' fimpliciter magis amatur illud, pro cuius falute volo aliud non esse, vel cui ne male sit, volo aliud non esse, quam illud aliud, quod volo propter ipsum non esse: sed talis forcis ne male sit Reipublicz, vult se, & actum virtutis non esse : igitur simplicialind no ef- ter magis diligit bonum publicum, quod vult saluari, quàm se, vel actu virtutis, pro cufe quam il- ius salute non se exponit, sed pro salute Reipublicz, & ita stat argumentum.

Additur quædam persuasio Theologica, quia si nullus potest habere actum virtutis propter ipsi perfectum diligendi Deum super omnia ex puris naturalibus: igitur qui inueniretse pronum ad talem actum, posset scire se esse in charitate, quia sine charitate non est talis pronitas. Consequens est falsum: ergo.

Quantum ad illum articulum propter istas duas rationes de conformitate vo-15. luntaris, & rationis recte, & de forti politico, concedo conclusionem, quòd ex puris naturalibus potest quæcumque voluntas, saltem in statu naturæ institutæ, diligere Deum super omnia. Ad cuius declarationem primò expono qualiter sit intelligendum illud super omnia. Secundò, qualiter ad hoc teneatur creatura rationalis: tertiò, quod hoc non obstance, habitus charitatis est necessarius, & ad quid?

COMMEN

COMMENTARIUS.

nd diligen-

Cap. 9.

P Stuigitur rationibus non innitendo. Nunc Doctor probat principalem conclusionem duabus rationibus, quarum prima est, Quælibet voluntas potest elicere actum circa quodcumque obiectum, eo modo, quo à ratione naturali dictatur esse eliciendum. patet ista, quia si non posset tendere in rectè dictatum, vel esset naturaliter mala, vel non esset libera respectu cuiuscumque obiecti, quæ sunt inconuenientia: sed ratio naturalis dictat supremum bonum esse summe diligendum; ergo voluntas sequens talem rationem naturalem potest elicere talem actum sine aliquo habitu infuso. Patet minor, quia ratio naturalis dictat, quòd in omni ordine essentiali standum est ad aliquod primum: & sic cum inter diligibilia sit ordo essentialis, quia dependent ad aliquod supremum tanquam imperfectius ad perfectum; & similiter inter dilectiones est ordo essentialis, ita quòd daturaliqua prima perfecta, à qua omnes imperfectæ dependent, sicut mensuratum ad mensuram; si ergo ratione naturali concludimus aliquod esse supremum diligibile,& propter se tantùm diligibile, vt subtiliter probat Doctor in 4. dist.49. & similiter concluditur ipsum esse diligendum summè, & per consequens super omnia alia, & voluntas potest elicere actum conformiter dictamini naturali sine quocunque habitu infuso, sequitur quòd naturaliter possit diligere Deum super omnia. Et quòd ratio naturalis non dictet aliquid aliud à fummo bono esse super omnia diligendum, probo per hoc, quia charitas tantum inclinat ad dilectionem Dei super omnia; si ergo quis ex charitate diligeret Deum super omnia, tunc charitas non esset virtus; patet, quia non inclinaret ad actum conformiter le habentem dictamini naturali; ad hoc ergo, vt dicatur virtus, requiritur, quòd sit conformis rationi naturali in eliciendo actum, & cum ipsa inclinet ad summum bonum. propter se diligendum, sequitur quòd ratio naturalis dictat tantùm fummum bonum esse summè

Secunda ratio fundatur super dictum Philosophi 9. Ethic. de forti Politico, & præsupponit vnum,quòd quis via naturali non possit scire post hanc vitam esse aliam, quia nec via naturali po-test scire animam esse immortalem, ve probat Doctor in 4. dist. 43. quast. 2. & ideò si fortis Politicus sola ratione naturali se exponit periculo mortis, non se exponit quia scit se melius habiturum post hanc vitam, cum nesciat aliam esse. Hoc præsupposito arguit sic: Fortis politicus secundum rectam rationem exponit se morti propter conservationem Reip. quia magis bonum; ergo secundum rectam rationem tenetur magis diligere bonum Reip. quam vitam corporalem; sed bonum diuinum, quod est simpliciter summum bonum incomparabiliter excedit quodcunque bonum Reipub. ergo secundum rectam

rationem, & dictamen naturale potest quis magis diligere illud fummum bonnm, quàm feipfum.

Dicitur hic. Datur hic vna responsio, quòd ideò fortis Politicus fe exponit morti, quia in tali actu experitur maximam iucunditatem, quia tunc experitur maximum bonum virtutis, & ideò propter illum actum ita-perfectum debet fe exponere morti,& plus diligere illum actum virtutis, quàm salutem propriam.

Contra. Hæc responsio parum valet:imò magis concludit propositum, quia si magis volo esse Reipub. quam esse proprium, & esse actus virtutis,magis diligo remp. qu'am esse proprium, & esse actus virtutis; cum ergo fortis politicus propter conseruationem Reipub. velit se non esse, & per consequens etiam velit illum actum virtutis non esse, quia destructo ipso destruitur omne fundatum in eo; & vult hoc propter salutem Reip.ergo absolute magis diligit esse Reipubl.quam esse proprium,& ese actus virtutis.

Addit etiam vnam persuasionem Theologi- Quid sit dicam, quia si quis non potest diligere Deum super ligere Deum omnia, nisi habeat habitum charitatis, sequitur super omnia. quòd si quis experiretur se diligere Deum super omnia, quòd possit naturaliter cognoscere habitum charitatis sibi inesse, quia sciret talem actum non posse esse sine charitate, hoc autem est manifestè falsum.

Quantum ad illum articulum. Doctor in isto articulo exponit quomodo intelligatur quid sit diligere Deum super omnia, dicit, quòd dilectio Dei super omnia potest intelligi extensiuè, vel intensiuè. Primò, est magis velle esse Dei in se, quam esse cuiuscunque alterius. Secundo modo, quòd velit effe Dei in le maiori, & intensiori affectu, quam esse cuiuscuuque, ita quòd si diligit creaturam dilectione intensiua vt quatuor, dilectio Dei debet esse intensior. Loquendo de dilectione Dei super omnia extensiua, clara est conclusio, quòd quilibet magis tenetur velle effe Dei,& cuiuscunque perfectionis intrinsecz ipsius Dei, quàm velle esse cuiuscunque creaturæ. Sed loquédo de dilectione intensiua, dicunt quidam quòd talis dilectio potest dici maior, quia feruentior, fiue tenerior, ficut mater diligit filium; vel maior quia firmior,& stabilior, sicut pater diligit filium, & dicunt quòd quilibet tenetur diligere Deum super omnia intensinè, loquendo de dilectione firmiori,& stabiliori, non autem loquendo de dilectione feruentiori, quia aliquando invenit se quis feruentiùs diligere creaturam, quam alias Deum. Et confirmatur, quia posset pro statu isto veroque modo diligere Deum super omnia, idest, feruentiùs, & firmiùs, sequitur quòd posser implere illud præceptum Deut.6. Diliges Dominum Deum, & cæt.cuius oppositum habetur in litera à Magistro & Augustin, qui volunt quòd hoc præceptum sit, nec quòd teneamur illud implere in via, sed quòd implebimus in patria.

#### S C H O L I V M.

Explicat duos modos amandi Deum super omnia. Primus, appretiatiue, seu extensiue, id est, vt citius optandum esset omnia alia non esse, quam Deum non esse. Quòd Deus hoc modo sit amandus super omnia tenet Doctor cum communi. Secundus modus est intensiue, & secundum quosdam distinguitur, in magu seruenter, & tenere, & magu sirmiter: & dicunt Deum super omnia firmiter amandum, non tamen super omnia feruenter. Doctor reÿcit hoc , quia loquendo de amore intellectiuo,\si est alio feruentior, est etiam firmior , & si quis tenerius diligit, & minus firme : teneritudo est ex parte sensitiua : ait ergo Scotus Deum esse diligendum super omnia intensiue, & extensiue: & ideo tribuitur ei, quòd velit nos teneri ad amorèm Dei intensiorem omni alio : & Valentia 2. 2. dist. 3. quast. 4. part. 1. dicit neminem prater Scotum hoc tenere. Sed Scotus hoc non tenet: & aly multi tenent: vt Alens. 4. part. quaft. 17. m.2. § .3. D. Bon. 4. dift. 6. art.2. quaft. 1. Dur.4. d. 17.quest. 4. Angelus v. Contritio. Petr. à Soto de Iustific. impy lett. 4. & 15. Scotus verò tantum ait Deum super omnia amandum esse extensive, & intensive, sicut explicantur hac ab alijs , id est , teneriùs. & firmiùs Deum plus cateris amandum : quia intensiuè illis duobus modu pro uno & codem reputat, sed non dicit masore amore graduali cum esse amandum : sed solum maiori affectu, ad quem sufficit maioritas appretiativa, seu affectus magu exclusiones oppositi. Praterea 1.d.1.q.4.& 3.d.18.q.1. in Report. ait quòd eodem actu diligo Deum, & proximum: ergo non est hic comparatio unius ad alium. Item hac d.in Report. loquens de dilectione intensiori Dei, subiungit: non oportet hic amare Deum super omnia, scilicet illo modo. Potest etiam dici, (resest difficilis valde) quòd intensiori amore charitatu necessariò diligitur Deus, quia charitus nequit tendere intensiùs in aliud, quia ordinate semper agit. Ita Bannes 2.2.q.26.art.2.dub.vnic.con.3. Alij putant simul cum Dei amore nihil aliud licitè intensiùs amari. It a Rubion d. seq. quast. v. art. 3. con. 3. Si tamen loquamur de amore naturali alterius, falsum videtur. Alij,vt Ric. hîc art. 7.q. v. Bannes suprà, aiunt Deum diligi necessariò eodem actu charitatu, quo proximus, & principaliùs. Ex his facile Scotum defendes in hac difficili quastione.

16. Deum amari super omnia intensine & extensine, quomodo. Vide Henr. & alios antiquos.

E primo dico, quòd illud super omnia potest intelligi extensiuè, puta quòd plus diligat Deuny, quàm omnia alia, citiùs vellet omnia alia non esse, quàm Deum non esse: & intensiuè, puta ex maiori affectu vult Deo benè esse, quam alicui alteri.

De primo membro, conceditur communiter, quòd nihil aliud à Deo, nec omnia

simul sunt æquè appretianda, sicut Deus.

De secundo, ponitur vna distinctio, quòd amor excedit amorem; vel quia feruentior, siue tenerior: vel quia fortior, siue sirmior: & dicuntur isti amores sese excedere, sicut mater dicitur teneriùs, & ardentiùs diligere filium, pater verò fortiùs, & firmiùs, quia maiori periculo se exponeret pro amore filij. Hoc modo dicitur, quòd dilectio Dei debet esse super omnia, quia quantum ad firmitatem, ne scilicet aliquid aliud possit ab hoc eucliere : sed non oportet, quòd sit super omnia, quantum ad feruorem, & teneritudinem, & dulcedinem, quia aliquando inuenit se quis seruentiùs diligere creaturam, quàm aliàs Deum.

Confirmatur hoc, quia si posset pro statu isto veroque modo diligere Deum super omnia: igitur posset implere illud præceptum Deuteron 6. Diliges Dominum Deum zuum, &c. cuius oppositum habetur in litera à Magistro, & Augustino & Anselmo, qui nolunt, quòd hoc præceptum sit, nec quòd teneamur illud implere, sed quod implebimus.

tur, magis diligitur.

Contra istam t distinctionem arguitur, quia solum hoc magis diligitur, quòd firmiùs Quod fir- diligitur: hoc enim magis diligo, cui minus volo malum accidere, & pro cuius bono mius ditigi- saluando magis me expono ex amore, quia exponere sequitur amorem: & hoc loquendo de amore, qui est actus voluntatis, non de illo, qui est passio appetitus sensitiui : etsi igituraliqui dicantur diligere feruentiùs, vel teneriùs, qui tamen firmiùs non diligunt, hoc non est ex aliquo excessu amoris intellectiui in eis, sed forte alicuius pasfionis amoris sensitiui; sicut aliqui qui dicuntur deuoti, sentiunt aliquam maiorem dulcedinem, quàm alij multò folidiores in amore Dei, qui centuplum promptiùs fustinerent martyrium: nec dulcedo est actus voluntatis elicitus, sed passio quædam actu retributa, qua Deus allicit, & nutrit paruulos, ne deficiant in via.

> Dico igitur, quòd illud super omnia debet intelligi vtroque modo: ficut enim teneor diligere Deum super omnia alia extensiuè, ita etiam maiori affectu, quàm aliquod aliud. Et dico maiori simpliciter, quia scilicet magis repugnat effectui opposito, quia faciliùs posset inclinari ad oppositum dilectionis cuiuscumque alterius, qu'am Dei. Quod additur de illo præcepto, non valet, quia pari ratione fuisset dandum præceptum de visione Dei, non ve impleretur, sed ve sciremus quò esset tendendum, cuius oppositum

satis pater.

Dico igitur, quòd illud præceptum extensiue, & intensiue, secundum viam prædire, sed an cue tham potest impleri in via: sed non quantum ad omnes conditiones, quæ exponutur per illas additiones ex toto corde, & ex tota anima, &c. quia non potest esse in vita ista tanta recollectio virium ve amotis impedimentis possit voluntas tanto conatu ferri, quanto posfet,

Praceptum amădi Dıŭ super omnia impieri potest à viutoomnibus icircunstanposset, si vires essent vnitz, & non impeditz: & quoad talem intensionem actus expulsis, & recollectis viribus debet intelligi dictum Augustini & Magistri, quòd præceptum illud non impletur in via: nam pronitas virium inferiorum pro statu isto impedit superiores ab actibus perfectis.

## COMMENTARIVS.

Ontra istam distinctionem arguitur, Hîc Docor arguit contra illam distinctionem, non contra hoc, quòd detur amor feruentior, & & amor firmior: sed arguit contra hoc, quòd est magis, & minus, quia proprièmagis Deum diligere non est ipsum feruérius, vel tenerius diligere, sed firmiùs, loquendo semper de amore, qui est actus immediate elicitus, à voluntate proprie; & talis amor dicitur maior, qui est firmior & de amore

elicito à voluntate non datur communiter ista distinctio, scilicer quòd quidam sit tenerior & feruentior, & quidam firmior, quia pro statu isto teneritudo, & feruor amoris sunt magis passiones partis sensitiuæ, vt patet in multis deuotis.

Dicit ergo Doctor quod illud super omnia debet intelligi vtroque modo, scilicet extensiuè, & intentiue,&c.

## SCHOLIVM.

Datum esse praceptum affirmatiuum de amando Deum super omnia, Deut. 6. Matth. 22. Si quaras quando ligat hoc praceptum? Doct ait forte die Dominico, id est, non asserit, sed dubitat tantùm;quia si die festo non ligat,nescitur quando ligat.Id autem asserunt Fab.v.Charitas quaft. 20. Angelus v. Ferix. Nicol. de Orbellis hic. Nicol. de Nisse, hic tract. 5. part. 3. quest. 1. S. Anton. 2. part. tit. 9.cap. 1. Marsil. 4. quest. 12. art. 1. & aly. Lorca 2.2.s. 3.d. 57. citat pro hoc Bonauent.3. dist 37 art.2.quast. 1. Alm ibi quast. unic. con. ult.inclinat Petr. à Scoto lett. 13. de pænit. & Viguer.c. 16. §.4. vers. 11. De quo dixi suprà dist. 9. quod sentio, inxta mentem Scoti. loquitur dubitatiue, vt dixi, vel de congruitate tantum.

Vantum ad secundum dico, quòd illud præceptum affirmatiuum, Deuter. 6. & Matth. 2.2. Diliges Dominum Deum tuum, &c. non tantum obligat semper ad oppo- An pracefitum fugiendum, ne scilicet insitactus odij, sed obligat pro aliquando ad actum elici- prum amãrum: quia ille actus est circa finem, ex cuius bonitate descendit omnis bonitas moralis di liget pro in actibus, qui sunt ad finem: sicut igitur homo tenetur habere aliquem actum virtuosum, ita tenetur habere aliquem actum illius præcepti circa finem gratuitè diligendum. Quando autem sit hoc, forrè determinauit hoc illud præceptum divinum, Sanctifica Exp. 20. Sabbatum, & maneat vnusquisque apud se, id est, recolligendo se, & ascendendo ad Exo. 16. Deum suum. & Ecclesia specificauit, quantum ad Missam audiendam in die Dominico, de Consecr. dist. z.cap. Missas. non est autem simile de præcepto diligendi proximum, sicut patchit dist seq.

18. die Domi-

#### SCHOLIVM.

Habitum charitatis dare maiorem intensionem illa, que correspondet conatui potentia, id est, cum charitate potest quis elicere intensigrem actum supernaturalem actu naturali, sola potentia elicito. Soluit argumenta principalia satis clare.

E tertio dico " sicut dictum est dist. 17. primi libri, quòd ille habitus charitatis, quantum ad substantiam actus, dat aliquam intensionem viteriorem, quam eadem potentia, & ex æquali conatu dare non posser actui suo; & quantò potentia creata est persectior, tantò plus desicit in actu, si non habeat charitatem correspondentem sibi secundum proportionem, (dico Arithmeticam, quia secundum Geometricam, est æqualitas.) quantum enim deficit voluntas minor, si non haber charitatem sibi proportiona. Has probilem, tantum deficit voluntas maior Geometrice, si non habeat charitatem sibi pro- portiones portionabilem. Quantum verd ad illam circumstantiam actus, que est esse acceptum explicui d. Deo, dictum est in primo vbi suprà, quòd hoc està charitate principaliter, & minus 23. Schol. principaliter à voluntate vnisormiter, igitur sieut ibi dictum est de necessitate habituum propter actus, & præcipue charitatis, quantum ad aliquid, quod est de circumstantia actus; quantum autem ad substantiam actus, dico sicut dictum est illic.

Quantum ctiam ad hanc conditionem habitus, scilicet quod ipse sit infusus; Dico sicut priùs dictum est de fide, & spe, quod non potest probari per rationem naturalem esse tales habitus infusos, sed solum side tenetur: & congruitas bona apparet, quia quan-

# Lib. III. Sententiarum

no probatur ratione nasurali.

20. Charitas est amicitia la amicitiam. Æqualitas diligentis & dile

Charitas dicenda est superamicit**ia.** 

mitās amicitiam.

2 I. Ad 2. .

Amicitia mensura. Conditio nes obiteti amabilis. Ad 3. Ad 4.

infusa o altus eius distinguitur specie ù charitate acquisita, & eius altu.

II.

Dari babi- tùm ad actus circa Deum immediate, probabile est, quòd non possit persectissime persiim infusos ci suprema portio:nisi immediate à Deo.

Ad primum argumentum principale, concedo quòd charitas propriè potest dici amicitia, licèt non omnino accipiendo amicitiam stricte, sicut accipit Philosophús ibi, sed aliquantulum extendendo: sicut secundum intentionem eius ad Deum est aliquid excellentius amicitia: illa enim excellentia obiecti, non tollit quod est perfeationis in obiecto, sed illud quod impersectionis. Honestas quippe in diligibili, & tè sumendo redamatio in dilecto, sunt conditiones per se in diligibili, nop quidem impersectionis; imò non esset persectior, si non redamaret: sed æqualitas si istis est conditio concomitans. Deus autem habet honestatem, & redamationem, sicur amationem, excellentiùs potest esse amicitia ad ipsum, ita vt dicatur superamicitia. Et si argui-Eti est con- tur, quòd xqualitas est ratio amicitix: verum est supposità honestate, qux est priditio conco- ma ratio amabilis: æqualitas autem est ratio amicitiæ stricte sumptæ: sed excellentia est ratio habitus magis similis, vel persectioris, quam sit amicitia : talem in proposito voco charitatem.

> Ad secundum dico, quòd non solùm ex charitate potest Deus super omnia diligi,sed ex naturalibus saltem in statu naturæ institutæ. Et ad illud principium Philosophi dist. 9. Eshic. Dico, quòd debet intelligi quantum ad innotescentiam: innotescit quippe amicitia ad alterum, quando appeto alteri similia his, quæ mihi: sed non quantum ad per se rationem, quasi non sit alia amicitia: in amicitia tamen stricte accepta, que est inter æquales ( ibi siquidem amicitia ad se ) est mensura amicitiæ ad alterum, & non è conucrso.

> Et cum arguitur ibi de vnitate; dico quod dux conditiones concurrunt in obiecto amabili, scilicet vnitas, & bonitas: & licèt quandoque superet vnitatem, tamen bonitas ex alia parte recompensat.

> Ad terrium, concedo conclusionem, nec tamen superfluit charitas, vt dictum est.

Ad quartum dico, quòd non potest acquiri ex a&ibus aliquis habitus eiusdem speciei: Charitas cum charitate, licet possit acquiri aliqua amicitia tendens in Deum, sub eadem ratione obiecti, & ctiam per actum similem: quia super omnia diligendo: quacumque enim natura non potest esse ab aliquo essiciente eiusdem speciei cum essiciente alterius, non est eiusdem speciei cum illa alia, sicut est in proposito.

#### COMMENTARIVS.

DE tertio. Dicit Doctor quòd quamuis vo-luntas fine charitate possit Deum diligere super omnia, saltem in statu nature institute, vt suprà dixit, tamen charitas non est superflua, quia ponitur propter tria. Primò, vt perficiat voluntarem in actu primo, vt suprà exposui, dist. 23. Secundo, vt per ipsam habeatur actus perfectior, & intensior. Et quod dicit de proportione Arithmetica, & Geometrica, hoc prolixè exposui in 1. dist 17. Tertiò ponitur charitas vt per ipsam actus sit Deo acceptus, & meritorius virææternæ, vt prolixè patet à Doctore in 1. dist. 17.& vide quæ ibi expolui.,

Ad argumenta principalia. Doctor arguit primò, probando quòd in voluntate non sit aliqua virtus Theologica inclinans ad diligendum Deum super omnia, quia talis virtus esset quædam amicitia, sed secundum Philosophum 8. Ethic. cap. 7. non est amicitia ad Deum, quia Deus incomparabiliter excedit, & talis excessus, secundum eum prohibet amicitiam, vbi vult quòd domini ad seruum non sit amicitia, quia amicitia est inter aliquo modo æquales: sed inter Deum, & creaturam nulla est æqualitas: ergo creatura non potest diligere Deum amore amicitiæ, siue in se, & propter se,nec per consequens potest habere habitum inclinantem ad talem actuin.

Respondet Doctor qu'id charitas propris

potest dici amicitia, licet non omninò accipien- Charitau podo amicitiam stricte, sicut accipit Philosophus ibi, test dici a scilicet pro habitu inclinante ad amorem alicuius aliquomodo sibi æqualis : sed potest diei amicitia extensiue, sicut secundum intentionem Philosophi ad Deum est aliquid excellentius amicitia.

Secundò arguit sic: Impossibile est nos amare Deum super omnia: ergo nulla virtus in nobis inclinat ad talem actum. Probatur antecedens primò, ex 9. Ethic. cap. 4. amicabilia ad alterum mensurantur ex his, quæ sunt ad ipsum, idest, dilectio, qua quis se diligit, est mensura dilectionis, qua amicum diligit: sed mensuratum secundum perfectionem non excedit mensuram : imò è contra ; cum ergo amicitia, quæ est ad alterum, mensuretur per amicitiam quæ est ad seipsum : sequitur quòd amicitia ad seipsum sit perfectior amicicia, quæ est ad Deum, quod est impossibile. Secundo, quia amicitia fundatur super vnitatem : ergo amicitia, quæ est ad seipsum est maior amicitia, quæ esser ad Deum, pater, quia impossibile est aliquid esse æquè vnum amanti, sicut ipse amans sibimet.

Dicit Doctor quod non tantum ex charitate Deus potest super omnia diligi : sed etiam ex naturalibus saltem in statu naturæ institutæ. Et dictum Philosophi debet intelligi quantum ad

11.

innotescentiam, non quòd in veritate vna sit mensura alterius.

Ad illud de vnitate, dicit qu'd dua conditiones, concurrunt in obiecto amabili, scilicet unitas obiecti & bonitas, & licet unitas quandoque super & unitatem (nam maior vnitas cit hominis ad se, quam ha-

beat ad aliud ) tamen bonitas ex alia parte recompen-Deum, quanta est hominis ad seipsum, quia tamen amabilu dua maior bonitas est in Dea maior bonitas est in Deo, quam in homine, ideò conditiones homo patest illum super omnia diligere. Czte-

## SCHOLIVM.

Soluit duo argumenta, posita num. 4. suadentia Deum secandum se non esse obiectum charitatis.

D duo argumenta pro primo membro in articulo de obiecto formali charita-Lis. Ad primum dico, quòd illa positio duorum Deorum destruit naturam Positio duocharitatis. Quicumque enim habitus ex se tendit in vnum ponere, jpsum tendere in plura, est ponere ipsum non esse ipsum: sicut si aliquis habitus proprius
turam chasimpliciter primi principij, poneretur esse alterius primi principij, esset ponere ritatii. hunc habitum esse huius obiecti, vt proprij, & non proprij Ita dico in proposito, quòd plures esse Deos includit verumque esse diligendum ex charitate, & ncutrum.

Ad aliud dico, quòd non est fimile de magis, & minus in aliquo ordine, & de su- inter mapremo in illo ordine, quoadomne extrinsecum operans circa illa illius ordinis. Po gis & mitest enim operatio alicuius necessariò requirere supremum, vt sit persectissima, & ta que ordine, men non necessariò habet ordinem ad alia ordinata in illo ordine. Exemplum in colo- of supreribus non potest esse perfectissima visio, nisi perfectissimi coloris: & tamen non opor- mum illim tet necessariò, quòd sit perfectior visso circa colorem propinquiorem illi. Et ratio est, ordinu. quia ratio quietationis ex parte perfectissimi coloris est ratio totalis cius, quæ in alio est diminute : & ideò licet in proposito vnum aliqualiter excellat alterum, in nullo tamen est ratio quietandi, licet potentia naturaliter sit libera: licet ergo solum infinitum bonum quietet voluntatem, & hoc inquantum infinitum bonum: non tamen oporter quodliber bonum finitum secundum gradum suum in bonitate, magis, & minùs quietare; quia isti gradus sunt accidentales per comparationem ad extrinsecum quietandum.

Differentia

# 

# DISTINCTIO XXVIII.

In mandato dilectionis proximi quid pracipiatur?

I c potest quæri, Vtrùm in illo mandato dilectionis proximi totum proximum, id est, animam & corpus nósque ipsos totos diligere præcipiamur? Ad quod diximus, omne genus diligendarum rerum in illis duobus mandatis con- Aug in lib. tineri. Quatuor enim diligenda sunt, vt ait Augustinus de Dost.
Chri.1 cap.
[Vnum, quod supra nos est, scilicet Deus: alterum, quod 23, 24. 6

umus: tertium, quod iuxta nos est, scilicet proximus: quartum, quod 16. Infra nos est, scilicet corpus. De secundo, & quarto nulla præcepta danda erant, scilicet vt diligeremus nos, vel corpus nostrum, præcipitur autem Deus diligi, & proximus. Vt autem quisquis se diligat, præcepto Epb.5 f non est opus. Quantumlibet enim homo excidat à veritate, remanet illi dilectio lui, & dilectio corporis fui : quia nemo vnquam carnem fuam odio habuit. Nam viri iusti, qui corpus suum cruciant, non corpus, sed corruptiones eius, & pondus oderunt.] Hîc videtur Augustinus tradere, quòd ex præcepto non teneamur diligere nosmetipsos, vel corpus nostrum. Quòd

A.

Psal.10.

si est, non omne genus diligendarum rerum illis duobus præceptis continetur: cum & nosipsos, & corpus nostrum diligere debeamus, ad quod necessarium est præceptum: cum scriptum sit, Qui diligit iniquitatem, oditanimam suam. Sed speciale de hoc præceptum non erat dandum, nec speciali præcepto opus erat id tradi, vt quisque se, vel corpus suum diligeret : quia hoc in illo præcepto continetur, Diliges proximum tuum sicut teipsum. Ibi enim & proximum totum, & te totum intelligere debes. Vnde August. de Augustinus in codem. [Si te totum diligas, id est, animam & corpus, & proximum tuum, id est, animam & corpus, (eius homo enim ex anima constat & corpore) nullum rerum diligendarum genus in his duobus præeeptis prætermissum est. Cum enim præcurrat dilectio Dei, eiusque dilectionis modus præscriptus appareat, & sequatur dilectio proximi, de tua dilectione nihil dictum videtur. Sed cum dictum est, Diliges proximum tuum sicut teipsum, simul & tui abs te dilectio prætermissa non est. Ecce hîc aperte dicit, in illo præcepto non tantummodo proximi, sed & tui dilectionem contineri, & totius proximi, totiusque tui ] Ex quo apparet quod dictum est de secundo, & quarto, id est, de dilectione nostri, & corporis nostri, nulla præcepta danda, ita esse intelligendum, scilicet Lib.& cap. specialia, & diuisa, quia in illo vno tantum continetur, & squia id quod fumus, & quod infra nos est, ad nos tamen pertinens, naturæ lege diligimus, quæ in bestiis etiam est. Ideóque & de illo quod supra nos est, & de illo quod iuxta nos est, diussa præcepta sumpsimus.] In quorum altero eius quod sumus, & illius, quod infra nos est, dilectio

Si in illo pracepto contineatur dilectio Angelorum?

**B**. Aug.lib. 1. de Dootr. Cbr,c.30.

continetur.

eifdem.

Quis sit proximme.

Luca 6.

Doll. Chr. lib. & cap. i; faem. geli in illo pracepto co tinentur. Psal.34. Quòd etiã Christus proximus noster est secũ dũ quòd

bomo.

Ritur autem hîc de Angelis quæstio, Vtrùm ad illud præceptum dilectionis proximi, etiam dilectio pertineat Angelorum. Nam quòd nullum hominem exceperit, qui præcepit proximum diligere, Dominus in parabola semiuiui relicti ostendit, eum dicens proximum, qui erga illum extitit misericors. Deinde subdit, Vade, & tu fac similiter. Vt cum proximum intelligamus, cui vel exhibendum est officium misericordiæsi indiget, vel exhibendum esset, si indigeret. Nullum verò exceptum esse, cui misericordiæ negandum sit officium, quis non videat, cùm vsque ad inimicos etiam porrectum sit, Domino dicente, Diligite inimicos vestros, & benefacite his qui oderunt vos. Manifestum est August. de ergo omnem hominem proximum esse reputandum. Proximi verò nomen ad aliquid est: nec quisquam esse proximus, nisi proximo potest. Vnde consequens est, & cui præbendum, & à quo præbendum est offi-Quòd An- cium misericordiæ, rectè proximum dici. Manisestum est ergo præcepto dilectionis proximi etiam sanctos Angelos contineri: à quibus tanta nobis misericordiæ impenduntur officia. Ex quo & Dominus proximum se nostrum dici voluit, vt in parabola saucij ostendit: & in Prophera, Quasi proximum, & quasi fratrem nostrum sic complacebam. Sed quia excellentior ac supra nostram naturam est diuina substantia, præceptum dilectionis Dei à proximi dilectione distinctum est.] Ideoque licet nobis Deus omnia impendat beneficia, non tamen nomine proximi includitur in illo præcepto: quem non ficut nos diligere debemus, fed plufquam nos toto corde,

# Dist. XXVIII. Quæst.vnic.

corde, & anima. Christum verò inquantum homo est, sicut nos diligere debemus, ei úsque secundum hominem dilectio illo continetur mandato: quem & secundum hominem, magis quam nos; sed non quantum Deum, debemus diligere: quia inquantum est homo, minor est Deo.

# Quibus modis dicitur proximus.

Ic notandum est, proximum dici diuersis modis, scilicet conditione primæ natiuitatis, spe conuersionis, propinquitate cognationis, ratione Aug. serm. beneficij exhibitionis.

# QVÆSTIO VNICA.

# Utrum eodem habitu sit diligendus proximus, quo diligitur Deus?

Diuus Thomas 2.2.9.25.art.1.(sbi Caietanus, Bagnez, Lorca,) & 3.dift.27.9.2.art.4.Diuus Bonauentura ibi art. 1.9.2.6 art. 2.9.3. Richard. art. 6.9.1. Aureol. art. 2.

IRCA istam vigesimam octauam distinctionem, in qua Magister agit de diligendis ex charitate, quæritur vnum: Vtrum scilicet codem habitu sit diligendus proximus, quo diligitur Deus? Quòd non, quia vnius habitus Arg. 1. est vnum obiectum formale: in Deo autem, & proximo est alia, & alia ratio formalis bonitatis.

Præterea, ille habitus quo diligitur Deus, est habitus Theologicus: igitur respicit so- Arg. 2. lum Deum pro obiecto, non autem aliquid creatum. Respondetur, quòd hoc verum est principaliter, tamen respicit aliud prove attribuitur ipsi Deo.

Contrà, si attributio sufficeret, igitur omnium posset esse vnus habitus intelle&ualis, & etiam appetitiuus: quia omnia attribuuntur ad vnum: similiter omnes virtutes morales attribuuntur ad vnum, scilicet ad fœlicitatem tanquam ad per se appetibile.

Præterea, ad principale, alius est habitus principij, & conclusionis: igitur similiter Arg. 3. in appetitiuis alius est habitus finis, & cius quod est ad finem : charitas est finis:

Contrà, 1. Can. Ioann. 4. cap. Hoc mandatum habemus à Deo, vt qui dili-Ratio ad git Deum, diligat & fratrem suum.

#### SCHOLIVM.

Vnum esse charitatu habitum,quo Deus propter se,& proximus propter Deum diligitur:& explicat modum quo proximus diligitur.Obiicit,Non possum eodem habitu scire Deum,& scire alium intelligere eum:ergo non eodem volo Deum,& volo alium velle eum. Negatur consequentia; quia possum velle alium velle, quando non vult, sed pro also tempore; at non possum scire alium scire , nisi pro nunc actu sciat : in terminis solutionis Scoti , est obscuritas. Vide Leuch & Tartar.hîc,qui eum explicant:quod etiam facit Pitig hîc art. 1.

Ic sunt tria videnda. Primò, qualiter ille habitus, quo diligitur Deus, respiciat pro-🛾 ximum.Secundò,de habitu habendo circa proximum. Tertiò,quis sit ille proximus. De primo dico quòd charitas • (ficut tactum est dist. 17 primi, ) dicitur habitus , quo Dem no est Deus habetur charus. Posset autem haberi charus aliquo amore priuato, quo amans amandus anollet habere condiligentem, sicut in zelotypis' habentibus mulieres charas: sed ille more priuahabitus, nec esset ordinatus, nec persecus. Non quidem ordinatus; quia Deus, qui est bonum commune, non vult esse bonum priuatum alicuius: nec secundum rectam rationem debet aliquis sibi appropriare istud bonum commune: & ideò amor ille inclinans ad hoc bonum, ve ad bonum proprium, non condiligendum, nec habendum ab alio, esset inordinatus. Esset etiam impersedus; quia persede diligens vult dile-&um diligi, sieut patet per Richardum: igitur Deus infundens habitum, quo anima 3.de ordinate, & perfecte tendat in ipsum, dat habitum, quo habeatur charus, vt bonum commune,& condiligendum ab aliis:& ita habitus ille,qui est Dei,inclinat etiam ad velle ipsum haberi charum, & diligi abalio; saltem cuius amicitia sit ei grata, vel non displicens Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

#### Lib. III. Sententiarum 660

displicens pro tune, pro quando est grata: sicut igitur ille habitus inclinat ad diligendum Deum in se ordinate, & persecte, ita inclinat ad velle eum diligi à se, & à quocunque

alio, cuius amicitia sit grata ei.

Ex hoc pater b qualiter habitus charitatis sit vnus; quia non respicit primò plura obieca, sed solum Deum respicit pro primo obiecto, ve in se bonum primum: & secundariò velle eum diligi, & per dilectionem haberi à quocunque, quantum est in se : quia in hoc est perfecta, & ordinata dilectio eius: & hoc volendo, diligo me, & proximum ex charitate volendo mihi, & sibi velle, & per dilectionem habere Deum in se, quod est bonum simpliciter iustitiz; ita quòd primum obiectum est solus Deus in se: omnia autem alia sunt quædam obicæa media, quasi aæuum reslexorum, mediantibus darium chaquibus tendo in infinitum bonum, quod est Deus: idem autem est habitus actus recti,

Contra hoc objicitur c, quia non codem habitu intelligo Deum, & alium intelligere Deum : igitur à simili non codem volo Deo benè esse, & alium velle Deo benè esse.

Videantur Leuchet, in bac dist. & Pitig.art. 2. explicantes bae responsionem.

Diliges pro-

charitate

vult illi bo-

nŭ iustitia.

Proximus

no oft secun-

charitatis,

sed quasi omnino acci-

I.

dentale,

Quod obie-Etu prima-

quod secun-

ritatis.

Respondeo, actus super quem fit reflexio, potest significare nominaliter, & tunc significat actum suum secundum quiditatem: vel verbaliter, & tunc significat actum suum, vt in supposito, vel vt concernentem suppositum. Primo modo vniuersaliter eodem habitu potest elici actus, & fieri reflexio super illum, non solum in intellectiuis, sed etiam in appetitiuis: quo enim intelligo aliquid, intelligo intellectionem illius, siue inhærentem mihi, sine alteri. Secundo modo exprimitur per infinitiuum, & tunc si comparatur ad velle, non necessariò accipitur sub ratione præsentis: possum enim velle te currere, licèt non pro nunc, sed pro aliàs. Si autem comparetur ad seire; quia scientia non est nisi respectu veri, nec seire respectu agere, nifi sit agere respectu illius suppositi; scire non reflectitur super actum sie significatum, nisi actus insit supposito, cui significatur inesse: & quia possibile est in me esse scientiam actus recti, & reflexiui in se, absque hoc, quòd actus ille inexistat alij à me; ideò non habeo actum reflexum illius suppositi fuper actum istum,vt significatum verbaliter,& dictum de aliquo supposito.

Patet igitur quòd licèt non eodem sciam Deum, & sciam te scire Deum, tamen coximum ex dem volo Deum, & volo te velle Deum: & in hoc diligo te ex charitate; quia secundùm hoc volo tibi bonum iustitiz. & secundum hoc, non assignatur proximus quasi secundum obiectum charitatis; sed quasi omnino accidentale obiectum: quia, vt aliquid potens condiligere mecum perfecte, & ordinate dilectum. & ad hoc eum diligo, ve condiligat, & in hoc quasi accidentaliter eum diligo; non propter eum, sed propter dum obiectum, quod volo ab co condiligi: & volendo hoc ab co diligi, volo sibi simplici-

ter bonum; quia bonum iustitiæ.

## COMMENTARIUS.

E primo dicit quòd charitat ficut tactum eft, d,17 primi,dicitur habitut,quo Desu habetur charus, & in hoc charitas creata differt secundum rationem à gratia, quamuis gratia, & charitas lit vnus, & idem habitus realiter; sed dicitur charitas, vt respicit aliquid tanquam charum; & gratia, qua aliquid habetur gratum, quæ distinctio patet à Doctore dist. 27.

Charitas di habifitur

Dicit ergo hîc quòd charitas est habitus, quo Deus babetur charus. Posset autem baberi charus aliquo amore prinato, quo amans nolit habere condiligentem, sed talu amor nec esset rectus, nec perfectus; non rectus. Paret, quia obiectum diligibile ab omnibus velle ipsum diligere, & non ab aliis condiligi, est contra rationem; nec similiter esset. perfectus; quia perfectus amor est, non tantum amare obiectum diligibile; sed etiam est velle ipsum abaliis diligi; & sic charitas est amor habitualis inclinans non tantum ad diligendum Deum; sed etiam inclinans, vt Deus condiligatur ab aliis, quorum dilectio est grata Deo; vel saltem non ingrata, saltem pro tunc, quando dat gratiam. & hoc dicit; quia si Franciscus habet gratiam, quæ est principium dilectionis gratuitæ, & meritoriæ, & si ego habeo gratiam, siue charitacem; tunc charitas non tantum inclinat ad dile&ionem Dei gratuitam; sed etiam inclinat, vt velim Francifcum diligere Deum gratuitè; quia talis dilectio pro illo tunc quo Franciscus habet gratiam, est grata Deo.

b Ex boc patet qualiter babitus charitatis sit vnu. Dicit Doctor quod ex quo vnitas habitus Habitus tha accipitur ab vnitate obiecti, & hoc denominatio- vitati of vne extrinseca; quia charitas, quâ Deus diligitur, & proximus, ex quo est tantum vnus habitus, habet etiam tantum vnum obiectum sub vna ratio- Speculare bas ne formali, scilicet ipsum Deum sub ratione Deitatis. Patet, quia inclinat ad dilectionem Dei in se, & propter se, qua eum diligo; inclinat etiam ve ego velim dilectionem proximi, qua proximus diligat Deum in se,& propter se, ita quòd habens charitatem charitas in illo supposito primo,& immediatè, & actu recto inclinat ad dilectionem Dei propter le, & quasi actu reflexo inclinat ad dilectionem proximi; sic intelligendo quòd sicut quando ego diligo Deum immediate actu reflexo, diligo me diligere Deum, ita quòd ista secunda dilectio, que est actus reflexus, non præcisè terminatur ad me; sed terminatur ad me,vt diligentem, ita quòd verè diligo me non absolutè, sed diligo me diligere Deum : sic similiter quasi actu reflexo diligo proximum, non absolutè



ex charitate, sed diligo ipsum diligere Deum, ita quòd ille actus reflexus non habet proximum præcisè pro obiecto, sed habet hoc, scilicet proximum diligere Deum, id est, quòd amore concupiscentiæ concupisco proximo dilectionem, qua diligat Deum in se, & propter se, vt suprà expolui, distinct. 26. Pater ergo quomodo charitas habet tantùm Deum sub ratione Deitatis pro obiecto; quia etsi inclinet ad dilectionem proximi, non inclinat ad dilectionem proximi habendo iplum pro obiecto, listendo ibi, sed præcisè inclinat ad hoc, vt ego diligam proximum diligere Deum.

Contra boc obiicitur. Hîc Doctor instat, probando quòd eodem habitu non possum me velle Deum, & proximum velle Deum, siuc codem habitu non possum actu reflexo diligere me diligere Deum, & actu quasi reflexo diligere proximum diligere Deum; patet, quia sicut non possum scire me scire Deum, & scire proximum scire Deum; imò alio habitu scio me scire aliquid, & alio scio proximum scire aliquid, sic

3.

Responder Doctor quod actiu, super quem su reflexio, potest significare nominaliter, vel verbaliter. Exemplum primi. Intelligo intellectionem meam, qua intelligo Franciscum. Et dicit quòd si intelligo A aliqua intellectione, illam intellectionem possum intelligere alia intellectione, siue illa prima intellectio inhæreat mihi, siue alteri. Exemplum primi, si habeo intelle-Aionem inhærentem mihi, qua intelligo lapidem, alia intellectione reflexa possum intelligere illam, sie dicendo, intelligo intellectionem lapidis. Si verò intelligerem lapidem intellectione inhærente Ioanni, adhuc fuper illam possum habere actum reflexum; quia alia intellectione intelligerem intellectionem lapidis inhærenrem Ioanni. Si verdadus rectus, siue actus, super quem fit reflexio, accipiatur verbaliter, sicut cùm dico intelligere, & tunc talis actus habet suum significatum, vt in supposito, vel vt concernentem suppositum, id est, quòd intelligem non præcise significat intellectionem, sed intellectionem vt in supposito, ita quòd cum dico, intelligo me intelligere lapidem, illud intelligere præcise lignificat intellectionem, vt in me

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

existentem; & similiter cum dico, intelligo Ioannem intelligere, illud intelligere significat actum intelligendi, vt præcisè existentem in Ioanne, & talis actus intelligendi si sibi non inexisteret, esset falsum dicere, Intelligo Ioannem intelligere, sed non est sic de velle; quia possum habere actum reflexiuum super velle Ioannis, non solum pro præsente; sed etiam pro futuro, vt cum dico, volo Ioannem velle currere, velle in Ioanne non significat actum volendi in ipso, vt actu sibi inexistentem, & præsentem; quia ista est vera, volo Ioannem velle currere pro cras : patet ergo quòd licèt non eodem habitu sciam Deum, & sciam te scire Deum, tamen eodem habitu volo Deum, & volo te velle Deum; & in hoc diligo te ex charitate; quia secundùm hoc volo tibi bonum iusticiæ; quia volo te diligere Deum, quæ dilectio Dei est bonum iustitiæ, licet illud bonum iustitiæ velim tibi amore concupiscentiæ, sieut cum concupisco Ioanni charitatem, Charitat eft qua diligat Deum, charitas est bonum iustitiz, bonă infiitia. quod tibi concupisco, vt diligas Deum, & secundum hoc non assignatur proximus quasi secundum obiectum charitatis, ita quòd charitas inclinet ad dilectionem Dei, sistendo ibi tanquam in primario obiecto, & ad dilectionem proximi sistendo ibi tanquam in secundario; inclinat ergo ad dilectionem proximi non sistendo præcisè in proximo; sed dicitur inclinare ad dilectionem proximi quarenus inclinat, vt ego diligam proximum diligere Deum, siue, vt Charitas reego diligam dilectionem proximo, qua dili Preis prezigat Deum in se, & propter se: non ponitur ergo proximus obiectum per se secundarium chatitatis: sed omnino vt quid accidentale; quia respicit proximum non vt obiectum dilectum præcisè: sed vt quid potens condiligere mecum perfecte, & ordinate dilectum, & ad hoc enm diligo ex charitate, id est, charitate inclinante, vt condiligat Deum, & in hoc quasi accidentaliter eum diligo, puta non propter eum : scilicet sistendo ibi ; sed propter obiedum, quod volo ab eo condiligi, & volendo hoc ab eo diligi, volo sibi simpliciter bonum; quia bonumiustitiæ, quod bonum iustitiæ est dilectio Dei propter se, quam volo proximum habere.

#### SCHOLIVM.

Non repugnare odium proximi cum dilectione Dei ex charitate; sed de potentia ordinaria, hac repugnant : nam posito odio proximi, vel quocunque peccato mortali, demeritorie destruitur charitas.

E secundo dico d quòd sicut negatio conclusionis non necessariò sequentis ex principio necessariò, non arguit negationem principij, sed porest stare cum asser- De que 1.d. tione principij; quia non omnis error circa conclusionem destruit assertionem principij: 8.9.vlt. ita eriam non necessariò sequitur ex dilectione infiniti boni dilectio boni finiti : nec in Dei dilectio actibus dilectionis sequitur ex natura rei destructio dilectionis Dei ex destructione di actibus dilectionis lequitur ex natura rei destructio dilectionis Dei ex dei de potentia lectionis proximi; & hoc siue intelligatur destructio dilectionis contrariè, vel contradiabsolura cui absolura cui ctorie: & multo magis ex natura habitus non esset contradictio, quod esset respectu Dei, odio proxi-& non respectu proximi.

Est igitur iste habitus circa aliud, quatenus præceptum est datum de diligendo illud Paccator dealiud: & ad illum actum oportet vti illo habitu, aut saltem non contra agere illi ha- meritoriè bitui, alioquin destrueretur actus, & habitus circa Deum; non quidem ex natura con-tanium de., tradictionis, sed per naturam demeriti, transgressio enim præcepti non corrumpit po- struit charisitiue habitum, nec actum diligendi Deum, sed demeretur vt Deus se subtrahat, & sic tatem.

662

Habitus no potest esse potentia or dinata nis Dei vt boni communis condiligedi. proximi.

nec habitus, nec actus posser inesse: quia quantum est ex parte habitus, ille est talis, quòd ex natura sua natus est inclinare ad amandum non priuate, & ideò actus amandi priuatus, qui scilicet destruit amare proximum, nullo modo potest esse talis habitus. Et in hoc apparet magna perfectio huius habitus; quia etsi zelus acquisitus possit esse maior, quam minima charitas infusa, quantum ad intensionem actus eliciendi hinc inde; tamen ille habitus infusus, quia ordinatus, & persecus in genere habituum apperitiuorum, non potest esse Dei, nisi vr boni communis, & condiligendi : ideò non porest esse principium alicuius actus, quo diligatur Deus cum contrario dilectionis

Patet igitur de actu; qualiter est necessarius ex natura habitus, si aliquis debeat elici de illo habitu; hoc tamen intelligendo, quòd non potest elici ve priuatus, nec ve contrarius actui circa proximum: ex natura etiam præcepti superadditi habitui, oportet elicere actum circa proximum positiue, vel saltem non contrarie, ne scilicet demercatur quis corruptionem habitus', qui est circa Deum.

#### COMMENTARIUS.

E secundo dico. Hic Doctor declarat quo-modo habitus charitatis potest state sine dilectione proximi ex charitate, & quomodo non. Et primò dicit quòd ex negatione conclusionis non necessariò sequentis principium, non sequitur destructio principij : quia non omnis error in conclusione destruit veritatem principij: sed benè error in conclusione necessariò sequenti principium destruit veritatem illius principij; quia tunc veritas conclusionis est principalis veritas principij, vt patet à Doct. in 1. d. 8. q vlt. sed non est sic, quando conclusio tantúm contingenter sequitar. Sie dicit in proposito quòd ex negatione dilectionis proximi non sequitur destructio dilectionis Dei. Et breuiter hic nota, quòd charitas ex natura rei sic inclinat ad dile-&ionem Dei, quòd negando talem inclinationem, ex consequenti haberet destruere charitatem, & similiter charitas inclinat ad dilectionem proximi modo præexpolito.

Dico ergo primò quòd loquendo de actibus charitatis, scilicet de dilectione Dei, & proximi, cum dilectione Dei potest absolute stare non dilectio proximi, & hoc siue contradictorie, siue contrarie; contradictorie, non diligendo proximum, quia non dilectio proximi, & dilectio proximi contradicunt; contrariè, odiendo proximum; quia odium proximi, & dilectio proximi oppo-Dilettie Dei nuntur contrariè. De potentia ergo Dei absolupotest stare cu ta possum verè diligere Deum ex charitate, & taodio proximi. men cum hoc odio habere proximum.

Secundò dico quòd loquendo de potentia Dei ordinata cum dilectione Dei ex charitate non stat odium proximi; quia Deus dedit præceptum de diligendo proximum.

Tertiò dico quòd habens charitatem ex natura rei verè inclinantem ad dilectionem Dei in se, & propter se, & si actu nunquam diligeret Deum, talis negatio dilectionis non destrueret formaliter charitatem : sed tantum demeritorie: nam cum habitu charitatis de potentia Dei absoluta potest stare non dilectio Dei; non posset tamen Deus de potentia absoluta dispensare quòd habens charitatem inclinantem ad dilectionem Dei propter se, nunquam vtatur tali inclinatione charitatis; quia tunc Deus ageret contra se: non enim potest dispensare contra præcepta iuris naturæ strice sumpti, vt infra patebit distin-&ione 37. sed dilectio Dei super omnia, saltem pro aliquo tempore, pertinet ad præceptum iuris

Quartò dico quòd habens charitatem inclinantem ad dilectionem, & hoc ex natura charitatis, siue ex natura rei: ( quia inclinat ad Deum amandum non priuate, vt suprà dixi ) de potentia Dei ordinata non vtendo tali inclinatione charitatis, Deus destruit illam, tamen de potentia Dei absoluta posset stare odium proximi cum ipsa charitate: pater, quia si actus odij non repugnat actui charitatis:multò minùs nec habitui:cùm ergo odium proximi non repugnet dilectioni Dei in le, multò minùs repugnabit habitui charitatis inclinantis ad dilectionem Dei in se; & sic Deus de potentia absoluta posset benè dispensare quòd habens charitatem inclinantem ad dilectionem proximi, nunquam vtatur charitate secundum talem inclinationem; quia posset Deus dispensare quòd nunquam diligat proximum; quia dilectio proximi est tantum ex præcepto diuino: sed non posset dispensare quòd quis odio habeat proximum; sic intelligendo, quòd nollet proximum diligere Deum in se, & propter se; quiz Deus est obiectum diligibile ab omnibus ; ficut ergo non potest dispensare vt ego non tenear diligere Deum, sic non potest dispensare, vt ego recte velim proximum non diligere Deum.

### SCHOLIVM.

Absolute debemus velle Deum amari à Beatis, & idem est de viatoribus in communi: tamen non est quod id velimus respectu alicuius in particulari , sine conditione , saltem tacita ; quia incertum est , an grasum sit Deo à tali condiligi. sed non puto esse necessariam bic conditionem expressam, quia ipsa charitas, qua non agit perperam, semper tendit in actus suos conformiter ad Dei beneplacitum. In solutione ad primum. & tertium, vult proximum non esse obiectum actus recti charitatis, sed tantum actus restexi, quateuus volumus eum nobiscum diligere Deum.

Quantum



Vantum ad tertium dico quòd proximus est quilibet, cuius amicitia est grata dilecto, vt scilicet ab eo diligatur non enim debeo summe dilectum à me velle diligi Quie dicenab aliquo, cuius dilectio non est sibi grata, & à quo non vult diligi. Quia igitur certum du prexiest Beatorum dilectionem esse Deo gratam, absolute debeo velle ipsum ab eis diligi: & mu. quia de quocunque viatore fignato est dubium , debeo hoc sibi velle ex conditione, scilicet si placet ei ab eo diligi, vel quando placet ei ab eo diligi. Circa viatores autem in communi; quia semper supponendum est esse aliquos sibi gratos, potest haberi absolutè actus volendi Deum ab eis diligi.

Ad primum argumentum, patet quomodo hîcest vnum obiectum tantum. & cum probatur quòd sit alia ratio bonitatis in Deo, & in proximo; dico quòd ratio bonitatis Adarg.1. proximi, non est ratio terminandi actum, sed tantum ratio bonitatis diuinæ; quia si in bonitatem proximi tendat, hoc non est nisi actu reslexo, qui semper viterius tendit in obiectum actus recti, sicut priùs dictum est.

Ad secundum, patet per idem, quia hæc virtus habet pro obiecto quietatiuo, tantum chari-Deum:tamen pro obiecto proximo in actu reflexo, potest habere aliquid creatum. & ita tais. fortè visio in patria poterit habere pro obiecto aliquid creatum:non tamen sistendo ibi; Ad 2. sed viteriùs tendendo in Deum.

Ad tertium dico quòd per habitum principij tenditur in principium, secundum propriam veritatem quam habet ex terminis: & per habitum conclusionis tenditur in con- obietto quieclusionem secundum propriam veritatem eius, quam habet ex terminis, aliam à verita- tatino. te principij. non sic in proposito, sed tantum est vna bonitas, quæ est ratio tendendi: non, Ad 3. enim mouet me plus bonitas proximi, quam festucæ, si festuca posset Deum diligere: si Differentia enim perfecte diligo eum, volo eum diligi ab omni potente diligere eum ordinate, cuius inter obiedilectio ei placet. nec est generaliter simile in obiectis intellectus, & ostensis, & in obie&is voluntatis alle&iuis , & volitis. 🧸

minandi a-Charitas tantum Deŭ habet pro

Eta intelleluntatis.



De ordine Charitatis.



Os r prædicta de ordine charitatis agendum est; quia dicit sponsa: Introduxit me Rex in cellam vinariam, & ordi- Cant. 2. 6 nauit in me charitatem. Videamus ergo ordinem, quid priùs, quid posteriùs esse debeat: peccat enim qui præposterè agit. Nam scire quid facias, & nescire ordinem faciendi, non est perfectæ cognitionis. Ordinis namque ig-

norantia conturbat meritorum formam. Ordinem autem diligendi Augu- Aug. lib.de stinus insinuat, dicens: [Ipse est qui ordinatam habet dilectionem, ne aut Doct. Chridiligat quod non est diligendum, aut non diligat, quod diligendum est, aut æque diligar, quod minùs, vel ampliùs diligendum est, aut minùs, vel ampliùs, quod æque diligendum est.Omnis peccator, inquantum peccator est, non est diligendus: & omnis homo, inquantum est homo, diligendus est propter Deum, Deus verò propter seipsum: & Deus propter se omni homine ampliùs. diligendus est, & amplius quisque debet Deum diligere, quam seipsum. Ibidem. Item, Ampliùs alius homo diligendus est, quàm corpus nostrum; quia propter Deum omnia ista diligenda sunt, & potest nobiscum Deo homo perfrui, quod non potest corpus nostrum; quia corpus per animam viuit, qua fruimur Deo.] Audisti aliqua de ordine charitatis, vbi expressum est, nos amplius debere diligere Deum, quam omnes homines, vel nosipsos, lit. A. & amplius animam alicuius hominis, quam corpus nostrum? In enume- Nota ordiratione etiam quatuor diligendorum superius posita: prius ponitur quod nem chari-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

#### Lib. III. Sententiarum 664

supra nos est. Secundò, quod nos sumus. Tertiò, quod iuxta nos est. Quartò, quod infra nos est; vbi ordo diligendi insinuari videtur ex ratione enumerationis. Non estautem apertum vtrùm omnes homines pariter diligere debeamus,& tantum quantum nos, vel minus.

# An omnes homines pariter diligendi sint?

B. Lib.de Do-EtrinaChrifliana, 1, c.18.

Gal. 6. c In expos. 6.

c. circa fine,

\$9M.4.

Nde etiam super hæc sæpè mouetur quæstio, quam perplexam faciunt Sanctorum verba varièprolata. Quidam enim tradere videntur, quòd pari affectu omnes diligendi sint, sed in effectu, id est, in exhibitione obsequij, distinctio observanda sit. Vnde Augustinus, omnes homines æquè diligendi sunt, sed cùm omnibus prodesse non possis, his potissimum consulendum est: qui pro locorum, & temporum, vel quarumlibet rerum opportunitatibus, constrictius tibi, quasi quadam sorte iunguntur. Prosorte enim habendum est, quo quisque tibi temporaliter colligatiùs adhæret, ex quo eligis potius illis dandum esse. Item super Epistolam ad Galatas. [Operemur bonum ad omnes, maxime autem ad domesticos fidei, id est, ad Christianos. Omnibus enim pari dilectione vita æterna optanda est, etsi non omnibus eadem possunt exhiberi dilectionis officia, quæ fratribus maxime sunt exhibenda, quia sunt sibi inuicem membra; qui habent eundem patrem, scilicet Deum. His, alissque testimoniis innituntur, qui dicunt omnes homines pariter diligendos esse charitatis affectu, sed in operis exhibitione differentiam esse.

Qua his repugnare videntur.

Ḥier.lib.13. circa illud c. 44.Et Sabbata mea sanctif. Ambr.

Ordo diligendi bîc ostenditur.

Vibus obuiat illud præceptum legis de diligendis parentibus, Honora patrem tuum, & matrem, wt sis longauus super terram. Vt quid enim specialiter illud præciperetur de parentibus, nisimaiori dilectione forent diligendi? Sed hoc illi referendum dicunt ad exteriorem exhibitionem, in qua præponendi sunt parentes. Vnde honora dixit, non dilige. Obuiat etiam illud quod Hieronymus super Ezech ait, scilicet in ordine charitatis, sicut scriptum est: Ordinauit in me charitatem: post omnium Patrem Deum, carnis quoque pater diligatur, & mater, & filius, & filia, frater, & foror. Ambrosius quoque diligendi exprimens ordinem super illud Cantic.cap.2.Ordinauit in me charitatem, ait, Multorum charitas inordinata est, quod in primo est ponunt tertium, vel quartum. Primò, Deus diligendus est. Secundò, parentes, inde filij, post domestici, qui si boni sunt, malis filiis præponendi sunt. Secundum Mait. 12.d hoc in Euangelio ad cuiusque dilectionem, proprium ponit, Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tua, & ex omnibus viribus tuis, & proximum tuum sicut teipsum, & inimicos non ex tota virtute, nec sicut teipsum, sed simpliciter: sufficit enim quòd diligimus, & non odio habemus. Ecce hîc ex præmissis aperte insinuatur, quòd in affectu charitatis distinctio sit habenda, vt differenti affectu, non pari homines diligamus, & ante omnia Deum, secundò nosipsos, tertiò parentes, inde filios, & fratres, post domesticos, demum inimicos diligamus. Sed, inquiunt illi, quæ de ordine dilectionis suprà dicuntur, esse referenda ad operum exhibitionem, quæ differenter proximis exhibenda sunt. Primò parentibus, inde filiis, post domesticis, demum inimicis. Deum verò tam affectu, quam obsequij exhibitione ante omnia diligendum.

Quòd

665

Quòd aliqui eorundem tantum proximos, quantum nos debere diligere tradunt.

Vorum etiam nonnulli tradunt, affectu charitatis tantum proximos D. esse diligendos, quantum nosipsos diligimus. Quod confirmant au- Aug. in 8. Atoritate Augustini, qui ait, Nec illa iam quæstio moueat, tantum charicap. 8, in fin. tatis fratri debeamus impendere, quantum Deo. Incomparabiliter plus Deo, quam nobis, fratri verò quantum nobis. Nos autem tantò magis diligimus, quantò magis diligimus Deum. Ex hoc & præmissis testimoniis Augustini asserunt omnes homines pariter esse diligendos à nobis, & tantum quantum nos, Deum autem plusquam nos, corpus verò nostrum, minus quam nos, vel proximos. Nec in enumeratione præmissa quatuor diligendorum ordinem diligendi assignari dicunt, sed tantum quæ sunt diligenda.

# Secundum alios non pari affectu omnes diligendi sunt.

TErùm quia præmissa verba Ambrosij ordinem diligendi secundùm af-V fectum magis quam secundum effectum diligenter intuentibus explicare videntur, non indocte alij dicunt non modo in exhibitione operis, sed eriam in affectu charitatis ordinem differentem esse statutum, vt ante omnia diligamus Deum, secundò nos, tertiò parentes, quartò filios, vel fratres, & huiusmodi: postea domesticos, demum inimicos. Quod verò Augustinus dicit pariter omnes esse diligendos, & pari dilectione omnibus vi- Determitam optandam, ita accipi potest, vt paritas non ad affectum referatur, sed nalio auctoritată, qua ad bonum, quod eis optatur, quia charitatem omnibus optare debemus, videntus vt paria bona mercantur. Sieut Apostolus dieit; Volo omnes homines esse sieut aduersari; me Optanda est enim minoribus perfectio maiorum, vt ipsi fiant perfecti, & sic parem mercantur beatitudinem. Vel pari dilectione, id est, eadem dilectione omnes diligendi sunt. Item quod ait, Vt tantum diligamus fratres, quantum nos, ita intelligi potest, id est, ad tantum bonum diligamus fratres, ad quantum nos; vt tantum bonum eis optemus in æternitate, quantum nobis, etsi non tanto affectu. Vel ibi quantum, similitudinis est, non quantitatis.

**E.** .

# Questio de parentibus bonis, & malis, quomodo diligendi sint?

Olet etiam quæri, Si parentes nostri mali sunt, vel filij, vel fratres, an magis, vel minus diligendi sint aliis bonis hac ratione nobis non copulatis? Videtur quòd magis diligendi boni, qui nobis carne non funt coniuncti, quàm mali carne coniuncti, qui nobis non sunt coniuncti corde, glutino charitatis. Sanctior est enim copula cordium, quàm corporum. Vnde Beda de illis verbis Domini, Matermea, & fratres mei hi sunt, qui Ver-Beda. bum Dei faciunt, ait, [Non iniuriose negligit matrem, nec mater nega- Matt. 12.d tur, quæ etiam de cruce agnoscitur, sed religiosiores monstrantur copulæ Marc. 1. d mentium quam corporum.] Veruntamen latebrosa quæstio est hæc, nec a loan. 19. e nobis plenè absoluenda, properantibus ad alia. Mouemur enim super verbis illis Ambrosij, quibus inimicos non ex tota virtute, non sicut teipsum iubet diligere, sed simpliciter. Sufficit enim quòd diligimus, & non odio habemus. Quod non ita accipiendum est, quasi sufficiat tibi diligere ini-

# 666 Lib. III. Sententiarum

micum, & non sicut teipsum: quia omnes & amicos, & inimicos, sicut teipsum diligere debes. Sed ad ostendendum gradus diligendi Deum, & proximum, & inimicum, qui tamen proximus est, propria Dominus ponit,

Matt. 12.d cum ait; Diliges Deum ex tota virtute tua, & proximum sicut teipsum: non ait, ex tota virtute: vt ostendat proximum diligendum minus, quam Deum.

Dicit etiam, Diligite inimicos: nec addit ex tota virtute, nec sicut teipsum, sed simpliciter. Sufficit enim quòd diligamus, & non odio habeamus, id est, sufficit dicere vt diligamus, non odio habeamus: non quin eos diligere debeamus sicut nos: quia proximi sunt: sed sufficit si eos minùs diligimus quàm alios proximos, quod dilectionis genus innuit.

# Questio Augustini in libro Retractationum.

G.
Luc. 14.
August lit.
reir. st. 1.
cap. 19. in
rnedio.

Væri etiam solet, cur Dominus præceperit diligere inimicos, cum alibi præcipiat odio habere parentes, & silios? Ad quod dicendum est duo esse diligenda in homine, naturam, & virtutem: vitium verò, & peccatum odiendum. Et parentes ergo inquantum mali sunt, odiendi sunt: & inimici diligendi, inquantum homines. Diligamus ergo inimicos lucrandos regno Dei, & odiamus propinquos, si impediunt nos à regno Dei; & in omnibus communiter naturam diligamus, quam Deus secit.

# De gradibus charitatis.

H.
Aug. Super
Ioanis Epistol. Canon.
trast. s. paulò ante mediŭ tom. 9.
Phil. 1. c
Ioan. 1 s. b

Sciendum quoque est diuersos esse gradus charitatis. Est enim charitas incipiens, proficiens, perfecta, perfectior, perfectissima. Vnde Augustinus: Perfecta charitas hæc est, vt quis paratus sit pro fratribus etiam mori Sed nunquid mox vt nascitur, iam prorsus perfecta est? imò vt perficiatur, nascitur cum suerit nata nutritur, cum suerit nutrita roboratur, cum suerit roborata perficitur, cum ad perfectionem venerit, dicit, Cupio dissolui, &c. Hîc aperte progressus, & perfectio charitatis insinuatur, quam perfectionem etiam veritas commendat, dicens, Maiorem hac dilectionem nemo habet, quam vt animam suam ponat quis pro amicis suis. Quod vtique dictum est de opere dilectionis: quia maior dilectionis essectus non est, quam ponere animam pro aliis. Necte moueat quod ait, pro amici, qui enim ponit animam pro amicis, ponit & pro inimicis, ad hoc vt ipsi siant amici.

# QVÆSTIO VNICA.

# Utrum quilibet teneatur maxime diligere se post Deum?

Alení.3. p. collat.68. art.5. D.Thom. 2. 2. quest.26. art.4. vbi eins expos. & hic quest.1. art.5. D.Bonauent. art.1. quest.3. Richard. art.1. quest.5. Valentia 2.2.d.3. quest.4. p.3. Soto 5. de Iust. quest.1. art.6. Petr. Nauar. lib.2.de Restit.cap.3. num.41. Capr.3. d.27. quest.vnic.art.3. Durand. hic q.2.

I R c A istam vigesimam nonam distinctionem, in qua Magister agit de ordine diligendi ex charitate, quæritur vnum: Vtrum scilicet quilibet teneatur maxime diligere se post Deum? Quod non, 9. Ethic. vituperatur amator sui. & multa ibi de hoc.

Argum.1. Cap.9. Argum.2.

I.

Præterea, Gregorius in hom. super illud Luc. Misit illos binos: nemo ad seipsum propriè charitatem habere dicitur: sed dilectio in alterum tendit, vt charitas dici possit.

Digitized by Google

Contrà,

Contrà, mensura est persectior mensurato: sed dilectio sui est mensura dilectionis Ratio oppos. proximi, iuxta illud Matth. 19. & 22. Diliges proximum tuum sicut terpsum.

## SCHOLIVM.

Quoad bona spiritualia, qua quis tenetur sibi, & proximo velle, debet se plus aliis diligere: est communis apud Doctores citatos. Suadetur ex inclinatione naturali, qua quis se aliis prafert. Secundo, diligere proximum est actus reslexus, & inter reslexos immediatior est actus, cuius ipse sum principium, & obiectum, ve quando volo me amare Deum. Tertiò, eatenus teneor amare alios, quatenus sunt capaces mecum bonorum spiritualium. Quarto, ex Augustino in Enchir. cap. 42, charitas incipit à se. Quinto, ex Arist. 9. Ethic. 4. dicente, quòd studiosus condolet, & condelectatur maxime sibi ipsi. Idem est de bonis temporalibus, que quis tenetur sibi, vel aliis velle : unde August lib de Mendacio ad Consentium 6. reprehendit exponentes se morti pro saluanda vita aliorum. Ordo ergo diligendorum hic est secundum communem. Primo, Deus. Secundo, nosipsi, spiritualiter. Tertiò, salus spiritualis proximi. Quartò, corpus proprium. Quintò, corpus proximi. Ita D.Bonsu. suprà, Durand.4. dist.17. quest.6. Palud 4. dist.15. quest.3. art.2. Petr. Nauar. & Valentia, citati. Gabr. dist. 16. quast. 3. Bellarm. 3. de operibus bonis c.8. Tolet. lib. 10. Summa cap. 32.

X dictis in quactione pracedenti patet solutio huius quactionis: charitas enim ex hoc, quòd est principium tendendi in Deum actu directo, est principium resse-Aendi supér a dus illos, quibus tenditur in Deum; & in hoc, sicut di am est ibi, est principium volendi cuilibet potenti diligere Deum, quòd diligat ipsum: inter omnes autem actus eiusdem rationis, tendentes in Deum, charitas est principium immediatè reflectendi super actum, quem elicit habens charitatem, quo tendit, & diligit Deum: igitur post Deum immediatissimè vult quis ex charitate se diligere illud, quo tendit in Deum, scilicet se diligere Deum: & hoc volendo diligit se, quia diligit sibi bonum iustitiæ: igitur immediate post Deum tenetur se diligere ex charitate.

Hoc confirmatur b, quia pensatis rationibus bonitatis, & vnitatis, quæ sunt rationes diligibilis post Deum, qui est bonum infinitum, in quo est perfectissima ratio bonitatis; occurrit in seipso alia ratio maxima, scilicet vnitatis, quæ persecta identitas: igitur quilibet inclinatur naturaliter ad disectionem sui, post bonum infinitum: inclinatio autem naturalis est recta.

Ad primum argumentum dico, quòd Philosophus exponit se ibi, quomodo vituperabile est esse immoderatum amatorem sui: non autem moderatum.

Ad secundum dico, quòd omnis diligens se ex charitate, diligit se in ordine ad bonum infinitum; quia diligit sibi actum illum, vel habitum, quo tendit in illud bonum: & in hac dilectione tendit in alterum, quia in Deum tanquam in principale obiectum actus: & tamen ad se habet charitatem, licèt non vt ad obiectum finale, sed proximum ordinatum ad obiectum vitimum, quod est ab eo distinctum.

3.

#### COMMENTARIUS.

cipium tendědi in Deü.

R Espondet Doctor, quòd charitas non tantum est principium tendendi in Deum actu recto; modo sie prin. sed etiam est principium eliciendi actum reslexum respectu actus recti, quo quis immediatè tendit in Deum, id est, quòd charitas non tantum inclinat ad dilectionem Dei in se, & propter se: sed etiam inclinat ad omnem actum reflexum, quo quis vult non tantùm se diligere Deum:sed etiam quo vult alios diligere Deum: ita quòd ille actus reflexus non intelligitur tantum reflecti super dilectionem Dei præsentem, & actu inexistentem : sed etiam intelligitur reflecti super dilectionem futuram. Exemplum primi: si Petrus actu diligit Deum, tunc si diligo Petrum actu diligere Deum, talis dilectio reflectitur super dilectionem præfenté Petro inexistentem. Si verò actu non diligeret, adhuc potest reflecti, sic, volo Petrum diligere Deum pro die Dominico,& tunc talis volitio reflectitur super dilectioné futuram. Et in hoc actus

reflexus voluntatis specialiter differt ab actu reflexo intellectus, quia intellectus comuniter non reflectitur, nisi super act u actu inexistem é,& præfentem, vt si dicerem sic : Scio Petrum intelligere lapidem, non posser reslecti, nisi super intelle-Aionem actualem, & præsentem, vt suprà dixi dist. 18. Hoc præmisso, probat Doctor intentum principale, scilicet quod habens charitatem renetur magis se diligere post Deum, quam proximum, & ratio est: quia quando charitas inclinat ad plures actus eiusdem rationis eliciendos, magis inclinat ad actum dilectionis immediate eliciendum à supposito habente illam charitatem, quàm ad actum eliciendum à supposito non habente eandem charitatem. Sed ex dictis in dist. 18. de potentia Dei ordinata quilibet tenetur vii charitate eo modo, quo inclinat; quia ergo maximè inclinar ad dilectionem Dei in se, & propter se, ideò habens charitatem maximè tenetut.

elicere

elicere actum dilectionis Dei in se, & propter se, ad quem actum charitas maxime inclinat, quia eriam ipsa inclinat ad dilectionem proximi, quilibet habens charitatem tenetur diligere proximum post Deum, modo przexposito; vel.saltem tenetur non odire sibi dilectionem Dei, vt patebit infrà dist. 30. Cum ergo magis incliner ad sui dilectionem, quam ad dilectionem alterius, sequitur quòd habens charitatem magis tenetur se diligere, quam proximum, id est, magis tenetur se velle diligere Deum propter se, quam velle proximum diligere Deum. Sed an teneatur elicere actum positiuum restexum, vel respectu sui, vel respectu proximi, ita quòd habens charitatem,& dilectionem Dei, an modò teneatur velle illam dilectionem, vel velle se diligere Deum, hoc idem dico de proximo.

Dico quòd quamuis charitas inclinet ad huiusmodi actum reflexum, tamen non apparet præceptum vt quis teneatur elicere actum reflexum, siue respectu sui, siue alterius : sed benè ex præcepto diuino quilibet tenetur non elicere actum oppositum illi actui reflexo:puta dilectioni proximi, nam isti actus velle me diligere Deum, & nelle me diligere Deum opponuntur contraric, & similiter welle proximum diligere Deum, & nolle proximum diligere Deum opponuntur contrariè, & sic ex charitate tenetur non elicere actum nolitionis, siue odij, & hæc omnia clarè patent in

dist. 30.

b Hoc confirmatur. Per hanc confirmationem probat Doctor quòd habens charitatem tenerur magis se, quam proximum diligere, quia rario maioris dilectionis est ratio bonitatis, & vnitatis, quæ sunt rationes diligibilis post Deum, qui est bonum infinitum, in quo est perfectissima ratio bonitatis: in habente charitatem occurrit alia ratio maxima, scilicet vnitatis,&c. Vult dicere quòd bonitas obiecti, & vnitas personæ diligentis sunt rationes, quare idem obiectum sit magis diligendum. Et quia persona habens charitatem est magis sibi idem, quam cuicunque alteri, ideò secundùm rectam rationem magis se tenetur diligere, & velle sibi bonum, maximè bonum iustitiæ ( quale est dilectio Dei) quam teneatur illud velle alteri, nam ad hoc est inclinatio naturalis; quilibet enim plus naturaliter diligit se, & sibi appetit bonum, quàm alteri, quia inclinatio naturalis semper est recta, id est, quòd

de se nullam includit inreditudinem, & licèt aliquando nos rece velimus contra naturalem inclinationem, sicut quis recte vult mortem, que tamen est contra naturalem inclinationem, hoc tamen non est, quia naturalis inclinatio non sit recta, sed hoc ided est, quia Deus obligat nos aliquando agere contra naturalem inclinationem ad maius nostrum meritum, & ideò omnis naturalis inclinatio subest regulis voluntatis diuinæ, aliàs enim secundum naturalem inclinationem recte agit, dummodo voluntas divina oppositum inclinationi naturali non præcipiat agendum, & quia, vi apparet, voluntas diuina non præcipit oppositum inclinationis naturalis, qua quis inclinatur ad diligendum se magis, quam proximum, ideò sequens talem naturalem inclinationem rectè, & ordinate magis diligit se, quam proximum. Et sic patet ista confirmatio.

Si dicatur quòd ex hac confirmatione videtur sequi quod habens charitatem magis tenea- Obielie. tur diligere proximum meliorem, puta Angelum, quàm seipsum, si enim vnitas diligentis,& bonitas obicci diligibilis sunt rationes magis diligendi, tunc ex dictis Doctoris suprà dift. 27. quando bonitas obiecti diligibilis superexcedit vnitatem diligentis, tunc talis bonitas recompésat defectum vnitatis. Cum ergo bonitas Angeli sit multo maior quàm bonitas, & vnitas diligentis, sequitur quòd magis tenetur diligere Angelum.

Dico breuiter, quòd hoc non est verum de qua- solutio. cunque bonitate : sed tantum de bonitate, à qua actus diligendi essentialiter dependet, qui tantùm essentialiter depender à supremo bono, ve suprà exposui dift. 27. & sic tale supremum bonum

recompensat.

Ad argumenta principalia. Arguit primò Do-Aor quòd quiliber non teneatur magis se diligere post Deum, quia 9. Ethic. cap. 9. vicuperatur amator sui : Eft. inquit, questio. V trum quis seipsum amare debet maxime, an alium quendam, increpant enim qui seipsos maxime amant, & quasi tur pe sit, amatorem sui appellant : Vtrunque improbus sui causa facere omnia,& multa alia ibi dicit.

Respondet Doctor quòd Philosophus ibi loquitur tantum de amore inordinato, quo quis se immoderatè, & inordinatè diligit , & talis amor est vituperabilis: de quo amore immoderato sui vide quæ prolixè dicit Doctor in 2. dift.6.q.2.

naturalis est rella.

Inclinatio

# ISTINCTI

De charitate, quantum ad meriti perfectionem.

I c solet quæri, quid potius sit, plurisque meriti, diligere amicos, an diligere inimicos? Sed hæc comparatio impli-, cita est. Si enim conferatur dilectio amicorum tantum dilectioni amicorum, & etiam inimicorum, perspicua est absolutio. Sed si in aliquo vno homine, qui diligit simul amicum, & inimicum, quid horum potius sit, quæratur,

obscura est responsio, quia de motu mentis agitur; de quo non est nobis tacile iudicium, an vnus & idem motus sit erga amicum, & inimicum, sed

Digitized by Google

crga

erga amicum intensior: an duo, vnus erga inimicum: qui dicitur difficilior, alter erga amicum, qui videtur feruentior: nec incongrue putatur melior, quia est feruentior. Vel si vnus, idémque est, inde potior vbi est ardentior, non improbe existimatur. Augustinus tamen sentire videtur, maius esse diligere inimicum, quam amicum; quia perfectorum esse dicit diligere inimicos, & benefacere eis: neque hoc à tanta multitudine impleri, quanta exauditur in oratione Dominica, cum dicitur, Dimitte nobis Matth. 6.b debita nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris. Illam enim sponsionem dicit à multis impleri, qui nondum diligunt inimicos. Ait enim sic, [Magnum est, erga eum qui tibi nihil mali fecerit esse beneuolum, & benefi- August, in cium illud multò grandius, & magnificentissimæ bonitatis est, vt tuum quo- Ench.c.73. que inimicum diligas, & ci tibi malum vult, etsi potest, facit, tu semper bonum velis faciásque quod possis, audiens dicentem Iesum, Diligite inimicos Maub.s.f. vestros, es benefacite his qui odiunt vos : & orate pro persequentibus & calumnianti- Luc. 6. c bus vos. Sed quoniam perfectorum filiorum Dei est istud, quo quidem se debet omnis fidelis extendere, & humanum animum ad hunc affectum orando Deum, secumque agendo luctandóque perducere: tamen quia hoc tam magnum bonum tantæ multitudinis non est, quantam credimus exaudiri, cum dicitur in oratione, Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus Mauh.6. nostru: proculdubio verba sponsionis huius implentur, si homo, qui nondum ita profecit, vt etiam diligat inimicum, tamen quando rogatur ab homine, qui peccauit in eum, vt ei dimittat, dimittit ex corde, qui etiam sibi roganti vult dimitti, cum orat, & dicit, Sicut & nos dimittimus debitoribus nostris. Qui- August. in cunque verò rogat hominem, in quem peccauit, si peccato suo mouetur, vt Ench.c.74. roget, non est adhuc deputandus inimicus, vt cum diligere sit difficile, sicut erat, quando inimicitias exercebat. Quisquis verò roganti, & pœnitenti non dimittit, non existimet à Domino sua peccata dimitti, quia mentiri veritas non potest, quæ cum docuisset orationem, hanc in ea positam sententiam commendauit, dicens, Si dimiseritis hominibus peccata eorum, dimittet Matth. 6.6 & vobis pater vester. Si verò non dimiseritis, nec pater vester dimittet vobis peccata vestra.] Ecce hinc haberi videtur, quod & prætaxauimus, scilicet maioris virtutis esse diligere inimicum, & benefacere ei, quam illum, qui nihil mali fecit nobis, vel amicum. Quod si quis concedere simpliciter noluerit, dicens, intensiùs diligitur amicus, quam inimicus, & ideò illud potius isto: determinet ista secundum præmissam intelligentiam, dicens ibi comparationem factam inter dilectionem, qua diligitur tantum amicus, & illam, qua amicus, & inimicus diligitur. Illud verò quod sequitur, magis nos mouet, quod scilicet dicit [ non esse tantæ multitudinis diligere inimicos, quanta exauditur, cum dicitur, Dimitte nobis debita nostra, &c. ] vbi dat intelligi, Manh.6.b quòd alicui à Deo dimittuntur peccata non diligenti inimicum, si tamen fratti roganti, qui in se peccauit, dimittit. Sed cum peccata non dimittantur alicui adulto, nisi charitatem habeat, sequitur vt charitatem habeat, qui non diligit inimicum. Quomodo ergo nomine proximi omnis homo intelligitur in illo mandato, Diliges proximum tuum sicut teipsum? Si enim om- Matt. 12.d nis homo proximus est, tunc & inimicus: præcipimur ergo & inimicos diligere. Et quia illud præceptum generale est omnibus: præcipitur omnes homines diligere, etiam inimicos. Quidam, quod hîc dicitur simpliciter tenere volentes, illud præceptum determinant, dicentes illic perfectis dari in præceptum diligere omnem hominem, etiam inimicum, minoribus verò

670

verò in consilium. In præceptum verò, eos diligere, qui nihil mali fecerunt eis, & inimicos non odire. Sed melius est ve intelligatur omnibus illo mandato præcipi cunctos diligere, etiam inimicos, cui sensui attestan-Diff. 18.1ib. tur superius positz auctoritates, & aliz multz. Illud verò Augustini nouissimè positum, de persecta charitate dictum intelligitur, quæ tantum est perfectorum: qui non solum amicos, sed etiam inimicos perfecte diligunt, essque benefaciunt. Que persectio dilectionis non est tante multitudinis, quanta exauditur in oratione Dominica, & hoc reuera grande est, & eximiæ bonitatis, scilicet persecte diligere inimicum. Ita & cum dicit impleri verba illius sponsionis ab homine, qui non ita profecit, vt diligat inimicum, ] de dilectione perfecta hîc accipiendum est.

# QVÆSTIO VNICA.

# Utrum necesse sit ex charitate diligere inimicum?

Alens.3. p.collat. 72. art.5. D.Thom. 2. 2. quast.25. art.8. & 9. whi eius expos. & hic quast.1. art.2. D.Bonauent. art.1. quaft.5. Richard. art.1. quaft.1. & 2. Valentia 2.2.d.3.q.3.p.2. exposuores in id Matth.5. Ego autem dico vobis, diligite inimicos vestros.

Argum.1.

**&** 19.

bendus est proximus, qui talia facit: sed inimicus non facit talia: ergo.

Argum.2.

Præterea, 3. Reg.7. super illud, Fecit quoque mare, Glossa, Decem praceptis in lege, Dominus omnia, que facere debemus, expressit: sed ibi non est aliquod præceptum de diligendo inimicum,

Argum.z. Psal. 118.

Præterea, Luc. 6. Glossa, Quære; & Augustinus super illud Psalm. Reuela oculos meos: & Matth. 5. Audistis quia dictum est antiquis, odio habebis inimicum tuum: sed moralia præcepta manent eadem in noua lege, quæ in veteri: igitur manet hoc in noua lege.

Cap. 20. & inde.

Præterea, 2. Topic, in contrariis tenet consequentia in seipsis: igitur si amicus est diligendus, inimicus est odiendus: ista enim sunt contraria de contrariis.

Contrà, Matth 5. Ego autem dico vobis, Diligite inimicos vestros, &c. Et probat illud ibi: Quia si diligitis eos, qui vos diligunt, quam mercedem habebitis?

Præterea, Matth. 6. Dimitte, &c. & subiungit probationem illius argumenti: igitur quilibet de necessitaté ad hoc tenetur.

Præterea, Matth. 18. in parabola de seruo, qui petiit debitum, subiungitur, Sic & Pater vester cælestis, &c.

#### SCHOLIVM.

Docet primò inimicum, quà talis, non esse diligendum, quia quà talis, est malus & vitiosus, & amor amicitia respicit bonum virtutis in amato. Secundò ait, non posse nos nolle bona spiritualia ei, qui est inimicus; quia non stat cum dilectione Dei, nolle eum condiligi ab alio, vel ad hoc alium disponi. Tertium eius dictum, non tenemur velle inimico bona temporalia, vt diuitias, honores, valetudinem, qua ipse contemnere potest, imò meritoriè opposita ei optamus ad correctionem.

Espondeo, Inimicus potest considerari per se, id est, inquantum inimicus, & Per accidens, inquantum homo. Primo modo dico, quòd inimicus non est cantum malus privatione boni, sed habitu positivo vitij: sicut iniustus dicitur non tantùm carens habitu iustitiæ, sed etiam habens habitum iniustitiæ contrarium, causatum ex actibus iniustis, sieut habetur à Boëtio super Prædicamentis, cap. de Qualitate. Hoc modo cum amicitia respiciat bonum virtutis in amato, & hoc conueniens actui actui virtutis in amante; inimicitia respicit malum disconueniens bono, quod est in eo. qui est inimicus. Inimicus ergo inquantum talis, est malus, & vitiosus, & per consequens, De per se nullo modo est sic diligendus. Hoc enim modo odivit inimicum, qui dixit, Psalm. 103. inimico. Deficiant peccatores à terra, & iniqui, ita vt non sint : non sint quidem inimici, siuc iniqui: quia, verte impios, & non erunt, Prouctb. 12.

Loquendo autem de inimico per accidens, scilicet de hoc homine, qui nunc est inimicus, habet quæstio difficultatem, & illo modo possumus loqui de dilectione, vel positiuè quasi per modum actus eliciendi, vel quasi prohibitiuè per modum actus contrarij arcendi, Secundum est magis necessarium, quia præcepta affirmativa magis obligant, Gravius ne contraria corum fiant: & isto modo accipiendo diligere, scilicet pro non odire, distinguo quòd duplex bonum possumus non odire sibi, scilicet bonum spirituale, scilicet quo mum, quam attingit, vel natus est attingere Deum: vel aliud bonum indifferens, quod potest ordinari ad illud, & ad oppositum: verbi gratia de primo, ipsum diligere Deum amore ami- ligit. citiæ, vt est bonum honestum: vel concupiscere sibi Deum, vt est bonum commodi, ipsum audire Missas, prædicationem, correctionem, instructionem, per quæ convertitur ad diligendum Deum. Exemplum de secundo, ipsum viuere vita corporali, esse sanum, diuitem, fortem, & huiusmodi.

Quantum ad prima bona, non videtur, quòd possimus illa sibi odire, vel nolle: quia hoc non stat cum perfecte diligere Deum, scilicet nolle ipsun, condiligi ab alio, cuius amicitia non noscitur ei displicere; & hoc condiligi tam ratione boni honesti, scilicet quantum ad propter se, quam ratione boni commodi eius. Nec pari ratione stat cum perfecte dili- bona spirigere Deum, nolle alij illa, per quæ inducatur ad colligendum Deum.

tualia.

Sed de aliis bonis indifferentibus, videtur quòd possim odire illa proximo: tum, quia possum ordinate odire, vel nolle illa mihi: tum etiam, quia ille potest ordinate nolle De inimico sibi ea: & quæeunque ipse potest ordinate nolle sibi, vel ego mihi, si essem talis, qualis per accides est ipse, possum sibi ordinate nolle. Assumpta patent. Possum enim ordinate nolle mihi diuitias, sanitatem, & vniuersaliter necessaria ad vitam corporalem: & hoc duplici ter, vel contemnendo ea, sicut si siam pauper voluntarie; vel volendo Deum infligere Quidquid illa mihi propter peccata mea: vel voluntate consequente, vt si sint insticta, acceptare potest inica, & gaudere de his iam inflictis.

quadã bona indifferetia. micus libi ordinatè nolle possum ego illi.

Consimiliter ergo possum tot modis velle opposita eorum sibi, vt paupertatem voluntariam, & ita carere diuitiis, infligi sibi à Deo aliqua mala ad correctionem; si crederem ipsum per talia commoda semper addere ad peccata sua, possum velle sibi opposita illorum commodorum. Et quoad hoc conformiter est dicendum de bonis fortunz, & de bonis corporis.

6.

Sed de vita corporali videtur dubium, an possum illam sibi odire, vel nolle? & videtur quòd sic: tum quia iudex in causa criminali potest iustè sententiare contra eum: actor etiam in eadem causa potest licité agere contra eum : vterque igitur potest velle effectum illius sententiz, qui effectus est occisio. Similiter si quis impugnet Ecclesiam, cum talis, quantum est in se, impediat bonum commune, scilicet pacem Ecclesix; vt bonum commune saluetur, videtur quòd aliquis possit ordinate velle tali persecutori mortem corporalem propter bonum commune, quod impedit, scilicet pacem Ecclesia.

#### SCHOLIVM.

Non posse nos velle mortem absoluté inimico, quia consequenter vellemus in aternum à Deo separatum: possumus tamen ei velle mortem, ex suppositione quòd sit in malitia manlurus, vel peccata peccatis additurus, vel Deum blasphematurus, & similia. Probat exemplo Anastasia; & quia ista volitio (inquit) non est simpliciter volitio mortis ciu, sed supponens conditionem nolitam, scilicet peccata inimici, & exemplificat de proiiciente merces in tempestate. Sumit hic simpliciter velle pro omnino libere, sine nolitione annexa, & sic non contradicit sibi suprà d.15. n. 17. & 29. & dist. 26. num. 20. vbi dicit proycientem merces in naufragio, simpliciter id velle, quia scilicet non coactè. Hic tangitur quastio de tyranno, an à quolibet possit occidi: & Concil. Constant. sess. vt erroneam, hareticam, & scandalosam, damnat partem affirmantem. Quibus autem conditionibus licere potest prinato tyrannum inuasione occidere, non conuenit. Vide Alens. 3. part. quast. 34. m. 2. art. 2. §. 1. D. Thom. 2. 2. q. 64. art. 3. vbi Caiet. Bannes, Aragon. Valen. ibi d. 5.9.8.p.3. Agit etiam de occisione tyranni D.Thom.Opusc.de regim.Prin.lib. v.c 6.& 2. d.vlt.q.z.a.z.ad 5.vbi adducit Ciceronem laudantem occifores Cafaris, & explicat eum loqui,quando aliquis est inuasor,nec est recursus ad superiorem. Doctor tenet tyrannu non posse Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

#### Lib. III. Sententiarum 672

occidi nisi à potestate publica , sed non explicat de quo tyranno , inuasionis scilicet , wel administrationis, loquatur. Vide Soto 5. Iust.q. 1. art. 3. Azor. tom. 3. lib. 2. cap. 2. ques. 1. Summistas v. Tyrannus. Lessium de Iust.lib.z.cap.9.dub.4.

Q nomodo ро[[ити de siderare mortem alicui.

Vantùm ad hoc dici potest, quòd non potest quis absolute velle proximo mortem corporalem, vel nolle fibi vitam: quia post mortem non est pœnitentia, vt tenetur: nec conversio ad diligendum Deum, sicut est post privationem divitiarum, vel fortitudinis, & talium: imò priuatio talium potest esse occasio pœnitentiz, non autem priuatio vitæ corporalis. Non videtur autem, quòd possim ordinate velle alicui illud, per quod simpliciter excluditur à possibilitate diligendi Deum. Potest tamen quis ordinatè velle proximo mortem corporalem sub conditione, puta si credat eum finaliter futurum malum: & tune sibi potest optare mortem; vel vt det locum Sanctis, quos impedit: vel ne addat peccata peccatis, propter quæ post mortem actiùs puniatur: & illæ duæ In Legenda causa colliguntur ex Legenda beata Anastasia, qua scripsit Chrysogono de viro suo Publio, vt ii Deus prauideret eum in infidelitate mansurum, inberet eum dare locum Santiu. Hoc quoad primum. Et sequitur, quoad secundum, quia melius est ei animam exh alare, quam Des Filsum blashhemare, & ita nec in isto casu, nec in duobus præcedentibus de judice, & tyranno, potest quis absolute velle proximo mortem corporalem:imò magis, quantum in se est, debet nolle.

Chryfogoni, cepb.lib.14. bift,c.58.in fine.

7.20.

9.

Vbi sciendum, quòd sicut ta&um est *dift. 15. huim, & aliàs sapè* , quando ex positi**o**d. 26. buius ne alicuius conditionis simpliciter nolitæ, aliquis vult aliquid, non simpliciter vult illud, sed magis respuit; sicut patet de proisciente merces in mare, qui propter tempestatem exortam, quæ est simpliciter sibi nolita, voluntariè proiicit merces. Istud voluntarium non est merè voluntarium, quia non est volitum, nisi ex suppositione cuiusdam noliti: quod autem est possibile tantum ex suppositione impossibilis, non est simpliciter

possibile.

In omnibus autem prædictis calibus, illud propter quod mors est volita, est simpliciter nolendum. Tenetur enim iudex, & actor in causa nolle ipsum esse reum ex suppositione criminis. Tenetur etiam patiens persecutionem tyrannorum, nolle eos esse tyrannos contra Ecclesiam. Tenetur etiam in tertio casu quis quantum est in se, nolle iplum este finaliter reprobum : & ideò si ponantur opposita istorum, potest velle sibi potiùs mortem, tamen cum quadam tristitia, quod non est simpliciter velle : dictum est enim sæpè suprà, quòd velle conditionatum sufficit ad causandum tristitiam, si oppo-

situm veniat.

IO. Matth.10. Ecclesta. perseguu tione profe-Cap. 1. De morte tyranno non optanda.

Pater igitur ad primum argumentum de iudice, & actore. Et licèt per idem posset dici ad secundum de tyranno, tamen ibi aliter potest dici, quòd tyrannus non potest inferre nisi persecutionem extrinsecam, iuxta illud Saluatoris, Nolite timere cos, qui occidunt corpus, & posten non habent amplius quid faciant: talis autem persecutio exterior frequenter est electis materia proficiendi in virtutibus, przeipuè in patientia, quæ secundùm Iacobum, opus perfettum habet. Hoc enim modo à principio quælibet Ecclesia persecutionem passa est, & ex hoc profecit: & ideò in casu illo non videtur, quòd liceat optare tyranno etiam mortem corporalem, nisi fortè esset aliquis, à quo iustè esset sibi talis mors infligenda propter peccata sua; & tune posset aliquis optare, quòd à tali iudice fieret justitia; tamen cum tristitia, quia semper tenetur nolle ipsum esse dignum tali pœna.

SCHOLIVM.

Tenemur ex charitate adiuuare proximum, fiue fit amicus, vel inimicus, quando euidenter eget in spiritualibus nostra opera, ut possit se ad Dei dilectionem convertere. Tenemur etiam interiùs proximam amare in communi, optando, velorando bonum omnibus, neminem excludendo: ita D Thom. suprà art. 8. & communior. An verò teneamur hunc, velillam, interiùs ex charitate amare, Dolt. non exprimit : D.Thom. negat, & multi alÿ, quod videtur rationabile, quia pulla circunstantia videntur determinare ad hanc, vel illam personam, talem obligationem, & si eius actus eliciendus esset, erga particulares talis determinatio fieret, ut patet in pracepto de eleemosyna. Tertiò, ait pium esse laborare pro vita proximi saluanda, quando operatua ad id est necessaria: & cum dubitat an id sit Sub stricto pracepto, puto eum non dubitare, si commodè liberare potes : sed tunc tantum, quando nimis laborandum essetitunc enim res est dubia an tenearis. Quantus autem labor, vel periculum subeundum est pro vita proximi saluanda, iudicio prudentu prascribendum venit, & non certa alia regula. Scd

CEd loquendo <sup>a</sup> de alio intellectu præcepti, scilicet de actu positiuo diligendi inimicum; posset dici, quòd non tenetur quis aliquando elicere actum diligendi proximum, quia nec etiam tenerur cogitare de eo; puta si esset aliquis ita occupatus circa contemplationem Dei, quòd nunquam cum plena deliberatione cogitaret de proximo. Si etiam cogitet, non est necesse elicere actum diligendi circa ipsum, quia absque hoc potest habere circa finem actus ordinatos, & circa ea, quæ sunt ad finem consequendum necessaria: & si hoc, igitur multò magis non tenetur elicere actum diligendi circa inimicum, quia nec cogitare de eo.

Tamen moderando illud, potest dici quòd si appareat alievi evidens necessitas pro- Succurrere ximi, vel inimici, puta quòd fine ipso non potest habere sibi necessaria ad attingendum tenenur ad dilectionem Dei, puta si est insidelis, & sine eius doctrina non possit converti ad inimice in veritatem: vel si est malus, & sine eius correctione non potest conuerti ad bonum, euidenti necessitate spiquod tamen forte nunquam contingeret: ibi tenetur quis non solum ad velle bonum finale spirituale proximo: imò etiam ista bona necessaria sibi ad consequendum finale bonum non solùm velle, sed etiam exequi operatione efficaci, si adest

I I.

Quantum autem ad diuitias, vel sanitatem, & huiusmodi, quorum opposita potest sibi velle, ve tactum est priùs; non tenetur quis in aliquo casu positiuè velle sibi ista.

Quantùm autem ad bona b spiritualia, tenetur etiam quis velle sibi non solùm interius, sed etiam exterius efficaciter in opere; specialiter quantum ad hoc, quòd quilibet tenetur orare Deum suum pro se, pro tota Ecclessa Dei: & tenetur velle istam neamur orationem valere bono, & malo ad bonum spirituale: sicut enim esset malus stomadiligere chus, qui nollet sustentationem suam valere sustentationi manus: ita non esset bonus actu interin Ecclesia, qui nollet bonum actum suum, si quem habet, valere omni membro Eccle- no? fix, pro quibus Deus illum acceptat, & pro quanto potest valere sibi, & aliis: nunquam autem tenetur quis velle simpliciter illud, cuius oppositum potest benè nolle.

Sed de vita corporali fortè renetur quis velle quoad actum interiorem, & eam sal- An teneauare simpliciter quoad exteriorem, si non adsit alius proximus, qui possit cum iuuare, mur saluare puta, si quis moreretur fame, vel in sluuio, & vnus solus adesset, qui posset libera- vitam prore eum; teneretur fortè non tantum huic velle vitam, sed vt cam habeat, pro viribus laborare.

Vnde tamen <sup>e</sup> probetur ista tentio, non videtur manifestum ex Scriptura, nec ex *Piü est pro* ratione: quia si tunc periclitaretur, posito quòd esset bonus, pertingeret ad diligen- vita corpodum Deum perfecte in patria, & saluatus ad vitam corporalem, forte fuisset postea rali proxilapsus in peccatum, & forte finaliter malus: pium tamen est laborare pro vita proximi mi saluanfaluanda, quia supponendum est, si est bonus, quod erit melior, & valebit sibi, & aliis sine bonus sua bonitas: & si est malus, supponendum est quòd corrigerur: hoc enim est piè iudicare, scilicet interpretari semper melius, quando non est oppositum manifestum.

sit, sine ma-

Ad primum argumentum dico, quòd illa responsio Christi ad Pharisæum, Qui est proximus? debet intelligi, proximus dicit relationem æquiparantiæ ficut amicus, vel frater: igitur si faciens misericordiam, est proximus, quod habebatur ex responsione Pharifæi; sequitur quòd ille cui facta est misericordia, habebatur apud eum tanquam proximus. Non erat autem gentis suz, nec sibi ligatus ex ratione, sed extraneus ex patria: igitur quilibet quantumcunque extraneus, cui ego possum seruire in necessitate, est habendus vt proximus; & hocest, quod dicit ibi Saluator, Vade, & tu fac simi- potes benè liter: id est, habet pro proximo omnem, cui potes benè facere, etiamsi sit tibi extra-facere. neus: non igitur benè faciens est tantum proximus; sed etiam omnis potens benè pati à nobis; & hoc, siue passione exteriori, siue bona dilectione passiua, quæ est motus in- Pracepta 2. terior: & hoc modo Beati, quibus non possumus benè facere, possunt benè diligi, & esse tabula exproximi. Deus autem licet benè diligatur, non tamen ex dilectione alieuius potest ad di sibi aliquod bonum, & ideò non comprehenditur sub proximo.

Ad secundum dico, quòd omnia præcepta secundæ tabulæ explicant illud præce- proximi. ptum, Diliges proximum: quia specificant illa, in quibus non debeo odire inimicum: Vide D. Bonam non occidere includit non odire sibi iniustè vitam corporalem; non furari, non nauent. bîc mœchari, includunt non odire sibi bonum fortunæ, vel famæ, & si de aliis.

Quilibe**t** 

Ad auctoritates Augustini quære. Ad illud Matth. 5. Dictum est antiquis: signanter loquitur Saluator, dictum est, & non, scriptum est; quia ets scriptum erat, Diliges amicum unqua pratuum: non tamen erat scriptum odies inimicum: sed sudzi peruertentes Scripturam ceptum de arguunt hoc per locum à contrario sensu, & ita seruabant. Quod autem malè inimico Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

g.4.& 5.

Idem. Math.15.

intellexerint, probat Saluator, Si enim tantum diligitu illos, qui vos diligunt, quam mercedem habebitis? Sie etiam male intellexerunt in pluribus aliis locis, sieut patet ibi de illo præcepto, Henera patrem taum, & matrem: de quo redarguit eos Saluator, quia interpretabantur, quod si quis offerret substantiam suam in templo, & non daret patri egenti, quòd seruat præceptum, quia Deus est pater spiritualis: sed Deus hoc reprobat,

Irritum, inquit, fecistis mandatum Dei propter traditionem vestram.

Per hoc patet ad illud de secundo Topicorum, quia illa regula non intelligitur nisi de contrariis præcisis: hoc est, vbi non ambo contraria ex vna parte subsunt vni extremo alterius contrarietatis: si enim color haberet contrarium, puta A: non sequitur, album est coloratum: igitur nigrum est, A sic cst in proposito, quia sub ratione diligibilis continetur amicus, & inimicus, loquendo de inimico per accidens: quia eadem ratio diligibilitatis est in veroque, scilicet possibilitas diligendi primum obiectum charitatis, inquantùm funt imago Dei.

#### COMMENTARIVS.

a T Sta quæstio de se est satis facilis, nec indiget alia expolitione, nist quia forte possent esse aliqua dubia, videlicet, de actu positiuo diligendi inimicum, loquendo de dilectione, qua quis vult proximum diligere Deum, qua etiam vult proximo necessaria ad dilectionem Dei. Doctor dieit quod viator non tenetur proximum sic diligere, quia nec tenetur de eo cogitare; quia si esset aliquis ita occupatus circa contemplationem Dei, quòd nunquam cum plena deliberatione cogitaret de proximo, tunc ex quo non tenetur cogitare: nec etiam actu positiuorenotur eum diligere. & dicit cum plena deliberatione, quia licet aliquando ipsi contemplanti Deum occurreret proximus, & aliqualiter de co cogitaret, non tamen ex plena deliberatione cogitaret, quæ præsupponit saltem in nobis syllogismum perfecte practicum, vt patuit in prolog. quæst. vltima & multis aliis locis.

Si dicatur, quòd videtur præceptum Dei obligans nos ad dilectionem proximi actu politiuo, patet Deuter. 6. Diliges Dominum Deum, &c. & polt & proximum tuum , sieut teipsum , & multæ essent etiam authoritates hoe idem concludentes. Si enim hæc est vna copulativa, Diliges dominum, &c. & proximum, & requiritur vtranque partem esse veram : statim videtur sequi quòd si teneor diligere Deum actu positiuo pro aliquando, vt suprà patuit dist.9. & 27. huim, sequitur quòd etiam tencor diligere proximum

actu politiuo.

Dico breuiter, quòd benè teneor diligere Deum aliquo tempore determinato, quod tempus determinatum est expressum in Scriptura sacra, scilicet Sabbata sanclifices. sicut expositum est suprà dist. 9. & 27. & ided saltem quolibet die Dominico, quilibet adultus tenetur diligere Deum super omnia actu positiuo, sed respe-Au proximi non est expressum aliquod tempus, in quo quis tencatur actu politiuo iplum diligere: ideò non sequitur quòd si pro aliquando teneor diligere Deum actu positiuo, quòd sic etiam teneor diligere proximum. Et si pro ali-'quando teneor diligere , teneor præcisè illo tempore diligere, quando apparet euidens necessitas, puta quòd proximus non potest sine ipso habere sibi necessaria ad attingendum ad dilectionem Dei: puta si est infidelis, & sine eins doctrina non possit conuerti ad veritatem; vel si est malus, & sine eius corroctione, non potest conuerti in bonum, quod tamen fortè nun-

quam contingeret, tunc tenetur quis ad velle bonum finale spirituale ipsi proximo: imò etiam tenetur velle sibi bona necessaria ad consequendum finale bonum, & non solum tenetur velle hoc, sed etiam tenetur exequi operatione efficaci si adest facultas. Si ergo est aliquod præceptum de diligendo proximum actu posisitiuo, debet præcisè intelligi pro tempore necessitatis, modo præexposito. Teneor tamen nunquam elicere actum nolitionis respectu vltimi finis, & respectu corum, que sunt necessaria ad acquisitionem vltimi finis; teneor enim sub præcepto peccati mortalis, non odire proximo dilectionem Dei in se, nec similiter odire necessaria proximo ad acquirendum vltimum finem, quia tale odium ex præcepto diuino non potest stare enm dilectione Dei in se, puta quòd quis diligat Deum in se, & propter se, & ex alia parte nollet proximum diligere Deum, vel nolle habere necessaria ad dilectionem Dei, vel necessaria ad acquisitionem vlumi finis, nec similiter tale odium potest stare cum charitate, vt satis suprà patuit

Quantum autem ad bona spiritualia. Dicit Doctor hîc, quòd quis tenetur velle proximo non solum interius, sed etiam exterius efficaciter in opere tenetur, scilicgt velle sibi bona spiritualia specialiter quantum ad hoc, quòd quilibet tenetur orare Deum summum per se, & pro tota Ecclesia Dei, & tenetur velle istam orationem valere bono, & malo ad bona spiritualia; sicut enim esset malus stomachus, qui nollet sustentationem suam valere sustentationi manus, ita non esset bonus in Ecclesia, qui nollet bonum actum suum (si quem habet) valere omni membro Ecclesse, pro quibus Deus illum acceptat, & pro quanto potest valere sibi, & aliis.

Hîc tamen aduerte, quòd non vult Doctor, quòd quis actu politiuo teneatur velle bona lpirìtualia proximo sigillatim, & scorsum, loquendo de proximo, puta de isto, vel isto particulari, nisi tantùm in illo casu necessitatis superiùs expresso. Nec etiam intelligit, quisquis teneatur velle bona spiritualia proximo actuali volitione, licèt fortè teneatur velle volitione habituali. Et cum dicit, quod specialiter in oratione tenetur velle illam orationem valere bono, & malo ad bonum spirituale, hoc non debet intelligi de volitione actuali, ita quòd actu velit suam orazionem valere bono,

Obistio.

Solutio.

& malo ad bona spiritualia, sed si tenetur, tenet tantum velle habitualiter, tenetur tamen non elicere actum nolitionis, ita quòd si nolit suam orationem valere, in hoc mortaliter peccaret, vt paret per exemplum ibi positum. Et si dicatur, quòd etiam actu positiuo actuali tenetur velle fuam orationem valere bono, & malo, indifferenter loquendo de proximo, tunc oportet dicere ad vitandam contradictionem (quia suprà dixit, quòd non tenetur diligere actu positiuo, & hic oppositum videtur dicere,) quod sicut ibi loquitur de proximo in particulari, puta isto, velisto; ira similiter hîc loquendo de proximo particulari, non tenetur actu positiuo velle sibi bona spiritualia, nisi in casu necessitatis posi-

c Vnde tamen probetur ista tentio, non videtur manifestum ex Scriptura, nec ex ratione. Hic tamen aduerte, quod semper Doctor loquitur dubitatiuè. Et posito quòd quis permittat proximum mo-

ri fame, quem potest iunare. Dico, quòd fortè non peccat mortaliter, si hoc non facit aliqua cupiditate, puta intuitu auaritiz, sed przcise hoc facit credendo quòd si moritur, erit saluus, & hoc quia credit eum esse iustum, vel si est malus, & permittit eum mori habendo hanc intentionem, quòd melius est ipsum mori, quàm vsque in finem perseuerare in peccatis. Et sic omnes auctoritates, quæ videntur contra hoc, possent solui, quòd omnes loquuntur quòd tunc mortaliter peccaret si intuitu alicuius auaritiz potius permittit eum mori,& fame perire, quam eleemofynis adiuuare. Dicit tamen Doctor quòd est pium laborare pro vita proximi saluanda, quia supponendum est si est bonus, quòd erit melior, et valebit sibi, & aliis sua bonitas; & si est malus, supponendum est quòd corrigetur, hoc enim est piè iudicare, scilicet interpretari semper in melius, quando non est oppositum manisestum. Cætera



# DISTINCTIO

An charitas semel habita amittatur?



L L v D quoque non est prætereundum, quod quidam asserunt, charitatem semel habitam ab aliquo non posse ex- Habetur cidere, nullúmque damnandum hanc aliquando habe-sota hac distide panire: qui hanc traditionem subditis muniunt testimoniis. tent. disf. 2. Apostolus ait, Charitas nunquam excidit. Augustinus etiam Aug.in epiinquit, [Charitas quæ deseri potest, nunquam vera fuit.] lianum co-

Item, [Charitas est fons proprius, & singularis bonorum, cui non com-mitem, qua municat alienus. Alieni sunt omnes, qui audituri sunt, Nos noui vos. erat in antiquis exe-De hoc fonte Scriptura ait; Fons aqua viua sit tibi proprius, es nemo alienus plaribu communicet tibi. Si autem alieni sunt qui audituri sunt illam vocem; non parim post ergo huic fonti communicant damnandi. ] Item Augustinus super episto- Aug. super lam Ioannis, [Radicata est charitas, securus esto: nihil mali procedere illud Psal. potest.] Item, Gregorius in moralibus. [Valida est ve mors dilectio. Vir- tegis tuti enim mortis dilectio comparatur: quia nimirum mentem, quam aquis. in s. semel ceperit, à dilectione mundi funditus occidit.] Item, Augusti- concione. nus super epistolam Ioannis, [Vnctio inuisibilis charitas est: quæ in quo- Pro.5.d cunque erit, radix illi erit quæ ardente Sole arescere non potest: nu- Ioan.4.b tritur calore Solis, non arescit. ] Item Beda super Ioannem, [Quæ- 8. post merendum est quomodo speciale Filij Dei agnoscendi signum fuerit, quòd dium. super eum descenderit & manserit Spiritus. Quid magni est Filio Dei fine. quòd in ipso manere Spiritus astruatur? Notandum quòd semper in Beda c. 1. Domino manserit Spiritus. In Sanctis verò quamdiu mortale corpus circa illud Super que gestauerint, partim semper maneat, partim rediturus secedat. Manet au- videris. tem apud eos, vt bonis insistant actibus. Recedit verò ad tempus, ne semper infirmos curandi, mortuos suscitandi, dæmones eiiciendi, vel eriam prophetizandi habeant facultatem. Manet ergo semper, vt possint habere virtutes, vt mirabiliter ipsi viuant. Venit ad tempus, vt etiam aliis per Scoti oper Tom. VII. Pars II.

medium. lib.2. c. 41. per cap. 6. Cor. Luc.10, c Ioan,6.g 1.Reg.11.b ri tom.4. 1.Cor.13.0

 $\boldsymbol{B}$ .

de chari-

Greg. hom.

15. Super

50.homilia-

pio.

1.Ti.6.6

fectio.

Lib.i. bom. miraculorum signa quales sint intus, effulgeant:] Item Gregorius. [In Sanctorum cordibus secundum quasdam virtutes semper manet Spiritus, secundùm quasdam recessurus venit, & venturus recedit. In his virtutibus, sine Idem mor. quibus ad vitam non peruenitur, in electorum suorum cordibus permanet: in his verò per quas sanctitatis virtus ostenditur, ve in exhibitione miracu-Ambr. su- lorum, aliquando adest, aliquando se subtrahit.] Item Ambrosius [[Ficta charitas est, quæ in aduersitate deserit.] Hæc innuere videntur, quòd charitas semel habita non amittatur. Ideò quidam in prætaxatam prosilierunt audaciam, dicentes charitatem à damnandis non haberi, nec à quoquam habitam posse amitti: quos ratio vincit & auctoritas. Quidam enim ad tempus sunt boni, qui postea fiunt mali, & è conuerso. Vnde quorunper 9. c. ad dam nomina Christus dicit scripta in libro vitæ, qui tamen posteà abierunt Rom. ad en retro. Sed scripta dicit non secundum præscientiam, sed secundum præsentem iustitiam, cui deseruiebant, quia digni erant tunc illo bono, quod uiet mino- habituri sunt præscripti secundum præscrientiam. Vnde Ambrosius. Quibusdam gratia data est in vsum, vt Sauli & Iudæ illis discipulis, quibus Dominus dixit, Ecce nomina vestra scripta sunt in cælu: & post abierunt retro. Sed hoc dixit propter iustitiam, cui deseruiebant, quia tunc boni erant. Frequenter enim antè sunt mali, qui futuri sunt boni, & aliquoties priùs funt boni, qui futuri funt & permanfuri mali, secundum quod dicuntur seribi in libro vitæ, & deleri.

# Determinatio auctoritatum pradictarum.

Vod verò Apostolus ait, Charitas nunquam excidit, nullatenus pro illis faz cit. Dignitatem énim charitatis ostendens, dicit cam non excidere, quia hîc & in futuro crit : sed fides, & spes euacuabuntur, & scientia. Item quod dicitur charitas nunquam fuisse vera, quæ deseri potest, non ad essentiam charitatis refertur, sed ad essicientiam, quia non essicit charitas, quæ deseritur, hominem verè beatum, nec perducit ad verum bonum. Huic etiam fonti alieni, id est, damnandi, non communicant, scilicet in fine, quia non perseuerant. [Potest tamen hoc & cætera quæ de charitate dicta sunt, de perfecta intelligi, quam soli perfecti habent: quæ semel habita non amittitur. Exordia verò charitatis aliquando crescunt, aliquando deficiunt. ] [Sunt enim virtutis exordia, & profectus, & † prouectio: quos gradus ille discernit, qui parabolam illam intelligit: sic est Marc. 4. c Regnum Dei, quemadmodum si iactet homo semen in terra, & dormiat, & exurgat semen, & germinet, & crescat, &c.] Et si ergo persecta chari-Ezech. lib. tas sic radicata est, vt amitti nequeat, incipiens tamen & prouecta amitrum, homil. ti potest, & sæpe amittitur; sed dum habetur non sinit habentem crimi-8.in princi- naliter peccare. Quod Augustinus ostendit, inquiens, Quia radix omnium malorum est cupiditas, & radix omnium bonorum est charitas, simul ambæ esse non possunt, nisi vna radicitus euulsa suerit, alia plantari non potest. Sine causa conatur aliquis ramos incidere, si radicem non contendit euellerg.

> Quare fides, & spes, & scientia dicuntur euacuari, & non charitas, cum & ea ex parte sit?

Duertendum etiam est, quomodo sides, & spes scientia dicantur euacua-Ari quia ex parte sunt, & non charitas, cum & ipsa ex parte sit. Ex parte enim,

٤.

enim, id est, imperfecte, diligimus: sicut ex parte scimus, vt ait Hisichius super 166.1.6.2. Leuiticum. Cum ergo omne, quod ex parte est, euacuetur: cur charitas excipitur, quæ dicitur nunquam excidere? Charitas quidem etiam ex parte est, vt sæpè Sancti docent, quia ex parte diligimus nunc: & ideò ipsa euacuabitur inquantum ex parte est, quia tolletur imperfectio, & addetur perfectio. Remanebitque ipsa aucta, & actus eius, & modus diligendi, vr diligas Deum propter se ex toto corde, & proximum tuum sicut teipsum: sed imperfectionis modus eliminabitur. Fides verò & spes penitus euacuabuntur. Scientia verò secundum actum, & modum suum, qui nunc est, non secundum sui essentiam tolletur. Ipsa enim virtus scientiæ remanebit, sed alium tenebit víum, & modum.

# Si Christus ordinem charitatis prascriptum habuerit.

TVnc iam superest inuestigare, Si Christus secundum quòd homo, ordinem diligendi præscriptum seruauerit. Quod si est, omnem hominem ficut seipsum dilexit. Omnibus ergo vitam optauit, omnésque saluos fieri vo- 1.77m.2 b luit, sed non omnes salui fiunt, & ita non est factum, quod optauit. Sed non est ignorandum in eo fuisse charitatem iuxta modum patriæ, non viæ: eúmque ordinem diligendi implesse, qui seruatur in patria, non in via. Qui enim in patria sunt, id est, iam beatificati sunt, adeò iustitiæ Dei addicti sunt, vt nihil eis placeat, nisi quod Deo placet: ac per hoc illorum tantum salutem diligunt, & volunt quos Deus faluari vult , eófque folos ficut fe diligunt : ita & Christus electos tantum sicut se dilexit, corúmque salutem optauit.

## Q VÆ'S TIO VNICA.

# Vtrum charitas maneat in patria, ita quod non euacuetur?

Alens, 3.p.collat.75.a.1. D.Th.1.2.q.67.a.6.& 2.2.q.26.a.13. vbi eius expos. D.Bon. hic a.3.q.1. Ric.art.3. 9.2. & 3. Argent. 9.1.4.3. Vega 12. Super Trid. c. 2. Durand. bic 9.6.

Irca istam trigesimam primam distinctionem, in qua Magister agit de charitate, quantum ad eius durationem, quaritur: Vtrum charitas maneat in patria, ita quòd non euacuetur? Quòd non, nam ratio Apostoli 1. Arg. 1.

ad Corinth. 13. quare aliqua dona euacuantur, est, quia sunt ex parte : sed charitas nunc est ex parte, quia imperfecta : alioquin cùm in ea sit beati-

tudo, esset nunc aliquis hîc perfecte beatus. Quòd si dicatur beatitudinem non consistere in habitu charitatis, sed in actu eius. Contrà secundum persectionem habitus potest elici actus sibi proportionatus: & ita si habitus est nunc æqualis ei,qui est in patria,consimiliter erit & actus:& ita fruitio ita intenía, & perfecta nunc, ficut tunc.

Præterea, Fides euacuatur, quia est circa obiectum latens: circa idem verò est charitas. Arg. 2. Præterea, Augustinus 83.9.9 48. Quædam sunt credibilia, quæ nunquam sciuntur, sed Arg. 3. tantum creduntur, sicut historiæ: sed talium, quorum nunc habetur sides in via, aliqua cognitio potest haberi in patria: ton nisi sides, quia tantum possunt credi: igitur sides, saltem quantum ad illa, non euacuatur.

Præterea, eodem habitu concupisco aliquid, & quiesco in habito: nam secundum Arg.4. Augustinum 9 de Trin.cap.vlt. Appetitus inhiantis, fit amor fruentis. & multò magis patet de habitu. Probatur etiam à simili in naturalibus, quia eadem forma est principium motus ad terminum, & quietis in termino: cum igitur spes sit habitus tendendi in terminum, erit habitus quiescendi in ipso habito, & ita non euacuatur.

Contrà, 1. Corin. 13. videtur auctoritas Apostoli expressa ad oppositum, Charitas nun- Ratio ad quam excidit, &c.

oppos.

SCHO

SCHOLIVM.

Primum dictum huius litera, fides & spes non manent in patria, probatur ex Heb. 11. & 1. Cor. 13. Ratio est, quia ibi essent frustrà, quia ibi est verum patens, & bonum possessum. de fide docent Aug. tr.79. in Ioan. Athan. tr. de salutari Christi adu. PP. communiter in id Io. 20. Beati qui non viderunt. & in 1. Cor. 13. & in id 1. Pet. 1. In quem non videntes creditis. Communis cum D.Th. 2.2. q. 19 a. 2 & 3 . contra Dur bic q. 4. & Rubson d. 27 . & bic A. 2. manent tamen in incolis Purgatory, ex communi cum D. Th.d.ar. 3. Secundum, non oportet succedere in patria alios habitus incomposibiles sidei, & spei:hinc tamen non potest inferri intellectum suu viribus videre Deum:id enim negat Doctor late 4.d.49 q.11. & suprà d.14.q.1.m.2.& 3.& 1.d.17.q.2. Vide que notaui d. q. 11. sed nec negat habitum luminis gloria, inharentem de facto, quem expresse ponit d.q. 2. d. 17. sed tantum ait, non esse necessarium, quia sine eo potest Deus se prasentare, idque sufficit ad intentum Clem. Ad nostram, de haret. Tertium dictum, visio & tentio non repugnant fidei, & spei habitualibus. Probat ex raptu Pauli, vide Doct. suprà d. 24. S. Contra hæc. Paulum vidisse dininam essentiam in raptu, vt dicit Doct bîc & 2.d.3 q 9.& 4.d.49.q.12. & 1.d.1.q.4. & quodl 7. S.fecunda con.tenent. Chry [.hom. 26.in 2, ad Cor. Aug. 12.in Gen. ad lit. c. 27.18. 183. 9.81. Ansel.in 2.Cor. 12. D.Th. 2.2.9.175.a.4. Negant Hier. dialog. 3.contra Pelag. fi. Nazianz. orat. 14. Quartum dictum n. 4. circa idem obiectum formale dabiles esse actus, etiam eiusdem potentia, specie dinersos, quia spei,& charitatu idem est obiectum,& sufficere dinersam approximationem ad diversificandos actus. Videtur oppositum dicere 1.d.1.q 4. n. 14. Vide Leuchet & Tartaret hic,& Pitigianu hic a.z. fi. qui eum concordant.

Resolutio quedam vninerfalis.

DEspondeo a nullus habitus ponendus est ibi manere frustrà : frustrà autem esset ibi habitus, cuius inclinatio esset tunc impossibilis: fides autem ex ratione sua inclinat tantùm in verum latens, secundùm Glos super illud Hebr. 1 1. Fides est substantiar erum sperandarum, argumentum non apparentium: & spes tantum inclinat in bonum commodum absens, iuxta illud Rom. 8. Spes, que videtur, non est spes; accipiendo spem pro sperato, scilicet pro obiecto: inclinationes autem ista non poterunt haberi in patria, vbi crit verum patens, & bonum habitum: igitur isti habitus non manebunt, quia es-

Sed hic est vnum dubium b, an scilicet ista virtutes enacuentur, quia succedant eis aliqua incompossibilia? Respondeo, non oportet ponère quòd succedant eis alij habitus, loquendo propriè, sicut habitus differunt ab actibus: quia, sicut dictum est suprà in materia de anima Christi, non est necessarium ponere aliquem habitum in patria creatum in ipsa anima, qui sit principium videndi, vel tenendi obiectum, saltem alium, nisi charitatem: quia habitus non ponitur in potentia nisi ad facilitandum,& habilitandum potentiam ad eliciendum actum: vel saltem in intellectualibus, vt objectum sit præsens intellectui, vt intellectus possit prompte operari circa illud, quod non posset, si obiebabent pro- dum esset in quolibet actu de nouo adipiscendum : sed ibi obiectum semper erit præpriè incom- sens, & semper agens in potentiam, & potentia erit summe facilitata, & inclinata.

Quòd si succedant 'aliqui actus repugnantes illis, qui nunc habentur, ve videre, & tenere succedant credere, & sperare; illi actus succedentes non habent propriè incompossibilitatem ad habitus fidei, & spei. Quod probatur, quia Paulus in raptu habuit saltem actum visionis: & tamen non erat in co euacuatus habitus sidei: igitur ille plum de ra. actus non repugnat habitui fidei: non ergo euacuatur fides, & spes, quia succedat eis pru Pauli, aliquid incompossibile, sed quia essent superflui.

Sed adhuc d restat aliud dubium eirca obiectum istarum virtutum; quia videtur iam in 1. quòd earum formale obiectum non sit Deus, vt latens, siue vt absens, ita quòd latentia, vel absentia sit formalis ratio obiecti: sed sola ratio obiecti est Deus, vt Deus, sicut tactum est dif. 16. huius, & in primo.q.de obiecto Theologia: & tunc non videtur quòd for-Suprà dis. mali ratione obiecti careant habitus isti. & ita poterunt manere, & inclinare in obiectum proprium, & eodem modo potest argui de actibus. nam idem sub eadem ratione est obie&um habitus, & a&us proprij illius habitus.

Præterea e sicut argutum est, saltem de spe, videtur quòd possit esse inclinans ad desiallus specie derandum absens, & amandum præsens.

Dico, quòd respectu ciusdem obiecti, & sub eadem ratione formali, possunt esse multi actus: & non solum potentiarum ordinatarum, sed einsedem potentiæ, differentes secundum persectum, & impersectum: nec tantum secundum quod perse-Aum, & imperfectum se habent sieut magis, & minus in eadem specie : sed sieut se habent

Habitus fi dei & spei e∬ent superflui in patria.

d. 14. Altın visionis Ժ tentionis in patria non

po [[ibiticatem cum habitib**us** fidei & spei.Exem-

de quo etd.1.9.4.

g.z.prol. 26.

Dari plures einsidem potentia, circa idem obie-Etum formale.

# Dist. XXXI. Quæst. vnic.

habent diuerlæspecies in codem genere, puta media, & extrema. Hoc modo dico, quòd respectu Dei in se, non solum sunt actus intelligendi, & volendi, qui sunt actus subordinati: sed etiam actus diligendi sic, & sic, scilicet non tantum differentes secundum magis & minus in eadem specie, sed sicut media, & extrema in eodem genere. Quod potest sic poni in proposito: quando enim perfectio actus est à duobus, scilicet à potentia, & obiecto, quando variatur propria ratio istorum, vel alterius corum approxiin se, vel coniunctione cum reliqua causa, vel secundum approximationem ad reli- matio diquam causam: quia minus persecte agunt causæ partiales respectu essectus, quando nersisteat non sunt sufficienter approximarz, & coniunetz: variabitur tunc perfectio huius actus. seciem

Et ita est in proposito; respectu enim actus tentionis obiectum voluntatis est in se præsens: respectu autem actus desiderij est absens, & secundum rationem formalem talis actus, obiectum non est in se realiter coniunctum potentiæ. Est igitur ille actus diuersi haimperfectus respectu illius, & hoc in alia specie, quæ est ve media ad extremum: non bisus inclipropter aliam rationem in obiecto, sed propter approximationem obiecti ad reliquam nanies ad causam partialem, quæ sufficit ad distinguendum specie effectus illarum duarum cau- idem forsarum: sicut si alia actio sequeretur Solem inquantum præcise est præsens secundum male obieradium reflexum, & alia secundum quod est præsens præcise secundum radium re-&um; isti esse distinguerentur specie: non ex distinatione passi, vel agentis quantùm ad rationem formalem agentis, sed ex approximatione alia & alia eiusdem agentis ad idem passum.

Quando ergo arguitur,obiectum est idem formaliter; concedo, obiectum virtutum in se, & in patria. Nec ex hoc sequitur, quòd actus sint idem specie, etiam qui sunt Probabile eiusdem potentiæ: imò possunt esse diversi in eadem vi, si per se sint circa obiectum posse dari diuersimode præsens potentiæ. Et similis distinctio potest poni habituum inclinantium vnum habiad tales actus: nam ad omnem actum alicuius speciei in natura rationali, qui potest fre-

quenter elici, potest esse aliquis habitus realiter inclinans ad tales actus.

Quantum ad aliud f quod tangitur de spe, dici posset, quòd sicut quilibet actus distin- sinttè ad Aus specie ab alio potest habere proprium habitum in voluntate, vel in intellectu in- plures actus clinantem ad ipsum; ita etiam potest esse vnus habitus generalis inclinans ad vnum inspecie. actum in genere, & multos in specie: quemadmodum si iustitia ponitur virtus vna secundum genus, non secundum speciem, habet actum similiter vnum. Et hoc modo posser esse vnus habitus, qui per se respiceret Deum, inquantum conueniens naturæ rationali, & sic indistincte inclinaret in ipsum: & si huius actus esset habitus sic indistincte tendens in ipsum, id est, non sub propria ratione, in quantum scilicer est sic approximatus, vel sic coniunctus potentiæ tendenti; ille habitus non variaretur, siue potentia tenderet in obiectum desiderando, vel tenendo: talis habitus non ponitur spes, sed spes ponitur præcisè inclinans ad istum actum impersectum: qui est desiderium. Concecedo igitur, quòd benè posset esse vnus habitus tendens in ipsum Deum, vt est bonum commodum, & non oporteret illum euacuari: sed spes ponitur præcisè inclinans ad Spes incliactum imperfectum, & hoc imperfectione alterius rationis, quam facit absentia obiecti nat pracisè respectu potentiæ tendentis.

An dabiles

nere,qui inclinet indi-

altum imperfellu.

#### COMMENTARIVS.

REspondet Doctor primò, quòd habitus, cuius actus est impossibilis haberi in patria, si ponitur, frustrà ponitur, quia illud dicitur frustrà esse, quod ordinatur ad aliquid quod impossibile est haberi; cùm ergo actus fidei non possit haberi in patria, patet quia isti actus sunt incompossibiles, scilicet clara visio Deitatis, & actus credendi, vt ostensum est suprà dist. 24. per consequens ibi frustrà poneretur habitus sidei, qui præcisè inclinat ad actum credendi circa obiectum latens, non quòd latentia obiecti sit ratio formalis obiecti sidei, sed tantum est quædam conditio consequés, vt suprà patuit dist. 23. & 24. Similiter actus spei, qui est desiderare bonum ærernum ablens, non quòd ablentia sit ratio formalis actus spei, vt suprà paruit dist. 26. talis actus non erit in patria, quia tunc perfecte habetut bonum infinitum actu perfecte præsens, & probat per dictum Pauli, quia spes, quæ videtur non

est spes, & accipit ibi spem non pro habitu spei, nec pro actu, sed pro obiecto ipsius spei. Et vult dicere, quòd circa obiecum separatum non potest esse actus spei si tale obiectum est præsens, si ergo actus spei non potest in patria esse, sequitur quòd nec habitus, quia tunc frustrà pone-

Si dicatur, quòd licet actus fidei, & actus Obiefie. spei non possint haberi in patria, non tamen sequitur quòd si habitus essent in patria, essent frustrà, quia etiam in patria erunt aliqui sensus fine suis actibus, vr paret de sensu gustus, & similiter de potentia nutritiua, qui tamen non ponuntur frustra.

Dico, quòd si illi sensus essent præcise pro. Solutio. pter actus, quòd si illi actus essent impossibiles, illi sensus essent simpliciter frustrà, sed quia non ponuntur præcisè propter actus, sed propter perfectionem naturæ in se, ideò non ponuntur fru-

Digitized by Google

in proprin.

Rrà, polito quòd nunquam pollint haberi actus. Et principaliter sunt propter persectionem, & decorem naturæ in se, vt patet à Doctore in 4, d.49. Sed in proposito habitus non ponuntur in potentiis, ness præcisè propter actus, vel vt scilicet actus potentiarum sint persectiores, vel vt per eos potentiæ promptè, & faciliter eliciant actus.

Si iterum dicatur, quòd ponitur sides infusa in intellectu, ve ipsum persiciat in actu primo, ve patet à Doctore suprà dist. 23. & simpliciter ponitur spes in voluntate, ve ipsam persiciat in actu primo, ve patuit suprà dist. 26. & per consequens non ponuntur præcisè proptet actus secundos, & sic non essent frustrà in patria, sicut nec nunc sunt frustrà in via, si sint sine actibus.

Dico, quòd aliud est perficere aliquid absolute, & perficere vt in actu primo; perficere enim in actu primo est reddere principium operatiuum magis dispositum ad operandum, vt supra declaraui, & sic isti habitus præcipue perficiunt potentias in ordine ad actus, vt ibi exposui.

b Sed hic est vnum dubium.

Dicit primo Doctor quod non est necesse ponere, quòd istis habitibus succedant in patria aliqui habitus: puta, quòd habitui fidei, qui inclinat ad actum credendi, succedat in patria aliquis habitus præcisè inclinans ad actum videndi; & habitui spei,qui tantùm inclinat ad actum sperandi, succedat in patria aliquis habitus, qui inclinet ad actum tentionis, quia habitus ponuntur in potentia, vt prompte, & faciliter operetur, sed in patria erit perfectissime disposita. Declaro tamen aliqualiter hanc literam. Cùm dicit, non est neceffarium ponere aliquem habitum in patria creatum in ipsa anima, qui sit principium videndi, vel tenendi obiettum saltem, alium nist charitatem; Vult dicere, quòd ipsa potentia in patria, puta intellectus, potest clarè videre Deum sub ratione propria sine aliquo habitu, vt suprà ostensum est, de intelle-Qu animæ Christi dist. 14. ita quod habitus ille non ponitur necessariò requiri ad actum videndi,nec vt causa totalis,nec vt partialis, vt ibi patuit, & hoc quantum ad substantiam actus, licèt potentia fine habitu non possit actum ita petfectum elicere sicut cum habitu, vt suprà patuit, dist. 13.14. 23.24. & 27. & prolixius in primo distinct.17. Et quod dicit saltem alium, nist charitatem, hoc non debet referri ad habitum fidei sie, quòd fides possit esse in patria cum actu suo, quia hoc est simpliciter impossibile; sed debet referri ad habitum spei, quia respectu tentionis non videtur necessarium ponere alium habitum ab habitu spei, vt infià patebit, ita quòd ipse habitus spei, ve habet obiectum absens, sit principium actus sperandi, & vt habet obiectum præsens, sit principium actus tentionis; sicut etiam & charitas, vt in via, est tantum principium actus merendi,& ve in parria vbi habet obiectum præsens est principium perfecte fruitionis. Sequitur, Quia babitus non ponitur in potentia, nisi ad facilitandum, & babilitandum potentiam ad eliciendum actum, & hoc tenendo quòd habitus non sit causa partialis actus, quia tunc habitus non tantum poneretur propter habilitatem potentiz, sed poneretur propter maiorem perfectionem actus, vt patet à Doctore in primo, dist. 17. Sequitur : Vel saltem in intellectualibut, vr obiectum sit præsens intellecui, ve intellectus possit prompte operari cirga illud, quod non posset, si obiectum esset in

quolibet actu de nouo adipiscendum, sine attin-

Si dicatur hîc, quòd per nullum habitum habetur prælentia obiecti in ratione obiecti, vt patet ex Doctore in 1. dist. 3. & in secundo, dist. 3. & tamen hîc vult quòd habeatur per habitum præsentia obiecti.

Dico, quòd benè verum est, quòd nunquam obiectum in ratione obiectiactu intelligibilis est præsens potentiæ per aliquem habitum, sic intelligendo, quòd habitus sit ratio formalis præsentiz obiecti, vt actu intelligibilis, quia quod est sicratio talis præsentiæ, est etiam ratio causandi, saltem pattialiter notitiam talis obiecti, vt patet de specie intelligibili, de quo vide Do-Aorem in 1. dift. 3. quaft. 6.7, & 8. & distinct. 17. & in secundo, dist. 3. quast. 9.10, & 11. Et quæ ibi notaui & exposui, Sed in proposito cum dicit Do-Cor quod per babitum babetur prasentia obiecti, non loquitur de præsentia absoluta obiecti sub illa, scilicet ratione, quia obiectum est actu intelligibile, sed dicitur esse præsens per habitum, quo ad facilitationem , & promptitudinem operandi, id est, quòd sicut intellectus per speciem intelligibilem dicitur habere obiectum præsens in ratione obiecti actu intelligibilis, quia scilicet talis species est partialis causa causandi notitiam illius obiecti, sic per habitum dicitur habore obiectum præsens, quia per illum potentia faciliùs operatur circa obiectum, & hoc est quod

Quòd si succedant aliqui actiu. Nunc Doctor declarat quomodo actus succedentes actibus sidei, & spei, licèt repugnent formaliter actibus; quibus succedunt (quia isti actus non stant simul, scilicet actus sidei, & clara visio) non repugnant habitibus, & sic in patria, de potentia Dei absoluta, possunt esse habitus sidei, & spei, & similiter possunt esse isti actus, scilicet clara visio, & sirma tentio, & quòd non repugnent ostendit, quia Paulus in raptu habuit actum visionis, & tainen non erat in eo euacuatus habitus sidei,

d Sed adbuc restas aliud dutium, Hic Doctor arguit, probando quòd idem habitus spei, & fidei possint remanere in patria, & non tantùm illi habitus, sed etiam actus illorum; patet, quia ex quo Deus fub ratione Deitatis ponitur obiectum fidei, vt suprà patet dist. 23 & 24.8c idem ponitur respectu habitus spei, vt suprà patet dift. 26. sequitur quòd habitus respicientes tale obiecum possint manere quamdiu ratio formalis obiecti manet eadem, & omnino inuariata; ex quo ergo isti habitus habent in patria idem obiectum sub cadem ratione formali, quod habent in via , sequitur quod sicut manent in via, ita & manere posfunt in patria, & non tantum isti habitus, sed eriam actus illorum; pater, quia actus fidei, ve in via, haber Deum sub ratione Deitatis pro obiecto, vt suprà patuit dist. 23. & 24. & similiter actus spei, vt suprà ostensum est sistinct.26. cùm ergo habeant in patria idem obiectum sub eadem ratione formali quod habent in via, sequitur quòd actus fidei, & actus spei possunt esse in patria.

e Praierea sicut, & c. Hîc Doctor specialiter arguit de spe, probando quòd idem habitus spei possit manere in patria, quia idem habitus potest esse qui inclinet ad desiderandum absens. & ad amadu præsens; cum ergo habitus spei inclinet ad Responsio.

desiderandum bonum absens, ille idem inclinabit ad amandum bonum præsens.

Responder Doctor quod respectu vnius, & eiusdem obie &i, & sub eadem ratione formali considerari possunt esse plures actus, non tantum eiusdem speciei differentes secundum minus, & magis perfectum; sed etiam possunt esse plures actus alterius, & alterius speciei differentes secundum media, & extrema in codem genere, & per consequens respectu Dei sub eadem ratione formali considerati, non tantùm possunt esse actus cognoscendi, & actus diligendi specie differentes; sed possunt esse distincti actus cognoscendi ab invicem specie distincti, & similiter possunt esse plures actus diligendi idem obiectum specie distincti. Et hoc probat, quia alia, & alia præsentia obiecti, siue alia, & alia approximatio obiecti ad potentiam potest partialiter caufare alium, & alium actum specie distinctum respectu eiusdem potentiæ, cui aliter, & aliter approximatur; & patet per exemplum; quia ignis remotus producit calorem remissum, & propinquus intensum, & sic propter aliam, & aliam approximationem ignis causatur calor magis, & minus perfectus.

Hîc tamen aduerte, quòd Doctor supponit hîc quòd obiectum beatificum, si est in se præsens, tantum partialiter concurrit ad actum visionis,& sic visio beatifica simul cansatur ab obiecto beatifico, vel supplente vicem obiecti beatifici, & actu intellectu Beati, tamen talis visio quamuis dependeat ab intellectu partialiter, habet tamen vnitatem specificam præcise ab obiecto, & quomodo hoc, vide que exposui super secundo, dist. 3.

quaft.10.

Aduerte etiam quòd cognitio abstractiua, quam pro nunc voco omnem cognitionem vndecunque causatam, aliam scilicet à præsentia obiecti in se, differt specie à cognitione intuitina eiusdem obiecti, vt patet à Doctore in 2. distinct. 25. Nec potest assignari alia causa, nisi quòd obiectum, vt in se præsens, non potest causare notitiam sui, nisi intuitiuam, & specie distincam à cognitione respectu ciusdem obiecti non præsentis in se.

Sed dubitatur quomodo idem obiecum sub eadem ratione formali posit causare alium, & alium actum respectu ciusdem potentiæ, vt præcisè consideratum secundum aliam, & aliam approximationem; quia maior, vel minor approximatio ad potentiam non videtur esse causa alterius, & alterius actus specie distincti; patet de igne magis, vel minus approximato eidem passo, qui non causat alium,& alium calorem specie di-

stinctum in passo, cui magis, vel minùs approximatur. Tum etiam, quia Doctor dicit in 1.d. 1.9.4. quòd maior, vel minor approximatio obiecti non

variat actum.

Dico breuiter quòd Doctor hic non loquitur absolute de maiori, & minori approximatione, sed loquitur de alia, & alia approximatione alrius, & alterius rationis. Est enim vna approximatio obiecti ad potentiam realiter, & realiter præsentialis, & secundum talem approximationem natum est obiectum causare tantum notitiam sui intuitiuam, que notitia intuitiua potest esse perfectior, & imperfectior, secundum quòd obiectum magis, vel minùs est præsens. Loquendo ergo de hac approximatione maiori, vel minori, obiectum magis, vel minus con-

iunctum potentiæ non causat actus specie distin-Aos; sed tantum eiusdem rationis. Est etiam alia approximatio obiecti, quæ est alterius rationis ab alia approximatione, & est quando obiectum nullo modo est in se realiter præsens potentiæ, sed tantum præsens in aliquo repræsentatiuo: sicut quando est tantum præsens in specie intelligibili, & tunc potest dici magis, vel minus approximatum secundum quod magis, vel minus sit præsens in aliquo repræsentatiuo.

Exemplum: Si enim albedo habeat in intelle- Exemplum. ctu meo speciem intelligibilem intensam vt quatuor, & in alio intellectu habeat speciem intensam vt octo, tunc intellectui habenti speciem vt octo, dicitur magis approximata in ratione obie-&i actu intelligibilis, & vt sic magis, vel minus approximatum est tantum natum causare actus cognoscendi ciusdem speciei, ita quòd omnes cognitiones eiusdem obiecti sic magis, vel minùs approximati sunt eiusdem speciei, & non differunt, nisi sicut magis, & minus, perfectum in eadem specie; quia si magis approximatum cognitio erit persectior, si minus erit impersectior. Non dico tamen quòd tales actus cognoscendi sint immediate causati ab obiecto, sed præcisè causantur à specie intelligibili, (si obiectum habet speciem intelligibilem ) vt à causa partiali, vt patet à Doctore in 1. distinct 3. quast. 6. 7. & 8. & dist. 17. & in 2. dist. 3. & in quodlib. Si verò non habet speciem intelligibilem ipsum repræsentantem, sufficit quòd talis cognitio possit causari à supplente vicem speciei, sicut Deus sub ratione Deitaris posser abstractiue cognosci per speciem intelligibilem infusam à Deo, vt patet à Doctore in 2, dist. 3. quast. 9 potest etiam cognosci à supplente vicem speciei intelligibilis; qui a voluntas diuina posser immediate causare notitiam distinctam abstractivam ipsius Deitatis.

Aduerte etiam quòd omnes notitiz eiuldem obiecti non in se præsentis semper sunt einsdem rationis vndecunque causentur, sine ab obiecto in se non præsente, siue à specie intelligibili illius, siue à supplente vicem vel speciei intelligibilis, vel obiecti, ve ablentis, siue quocunque also modo causetur; & hoc est, quia obiectum in se realiter non præsens nullo modo est natum causare notitiam sui aliam, & aliam, nisi præcisè eiusdem rationis; supplens ergo in hoc vicem talis obiecti non potest causare notitiam eiusdem obiecti, nisi præcise eiusdem rationis cum illa, quæ esset causata ab obiecto absente. Similiter dico de notitia intuitiua, quòd omnes notitiæ intuitiuz eiuldem obiecti lunt przeisè eiuldem rationis vndecunque causentur, sine immediate ab obiecto in se præsente, sine à supplente vicem ob-

iecti præsentis.

Ex his manifeste patet quomodo obiectum secundum aliam, & aliam approximationem, scilicet alterius, & alterius rationis causat partialiter actum alterius, & alterius rationis; patet etiam quomodo idem obiectum secundum aliam, & aliam approximationem eiuldem rationis caulat tantum actum eiuldem rationis.

Et cum dicitur de igne, patet responsio, quia Nota. ignis, vt causat alium, & alium calorem eiusdem speciei, dicitur magis, vel minus approximari secundum approximationem eiusdem rationis; pater, quia ignis non causar calorem magis, vel minàs perfectum, nisi vt realiter præsens.

Ad instantiam Doctoris dico quòd ibi loquitur

Digitized by Google

Dubitatio.

de variatione actus quantum ad necessitatem, vel contingentiam, ita quòd obiectum si est minùs approximatum, si non causat actum necessariò, nec etiam maxime approximatum necessariò cau-

sabit, & hoc verum est.

Dicit etiam Doctor quod idem obiectum sub eadem ratione formali comparatum voluntati causat fruitionis actum alium, & alium specie secundum quòd magis, vel minus approximatur voluntati, & hoc tenendo quòd obiectum saltem partialiter concurrat ad actum voluntatis, vel notitia illius obiecti, vt aliqualiter videtur tenere Doctor in 2.dift.25. Si ponatur ergo obiectum in se præsens causa partialis fruitionis. Dico tunc, quod idem obiectum, vt magis, vel minus præsens in se semper causabit actum fruendi eiusdem speciei, si etiam actus fruendi immediate causentur à supplente vicem talis obiecti in se præsentis, erunt eiusdem rationis cum actibus causatis immediaté ab spso præsente. Si verò teneatur quòd notitia intuitiua sit causa partialis actus, tunc dico quòd omnes actus fruendi sunt partialiter causati à notitia intuitiua eiusdem obiecti, siue causati à supplente vicem talis notitia, erunt eiusdem rationis, & diceretur tunc obiectum esse magis, vel minus præsens voluntati secundum quod notitia eius intuitiua esset perfectior, vel imperfectior. Si verd obie-&um nullo modo sit in se præsens, id est, quòd nullo modo intuitiuè cognoscatur, sed tantum abstractiue, tunc dico quod omnes actus fruendi, fine ab obiecto sic absente sint causati, sine à notitia abstractiuà eiusdem obiecti, siue à supplente vicem, vel obiecti absentis, vel notitiz abstractiuz sunt eiusdem speciei specialissimz. Ex his patet quomodo obiectum beatificum, vt est aliter, & aliter proximatum voluntati , approximatione scilicer alterius, & alterius rationis causat actus fruendi alterius speciei, & dic pariformiter sicut dixi de obietto approximato intellectui. Et hanc expositionem benè aduerte, & pondera, quia ad multa valet.

Quantum ad aliud, quod tangitur de spe. Hîc Doctor ponit vnam conclusionem possibilem, scilicet quod potest esse vnus habitus præcisè inclinans ad bonum æternum, vt conueniens naturæ, qui habitus potest esse communis alicui præcise inclinanti ad idem bonum conueniens naturæ, vt absens; & alicui præcisè inclinanti ad illud bonum, vt actu præsens; & addit quòd si habitui communi posset inesse actus, puta quòd potentia habens talem habitum possit vti illo causando actum, ad quem præcisè inclinat, tunc potentia habens talem habitum posset elicere actum circa bonum conueniens naturæ absolutè consideratum, id est, non consideratum nec sub ratione, qua absens, nec sub ratione, qua præsens; & talis habitus posset esse in via, & in patria; quia tantum inclinaret ad bonum conveniens naturæ in le ablolutè; led talis habitus non ponitur habitus spei; quia habitus spei tantum inclinat ad bonum conueniens naturæ sub ratione, qua absens, vt suprà dixi: nec similiter talis habitus communis est succedens habitui spei, quia talis succedens (si tamen succedit) præcisè inclinat ad bonum conueniens naturæ sub ratione, qua

Et sic respondendo ad dubium, si intelligatur quòd idem habitus inclinet ad desiderandum bonumablens, lub ratione, qua ablens; & ad amandum bonum præsens sub ratione.qua præsens; talis habitus non videtur possibilis; si verò ponatur habitus, qui inclinet ad desiderandum bonum conveniens naturæ, & amandum illud, considerando tale bonum in se absolute, non sub ratione quaabsens, vel præsens, sed præcisè sub ratione qua bonum conueniens naturæ, talis habitus posset poni manere hîc, & in patria, & hoc est, quod dicit; sed talis habitus non est habitus spei; quia spes ponitur præcisè inclinans ad actum imperfectum, qui actus respicit obiectum, vt absens, & ille actus est impersectus imperseictione alterius rationis, quam, supple, imperfectionem facit absentia obiecti respectu potentiæ tendentis : ita quòd ille actus differt specie ab actu perfedo, qui respicit obiedum, vt præsens, vt suprà

patuit.

#### SCHOLIVM.

Charitatem manere in patria,ex Apost. 1. Cor. 13. Ratio est, quia tendit in obiectum, Deum, secundum se, abstrahendo, à modo perfette, & imperfette tendendi: ses autem & sides tendunt sub modo impersecto, quo non existente in patria, tendere nequeunt, & consequenter non censentur ibi manere.

Charitas no inclinat di-Stinete ad a Etű perfectű amadi Deu in patria,

10.

/Iso de side, & spe 5, quomodo euacuantur; videndum est de charitate, quomodo manet eadem in patria; suppono enim quòd hæc sit ratio charitatis, scilicet quòd est amicitia Dei, vt in se bonum; iste habitus non distincte inclinat ad actum perfectum amandi Deum, sicut amatur, quando est in se præsens: nec ad actum imperse-Aum, sicut amatur, quando est impersecte præsens, sicut in ænigmate: sed inclinat ad hunc actum, & ad illum, licet indistincte. Et quod talis habitus possit haberi, patet ex aut ad im- dictis nunc de spe : rationabilius enim est hîc de habitu tendente in Deum, vt est bopersietu in num inse, quàm de habitu tendente in Deum, vt est bonum mihi: quia non variatur actus ille, qui tendit in Deum, vt est in se bonum ex præsentia persecta, vel imperseeta Dei,ficut ille, qui tendit in Deum, vt est bonum commodum. Prima enim variatio, vel non est secundum speciem; vel si est, non tamen est secundum speciem tam remotam, sicut secunda. Ex quo enim inclinatio manebit in patria ad diligendum Deum in se, manebit etiam inclinatio ad actum illum, qui ponitur esse charitatis, vt actus eius, & ita habitus ille poterit manere.

Si obiicitur, quôd h præsentia obiecti talis, vel talis, potest variare actus secundum speciem; igitur possunt esse duo habitus distincti specie, quorum vnus sit principium di- Dabilis est ligendi Deum in se,vt præsentatus est per sidem, & ille euacuabitur : alius vt est præsens habitus diliper visionem, & ille succedet. Concedo quòd duo tales habitus possunt esse simul in voluntate; sed hæc non ponitur ratio charitatis, quòd sit præcisè principium actus imperfecti circa obiectum latens: sed quòd sit indistincte principium tendendi in Deum, vt in specie distinse bonum præcisè.

Breuiter igitur i, quicquid sit de side, de istis tamen duabus virtutibus appetitiuis, quo diligispe & charitate, concedi potest quòd potest esse vnus habitus appetitiuus respectu commodi manens, sicut charitas manet, & possunt esse duo habitus appetitiui respectu Dei k, vt est bonum honestum : sed vnus enacuaretur, sicut ponitur nunc sidem euaeuari. Sed supponimus 1 nunc ex dictis Sanctorum distinctionem illorum habituum, Differentia scilicet, spei, & charitatis, ita quòd spes non inclinat ad actum tendendi in bonum commodum absolute, sed ad actum impersectum ex absentia obiecti; ita quòd spei, et ebailla imperfectio non accidat actui, inquantum est huius habitus; sed sit de tatione eius: charitas autem sit principium, & habitus tendendi in Deum, vt est bonum in se, ita quòd actui, vt est eius, accidat perfectio, & imperfectio ex præsentia, vel absentia obiecti: sed ad actum persectum inclinat ex præsentia obiecti, & ad actum imperfectum ex absentia.

Etus ab co tur in se per visione.

#### OMMENTARIVS.

ONA fitratio

ebaritatü.

7 Iso de fide, &c. Hîc Doctor ostendit quomodo charitas maneat eadem hîc, & in patria; quia hîc. & in patria potest esse cum actu, ad quem inclinat; & per consequens si actus charitatis non est impossibilis in patria, talis habitus frustrà non poneretur. Quòd autem talis actus possit esse in patria; patet, quia charitas indistincte inclinat ad amandam bonum ærernum in se, scilicet ve præcisè est bonum honestum, & non vt bonum commodum, fiue vt bonum conueniens naturæ. Supponendo ergo quòd ipsacharitas sit amicitia Dei, vt in se bonum, id elt, quòd sit amicitia habitualis inclinans ad amorem Dei, vt est bonum in se, & propter se, sequitur quòd talis habitus non distincte inclinat ad actum imperfectum, qualis est amor Dei vt absentis; nec præcisè inclinat ad actum perfectum, qualis est amor Dei vt præsentis; sed indistincte inclinat ad amorem Dei in se, & propter se, & hoc est de ratione formali charitatis; & quòd actus charitatis sit persectus, vel impersectus, talis persectio, vel imperfectio accidunt actui charitatis ; quia dicitur imperfectus propter obiectum diligibile absens, quod non est perfecte coniuncum potentiæ; & dicitur perfectus, quia obiectum est præsens, & perfecte coniunctum potentiz,& sic przlentia,& absentia obiecti dicuntur accidere actui, ad quem charitas inclinat : præcisè enim & indistincte inclinat ad dilectionem Dei in se sub ratione absoluta Dei , & non sub ratione, qua præiens, vel absens. Dicit ergo Doctor sic; suppono enim quod bec sit ratio charitatis, &c. sed inclinat ad bunc actum, & ad illum, licet indistincte; quia secundum vtrunque actum respicit Deum, vt in se bonum absolute, & non sub ratione, qua absens, vel qua præsens. Sequitur: Et quòd talis habitus possit baberi, patet ex dictis nunc de spe; quia dictum est suprà de spe, quòd potest esse vnus habitus communis præcisè inclinans ad bonum conueniens natuzæ, absolutè considerando illud non vt absens, nec vt præsens,& si talis habitus potest haberi in via, &in patria, multò fortiùs potest haberi habitus charitatis; quia rationabilius est ponere habitum tendentem in Deum, vt est bonum in se, quam ponere habi-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

tum tendentem in Deum, vt est bonum mibi. & quòd talis habitus charitatis possit poni in patria; patet, quia non variatur actus ille, qui tendit in Deum, &c. Vult dicere Doct.quòd actus,qui tendit in bonum commodum ve absens, est alterius speciei ab actu; qui tendit in bonum commodum vt prælens, licut suprà patuit; sed actus, qui tendit in bonum, in se tamen non præsens; & actus qui tendit in illud bonum, in se tamen præsens, sicut dilectio Dei in se in via, & dilectio Dei in se in patria, isti duo actus vel non differunt specie ab inuicem, vel si differunt specie, non tamen est differentia secundùm speciem remotam, sicut illi duo actus, qui sunt respectu boni commodi, vt præsentis, vel absentis. Doctor tamen in 4. dist. 49. expresse tenet quòd actus diligendi Deum in se in via, & actus diligendi Deum in patria, differunt specie.

Si obiiciatur. Hîc Doctor nititur probare quòd habitus charitatis in via non maneat in par tria; sed quòd succedat alius habitus; quia, vt didum est suprà, ad actus specie distinctos possunt esse habitus specie distincti, inclinantes ad huiusmodi actus; cùm ergo dilectio Dei in se, vt absentis, & dilectio Dei in se, vt præsentis, sint actus specie differentes, sequitur quòd alius habitus erit inclinans ad dilectionem Dei in se vt absentis; & alius inclinans ad dilectionem Dei in se vt præfentis; & sic iste secundus manebit in patria, &

alius euacuabitur. Responder Doctor, quod duo tales habitus possunt esse simul in voluntate, sed hac non ponitur ratio chari- possunt esse in tatu, quòd sit pracisè principium actiu imperfecti circa obiectum latens, sed quod sit indistincte principium tendendi in Deum, ve in se bonum pracise : si enim habitus charitatis præcisè tenderet in bonum in se, ve latens, tunc talis habitus non esset in patria; quià non posser habere actum, ad quem inclinarer;patet, quia vt sic, tantum inclinaret ad actum respe-&u boni in se ve latentis, & sic frustrà poneretur talis habitus; posset tamen absolute esse, sicut eriam dicum est de habitu fidei; sed non cum actu; sed quia habitus charitatis ponitur vt præcisè inclinans ad actum diligendi Deum in se absolutè, ideò manet in patria.

Breuiter

Elses diligendi differat fpecie.

veluntate.

i Bremiter igitur quicquid sit de side, &cc. Con-pedi potest, quod potest esse unu babitu appetitium respectu commodi manens, sicut charitas, vt suprà patuit de habitu illo communi, que precise inclinaret ad bonum conveniens nature in se, non sub ratione qua præsens, vel qua absens, & talis habitus posset esse in patria, qui inclinarer ad dilectionem Dei, non vt in se, sed vt bopum commodi, siue vt bonum nature, cuius est habitus. & quòd talis actus sit imperfectus ratione absentiæ obiecti, vel perfectus ratione præsentiz, talis impersectio, & persectio acciderent actui.

Et possunt esse due babitus appețitiui respe-Etu Dei, &c. Vult dicere, quod in voluntate possunt esse duo habitus inclinantes ad dilectionem Dei in se, & per se, vt Deus præcisè est bonum honestum, non considerando ipsum ve bonum commodi, siue vt bonum conueniens naturz, & tunc yous habitus esset in via, qui tantum inclinaret ad actum dilectionis Dei imperfectum, propter latentiam obiecti, & alius esfet in patria, qui inclinaret ad actum dilectionis Dei perfectum, & hoe propter præsentiam obiecti: & habitus in via euacuaretur in patria; quia talis habitus non posset esse cum tali actu impersecto, ad quem præcisè inclinar et.

Sed supponimus nunc ex dictis Sanctorum.

Hîc Doctor tandem concludit ex dictis Sanctorum, quòd habitus spei euacuabitur in patria, & Habitus fri habitus charitatis non. Et hoc probat ex his, enacual propter que habitus spei, & charitatis distin- in Patria. guuntur; spes enim in hoc distinguitur à charitate; quia spes non inclinat ad actum tendendi in bonum commodi absolute, sed ad actum imperfectum, ex absentia obiecti ; ita tamen quòd illa imperfectio non intelligatur accidere actui inquantum talis actus est actus spei; sed quòd sit de ratione eius, id est, quòd imperfectio actus spei sit de ratione actus, vt est actus spei, ita quòd si talis imperfectio, quæ est ex absentia obiecti, non inesset actui spei, nunquam talis actus esset actus spei; inclinat ergo spes distincte ad actum sic imperfectum; sed charitas est principium tendendi in Deum, vt est bonum in se, ita quòd indistincte inclinat ad actum dilectionis Dei, vt in se. & licet talis dilectio dicatur perfecta ex præsentia obiecti, & impersecta ex absentia, tamen talis perfectio, & imperfectio accidunt actui charitatis; quia si talis actus, per possibile, vel impossibile, esset sine tali perfectione, quæ est ex præsentia obiecti, vel impersectione, que est ex absentia obiecti, adhuc esset verè actus charitatis, ad quem charitas inclinaret;

& ideò patet quare charitas non cuacuatur in pa-

tria, & spes euacuatur.

S C H O L I V M.

Ad primam, reddit rationem disparitativ, quare charitas non excidit sides, & spes sic. Ad secundum, latentiam, seu esse non visum, non esse rationem obiecti fidei, & spei, sed modum necessariò concomitantem illud. Ad tertium, dum ait Trinitatem per se pertinere ad obiectum beatificum, loquitur de obiecto per se secundario, non formali, nec primario; quia hac est sola essentia, ut docet, i.dist. i.quast. i. & alias sape, sub dubio ait posse dici, de credibilibus, qua nec per se, nec concomitanter, spectant ad beatitudinem, manere fidem in patria: quod ficut incertum est, ita impugnari facile non potest. Exemplum ponit Leuchet. bic, quod S. Leo fuit verus Papa.

Supple. Soluitur dicendo: @ uod etsi aliquis baberet hic

19.

9.

**.** ;

D primum argumentum dico m, quòd aliz virtutes sunt ex parte; quia includunt essentialiter in actibus suis aliquid, quod necessariò determinat sibi impersectionem, quæ tunc euacuabitur; charitas autem non necessariò determinat actum suum ad aliquid, ad quod sequatur imperfectio: sed actus inquantum est cius, est indisferens, ita quòd accidit sibitalis impersectio, vel persectio posita. Quod arguitur contra illam solutionem datam ibi, quæ bona est, inquantùm negat beatitudinem posse hîc haberi:nam etsi aliquis haberet hic equalem charitatem sicut in patria, non propter hoc esset hic beatus; quia non posset habere æqualem actum, sicut tunc habebit, & in actu consiaquale, &c., stit beatitudo. Nec sequitur, si habitus est æquè perfectus hîc, & ibi: igitur & actus similiter; quia actus diligendi Deum dependet sicut à causa partiali, non solum à voluntate, & charitate; sed etiam ab obiecto præsente per actualem intellectionem, sicut dictum est diff. 25. secundi, & hoc secundum determinatam perfectionem, secundum quòd est determinate præsens; si magis, magis; si minus, minus. In via de communi lege non potest esse obiectum præsens ficut in patria, etiam præsentia speciei eiusdem. Vnde ex hoc sequitur, quòd actus non possit esse ita persectus, etsi habitus sit æqualis; quia habitus non erit totale principium illius actus, sed partiale, & eo modo, quo ipse habitus est principium semper æqualiter se habet ad actum : semper enim quantùm est ex se dat a&ui suo,quòd sit quoddam amare Dei, inquantùm est summum bonum:nec habitus dat sibi quòd sit Dei vt præsens, vel absens : nec dat sibi persectionem, quam habet ex obiecto sic, vel sic, præsente.

Ad secundum patet ", quòd etsi absentia non sit formalis ratio in obiecto sidei, vel spei; tamen actus sidei, & spei, est talis per se, quòd necessariò concomitatur ipsum imperfectio: & ideò fides determinate inclinat ad actum talis speciei, ad quem non potest elle determinatio in patria. Charitas autem, etsi nunc sit determinata ad actum circa illud,

Digitized by Google

.

illud, quod latet, & per consequens circa impersectum; non tamen inclinat ad actum

sic imperfectum; sed ad actum, cui accidit imperfectio.

Ad tertium o, potest dici quòd credibilia sunt in triplici differentia: quædam enim Quibucresunt, quorum visio per se pertinet ad beatitudinem, sicut est visio Trinitatis: & talia sunt dibilibus scibilia, extendendo scire, & sunt visibilia extendendo videre: & de istis per se intelliscendum est and side succeder vise. gendum est, quòd fidei succedet visio.

Alia funt ? quorum visio aliquo modo pertinet ad beatitudinem, non tamen essentialiter, sed concomitanter: quæ etiam non sunt scibilia, quia sunt quædam sacta temporalia, sicut sunt credibilia de Incarnatione: & de talibus concomitanter succedet fidei visio, non tamen rei in se; quia non videbitur in patria Christus in Cruce, nec in vtero Virginis; sed in Verbo.

Alia sunt, nec vnquam visibilia I, nec scibilia; quia facta temporalia, nec pertinenbus forte est
tia ad beatitudinem principaliter, nec concomitanter; cuius modi sunt aliqua vera perfides in patinentia ad actus humanos: de talibus autem si quis viator haberet sidem, potest concetria. di, quòd in illo potest manere sides.

Ad vitimum patet ex dictis in corpore quæstionis.

#### COMMENTARIUS.

No foluenda funt argumenta principalia. Primò arguit Doctor, probando quòd charitas cuacuetur in patria, quia per dictum Apostoli,illud quod est ex parte, siue imperfectum, euacuatur in patria: sed charitas in via est imperfecta. Si dicatur, quòd est eadem charitas in via, quæ erit in patria. Contrà, quia tunc habens charitatem candem in via, & in patria, esset æquè Beatus in via sicut & in patria, quod est falsum, & hoc, tenendo quòd beatitudo formaliter consistat in charitate. Si verò dicatur quòd beatitu-do formaliter consistit in actu, non in habitu, ve patet à Doctore in 4. dist. 49. adhuc stat ratio, scilicet quòd sit æquè Beatus in via sicut & in patria; pater, quia habens principium actus æquè perfectum in via,sicut & in patria,potest habere actum æquè perfectum in via sicut & in patria; patet, quia actus proportionatur principio elicitiuo; si enim principium elicitiuum est perfectius, actus erit perfectior. Cum ergo charitas sit principium elicitiuum actus fruitionis, & sit penitus cadem charitus in via, & in patria, sequitur quòd in via erit fruitio æquè perfecta, sicut fruitio in patria.

Respondet Doctor primò ad dictum Pau-Quemede ha- li, quòd illi habitus euacuantur in patria, quorum actus, ad quos inclinant, non possunt ibi haberi; quia aliter essent ibi frustrà, & actus, qui non possunt in patria includunt in sua ratione formali imperfectionem, vt sunt actus talium habituum ; patet , quia actus spei , vt est actus talis habitus in sua ratione formali, includit absentiam obiecti, quod est imperfectionis in actu, & actus fidei, vt est actus talis habitus, includit in fua ratione formali latentiam obiecti, quod est imperfectionis; & per confequens tales actus sic imperfecti non possunt esse in patria, nec per consequens habitus eorum. Dicuntur ergo illi habitus ex parte, siue imperfecti, non in se formaliter, sed ex hoc, quod tantum inclinant ad actus imperfectos modo præexposito; & ideò euacuantur; sed charitas, vt suprà patuit, indistinctè inclinat ad dilectionem Dei in se, ita quòd nec distincte inclinat ad actum dilectionis imperfe-Aum, sic, quòd talis acus in sua ratione formali includat illam imperfectionem, quæ est latentia obiecti; nec præcisè inclinat ad actum dilectionis perfectum, ita quòd in actuillo formali-Scotioper. Tom, VII. Pars II.

ter includatur perfectio, quz est ex præsentia obiecti, sed præcisè inclinat ad actum dilectionis Dei in se, cui accidit talis perfectio, vel imperfectio; quia ergo actus charitatis, qui est dilectio Dei in se absolute, maner in patria, cui accidit ista perfectio, quæ est ex præsentia obiecti; ideò charitas manet in patria, nec potest dici charitas ex parte, vel imperfecta; quia non inclinat præcisè ad actum imperfectum, vt suprà dixi. Ad aliam instantiam, quæ bona est, scilicet

poterit esse æqualis fruitio, & sic æqualis beati- beatitude. tudo. Dico primò quòd beatitudo non consistit formaliter in charitate; sed consistit in operatione, & specialiter in fruitione Deitatis, vt probat Doctof in 4. distinct. 49. Dico secundò, quòd beatitudo formaliter non correspondet præcisè charitati,ita quòd habens tantam charitatem,habeat præcisè tantam fruitionem; quia stat aliquem habere minorem charitatem, & maiorem beatitudinem alio, habente maiorem charitatem; tenendo tamen quòd beatitudo correspondeat actibus meritoriis, vt Doctor videtur tenere in 4. distinct. 22. de quo ibi. Concesso ergo quòd beatitudo consistat formaliter in fruitione, cum arguitur quòd esset æqualis fruitio hîc, & in patria, dicit Doctor quod si charitas esset totale principium elicitiuum fruitionis, quòd tunc pofset esse æqualis fruitio hîc, & in patria, vel si etiam voluntas habens charitatem esset principium partiale fruitionis, adhuc voluntas habens eandem charitatem hîc, & in patria, posset habereæqualem fruitionem hîc, & in patria; sed in

Si dicatur quòd etiam in via concurrit obiectum cognitum, sine cognitio obiecti ( tenendo Obiectio. quòd actus voluntatis sit saltem partialiter ab obiecto, vel à cognitione obiecti) ergo si idem obie-Aum concurrit in via sicut & in patria, erit æqualis fruitio in via,& in patria.

proposito, concurrit essentia diuina actu visa, vt

aliud principium partiale fruitionis; & per con-

sequens fruitio in patria erit perfectior fruitio-

Dico quòd si teneatur obiecum concurre- solutio. re, quòd quamuis sit idem, & sub eadem ratione formali respectu fruitionis, non tamen est codem modo approximatus voluntati;quia vt in patria est in se præsens voluntati per clara visionem, f 2 & vt

quòd si est æqualis charitas hic, & in patria, quòd Vbi consistat

bitau euacuă. tur in patria. & vt in via est tantum præsens non in se, sed per actum credendi; modò obiectum fecundùm aliam, & aliam approximationem alterius, & alterius rationis, causat actum in potentia alterius rationis, ve suprà exposui. Si verò teneatur quòd ad schum fruitionis concurrat cognitio obiecti, vt partialis causa, tunc dico quòd sicut cognitio intuitiua obiecti est perfectior cognitione abstra-Aiua eiuldom, & alterius rationis, vt suprà dixi, ita fruitio partialiter causata è notitia intuitiua Deitatis erit perfectior, & specie distincta à fruitione causata partialiter à cognitione enigmatica eiusdem Deitatis.

Et quod dicit, quod obiectum beatificum secundim quod magic, vel minus videtur, perfe-Wierem, vel imperfectiorem causat fruitionem: hoc potest dupliciter exponi. Primò, tenendo quòd obiectum sit partialis causa fruitionis, & non sit in se præsens voluntati, nisi per cognitio-nem intuitiuam, quanto cognitio intuitiua est perfectior, tantò magis in le prælens; & quantò magis fit præsens, tantò perfectiorem fruitionem causat, non tamen alterius rationis; quia, vt suprà dixi, obicctum vt in se præsens, licèt magis, vel minùs prælens, non caulat actum fruitionis alterius , & alterius rationis , fed benè perfectiorem, vel imperfectiorem eiusdem speciei. Si verò teneatur quòd visio obiecti sit partialis causa fruitionis, quantò illa visio erit perfectior, tanto fruitio erit perfectior; & quanto imperfectior, tanto fruitio imperfectior; & fruitio perfectior, vel imperfectior, causata partialiter à visione obiecti tantum numero dif-

Et quod dicit, in via de communi lege non potest esse obiectum presens sient in patria etiam prasen-tia speciei einsdem. Vult dicere, quod loquendo de communi lege, Deus sub ratione Deitatis non est alicui viatori in se præsens, posset tamen esse ex speciali privilegio, sicut fuit in se præsens Paulo in raptu; nec etiam de communi lege est præsens alicui viatori per speciem intelligibilem reprælentantem Deum sub ratione Deitatis, sicut fuit præsens Angelis per speciem intelligibilem creatam à Deo, per quam potuerunt cognoscere distincte Deum sub ratione Deitatis, loquendo de cognitione abstractiva, ve pater à Doctore in 2.dift. 3. quaft.9. sed est præsens viatori de communi lege tantum znigmatice, & per actum credendi. Posser etiam fortè dici ad rationem illam, quòd etiam posito quòd sit æqualis fruitio hîc, & in patria, tamen fruitio in patria est formaliter actus beatificus, in via autem non; quia de ratione actus beatificiest, quòd terminetur ad obiectum beatificum, ve in se præsens; in via autem talis fruitio non terminatur, nisi ad obiectum vt znigmatice przsens; sed de hoc erit forte sermo in materia de beatitudine.

Secundo, principaliter arguit Doctor sic: sides ided euacuatur in patria, quia est circa obiectum latens; sed charitas in via est circa idem obiectum latens; patet, quia tantum est præsensænigmatice; ergo similiter euacuabitur in patria.

n Respondet, quòd si absentia non sit for-malu ratio in obietto sidei, vel spei, tamen attu sidei, & spei est talis per se, quòd necessariò concamitatur ipsiam imperfectio. Vult dicere, quòd quamuis absentia obiecti non sit ratio formalis, nec pertinens ad rationem formalem obiecti sidei, vel spei; quia Deus sub ratione Deitatis ponitur

obiectum tam fidei, quam spei, vt supra patuit, dist. 23. 24. & 26. tamen actus fidei, vel spei, includit talem imperfectionem in sua ratione formali, vt suprà patuit à Doctore in prasenti quastione, vel si non includit in sua ratione formali, tamen talis imperfectio per se necessariò concomitatur ipsum actum, & ided fides determinatè inclinat ad actum talis speciei, ad quem'non potest esse determinatio in patria; charitas autem, etsi nunc sit determinate ad actum circa obiectum latens, & per consequens circa actum imperfectum, non tamen inclinat ad actum sic imperfectum; sed ad actum cui accidit imperfectio, vt latis luprà patuit.

Tertid, arguit per Augustinum 83. quast. 9.48. qui dicit, quòd quædam sunt credibilia,quæ nunquam sciuntur, sed tantum creduntur, sicut historiæ; sed talium quorum nunc habetur sides in via aliqua cognitio potest haberi in patria, & non niti sides; quia tantum possunt credi, cum non sint præsentia, ve patet de historiis prædicatis, & de multis aliis : igitur fides saltem quantum ad illa non cuacuatur.

Dicit Doctor, quod credibilia sunt in triplici differentia, quadam sum credibilia, quorum visso per se pertinet ad beatitudinem, sicut est visio Tri- sunti impli nitatu. Non quod Trinitas, vt huiusmodi, sitra- si diferentia. tio formalis obiecti beatifici; quia sola Deitas est sic ratio formalis, vt patuit in 1. dift. 1. quaft. 2. sed quia Deitas est formaliter in tribus personis, ideò tres personæ sunt per se obiecta fruibilia; quia quælibet per se includit Deitatem, & de hoc satis dictum est in primo, vbi suprà, & talia credibilia sunt scibilia, extendendo hoc nomen scirc. Fortè tenetur quòd intellectus Beati possit cognoscere Trinitatem demonstratiue, & per discursum syllogisticum; de quo patuit in Prolog. quast penult. talia etiam credibilia sunt visibilia, extendendo hoc nomen videre; quia visio propriè sumpta accipitur pro actu potentiz visiuz; sed impropriè accipitur pro notitia intuitiua rei, & de istis per se intelligendum est, quòd sidei succedit visio.

P Alia sum credibilia, quorum visio aliquo modo pertinet ad beatitudinem, &c. Talia enim non sunt proprie scibilia, cum sint contingentia, & scientia propriè sumpta est certa cognitio, & euidens de obiecto necessatio, ve suprà patuit dist. 24. & in Prologo quæst. penult. & de talibus credibilibus concomitanter succedet sidei visso, & c. Et dicuntur pertinere ad beatitudinem concomitanter; quia ad perfectam visionem Deitatis concomitanter sequitur quòd etiam videantur omnia relucentia in Verbo, sicut patuit in 1. dist. 35.

Alia sunt credibilia, nec unquam visibilia, nec scibilia; de talibus autem si quis viator haberet fidem, puta quod Leo Papa sit ritè assumptus ad officium Pontificatus, potest concedi quòd in illo potest manere sides; quia non est necesse in patria ipsum Pontificem videri nec in se, nec in Verbo, & multa sunt contingentia, quæ in patria nec in se, nec in Verbo videntur, & talia nullo modo pertinent ad beatitudinem, vt etiam patet à Doctore in 4. dift. 10.6°45.

Vltimum argumentum cum sua responsione, pater ex his, quæ dixi soluendo dubium de spe, quod erat, an spes possit esse inclinans ad desiderandum absens,& amandum præsens.

DISTIN

# 

#### DISTINCTIO XXXII.

De Charitate quantum ad divinam dilectionem.

REMISSIS adiiciendum est de dilectione Dei, qua ipse A. diligit nos, quæ non est alia, quàm illa, qua diligimus eum. Dist. 14.lib. Dilectio autem Dei diuina sona est: eadémque dilectione 1. , Pater , & Filius , & Spiritus fan&us fe diligunt,& nos,vt fuprà disseruimus. Cúmque eius dilectio sit immutabilis, & æterna, alium tamen magis, alium minùs diligit. Vnde Aug. Aug. bomil.

Incomprehensibilis est dilectio Dei, atque immutabilis, qua Deus in vnoquo- 110. super Ioannem. que nostrûm amat quod fecit, sicut & odit quod fecimus. Miro ergo & diuino modo etiam quando odit, diligit nos. Et hoc quidem in omnibus intelligi Quòd alia potest. Quis ergo digne potest eloqui, quantum diligat membra vnigeniti magis, aliu minus dilisui, & quantò ampliùs vnigenitum ipsum? De ipso etiam dictum est: Nihil gii Dem. odisti eorum, que fecisti. Ex his percipitur, quòd Deus omnes creaturas suas di- Sap. 13. d ligat; quia scriptum est : Nibil odisti eorum, qua fecisti. Et item : Vidit Deus Genef. 1. d cuncta, que fecerat: & erant valde bona. Si omnia que fecit bona sunt, & omne bonum diligit: omnia ergo diligit, quæ fecit: & inter ea magis diligit rationales creaturas,& de illis eas amplius, quæ sunt membra vnigeniti sui,& multò magis iplum vnigenitum.

Ex qua intelligentia dicitur magis, vel minus diligere hac, vel illa.

Vm autem dilectio Dei immutabilis sit, & ideò non intenditur, vel remittitur, si quæritur, quæ sit ratio dicti, cùm dicitur magis, vel minùs di- المرية mittitur, si quæritur, quæ ligere hoc, quàm illud;& cùm dicitur Deus omnia diligere : dicimus dilectionem Dei sieut pacem exuperare omnemsensum humanum, vt ad tantæ altitudinis intelligentiam vix aliquatenus aspiret humanus sensus. Potest tamen intelligi,ea ratione dici omnia diligi à Deo, quæ fecit; quia omnia placent ei, & omnia approbat, inquantum opera eius sunt; nec tunc amplius placuerunt ei, cùm facta sunt, quam priùs antequam fierent: imò ab æterno omnia placue- lacob. 1. c runt ei, non minus quam postquam esse cœperut. Quod verò rationales creaturas, id est, homines, vel Angelos, alios magis, alios minùs diligere dicitur, non mutabilitatem charitatis eius fignificat: sed quòd alios ad maiora bona, alios ad minora dilexit: alios ad meliores vsus, alios ad minus bonos. Omnia enim bona nostra ex eius dilectione nobis proueniut. Electorum ergo alios magis, alios minus dilexit ab æterno, & diligit etiam nunc: quia aliis maiora, aliis minora ex dilectione sua præparauit bona:alissque maiora,& aliis minora bona confert in tempore. Vnde magis, vel minus dicitur hos, vel illos diligere.

# Quòd duobus modis inspicienda est dilectio Dei.

Onfideratur enim duobus modis dilectio Dei , fecundùm effentiam , & lecundum efficientiam. Non recipit magis, vel minus secundum essen-∗iam, sed tantùm secundùm efficientiam:vt magis dilecti dicantur,quibus ex dilectione ab æterno maius bonum præparauit, & in tempore tribuit, & minus dilecti, quibus non tantum. Inde etiam est, quòd aliqui, quando conuer- Ephofi. 4 Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

tuntur, & iustificantur, dicuntur tunc incipere diligi à Deo: non quòd Deus noua dilectione quenquam possit diligere; imò sempiterna dilectione dilexit ante mundi constitutionem quoscunque diligit. Sed tunc dicuntur incipere diligi ab co, cum æternæ Dei dilectionis sortiuntur effectum, scilicet gra-Lib. 5. de tiam, vel gloriam. Vnde Augustinus. [Absit vt Deus temporaliter aliquem Trin. c. 16. diligat. quasi noua dilectione. quæ in inso antè non erat. apud quem nec prædiligat, quasi noua dilectione, quæ in ipso antè non erat, apud quem nec præterita transierunt, & futura iam facta sunt. Itaque omnes Sanctos suos ante mundi constitutionem dilexit, sicut prædestinauit. Sed cùm conuertuntur, & inueniunt illum, tunc incipere ab eo diligi dicuntur : vt eo modo dicatur, quo potest humano affectu capi quod dicitur. Sic etiam cum iratus malis dicitur, & placidus bonis, illi mutantur, & non ipse: vt lux infirmis oculis aspera, firmis lenis est, ipsorum scilicet mutatione, non sua. Ita cum aliquis per iustificationem incipit esse amicus Dei, ipse mutatur, non Deus.]

& vlt. in fi.

Ibidë immediate ante praallegata.

Si quis magis, vel minus diligatur à Deo vno tempore, quam alio?

CI verò quaritur de aliquo, Verùm magis diligatur à Deo vno tempore, Quamalio? distinguenda est dilectionis intelligentia. Si enim referatur ad dilectionis effectum, concessibile est: si verò ad dilectionis essentiam, inficabile est.

Si Deus ab aterno dilexit reprobos.

E reprobis verò, qui præparati non funt ad vitam, sed ad mortem, si quæ-E. ritur, vtrùm debeat concedi quòd Deus ab æterno dilexit eos. Dicimus Malac.1.4 Rom.9. 6 de electis solis simpliciter hoc esse concedendum, quòd Deus ab æterno cos dilexit, quos ad iustitiam, & coronam præparauit. De non electis verò, simpliciter est concedendum quòd odio habuit, id est, reprobauit, sicut legitur: lacob dilexi, Esaŭ odio habui. Sed non est simpliciter dicendum, quòd dilexit, ne prædestinati esse intelligantur: sed cum adiectione, dilexit eos inquantum opus cius futuri crant, id est, quos, & quales facturus cos crat.

# QVÆSTIO VNICA.

# Utrum Deus diligat ex charitate omnia aqualiter?

Alensis 1.p.q.31.membr-2.3.& q.32.per tetum.Diuus Thomas ble q.1.art.2.& 4.Diuus Bonauentura art.1. quest. 2. & 3. Richardus art. 1. quest. 1. & art. 2 per totam. Durandus quest. 1. Argent. quest. 1. art. 4. Gabriel. quaft. 1. Pitigianis art. 2.

Į. Arg. 1.

Ratio oppos.

IR CA istam trigesimam secundam distinctionem, in qua Magister agic de charitate, qua Deus diligit creaturam; quæritur, Vtrum Deus diligat ex charitate omnia zqualiter? Qudd non, Charitas est habitus, & per consequent perficient potentiam formaliter: igitur supponit cam esse imperfectam: voluntas autem Dei perfectissima: ergo, &c.

Præterea, non omnia sunt diligibilia ex charitate, quia non inanimata, nec irrationabilia ; ergo , &c.

Præterea, Deus non omnes diligit, sed quibusdam irascitur: igitur electos, & quibus irascitur, non æquè diligit.

Præterea, non omnibus dat bona æqualia: in omnibus enim impletur voluntas beneplaciti cius: igitur non omnibus vult bona æqualiter.

Contrà, Omnia intelligit æqualiter, quia per vnam rationem formaliter: igitur à fimili de diligere ex charitate.

Digitized by GOOGLE

SCHO

# SCHOLIVM.

Deum diligere omnia diligibilia. Quòd sit intelligens & volens, probat 1. dist. 2. quast. 2. num. 20. quódque se intelligendo & volendo, beatus, probat, 1. dist. 1. quast. 1. Quòd alia diligat, patet, quia sicut omnia intelligit, quia eius intellectio est infinita, ita omnia volibilia vult, quia eius volitio est infinita. Possibilia diligit inefficaciter, seu complacenter tautum: efficaciter verò diligit omnia illa, quibus tribuit verum esse reale. De quo 1. dist. 47. si naturale tantum dat, erit dilectio naturalu; si supernaturale, supernaturalis erit dilectio.

TIC sunt tria videnda. Primò, quòd Deus diligit omnia. Secundò, quòd ille actus Inon est proprius alicui personæ. Tertiò, quòd est vnus actus, & in hoc dicetur Queliber

quomodo æqualiter, & inæqualiter, est respectu omnium.

Primum probatur , quia sicut ostensum est dist. 2. primi, quast. 1. Deus est intelli- est beaussigens, & volens; & per consequens beatificabilis: non autem præcedit in eo potentia cabilis, & actum, quia tunc esset impersectus: igitur est beatus: & non nisi intelligendo, & volen- mulla alia. do se, quia nullum aliud obiecum potest creaturam rationalem beatisticare, ex d. 1. prims Vide in 4. quast. 1. igitur actu intelligit, & diligit se.

Quòd etiam alia, probatur; quia sicut omnis intellectus potest in quodlibet intelli- Vide infr. gibile, ita omnis voluntas in quodlibet volibile: igitur voluntas diuina potest diligere

omnia diligibilia alia à se.

Obiicitur hîc , quia tunc simul diligeret contraria; quia vtrunque habet rationem diligibilis. Hæc conclusio est concedenda de se naturis, quæ sunt contrariæ: sed non diligit ea simul eidem susceptiuo, quia hoc non est diligibile; quædam tamen diligit dilectione efficaci, puta illa, que aliquando producit in esse: quedam volitione qua- Dilectio Des dam complacentiz non efficaci, que tamen nunquam producet in esse i ostenduntur tamen ab intellectu suo, vt possibilia habere tantam bonitatem, sicut illa, quæ diligit inessicax dilectione efficaci.

Ad hanc autem conclusionem ',quæ supponitur probata ex dift.2 primi,scilicet quòd Deus sit formaliter volens, ponitur vna ratio: quia esse volentem est persedio simpliciter: in omnibus enim dividentibus ens, nobilius dividens ens, est perfectio, scilicet simpliciter. Si enim ens dividatur per voluntarium, & non voluntarium, simpliciter perfectius dividens est voluntarium: ergo est perfectio simpliciter.

d.49.q.8.

#### COMMENTARIVS.

est beatifica-

PRimm probatur, quia oftensum est d.2. quast.1.
primi, per quatuor rationes, quòd Deus est intelligibilie formaliter intelligens, & volens, & per consequens beatificabilis, quia sola natura intelligibilis est beatificabilis, ita quòd nulla natura inferior est bearificabilis, vt probat Doctor in 4. dist. 49. quast. 8. non autem in Deo præcedit potentia actum, quia quicquid ibi potest esse, necessariò actu est, & in vitima actualitate, vt patet à Doctore in pluribus locis. Si ergo Deus est verè beatificabilis, de necessitate actu est beatus, & non beatus, nisi intelligendo, & volendo se, quia beatitudo formaliter consistit in visione Deitatis, vel fruitione, vt patet in 4.dist.49. & tantùm Deus sub ratione Deitatis est obiectum beatisicum, vt patet in 1. dist. 1. quast. 1. & 2. & in 4. dist. 49. & per consequens actu intelligit, & diligit sc. Sed ex ista ratione non habetur quòd Deus intelligat alia à se, & sic dico, quòd si Deus intelligit se, & talis intellectio est formaliter infinita, concomitanter sequitur quòd sit omnium obiectorum intelligibilium, vt patet à Doctore in 1. dist. 2. q. 1. & vide quæ ibi exposui. Similiter sequitur quòd ex quo dilectio diuina, qua se diligir, est formaliter infinita, vt patet in 1.dift.2.quaft.1.quod potest esse respectu omnium diligibilium.

Obiicitur hic. Hic Doctor instat contra hốc, scilicet quòd voluntas possit simul diligere omnia diligibilia, quia tunc simul diligeret contraria, cum vtrunque sit diligibile. Dicit Doctor quòd aliud est diligere contraria in se, puta simul diligere album,& nigrum, vt funt duæ naturæ;& aliud est duo contraria diligere simul inesse eidem susceptiuo. Primo modo diligit contraria, sed non secundo modo, quia est impossibile duo contraria simul inesse eidem, & sic hoc totum non est diligibile. Et addit, quòd quædam diligit dilectione efficaci, scilicet illa, que aliquando producit in effe, quia quicquid vult voluntare efficaci semper producit in esse, vt patet in 1.dist.46. Quædam autem vult volitione complacentiæ, & non efficaci, quæ tamen nunquam producit in ese,ostenduntur tamen ab intellectu suo,vt possibili habere tantam bonitatem sicut illa,quæ diligit dilectione efficaci.

Ad hanc autem conclusionem, &c. Hoc patuit supra in 1. dift. 2. parce 2. quaft. 3. & vide qua ibi Dew eft forexposui; modò si ens diuidatur per voluntarium, maluer vo-& non voluntarium, perfectius dividens est vo- lens. luntarium; ergo est perfectio simpliciter; sed omnis perfectio simpliciter formaliter est in Deo, ve satis patuit in primo.

Si dicatur, quòd tunc sequitur quòd intellectus Obietio. divinus non sit perfectio simpliciter, quia non est potentia voluntaria.

Dico, quòd quando dividitur ens per volun- Solutio. tarium.

#### Lib. III. Sententiarum **690**

tarium, & non voluntarium, membra dinidenda accipiuntut, vel pro ente cui competit voluntarium, vt puta Deus, vel homo, & non accipitur pro sola potentia volitiua, & per non voluntarium accipitur natura non intelle&ualis.

Aduerte etiam, quòd licèt dilectio Dei in se sit formaliter perfectio simpliciter, quia formaliter infinita, non tamen respectus ille, quo transit super aliud obiectum diligendo illud, potest dici perfectio simpliciter formaliter, sed si est, erit tantum perfectionis simpliciter : aliud enim est aliquid esse perfectionis simpliciter, & aliud esse perfectio simpliciter, & quid per vtrunque importetur, vide Doctorem q.1. quedlib.art.1.

#### SCHOLIVM.

Diligere omnia non esse proprium alicui persona. Primò, si esset proprium Spiritui sancto, & proprietas eius, tunc non procederet necessariò, vel Deus necessariò diligeret creaturam. Eodem modo currit ratio de Filio. Secundo, nullus respectus ad extra est necessarius. Tertiò, si Verbo competéret, creatura esset in memoria Patris, & moueret intellectum diuinum: ex quo vilesceret. De his vide 2.d. 1.q. 1. & Leuchet. hic.

Etus no procedit ex AMOTE CTEAturarum,

X isto sequitur secundum d, quia nulla perfectio simpliciter est propria alicui per-sonz: hoc enim probatur aliter c, quia si esset proprium alicui personz, esset proprium Spiritui sancto, & ita vel Spiritus sanctus non necessariò procederet, vel Deus amaret necessariò aliquid aliud à se. Pari ratione sequitur de Verbo, quod non dicar aliquem respectum distinctum, & proprium necessario ad aliquid aliud, quam ad Dcum.

Nibil aliud se necessarium.

Pro vtroque fest vna ratio communis, quia respectus non potest esse magis necessaà Des est ex rius extremo, quia verunque extremum præëxigit : sed nihil aliud à Deo in quocunque esse, est ex se necessarium: igitur nullus respectus ad quodeunque aliudà Deo in quocunque esse, est necessarius simpliciter: igitur nec potest esse intrinsecus alicui perfonz diuinz, inquantum habet naturam diuinam determinato modo habendi.

De Verbo etiam arguitur aliter 8, quia si Verbum diceret proprium respectum ad creaturam, vt declaratiuum; aut hoc esset inquantum creatura habet esse in memoria paterna, & sic exprimit Verbum sui. Sed hoc est falsum multipliciter. Primò, quia nultura babet la creatura habet esse proprie in memoria, vt memoria est, sicut tactum est quest. 1. seesse proprie cundi: sit enim primo actu intelligibile per actum intelligentiæ diuinæ, & in illo est

in memoria primò. Patris.

wilesceres.

Secundo h, quia tunc esset ratio mouendi intellectum infinitum ad Verbum expri-Si intelle-mendum, inquantum est eius, & ita sinitum moueret intellectum infinitum, & ita vinus mouere- lesceret ille intellectus : saltem si per impossibile in memoria diuina esset vnus lapis, tur ab ali- sieut in memoria nostra est aliquando vnum intelligibile, ille cum essentia in memoria esset ratio exprimendi Verbum, quia Verbum producitur de his, quæ sunt in memoria Patris: & tunc sequeretur propositum, quod finitum esset ratio intelligendi intellectui infinito,& ratio producendi notitiam infinitam; quod videtur falfum.Illud etiam i, quod non est formaliter infinitum, nec in memoria, nec in intelligentia, non videtur probabile quomodo fundaret relationes originis oppositas. Videretur etiam sequi k quòd essent tot verba, quot intelligibilia essent in memoria paterna, & similiter distincta, quia si ipsa essent in memoria, & sic exprimerentur, non exprimerentur nist vt quodlibet est sic intelligibile.

Quòd si detur lalius intellectus priùs dicti, scilicet quòd Verbum declarat alia, inquantum alia habent rationem termini respectu actus declarationis in quodam esse intelligibili, sicut dictum est in 1.quest. secundi; tunc non erit proprium Verbi, quia tota Trinitas producit ea in esse intelligibili, quia qualibet persona sibi meminit cuius-

Dicere importat duos respectus. Quomodo Pater dicit omnia Ver-

Qualiter autem m concedatur Pater dicere Verbo propriè, dictum est dist. 3 2. primi quast. 2. quia dicere ibi importat duplicem respectum; vnum realem originis, qui est expressi ad exprimentem; alium rationis, qui est declarantis ad declaratum: vt sic per illud connotetur & expressum à dicente ipso, & declarans dictum per ipsum : & ille respectus, qui est declarare, tantum est appropriatus Verbo, quia procedit per modum notitiz genitz; & ita declaratiue. Est tamen communis tribus, accipiendo declarare formaliter: sed accipiendo principiatiue, potest esse proprius Patri, quia Pater principiatiuè declarat, inquantum exprimit notitiam genitam. Qui duplex modus accipiendi declarare, scilicet formaliter, & principiatiue, patet in aliis relatiuis, sicut in assimilare, & adaquare: forma enim qua aliquid est simile formaliter, assimilat ipsum alteri; sed agens dans formam illam, assimilat effectiue, vel principiatiue. Eodem modo potest concedi,

concedi, quod Pater diligit Spiritu sancto, modo, quo expositum est distinctione trige. Quomodo simasecunda primi; & hoc est appropriatum Spiritui sancto, non proprium: & notatur Pater amat ibi duplex relatio realis, scilicet spiratio, & alia rationis inspiratio ad amatum ipio, qui omnia Spirespectus rationis est, appropriatus Spiritui sancto, verè tamen communis est tribus.

ritu sancto? Quest. 1.

## COMMENTARIVS.

Diligere ereatură non est proprinm

Ex isto sequitur secundum declarandum, scili-cet quod diligere omnia ex charitate non est proprium alicui personæ, Quia nulla perfectio simpliciter est pro prium alicui persona, quia tunc vna persona esset simpliciter persectior alia.

e Hoc enim probatur aliter. Hîc Doctor specialiter probat quòd diligere creaturam non sir proprium alicui personæ, quia si alicui personæ, esset proprium Spiritus sancti, quia sicut Filio ex quo producitur per modum intellectus, attribuuntur illa quæ per intellectum sunt elicita,vel quasi elicita, vt scientia, sapientia, intellectio, & huiusmodi, attribuuntur dico appropriate, sed non sunt propria ita Spiritui sancto, quia producitur per modum voluntatis, appropriantur pertinentia ad voluntatem, scilicet charitas, amor, dilectio, & huiulmodi. Dicit ergo Doctor quòd si diligere creaturam esset proprietas Spiritus sancti, sequeretur vel quòd Spiritus sanctus non necessario procederet, vel quod Deus amaret necessariò aliquid aliud è se, quæ sunt impossibilia. Quòd autem alterum istorum sequatur, patet, quia si diligere creaturam est proprietas Spiritus sancti, & diligere creaturam conuenit sibi tantùm contingenter, quia non diligit aliud à se necessariò, per consequens ista proprietas Spiritus sancti inesset sibi tantum contingenter; sed hanc proprietatem habet à Patre, & Filio per processionem, & sic esset contingenter producta, & per consequens Spiritus sanctus esset contingenter productus, vt patet, quia talis proprietas esset simpliciter idem Spiritui sancto.

Si verò dicatur, quòd diligit creaturam necessariò, tunc sequitur aliud inconveniens, scilicet quòd Deus necessariò diligat aliquid aliud à se, quod est simpliciter impossibile, ve paret à Do-Ctore in 1. dist. 8. quast. vlt. Sequitur pari ratione e Verbo, quòd non dicat alium respectum dikinctum,& proprium neceffariò ad aliquid aliud, quàm ad Deum, quia tunc sequeretur vel quòd Verbum non produceretur necessariò, vel quòd Deus intelligere: aliquid aliud à se necessario. Primum pater, quia si intelligere creaturam in esse tamen existentiæ. (quod dico, quia benè Deus necessariò intelligit omnia in esse possibili, vel in esse obiectino, imò necessariò tam in esse possibili, quàm cognito, vt patet à Doctore in 1. dist. 3.9.4. & dist.35.36.39.& 43. & in 2.dist.1.q.1. & specia-liter in quodlib. quast.14.) esset proprietas Verbi,& contingenter inesset, tunc Verbum haberet illud à Patre contingenter, & per consequens esset genitum contingenter, quod est impossibile; si autem intelligere omnia in esse existentiæ esset proprietas Verbi, & necessariò sibi competeret, tunc Deus necessario intelligeret creaturam in esse existentiæ, quod tamen est manifeste falsum, quia cognitio creaturæ in esse existériæ sequitur actom diuinæ voluntatis,ita quòd voluntas diuina priùs vult creaturam existere, quam Deus intelligat ipsam existere, & quia Deus vult creaturam existere merè contingenter, ideò cognitio sequens illam volitionem non est simpliciter necessaria,

& hoc patet à Doctore in 1. dist. 39. & in Quodlib.

quast. 14.

f Pro veroque est una ratio, videlicet quòd nec Spiritus sanctus, nec Verbum diceret necessariò aliquem respectum ad creaturam; patet, quia si respectus aliquis necessariò terminatus ad creaturam (puta respectus intellectionis diuinæ terminatus ad creaturam in effe existentiæ, vel respe-Aus dilectionis diuinæ terminatus ad creaturam in ese existentiæ)esset simpliciter necessarius, tunc creatura in esse existentiæ esset simpliciter necessaria; patet, quia respectus necessariò præëxigit existentiam; modò si respectus est necessarius, & existentia erit necessaria.

De verbo etiam arguitur aliter, &c. Vult dicere Doctor quod si esse declaratium creaturæ esset proprietas Verbi, puta quòd talis declaratio esset tantum respectus notitiæ ad obiectum declaratum, sicut si ego intelligo lapidem, intelle-&io lapidis est declaratina, sine manifestatina ipsius lapidis, quia per talem intellectionem declaratur mihi, & manifestatur esse lapidis, & sic respectus notitiæ declarantis est tantum respe-Etus rationis, vt patet à Doctore in 1. dist. 27. quast. vitima.

Dicit ergo, quòd si talis respectus esset proprietas Verbi, aut talis respectus inesset sibi inquantum creatura habet ese in memoria paterna, id est, inquantum ipsa creatura pertinet ad memoriam Patris, sicut dicimus respectus notitiz lapidis, quo lapis declaratur, està lapide, vt habet effe in memoria mea, id est, vt lapis est pars memoriæ; ita quòd memoria accipitur hîc pro principio productiuo totali notitiz declaratiuz, & sic notitia declaratiua lapidis est à lapide, vt habet esse in memoria, de qua memoria sæpè di-Aum est in 1. dist. 2. parce 2. quast 3. & vide quæ specialiter exposui in 1. dist. 3 quaft. 7. in princ. quast. Si ergo iste respectus, qui est notitiæ declaratiuæ, puta lapidis, sit proprietas ipsius Verbi,& sit à lapide, vt habet esse in memoria Patris, sine vt est pars memoriæ, sequitur quòd ipsa notitia declaratiua, quæ est proprietas Verbi erit expressa à lapide. Patet, quia quicquid pertinet ad memoriam fœcundam, est productiuum notitiæ declaratiuz sui : modò notitia declarativa obiecii dicitur verbum obiecti, vt patet à Doctore in 1. dift.27. & sic creatura, vt in memoria paterna, siue vt pars memoriæ, exprimeret verbum sui, id est, quòd saltem partialiter produceret in intellectu divino notitiam sui declarativam : sed hoc est manifeste falsum; primò, quia nulla creatura habet effe propriè in memoria diuina, vt memoria est, quia tunc esset verè productiva notitiz sui in intellectu divino, sicut patet de quocunque obiecto pertinente ad memoriam, vt memoria est: imò nulla creatura præcedit notitiam intellectus divini, imò fit actu intelligibilis per actum intellectus divini, ita quod intellectus divinus primò producit creaturam tantum in esse intelligibili, quod est effe secundum quid, quod nullo modo pertinet ad memoriam productiuam. Er de

Deus intelligat omnis.

hoc vide que ibi exposui super quest. prima,

dist. prima, secundi.

5.

Secundò, quia si creatura haberet essesin memoria paterna, tunc esset ratio mouendi intellectum infinitum ad Verbum exprimendum inquantum eft eise, id est, ad notitiam sui declaratiuam, & ita finitum moueret intellectum infinitum, & sic vilesceret iste intellectus, quia reciperet talem notitiam à creatura. Saltem si per impossibile in memoria dinina effer vous lapu, id est , quod esset presens intelle-Qui divino in ratione obiecti actu intelligibilis, tunc ille lapis cum essentia in memoria esset ratio exprimendi, siue producendi Verbum diuinum; patet, quia Verbum dininum producitur de his, qua sunt in memoria Patris, id est, que pertinent ad memoriam, vt memoria est, & tunc sequeretur propositum, quod ens finitum effet ratio intelligendi intellectui infinito, id est, esset ratio causandi notitiam sui in intellectu infinito, & non tantum hoc, sed etiam esset ratio producendi notitiam infinitam, quia verbum, quod est notitia infinita, producitur de omnibus obiectis relucentibus in memoria Patris, vt memoria est.

Illud etiam quod non est formaliter infinitum, &c. Si enim lapis non est formaliter infinitus, nec similiter lapis, vt est in memoria Patris dicitur formaliter infinitus, nec etiam vt in intelligentia Patris, id est, vt actu intelligitur ab intellectu Patris non est formaliter infinitus; non videtur probabile quomodo fundaret relationes originis oppolitas, nam essentia diuina, quæ pertinet ad memoriam fœcundam Patris, fundat relationes originis oppolitas, puta generationem activam,& passivam, sive paternitatem,& filiationem ex hoc, quòd est formaliter infinita, vt probat Doctor in 1. dift. 28. sed si lapis pertineret ad memoriam Patris, necessariò fundaret huiusmodi relationes, quod videtur impossibile cum tantùm sit ens limitatum, sipe in se, siue in memoria Patris, siue in intelligentia.

k Videretur etia sequi, quod essent tot verba, id est, tot notitiæ declaratiuæ, quot essent intelligibilia in memoria paterna, & similiter essent distincta illa verba; patet, quia si ipsa intelligibilia essent in memoria, quodlibet natum esset exprimere verbum sui, siue notitiam sui, quod est inconneniens, quia in Deo est tantum vnus actus intelligendi respectu vniuscunque obiecti, vt patet in 1. dist.2.

Quòd si detur alius intellectus priùs dicti, scilicet quod respectu notitiæ declaratiuæ est proprietas Verbi, inquantum Verbum declarat alia à se, non vt habent esse in memoria Patris, sed ve babent rationem termini, id est, vt sunt termini producti in effe intelligibili,ita quòd omnis creatura actu intellectus divini sit producta in esse intelligibili,& hoc modo non est proprietas Verbi, quia in tali ese producuntur à tota Trinitate, vt subtiliter probat Doctor in 2. dift. 1. quaft. 1.

m Qualiter autem concedatur Pater dicere verbo Quid fit diproprio, de hoc vide literam præsentem, & que mevals.
notat Doctor in 1. dist. 27. quast. vitim. & dist. 3. q. 2. & similiter in 2. d. 1. queft. 1. Et singularem quæstionem in quodlibeto, quæ est octava in ordine.

## SCHOLIVM.

Attum diligendi omnia in Deo, esse unum, explicat. Secundò docet quomodo aqualiter, vel inaqualiter omnia diligit. Inaqualitas contingit primò, ratione inaqualitatis obiectorum super qua transit Dei dilectio , vel volitorum ipsis. Secundò , ratione ordinis , quo super eatransit,& ponit quatuorsigna, seu instantia. In primo se voluit. In secundo voluit ele-Etos ad gloriam. In tertio voluit eisdem gratiam. In quarto sensibilia. De quibus vide Doct. suprà d. 19.6 1. d.41.6 Quodlib. 17.

"Ertium patet", quia vna est potentia, vnum obiectum primum, & habet vnum actum infinitum adæquatum sibi. Nec oporter illum vnum esse omnium, quasi omnia requirantur ad perfectionem huius actus: sed solum ex perfectione huius actus sequitur, quia persecte tendit in primum terminum, quòd etiam persecte tendat in omnia, circa quæ primus terminus est totalis ratio agendi. Sola autem essentia diuina potest esse prima ratio agendi tam intellectui divino, quam voluntati: quia si aliquid aliud posset esse prima ratio agendi, vilesceret illa potentia.

Quemode Dens diligat alia à se aqualiter, vel inaqualiter?

Ex hoc patet o quomodo est æqualitas in Deo in diligendo omnia, comparando actum ad agens. Sed comparando actum ad connotata, siue ad ea, super quæ transit,est inæqualitas: non tantùm quia illa volita sunt inæqualia, vel inæqualia bona sunt cis volita: sed etiam quia secundum quendam ordinem transit super illa: nam omnis rationabiliter volens, vult primò finem, & secundò illud, quod immediatè attingit finem, & tertiò alia, quæ remotiùs sunt ordinata ad attingendum finem. Cum igitur Deus rationabilissimè velit, licèt non diuersis actibus; sed tantum vno, inquantum illo diuersimodè tendit super obiecta ordinatè: primò vult finem, & in hoc est actus suus perfe-Aus, & voluntas eius beata. Secundò vult illa, quæ immediatè ordinantur in ipsum, prædestinando scilicet electos, qui immediate attingunt ipsum, & hoc quasi restectendo, volendo alios diligere idem obiectum secum, sicut priùs dictum suit de charitate dist 28. buius. Qui enim amat se primò ordinatè, & per consequens non inordinatè zelando, vel inuidendo isto modo, secundo vult habere alios diligentes: & hoc est velle alios habere amorem suum in se, & hoc est prædestinare eos, si velit eis hoc bonum sinaliter. Tertiò vult illa, quæ sunt necessaria ad attingendum hunc sinem, scilicet bon a

Signa, seu instantia pradestinationis,

Digitized by Google

gratiæ.

gratiæ. Quartò vult propter illos alia, quæ funt remotiora, puta hunc mundum fensibilem, vt seruiat eis, vt sic verum sit illud 2. Physic. Homo quodammodò est finis omnium Taxt. 24. *fensibilium*, scilicet quia propter ipsum volitum à Deo, quasi in secundo signo naturlpha, funt omnia sensibilia volita, quasi in quarto signo. Illudetiam, quod est propinquius fini vitimo, consueuit dici finis corum, qua sunt remotiora: sine igitur quia Deus vult mundum sensibilem in ordine ad hominem prædestinatum, sive quia quodammodò vult immediatiùs hominem amare se, quam mundum sensibilem esse; homo erit sinis mundi sensibilis.

Patet igitur inæqualitas volibilium quantum ad ipsa volita, non vt volitio est ipsius Inaqualitas voluntatis, sed ve transit super obiecta modo prædicto, nec tamen illa inæqualitas est amoris Dei propter bonitatem præsuppositam in obiectis quibuscunque aliis à se, quæ sit quasi ratio sic, vel sic volendi: sed ratio est in ipsa voluntate diuina: quia sicut ipsa acceptat tem prassip alia in gradu, ita sunt bona in tali gradu, & non è conuerso. Vel si detur, quòd in eis positam in vt ostensa sunt ab intellectu, ostenditur aliquis gradus bonitatis essentialis, secundum oreauris. quem rationabiliter debent complacere voluntati; hoc saltem est certum, quòd complacentia corum, quantum ad actualem existentiam, est merè ex voluntate divina absque alia ratione determinante ex parte corum.

Ad primum dico p, quod habitus habet aliquid perfectionis, & quoad hoc ponitur Argum. 1. in Deo. Quòd autem requirit imperfectionem in perfectibili, hoc est per accidens, & sie non est ibi. Vnde in Deo est per identitatem cum potentia, cum quodlibet sit

Ad secundum dico, quòd licèt inanimata non sint propriè diligibilia ex charitate, Argum.:. quæ est amicitia, & ad ipsa non est amicitia propriè habenda: potest tamen haberiad Quomocio ipsa aliquod velle ex charitate, quale scilicet habendum est ad ea : possum enim ex charitate velle arborem esse, & arborem mihi servire ad talem actum, inquantum talis te sunt diii. actus iuuat me vlteriùs ad diligendum Deum in se : & hoc modo potest concedi, quòd gibilia. Deus ex charitate diligit omnia; non volitione amicitiz, sed tali, qualis est habenda re-

Tertium concludit inæqualitatem, quantum ad bona volita ipsis dilectis : non enim Argum 3. vult non prædestinatis tanta bona, quanta prædestinatis, nec illis, quibus dicitur irasci, Vule inavult tantum bonum pro tunc, pro quando dicitur irasci, quantum vult aliis, quibus qualitas di dicitur non irasci: & ista inæqualitas dilectionis, hoc est, effectus dilectionis, concedenda est non solum quantum ad gradus specificos, sed etiam in individuis eiusdem speciei. Nec ratio huius est natura in isto & in illo, sed sola voluntas diuina.

Ad argumentum in oppositum, non concludit æqualitatem, nisi vt actus est operan. Ad ratio tis, non autem vt transit super obiecta.

nemoppof.

## COMMENTARIUS.

TErtium patet. Hîc Doctor ostendit quomodo dilectio Dei est æqualis, & quomodo non æqualis : nam dilectio Dei in se considerata est tantum vna, & formaliter infinita, vt patet à Doctore in 1. dist. 2. quast. 1. Talis enim di-lectio persectissime adaquatur obiecto primo, scilicet Deitati, & potentiz volitiuz simpliciter primæ, quæ est voluntas diuina, & per consequens sicut obiectum primum est diligibile amore infinito, ita voluntas prima est nata ipsum diligere amore infinito, & sic talis amor in se consideratus, sine vt comparatus voluntati diuinæ, siue obiecto primo, est formaliter infinitus. & quòd talis amor terminetur etiam ad omnia alia obiecta diligibilia, hoc non requiritur quasi ad perfectionem sibi addendam, imò quia est formaliter infinitus; ided concomitanter est omnium diligibilium, sicut suprà dixi de intellectione divina; quia ergo talis amor perfecte tendit in primum terminum, scilicet in primum obiectum, sequitur qued etiam perfecte tendat in omnia, circa qua primum obiellum est totalis ratio Aduerte tamen, quòd vbi dicit, quòd obiectum

o Ex hoc patet quomodo est aqualitas in Dee in diligendo omnia, comparando actum diligendi ed Sucreto de agens, sine accipiendo dilectionem Dei in se, quia illa non potest intendi, nec remitti, cum sit for grade mana. maliter infinita, & per consequens cuicunque

est totalis ratio in ratione obiecti intelligibilis, & volibilis, ita quòd nihil aliud ab essentia dinina potest esse ratio mouendi intellectum, vel voluntatem diuinam in ratione obiecti diligibilis: sed præcisè sola essentia divina in ratione obie-&i diligibilis est totalis ratio mouendi voluntatem diuinam ad sui,& omnium aliotum dilectionem, ad talem tamen dilectionem etiam voluntas diuina concurrit, ve quali caula partialis, ve patet à Doctore in 1. dist. 2. part. 2. licet sola essentia divina in ratione obiechi diligibilis sit totalis ratio, sicut etiam eadem essentia in ratione obiecti actu intelligibilis est totalis rario monendi intellectum diuinum ad sui, & omnium alio rum cognitionem, & intellectus dininus dicitur etiam totalis ratio quali caulandi notitiani ellentlæ, & omnium aliorum totalis, dico in ratione potentiæ intellectinæ.

primum'est totalis ratio, debet sic intelligi, quòd



comparetur, semper erit eadem, & zqualis. Sed comparando dilectionem Dei ad connotata, siue ad obiecta secundaria diligibilia, tunc potest esse duobus modis inæqualitas. Primò, quia talia obiecta volita sunt inzqualia, siue inzqualia bona sunt eis volita : nam ideò bona, quia volita; quia ergo talia bona sunt effectus diuinæ dilectionis, & ad innicem inæqualia, tunc dile-&io Dei dicitur inæqualiter transire super alium, & alium effectum. Secundo, est inæqualitas quantum ad ordinem transeundi super talia obiecta, quia diuina dilectio primò transit super primum diligibile, quod est essentia diuina. Secundò super diligibilia immediatiora illi, non quantum ad effe naturæ, sed quantum ad effe gratuitum, quia ordinate volens prius vult finem in se, & secundò immediatiora fini attingibili per illa. Cùm ergo voluntas diuina sit ordinatissimè volens, sequitur quòd dilectio, siue volitio ipsius primò determinatur ad finem vitimum in se, & secundò ad immediatiora fini prædestinando illa ad finem vltimum, & tertiò vult illa, quæ sunt necessaria ad attingendum illum finem, scilicet bona gratiæ, & quartò vult propter illos prædestinatos alia remotiora: puta hunc mundum sensibilem, vt ser-

Et dicit Doctor quod vult prædestinatos, quafireflectendo, volendo illos diligere idem obie-&um suum sicut di&um est suprà, dist. 28. & 29. buinu. Voluntas enim diuina actu recto diligit effentiam divinam in se, & propter se, & actu quali reflexo vult non tantum se diligere essentiam: sed etiam vult alios diligere essentiam suam in se, & propter se, & si vult illos finaliter diligere essentiam suam in se, & propter se, tunc nihil aliud est nisi illos prædestinare ad fruitionem Deitatis, quæ est dilectio Dei in se, & propter se clarè visi; patet igitur inæqualitas volibilium quantum ad ipsa volita, non vt volitio est ipsius voluntatis, quia vt sic, est omnino æqualitas: sed vt volitio transit super obie-La modo prædicto, nec tamen illa inæqualitas dilectionis est propter bonitatem præsuppositam in obiectis volitis aliis à Deo, que bonitas in illis obiectis sit quasi ratio sic, vel sic volendi, quia ideò sunt bona, quia volita, vel accepta, & non è contra, vt satis patet à Doctore in 2. dist. 37. & in 3. dist. 19. & in 1. dist. 41. & in Quedlib. quest. 17. Sicut ergo voluntas divina acceptat alia obiecta in tali, & tali gradu, ita sunt præcisè bona in tali gradu, & non è contra. Vel si detur quod in eis, scilicet obiectis secundariis, vt ostensa sunt ab intellectu diuino ostenditur aliquis gradus bonitatis essentialis, secundum quam bonitatem rationabiliter debet complacere voluntati, & hoc est, quod aliàs dictum est, quòd voluntas diuina necessariò complacet quiditatibus ostensis ab intellectu divino prioribus omni existentia reali: sed complacentia illorum obiectorum, quantùm ad actualem existentiam est merè ex voluntate diuina absque alia ratione determinante ex parte eorum: hoc subtiliter patet à Doctore in 1.dist.39.6 41:

Si dicatur, quòd hæc videtur contradictio, quia suprà dixit, quòd sola essentia diuina potest esse prima ratio agendi tam intellectui diuino, quam voluntati, & hoc dicit, quòd prima ratio volendi est à voluntate diuina.

Dico breuiter, quòd prima ratio quasi causandi dilectionem Dei in ratione obiecti volibilis est sola essentia diuina : sed habita tali volitione essentiali, tunc voluntas diuina actu suo vult alia à se ; quantùm ergo ad voluntatem absolutam, prima ratio est essentia diuina; quantùm verò ad transitionem volitionis super actualem existentiam aliorum est à sola voluntate di-

Si etiam dicatur, quòd essentia diuina est ratio mouendi voluntatem diuinam ad volitionem sui, & aliorum, tunc dico, quòd talis transitus volitionis super alia obiecta, quo ad existentiam corum, est ab essentia, & voluntate, & hoc à voluntate contingenter; quia quando duz caulæ partiales concurrunt ad aliquem effectum, quarum vna agit per modum naturæ,& alia conringenter, effectus dicitur contingens. Sed prima responsio videtur melior propter multas difficultates, que possent oriti ex secunda responsione.

Ad argumenta principalia. Arguit primò Doctor probando quòd Deus non diligat ex charitate, quia tunc habitus charitatis esset in Deo, & per consequens perficeret voluntatem; & sic voluntas diuina si esset perfectibilis, esset, imper-

Respondet quòd habitus ponitur in Deo quantùm ad illud, quod est perfectionis, quia charitas in Deo est perfectio simpliciter, sicut & alia attributa: sed non ponitur quantum ad illud, quod est imperfectionis, quod est esse perfectibile, quia talis habitus est perfecte idem voluntati diuinæ: modò inter perficiens, & perfectibile est distinctio realis. Sed quomodo charitas denominat voluntatem diuinam absque hoc, quòd non perficiar ipsam, de hoc vide que prolixè notat Doctor in 1. dist. 5. quast. 2.

Secundò arguit, probando quòd non omnia sint diligibilia ex charitate, quia non inanimata: dicit Doctor, quòd licèt inanimata non sint propriè diligibilia ex charitate, quæ est amicitia, quia Deus non diligit lapidem diligere Deum in se, siue non vult lapidem diligere Deum in se, & propter se, quæ dilectio dicitur amicitia, cùm lapis non sit capax huius dilectionis;potest tamen haberi ad ipsa aliquod velle ex charitate, quale scilicet habendum est ad ea: possum etiam ex charitate velle arborem esse,& velle arborem mihi seruire ad talem actum, pro quanto talis actus inuat me vlteriùs ad diligendum Deum in se, & hoc modo potest concedi quòd Deus ex charitate diligit omnia non volitione amicitiæ, vt suprà dixi, sed tali, qualis est habenda respectu corum, puta quia vult cibum esse, & vult ipsum esse in seruitium in esse, pro quanto iuuat me ad dilectionem Dei in se. Aliz duz rationes cum suis responsionibus sunt claræ in litera.

DISTIN

# <u>ૡૢૢૢૢૢૢ૽૱ૡૢૢૢૢૢૢઌઌૢૢૢૢૢૹઌઌૣૢૢૹૡૣૢૹૡૣૢૹૡૣૢૹૡૣૢૹૡૣૢૹૡૣૢૹઌૡૢ</u>ૢૹૡૣૢૹઌૡૣૢૹઌૡૣૢૹઌૡૣૢૹઌૡૣૢૹઌ

## DISTINCTIO XXXIII.

De quatuor virtutibus cardinalibus.

OsT prædicta de quatuor virtutibus, quæ principales, vel cardinales vocantur, disserendum est: quæ sunt Iustitia, Fortitudo, Prudentia, Temperantia. De quibus Augustinus ait, [Iustitia est in subueniendo miseris, Pru- Aug.lib. de dentia in præcauendis insidiis, Fortitudo in perferendis trin.14.c.9. molestiis, Temperantia in coërcendis delectationibus

prauis.] De his dicitur in libro Sapientiæ: Sobrietatem & prudentiam Sap.8.6 docet, iustitiam & virtutem. Sobrietatem vocat temperantiam: & virtutem vocat fortitudinem. [Hæ virtutes cardinales dicuntur, vt idem ait, Lib.12. de quibus in hac mortalitate benè viuitur, & pôst ad æternam vitam per- trin.c.14. uenitur] quæ in Christo plenissimè fuerunt, & adhuc sunt, de cuius ple- Ioan. 1.16 nitudine nos omnes accepimus. In quo habuerunt vsus, quos in patria habent, & quosdam etiam viz: [Veruntamen an hæ virtutes, cùm & iplæ in animo esse incipiant, qui cum sine illis prius esset, tamen animus erat, desinant esse, cum ad æterna perduxerint, nonnulla quæstio est. Quibusdam visum est eas esse desituras: & de tribus quidem, prudentia scilicet, fortitudine, & temperantia, cum hoc dicitur nonnihil dici videtur. Iustitia enim immortalis est: & magis tunc perficietur in no- Aug. 14. de

bis, quam esse cessabit, cum beate viuemus contemplatione naturæ diui- trin. c. 9. in næ, quæ creauit omnes, cæterásque instituit naturas: quia nihil melius & sis. amabilius est: cui regenti subditum esse, iustitiæ est. Et ideò immorta- Ibide pantalis est omnino iustitia, nec in illa beatitudine esse desinet: sed talis ac tanta erit, vt perfectior & maior esse non possit. Fortassis & aliæ tres virtutes, prudentia sine vllo iam periculo erroris: fortitudo sine molestia tolerandorum malorum, temperantia sine repugnatione libidinum, erunt in illa fœlicitate: vt prudentiæ ibi sit nullum bonum Deo præponere, vel æquare; fortitudinis, ei firmissimè cohærere: temperantiæ nullo defectu noxio delectari. Quod verò nunc agit iustitia in subueniendo miseris, quod prudentia in præcauendis insidiis, quod fortitudo in perferendis molestiis, quod temperantia in coërcendis delectatio-, nibus prauis, non eritibi omnino vbi nihil mali erit. Ista ergo virtutum opera huic mortali vitæ necessaria, sicut fides ad quam referenda sunt, in præteritis habebuntur.] Ecce aperte hîc dicit Augustinus quod prædictæ virtutes in futuro erunt, sed alios vsus tunc habebunt quam modo. Cui Beda assen- Exod. 20. tit super Exodum dicens, Columnæ, ante quas expansum est velum, potestates Cœli funt, quatuor eximiis virtutibus præclaræ, id est, fôrtitudine, prudentia, temperantia, iustitia: quæ aliter in cœlis seruantur ab Angelis, &

animabus sanctis, quàm hic à fidelibus. Et consequenter assignat Beda vsus illarum virtutum secundum præsentem statum, & futurum, imitans Augu-

Scoti oper Tom. VII. Pars II.

stinum in præmissis assignationibus.

QVÆSTIO

## QVÆSTIO VNICA.

# Utrùm virtutes morales sint in voluntate, sicut in subiecto?

Alens. 3, p. q. 19. m. 1. art. 4. & q. 78. m. 3. D. Thom. 1. 2. q. 56. art. 45. & bîc q. 2. art. 4. D. Bonauent. art. 1. q. 3. Rich. art. 1. q. 1. Dur. q. 1. Gabr. quaft. 1. Mairon. quaft. 2. Vasq. 1. 2. difp. 87. Alm. bîc tract. 3. mor. c.6. Maior. 3. dist. 36. 9.1. 3 2. qui omnes tenent cum Scot. contra D. Th. vide Rada. 3 20. controvers. 15.4.1.

CAP. 9. 6 inde.

IR CA istam trigesimam tertiam distinctionem, in qua Magister agit de virtutibus motalibus, vel cardinalibus, quæritur, Vtrum virtutes morales fint in voluntate, fieut in subiecto? Quòd non: Philosophus 1.

Ethic. dicit, quòd sunt in parte irrationabili animæ; & Commentator exponit, quòd in ea, quæ est media inter plantatiuam, & rationalem:

talis non est voluntas, sed appetitus sensitiuus.

Præterea tertio Ethicorum, ponit Philosophus fortitudinem, & temperantiam en appetitu sensitiuo.

Præterea, sexto Ethicorum, commento 6 Prudentia est retta ratio agendorum.

Vide 6. Etbic.c.3.

CAP.6.

Cap. 3.

Idem 3.

Ethic.c.6.

Præterea, primo Politi. cap. 3. Ratio dominatur appetitui inferiori principatu politico, id est, ciuili, ita quòd appetitus ille potest contramoueri: igitur ad hoc, yt delectabiliter moueatur à ratione recta, est necessarium ponere in illo tales habitus.

Præterea, Fortitudo, & temperantia dicuntur esse in irascibili, & concupiscibili: hæc autem non distinguuntur in voluntate, sed tantum in appetitu sensitiuo: quia conditiones obiecti, quas respiciunt, scilicet bonum arduum, & bonum delectabile, pon perse variant obicaum voluntatis, sed tantum bonum sensibile, quod obiicitur appetitui

Præterea: Voluntas sufficienter perficitur per virtutem Theologicam; ergo, & e.

Contrà, Virtutis est habitus elections ex diffinitione sua 2. Ethic. electio autem est actus voluntatis, vel rationis 6. Ethic. est enim appetitus consiliatiuus, hoc autem pertinet ad voluntatem, quæ operatur, præsupposita cognitione rationis; habitus autem est illius potentiz, cuius est per se talis operatio, igitur habitus moralis est per se voluntatis.

Præterea; Virtus habet pro per se obieco bonum honestum; illud autem est per se

obiectum voluntatis.

Præterea; Virtus est per se principium actus laudabilis, 2. Ethic. nulli autem debetur laus, nisi voluntarie agenti: igitur eius est virtus, cuius est per se libere agere; illud Cap. s. est voluntas.

### SCHOLIVM.

Sententia D. Thom. virtutes morales nullo modo ponendas in voluntate, fed tantum in appetitu sensitiuo. Probatur quatuor rationibus claris.

art. 2. 9. 4. vide eum 1. 2.9.50.4.5. Ægid.

Ic dicitur • quòd Philosophus sensit partem negatiuam, aliàs insufficienter locutus Lest de virtutibus moralibus: quia vbicunque loquitur de virtutibus moralibus, di-D. Th. bic citur concedere, quòd fint in parte sensitiua: nusquam autem, quòd sint in intellectiua, nili 5. Ethic. cap. 1. de institia.

Ad hoc ponuntur rationes. Prima est hæc: Voluntas est ex se determinata ad bonum simpliciter, quia vel illud est proprium obiectum eius, ve distinguitur contra boquodl. 4. q. num, ve nune, quod est obiectum appetitus sensitiui: vel si potest tendere in bonum, vi nunc, potest sufficienter determinari in tendendo, vel non tendendo ex ostensione rationis. Videtur enim, quòd obiectum moueat solum, sicut est apprehensum, ipsam. voluntatem, & ita non est necesse ponere in ea habitum, sed sufficit, quòd intellectus

sufficienter perficiatur ad rectè ostendendum. Secundò arguitur b ex libertate voluntatis, quia voluntas cum sit libera, potest sussicienter se determinare: igitur non indiget alio determinante vt habitu aliquo. Hoc etiam arguitur aliter, quia si liberè agit, repugnat sibi determinari ad agendum per modum naturz, sed virtus inclinat per modum naturz; & ita repugnat modo agendi ipsius voluntatis, & ita non est in ea.

Tertiò sic '; vbi sunt extrema, ibi & medium; igitur vbi sunt passiones excedentes, ibi crit virtus, quæ est moderatrix carum; sed passiones sunt in appetitu sensitiuo, nora autem in voluntate; ergo.

Digitized by Google

Prima ra-

tio D.Th.

2. Ratio.

3. Ratio.

# Dist. XXXIII. Quæst. vnic.

Quartò, quia si in voluntate d posset esse virtus ex actibus eius rectis moralibus, aliis 4.ratio. ab actibus appetitus sensitiui, acquista: igitur Angelus ex rectis volitionibus-morali bus posset acquirere virtutes morales: consequens videtur inconueniens, & contra Philosophum 10. Ethic. vbi maniseste negat ab eis tales virtutes. CAP.10.

## COMMENTARIVS.

PRimò Doctor in quæstione recitat vnam opinionem, quam improbat, quæ opinio est Thom. in 3. dift. 33. art. 2. quaft. 4. & Ægydij de Roma quodl. 4. quest. 18. qui tenent quod virtutes morales, excepta iustitia, sint in parte sensitiua subiectiue. Et hoc probant auctoritate, & tationibus. Auctoritas est Philosophi, qui nusquam locutus est, quòd sint in parte intellectiua, nisi de iustitia, quam ponit in parte intellectiua, patet S. Ethic. cap.4. & S. Secundo probat hoc idem quatuor rationibus. Prima stat in hoc, quia virtus ponitur in potentia, vt sit determinatiua potentiz ad virtuose agendum; sed voluntas ex se est determinata ad tectè agendum, quia obiectum voluntatis præcisè mouet voluntatem sicut est apprehensum; sufficit ergo quod intellectus sit sufficienter perfectus ad recte ostendendum obiecum elle volendum cum omnibus circunstantiis requisitis ad actum moralem.

b Secundò, quia cùm voluntas sit libera, po-

test ex se sufficienter determinari ad rece agendum, & per consequens non requiritur aliqua virtus determinatiua voluntatis ad rectè agendum.

c Tertiò, quia passiones excedentes sunt subiectiuè in appetitu lensitiuo; ergo & virtus, quæ est moderatrix earum erit tantum in appetitu

d Quarto, quia si in voluntate possit esse virtus,&c.

Vnde cap. 10. lic dicit Philosophus : Esse verò perfectam Felicitatem contemplatiuam quandam operationem, vel ex eo patebit, quòd Deos maximè existimamus felices, ac beatos esse, ad quas res illis tribuimus, verum iustas, an erit ridiculum, si incongractibus ac reddendis depositis. & huiusmodi rebus occupati dieantur. Sed an fortes in sustinendis terroribus, & periculus subeundus honesti causa, an liberales, at cui dabunt,&c.vbi patet intensio Philosophi, quòd virtutes morales non funt in Angelis.

## SCHOLIVM.

Impugnat dictam sentent. D. Thom. primò, ex Philos. ostendens clare, quòd nop consequenter, & prater intentum eius adducatur ad oppositum. Secundò, ex duobui locis Augustini.

TÆc opinio e improbatur viis similibus his, quæ positæ sunt ab eis pro ea. Et primò per Philosophum 1. Politicorum. Necesse est, inquit, principantem habere virtutem, Cap. 1. vt recte principetur, & principaliorem, quam in seruo, vt recte subijciatur: & applicat ad partem superiorem, & inferiorem, in anima.

Præterea, isti concedunt fiustitiam esse in voluntate: igitur rationes communes de 1. Ethie. voluntate, & virtute morali non concludunt : nec etiam auctoritates Philosophi 1. cap.9. Ethie. De obedibili rationi, debent intelligi de solo appetitu sensitiuo: quia si solum illum intelligeret per obedibile rationi; igitur insufficienter dividit animam, inquantùm est capax virtutis moralis, & inquantum tractat de ipsa: tractat enim de ea vt est susceptiva virtutis moralis, & tamen voluntas est susceptiva institiz, propter quam saltem est susceptiua virtutis moralis, quæ nœ est in ratione, nec in obedibili rationi, vt ipsi intelligunt illa duo membra.

Præterea, ante definitionem virtutis, circa medium primi, volens Philosophus inquirere definitionem felicitatis, dicit sic. Separandum igitur nutritiuam, & augmentatinam vitam: sequens autem sensitina quedam viique erit: videtur ergo & his communis homini, & equo & boui, & omni animali, relinquitur ergo operativa quadam rationem habentis; hic autem hoc quidem, wt benè persuasibile ratione, hoc autem, wt habens,& intelligens.

Ex ista litera pater, quòd primò excludit partem sensitiuam, quia in ista non est operatio hominis secundum quòd homo, qualis est operatio secundum virtutes morales: & per consequens non sunt principaliter ponendæ in ista parte: igitur illud, quod relinquitur, scinicet operativa huius, scilicet rationem habentis, est per se excellens super totam partem sensitiuam. & illud dividit ipse in intelligens, & in benè persuasibile à ratione : igitur per persuasibile à ratione intelligit voluntatem : quia per intelligens constat, quod intelligit intellectum. Sic igitur pater expresse ex dictis suis 8. quòd obedibile rationi vocat aliquando appetitum sensitiuum, aliquando vo- rationi suluntatem, sicut in fine primi: & sicut obedibile rationi dupliciter accipitur, & rationale mitur duaccipitur dupliciter. Vno modo stricte, & primò, & sic conuenit soli intellectui: alio modo non stricte, nec primo, sed simpliciter, sic convenit etiam voluntati: sed tertio, scilicet Rationale appetitui sensitiuo, non conuemit per essentiam, sed transumptiue. Igitur illud medium, sumitur du. quod est voluntas, nunc vocatur rationale ab vno extremo; nunc obedibile rationi pliciter. Scoti oper. Tom, VII. Pars II.

## Lib. III. Sententiarum 698

ab alio extremo. Stricte enimaccipiendo rationem, ipsa est persuasibilis à ratione: accipiendo rationem large, prout dividitur contra sensum, sic est rationalis, appetitus autem sensitiuus, non est persuasibilis à ratione, sed obedibilis rationi: & hæc verba benè possunt ponderari, quia liberum benè est persuasibile, non tamen proprie obedibile : appetitus autem sensitiuus, quia non est liber, non est persuasibilis, sed obedibilis imperio voluntatis.

Cap.15.

Præterea, ad hoc sunt multæauctoritates Augustini, vna de moribus Ecclesiæ, vbi vult quòd quatuor virtutes morales non sunt, nisi amor ordinatus, vel amoris ordinati. Quære ibi. Item 14. de Ciuit. cap. 5. & 6. diffusè. Quære. De hoc etiam Auicenna 9. Metaph. cap.vltimo.

## COMMENTARIVS.

e H. Ac epinio. Doctor primò improbat hanc opinionem viis similibus, & deinde soluit rationes opinantis. Primò ergo probat quòd virtutes morales sint subiective in voluntate.Et'primò probat auctoritate Philosophi.Prima auctoritas est primo Poli, & applicat ad partem superiorem, & inferiorem in anima. Si ergo oportet principantem habere virtutem, & principaliorem , quam seruum, vt recte principetur, à fortiori oportet in anima esse virtutem, quæ rece principetur ipsi corpori. Vnde Philosophus sic dicit: Animal, inquit, constat primum ex anima, & corpore, quorum alterum imperat secundum naturam, alterum paret : oportet autem considerare naturam non in corruptis, sed in bis, qua magis se babent secondum naturam. & parum infrà. Est igitur, ve dicimus, primum in animali, prospicere imperium dominicum & civile. Nam animus quidem in corpus dominicum habet imperium, mens verò in appetitum ciuile, or regium, in quibus clarum est secundiam naturam, & villitatem imperari ab animo corpori, & ea parte, qua habet rationem ei parte, qua subiacet perturba-

tieni, &c. Vbi expresse patet quomodo virtus requiritur in parte intellectiua ad hoc vt habeat rectum dominium, quale habet Rex in ciues, siue Princeps super partem sensitiuam.

f Praterea, isti concedunt institiam esse in voluntate,igitur rationes communes de voluntate, virtute morali non concludunt; patet, quia si ponitur virtus moralis, ve isti dicunt, ve sie determinatiua potentiæ cuius est, sequitur quòd iustitia non est in voluntate, quia secundum cos, est ex se determinata ad bonum apprehensum, vel si concedatur posse determinari à iustitia, ita etiam habent concedere hoc idem de aliis virtutibus

g Et addit quòd sicut rationale potest multipliciter accipi, ita & obedibile rationi. Nam rationale potest multialiquado accipitur pro folo intellectu; aliquando Plicite unpro voluntate; & aliquando magis impropriè pro pi. parte sensitiua, pro quanto scilicet est obedibilis rationi:sic etiam obedibile rationi aliquando accipitur pro voluntate;& aliquando pro potentia sensitiua, pro quanto subest imperio voluntatis.

## SCHOLIVM.

Primamrationem D. Thom. ducit efficaciter ad oppositum, ostendens ideò ponendam in voluntate virtutem moralem, quia est indifferens ad benè, vel male operandum: & docet ad quem finem ponuntur habitus acquisiti : & ostendit euidenter aquinocationem rationis D. Thoma.

Ducitur D.Thom.in oppositum.

PRæterea h, rationes adductæ pro opinione ducuntur ad oppositum. Prima sic: voluntas est indeterminata, non tantum ad opposita, sed etiam in psodo agendi, sciprima ratio licet recte, & non recte: igitur indiget aliquo inclinante determinate ad recte agendum : & illud est virtus. Consequentia patet, quia ad hoc ponuntur virtutes in potentiis, vt potentiz, quz de se possunt recte, & non recte agere, regulentur per virtutes. Probatio antecedentis, quia voluntas potest velle sibi quodcumque bonum, in quo ostenditur ratio sui primi obiesti: & in diligendo, & in volendo talia, potest non rectè agere.

Prius infuit in voluntate quàmerror in intellettu.

Quòd si dicas, quòd sufficit rationem reae ostendere, & quòd ideò non requiritur mala electio virtus in voluntate, sed in ratione: hoc est falsum, quia tunc oporteret i priùs rationem errare in ostendendo, qu'am voluntatem malè eligere: & ita ante primum peccatum voluntatis, erit error in intellectu; quod est irrationabile, quia tunc pœna esset ante culpam.

Vide in 2. dist.22.

Præterea, dato k quod voluntas possit sufficienter determinari per intellectum ad recte cligendum: non tamen sequitur, quòd non generetur habitus in ea: quia intellectus magis determinatur ad rectè iudicandum, quia intellectus inquantum habet operationem præuiam actui voluntatis, merè naturaliter agit: & non negatur in intellectu ex frequentibus actibus habitum generari ad recte iudicandum, scilicet prudentiam: cum igitur voluntas non sit magis determinata ex se ad vnum quam intellectus; potest in ipfa ex actibus eius frequenter elicitis quædam habilitas generari inclinans ad fimiles actus, & illam voco virtutem.

Præterca



699

Præterea 1; habitus non tantum ponuntur in potentiis, vt per eos potentiæ agant Assignatur recte, sed vt delectabiliter, & prompte : quia recte potest agere quis fine habitu sinu preproprie acquisito, sicut pater in vitioso nouiter conuerso ad bonum; cui si ratio re prim ob Eta dicter aliquid oppositum vitio consueto esse eligendum, licer issud eligat, non tur habitus tamen delectabiliter: non enim statim in primo actu corruptus est totus habitus vitio- acquisii. sus, imò vel nihil, vel parum remissus. Hoc patet per experientiam, quòd talis dissiculter elegit bonum honestum, & delectabile sibi esset eligere oppositum secundum malam consuerudinem præcedentem : igitur ad hoc, quòd voluntas delectabiliter agat dictatum à ratione, requiritur habitus ad eliciendum actum conformiter illi habitui.

Ad rationem igitur primum, respondeo, quòd procedit ex æquiuocatione eius, quod est!bonum simpliciter: illud enim potest intelligi, vel vt distinguitur contra bonum apparens, vel ve distinguitur contra bonum in singulari acceptum. Si primo modo, sic bonum simpliciter non est obiectum voluntatis, quia tunc voluntas non posset habere actum circa aliquod obiectum apparents: nulla enim potentia potest habere aliquem actum, circa illud, in quo non saluatur ratio sui primi obiecti, & ita voluntas cuiuscumque viatoris esset confirmata ex obiecto suo, ne posset peccare. Secundo modo potest concedi, quia bonum sub ratione boni in vniuersali est Obiesti apobiectum appetitiuz, & suz propriz cognitiuz : sensus autem secundum communi- petitus sinter loquentes, cognoscit singulare, & intellectus vniuersale: ideò appetitus sensitiuus gulare, vohabet pro obiecto bonum vt nunc, id est, bonum singulare conditionibus indiui. luiatio vniduantibus; voluntas autem habet pro obiecto bonum ostensum ab intellectu, quod est bonum vniuersale, quod est bonum simpliciter. Quod additur ibi m, quod Vide extra sufficit rationem rectam ostendere. Contrà, quia tunc voluntas non posset in op- de barer. c. politum; error.

Ad prima

Ad abolédam, & art. Paris. cap.9.

#### COMMENTARIUS.

h Paterea, rationes adducta pro opinante ducum ad oppositum, & arguitur sic: Potentia, quæ est indeterminata ad recte agendum, & non rece agendum, indiget habitu virtutis determinante illam ad recte agendum. Hæc propositio conceditur ab eis; sed voluntas est huiulmodi; patet, quia non tantum est indeterminata ad opposita, scilicet contraria: sed etiam est indeterminata ad recte & non recte agendum; patet, quia voluntas potest velle sibi quodcunque bonum, in quo ostenditur sui primi obiecti, & ideo in volendo tale bonum porest excedère, & sic deficere à rectitudine.

3.

Quòd si dicatur quòd sufficit rationem rectè ostendere ad hoc vt voluntas possit rectè velle, & non requiritur in voluntate aliquis habitus virtutis.

Contrà, quia tunc oporteret prius rationem errare in ostendendo, & sic Adam priùs errauit in ratione, quam peccauerit non recte diligendo, quod tamen est fallum, vt suprà patuir in 2. dist. 22. vbi ostensum est qu'òd peccatum primi hominis non fuit ex ignorantia.

k Praterea, date quòd voluntas possit sufficienter determinari per intellectum ad recte eligendum, (& hoc verum est etiam apud Doctorem, vt patet in prolog. quæst. vlt. & in primo, dist. 17. & in 4. dist. 4. quæst.2.) Non tamen sequitur quòd non generetur habitus in ea ex! frequentatis electionibm, & probat per argumentum à fortiori, quia intellectiu magis determinatur ad reste iudicandum, quam voluntas ad recte eligendum: patet, quia intellectus, inquantum habet operationem praviam actui voluntatis, merè naturaliter agit, & ideò magis determinatur ex se, quam voluntas, qua tantum libere agit, & tamen non negatur Scoti oper, Tom, VII, Pars II.

in intellectu ex frequentatis actibus babitum generari ad recte iudicandum, scilicet prudentiam, ve diffuse patet in primo, dist. 17. ergo à fortiori in voluntate ex actibus frequenter rectè elicitis generantur virtutes morales.

Praterea. Habitus non tantum ponuntur in po-

tentys,&c.

Et per hoc patet responsio ad primam rationem opinantis cum dicit, quòd voluntas ex le est babiens po determinata ad bonum simpliciter, quia illud est nantur in poproprium obiectum voluntatis, dicit quòd aquiuocatur de bono simpliciter, quia tale bonum potest intelligivel pro bono distincto à bono apparenti; vel pro bono communi distincto contra bonum singulare.Primo modo non est obiectum adæquatum voluntatis; patet, quia tunc voluntas non posset velle bonum apparens, quia tune bonum apparens non contineretur sub obiecto adæquato voluntatis, quod tamen est falsum. Secundo modo benè conceditur quòd bonum in communi est obicctum adæquatum voluntatis, ita quòd potest velle quodcunque bonum, siue vt nunc, siue vt præteritum, siue vt futurum; non sic autem appetitus fensitiuus, quia non potest appetere nisi bonum,

Quod additur ibi, quod sufficit rationem re-Etam ostendere bonum simpliciter. Contrà, quia tunc voluntas non posset in oppositum; si enim voluntas determinatur à ratione recta ad volendum tale bonum; tunc stante tali ratione recta, voluntas non posset velle oppositum,& sie in actu suo non esset libera, & de hoc satis dictum est in secundo, dist.7.& 25.

SCHO

## Lib. III. Sententiarum 700

## S C H O L I V M.

Ducit secundam rationem D.Thom. (scil.ideò voluntatem non babere virtutes, quia est libera) ad oppositum, ostendens ex ea sequi charitatem, & spem non esse in voluntate ; quod nullus anderet dicere. Soluit probationes pro illa ratione.

state sua suinus non.

Mera na-

acquirunt

habitm,

CEcunda ratio " ducitur ad oppositum sic, magis indiget disponi per virtutem habens actionom suam in potestate sua, quam non habens, quia non habens, non operatur laudabiliter, vel vituperabiliter, sed habens sic: igitur indiget illo, per quod possit laudabiliter operari: hoc autem ponitur virtus: sed voluntas habet in potestate sua actiobet in pote- nem suam, & non appetitus sensitiuus: ergo videtur etiam mirabile, quòd illud, propter quod homo laudatur in operando, sit præcisè in co, quod est sibi commune cum actione: ap- brutis. Nec valet hîc arguere, quòd naturale agens determinatur ad agendum: igitur & voluntas, cum non fit potentia actiua naturaliter: nam à puris agentibus naturalibus omnes remouent habitus, quia ex se sunt summe inclinata: in intellectu tamen, qui magis naturaliter agit, quam voluntas, non negatur habitus, quia non est ex se summè determinatus, vel inclinatus; nec ista indeterminatio est ex imperfectione activi, sed ex illimitatione, quæ est perfectio actiui. Alia enim merè naturalia determinantur sic turalia non ad vnum, quòd non possunt in oppositum contrariè, vel saltem contradictoriè: volunluntas autem non sic determinatur, sicut dictum est dist. 25. secundi. Illa etiam probatio °, quæ ibi additur, quòd virtus inclinat per modum naturæ, quod est contra modum voluntatis, concluderet charitatem, & spem non esse in voluntate: quod est communiniter contra omnes Theologos.

Ad secun-

Ad primam pigitur istarum probationum dico, quòd licèt voluntas ex sua libertate posser se determinare in agendo: tamen ex actione sua est receptiua alicuius habilitatis da ratione directe inclinantis ad similem actionem: illa enim determinatio eius non est per formam naturalem, qualis est in igne ad operandum: sed ex libera actione quæ procedit à potentia indeterminata, & ita determinabili per habitum. Ad secundam probationem patet ex dictis, dist. 17. primi, & 25. secundi, qualiter causa secunda naturaliter agens potest concurrere cum causa priori libere agente, & qualiter effectus dicitur liber propter libertatem causæ principalis: habitus autem q, si est causa substantiæ actus, est caula lecunda respectu voluntatis.

### COMMENTARIVS.

5.

n S Ecundaratio, qua procedit ex libertate volun-tatis, ducitur sic ad oppositum, quia habens actionem in sua potestate, magis indiget disponi per virtutem ad recte, & laudabiliter agendum, quàm non habens ; sed voluntas est libera in omni sua actione, & non sensus; ergo magis indiget habitu virtutis ad rece agendum, quam sensus. Viderur etiam mirabile quòd illud propter quod homo laudatur in operando, sit przcisè in appetitu sensitiuo, qui est communis homini,& brutis. Nec valet hîc arguere, quòd naturale agens determinatur ad agendum: igitur & voluntas, cum non sit primo modo actiua naturaliter, nam à puris agentibus naturalibus omnes remouet habitus, quia ex se sunt summe inclinati,tamen in intellectu,qui magis naturaliter agit, quàm voluntas, non negatur habitus, quia non est ex se summe determinatus, vel inclinatus, nec ista indeterminatio, scilicet ad agendum, & non agendum, est ex imperfectione actiui, sed ex illuminacione, quæ est perfectio actiui.

Appetitue senstinus est sini,& bru-

O Illa etiam probatio, qua ibi additur, scilicet quòd virtuu inclinat per modum natura, quod est contra modum voluntate, concluderet charitatem, & spem non esse in voluntate, quod est falsum:nam charitas etiam inclinat per modum naturæ, vt patet per Doctorem in prime, dist. 17. & hoc idem dicendum est de omni habitu tam acquisito, quàm infuso.

Ad primam probationem dicit, quòd kcèt voluntas ex sua libertate posset se determinare ad agendum, tamen ex ratione sua, siue ex frequentatis actibus est receptiua alicuius habilitatis derelictz, inclinantis ad fimilem actionem: illa enim determinatio ad agendum non est per formam naturalem, qualis est in igne ad operandum, quæ sic est determinata ad vnum oppolitum, quòd nullo modo potest in alio contradictorio, sed talis determinatio voluntatis est ex libera actione, que procedit à potentia indeterminata, scilicet à vo-luntate, que ex se potest in opposite contradi-Aoria, & de hoc vide que prolixe dicit Doctor in 1.dift.39.

Ad secundam probationem patet ex dictis,&c. babitus antem si est causa substantia actus (hoc dicit propter opinionem Goffredi quodl. 9. quæst. 4. qui vult quòd actus secundum substantiam sit per potentiam, sed intensio actus ab habitu, quæ opinio improbatur à Doctore in primo, dist. 17. de hoc etiam dicit, quia secundum aliquos habitus nullo modo est causa actus, licet hoc non teneat Doctor, vt patet vbi suprà)est causa tantum secunda respettu veluntatis. & quomodo causa secunda, vide in primo, dist. 17. & quæ ibi exposui.

SCHO

## SCHOLIVM.

Deducit tertiam rationem ad oppositum, ostendens pulcherrime, ad passiones moderandas potius ponendas esse virtutes in voluntate, quam in appetitu: & ponit duos modos moderandi passiones, tam in existentes, quam futuras. Epilogat rationes ad oppositum adductas: & ponit aliad argumentum contra opinantem scil.D.Thom.

Ettia ratio de moderatione passionum ducitur ad oppositum sic. Primò, quia in voluntate sunt passiones, secundum Augustin. 14. de Cinit. cap. 5. 66. igitur si propter Ad 3. rat. moderationem passionum ponenda sit virtus in supremo illius potentiz, in qua est pas- D. Thom. sio, sequitur quòd cùm in suprema parte animæ, scilicet voluntate, sint aliquæ passio-

nes, quòd ibi ponentur virtutes.

Præterea, moderatio passionis intelligi potest dupliciter, aut inexistentis, aut fu- Dupliciter turæ. Inexistentem moderari conuenit dupliciter: vel minuendo passionem, quæ na-mederaur ta est fieri ab obiecto secundum se, ne sit immoderata, sicut obiectum esset natum delectare potentiam sensitiuam, sibi derelictam: aut referendo delectationem illam in finem convenientem rationi reax, ad quem non refertur, ex ratione absoluta obiecti appetitus sensitiui. Futuram etiam moderari potest dupliciter intelligi: vel fugiendo Vide 2. obiectum, quod natum est delectare potentiam immoderate: vel assumendo sola obiecta, quæ nata sunt moderate delectare: & tunc passio sutura non moderatur in se, sed Helena. ne immoderata insit præcauetur. Quocunque istorum modorum intelligatur mode- Dupliciter ratio passionis; magis potest voluntati competere, quam appetitui sensitiuo, si passio in- moderatur est, vel inerit illi appetitiui sensitiuo. Nam de passione inexistente, si possibile est mi- passio fuinnui, magis potest eam minuere voluntas, quæ libere agit, quam appetitus sensitiuus 14. qui patitur ab obiecto, vel qui coagit sibi quantum potest.

Magis etiam potest voluntas referre ad finem consonum rationi rectæ, quam appetitus sensitiuus, quia voluntas est propriè appetitus rationalis, & ita propriè collatiua ad prid callatiu finem, quem ratio ostendit : vti enim, quod est referre aliquid ad finem debitum, non est un, non apactus appetitus sensitiui, sed voluntatis: propriè enim conferre non conceditur appeti- peritus sentui sensitiuo, vel cuicunque sensui, sicut voluntati, & intellectui. Si intelligatur de stium. passione, quæ immoderata debet præcaueri, & moderata assumi; satis videtur planum: quia circa futurum magis videtur voluntatem posse habere actum rectum, quam possit appetitus sensitiuus: quia cognitiua voluntatis, quæ est ratio, magis potest consiliari

de futuris, quam sensus.

Ex his rationibus adductis pro opinione prædicta, patet quomodo concluditur oppofitum; tum quia voluntas est rectificabilis respectu propriæ operationis, & non est de se recta; tum quia est indeterminata, & determinabilis non minus, quam intellectus, à quo non negatur habitus; tum quia eius est principalitas in operando operationes humanas, quia libera est; & operationes human z requirunt in principali agente virtutem, ratione cuius habetur laus; tum quia nata est propriè delectari in sua operatione, & ita habere habitum, quo dele & abiliter operetur; tum quia voluntas magis potest per habitus moderare passiones debito modo, quam appetitus sensitiuus, si eos haberet.

Præter istas rationes arguitur contra opinantem sic. Si secundum eum in statu innocentiz non esset in appetitu sensitiuo aliqua passio repugnans rectz rationi, non esset Vide Hem. necessarium ponere virtutem in illo appetitu; & tamen virtutes tunc fuissent, quia tunc quodl. 6. fuisset homo perfectus secundum eas, sicut patet per Magistrum in litera. Pro hoc etiam est Augustinus in epist. 35. vel 36. item in Soliloquiis, Virtus perfetta est ratio in anima perueniens ad finem. Item primo de Ciuit. cap. decimoquinto. Item Magister assignat in litera actus virtutum, in quos possunt, & qui possunt remanere in patria; & illi non sunt

appetitus sensitiui.

## SCHOLIVM.

Ostendit clare voluntatem ex frequentibus volitionibus rectis generare in se habitum inclinantem ad rettè eligendum, qui proprijsime est virtus. Ait secundo, ex actibus imperatis voluntatis produci in appetitu habitum, qui virtus aliquo modo, sed non propriè, dici potest. Voluntaisi-Ita quoad vtramque partem D.Bonauent.Rich.Gabr. citati,& aly multi.

D quæstionem potest dici, quòd licèt voluntas sine habitu posset in actum re-Adum etiam moraliter bonum: nec tantum hoc, sed & intellectus potest in re-raliter bo-Aum iudicium fine omni habitu intelleAuali ; primus enim aAus-reAus intelleAus , & mm.

ne virtute morali po-

702

prima actio voluntatis recta pracedunt habitum, etiam secundum quemcunque gradum, quia ex eis generatur quicquid primò inest de habitu: tamen sicut in intelleau, vel per primum actum, vel per plures actus elicitos, rectè generatur habitus prudentiz, ita etiam per ipsum rectum eligere consonum rectz rationi, vel recto dictamini rationis, vel per multas tales electiones generatur in voluntate virtus recta, inclinans ipsam ad rectè eligendum.

13. ideò impevuls, non è conuerso.

Hoc probatur, quia priùs naturaliter eligit voluntas, quàm ipsa, vel ratio aliquid Voluntas imperet appetitui sensitiuo: ratio enim non videtur attingere appetitum sensitiuum, nisi mediante voluntate, quæ est propriè appetitus rationalis: voluntas autem priùs vult aliquid in se, quam imperet potentiæ inferiori actum circa illud: non enim quia imperat potentiz inferiori, ideò vult, sed è conuerso: igitur in illo priori potest voluntas, cum sit indeterminata, & determinabilis, sieut intellectus generare in seipsa ex rectis eloctionibus habitum inclinantem ad recte eligendum: & hic habitus propriissimè erit virtus, quia propriissimè habitus electiuus inclinans ad rece eligendum, sicut ex rectis electionibus generatur.

Dari in appetitu habitus inclinătes delecta sensibilia, modo dici possunt virtutes.

14.

Potest tamen concedi 'quòd si voluntas volens potest operare appetitui sensitiuo, vel moderando passionem eius, vel imperando prosecutionem, vel sugam, si sint actus appetitus sensitiui, potest derelinquere ex imperiis rectis aliquem habitum in appetibiliter ad tu sensitivo inclinantem ad hoc, ve appetitus sensitivus delectabiliter moueatur ad sensibilia ex imperio voluntatis; qui habitus derelicus, licet non sit proprie virtus, qui aliquo quia non habitus electiuus, nec inclinans ad electiones: potest tamen concedi aliquo modo esse virtus, quia inclinat ad illa, quæ sunt consona rationi rectæ.

Contra primum membrum obiicitur, quia tunc in Angelo possent esse virtutes morales: nam Angelus potest habere velle rectum, circa ea, circa que appetitus sensitiuus natus est passionari; & ita ex multis talibus velle generaretur virtus in co.

Confirmatur, quia non solum circa passiones inexistentes in parte sensitiua convenit redè eligere; sed eitca passiones ostensas ab intelledu, etiamsi nunquam inerunt, nec infuerunt, sicut tactum est in quartione de scientia practica in procemio primi ; igitur ex talibus electionibus generatur virtus in voluntate, & nulla concomitatur in appetitu sensitivo.

15. 6. Ethic. cap.6.

I.

Præterea, si virtus moralis esset in voluntate, igitur ipsa esset nobilior, quam prudentia; quia nobilioris perfectibilis nobilior est perfectio; consequens est contra Philosophum, igitur & antecedens.

Contra aliud membrum arguitur, quia fi ex hoc folo, quòd appetitus fenfitiuus mouetur ab imperio voluntatis, potest generari in ipso quædam qualitas inclinans ad fimiles actus, & illa sit virtus; igitur pari ratione in parte corporis frequenter mota ex imperio voluntatis, potest generari habitus moralis; & etiam in inanimatis, & irrationabilibus, quibus voluntas vtitur.

## COMMENTARIVS.

D questionem. Doctor respondendo ad quæstionem ostendit quomodo in voluntate potest esse habitus verè moralis generatus vel ex vno actu pefecté morali, vel ex pluribus, & præmittit vnum, scilicet quod voluntas sine habitu posset in actum rectum, etiam moraliter bonum; patet, quia actus voluntatis conformiter elicitus rationi rectæ est actus verè moralis,vt patet à Doctore in prime, dist. 17. & voluntas huiusmodi actum potest elicere sine aliquo habitu, immò non est necesse quòd actus verè moralis sit ab habitu morali, vel quòd sit generatiuus habitus moralis, vt clarè patet à Doctore in 4. dist. 14. quest. 2. & similiter potest in intellectu esse iudicium rectum sine omni habitu prudentiæ, vt patet de primo dictamine, siue de primo actu regulatiuo actus voluntatis, & de hoc vide prolixè Doctorem in primo, dist. 17. Ex his infert Doctor quòd in voluntate, vel ex vno actu morali valde intenso generatur habitus moralis, vel saltem ex pluribus actibus rectis, etiam remissis. Et quòd possic habere talem actum moralem absque hoc,

quòd habeatur actus moralis in parte sensitiua probat, quia voluntas priùs elicit actum moralem,quam imperet parti sensitiuz; ergo in illo priori ex vno a&u morali, vel ex pluribus generatur habitus moralis in voluntate, & hîc non oportet multum insistere, cum hæc in q. vlt. prolog.& 17.dift.1.& dift.42. secundi, & dift.14.q.2. quarti,& quæst.8.quodl.pateant.

s Potest tamen concedi. Hic Doctor ostendit qualiter potest generari habitus moralis in appetitu sensitiuo; si enim voluntas potest imperare appetitui sensitiuo, vel scilicet moderando passionem eius, vel imperando prosecutionem, vel fugam, si sint actus appetitus sensitiui, scilicet actus prosecutionis, & actus fugæ, potest derelinquere ex imperiis rectis, scilicet ex actibus appetitus sensitiui imperantis aliquem habitum in appetitu sensitiuo inclinantem ad hoc, vt appetitus sensitiuus delectabiliter moueatur ad sensibilia ex imperio voluntatis; licèt enim appetitus sensitiuus habens salem habitum eliceret aliquem actum secundum inclinationem talis habitus, tamen

In voluntate generatur babitus mo TAlis.

ille actus non est actus virtutis, quia vt sic, non est elicitus, vt conformis rece rationi; ad hoc enim vt sit actus virtutis, necessariò requiritur quòd sit conformis actu rectæ rationi, id est, quòd ratio rectè dictet talem actum sic eliciendum, quæ immediatè non potest dictare talem actum, nisi priùs dictet actum eliciendum à voluntate, quæ voluntas pòst imperat actum appetitui sensitiuo, vt conformem rectæ rationi, & sic requiritur quòd sir elicitus imperio voluntatis, & hæc patent à Doctore q.vlt. prolog & in 2. dist. 42. & in 4. dist. 14. q.2. & prasenti dist. Et addit Doctor quòd talis habitus derelictus in appetitu sensitiuo, licèt non sit propriè virtus, quia non habitus ele-&iuus, nec inclinans ad electiones, virtus enim formaliter sumpta est habitus electiuus, vt patet fecundo Ethic.cap.5. vel quia scilicet est generatus ex electionibus rectis, vel quia inclinat ad electiones rectas; sed electio est formaliter ipsius voluntatis, & sic talis habitus in appetitu sensitiuo non poterit dici formaliter virtus; potest tamen concedi aliquo modo esse virtus, pro quanto inclinat ad illa, quæ sunt consona rationi rectæ, & sic potest dici virtus materialiter, sicut etiam vitium, siue peccatum formaliter ponitur in sola voluntate, & materialiter in appetitu sensitiuo, vt ostendit Doctor in 2.dist.42.

Habitus, an sit formali**te**r

virtm.

Contra primum membrum obycitur. Primum membrum suprà positum, est, quòd in sola voluntate est virtus moralis, formaliter tamen, imò adhuc esser virtus moralis in illa, si non concomitaretur aliquis actus imperatus in appetitu sensitiuo, vt subtiliter patet à Doctore quast. vlt. prolog. Secundum membrum est, quòd in appetitu lensitiuo potest generari quædam qualitas inclinans ad similes actus ex hoc; quòd mouetur ab imperio voluntatis, & talis qualitas potest dici virtus.

Contra ista duo membra instat Doctor. Primò contra primum, quia si virtus moralis potest esse in voluntate, quia potest habere electiones rectas

circa ea, quæ appetitus sensitiuus natus est passionari, ergo in Angelo potest esse virtus moralis; consequents falsum, & consequentia probatur, quia Angelus potest habere rectum velle circa obiecta appetitus sensitiui,& ex multis talibus actibus generaretur virtus in eo. Et hoc confirmatur, quia non solum circa passiones inexistentes in parce sensitiua conuenit rectè eligere, puta moderando eas, sed etiam circa passiones ostensas ab intelle&u, etiam fi nunquam inerunt, nec infuerunt, sicut tactum est in quast. vlt. prolog. vbijostensum est quòd liberalitas potest generari in voluntare, vbi est defectus pecuniæ, ita quòd quis habetet verum habitum liberalitatis, nullo actu inexistente in appetitu sensitiuo, nec passione aliqua inexistente. Similiter ostensum est ibi, quòd Angelus potest habere notitiam practicam de praxi eliciendam respectu alterius personæ, vt test babere cum Angelus cognoscit esse pœnitendum de peccato,& vult me pœnitere de peccato, talis volitio est recta, quia conformis rectæ rationi, & sic fimiliter cum vult me temperate videre, & ex talibus electionibus rectis verè generatur habitus

Secundo contra idem arguit per argumentum. ducés ad impossibile, quia sequeretur hoc impossibile, scilicet quod virtus moralis esset nobilior prudentia, quod est contra Philosophum 6. Ethic. cap.6. Consequentia probatur, quia voluntas est nobilior intellectu, vt patet à Doctore in 4. dist. 49.modò nobilioris perfe&ibilis est nobilior perfectio.

Contra aliud membrum arguit deducens ad inconueniens; si enim virtus moralis generatur in appetitu sensitiuo ex actibus imperatis à voluntate, sequitur quòd etiam in inanimatis, & irrationalibus, quibus voluntas vtitur, poterit generari habitus moralis, & similiter in parte corporis frequenter mota ex imperio voluntatis poterit generari virtus moralis.

#### SCHOLIV M.

Soluendo obiectionem contra id, quod asseruit dari virtutes morales in voluntate, dicit primò admitti posse habitus tales in Angelo in puru naturalibus creato : quia potest habere plures electiones de recte agibili ab alio, ex quibus gigni posset habitus, qui per mihi, & tibi non tollitur , nec ponitur. Ita Maior hie quast 9. Salas 12. tract. 11. disp. 2. scil. 5. Secundò ait, in Angelis non dari tales habitus virtutum, quia nullam habent in illu actibus difficultatem, ficut habet voluntas nostra, quia condelectatur appetitui. & sentit difficultatem non condelectando ei. Hunc secundum modum videtur praferre hic, & 2.dist.3. quest.10.n.18. sed alterum putat probabilem:neque hinc sequitur, vt male infert Medina 1.2.quaft.61, art. 5. quòd pater intemperatus haberet temperantiam volendo cam filio, quia talu non haberet efficaces electiones temperantia , ex quibus tantùm , (ait Doct. hie) generatur virtus, sed inefficaces, & non ex motiuo virtutis.

D primum " concedi potest, quòd si Angelus esset creatus in puris naturalibus non Ahabens in voluntate virtutes morales, possent generari in eo ex multis rectis ele-&ionibus; non quidem circa passiones in appetitu sensitiuo, sibi inexistentes; nec etiam que infuerunt, vel inerunt, vel possunt inesse: sed solum circa tales passiones in vniuerfali oftenfas per intellectum; quia oftensione posita,& dictato quid esset eligendum, si possibile esset eas haberi ab eis, voluntas eius consona tali dictamini ex multis electionibus,posset habere habitum moralem rectum.

Hoc probatur, quia omnem voluntatem non necessariò carentem perfectione conueniente voluntati, conuenit habere quamcunque perfectionem voluntatis : velle autem bonum circa agibile, non folùm fibi, sed etiam alteri (& hoc non tantùm in ordine ad bonum diuinum, sed inquantum est quoddam bonum proprium) est quædam 16.

## Lib. III. Sententiarum 704

posset esse babitus teperantis.

In Angelo perfectio voluntatis, & voluntas Angeli non est necessariò imperfecta: igitur potest sibi competere habitus, quo velit nihil bonum temperantiz, inquantum est mihi bonum conveniens, & habitus iste non potest dici charitas, quia, ve dictum est, iste habitus non est tantum bonum, vt quoddam ordinatum ad eligendum Deum: sed sub ratione propriæ bonitatis in eo: nec est alius habitus, quam temperantiæ, quia per mihi, & tibi non variatur ratio formalis habitus; igitur sicut habitu temperantiæ formaliter eligo mihi hoc bonum, ita habitu ciusdem rationis potest mihi quilibet velle hoc bonum.

Velle bonn temperatia alicui est actus temperantia.

Hoc modo consequenter posset poni in Deo esse rationem virtutum moralium . ficut in eo conceditur charitas fine accidentalitate eius, & ita ex ista ratione de Angelo, quæ adducitur contra propositum, sumitur ratio ad propositum: nam voluntas Angeli potest velle mihi bonum temperantizinquantum est tale bonum, quod velle est proprius actus temperantiz: igitur ex habitu temperantiz potest illud velle, sicut argutum est, & ita erit in eo temperantia: & non in parte sensitiua, igitur in alia.

17. Cap.10. Duplex modus defededi probabiliter in

morales.

Si obiicitur, quòd est contra Philosophum 10. Ethicorum, qui negat à Diis virtutes morales; respondeo, ita fortè negaret ab eis omnem habitum accidentalem, si secundum aliquos poneret eos naturaliter esse beatos.

Aliter si non placeret ponere in eis virtutes morales, potest negari consequentia illius rationis factæ contra propositum; & hocaltero istorum modorum; vel quia vir-Angeliu no tus non est circa quodeunque bonum, sed circa bonum difficile: bonum autem tale, ese virtutes quod ponitur obiectum virtutis, non est difficile, nisi habenti appetitum sensitiuum, qui natus est ferri in oppositum illius boni, saltem quantum ad aliquam circunstantiam; & ex hoc, quòd appetitus sensitiuus sic inclinatur, voluntas in eodem nata est sibi condelectari, & hoc difficile est voluntati tendere in bonum debitè circunstantionatum; voluntas autem Angeli, quia non est coniuncta appetitui sensitiuo, non est nata condelectari sibi, & ita sine difficultate tendit in bonum morale, id est, recte circunstantionatum.

Volitio duplex.

Alio mpdo z dici poteft, duplex est volitio; vna simplex, quæ est quædam complacentia obiecti; alia efficax, qua scilicet volens prosequitur ad habendum volitum, si non impediatur: sola autem secunda est propriè electio, eo modo quo Philosophus loquitur 3. Ethicorum: volunt as est imposibilium, electio non. nullus enim eligit impos-Volumas est sibile, id est, efficaciter vult, ex qua volitione prosequatur illud, licèt aliquis posset simplici volitione velle impossibilia; quomodo peccauit, vel fortè peccare potuit primus Angelus volendo zqualitatem Dei.

impo∏ibilinm,clectio

Potest igitur dici, quòd in habentibus appetitum sensitiuum voluntas' potest esse efficaces ta- principium multarum electionum respectu obiecti moralis, & ista volitio efficax est eletion gene- Sio, que sola nata est generare habitum : qui licet sit prior omni habitu in appetitu senrant viriu- sitiuo, tamen natus est esse principium imperandi tali appetitui: in Angelo autem potest esse volitio simplex non nata imperare.

#### COMMENTARIUS.

A Doctor ad has objectiones. Ad primam D primum concedi potest, &c. Respondet respondet dupliciter. Primò, quòd in Angelo, si esset creatus in puris naturalibus, possent generari in eo virtutes morales ex multis rectis electionibus, non circa passiones in appetitu sensitiuo sibi inexistentes, cum tales passiones sibi repugnent, sed solum circa tales passiones in vniuersali per intellectum ostensas, &c.

Et cum dicit Doctor quod velle bonum non in ordine ad Deum non est actus charitatis, patet, quia charitas primò inclinat ad bonum infinitum in 1e,& pôst ad omnia alia bona in ordine ad bonum infinitum, vt suprà patuit dist, 28. & 29. sed vittus moralis non inclinar ad actum bonum in ordine ad vleimum finem, sed præcisè inclinat ad bonitatem actus in se, nam habitus temperantiæ præcisè inclinat ad actum temperantiæ, vt est in se tale bonum, non ordinando illud ad bonum infinitum. Posset tamen idem actus elici,& ab habitu temperantiæ, & habitu charitatis, quia chari-

tas posset inclinare ad talem actum, vt in ordine ad bonum æternum, & temperantia ad eundem actum, vt præcisè habentem talem bonitatem in se, & quanto actus elicitur secundum inclinationem plurium virtutum, tantò perfectior est, vt patet à Doctore in quarto dist. 14. quæst. 1. & in quodlib. quæst. 18.

x Et etiam addit, quod etiam in Deo poteft esse ratio virtutum moralium. Hoc debet sanc intelligi, quia si virtus moralis est moralis, quia conformis reclæ rationi, fortè in Deo non erit talis virtus, quia voluntas diuina respectu corum, quæ sunt ad extrà nullo modo regulatur ab intellectu diuino, imò quicquid vult ad extra; prius vultillud, quam intellectus diuinus cognoscar illud esse volendum, & hoc expresse pater à Doctore in prolog. quaft. vlima, & in primo, dift. 38. & 39. & in quedlib. quest. 14. Nam simpliciter prima rectitudo actus, voluntatis diuinæ respectu corum, que fiunt ad extrà, est à sola voluntate diuina, quia talis actus, vt præcisè

Digitized by Google

cft.

est à voluntate, est ex se formaliter rectus, & hoc patet à Doctore in prologo quast. vlt. & in secundo, dist. 23. & in 4. dist. 46. quast. 1. & sic in Deo non potest poni ratio virtutis moralis sub illa ratione, qua ponitur in Angelo, quia vt in Angelo est præcisè virtus moralis, pro quanto est conformis rationi rectæ. Si tamen ponatur virtus moralis in voluntate diuina, que licet non sit conformis recta rationi, vt priori in ratione regulæ, tamen si voluntas illa respectu actus talis virtutis posset habere rationem priorem, vt regulam, tunc talis actus posset dici actus virtutis moralis, quia etsi illum recta ratio non præcedat, tamen si præcederet, dictaret talem actum sic esse eliciendum, & hoc modo actus voluntatis diuinæ, quo vult me ieiunare, siue quo vult temperatè viuere, potest dici actus moralis.

ž.

Aduerte etiam , quòd si velle aliquod bonum vt in ordine ad bonum æternum, est actus charitatis, tunc voluntas diuina non poterit habere actum moralem, quia omne volitum ab ea est simpliciter volitum in ordine ad bonum æternum, quia quicquid vult, vult propter vltimum finem. Dico ergo quòd velle aliquid in ordine ad bonum æternum, potest dupliciter intelligi. Vno modo, quòd velit illud in ordine ad bonum æternum, ordinando illud tanquam ad præmium sibi correspondens; & hoc modo charitas inclinat propriè ad bonum in ordine ad bonum æternum tanquam ad præmium, cum actus charitatis sit verè præmiabilis bono æterno: licet primò inclinet ad illud bonum in ordinead Deum in se, & propter se diligendum; & hoc modo non omnis actus voluntaris diuina, quo vult meltemperate viuere, est actus charitatis: patet quia vult peccatorem temperaté viuere & per consequens non actu ordinat bonum temperantiz ad bonum zternum, vt ad prz mium, cum non sit in charitate, & licèt tale bonum ordinet ad se tanquam ad finem, vel non vt ad præmium correspondens, potest tamen dici actus temperantiæ, impropriè tamen.

Potest etiam & melius dici, quòd actus voluntatis diuina, quo vult velle me bonum temperantiæ, vt est in se bonum, est actus temperantiæ, quia vt sic, non vult mé velle tale bonum in ordine ad vltimum finem. Et licèt voluntas diuina velit illud bonum in ordine ad vltimum finem, non tamen semper vult me velle tale bonum in ordine ad vltimum finem.

Nota etam, quòd licèt ratio virtutis moralis posset poni in voluntate, non tamen ponitur ibi aliquis habitus directiuus ex actibus moralibus, cum hoc fit imperfectionis, nec habitus inclinans ad actum moralem, & hoc patet expresse à Doctore in 4. dist. 46. quast. 1. Sed præcise ponitur ratio virtutis moralis, pro quanto voluntas diuina vult me velle actum moralem. Et quod dicit de charitate, quæ ponitur in voluntate diuina fine accidentalitate, aut dicit, quia charitas non ponitur ibi vt habitus perficiens: sed ponitur vt verè attributum, & vt perfecté idem cum natura diuina. Etquod addit suprà, quòd ratio vittutis moralis non variatur per mihi, & tibi. Hoc patet, quia ratio virtutis moralis est ex conformitate ad rationem rectam, & quòd ratio recta dictet esse ieiunandum à me, & esse ieiunandum à Ioanne, non variatur ratio formalis talis rationis rechæ; sic similiter necactus conformiter elicitus tali rationi rectè quo volo me velle iciunare , vel quo volo Petrum velle iciunare, erit actus verè moralis & in simili clare dictum est supra dist. 23.24.& 26.

y Aliter. Hîc Doctor dat aliam responsionem, quòd si non placeret ponere in eis virtutes morales, quòd posser negari consequentia illius rationis factæ, quia non sequitur, Angelus habet rectum velle, ergo ex pluribus volitionibus re-Ais generatur in eo virtus moralis; quia diceret quòd non omnis actus voluntatis rectus est actus virtutis moralis, sed vltrà requiritur quòd talis actus rectus sit circa bonum difficile, sed in propolito bonum quod ponitur obiectum virtutis non est difficile, nisi habenti appetitum sensitiuum.

Si dicatur, quòd etiam in Angelo potest esse bonum difficile, & hoc patet, quia voluntas, vt natura summè inclinatur ad summum bonum, vt summe commodum sibi, & ad alia bona in ordine ad illud summum commodum, vt suprà patuit dist. 15. Modò, ve exit in actum contra inclinationem boni commodi, vel saltem secundum aliquam circumstantiam, tale bonum videtur difficile: sed ralis affectio commodi fuit in Angelo, vt patet à Doctore in 2. dist. 6. quest. 2. & dist. 23 vbi vult, quòd Deus non potest facere rationalem creaturam impeccabilem ex natura, ex hoc quòd habet naturalem inclinationem ad summum commodum sibi; cùm ergo Angelus potuit rectè velle aliquid contra naturalem eius inclinationem, ergo illud bonum potuit dici difficile sibi, cùm videatur dissicultas velle aliquid contra naturalem inclinationem, imò maior difficultas, quam quando voluntas vult aliquid contra inclinationem appetitus sensitiui, cui per accidens conjungitur, vt saris patet. Hanc difficul tatem relinquo aliis soluendam.

Alio modo dici potest. Adhuc Doctor dat aliam responsionem, dicens quòd duplex est Duplex volivolitio: vna simplex, que est que dam compla- tio. centia obiecti, & sine executione, sicut desperans de sanitate vult sanitatem, non tamen prosequitur eam, acceptando media ordinata ad illam. Alia est volitio efficax, qua scilicet volens prosequitur ad habendum volitum, si non impediatur, & hæc secunda dicitur propriè electio, eo modo quo Philosophus loquitur 3. Ethic. c.5. Voluntas, id est, volitio simplex, est impossibilium. quomodo hoc, patet in secundo, dist. 6. quæst.1 sed respectu impossibilium non est electio, quia nullus efficacites vult aliquid impossibile.

## SCHOLIVM.

Ad secundum positum num. 15. docet prudentiam esse regulam, & mensuram moralium virtutum ; simpliciter tamen morales sunt perfectiores. Ad tertium ibi positum admittit in partibus corporus, vt in manu citharædi habitum , & idem est de brutis. Experientia hoc docet, constat enim ex frequentibus actibus corporis acquiri facilitatem, & habilitatem in manu citharædi , & pictoris , & in pedibus tripudiantium. Nec valet dicere, quod hoc proueniat ex remotione impedimenti, quia sic negare posses omnem ha-

bitum. Haceft contra D. Thom. & sues, 1.2. quast. 50. art.3. & quast. 53. art.1. Suar.2. Metaph. dist. 44. sect. 2. Vasquez 1. 2. disp. 78. cap. 4. sed eam tenent Occam quodish.3. quast. 17. & 3. quast. 4. Gabriel. 3. dist. 23. quast. 1. ars. 3. dub. 1. Maior ibi quast. 2. corol.z. Pal.sbid.dift.z.Henr.quodlib.4.q.22.wbs ponit habitus in bruti s. Leuchet.Tartaret. & ala Scotista hic. & videtur Caiet. 1.2. quest. 50 art. 1.

D'secundum, quamuis posset negari quòd oportet omnem persectionem no-18. bilioris perfectibilis esse nobiliorem quacumque perfectione perfectibilis minùs nobilis, sed sufficit supremam nobilioris excedere supremam minus pobilis: virtus autem moralis non est suprema persectio voluntatis, nec prudentia intellectus, sed charitas voluntatis, & sides intellectus, & charitas videtur excedere sidem. Tamen ista responsio non videtur sufficere, quia respectu eiusdem obiecti nobilior potentia videtur habere nobiliorem actum, quando veraque agit secundum totam virtutem sui, quia ibi non est excessus ex parte obiecti, quia idem est: igitur ex parte potentiarum tantum, & eatenus nobilior excedit.

Electio nobilior dictamine.

Cùm igitur circa bonum morale, quod est idem obieaum, sit aaus intelleaus practici, & voluntatis, si vtraque persecte agat, hæc dictando, illa eligendo; simpliciter nobilior erit electio recta, qu'am dictamen rectum: & per consequens habitus generatus ex electionibus rectis erit nobilior habitu generato ex dictaminibus rectis; quod concedo.

19. ralium virtutum.

Et ad Philosophum præferentem prudentiam: Respondeo, prudentia quodammo-Prudemia dò est regula aliarum virtutum, pro quanto ipsa, vel actus eius præcedit generatione habitum, & actum virtutis moralis. Ex ista prioritate actus, & habitus moralis conformatur sibi, tanquam priori, & non è conuerso. Similiter hæc prioritas apud Philosophum videtur concludere rationem regulz, & mensurz, & in hoc dignitatem : sed non sequitur : ergo simpliciter dignior.

In membris brutie dari babitsu.

20.

Ad tertium, conceditur quòd in parte corporis potest esse virtus, & habitus, sicut patet in manu scriptoris, & pictoris; manus enim mea inexercitata inhabilis est in illa facultate, quæ est ad citharizandum, exercitata autem est habilis; quod non est nisi habilitate inhærente manui, quæ habilitas conceditur esse quædam virtus, quia quædam qualitas habilitans ad opus virtutis moralis. Conceditur autem hoc viteriùs de irrationabili, vt de equo ad actus quosdam, ad quos est assuesaus, sed in merè inanimatis non inuenitur : non enim ex consuctudine projicitur facilius lapis sursum.

Ad agumenta principalia: ad omnes auctoritates, concedo quod affirmant, scilicet quòd in appetitu sensitivo est quædam qualitas, quæ potest dici virtus; licèt minùs propriè, quam illa, quæ est in voluntate inclinans ad electionem.

Ad illud de irascibili, & concupiscibi, dico quòd sunt non tantùm in appetitu sensitiuo, sed in voluntate. Et cum obiicitur de obiectis arduo, & delectabili, siue illa sint obiecta, siue non, de quo quæstione sequenti, ita potest inueniri distinctio ex parte obiectorum, comparando ad voluntatem, sicut comparando ad appetitum sensitiuum.

Ad aliud, cùm dicitur, quòd voluntas sufficienter perficitur per virtutem Theologicam: Respondeo, verum est respectu boni diuini, & respectu nullius alterius, nisi in ordine ad diligere Deum; ita quòd nullus actus elicitur ex charitate, nisi cuius obie-Aum, ad quod sistitur, est Deus, licet per alia obiecta media: non solum autem posfum ordinate velle Deum, vel hoc bonum in ordine ad Deum: sed etiam bonum hoc inquantum habet talem bonitatem convenientem mihi, secundum propriam rationem, & sic velle hoc bonum est ex alio habitu.

Si obiicitur, ille habitus non erit ratio referendi in Deum: igitur non erit rectus, quia 21. actus eius videtur frui bono creato. Respondeo, habitus inserior non habet de se actum habitus superioris: charitas autem, quæ est habitus superior, habet referre hunc actum immediate in Deum : nullus igitur alius habitus habet propriè ex se sic referre, sed tantum habet ex se suum actum proprium diligendi hoc bonum; quod bonum debet viterius referri per charitatem. Nec ex hoc sequitur, quòd inferior sit malus, nec quod sit principium fruendi bono creato: quia etsi non referat, tantum negatiue fruendo, tamen non contrarie, scilicer repugnando frui recto, & hoc non est frui: quia frui non tantum includit non referre negatiue, sed oppositum eius, quod est non referre contratie, scilicet vsi, sicut dictum est dist. 1. primi.

COMMEN

## COMMBNTARIVS.

D argumenta principalia patent responfiones. Ad vitimum cùm arguitur, quia voluntas sufficienter perficitur virtutibus Theologicis; ergo non debet perfici virtute morali.

Respondet Doctor quod respectu Dei in se,& respectu corum, que immediate ordinantur ad Deum, sufficienter voluntas persicitur charitate, de qua satis prolixè dictum est suprà dist. 18.

18.

19.

Si obiicitur ille habitus, puta fortitudo, non erit ratio referendi in Deum: ergo non erit rectus, &c.

Respondet, quòd frui bono creato potest du-

pliciter intelligi, scilicet negatiue, & contratie, Frui bone frui aliquo negatiuè est non referre illud actu ad creato potest aliud,& hic actus non est semper malus : sed frui contrariè est appreciate illud, vt bonum nullo modo ad aliud referibile,& hoc modo frui bono creato est actus simpliciter malus. Et de hoc dictum est in primo, dist. 1. Litera sequens clara est ex suprà dicis, hîc & in 15. huius tertij.

Vitimas distinctiones huius tertij graui ægritudine, necnon aliquibus negotiis impeditus: modò aliter non expono. Sed eas sufficienter expolitas ponam in fine quarti sententiarum, & sic

terminatur totum.

#### SCHOLIVM.

Circa solutionem ad quartum de principatu politico, refutat Henricum dicentem virtutes poni in voluntate, non quà natura est, nec quà libera; sed quà deliberativa, quia vt natura nullum actum elicit, ex dift. 15. & vt deliberatiua est, libera est. Exponit optime dictum Philosophi in repentinis impauidus maxime apparet fortis.

D illud de principatu despotico, & politico, dicitur quòd Philosophus putauit conditionem naturæ corruptæ esse conditionem naturæ institutæ : tamen de hoc aliter dictum est, in secundo libro, qualiter appetitus inferior natus erat habere suam de- Dist.29. lectationem, & qualiter potuit concorditer voluntati moueri, ita tamen, quòd potuit poni aliqua virtus in vtroque appetitu: nisi fortè iustitia originalis faceret in voluntate persectius dominium respectu appetitus sensitiui, ita quòd posset statim vti appetitu sensitiuo seruiliter: sed adhuc non saluaretur, vt videtur, quòd appetitus sensitiuus delectabiliter moueretur quantumcunque voluntas dominaretur super eum, nisi in ipso appetitu esset aliquis habitus inclinans ad talem actum eliciendum: sicut ego volens te rectè eligere circa passionem aliquam, possem generare in me virtutem mora-

Tenendo igitur viam illam, distinguitur de voluntate, vt natura, vt libera, & vt de- Her. Q aodliberatiua. Primo modo negatur ab ea virtus, quia sic naturaliter tendit in sinem, & lib.4.9.22. in bonum quodcunque ostensum, vt in ipso relucet finis: & propter talem determinationem non requiritur virtus in ea, vt sic: nec etiam requiritur in ea, vt libera; quia virtus inclinat per modum naturæ, & ipsa, vt libera, non est nata moueri naturaliter. Si enim posset inclinari naturaliter: igitur posset necessitari, vt libera. Tertio igitur modo, scilicet vt deliberatiua, non est respectu finis, sed est respectu corum, quæ sunt ad finem: & respectu huius erit in ea habitus moralis. Additur etiam, quòd virtus mouet per modum naturæ, quia subito. Vnde secundum Philosophum, 3. Ethic. Si in repentinis sit Cap. 9. 6 impauidus, maxime apparet fortis.

Contra hæc. Primò, quia voluntas venatura, nullum actum elicie, ve dictum est dist. 15. huius tertij: igitur vt natura non tendit in aliquod obiectum, nec finem, nec Voluntas vt aliud, per actum elicitum, sed tantum tendit per inclinationem naturalem, sicut graue natura nuldicitur tendere deorsum, etiamsi quiescat sursum.

Contra alia duo membra arguitur, quia vnum videtur includere aliud: nam vt est elicit. deliberatiua, est libera. Aut enim dicitur deliberatiua inquantum præcipit deliberationem, aut inquantum eligit præuia deliberatione: & vtrumque conuenit sibi inquan- ua est libe. tùm libera, quia libera imperat illam deliberationem, & liberè eligit: igitur negando ra. in ca esse virtutem, vt libera, & concedendo in ca esse virtutem vt deliberatiua, est contradictio. Nec illa probatio, quòd non sit in ca virtus, quia tunc posset necessita- Corradictio ri, concludit, quia agens superius, in cuius potestate est actio inferioris, non potest Henric. necessitari ab inferiori agente: virtus autem si aliquo modo est agens ad actum, est inferius agens, vt dictum est dist.7. primi de habitu. Ibi etiam dictum est qualiter non repugnat, quod liberè agat, & tamen habitus agat in ea per modum naturæ.

Consimiliter etiam posset probari, quòd non sit virtus in ea, vt deliberatiua, si illud quast. 2. est verum; quòd virtus sit repentinè præueniens deliberationem: nam voluntas, vt repentina non videtur deliberatiue agere, sed præuenire deliberationem: tamen non oportet huic inniti, quia oportet quòd illud verbum exponatur: absolute enim nullus Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

lum actum

tus potest necessitare

Lib. III. Sententiarum 708

vitiose, vel virtuose agit, nisi agat ex deliberatione : sicut enim non humane agit, nisi agat intelligendo; ita circa illud, quod est ad finem, non humanè benè agit, nisi intelligendo illud, propter quod agit, & istud intelligere est deliberare. Vnde virtuosus non Text. 86. & sic agit repentine, & sine deliberatione, sicut agit natura, ex 2. Physicorum.

circiter. Virtuosus repentinè agit, exponitur.

Debet igitur sic intelligi dictum Philosophi, quòd sicut virtuosus, obieco ostenso, inclinatur ad rece agendum ex reco habitu, ita ctiam per prudentiam ordinatus est ad statim recte dicandum circa illud eligibile, & quasi imperceptibiliter deliberat propter promptitudinem eius in syllogizando practicè: alius autem imperfectus cum difficultate, & mora syllogizat practice: & si tandem recte eligat, non dicitur repentine agere, sed morose, & alius perfectus quasi repentine agere respectu illius, quia agit quasi in tempore imperceptibili.

## CĂRCĂRCĂRCĂ POLĂRCĂRCĂR DISTINCTIO XXXIV.

De septem donis Spiritus sancti generaliter.

VNC de septem donis Spiritus sancti agendum est : vbi prius considerandum est, an hæc dona virtutes sint. Secundò, an in futuro desitura sint, vel omnia, vel horum aliqua. Deinde an in Christo fuerint cuncta hæc dona. Hæc dona virtutes esse,nec in futuro desitura. Ambrosius 🗬 ostendit ea septem esse virtutes, dicens:& in Angelis abun-

o vleimo, in principio capitis tom.

Ambr.1.lib. dantissimè esse: sic, [Ciuitas Dei illa Ierusalem cœlestis, non meatu alicude Spiritu jus fluuij terrestris abluitur: sed ex fonte vitæ procedens Spiritus sanctus, cuius nos breui satiamur haustu, in illis cœlestibus spiritibus redundantius videtur effluere, pleno septem virtutum spiritualium feruens meatu. Si enim fluuius riparum crepidinibus editis superfusus exundat, quantò magis Spiritus sanctus omnem supereminens creaturam, cum nostræ mentis arua tanquam inferiora perstringat, cœlestem illam Angelorum naturam effusiore quadam sanctificationum vbertate lætificat? Deinde sanctificationem exponens subdit, [His autem sanctificationibus significatur plenitudo septem spiritualium virtutum, quas enumerat Isaias, dicens: Spiritus sapientia, or intellectus, spiritus consily, & fortitudinis, spiritus scientia, & pietatis, & spiritus timoris Domini. ] [Vnum est ergo flumen Spiritus sancti, sed multi spiritualium cap. 1. & 2. donorum meatus. Quamuis ergo multi dicuntur spiritus, vt spiritus sapientiæ, & intellectus, &c. vnus tamen est Dei spiritus, suæ libertatis arbiter, omnia pro auctoritate voluntatis diuidens singulis.] Hîc expresse traditum est, septem dona, & virtutes esse, sanctification ésque fidelium mentium, & in futuro non desitura, cum sint & in Angelis.

Ifa.11.4 Ibid.lib.t. CAP. 12.

1.Cor.12.

Ibid. paulò

inferius.

## Quòd in Christo suerint illa septem dona.

TN Christo etiam hæc eadem dona fuisse Isaias ostendit, dicens, Egredietur B. Lvirga de radice Iesse, & slos de radice eius ascender, & requiescer super 1/4.11.4 eum spiritus Domini, spiritus sapientiæ & intellectus, spiritus consilij & fortitudinis, spiritus sapientiæ & pietatis, & replebit eum spiritus timoris Domini.

Quod videtur obuiare pramisis.

C. Is autem videtur obuiare quod Beda de timore Domini dicit super pa-Prou. 1. a Trabolas Salomonis, quòd omnis timor in futuro cessabit. Ait enim sic & in glossa

super illum locum, Timor Domini principium sapientia. [Duo sunt timores Do- 1. Ioan. 4. d mini: seruilis, qui principium sapientia est; & amicabilis, qui perfectionem Psal. 18. sapientiz comitatur. Scruilis principium sapientiz est, quia qui post errata sapere incipit, primò timore corripitur divino, ne puniatur: sed hunc persecta charitas foras mittit. Succedit huic timor Domini sanctus permanens in seculum seculi; quem non excludir charitas, sed auget; quo timet etiam silius, ne vel in modico oculos amantissimi patris offendat: vterque in futuro cessabit, charitas verò nunquam excidet. Augustinus verò super illum lo- Aug. Super cum Psalmi, Adorabo ad templum sanctum tuum in timore tuo; timorem Dei de- Psal. 5. past siturum dicit sic: Timor Domini est magnum præsidium proficientibus ad rationis, salurem, sed peruenientibus foras mittitur. Non enim timent iam amicum, tom.8. cùm scilicet ad id, quod repromissum est, perducti fuerint. Ex his auctoritatibus significatur, quòd timor non erit in futuro. Si autem timor non erit in futuro; ergo nec septem dona erunt, nec modò sunt in Angelis, siue in animabus sanctis. Ad quod dicimus auctoritatum præmissarum, quæ vi- Solutio. detur, repugnantiam dirimentes, quòd septem illa dona & in Angelis modò sunt, & in animabus sanctis feliciter viuentibus, & in nobis erunt in suturo: sed non habebunt omnia hos vsus, siue hæc officia, quæ nunc habent: verbi gratià, Timor filialis modò facit timere, ne offendamus, quem diligimus, & ne separemur ab eo. Facit etiam nos reuereri eundem. In futuro verò faciet nos reuereri, quando non timebimus separari, vel offendere. Non ergo metus separationis, vel offensionis nune est in Angelis, vel in animabus sanctis, nec in nobis erit in futuro, sed reuerentia, quæ est mixta cum fubicatione dilectionis; quæ etiam in Christo fuit, sicut Apostolus dicit in epistola ad Hebræos, loquens de Christo, Qui exauditus est pro sua reuerentia. Hebr.s.c Quidam tamen secundum effectum, timorem in Christo, & in Angelis tantùm esse contendunt.

T quia de timore tractandi nobis occurrit locus, sciendum est quatuor Lesse timores, scilicet mundanum, siue humanum, seruilem, initia- Cassed. sulem, castum, vel filialem, siue amicabilem. [Humanus timor est, vt ait per Ps. 127. Cassiodorus, quando timemus pati pericula carnis, vel perdere bona mun- Mast. 20.6 di, propter quod delinquimus. Hic timor malus est, qui in primo gradu cum mundo deseritur; quem Dominus prohibet in Euangelio, dicens, Nolite timere eos qui occidunt corpus, &c. [Timor autem seruilis est,vt ait Augu-Luc.10. 4 stinus, cum per timorem gehennæ continet se homo à peccato, quo præ-Super Psal. sentiam Iudicis, & pænas metuit, & timore facit, quicquid boni facit, non verseiusar, timore amittendi æternum bonum, quod non amat, sed timore patien- & citamur di malum, quod formidat. Non timet ne perdat amplexus pulcherrimi ex his omsponsi, sed timet ne mittatur in gehennam. Bonus est iste timor, & vti- nibus. lis, licet insufficiens: per quem sit paulatim consuetudo iustitiæ, & suc- lbid. paulò cedit initialis timor, quando incipit, quod durum erat, amari: & sic incipit excludi seruilis timor à charitate, & succedit deinde timor castus, siue amicabilis, quo timemus ne sponsus tardet, ne discedat, ne offendamus, ne careamus. Timor iste de amore venit. Ille quidem seruilis est vtilis, sed non permanens in æternum, yt iste. Timor diuinus comes est per omnes gradus.

Plena timorum distinctio.

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Collatio

#### Lib. III. Sententiarum 710

## Collatio pradictorum.

T attende quòd quatuor hîc distinguuntur timores, cùm suprà Beda duos E. L'dixerit esse. Sed Beda humanum timorem prætermisit, & nomine seruilis duos, quos hîc distinximus, complexus fuit, scilicet seruilem & initialem. Amicabilem verò castum dixit. Augustinus quoque seruilem, & castum ti-Rom. 8.c morem aperte discernit, dum epistolæ ad Romanos illum locum exponit, Non enim accepistis spiritum seruitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptio-Homil. 85. nis filiorum Dei, ita dicens, [Duo timores infinuantur hîc: vnus qui est in persuper Ioan. fecta charitate, scilicet timor castus: alter, qui non est in charitate, scilicet ritu, & lit. seruilis, in quo, quamuis Deo credatur, non tamen in Deum: etsi bonum CAP. 32. fiat, non tamen bene. [Nemo enim inuitus bene facit, etiam si bonum est, August.lib. Conf.1,c.12. quod facit.] tom.I.

F.

Epist.Ioan-

sparsim ha-

bet que con-

tribus pa-

P[al. 110.

aute timet

1.104n.4.d

non est. Pfal. 18. De casto, & seruili pleniùs agit, tangens interdum de initiali.

E his eisdem timoribus latiùs disputat Augustinus dicens. [Cœpit ali-Uquis credere diem iudicij: si cœpit credere, cœpit & timere. Sed quia est ad 4.c.1. adhuc timet, nondum habet siduciam in die iudicij: nondum est enim in nis, tom. 9. illo perfecta charitas: sed si perfecta in illo esset charitas, non timeretur: perfecta enim charitas faceret perfectam iustitiam, & non haberet vnde titinentur his meret, imò haberet quare desideraret, vt transeat iniquitas, & veniat regnum Dei : ergo timor seruilis non est in charitate. Sed in qua charitate? Non in inchoata. In qua ergo? In perfecta: Perfecta ergo charitas foras mittit timorem : ergo incipiat timor, quia initium sapientiæ timor Domini. ilud, Qui Timor enim quasi locum præparat charitati. Cum autem cæperit charitas habitare, pellitur timor, qui ei præparauit locum. Quantum enim illa crescit, ille decrescit, & quantum illa fit interior, timor pellitur foras: maior charitas, minor timor: minor charitas, maior timor. Si autem nullus est timor, non est quà intret charitas. Sicut videmus per setam introduci linum, quando aliquid suitur, seta priùs intrat, & nisi exeat non succedit linum. Sic timor primò occupat mentem; non autem ibi remanet timor, quia ideò intrauit, vt introduceret charitatem.

## Quod videtur pradictis aduersari.

St autem alia sententia, quæ videtur huic esse contraria, si non habæ G. Epium intellectorem. Dicitur enim in Psal. Timor Domini castus permanet in seculum seculi. Æternum quendam timorem nobis ostendir, scilicet castum. Quòd si ostendit ille nobis æternum timorem, nunquid contradicit illi ista epiltola, quæ dicit, Timor non est in charitate ; sed perfecta charitas foras mittit timorem? Hoc enim dictum est per Ioannem; illud dictum est per Dauid. Sed nolite putare alium esse spiritum; si enim vnus slatus inslat duas tibias, non potest vnus spiritus implere duo corda,& agitare duas linguas? Si spiritu vno,id est, vno flatu, impletæ duæ tibiæ consonant, impletæ duæ linguæ spiritu Dei dis-Ionare possunt?absit,imò est ibi quædam consonantia, est quædam cocordia; sed auditore desiderat studiosum, non ociosum. Ecce mouit duas linguas spiritus Dei, & audiuimus ex vna; Timor non est in charitate: audiuimus ex alia; Timor Domini castus permanet in seculum seculi. Quid est hoc? Dissonant? Non. Excute 211res, intende melodiam; non sine causa hîc addidit castus, illic non addidit;

quia est timor aliquis, qui dicitur castus, & alius, qui non dicitur castus. Discernamus istos duos timores, & intelligamus consonantiam tibiarum. Quomodo discernimus? Attendat charitas vestra. Sunt homines, qui propterea timent Deum, ne mittantur in gehennam; ne forte ardeant cum diabolo in igne æterno. Ipse est timor, qui introducit charitatem, sed sic Mantas.d venit vt exeat. Si enim propter pænas times Deum, nondum amas, quem sic times; nondum bona desideras, sed mala caues. Sed ex eo, quia mala caues, corrigis te, & incipis bona desiderare; cúmque bona desiderare cœperis, erit in te timor castus. Quid est timor castus? Timere ne amplius amittas ipsa bona, timere Deum, ne recedat à te. Cum autem times Deum, ne te descrat præsentia eius, amplecteris eum, ipso frui desideras.

## Quomodo distant duo timores, per similitudinem duarum mulierum ostendit.

TOn potes melius explanare quid intersit inter duos istos timores, quam si ponas duas mulieres maritatas, quarum vnam constituas volentem Aug.eodem trast. 9 sufacere adulterium, sed timet ne damnetur à marito. Timet maritum, quia per loan. adhuc amat nequitiam, huic non grata est, sed onerosa mariti præsen- epist. infetia; & si forte viuit nequiter, timet maritum ne veniat. Tales sunt, qui ti- ad superioment diem iudicij. Fac alteram amare virum, & debere illi castos am- rajo trast. plexus, nulla se adulterina immunditia maculare velle: ista optat præsenpositione
tiam viri. Illa timet, & ista timet. lam ergo interrogentur, quare timeant? Euang. Ioä-Illa dicet, Timeo virum ne veniat: Ista dicet, Timeo virum ne discedat. Idem penè Illa dicet, Timeo virum ne damnet: ista dicet, Timeo virum ne deserat. habetur in Pone hæc in animo, & inuenies timorem, quem foras mittit charitas: & Epift. ad alium timorem castum, permanentem in seculi Illum timorem de gratia perfecta charitas foras mittit, quia ille timor tormentum habet : torque- nom Tessatur conscientia peccatorum, nondum facta est iustificatio. Est ibi quod menti, cap. titillet mentem, quod pungat, quod stimulet. Stimulat ille timor, sed Epist. 120. intrat charitas quæ sanat, quod ille vulnerat timor. Timor castus facit se- tom, 1.00 de curitatem in animo. Audiuimus duas tibias, scilicet Ioannem, & Dauid stoli ser. 18. consonantes. Illa de timore Dei dicit, quo timet anima ne damnetur: ista de timore Dei dicit, quo timet anima ne deseratur. Ille est timor quem charitas excludit, iste est timor, qui permaner in seculum seculi. ] Ecce in his verbis prædictis aperte oftendit Augustinus, quis sit timor castus, & quis seruilis, & qualiter differant. In quibus etiam initialem timorem significauit, qui nec ex toto est seruilis, nec ex toto castus, sed tanquam medius aliquid de seruili, & aliquid de casto timore habet, facit enim leruire partim timore pænæ, partim amore iustitiæ: per quem timemus puniri, & timemus offendere. Iste timor est in inchoata charitate, non in persecta: & quantum crescit charitas, tantum decrescit iste timor, quantùm ad metum pænæ, id est, quantùm ad id, quod facit timere pænam, & quantum ad tormentum conscientiæ. Nam quanto magis diligimus, tantò minus timemus. Iste timor notazur in illis verbis Augustini, vbi non negat timorem esse in charitate inchoata, sed perfecta: quod non posset dici de seruili; quia, ve ipse suprà dixit, seruilis timor non remanet veniente charitate: nec intrat charitas, nisi prius ille timor exeat; nec in illo timore aliquis credit in Deum, etsi credat Deo:nec benefacit, etiam si bonum est, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

## Lib. III. Sententiarum 712

quod facit. Non est ergo timor ille in charitate etiam inchoata, quia omnis, qui charitatem habet, licet non perfectam, & in Deum credit, & bona opera facit. Quare seruilis non est timor ille, quem in charitate inchoata fore concessit, & quem crescente charitate decrescere dixit; sed ille est timor initialis, quem non negat esse in charitate, nisi perfecta sit.

## Quòd timor seruilis & initialis dicitur initium sapientia, sed differenter.

Ciendum tamen est, quòd vterque timor, scilicet seruilis, & initialis, 1. In Scripturæ diuersis locis dicitur initium sapientiæ: & ita fore comperies, si diligenter annotaueris loca Scripturæ, in quibus de timore Domini ht mentio. Ex alia tamen ratione, & causa diuersa, dicitur seruilis timor Prou. 1, & initium sapientiæ, & ex alia initialis. Seruilis enim ideò dicitur initium sa-2.6 9.cap, Eccles,1.b pientiæ, quia præparat locum sapientiæ, & ducit ad sapientiam, sed tamen non remanet cum ea, imò foras exit. Initialis verò dicitur initium sapien-25. b & tiæ, quia est in inchoata sapientia, quem cum quis habere incipit, sa-Pf.110.6 pientiam & charitatem habere incipit. Inde etiam est, quòd vterque timor dicitur initialis: quod inuenire poteris per diuersa Scripturæ loca. Vterque etiam timor interdum dicitur seruilis, quia & ipse initialis, qui est in charitate inchoata, aliquid habet de feruili, fcilicet angorem pœnæ, ficut & aliquid habet de casto, scilicet quòd timet offendere ac separari.

## De hoc quod Augustinus dicit, castum timorem esse aternum.

Ilud quoque diligenter est notandum, quod in superioribus Augustinus dicit, castum timorem esse æternum: per quod confirmatur præmissa sen-K. tentia, scilicet quòd spiritus timoris erit in futuro, sicut & alia dona Spiritus sancti; sed non habebit omnem illum vsum, quem modò habet. Faciet enim tunc nos reuereri Deum, non timere, separari, vel carere. Fuit ergo & in Christo timor ille, sed iuxta vsum illum, quem habebit in suturo in Sanctis. Non enim timuit Christus separari, vel offendere Deum, sed Deum præ omnibus reueritus est.

## An timor pæna, qui fuit in Christo, fuerit seruilis, vel initialis, vel alius?

Vm autem fuerit in Christo timor pænæ, quæritur an iste timor fue-Urit mundanus, vel seruilis, vel initialis? Ad quod dicimus nullum eorum fuisse in Christo; quia timor mundanus malus est, vt suprà dictum elt, & in primo gradu cum mundo deseritur. Seruilis verò, vel initialis in perfecta charitate non est. Nullus ergo timorum istorum fuit in Christo. Quis ergo fuit timor iste, quo pænam timuit? Potest timor ille dici naturalis, vel humanus, qui omnibus hominibus inest, quo horretur mors, ac tormidatur pœna. Et dicitur timor iste naturalis, non quia accesserit homini ex natura secundum quòd prius suit instituta, quia non suit iste timor concreatus homini, nec de bonis naturalibus, sed quia ex corrupta natura Dift. 16.bu- per peccatum omnibus aduenit, cui corruptio inoleuit, tanquam esset natuins paraga. ralis, & est iste timor effectus peccati, vt prædictum est.

Digitized by Google

QVÆ

#### QVÆSTIO VNICA.

## Vtrum virtutes, dona, es beatitudines, es fructus sint idem habitus inter [e.?

Alensis 3.p.q.72, membr. 1. 2.D. Thom. 1.2.q. 68. art. 1. (vbi Caiet. Medina,) & hie q. 1. art. 1. D. Bonauent. art. 1.9.1.Richard.art. 1.9.1.Durand.9.1.Argent.9.1.art. 2.Vasq. 1.2.dift. 89.cap. 2.Valent.ibi d. 5. quest. 8. part. 2. Maior hic quaft. 1. Ouando proposit. 5. Salas 1. 2. tractat. 12. dist. vnic. sect. 1. Vide Scotum 6. Metaphysic.quest.1.

KA IRCA istam trigesimam quartam distinctionem, in qua Magister agit de septem donis; quæritur vtrum virtutes, dona, & beatitudines, & fructus sint idem habitus inter se? Quòd sic; Gregor. super illud Iob. 1. Lib.1. c.18. Nati sunt ei septem filij, & tres filia. quære ibi. in z.exposit.

Præterea, si isti essent alij ab aliis, nullus ex vna parte esset idem alij ex

alia parte. Consequens est falsum; quia fortitudo est donum, & virtus.

Et si dicatur, quòd fortitudo hæc, & illa sunt alterius rationis. Contrà, quia habent actum eiusdem rationis.

Contrà, non est idem numerus donorum, beatitudinum, & virtutum: numerata etiam Arg.in opp. non concordant, sicut patet; quia aliquid est beatitudo, quod non est donum, & è conuerso, & aliquid donum, quod non est virtus, & sic de aliis.

#### SVPPLEMENTUM R. P. F. IOANNIS PONCII quod ad finem vsque libri protenditur.

IRCA istam trigesimam quartam distinctionem, &c. Vnicz quzstionis, quam circa hanc distin-&ionem mouet Doctor, principalis Scopus, & intentum est,

examinare qua ratione septem dona Spiritus, de quibus hîc agit Magister, se habeant ad octo Beatitudines, duodecim fructus spiritus, & virtutes, præsertim practicas, an scilicet ita inter se distinguantur realiter, vt illud, quod donum est, non st beatitudo vlla ex illis, aut fructus, aut virtus; & illud, quod est virtus, similiter non sit donum, nec fructus, nec beatitudo, & ita de reliquis. Quia verò hæc difficultas satis exactè solui non potest nisi intellecta natura eorum, quorum distinctio inquiritur: plura alia complectitur præsens quæstio, quæ breuiter quidem, sed sufficienter à Doctore tacta, paulò fusiùs tractare operæ precium duxi, tum ad vberiorem ipsius doctrinæ confirmationem; tum etiam ad pleniorem harum rerum, quarum cognitio ad multa deseruire potest, notitiam. Sequar autem ipsiusmet Docto- Summarium ris ordinem, qui circa difficultatem principalem quastionis. primò aliorum Henrici, sancti Bonauenturæ, diui Thomæ, & Richardi opiniones reiicit; postea suam, sed, vt solet, modestè satis, vtpote sine assertione statuit; deinde habitum vt sic, in suas species dividit, & ea occasione, quid sit pars animæ concupiscibilis, quid irascibilis, & quomodo inter se distinguantur, ostendit ; denique quid per dona, beatitudines, & fructus intelligi debet, breuissimè explicat.

## SCHOLIVM.

Sententia Henrici virtutes perficere hominem modo humano; dona modo superhumano : beatitudines modo inhumano. & explicantur tres isti modi. Refutat Henricum octo argumentu claris, optimam doctrinam continentibus.

D quæstionem b dicit Henricus quodlib. 4. quast. 23. quòd sicut circa delectationes vitiosas conuenit tripliciter se habere, scilicet modo humano, superhumano, Distum & inhumano: & similiter sicut circa tristitias inordinatas, ita similiter circa tristitias or- Henrici. dinaras. Modo humano, ve quando circunstantiis debitis sustinet quis terribilia, & ad hoc est virtus moralis acquisita, vel infusa; quæ tamen non facit sustinere sine tristitia secundum Philosophum 3. Ethicor. & secundum Augustinum 13. Trinitate, cap 7. Mo- Cap. 11. do superhumano, ve quando terribile sustinetur cum gaudio: sicut suit in quibusdam Vide sup. martyribus. Modo inhumano, & vt quasi diuino, quando mors non solum non time- dist. 15. tur; sed cum gaudio appetitur, sicut Paulus cupiebat dissolui, & esse cum Christo. quod Ad Phil. 1 probatur per Augustinum super Ioan. homil. prima tractantem illud 1. ad Corinth. 1. 4 Cum sint in vobis schismata, nonne homines estis? dicit Augustinus voluit, quod essent dy, sicut dicitur in Psal. Ego dixi dij estis.

Ad hunc tertium modum est virtus heroïca; quam virtutem coniectat Philosophus

opponi. Digitized by Google

opponi bestialitati, que est inhumana, circa delectationes vitiosas, de qua virtute dicitur 7 Ethic. dicit igitur, quòd virtutes perficiunt hominem modo humano, & dona mo-Cap. 1. o inde. do superhumano, & beatitudines modo inhumano.

Sed contra ' hoc obiicitur multipliciter. Primò, quia charitas est excellentissimum donum Dei secundum Augustinum 15. de Trinitate, cap. 19. & secundum Apostolum Arg. 1. 1.ad Corinth. 13.St tradidero corpus meum, ita vt ardeam, (quod videtur esse modo inhumano velle ardere pro Deo, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest: igitur non videtur esse aliquod donum, quod excellentiùs persiciat, quam charitas: & tamen est virtus, & hoc si in primo gradu loquitur de virtutibus moralibus, & Theologicis.

Præterea, circa terribilia de conuenit virtutem humanam recede tenere medium: igitur rectius, & rectissime quantum possibile est tali naturæ: sed hoc ex habitu fortitudinis eiusdem speciei, qui potest intendi secundum gradus, qui non variant speciem: igitur idem habitus specie disponit ad sustinendum modo persecto, & supremo, sicut

Si dicas e quòd non codem, sed alio: igitur ille, qui disponit ad sustinere in infimo Arg. 3. gradu de necessitate est imperfectus quantum ad actum suum, & obiectum: quia circa sustinere terribilia non potest habere persectiorem, sed ad hoc, quòd aliquis persecte se habeat ad illud, oportet quòd habeat habitum alium in specie. Sed pluralitas specierum non videtur ponenda sine necessitate manifesta, vbi scilicet vna species non sufficeret; quod non apparet in proposito.

Præterea f, Christus tristabatur in passione sua, sieut dictum est distinct. 15. buius, & vniuersaliter omnis martyr sibi dimissus, id est, si non fiebat circa eum miraculum, quantumcunque sustineret voluntarie, non sine tristitia quacunque sustinuit, sieut probatur per Augustinum lib. 13. de Trinitate, capit. 7. vb1 arguit contra Philosophos dicentes se esse beatos, quia habuerunt quidquid voluerunts quia si prospera acciderunt, illa volucrunt; si aduersa, similiter, quia patienter sustinebant.

Arguit autem contra eos, dicens, quòd in aduersis non habuerunt, quod voluerunt; quia quantum erat ex se noluerunt ea accidere. Si tamen accidebant, voluerunt ea Patientia patienter portare, ne amissa patientia miseriores essent. Et hoc vniuersaliter persuano posest of detur; quia patientia non potest esse circa secundum se appetibilia. miseri ergo erant in vita ista, quia sustinendo aduersa, habuerunt aliquid, quod non omni modo volucrunt, quia obie dum patienti e ipsorum non erat absoluta ratione volibile; sed supportandum patienter.

Præterea, impossibile g est eundem agere simul aliquem actum humane, superhumane, & inhumane: igitur acquitito dono euacuabitur virtus priùs acquitita, vel infusa in Baptismo Vel si maneat, non erit possibile exire in actum suum, vel non crit necessaria, quia ex persectiori dono poterir exire in actum suum. Eodem modo beatitudines cuacuabunt virtutes, & dona, vel saltem necessitatem corum; quod videtur inconueniens, potissimè si sit sermo de virtutibus Theologicis: quia charitas non euacuabitur in patria, nec fides, nec spes in via.

Præterea h, ista vocabula superhumane, & inhumane, sunt metaphorica: nam omnis actus hominis, propriè loquendo, est humanus. Sicut enim necessarium est actum rechum conuenire obiecto, fini, & aliis circunstantiis: ita etiam necessarium est, quòd 1. & 3. Eth. conveniat ipsi operanti: non enim convenit mihi agere, quod convenit Regi, & mul-Omnu ha- tò minus, quod conuenit Angelo: igitur necessarium est ad rectum actum hominis, bitus homi- quòd agat illum modo humano: igitur quicunque habitus disponit hominem simplinie disponit citer ad agendum modo humano, disponit ipsum absolute ad agendum circa quod-

Præterea, si quis i semper oraret, & daretur sibi donum intellectus, & non excitaret se circa credibilia; quia non haberet sidem acquisitam, sine qua sides insusa non exit in apus: posset operari modo superhumano per te; quia haberet donum intelle-Aus: igitur posset excellentiùs agere circa credibilia, quam alius exercitatus in Scriptura sacra; quod non experimur, imò quicunque talis fortè faciliùs erraret circa credibilia, quàm alius benè exercitatus in Scriptura. Præterea, circa k tot conuenit benè ordinari humanè, circa quot superhumanè,

& inhumane: igitur oft idem modus vbique. Icein, tune beatitudo vera esset in actu alicuius beatitudinis, quasi supremi habitus.

COMMEN

Digitized by Google

Arg. 2.

Arg. 4.

se circa secundum se a; petibilia.

Arg. 5.

Arg. 6.

modo huma-

no. Arg. 7.

Arg. 8.

COMMENTARIUS.

Sypplem. PONCIL. Sent, Henrici.

Sent. Henrici quod distinguantur.

Loquitur do distinatione

Posifica.

D quastionem dicit Henricus, &c Præmis-(1) lis more solito rationibus dubitandi hinc inde, quas infrà, cùm respondendum erit, subii-

Proponit sententiam Henrici, quæ consistit in hoc, quòd virtutes, dona, & beatitudines necessariò distinguuntur inter se; quia virtutes perficiunt hominem, tam acquisitæ, quam infusæ, vt more humano ferat quis terribilia, hoc est, cum debitis circunstantiis, non contraeundo dictamini rectæ rationis, cui homo, ve agat modo humano, debet se conformare, quæ tamen virtutes ex se non sufficient, ve sine tristicia ista terribilia ferantur. Dona verò perficiunt hominem in ordine ad terribilia modo super humano, ita scilicet vt faciant eum ea pati cum gaudio, sicut passi sunt quidam Martyres. Denique beatitudines perficiunt modo inhumano, & quasi dinino, hoc est taliter, ve quis non solum cum gaudio sustineat terribilia præsentia, aut imminentia; sed etiam mortem ipsam, que omnium terribilium terribilissima est, cum gaudio apperat, sicut Paulus, qui cupiebat dissolui, & esse cum Christo, Philipp 1. Ex quibus infert Henricus distinctionem virtutum, donorum, & beatitudinum. Loquitur autem de distinctione, vt patet ex iis, quæ dicit in fine quæstionis ad fundamentum eorum, qui tenent quòd non distinguantur specie; sed tantùm sicut perfectum, & imperfectum. Respondet enim Henricus perfectum, & imperfectum differre dupliciter, primò fic se habendo, vt illud quod est imperfectius possit sieri perfectius, sicut minds album, potest fieri albius, & quæ sic se habent non distinguuntur specie. Secundò, sic, vt minus perfectum non possit vnquam peruenire ad perfectionem magis perfecti, sicut plantæ se habent ad brutum: & quæ hoc modo se habent, distinguuntur specie, & secundum hunc modum, inquit, se habent dona, beatitudines, & vir-

c Sed contra hoc obiscitur multipliciter, &c. Hîc incipit impugnare prædictam sententiam. Primò, quia si daretur aliquid distinctum à virtute quod perficeret modo inhumano, ve asserit Henricus, illud deberet esse perfectius quacunque virtute, cùm hæc fecundùm ipfum non pofsit, nisi modo humano, & consequenter imperfectius perficere: sed hoc est fallum: ergo non datur aliquid tale. Probatur minor, quia charitas est excellentissimum Dei donum, ex iis saltem, quæ conferuntur puro homini pro hoc statu : sed tamen est virtus secundum Henricum, præserrim si sub virtutibus comprehendat non solum moras les, sed etiam Theologicas per se infusas: ergo. Maiorem probat auctoritate Augustini, & Apostoli, ex quo data opera inter multa, quæ de charitatis laude refert, & ad hoc propositum facerent, citauit illa verba, quæ specialiter infinuant perfectiorem esse charitatem, quam quidquid distinctum ab ipsa perficit in ordine ad concupiscenda terribilia, quale est illud, quo homo inclinaretur ad tradendum corpus ita vt ardeat.

Confirmari potest hæc ipsa probatio efficaciter, quia nullus actus potest magis conducere, vt cum gaudio quis sustineat, & opter terribilia pro Christo, quam actus charitatis; vnde qui maiori charitate feruent, magis optant exponere se martyrio, & magis cupiunt dissolui, ve patet experientià: ergo nullus habitus magis potest ad hoc conducere, quàm habitus charitatis, & consequenter ex eo quòd donum, aut ibeatitudo inclinarent ad optanda, & ferenda cum gaudio terribilia, non sequitur ea distingui à charitate.

Respondet ergo ad hæc Dionysius Carthusianus Henricum sub virtutibus, quas dicit distingui Resposio Carà donis, & beatitudinibus non comprehendere shusiani.

virtutes per se infulas.

Sed contra primò, quia Henricus expresse di- Reiieitur 1. cit quòd differunt in substantia habituum secundùm speciem virtutes acquisitæ à Theologicis, quæ folum funt infulæ lecundum ipfum, & à donis, & beatitudinibus, & similiter virtutes infusæ à donis, & dona à beatitudinibus. Secundò, Reileitur 2. ista responsio tollit sensum controuersiæ, quia si per dona, & beatitudines intelligerentur habitus, aut actus per se infusi, & per virtutes habitus acquisiti, non posset esse locus dubitandi: omnes enim fatentur habitus, & actus per se infusos distingui specie, & per se ab acquisitis. Tertiò, Reiseitur 3.2 quamuis saluaretur per illam responsionem distinctio virtutum à donis, & beatitudinibus, non tamen posset saluari distinctio donorum; & beatitudinum, quæ debent elle per se infusa, vt distinguantur à virtutibus in illo sensu acceptis, hoc est, acquisitis.

d Praterea, sirca terribilia, &c. Secundò, impugnat Doctor istam sententiam; quia quæcun- Impugnatur que virtus versatur circa aliqua obiecta, porest 2 sent. Henr. perfectiùs, & perfectiùs augeri circa illa, donec perueniatur ad perfectissimam intensionem, quam Virtus inclipotest habere : ergo virtus illa, quæ versatur circa terribilia ferenda modo humano, potest ad tan tam intensionem peruenire, vt perfectissimè versetur circa illa; sed in tali intensione non erit di- sic . ve melistinclæ speciei à seipsa, vt fuit in minori intensione; & præterea nihil impedit quò minus inclinet in tali perfectione ad terribilia ferenda perfe- no. &issimo modo: ergo quod inclinat ad terribilia ferenda modo supra humano, non est necessariò distinctæ speciei à virtute, quæ inclinat ad illa ferenda modo humano.

Si dicas quòd non eodem, sed alio, &c. Proponit responsionem, quam potest aduersarius da- Replica estra re, nimirum quod non eodem habitu, quo posset pracedentem inclinari ad ferenda terribilia modo humano, quantumuis intenso, sed alio distinctæ speciei posset quis versari circa illa modo inhumano: quam responsionem insinuat ipsemet Henricus suprà, dum dicit perfectionem doni esse talem, ve ad eum non pollit peruenire virtus quantumuis intensa. Sed contra infert Doctor sequuturum Reiiestur. quòd habitus disponens ad terribilia ferenda modo humano, necessarió esset imperfectus, quantùm ad hoc quòd repugnaret ipsi-habere actum perfectissimum circa talia obiecta, & consequenter quòd ad habendum talem actum effet necessaria virtus distinctæ speciei, & maioris-perfectionis essentialiter; sed hoc dici non debet; quia nul- Non requirilum est fundamentum id afferendi,& sine necessitate non sunt multiplicanda entia, nec specie, nec numero, secund ùm omnest

Confirmatur hæcratio, quia illi actus, quibus de furrahuferret quis terribilia modo humano, suprahema- "ANO. no, & inhumano non necessariò habant obiecta formalia, aut materialia motiua, aut terminatiua distinctæ speciei : ergo non necessariò distinguun-

bilia ferenda potest intendi Suprabuma-

Digitized by Google

Reiicitur 1.

Nő datur aligua perfectio . Babitualis saior . qudm virtui.

Charitas est verfetti∬imă lonsum buim iasuu.

716

tur specie, nec consequenter principia Physica illorum necessariò sic distinguuntur. Probatur antecedens, quia illi adus, quibus fertur quis in ista terribilia modo humano,& inhumano,vel habent pro motiuo bonitatem honestam ordinis naturalis, vel ordinis supernaturalis; sed circa vtramque bonitatem potestiversari virtus naturalis etiam acquisita, ve suppono ex aliàs dicendis; & patet breuiter; quia hæreticus credit ob reuelationem diuinam fide naturali, & sperat, ac amat spe, & amore naturali Deum, ac vitam æterna, ob quamcunque rationem formalem, ob quam, cum erat iustus,& fidelis,amauit,& sperauit illa,aliàs certè posset quis cognoscere, quando haberet amorem supernaturalem, quando non, contra omnes: ergo isti actus non necessariò habent obiecta formalia, aut materialia motiua, aut terminatiua distinctæ

virtutes, & beatitudines ex vile alie Quomodo intelligendum quòd astm fumüt specifi

Virtus natu-

sectum super-

BALUTALE.

capite.

cationem ab

obie#is.

ralis potest

Probatur prima consequentia, quia ex nullo Non distin. alio capite potest desumi distinctio specifica ipsorum, quam ex illo: ergo si ex illo non desumitur, non debet asseri. Probatur hocantecedens, non quidem per principium vulgare, quòd actus sumunt specificationem ex obiecto, præsertim formali; quia si hoc principium intelligatur sic tantùm, quòd omnes actus, qui habent objecta formalia distincta, debeant elle distincta speciei, verum quidem erit; sed non facit ad propositum; quia hoc non obstante isti actus possent esse distinctæ speciei, quamuis non haberent obiecta formalia distincta, vt iamiam magis patebit. Si verò illud principium intelligatur sic, quòd omnes actus habentes idem obiectum formale, debent esse eiusdem speciei, falsum est; quia, vt iam dixi, actus fidei, & charitatis naturalis acquisitæ possunt habere idem obiectum formale motiuum, & terminatiuum cum actibus fidei, & charitatis infulæ, à quibus distinguuntur specie. Probatur ergo aliter istud antecedens; quia nullum aliud potest assignari, quam quòd actus suprahumani, & inhumani procederent ex principio per se infuso, quemadmodum scilicet actus charitatis naturalis,& supranaturalis in substantia distinguuntur per hoc, quòd hic postulat produci mediante principio phylico supranaturali in substantia; ille verò non item : sed hoc non sufficit ; tum, quia actus aliquis virtutis,& consequenter tendens in obiectum modo humano, secundum Henricum postulat sic produci, vt actus charitatis per se infulæ; tum, quia vterque actus suprahumanus, & inhumanus postulant sic produci,& consequenter non distinguerentur inter se. Quod autem veerque postulet sic produci, patet; nam si alter ex ipsis id non postularet, non distingueretur ab actu virtutis ex illo capite.

Impugnatur 3. Henr.

\ Christus non fustinuit pas sionë modo inbumano, ut l explicatur ab Henrico.

Praterea, Christus, &c. Impugnat tertiò, quia Christus, si quis alius, habuit dona, & beatitudines perfectissimè; sed non sustinuit terribilia, nimirum passionem, modo inhumano: ergo non spectat ad beatitudines, aut dona id facere. Probatur minor, quia ipse non sustinuit passionem sine tristitia, vi suprà probatum est dist. 35. Sic autem sustinere esset sustinere modo inhumano secundum Henricum. Vrget Doctor id argumentum similiter de martyribus, qui tristabantur inter patiendum, & semper tristarentur necessariò, non obstantibus donis, & beatitudinibus, si sibi iplis dimitterentur, & non fieret circa iplos miraculum, vt circa aliquos contigisse legitur. Hæc ratio magis improbat explicationem Henrici, & differentiam, quam assignat ipse inter virtutes, dona, & beatitudines, per quam di-

Respondet Cathusianus suprà, Christum, & Martyres doluisse ex dispensatione, & ordinatio- Refisse Carne particulari Dei, non verò ex defectu virtusis timfani. sufficientis ad tollendum istum dolorem, seu tristitiam; vnde non sequitur quòd, si Christus, & Martyres tristati sint, aut non habuerint dona, & beatudines, aut munus donorum, & beatitudinum non sir expellere tristitiam, quæ aliàs orire-

tur ex passione.

Contrà, quia quamuis certum sit impeditam Reiicitm, fuisse redundantiam beatitudinis, quam Christus ab instanti conceptionis habuit in corpus eius quod aliàs non esset subiectum corporeis passionibus; tamen gratis dicitur impeditam fuisse virtutem perfectionum aliarum communicatarum, quæ frustrà communicarentur ipsi, si non haberent aliquem effectum; deinde quidquid sit de Christo, certè sine fundamento diceretur miraculos è impeditos fuisse effectus donorum concesforum Martyribus; imò potiùs communiter æsti- Miraculum matur esse miraculum quoties contingit, vt sine erat, quid dolore, aut tristitia aliqua passi sint Martyres senserint in gravia supplicia. Quòd si etiam habuerint dona patita delealiqua habitualia intrinseca, quibus reddebantur 1000. immunes, profectò nullum aliud ad hoc efficaciùs conducere potest, quam charitas, quæ est plenitudo legis, & secundúm Apostolum, emnia credit, omnia sperat, omnia sustinet: ergo adhuc non sequitur, quòd habuerint aliquod aliud donum diftinctæ rationis à charitate, & cæteris virtutibus.

g Praterea, impossibile est, &c. Impugnat quartò, quia non potest quis simul, & semel mo- Impagnati do humano, suprahumano, & inhumano ferre 4. Henricus. terribilia; ergo frustrà, aut saltem non necessariò haberet tria principia distinctæ speciei respicientia tres illos actus. Antecedens patet, quia non potelt ferre cum trillitia, quod requiriut vt agat modo humano, & ferre sine tristitia, quod requiritur ve agat modo suprahumano, secundùm Henricum. Patet etiam consequentia; quia quoties frustraneus, aut non necessarius est actus, toties frustaneum, & non necessarium est princi- Necessaria pium talis actus, præfertim quando ad illum fo- princips s lum requiritur, vt fit in proposito; necessitas is oria enim, & vtilitas principij, quà tale, est in ordine ad actum. Vnde si repugnaret actus, repugnaret principium quà tale, quod maxime verum est sirepuguent de principio creato, & accidentali: sed si illi attui n actus simul haberi non possint, quandoquidem gnaret princiquotiescunque haberi posset actus virtutis humanus, præsertim circa idem obiectum materiale, & formale, circa quod versarentur actus donorum suprahumani, & beatitudinum inhumani, possenz haberi actus isti donorum, & beatitudinum ab eo, qui donis, & beatitudinibus affectus esset, omnino sequeretur quòd frustraneum, aut saltem non necellarium esset habere actus tales virtutum.

Hoc autem est valde inconueniens, præsertim quantum ad charitatem, quæ nunquam excidit, ne quidem in patria, & cuius actus maxime necessarius est, ve patet ex Apostolo 1. Corineb. 13. & ex præcepto charitatis, & denique ex ipso Henrico, qui omnium virtutum actus, vt fint vtiles, referri debere dicit in finem charitatis, quod fieri nequit nisi per actum charitatis.

Respon

10.

I 2. thusiani.

Respondet Carthusianus, negando antecedens Resposso Car- principale; quia sicut eadem oratio procedit ex charitate, obedientia, latria, & aliis virtutibus, ita etiam idem actus potest procedere ex dono, beatitudine, & virtute : ergo potest quis agere simul modo humano, quatenus procedit actus ipsius à virtute; modo suprahumano, quatenus à dono; & modo inhumano, quatenus procedit à beatitudine.

Reitcitur.

Cur no posset

quis fimul a

gere modo hu-

mano, & su-

13. Alia resposso

Cauthufiani.

Reiscitur 1.

Adus vnius

speciei no po-

sest sieri also-

riss speciei.

Reiteitur 2.

Vt actus fer-

uens deueniat

feruetior, suf.

Resicitur 3.

intendi

ficit

pra humano.

Sed contrà (quidquid sit de antecedente, de quo in tractatu de actibus humanis agi solet )Do-Ctor non ideò negat quem agere simul modo humano, suprahumano, & inhumano ex eo quòd idem actus non posset prouenire ex diuersis habitibus; imò nec loquitur quidem determinatè de codem actu, quasi vellet, quòd idem actus non posset esse humanus, suprahumanus, & inhumanus, nec hoc sufficiebat ad intentum eius; quia si diuersis actibus posser quis sic agere; non concluderet ratio Doctoris, vt patet; fundat ergo se in repugnantia particulari, quam ex natura fua formali habent actus, qui exigeret adesse tristitiam, & actus qui exigeret non adesse tristitiam. Contra hoc autem nihil facit responsio Carthusiani, vt patet, sicut contra eum, qui diceret actum scientiæ, & fidei non posse este simul, nihil faceret, quòd vel idem actus posset esse ex diuersis motinis, vel plures actus simul.

Respondet præteres eundem actum posse esse in principio sui feruentem, deinde feruentiorem, postea feruentissimum : ergo & esset vtile habere principia ipsius secundum istas tres differentias: ergo idem actus posser esse in principio humanus,& postea suprahumanus;& denique inhumanus, & vtile esser, vt haberet principia influentia

ad istas tres differentias.

Contra primò, quia hoc non potest esse, quando actus feruentior, & minus feruens sunt diversæ speciei; actus enim vnius speciei Physicæ, non potest esse alterius speciei Physica, vt patet : ergo cùm actus humanus, suprahumanus, & inhumanus lint diuerlæ speciei, non potest sieri, vt qui priùs est humanus, postea fiat suprahumanus, aut

Secundò, vi actus sit feruens primò, & postea feruentior, sufficit maior intensio habitus intra eandem speciem, & non est vtile, vt addatur habitus diuersæ speciei : ergo ex illa similitudine non babitum eim. habetur quòd vt detur primò actus humanus, & postea suprahumanus, vtile sit ponere habitum distinctæ speciei, sed potiùs oppositum habetur.

> Tertiò, si darentur principia sufficienter determinatina ad actum feruentissimum pro illo instanti, pro quo habendus esset actus minus feruens, ita vt non esset magis disticile potentiæ elicere actum minus perfectum, seu feruentem, quam feruentissimum, profectò inutilis esset actus minus feruens, & principium determinatum ad ipsum: sed fidelis iustus pro eo tempore, quo posser elicere actum charitatis, verbi gratià, circa terribilia, haberet dona, & beatitudines (quæ secundum aduersarios concomitantur charitatem, non minus, quam virtutes morales per se infusæ in sententia admittentium illas) & illa tam inclinare possunt ipsum ad suos actus, quam charitas ad suos: ergo frustra poneretur actus charitatis pro illo instanti, aut principium eius vt principium eius est, quandoquidem non posset simul poni cum actibus donorum, & hi pro illo instanti æquè facilè poni possunt. & per hoc patet ad

aliam responsionem eiusdem, quam breuitatis causâ omitto.

h Praterea, ista vocabula, &c. Impugnat quintò, quia quando dícit Henr.quod dona perficiát modo suprahumano, beatitudines inhumano, & vir- 5. fent. Henr. tutes humano: metaphorice, & improprie loquitur; nam omnis actus hominis bonus, & re-Aus (hîc enim agitur de tali) debet esse conueniens, & conformis non solum obiecto, fini, & circunstantiis; sed etiam ipsimet personæ hominis agentis, fine ordine, ad quem non posset cognosci quandoque, quod actio esset bona, vel mala; nam certum est quòd actio aliqua, quæ esset bona, & conueniens Principi, verbi gratia, non esset bona subdito, & è contra : ergo omnis actus Omnie actus hominis bonus propriè loquendo debet fieri modo humano, id est, conuenienti ad naturam ipsius, qua rationalis est, & etiam qua est dominus loquendo. suarum actionum: ergo viterius omnis habitus disponens, & inclinans ad actum bonum, perficit modo humano: sed dona, & beatitudines, etiamsi essent distincta à virtutibus, adhuc disponerent hominem, & perficerent ipsum ad actum bonum, & conuenientem ipsi homini: ergo per- Dana, & bear ficerent modo humano, propriè loquendo, & titudines deconsequenter quando Henricus dicit quòd non re bumane perficiant sic, sed modo suprahumano, & inhumano, improprie loquitur. Hæc impugnatio est distinguerencontra modum loquendi, magis quam contra turà virtutiiplam lubstantiam rei. Confirmatur, quamuis liceat quandoque metaphorice, & improprie loqui, tamen quando speculatiue, & scholastice allignantur naturæ, & differentiærerum, id facere, præsertim sine necessitate, non congruit; & per hoc patet ad responsionem, quam huic etiam rationi dat Carthusianus suprà, qui diligentiorem se præbuit in defensione Henrici,& respondendo rationibus Scoti.

Confirmari potest secundò quòd impropriè, & Impropriè, o malè etiam loquatur Henricus; quia certe agere tur Henr. modo inhumano apud omnes Latinos capitur lemper in malam partem, ita vt qui sic agere dicitur, malè agere intelligatur; ergo cum beatitudines inclinent ad benè agendum, malè dicuntur perficere hominem ad agendum modo in-

i Praterea, si quis, &c. Impugnat sextò, quia sequeretur ex.sententia Henrici, quòd qui habe- Impugnat 6. ret donum intellectus, & ageret conformiter ad eius propolitionem, semper, verbi gratia, orando, & considerando etiam mysteria fidei, quamuis non excitaret se ad credendum illis fide diuina (vt benè posset facere si donum intellectus est distinctum realiter à virtute fidei infusæ, & independens in sua operatione ab operatione eiusdem fidei, vt tenet Henricus) ageret circa ista mysteria modo suprahumano; atque adeò excellentiori, quam si eliceret acus sidei, & exerci- Si daretur dotaret se in scripturis ad proponenda sibi ista nu intellettue mysteria sub ratione formali motiua creden- nat Henric di : sed hoc est contra experientiam, qua con- sine exercitio, stat quòd qui magis se exercent in scripturis, & & sudio posactibus fidei eliciendis, minus sint obnoxij ad er- fet quis sus randum circa ista mysteria, atque adeò perfectiùs perfettius agunt circa ista mysteria, quam qui minus se qua qui su-exercent in hoc: ergo falsum est, quòd donum deret, & seintellectus sit quid distinctum à fide, & conse- pim crederet. quenter quòd virtutes distinguantur à donis in lenlu controuerliæ.

Tota vis rationis Scoti consisti in hoc. In illis

14. Impugnatur

IT.

mysteria fidel

mutilis eset Aus

718

autem verbis : & non exercitaret se circa credibilia; quia non haberet fidem acquifuam , assignat modum, quo posset contingere, vt non exercitaret se ad credibilia credenda, nimirùm si no haberet sidem acquisitam, quam non est necesse, vt habeat, quoties quis ageret mediante dono intellectus modo suprahumano; nam vt ipse supponit hîc ex dictis suprà dist. 23. & 25. Fides infusa depender ita à side acquisita, vt non possit esse actus illius sine actu huius, saltem ordinariè. An autem hoc intelligendum sit sic vt de eodem obiecto formali, & materiali non possit quis habere actum sidei infentitia Scoti. fulæ, quin habeat etiam acquilitæ, vel lic, vt non possit habere actum infusæ de vllo obiecto quin dealio aliquo obiecto habeat fidem acquisitam tanquam conditionem necessariam ad proponendum obiectum formale fidei diuinæ, nolo modò examinare, perinde enim est ad præsens siue vno, siue altero modo sit necessaria sides humana ad diuinam, vtrumque autem modum volui iam in-

sinuare, ne ex hoc loco colligeretur, quòd Sco-

tus alterum ex illis determinatè teneret.

Quomodo depëdet fides infusa ab acuisita in

Impugnatur 7.Henricus.

Non dinerso specie modo agit agës bumand , inhumand, & suprahumanè.

Praterea, circa tot, &c. Hîc vltimò impugnat Henricum, aut potiùs confirmat duas primas rationes. Dicit autem duo. Primò, circa tot conuenit benè ordinari humanè, circa quot superhumanè,& inhumanè: igitur est idem modus agendi vtrobique, id est, circa eadem obiecta formalia, & materialia versatur virtus benè ordinans humanè, circa quæ versantur dona, & beatitudines, quæ benè ordinant suprahumanè, & inhumano modo; ergo virtutes, dona, & beatitudines habent eundem modum agendi; quia non constat vnde haberent diuersitatem modi agendi, præsertim specificam, de qua agimus, hoc autem confirmat secundam rationem. Secundò, dicit sequuturum quòd beatitudo vera, & formalis patriz deberet consistere in actu alicuius ex beatitudinibus octo viæ, & non in actu charitatis:hoc autem esse falsum supponit ex dicendis in quarto, vbi ostendit beatitudinem formalem essentialiter consistere in actu charitatis saltem par- In fent. Hem.

Probatur sequela; quia quemadmodum beatitudo formalis est perfectissimus actus hominis; ter in alla ita etiam habitus, à quo prouenit, debet esse per- charitati. fectissimus habitus; sed si beatitudines, dona, & virtures distinguerentur, beatitudo aliqua esset perfectissimus habitus (supposito quòd consistant in habitibus, vt tenet Henricus) ergo in actu alicuius ex ipsis consisteret beatitudo

Quamuis autem Scotus hîc supponat quod est in controuersia, nimirum actum charitatis in patria esse beatitudinem formalem; tamen re vera hæc probatio per se non dependet ab illa controuersia; nam quamuis beatitudo essentialis formalis non consisteret in actu charitatis, sed intelledus, vt tenent Thomistæ, tamen connotat adtum charitatis, qui est perfectissimus ex omnibus quos habet voluntas in patria secundum cosdem Thomistas, sed hoc sufficeret ad præsens; nam in, sententia Henrici esset falsum.

Hoc secundum est confirmatio primæ probationis Scoti; quia fundatur in maxima perfectione charitatis supra omnes habitus saltem voluntatis ficut illa prima probatio.

Ex his ergo manet sufficienter impugnata sententia Henrici, quæ vnico verbo efficacissimè im- principii colpugnaretur per illud, quod in secunda probatione dispedi difininsinuat Scotus, nimirum ex co quod nullum sit că inter defundamentum, vnde colligatur distinctio realis, na, beautudi-& multò minàs specifica inter principia perfi- nes, virtacientia hominem ad agendum benè illis tribus modis assignatis ab Henrico, quem pro- Henrico. pterea nulli, quoad illum dicendi modum, sequuntur, licet multi conueniant cum ipso in conclusione principali de distinctione virtutum, donorum, & beatitudum, ad quos etiam impugnandos accedit Doctor.

heatisudo nos

nec partiali.

consisteret.

### SCHOLIVM.

Sententia Diui Bonauentura, quòd virtutes agunt rectè, dona perfectè, beatitudines expedit è, reiicitur; quia hac tria omni virtuti conueniunt.

S.Bonau. a. 1.9.1. prasentis dist.

Liter dicitur 1, quòd conuenit per virtutes agere recte, per dona expedite, & per beatitudines perfectè.

Contra hoc, eadem virtute recte ago; quia virtus est rectitudo potentiz, & persecte ago: quia virtus est perfectio habentis in se, & qua opus eius perfectum redditur, & expeditè; quia virtus est habitus faciens expeditè, & faciliter operari.

## COMMENTARIUS.

17. Sent.S. Bonauenture.

Liver dicitur, &c. Impugnata sententia Henrici, proponit eam, quam tenet Diuus Bonauentura hie art. 1. quest. 1. & consistit in hoc, quòd virtutes, dona, & beatitudines distinguantur realiter, ex eo quòd virtutes perficiant in ordine ad recte, dona in ordine ad perfecte agendum.

Reiicitur. inclinat ad rettè , per fette, & expeditè agendü. Virtus est perfectio babenzis dupliciter.

Vnica, sed efficaci, ratione reiicit hanc sententiam; quia quælibet virtus inclinat ad rectè, perfecte, & expedite agendum; ad recte quidem, quia est rectitudo habitualis potentiæ determinans ipsam ad eliciendum actum rectum conformiter ad rationem rectam; perfecte verò, quia virtus est perfectio habentis non solum quatenus

ipsamet est secundum se perfectio, & consequenter per communicationem formalem sui perficit suum subiectum; sed etiam quatenus est determinatiua ad actum bonum, atque adeò perfectum; expedite denique, quia virtus est habitus, & habitus ex ratione sua generica habet inclinare potentiam; atque adeò facere ipsam expeditam, & facilem: ergo & virtus id habet,& consequenter non benè distinguitur à donis, & beatitudinibus per hoc, quòd hæc expeditè, & perfe-Ac; illa verò non nisi recte agere conferat.

Et si dicas, quòd non conueniat habitui ex ra- Replica. tione generica facilitare, aut expeditum facere; quia id non conuenit habitibus supernaturalibus,



# Dist. XXXIV. Quæst. vnic.

cum non lentiamus nos per iplos magis faciles, quam fine ipsis, alias ex facilitate, quam sentiremus, cum essent & negatione eius quam perciperemus, cum non essent, potuistemus colligere, quando haberemus habitus supernaturales, & quando non, quod est fallum.

Contrà, quia illud expeditum facere, & facilitare, quod conuenit habitui, vt sic operatiuo, & ratione eius omni habitui particulari, non est aliquid, quod per experientiam colligi possir, vt benè probat instantia replica; sed consistit in determinatione potentiæ ad agendum circa obiecum habitus abstrahente à modo sensibilis determinationis,& insensibilis,qui conuenit habitibus particularibus ex ratione particulari sua, non ex communi; ergo expeditio, & facilitas, quam natus est dare habitus vt sic, conuenit omni virtuti, licèt non conueniat omni dare expeditionem, aut facilitatem sensibilem.

Et si dicas viteriùs, quòd S.Bonauentura intellexerit expeditionem sensibilem per illam, quam nata est dare beatitudo. Contrà primò, quia etiam virtutes morales dant talem expeditionem; ergo per hoc non posser colligi distinctio earum à beatitudinibus. Secundò, si potest sentiri facilitas, quam dat beatitudo habitualis; ergo poterit etiam

sine inconvenienti aliquando sentiti facilitas, quam dat virtus supernaturalis, verbi gratia, charitas; neque enim magis absurdum est, quòd nullus viriupropter talem facilitatem posset colligi quandoque dari charitas, qu'am qu'od colligeretur dari sur in vin. ipsamet beatitudo, præsertim cum ex co quod adsit, vel absit beatitudo, possit colligi adesse, vel abelle charitas, & gratia sanctificans, quæ maximè secundum adversarium, habet necessariam connexionem cum beatitudinibus, quæ propterea non dantur nisi iustis.

Quòd si non intelligat sanctūs Doctor per re-&è, & expedite agere, ad quod disponunt dona, & beatitudines, rectè, & expedite agere quomodocunque, provt re vera intelligere nequit, sed rectè, & expedite agere determinate aliquo modo, quo non posset virtus, incumberet ipsi assignare Vera explicatalem modum: eum enim negat Scotus, & qui tio sententia cum eo tenent virtutes, dona, & beatitudines non tura reiicitur. distingui;& nisi ostendatur, sufficit pro principio ad eum impugnandum, non esse multiplicanda entia sine necessitate; nec derogandum perfectioni virtutum absque causa, limitando earum actiuitatem circa propria obiecta ad certam mensuram perfectionis in suis actibus, qua maiorem haberent alij actus circa eadem obiecta.

## SCHOLIVM.

Sententia D. Thoma, & Richardi virtutes distingui à donis:quia hac disponunt voluntatem, vt est mobilu à spiritu: illa, vt mobilis à recta ratione, reijeitur tribus rationibus claris.

Liter dicitur m quod oportet aliquid disponere voluntatem, vt est mobilis à ratione recta; quod fit per virtutem: & aliud disponere eam, vt est mobilis à spiritu, sci- D. Thom. 1. licet quod fit per donum : hæc enim duo ponuntur mouentia voluntatem.

Contra hoc n quia etiam falsum est, quod supponitur, quòd ratio mouet voluntatem, ita quòd virtus non sit, nisi dispositio mobilis in voluntate: & secundò, quia per hæc non ponitur distinctio beatitudinum à donis, & virtutibus: & tertiò, ex quo Deus dedit habitum voluntati, semper assistit voluntati, & habitui ad actus sibi conuenientes; ficut postquam illuminauit czcum miraeulose, semper assistit illuminato, ve possic mouere illam potentiam: igitur per idem est aliquid proportionatum mouenti primo, & secundo: igitur si per habitum proportionatur potentia sibiipsi, per idem sufficienter proportionatur Spiritui sancto, vt alij mouenti: non igitur propter istam motionem oportet ponere necessariò alios habitus.

2.9.68.4.1. Et Richard A.I. q.1.bîc.

#### COMMENTARIVS.

19. SVPPLEM. PONCII. O Rich.

18.

Quam facili-

bises at sec.

Alia replica.

Reiscitur 1.

Reiscitur 2.

Reiseitur.

Liter dicitar quod oportet, &c. Proponit I sententiam Diui Thomæ 1. 2. quast. 68. art.1.& Richardi bic, art.1.quaft.1. qui dicunt do-Sone. S. Thom. na, & virtutes distingui; quia virtutes ponuntur ad voluntatem disponendam, vt est mobilis à re-Ca ratione; dona verò ad eam disponendam, vt est mobilis à Deo. Que sententia vt melius intelligatur, aduertendum ex eodem Diuo Thoma, quòd omne quod mouetur, debeat proportionarí suo motori: vnde cùm homo natus sit moueri à duobus principiis, vno intrinseco, quod est ratio, altero extrinseco, quod est Deus, debet proportionari vtrique, vt ab eo moueatur: proportionatur autem rationi per virtutes, & Deo per dona: ergo dona, & virtutes distinguuntur.

Hanc sententiam præter Caietanum, & Medinam ibid. sequuntur ex recentioribus plures inferiùs citandi num. 27.

Contra boc quia etiam falsum est, &c. Tribus rationibus impugnat hanc sententiam. Primò, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

quia falsum est, quòd ratio ita moneat volunta- Impugnatur tem, vt virtus non habeat aliud munus, quam difponere, vt moueatur voluntas à ratione, provi bertaium dissupponere videtur hæc sententia. Vbi aduerten- ponere, vt modum, quòd non negat Scotus moueri voluntatem ueatur voità ratione, provt malè intellexit Caiet. & Med. ac 🕬 etiam quidam Scotistæ; sed quòd non moueat taliter, vt virtus tantum habeat rationé dispositionis ex parte voluntatis, vt recipiat motione, & per hoc corruit responsio eiusdé Caiet.& Medinæ dicentium quòd sine dubio ratio moueat voluntatem ex parte obiecti regulando, præcipiendo, ac illuminando: hoc enim Scotus hîc non negat, nec negare potest quantum ad illuminationem,& regulationem consistentem solummodò in propositione illius, quod faciendum esfet, sinc qua propositione certum est quòd voluntas agere nequear. Quantum autem ad præcipiendum, negandű quidem est Scotistis id convenire rationi; sed id non facit ad propositum; vnde ad suum locu referatur.

20.

720

Replica Caist.

Dices cum Caietano quòd S. Thomas non velit virtutem esse dispositionem, vt ratio moueat, sic ve ipsa etiam virtus non sit actiua; ergo malè intellexit Scotus D. Thomam.

Reiifitur.

1,2

Contrà, quia si virtus vt virtus, & vt distinguitur à dono, habeat actiuitatem, vltra hoc quod est disponere ad recipiendam motionem rationis, vel illa actiuitas est distinctæ rationis ab actiuitate doni, vel eiusdem. Si secundum dicatur, ergo donum, & virtus non distinguuntur: si primum, faciliùs intelligeretur distinctio virtutis, & doni per illam activitatem, quam per rationem dispositionis; ergo verisimile est, quod si S. Thomas intelligeret virtutem, vt distinguitur à dono habere , actiuitatem talem, per eam potius quam per rationem dispositionis, cam distingueret à dono.

Secunda ratio Doctoris est, quòd secundum hanc sententiam non relinquatur locus ad distinguendas beatitudines à donis, & virtutibus; nec enim possunt esse dispositiones, vt moueatur homo nisi à Deo, aut ratione. Si autem ponantur in ordine ad Deum, non distinguentur à donis; si in ordine ad rationem, non distinguentur à virtutibus, vt patet. Hæc ratio habet locum ex supposito quod beatitudines ponantur esse habitus, aut

principia actuum, vt tenent multi ex aduersariis. Tertia ratio est, quòd per eundem habitum, per quem disponitur quis, vt moueatur à causa secunda, nempe à scipso, vel à sua ratione, dispona-Idem diffonie tur etiam, yt moueatur à causa prima, seu primo motore: cuius ratio est, quòd non possit moueri à causa secunda, quin moueatur à prima: ergo vt disponatur quis ad hoc, vt moueatur à causa prima,non est necesse ponere donum aliquod disposiriuum distinctum ab illo, quod ponitur, vt à causa secunda moneatur.

Respondet Medina, distinguendo consequens, vt moueatur à causa prima simul cum secunda, concedit; ve moueatur à sola prima, negat. Contrà, quia si per formam, qua disponitur quis, vt moueatur à causa secunda, potest disponi, vt mo-Qued disponie ueatur à causa prima, vnà cum causa secunda, nihil impedit quò minus per cam disponatur, vt moueatur à causa prima sola. Confirmatur, quia si Deus se solo vellet mouere voluntatem ad producendum adum virtutis moralis acquisitz eo iplo modo, quo mediante causa secunda id facit, profectò habitus istius virtutis sufficienter disponeret voluntatem ad cooperandum cum ista motione; ergo habitus disponens ad cooperandum motioni caulæ secundæ, & primæ, sufficienter etiam disponit ad cooperandum causæ primæ soli

> Et si dicas hoc esse verum, quando cooperatio est talis naturæ, vt connaturaliter exigat sieri mediante motione causæ secundæ, licèt per accidens, & extraordinarie, hîc & nunc non ita fiat; non tamen id verum esse, quando cooperatio voluntatis exigit fieri à sola motione cause prime, vt exigit fieri cooperatio voluntatis procedens à donis. Contrà, quia cooperatio voluntatis procedens etiam à dono exigit fieri mediante directione causæ secundæ, nec enim potest sieri absque propolitione rationis magis, quam cooperatio voluntatis procedens ab habitu temperantiæ.

> Et hincpromaiori abundantia,& confirmatione impugnationum Doctoris, suzque sententiz, probatur vlteriùs sententiam Diui Thomæ non subsistere, quando dicir quòd voluntas indigeat aliquo habitu, vt moucatur à principio extrin

seco ipsam mouente, nimirum Deo, qui habitus sit distinctus ab habitu, quo indiget, vt moucatur à principio intrinseco, quod est ratio:vel supponit quòd moneatur à solo Deo sine concursu rationis, vel non. Si primum, est manifeste falsum; quia intelligibile est quomodo Deus moueat voluntatem independenter à propositione obiecti, circa quod versaretur. Si secundum : ergo Deus solus non mouet, vt supponit Medina; sed Deus cum causa secunda, nempe intellectu, ea ratione, qua intellectus vnquam mouet. Rursus Impugnatus quero, quando voluntas dicitur indigere habitu 5. particulari, vt moueatur à Deo, de qua motione Dei loqueris? an de motione aliqua obiectiua, que fit per propositionem obiecti alicuius determinantis voluntatem moraliter, & intentionaliter, seu de motione aliqua physica? Si de motione obiectiva intentionali, certum est nullam dispositionem requiri ex parte voluntatis; sed solum ex parte intellectus cuius est percipere obie-&um sic propositum, ipsumque proponere voluntati; sed neque ex parte intellectus etiam requiritur ad apprehensionem talis obiecti vlla disposi- siene. tio intrinseca; quia potest apprehendere ipsum propositis speciebus eius; ad iudicandum autem iplum sub aliqua ratione, si sit ex terminis euidens, determinabitur intellectus ex se, si non sit sic cuidens, determinabitur ad assentiendum, vel virtute aliarum propositionum certarum, aut prohabilium similiter propositarum, sine vlla dispositione intrinseca præuia ad ipsum actum, vel determinabitur per reuelationem alicuius, ad credendum isti propositioni, & ad hoc sufficiet pro dispositione fides acquisita, vel infusa

Si verò loquaris de motione physica, aut illa erit motio per productionem alicuius qualita- Vi m tis przuiz, necessariò przrequisitz ad actum voluntatis; aut erit motio per actualem concursum Dei cum voluntate ad producendum actum. Si diffositionem per productionem alicuius qualitatis præuiæ, non requirerur vlla qualitas, aut dispositio particularis ex parte voluntatis, vt sic moueatur. Quemadmodum enim potest recipere ipsam qualitatem disponentem sine alia dispositione: ita etiam posset recipere istam qualitatem, ad quam disponit fine alia dispositione præuia, est enim eadem ratio.

Deinde non potest assignari vlla qualitas præuia, per quam moueatur à Deo voluntas ad operationes suas omnes, præter habitus naturales, & supernaturales, suppono enim non dari qualitatem prædeterminantem phylice,& si daretur, non esset ad propositum; quia talis æquè requiritur, vt moucatur à Deo, & vt moucatur à causa soçunda,secundùm eos,qui illam ponunt.

Si autem loquaris de motione per concur- Concus asum actualem Dei cum voluntate, talis nunquam requirit dispositionem ex parte potentiæ, cum non requirit qua concurrit Deus, nisi quando esset physice difostione in incompleta in ratione causæ secundæ ad actum, voluntate. ad quem concurrit Deus; ergo vt colligatur voluntatem debere disponi ad huiusmodi motionem per aliquod distinctum à virtutibus, debet ostendi quòd actus, ad quem Deus illam mouet, sit excedens activitatem Physicam eius, & virtutum tam naturaljum, quàm supernaturalium. Hoc au--tem aduerfarij facere nequeunt , & si potuisfent, profectà clarius, & melius colligerent distinctionem donorum à virtutibus per ordinem ad talem actum, quàm per hoc quòd virtutes, & dona aliter, ac aliter disponant,

Probatur

2 I. Impugnatur 2 fent.s.Tho-

In sententia S. Thoma non distinguerentur beatitudines à donis, & virtuti-Бш.

Impugnatur

Ut mouestur quu à causa secunda, & prima.

Respasio Medina.

Rencieur.

monestur A caula fectida. & prima pof-fet disponene çã, U : meuca tur à sola pri-

Replica.

Reiscitur. Cooperatio voluntatie procedes à dono exigit fieri mediante directione causa secunda.

22. Impugnatur

Digitized by Google

Voluntas non à Deo fine di-

Vt volunta tentionaliter indiget dispo-

23.

#### Dist. XXXIV. Quæst. vnic. 72 I

6.S.Them. villes alies.

Probatur præterea, quia Deus solus æquè mo-Impugnatur uet voluntatem ad actus virtutum infusarum Theologicarum, ac ad vllos alios actus, qui procederent à donis, & consequenter habitus illi attu virtută Theologici zquè disponunt voluntatem, vt mosupernatura- ueatur à Deo, ac dona: ergo non benè distinguitur lium, ac ad donum à virtutibus per hoc, quòd donum disponat, ve moueatur voluntas à Deo; virtus verò, ve moueatur à ratione. Consequentia est manifesta. Probatur antecedens, quia eatenus dona possent disponere, vt moueatur voluntas à solo Deo, quatenus aut ipsi exigunt à solo Deo produci, aut actus, ad quem dantur, excedit activitatem naturalem voluntatis, ex eo quòd sit supernaturalis in substantia: sed virtures Theologica per se infusa exiguntà solo Deo produci,& actus,ad quos dantur, sunt supernaturales in substantia, atque adeò excedunt activitatem voluntatis physicam : ergo æquè disponunt, vt voluntas à Deo moucatur, ac dona. Nec refert quòd actus donorú essent essentialiter perfectiores, quam actus harum virtutum; quia boc dato , quamuis lit fallum , non lequitur quin tam virtutes, quàm istæ disponerent, vt voluntas posset moueri à Domino Deo : quod pro-Quăuu dona bo, quia inter ipla dona aliqua aliis sunt perfe-&iora, & tamen omnes dicuntur disponere, vt voluntas moneatur à Deo: ergo quamuis virtutes indiffeneret vo. fulæ essent imperfectiores donis, adhuc possent luneacem, ve disponere, ve voluntas moueretur à Deo.

sa potius deberent eodem modo disponere , quo dena, qua quo virtutes acquisi-

essent | perfo-

diora virtu-

tibeu,ha tamë

moueretur à

Deo.

Confirmatur, quia maior est differentia inter virtutes infusas, & acquisitas, quam inter infulas,& dona dato quòd dona ab ipsis distinguerentur; quia infulæ,& acquisitæ sunt diversissimi Virtues infu- ordinis, illæ fcilicet supernaturalis, hæ naturalis, virtutes autem infulæ,& dona funt eiufdem ordinis supernaturalis: ergo potius infusæ deberent poni in eodem ordine dispositionis cum donis, quam cum virtatibus,& consequenter potius deberent dici disponere, vr voluntas moueatur à Deo, si id dicatur de donis, quam vt moueatur à ratione, & non à Deo, si id dicatur de virtutibus acquisitis, & non de donis. Hæc efficaciter confutant hanc sententiam, quatenus distinguitur ab aliis sententiis Henrici,& D.Bonauenturæ; quatenus autem omnes conueniunt in hoc, quòd dona, virtutes, & beatitudines distinguantur, refutabuntut per principia sententiæ Doctoris; sed

Obiicies pro Diuo Thoma, quod mouetur ab aliquo, debet proportionari illi; ergo vt voluntas moueatur à Deo, debet ipsi proportionari per D. Thoma. aliquod distinctum ab iis, per quæ proportionantur rationi.

Respondeo primò, falsum esse antecedens; quia Responso 1. posset esse leipso proportionatum, sicut est in propolito voluntas antecedenter ad omné habitum proportionata, vt moneatur à ratione ad actus na- moneatur à turales, ad quorum aliquem necessariò mouetur quocunque. ante habitum, quando quidem per actum acquiritur primus gradus habitus naturalis. Et certè quando ponuntur isti habitus, non ponuntur vt voluntas proportionetur rationi; sed vt promptius operetur, vt manifestum est. Et si dicas quòd Replica. antecedens sit verum, saltem quando id quod mouetur non est seipso proportionatum motori, & hoc sufficere ad propositum; quia voluntas non est scipsa proportionata, vt moucatur à Deo, trasear totum; sed inde non sequitur quòd debeat proportionari per aliqua distincta à virtutibus. Vnde secundò respondeo, negando consequentia; Responsso 2. quia posset proportionari peripsas virtutes saltem supernaturales, sicut per cas potest disponi iuxta præmissa.

Confirmatur, quia proportio, quam debet Qua proporhabere aliqua causa subordinaata cum altera cau- tionem debes sa, non est aliud, quam quod habeat facultatem dinata habesufficientem ad concurrendum cum illa ad effectum, in ordine, ad quem est ipsi subordinata, & dinante. si habeat hanc actiuitatem ex se,erit ex se proportionata; si non proportionabitur per illud, per quod recipit illam actiuitatem : vnde nisi possit ostendi quòd detur aliquis actus ex iis, quos pro hoc statu elicere solent sideles iusti,ad que voluntas ex se, aut cum virtutibus non habeat sufficientes vires physicas, non potest dici quòd non sit proportionata sufficienter, vt moueatur à Deo, & concurrat cum ipso ad omnes illos actus, ex se quidem sola ad actus naturales; per habitus autem supernaturales ad reliquos actus:non esse autem vllum talem actum contendinus, & postea magis patebit.

Obiettio pro

Motum boteft feipfo proportionari, ut

## SCHOLIV M.

Sine assertione ponit Doctor non esse necessariò admittendos alios habitus in via prater virtutes intellectuales, morales, & Theologales. Ratio naturalu dictat dari habitus acquisitos speculatiuos,& pratticos in intellectu,& morales ad se,& ad alterum disponentes : fides verò docet dari tres Theologicas, siue consistant in habitu, siue non: de quo ni hil est side certum; quia cap. Maiores, de Baptism. & Clem. vn. de sum. Trin. tantum dicitur id esse probabilius. Doctor tamen bic, & suprà d.23. § Ad quæstionem, inclinare videtur ad sententiam tenentem secundum fidem ponendos esse habitus infusos, qua est probabilissima. Hec posito probat viatorem quoad Deum Sufficienter perfici tribus Theologicis . & quoad creaturam, perfici sufficienter in intellectu per prudentiam, (non loquitur de speculati uis,) & in appetitu, aliu tribus cardinalibus.

Distam a quastionem potest dici sine assertione, quò d non sunt necessarij in via, nisi illi habitus, qui sunt virtutes morales, intellectuales, & Theologiez. Quod Dinisio quaostenditur sic: Nam ratione naturali concluditur necessitas habitus intellectualis persi- da habitus cientis intellectum, circa speculabilia, & habitus perficientis intellectum, circa operabilia; & ita habetur habitus intellectualis speculatiuus, .& practicus. Consimiliter ratione naturali concluditur necessitas habitus perficientis appetitum circa ea , quæ funt appetibilia in ordine ad se : & vlteriùs circa appetibilia in ordine ad alterum : & ita Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

## Lib. III. Sententiarum 722

habetur prima distinctio virtutis appetitiuz ordinantis talem potentiam in actibus ad se, & ad alterum.

Præter istos habitus, etsi fortè concludatur per rationem naturalem, quòd homo non sufficienter perficitur istis habitibus, sicut nititur ostendere solutio primæ quæstionis q.1. Prologi. primi quoad necessitatem alterius cognitionis acquisitæ: tamen ratio naturalis non sufficienter concludit, quis habitus intellectus distincte, & quis appetitiuus sit necessarius alius ab istis:sed rationabiliter tenetur propter illas persuasiones, quæ positæ sunt in quæstione illa primi, quòd præter istos habitus est necessarius ille habitus cognitiuz, & illi habitus appetitiuz, quos Ecclesia Catholica docet esse necessarios: & fide tenemus tres virtutes Theologicas esse necessarias perficientes immediate animam respectu obiecti increati.

citur.

Ex istis arguo b sic: illi habitus tantum ponendi sunt in viatore, quibus perficitur, Viator septé circa omne obiectum, quantum perfici potest in via : huiusmodi sunt septem virtutes in genere, non curando de scientiis speculatiuis acquisitis: igitur præter scientias spegenere (spe- culatiuas acquisitas nullus erit habitus in viatore ponendus, alius simpliciter à seculatiuner. ptem virtutibus. Probatio maioris, obiecum, circa quod perfici potest viator, non ceptis)persi- potest esse nisi Deus, vel creatura: sed circa Deum sufficienter persicitur tribus virtutibus Theologicis: & hoc perfectissimè quantum perfici potest, si illi tres habitus sint persectissimi in suo genere : circa creaturam verò (non loquendo de speculatiuis,) intellectus perfectissime perficitur per prudentiam, si prudentia sit perfectissima: ipsa enim est de omni agibili, & quantum ad omnem conditionem agibilis perfectissima notitia.

Appetitus birca creaturam suffi-

Qualiter virtutes perficiant animam.

Similiter quantum ad appetitum perfectissime perficitur tribus virtutibus moralibus, si sint perfectissimz; quia tam circa alium, & appetibile alteri, quam circa se, & appetibile sibi; & hoc, vel primò, & directè, vel secundariò propter illa prima: & hoc intelcitur tribus ligendo de istis quatuor virtutibus cardinalibus, quòd non sint in aliquo vnus habitus numero, qui sit sibi vniuersalis temperantia, vel vniuersalis iustitia, hoc est circa omnia: bu virui- sed quod singulæ species iustitiæ insint in suis propriis singularibus.

Per tres autem virtutes Theologicas sufficienter perficitur viator circa Deum immediate; quia circa ipsum, vt immediate cognoscendum in via, sufficienter perficit; quia de Deo in via non potest haberi nisi cognitio fidei, sicut dictum est suprà in isto 3. dist. 24. Circa autem ipsum, vt diligibilem in se, sufficienter perficit charitas; & vt appetibilem vt commodum mihi, sufficienter perficit spes; sicut patet in quæstionibus superioribus de fide, spe, & charitate. Sed non conuenit viatorem habere circa Deum actus ordinatos alios, quam intelligere, diligere ipsum in se, & appetere cum mihi, vt bonum meum: ergo

Consimiliter circa omne aliud bonum à Deo, vt circa obiectum, sufficienter perficitur viator habitibus intellectualibus, & appetitiuis: sed isti habitus intellectiui persicientes intellectum sunt virtutes intellectuales, & illa sufficienter perficiunt viatorem, quantum possibile est, & ad considerandum, & ad syllogizandum practice. Habitus etiam appetitiui sunt virtutes appetitiux, qux virtutes sufficienter perficiunt viatorem ad appetendum, vel ad diligendum, sine in ordine ad se, sine ad aliud: igitur homo perfe-Aus tribus virtutibus Theologicis, & virtutibus intelle Aualibus speculatiuis, & pra dicis, & virtutibus moralibus ordinantibus ad se, & ad alterum; perficitur quantum potest competere viatori: igitur non videtur aliqua necessitas ponendi aliquos alios habitus ab istis, qui sunt virtutes Theologicæ intellectuales, & morales.

## COMMENTARIUS.

26. SVPPLEM. Роиси.

Distam quastionem, &c. Refutatis aliorum sententiis de distinctione donorum, & beatitudinum à virtutibus, hîc proponit suam; sed sine assertione, quòd maximam eius modestiam, & humanitatem commendat, dum quam efficacissimas rationibus, vt videbimus, probat sententiam,& cuius oppolitam non minus efficaciter confutauit, adhuc non vult absolute defendere; sed quasi proponere: ita enim intelligo illud sine

Sent. Doct.

Est autem sententia hæc, quam proponit, quòd non sit necesse pro hoc statu ponere aliquem habitum distinctum ab habitibus virtutum acquisi-

tarum, & infularum, & non loquitur de necessita- Prater habite simpliciter, qualem haberet illud, sine quo nullo modo posset homo perfici susticiter ad acqui de insusana si in si in multus alim non asset nultus alim runt, qui tenent dona, & virtutes distingui ; tum, babitu eft quia sic etiam non sunt necessarij vlli habitus ac- necessario poquisiti cum sine vllis talibus saluentur pueri, frau. nec etiam infusi; nam sine his etiam posset Non loquitur Deus perducere homines, etiam adultos, & pec- Doffer de mcatores, ad vitam æternam de potentia absoluta, cessitate sim-& tamen dantur : ergo cum Scotus teneat non Pliciter. dari habitus donorum, aut beatitudinum distinctos ab habitibus virtutum, ex eo potissimum,

quòd non sunt necessarij, non loquitur de necessitate simpliciter in ordine ad omnem potentiam

27. Nec de mecefstate quead nlim ese.

De qua necessitate anitur.

Quomodo intelligendum no esse multiplicáda entia fine necellitate.

Non dantur do fatto alij babitus diftintti à virzutibu infufis, 🕁 acquilitü.

28. Probatio 1. aliorum.

Reiscitur.

Dei tam ordinariam, quàm absolutam. Nec siam loquitur de necessitate quoad me-

lius esse, qualem se habet quodcunque quod potest perficere hominem ad aliquam operationem bonam,& vtilem ipsi in ordine ad finem suu consequendum, sine quo tamen posset, & soleret finis communiter acquiri; quia probabile est aliquod datum esse de facto in via distinctum a virtutibus infusis Theologicis, & acquisitis, conducens ad operationem bonam, vt illud lumen quod communicabatur Paulo, quando vidit Deum clarè (yt vidisse satis probabiliter asseritur) ergo cùm Scotus negat necesse esse dari aliquod distinctum à virtutibus illis, non intelligit de necessitate ad melius esse; quia sine dubio sic erat necessarium istud lumen Paulo. Itaque loquitur de necessitate respectiuè ad potentiam ordinariam, ita scilicet vt velit quòd ordinarie non requirantur in via alij habitus, aut qualitates intrinsecz permanentes,& productiuz actuum intellectus, aur voluntatis diftinctæ à virtutibus infusis, & acquisitis. Porest etiam intelligi loqui de necessitate rationis, & authoritatis, ita scilicet vt velit nullam esse rationem, aut authoritatem, quæ concludat dari habitus in intellectu, aut voluntate, distinctos à virtutibus prædictis, & de huiusmodi necessitate intelligo illud axioma vulgare,quo tam frequenter vtuntur Scholastici: Non sunt multiplicanda entia sine necessitate. Ex quo colligitur, quæ non sunt necessaria non poni. Quòd fi intelligeretur de alia necessitate, quam de necessitate rationis, aut authoritatis, qui asseret homines communiter habere tres aures, non posset conuinci per istud axioma, & similiter qui diceret illud axioma non esse vniuersaliter verum ; quia multi effectus de facto dantur, qui non sunt necessarij vlla necessitate, ex qua sequeretur eas dari, præter necessitatem rationis, aut authoritatis: comprehendo autem sub ratione hîc experientiam: ergo si illud axioma intelligendum est de alia necessitate, non erit verum vniuersaliter. Sed quidquid sit de hoc, quod sic breuiter attigisse modò sufficiat, sententia Doctoris est, non dari de facto alios habitus in intellectu, aut voluntate distinctos à virtutibus infusis Theologicis, ac moralibus, si dentur tales, & acquisitis, quam præter suos sequuntur Gabr. Maior, Palat.& alij hîc Altis.lib.3 summ.tract.11.9.1.Alm. tract.3.mor.c.13.Lorca d.25 de virt.memb.2 Auersa 2.p. q.68. sett.2. & magis in eam propendet Vasq. 1.2.d.89. Estque contra Authores iam impugnatos, quos sequitur ex recentioribus Valent. q.8.de virtutib.Suar.lib.6.de gratia,c.10.Granad.contr.5.tr. 2.d.2. Solet autem hæc sentétia probari aliquibus rationibus inefficacibus, quas refutandas duxi,ne quis iis fidat,& vt meliùs intelligatur cotrouersia.

Probatur ergo primò, quia si essent aliqui alij habitus distincticà virtutibus, maxime dona, vt fatentur aduersarij; sed illa non sunt distincti habitus; quia omnis virtus est necessariò donum Dei, quod quidem de fide est, loquendo saltem de virtutibus conducentibus ad vitam æternam : ergo virtutes,& dona non funt habitus realitet,& multò minùs specie distincti. Hæc probatio non videtur ad sensum controuersiæ; quia quando dicunt aduersarij dona distingui à virtutibus, non intelligunt per donum, quidquid donatur à Deo, & vt sic appellari potest, & debet donum: hac enim ratione accepto dono, concedunt dona, & vittutes non di-

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

stingui debere realiter; sed ad summum formaliter; sed intelligunt per dona aliquas particulares Quid intelliqualitates excellentes communicari solitas viato. gut aduersaribus iustis, & distinctas specie à virtutibus, quibus ry nomine hoc nomen donum, quamuis re vera conueniat et controuersia. iam virtutibus propriissime, quasi per antonomafiam accommodari foler. Vnde distinguerent 💸 benè, consequens : virtutes, & dona, hoc est,illæ qualitates particulares, quæ appropriate, & perantonomaliam dona dicuntur, negatur; virtutes, & dona, hoc est, illa quæ propriè dona dicuntur, ex

eo quòd donentur à Deo, conceditur.

Probatur secundò, quia omne donum etiam ex illis septem, de quibus hîc principaliter agitur, est *Probatio* 2. virtus, conuenit enim ipsis omnibus, non solum aliorum. ratio virtutis vt sic, communis acquisita, & infu- Omne donum læ; sed etiam ratio virtutis, vt sic infusæ, maximè est virius. secundum aduersarios, qui supponunt ipsa esse per fe infufa,& connexa cum charitate:ergo non dantur dona aliqua, quæ non sint virtutes, & quæ consequenter sint habitus distinctià virtutibus. Antecedens pater, quia quæliber definitio ex pluribus, quibus definiri solet virtus vt sic,& virtus infusa, nullo negotio accommodari potest illis septem donis.Confirmatur, quia August. q. 8. in Euangelia. Ambr. lib. 1. de Spiritu, c. 20. Greg. 1. Mor. c. 13. vocant septem illa dona virtutes. Hac probatio vi- Hac probatio get contra illos, qui expresse negant dona habere veget contra rationem virtutis, vt est Valentia 1. 2.d. q.8. qui tamen non sufficienter eam soluit, dum dicit virtutem propriè dictam debere esse persectionem adiuuantem ad agendum; hoc autem non conuenire donis, quæ perficiunt ad patiendum. Hæc, inquam, solutio non sufficit, primò, quia patientia est virtus proptiissime, & tamen non est minus or- solutie Valendinata ad patiendum,quam vllum donum. Secundò, quia certum est ex donis aliqua saltem condu- Aliqua dona cere ad actiones aliquas producendas, ve patet in conducunt ad dono consilij, & intellectus, quæ sine dubio iuuat agendum. ad actum aliquem intellectus producendum. Et si dieas dona quidem conducere ad actiones producendas; sed tamen non nisi ad tales, quæ ordinantur ad patiendum. Contrà, quia hoc non tollit quin donum saltem, vt principiat actionem, sit virtus, deinde gratissimè dicitur, quòd dona vt sic, non principient nec conducant nist ad actiones ordinatas ad patiendum. Quòd si per illum mo- Dona no solu dum loquendi velit Valentia quòd virtus vt sic, conducunt ad habet tantum perficere, & iuuare, vt homo se moueat,& quòd hoc non conuenit donis, quæ perficiunt tantum hominem in ordine ad hoc, vt mcueatur à Deo. Hoc etiam non sufficit, vt patet ex dictis suprà contra sententiam Diui Thomæ, & nunc etiam breuiter; quia quando quidem donum non iuuet,nec disponat hominem, vt moueatur à -Deo,nisi concurrendo cũ homine ad actũ bonum, vt sic conducit, nihil impedit, quòd habeat rationé virtutis, in cuius descriptione nihil per se ponitur,nisi quòd sit qualitas inclinans,seu concurrens ad actum bonu, ad quod impertinenter se habet, quòd iste actus sit actus, ad qué mouet ipsemet homo seipsum, aut ad quem moueat ipsum Deus.

Auersa suprà eidem sententiæ, tenenti scilicet, quòd dona vt dona, non sint virtutes propriè lo- Responsio quendo, fauer, dicens nomen virtutis late sumi Auerfainsaquandoque, & sic Patres vocare dona virtutes, ea- worë sentenque esse tales; quandoque stricte, & sic dona non esse virtutes, nec tales vocari à Patribus : strictam autem acceptionem virtutis non conuenienté donis formaliter consideratis dicit esse, qua virtus

Impugnatur tia primò.

accipitur pro habitu, vt inclinat ad actus, qui ordinarie fiunt, quod non conuenit donis, quæ inclinant ad actus, qui rard, & extraordinarie

Reiseitur 1. Virtus propria non reflringisur ad actua gni ordinarid hunt.

Reifeitur 2.

Vera impug-

probationis

prami∬a.

patio fecunda

Ex oo qudd dona fint vir-

tutes, non fe-

quitur, quin distinguantur

avirtutibus

in sensu prafencis contro-

3 T.

Pantur babisu speculati-

wi, 🕁 practi-

versie.

Sed contrà primò, quia ipsemet excogitauit hanc strictam acceptionem virtutis, & nec eam refundere poteit in vilum grauem authorem, nec de ea, aut ipsemet in definitione virtutis, vt sic, mentionem fecit, aut vllus alius; certum autem est, virtutem strice sumptam ibi definiri. Secundo, absurdum est rationem virtutis strictè fumptæ dependere ab hoe, quòd actus eius ficrent, aut non fierent, & multo minus quod fierent ordinarie, & quis diceret charitatem supernaturalem non elle virtutem stricte, & propriè sumptam, quamuis actus eius non sieret nist rarissime, & extraordinarie, præsertim cum in eo casu haberet omnem rationem intrinsecam, quam de facto haber. Confirmatur hoc, quia virtus heroïca acquisita est propriè dicta virtus, & tamen actus eius, & ipsamet rarissime habetur.

Quamuis autom hac probatio secunda conclusionis multum vrgeat cos, qui negant dona esse virtutes, tamen non videtur le fola lufficere ad intentum principale controuersiæ præsentis; quia qui diceret dona esse habitus distinctos à virtutibus, non necessariò intelligeredquascunque virtutes, stiam proprie, & stricte dictas; sed virtutes Theologicas infulas, & virtutes acquilitas morales, ac virtutes insusas ipsis correspondentes, à quibus solis diceret distingui septem dona Spiritu sancti, non à quibuscunque aliis virtutibus; quia fateretur ipsamet dona esse propriissimas, & perfectas virtutes, & sanè de hoc principaliter est

præsens controuersia.

Meliùs ergo aggreditur probationem huius sententiæ Doctor ostedendo superfluitatem quorumcunque habituum præter infusas, & acquisitas virtutes. Quòd vt distinctiùs faciat, supponit primò constare ratione naturali dari habitus intellectuales tam speculatiuos, quorum est perficere intellectum in ordine ad cognoscenda obiecta speculabilia, quam practicos, quorum est perficere eundem in ordine ad operabilia: ad veritatem autem huius suppositi no est necesse tenere, quòd dentur habitus intellectuales distincti à speciebus, aut secundum se, aut quatenus coordinantur inter se tali, vel tali modo, quam controuersiam remitto ad Philosophiam: sufficit enim modò quod omnes fatentur, & experientia constat, acquirere nos pro hoc statu facilitatem ad cognoscendas veritates tam speculativas, quam practicas, & quòd illud, per quod sic facilitamur, vocetur habitus, quodcunque demum sit.

bitus Apeti-

33.

Supponit secundò similiter, ratione naturali Dantur ha- constare quòd acquiramus facilitatem in appetitu nostro ad tendendum in obiecta, quæ sunt appetibilia tam propter se, quam propter aliud; nec ad hocetiam refert scire an omnis habitus dans formaliter hanc facilitatem subjectetur in ipso appetitu rationali, nempe volutate, an verò in apperitu sensitiuo; aut quinam in voluntate, quinam in isto appetitu subiectantur: nec refert etia quomodo aut hi habitus, aut habitus intellectus concurrant ad luos actus, an lcilicet quoad lubstantiam, vel solum quoad modum; physice, & immediate, vel moraliter, & dispositiue, quæ etiam examinanda Philosophis relinquenda sunt.

Supponit tertiò, quòd quamuis fortè concludatur ratione naturali hos habitus, quos naturaliter possumus acquirere, quantum ad potentiam completam physicam, non sufficere nobis ad acquirendam tam determinatam cognitionem finis vltimi nostri, & mediorum, quibus ipsum consequi possumus,quàm esset nobis expediens, ve debito conatu ad eum acquirendum vteremur; atque adeò requiri aliquos alios habitus, autactus, præter illos acquisitos; tamen nullo modo potest pertingere ratio naturalis independenter à reuelatione ad cognoscendum determinate, qui actus, aut habitus alij essent necessarij. Primam partem huins suppositi statuit propter ea, que dixerat q.1. Prol. vbi contra Philosophos statuit necessitatem doctrinæ reuelatæ. Dicit autem forte, quia re vera rationes, quibus ibi vtitur, non sunt demonstratiuz,nec necessariò concludentes independenter à reuelatione; quamuis fint omnium optimæ, quæ ad illud propositum adduci solent Secunda etiam pars patet, quia non possunt assignari principia aliqua naturalia, ex quibus id concludi posset seclusa revelatione.

Supponit quartò, quòd quandoquidem Ecclesia, hoc est, congregatio istorum hominum, qui sunt in Ecclesia, etiam non considerata vi habet infallibilem assistentiam Spiritus sancti; sed merè vt est congregatio humana constanter dicat requiri alios habitus, omnino valdèrationabile sit, vt quis credat tales requiri fide humana, & illos esse cos, quos satis probabiliter requiri suadebant rationes contra Philosophos adducta. Et viteriùs Theologica. addit quod fide tenemus tres virtutes Theologicas esse necessarias, vbi sine dubio loquitur de side diuina:nam quando Authores Catholici simpliciter dicunt tenere se aliquid, aut tenendum esse de fide, id intelligendum venit de fide diuina infula, quod maxime confrmatur quantum ad Doctorem di hoc loco; nam in boc ipso 3. d, 23. S.ad quastionem, expresse dicit : Oportet ponere fidem infusam propter authoritatem Scriptura, & Sanctorum; quod etiam distinctionibus sequentibus dicit de spe,& charitate. Hinc autem oritur difficultas, ex quibus Scripturis, & Patribus dicat Doctor oportere ponere fidem infulam:nam licèt iam post Concilium Tridentinum sit certum infundi aliqua dona distinca abactibus, que sint principia actuum supernaturalium; & etiam sit absque controuersia talia dona esse habitus, quamuis hoc vitimum fortè non sit de fide : tamen ante Concilium Tridentinum videtur fuisse probabilius tantum dari tales habitus, vt patet ex Concilio Viennensi relato in Clomentina de summa Trinitate. Vbi probabilius asseritur infundi habitus, & ex Innocentio II I.in cap. Maiores, de Baptismo, vbi dicit id fuisse dubium fuo tempore. Vnde Sotus lib. 2, de gratia, cap. 18, 2it post Concilium Viennense id fuisse tantum probabilius, & antè non tam certum: quod similiter docet Curiel 1. 2.9. 110. & multi alij. Vnde ergo poterat Scotus colligere quòd fuerit de fide?

Respondeo inprimis, quamuis Scotus non cognosceret nisi probabiliter, aut probabilius dari habitus infusos, déque iis fieri mentionem in Scripturis & Patribus, potuisse ipsum simpliciter dicere, quòd id esset de fide, iuxta nimirú illam opinionem probabilem, quã habuit de hoc:nam certè quæ probabiliter, aut salté quæ probabilius existimamus esse talia, absolute, & simpliciter dicimus esse talia, vt patet. Respondeo secundò, nec Innocentium dicere, quòd fuit suo tempore dubitatum infundi habitus, aut virtutes adultis : sed tantum paruulis:nec Conc. etia Viennéle definisse proba- dari habitu

No poteft reli seclusa resie latione stendi necessisas babin Supernatura-lium in Substătia pro boc fatu.

34

Id oft , de fide

id colligere

Fueritue tătùm probabilises ante Cocilium Trid. bilius infusos.

bilius esse infundi adultis habitus; sed id probabilius fuille de paruulis: vnde tam Innocétius, quàm Concilium potius supponere videntur infundi adultis habitus, aliàs de ipsis facerent mentionem, sicut fecerunt de paruulis, quod vt clariùs conster, vtriusque verba propono. Itaque Innocentius sic ait: Illud verò quod opponentes inducunt fidem, aut charitatem, aliásque virtutes paruulis, vtpote non consentientibus non infundi, a plerisque non conceditur absolute, cum propter hoc inter Doctores Theologos quaftio referetur; aliis afferentibus per virsutem Baptismi paruulis quidem culpam remitti ; sed gratiam non conferri : nonnullis dicentibus dimitti peccatum, & infundi virtutes habentibus illas quoad babitum, non quoad vsum, donec perueniant ad atatem adultam. Nos autem attendentes generalem efficaciam mortis Christi (qua per Baptismum applicatur pariter omnibus baptizatis) opinionem secundam, qua dicit tam paruulis, quàm àdultis conferri in Baptismo gratiam informantem & virtutes, tanquam probabiliorem & dictis Sanctorum ac Doctorum modernorum Theologia magis consonam, & concordem, sacro approbante Concilio, duximus eligendam.

Vnde planè existimo non fuisse dubium de infusione habituum supernaturalium sidei, spei, & charitatis respectu adultorum vnquam post sopitas Pelagianorum & Semipelagianorum controuersias, contra quos Pontifices, & Concilia olim statuerunt etiam necessitatem harum gratiarum. Propter authoritatem ergo horum Pontificum, & loca Scripturæ, quibus contra eosdem hæreticos vtebantur, meritò dixit Scotus fuisse de fide suo etiam tempore dari habitus Theologicos infusos. Quia verò illæ authoritates, & loca in particulari agunt de illis tribus virtutibus, propterea ad particulares de iildem tractatus, tanquam ad locum proprium ea remit-

Ex istis arguo sic, &c. Suppositis his prin-

temus.

36.

**37.** .

cipiis, nimirum quòd dentur habitus infusi Theologici tres, sides, spes, & charitas, & habitus practici morales acquisiti, qui omnes reducuntur ad quatuor capita, seu genera. Prudentiam, scilicet, iustitiam, fortitudinem, temperantiam, probat conclusionem clarissime, quia solæ hæ, septem cum omnibus suis speciebus (supponit enim quamlibet ex acquisitis non esse species infimas virtutis vt sic, sed subalternas & consequenter habere sub se varias alias species, quæ est sententia communis, & hoc est quod intendit s. seq. dum dicit non esse intelligendum quòd istæ quatuor virtutes acquisitæ cardinales sint in aliquo vnus habitus numero, id est, quòd nulla ex illis sit vnus numero habitus vniuersalis,qui sufficiat ad omnes actus istius virtutis, verbi gratia, vna numero temperantia ad omnes actus temperantiæ; sed quòd dentur plutes specie iustitiæ,& plures specie temperantiz realiter, & numero distinctæ) sufficienter perficient hominem habitualiter in ordine ad omnes operationes bonas, etiam perfectissimas, quas potost secundum legem ordinariam habere. Si, inquit, ha septem virtutes sint in ipso perfectissime, quòd addit, quia fieri potest ve aliquis haberet has septem virtutes cum omnibus suis speciebus, sine co, quòd posser perfectissime operari, in casu scilicet, quo non essent in ipso, nisi in gradu remisso; at si essent in gradu perfecto perfecte agere posset, & vt perfectius, & perfectius agere posset, non esset necesse vt haberet alios habitus, sed sufficeret hos

ipsos intendere magis acmagis: ergo non est necesse ponere in homine alios habitus in ordine ad vllos actus,& consequenter dona, & beatitudines, si sint habitus, non erunt habitus distincti

Antecedens, in quo tantùm esse potest difficultas, probatur clarissime, quia non potest homo Probatur. exercere operationes moraliter bonas, nisi vel Omnes operacirca Deum, vel circa creaturas, sed ad omnes aut sunt ciroperationes, quas potest exercere circa Deum per ca Deum, aus intellectum, perficit sufficienter fides:nihil enim circa creatucognoscimus de Deo immediate, nisi per fidem, Theologica ad omnes etiam, quas potest per voluntatem perad omnes etiam, quas potest per voluntatem per-ficit spes, & charitas, nam nullum habemus operationes

actum indirecte, & directe circa Deum, nisi vel spettantes ad quo amamus ipsum, vt in se bonum, & ad hoc Deum. sufficit charitas; vel quo amamus ipsum vt nobis bonum, & ad hoc sufficit spes. Quòd si haberentur alij actus, omnino ponendi essent alij habitus Theologici præter has tres, contra com-

munem. Similiter ad omnes operationes bonas, Ad operation quas potest per intellectum exercere circa creaturam, perficit sufficienter prudentia per le, & ficiunt acquisuas species, quia per prudentiam intelligitur ha fise virtutes. bitus inclinans ad omne agibile, hoc est, ad pro-

ponendum omne, quod est bonum moraliter. Ad omnes, quas potest exercere per voluntatem perficit sufficienter iustitia, temperantia, & fortitudo:non potest enim quis habere vllum actum bonum circa creaturam, nisi vel illos, quibus amat se, & appetit sibi bona, & ad hos sufficit

temperantia, & fortitudo; vel illos, quibus amat alios, & vult ipsis bona, & ad hos sufficit sustitia; ergo à primo ad vltimum, non requiritur ad vllos actus bonos, quos de lege ordinaria elicere solemus, aut debemus pro statu viæ vllus habitus præter tres Theologicas, & quatuor Cardinales

cum suis speciebus.

Hæc est summa huius literæ; sed subministrat aliquas difficultates, quas examinate oportet,& inprimis supponitur in ea quòd non dentur virutes infusæ aliæ, quam Theologicæ, quod tamen in controuersia est, sed probandum remitto ad distinctionem 36. vbi magis directe id asserit.

Præterea, dicitur fides infusa sufficienter ordinare ad Deum, quia nihil cognoscitur de Deo contra eunimmediate, nisi per sidem, contra quod facit dem. quòd inprimis scientiæ naturales aliquæ, vt Metaphysica, versantur circa Deum immediatè. Et si dicas Doctorem non loqui hîc de scientiis speculatiuis, quas vt non pertinentes ad propositum data opera seponit in ipso textu, non tollitur difficultas, quia naturaliter cognoscitur practicè Deum esse amandum tanquam summum bonum, & honorandum, ac metuendum, & alia plura practice de iplo cognoscuntur; ergo non solum dantur scientiæ speculatinæ, sed practicæ de Deo immediatè, distinctæ à fide omni.

Rursus, non est dubium quin detur sides naturalis de iplo, etiam vt finis lupernaturalis videndus, & possidendus æternaliter post hanc vitam: talem enim habent hæretici, & possent habere infideles. Præterea,scientia Theologica distin&a sine dubio à fide, de ipso habetur quoad plurima: quomodo ergo potest esse verum, quòd nihil cognoscatur de Deo, nisi per sidem præsertim infulam?

Respondeo, Doctorem non negare has omnes cognitiones iam obiectas haberi de Deo, nec Solutio. ab vllo negari posse; sed loquitur hic ad propo-

1.Difficultas. dětem discur-Solutio patebit dift, so-2. Difficultat

ter perficient bominem pro boc state babitualiter.

Tres Theologica, & qua-tuor cardi-

males sufficië-

726

jedum.

Non fola fide fitum suz affertionis, ita scilicet ve velit nullam cognitionem haberi de Deo pro hoc statu regulariter, & extra calum, in quo Deus forte aliquibus communicavit notitiam claram sui, aut intuitiuam, (vt Paulo fortè, ) aut abstractiuam (vt Angelis probabiliter) nullam, inquam, haberi cognitionem de Deo, quare exigeret aliquem habitum, aut principium physicum supernaturale, & per se infusum præter cognitionem fidei: ex hoc enim sequitur fidem sufficienter ordinare, & perficere habitualiter intellectumin ordine ad Deum, ita vt non requiratur infusio vllius alterius principij physici determinantis ad aliquam cognitionem, aut Dei secundum se, aut vllius alterius rei ordinatè ad Deum;& in hoc ipso Nec sola se sensu intelligendum est quod charitas, & spes infusa perficiant appetitum in ordine ad Deum, non quod non detur charitas, aut spes naturalis Dei, sed quòd non requiratur infusio vilius alterius habitus præter charitatem, & spem, vt voluntas omni modo tendat in Deum, quò de facto regulariter tendere solet.

Non in folas creaturas forimur per virtutes morales acquis-Nec per folas acquisitas fecreatur**a**i.

& charitate

Supernatura-

li ferimur in

ip sum per vo-

luntatem.

Similiter etiam intelligi debet quod dicit virtutes morales sufficienter ordinare ad creaturas; non quòd non tendant aliquæ ex ipsis in Deum, nec quòd intellectus, & voluntas alio modo non tendant in creaturas, quam per prudentiam, & virtutes appetitiuas acquisitas: nam reuera tendunt in illas, etiam per virtutes infusas; sed quòd si considerentur secundum se, & ve præscindunt ab ordine ad Deum, ac vitam æternam, sufficerent virtutes acquisitæ, & quòd etiam quocunque modo considerentur non requirantur alij habitus distincti à tribus infusis Theologicis, & acquisitis moralibus, vt intellectus, & appetitus perficiantur perfectissimè circa ipsa, loquendo semper intra genus perfectionis, que regulariter de facto communicari solet viatoribus quibusuis. Quòd si darentur virtutes morales per se infulæ, vt temperantia per se infusa, iustitia per se infula (vi communiter tenetur, & maxime ab aduersariis) id enim tolleret vim huius discursus, in quantum pertinet ad præsentem disficultatem; fed potius confirmarer, quia hoc dato, minus posset esse requisitum pro hoc statu, vt infunderentur aliqui habitus distincti à virtutibus Theologicis, & moralibus tam acquisitis, quàm. infulis, cùm non pollit conliderari aliquis actus necessarius pro hoc statu, siue circa Deum, siue circa creaturam, quàm vel actus naturalis in substantia, aut supernaturalis in substantia; sed ad omnem naturalem in substantia possent sine dubio sufficere virtutes acquisitæ, & ad omnem pariter supernaturalem in substantia virtutes per se infulæ Theologicæ,& morales.

41. 3. Difficultas sirca premif-Sum discur-

Alia difficultas circa hanc literam est, sed minoris momenti, quòd in ea dicatur nullum haberi actum voluntatis circa Deum, nisi quo amamus ipsum, aut sécundum se, aut vt nobis bonus est; nec circa creaturas, nisi quo amamus nos, aut quo amamus alios; contra hoc est, quòd quando dolemus de peccato, aut ipsum vindicamus, siue vt est contra Deum, siue vt contra nos, aut proximum, non amemus per illum actum Deum, nos,

aut proximos.

Soluitur.

Respondeo illis, & similibus actibus amari etiam Deum, nos, aut proximos, non tamen necessariò formaliter, & directè (quidquid dicant aliqui) sed virtualiter, & indirectè, ac æquiualenter, nam cùm tales actus habeant pro motiuo

formali, aut ipsam honestatem virturis alicuius, & consequenter obiecti talis virtutis, aut ipsam deformitatem vitij oppoliti, n oppolitum est,eo ipso, quo quis detestatur, aut vindicat tale vitium virtualiter tendit in virtutem, sicut qui re- Idem babitus cedit ab vno termino, necessariò accedit ad aliud sufficit ad aliquod oppositum, & hinc fit vt idem habi- projequedum benn intus, qui inclinat ad virtutem prosequendam, inclinet etiam sufficienter ad fugiendum opposi- lum. tum vitium.

Hoc ergo modo explicatus discursus Scoti, videtur concludere ad nullam operationem bonam

ex iis, quæ ordinariè competunt viatoribus etiam iustis, requiri infusionem vlius principij physici habitualis, distincti à virtutibus Theologicis, & moralibus, & consequenter dona, si sint principia habitualia physica, ordinarie collata viatoribus in ordine ad operationes, quas sæpiùs exercent (vt supponunt aduersarij dicentes eas habere connexionem cum gratia habituali, & consequenter ea conferri omnibus iustis)non distingui ab illis virtutibus : neque potest euadi dicendo cum Caietano quòd per virtutes infusas, & mo- Replica rales perficiatur viator circa omne obiectu, quod Cairt. attingit in via, non tamen omni modo, quia dona licèt sint circa eadem obiecta, sunt tamen circa isla alio modo, quia sunt circa illa vt actus oriuntur ex instinctu Spiritus sancti; vnde maior, inquit, Scoti est diminuta. At certà magis diminu- Reissim. ta est responsio Caietani; quia partem tantum tangit maioris Scoti, qui non solum dixit perfici viatorem circa omnia obiecta per virtutes; sed etiam perfectissimo modo, si virtutes perfectissimæ sint: vnde vt adæquate, & non diminute re-Iponderer Caieranus, deberer ostendere quòd aliquo modo posser versari viator circa aliqua obiecta, quo non posser per virtutes, hoc autem non facit, vt magis patet ex impugnatione præmissa sententiæ Dini Thomæ. Confirmatur vlteriùs, specialiter ostendendo quod dicit Caietanus non sublistere, nimirum virtutes non sufficere, vi viator habeat actum circa obiecta procedentem ex instinctu Spiritus sancti. Quia ille sufficiat viractus voluntatis, qui habetur ex instinctu illo tutes ad actus particulari Spiritus sancti, vel habet idem obie-&um formale, & materiale, quod habet aliqua virtus, vel non habet; si non habet: ergo malè concedit Caietanus maiorem Scoti in vllo fenfu, vt patet; & sic, ergo virtus illa potest ad ipsum concurrere, & consequenter virtus potest concurrere ad actum procedentem ex instinctu Spiritus sancti, atque adeò vera erit maior Scoti, in sensu etiam negato à Caierano.

Dices ex codem Caictano virtutes nullas posse concurrere ad actus circa obiecta ex instinctu particulari Spiritus sancti, quamuis sint eadem obiecta, circa quæ alio modo proposita possent versati per actus; quod vr intelligatur, aduertendum ex eodem tripliciter moueri hominem ad operandum. Primò, quatenus intellectus per lumen naturale, & prudentiam proponit ipsi quid sit faciendum, & vt moueatur iuxta hoc, sufficient virtutes acquisitæ. Secundò, quatenus intellectus adiutus lumine fidei proponit ipsi quid est faciendum, & vt moueatur iuxta hoc sufficient virtutes infulæ. Tertiò, quatenus Deus iple monet iplum, & ad hoc requiruntur dona. vnde quemadmodum vt moueatur quis ad operandum iuxta motionem intellectus illustrat per fidem supernaturalem, non sufficient virtures

43. Alia replica.

Tribus medit potest bome moueri ad operandum iuxta Caist.

acquisite, sed requirement infuse, que sint distinctæ speciei, & altioris ordinis, quamuis respiciant idem obiectum formale, & materiale quod respicitur ab acquisitis; maxime in nostra sententia; ita etiam vt quis moueatur ad operandum iuxta motionem specialem Spiritus sancti, non sufficient virtutes infusæ, sed requirentur alia principia distincta rationis, quamuis tendant in cadem obiccta virtutum infularum.

44. doctrina pri-Dona no exigüt perfectiorem motorem quàm virtu-

Sed contra hoc primò, quia sequeretur quòd Reiseitur hac dona essent perfectiora, & altioris ordinis, quam virtutes infulæ, & consequenter quam charitas, quod est contra ipsummet D. Thomam, & omnes. Probatur sequela, quia ex eo quòd virtutes infusæ exigunt perfectius mouens, quam acquisitæ, benè colligitur secundum aduersarios, quòd sint altioris ordinis, & consequenter perfectioresjex se; sed ex hac doctrina manifeste sequitur dona exigere perfectiorem motorem, quia Deus iple ve particulariter mouens est perfectius motor, quàm intellectus præditus fide, non minus quam intellectus præditus fide diuina est perfe-Ctior motor quam intellectus præditus prudentia: ergo dona erunt altioris ordinis, & consequenter in se perfectiora quam virtutes infusa, etiam Theologicæ.

Contra secundò, quia, vt suprà dixi, certum est quòd Deus non moueat ad actus bonos vilos hominem, nisi mediante propositione intellectus. Ergo falsum est Deum solum esse motorem ad actus donorum, & non esse motorem ad actus virtutum infularum, prælertim cùm ad hos non minus, quam ad illos moueat semper per gratiam actualem præuenientem, & concomitantem, & etiam infundat habitus supernaturales, sine quibus potentia non esset completum principium phylicum sufficiens ad eos producendos.

Contra tertiò, quia quando mouentur ad operandum ex instinctu Spiritus sancti homines, actus, quo intellectus proponit illud bonum, ad quod operandum monentur, & qui omnino necessarius est, vt voluntas ex se cæca operetur, vel est actus innixus reuelationi divinæ alicui, vel innixus discursui, & deductus ex præmissis euidentibus, aut probabilibus, vel tendens in obiectum complexum ex se euidens, aut probabile, siue abstractiue, siue intuitiue, neque enim inter hæc videtur posse dari medium aliquod, si sit innixus reuelationi vlli mediate, aut immediate, ad eum sufficiet fides aliqua, aut habitus aliquis mediante fide acquisitus, aut infusus, vt verbi gratià, habitus Theologicus, & non erit consequenter propositio improportionata virtutibus, vr patet; si sit independens à reuelatione, siue sit discursiuus, vt assensus conclusionis, siue immediatus, vt intelle aus principiorum, ipsemet intellectus propositis speciebus sine vilo alio principio physico sufficiet, vt etiam patet,& consequenter erit actus naturalis in substantia; ergo non excedet propolitionem fidei infulæ, nec crit ordinis supernaturalis, & consequenter vt voluntas feratur in ipsum, non indigebit eleuatione supernaturali, vt est euidens.

Confirmatur hoc, quamuis admitteremus quòd esset actus supernaturalis, & maioris perfectionis quam fides, adhuc non sequeretur quòd voluntas deberet habere aliud auxilium distinctum à virturibus infusis, vt ferretur in obiectum illo modo propositum, quod est contra aduersarios. Probatur sequela, voluntas per eunnatur sufficienter ad amandum obiectum bo- dem habitu num moraliter ordinis naturalis, & quando pro- posset tendere ponitur per fidem naturalem, & quando proponitur per opinionem, aut etiam scientiam natu- supernaturaralem secundum omnes : aliàs ponendæ essent lem fidem, & circa idem obiectum materiale, & formale, plu- per quamoures temperantiæ, verbi gratia, distinctæ speciei, quod est inauditum : ergo similiter per eundem cognitionem. habitum virtutis infusæ supernaturalem inclinatur sufficienter ad volendum obiectum propositum supernaturaliter per fidem,& cognitionem illam supernaturalem distinctæ rationis, siue sit perfectior, siue imperfectior. Consequentia patet à paritate rationis, nec vlla prorfus disparitas potest assignari. Confirmatur, quia per eundem habitum charitatis voluntas potest tendere in Deum propositum in via per sidem,& in patria per visionem beatificam : sed maior est differentia inter has duas propoliti<mark>ones,</mark> quàm inter propolitionem fidei, & propolitionem quamcunque aliam viæ, quæ fieret per donum aliquod; ergo diuerlitas propolitionis ex parte intellectus non infert diuersitatem habitus ex parte voluntatis. Et hinc patet falsum esse manifeste quod dicunt aduerfarij, quòd quando mouens est perfectius mobile, debeat mobile perfectius disponi, vt moueatur ab ipso, quod est principium D. Thomæ, nam certum est intellectum vt affectum cognitione naturali certa, & euidenti, esse perfectiorem motorem respectu voluntatis, quam idem intellectus ve affectus cognitione obscura, & incerta fidei naturalis, aut opinionis, & tamen voluntas non disponitur per perfectiorem habitum naturalem, vt moueatur per intellectum affectum scientia, quam per intellectum affectum opinione, aut fide: & certum est præterea, intellectum vt.illustratum visione beatifica esse perfectiorem motorem quam est vt illustratus vlla cognitione alia viæ; & tamen voluntas, vt iam dixi, eodem habitu charitatis disponitur, vt feratur in obie-&um vtroque modo ab intellectu propositum. Adde quòd non colligatur certò sufficienter necessiras habitus charitatis supernaturalis ex necessitate sidei supernaturalis, quasi voluntas non pollit per charitatem naturalem tendere in obiectum propositum per illam fidem; ergo similiter non colligitur necessitas dont alicuius ex parte voluntatis distincti à virtutibus, quamuis concederetur necessitas alicuius doni ex parte intellectus.

Aliam rationem assignat ex D. Thoma Medina suprà, ad probandum non sufficere virtutes intel- Ratio Medilectiuas, & apperitiuas absque donis, nimirum na ad distinquòd aliquando Sancti aliqui agunt aliqua, qua à virtutibus, non agunt mediante propotitione fidei supernaturalis, aut prudentiæ, vt cum, verbi gratia, intelligunt aliquid in Scripturis, & non ex auditu, aut faciunt aliquod opus virturis, cuius exemplum non habetur in Scriptura, Patribus, aut traditione;aut cuius non possint assignare rarionem aliquam humanam; tum enim non agunt per propolitionem fidei, aut prudentiæ acquilitæ: ergo per propositionem distinctæ rationis. Sed solutio Solutio. patet ex dictis:nam oftensum est non esse aliquam propositionem, que non sit sidei, aut prudentie acquisitæ, aut enim est propositio dependens à reuelatione, & erit fidei, aut habitus Theologici, fidei, aut jeuaut erit ex terminis probabiliter, vel clarè euidentibus, mediate, vel immediate, & sufficiet propo-

dem habitum virtutis acquisitæ moralem incli- voluntas eoin obsectum proposită per pernaturalem

45. Reiicitur 3.

Reiscitur 2.

Dous folus non mouet ad

actus denoră.

Non requiritur donum Ut quis monentur ex instin-Au Spiritie finai.

.46.

fitio babetur dentia, une virtuit acquisita.

sitio terminorum, aut habitus acquisitus; deinde si admitteremus quòd esset propositio diuersa rationis, & supernaturalis, non sequeretur aliquod donum nisi in solo intellectu, vt suprà ostendi.

Fides potest son·ipi ex le-Hione sine

48.

**j**uditu '

pereo?

Quod autem dicit Medina fidem esse ex auditu, & qui intelligit aliquid in Scriptura, quod non audiuit aliunde, non intelligere ex fide, videtur improbabile, quia certum est non requiri ad fidem concipiendam ex lectione aliquam auditionem auris corporez, vt iple videtur supponere;nec vllam omnino distinctam ab ipsa lectione, & ea quæ requirebatur, vt intelligeret quis Scripturam esse alicuius authoritatem habentis sufficientem ad generandam fidem. Nec inuat Medinam quod addit idiotas intelligere legendo Scripturam, & audiendo verba multa, quæ non intelligunt viri doctissimi, quia id intelligunt per fidem, Deo ipsis reuelante interius, quod Doctoribus non reuelat; quòd si Medina existimet fidem, qua quis credit reuelationi particulari,non esse fidem supernaturalem infusam, sed aliquam distinca rationis, omnino fallitur, vt modò suppono ex iis quæ diximus suprà de fide dift. 25.9.3.Hæc omnia magis cófirmabuntur inferiùs agédo de lingulis donis, tum enim clariùs videbimus, quòd ista dona nó sunt distincta à virtutibus.

### SCHOLIVM.

Ponit mirabili comprehensione, & claritate, divisionem habitus ut sic, ac etiam subdivisiones eius, percurrens per habitus tam intellectus, quàm voluntatis, & appetitus. Discurrit pulcherrime de habitibus concupiscibilis & irascibilis, ponens differentiam obiectorum & actuum barum potentiarum satu clare, docensque in voluntate, & si non cum tanta distinctione, dari concupifcibilem & irafcibilem. Litera ista est verè aurea, plena gemmis moralis Philosophia, suo auctore digna : ponitur schemate duplici substantia divisionis habitus, iuxta duplicem modum, quo Doctor eum dividit.

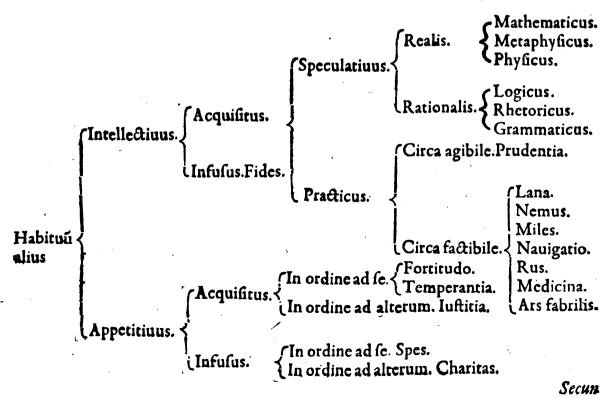
De dinissonibus & subdinissonibus babitus.

Dinisio babitus speculatini.

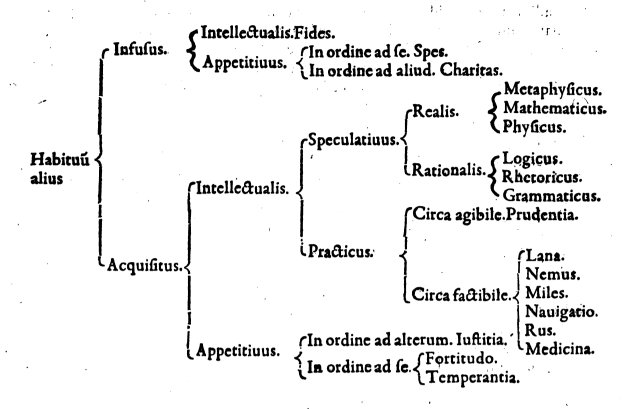
Dinisto babitus pra-Stick.

Otandum viterius equòd sicut habitus in genere Qualitatis est quoddam genus intermedium, ita habet sub se multa intermedia, antequam veniat ad species specialissimas. Siue enim primò diuidatur per intellectualem, & appetitiuum, quod videtur probabile: & vlteriùs vtrunque horum per acquisitum, & infusum; sue è converso, primò per acquisitum, & infusum, & vtrunque per intellectualem, & appetitiuum; salrem viteriùs intellectuale acquifitum dividitur per speculativum, & practicum, & appetitiuum acquisitum in ordine ad se,& ad alterum. Acquisitum autem speculatiuum diuiditur per realem, & rationis: vel quia est circa ens reale, vel rationis. Qui autem circa ens reale, dividitur illa divisione, quæ ponitur 6. Metaph. scilicet in Mathematicam, naturatext. com. 2. lem, & diuinam; & quodlibet membrum illius diuiditur fortè multis diuisionibus, antequam deueniatur ad species specialissimas. Habitus etiam practicus acquisitus dividitur in eum, qui est circa agibile, & in eum, qui est circa factibile: & qui est circa factibile, plures habet divisiones antequam deveniatur ad species specialissimas; qui autem est practicus circa agibile, dividitur multiplici divisione, sicut patebit in quastione de connexione virtutum. Siue enim sit scientia practica, siue sit prudentia practica, non est vnicus circa omnia agibilia, sicut ibi tangetur.

### Prima diuisio, habitus in appetitiuum, & intellectualem.



Secundum aliam viam prima divisio habitus est in infusum, es acquisitum, vt sequitur.



De tota illa diuisione habitus intellectiui, non accipitur in numero virtutum, nisi vna virtus infusa, quæ est sides, & quoddam genus intermedium ad multas practicas acquisitas, quod dicitur prudentia: & sic connumerando species satis communes possunt haberitres, scilicet fides, prudentia, & scientia practica. Scientia autem speculativa, Scientia spequia non perficit hominem ad benè operandum, ideò non connumeratur inter virtu- culatina tes cardinales:minus enim est necessaria homini ad recte viuendum humane, quam pru- minus nedentia, & etiam quam fides, ad recte viuendum politia Ecclesia.

Appetitiuz etiam possunt poni d quatuor; duz acquisitz, & duz infusz, stando in ipsis speciebus sub habitu appetitiuo insuso, & acquisito. Sub insuso quidem primò sunt spes, & charitas: sub acquisito autem virtus disponens appetitum ad se, & ad alterum. Virtus dis-Que ad alterum, vocatur vno nomine communi, quod est iustitia: que autem ad ponens ad seipsum, non habet nomen commune: & forte illa est ratio, quare non status in il alterum, ve la numeratione virtutem cardinalium, sed descenditur sub illa ad alias proximas sic, est instifub eis.

Appetibilium enim e ad seipsum quædam sunt appetibilia ex se, quæ scilicet nata se, vi sic, nofunt ex se statim convenire: & quædam etiam sunt primò fugibilia, quæ scilicet nata mine caret. funt ex se statim disconuenire. Alia sunt appetibilia non primò, & alia non primò sugibilia, sed secundariò propter illa primò appetibilia, & primò fugibilia. Virtus in communi, quæ disponit circa prima, vocatur temperantia: quæ circa secunda, for-

titudo: & prima pertinet ad concupiscibilem, & secunda ad irascibilem. Quarum distinctio f, ve aliqualiter videatur, est notandum, quòd concupiscibile respicit illud, quod ex se natum est esse conueniens, vel disconueniens, ita quòd nullo alio Obiettum posito circa ipsum, nisi sola apprehensione facta, natus est sequi actus delectandi, vel bilis. tristandi, siue prosequendi, vel sugiendi, quantum est ex parte eius: talia non respi- Actus & cit irascibilis: actus enim irascibilis est irasci, quod secundum Philosophum 2. Rheto- obiectum ricorum, est appetere vindictam secundum rationem apparentem, propter apparentem irascibilio. paruipensionem: igitur obiectum irascibilis est vindicare, vel veriùs, si hoc est actus eius, vindicabile, seu punibile, quod posset dici irascitiuum, vel vsitatiori modo loquendi, offendens; quod offendens non dicitur statim disconueniens concupiscibili, sed quia impedit illud, quod est primò conueniens appetitui, puta gustatiuo canis, cibum; ideò concupiscitur primò: prohibens autem cibum, & remouens, offendit animal concupifcens: obiectum igitur irascibilis est tale offendens, circa quod irascibilis habet quoddam nolle; non quidem propriè refugientis, sieut concupiscibilis nolens

cessaria, quam pra-Etica.

disponés ad

refugit, sed magis respuentis, sue repellentis: quia irascibilis nolens repellit: non enim concupiscit tantum amouere illud impediens, sed etiam vltra punire: quære supra dist.26. buins.

<u> Grande</u> trasci est cum tristitia & quãdo nen,

Quia tamen cius actus <sup>5</sup> est velle vicisci, vel nolle, & obiectum nolitum, non punitum, est adhuc præsens; ided semper irasci est cum tristitia, non tantum concupiscibilis, sed etiam cum tristitia irascibilis: & hoc non nist tunc, quando irascibilis habet actum imperfectum,quando scilicer desiderat vindicare, sed non vindicat : quando autem actu vindicat, tunc actus eius est perfectus assimilatus fruitioni ex parte concupiscibilis, & tunc irasci irascibilis est sine tristitia, imò est cum magna delectatione propria secundum Aristotelem 2. Rhetoric. Ira viri quasi mel.

Sicut ergo concupiscibilis indiget ordinari circa ea, quæ sunt nata primò appeti, ne

TI. indiget babitu moderante , sicut concupifcibilis. 3.Eth. c.11.

Irafibilis ea inordinate appetat, sed secundum moderamen recta rationis; ita etiam irascibilis indiget moderari per habitum, ne immoderaté velit propellere offendens, & vlcisci de illo, sed moderate velit propellere propellenda, & non propellere non propellenda: habitus autem, quo disponitur ad propellendum propellenda, non est nominatus, licèt posset dici bellicositas, vel aliquid tale: habitus autem, quo disponitur ad non repellendum non repellenda, sed ad sustinendum, dicitur patientia: & quia difficilius est non repellere offendens, quam repellere: ideò patientia est nobilissima fortitudo, iuxta illud Poëtæ: Nobile vincendi genus est patientia, vincit enim qui patitur. Irascibilis igitur non habet pro obiecto arduum, siue appetibile, quod est obiectum concupiscibilis; sed ipsum offendens, ita quòd actus eius adæquatus est velle vindicare, vel nolle offendens; velle quidem quasi imperfe&um, dum irascitur, ante repulsionem, vel sustinentiam, quod assimilatur ei, quod est desiderium ex parte concupiscibilis: & velle, vel nolle perfectum, quod assimilatur fruitioni in concupiscibili, dum moderate repel-

Persius. Patietia est nobili¶im**a** forsitudo.

TZ.

lit, vel moderatè sustinet.

Quando irascibilis babet actu, funt ibi duo nolisa.

Si dicas quòd cuius est velle vnum oppositum, ipsius est nolle alterum oppositum: sed ipsius concupiscibilis est velle vnum oppositum: igitur ipsius est nolle alterum. Respondeo, semper quando irascibilis haber actum suum sunt ibi duo nolita, vnum concupiscibilis, & aliud irascibilis; vt in exemplo posito, nolitum concupiscibilis est carere cibo; ex qua nolitione sequitur in concupiscibili tristitia; qua quasi refugit nolitum, & non repellit. Est etiam ibi aliud nolitum, seilicet illud quod aufert cibum, & illud est nolitum ab irascibili , non actu refugitiuo, sed repulsiuo, & dum non actualiter repellitur, est tristitia propria irascibilis.

Timens non itascitur.

Patet autem i quòd isti dolores, scilicet irascibilis, & concupiscibilis, non sunt idem dolor; quia si offendens illud offeratur sub ratione impossibilis repellendi, erit maior tristitia in concupiscibili, & tamen non erit propriè ira: nullius enim maximè timens irascitur, secundum Philosophum 2. Rhetoric. & tamen timens, quanto magis timet, tantò maiorem dolorem habet ipsius concupiscibilis refugientis, quod timetur: & licèt aliquando doleat irascibilis, de non posse vindicare, quando scilicet non est potestas vindicandi: tamen de alio dolet concupiscibilis, seilicet de carentia obiecti concupiti. Dolor etiam concupiscibilis sit cum alia mutatione organi in parte sensitiua, quam dolor irascibilis; quia ille concupiscibilis est cum restrictione, sicut delectatio opposita cum restri- fit cum dilatatione: dolor autem irascibilis fit cum calefactione, que est accensus sanguinis circa cor. Et ex hoc sequitur, quòd irascibilis, & concupiscibilis in parte sensitiua habent diuersa organa, quia idem non posset moueri simul diuersis motibus

Dolor cocu-Etione, irascibilis cum calefactione.

Įj.

talibus.

In parte autem trationali possunt habere similem distinctionem obiectorum, sicut in parte sensitiua : nam voluntati est, aliquid primò delecabile, puta bonum sibi convueniens secundum se, vel conveniens appetitui sensitiuo, cui coniungitur in codem supposito. Potest etiam habere voluntas obiecum offendens, & secundum recam rationem, & contra rectam rationem; & respicere illud vt offendens actu nolendi repulliuo, & imperiolo: non tamen est tanta distinctio horum in voluntate, quanta est in In volunta- appetitu sensitiuo: quia voluntas non est organica: nec oportet dicere magis, quòd te est cancu- alterum istorum sit vis, & alterum potentia, quam è conuerso; sed sicut ratio distinguitur in portionem superiorem, & inferiorem, per comparationem ad obiecta diuersa, &

piscibilis 🕳 irascibilis.

tamen est simpliciter eadem potentia. De vi autem 1 nescio quid oporteat loqui: est enim verbum superfluum. Idem enim simpliciter est ratio operandi circa ista obiecta distincta, superius scilicet, & inferius sicut dictum est dist. 16. & 24. secundi. Eodem etiam modo potest dici, circa primò

& secundò delectabilia, vel tristabilia, quòd cadem potentia vel vis omnino est ratio operandi:nam potentia est illud, quo potens est potens, & quo potens est fortis. In spirituali- In spirituabus enim idem est esse potentem, & forte: no crit igitur hic distinctio nisi ex parte obie- librus idem ctorum in que tendit: sicut si diceremus, intellect u distingui in principia, & conclusiones, est esse poreinquantum tendit in conclusiones per principia:sed propter talem distinctionem principiorum,& conclusionum nullus distinguit intellectum, nec in potentias, nec in vires.

#### COMMENTARIVS.

49. SVPPLEM. PONCII.

Qualitas vt sie no facilient potentia.

ut fic.

Quomodo dadiuisio habitus in intellectuală 👉 appetitiинт.

Quomodo diuiditur in nifusă 👉 acquisitum.

bitus

Quis est babitm acqui-

c Notandum viteriùs,&c. Vt magis confirmet vim præcedetis conclusionis,qua dixit hominé sufficienter perfici in ordine ad omnes operationes per virtutes infulas tres, & quatuor acquilitas, hîc diuidit habitum vt lic, quam lupponit cum omnibus esse qualitatem facilitatem potentiam ad actus, & consequéter esse genus intermedium Prædicamenti Qualitatis, cuius supremu genus est qualitas vt sic, quæ non habet facilitare potentiam aliquam ex se formaliter, cum multæ qualitates fint, quæ facilitent potentiä, vt albedo, calor,& similia.Dicit ergo quòd hoc genus inter-Duobus mo. medium Qualitatis, quod est habitus facilitans du porest dipotentiam, seu aliquo modo determinans ipsam
uidi habitus ad agendum, diuidi possit vel primò in habitum intellectualem, hoc est, subiectatum in intellectu, & appetitiuŭ, hoc est, subiectatum in appetitu, & postea quilibet ex his diuidi in infusum,& acquisitum, vel è contra, primò in acquisitum & infusum, & postea quilibet ex illis in intellectualem, & appetiriuum.Ideò autem non resoluit quænam diuisio absolute priùs sieri debeat, sed relinquit vtrumque diuidendi modum probabilem, quia cùm idem habitus yt sic, sub eodem omnino conceptu diuidi possit adæquate veraque divisione, non est tam facile assignare quænam differentiæ priùs contrahant ipsum, nèc ad præsens institutum pertinet, ad quod perinde est quid dicatur.

Aduertodum autem in qualibet ex his divisionibus, licèt membra diuidentia distribuantur per ordinem ad extriniecum, reuera tamen per illum ordinem explicari differentiam essentialem intrinsecam, & formalem habitus, tanquam per posterius, quod notius est, aut facilius explicatu, priùs quod ignotum est & difficiliùs explicaru, Itaque quando dividitor in habitum intellectualem,& appetitiuum,membra diuidentia discriminantur à se inuicem, & ab habitu vt sic, per ordinem ad potentias, quas natæ sunt determinare,& perficere formaliter, intellectum scilicet, & potentiam appetitiuam,& per habitum intellectualem intelligitur habitus natus inhærere intellectui, & per habitum appetitiuum intelligitur habitus natus inhærere voluntati. Quando etiam diuiditur in acquisitum,& infusum, mébra diuidentia distinguuntur per ordinem ad causam producentem, & per infusum intelligitur iste habitus Duis est ha- qui non est natus connaturaliter produci per infu- actum phylice, nec consequenter præsupponere actum connaturaliter, quamuis posset actus ad primam productionem disponere meritoriè de congruo & ad eius augmentum etiam de condigno.Per acquisitum intelligitur ille, qui connaturaliter natus est produci per actus, & qui consequenter præluponit ad omnem partem lui aliqué actum productum à sola potentia sine vllo habitu, aut aliquo comprincipio supplente defectum habitus, licèt hoc non obstate posset produci ipse habitus à Deo ante omnem actum, & esset in tali casu infusus, sed per accidens. Hinc verò videtur probabiliter colligi posse quòd priùs debeat diuidi habitus vt sic in intellectuale, & appetitiuum, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

quam in infulum, & acquilitu, quia magis ellen- Prim dinitialiter, & intrinsece habitus vt habitus, videtur ditur habitus respicere potentiam, quam perficit formaliter, vessie in inquam causam, à qua producitur,& confequenter numquam in videtur priùs debere potiùs diuidi per ordinem *infufum &* ad potétiam, qu'am per ordiné ad causam efficien- acquisitum. tem. Secundò colligi etiam potest quòd si explicentur membra dividentia per respectum formaliter, diuisio non sit generis per differentias essentiales determinantes, qualis est animalis in rationale,&irrationale, sed per proprietates, qualis est animalis in risibile, & irrisibile; si verò explicentur, vt benè possent, per respectu fundamétaliter acceptum, erit generis per differentias essen. dinisio habitiales, quia ratio formalis fundamentalis, ratione cuius conuenit habitui talis ordo particularis appetitiuum, sine ad subicctum, sine ad causam, est differentia infusum & essentialis eius ab aliis habitibus, quibus non con- acquisitum. uenit similis ordo, vt patet.

Viteriùs addit intellectualem habitum acqui- Habitus insitum dividi in speculatiuum & practicum adæ- lettualu quatè per ordinem, scilicet ad actus, ad quos in- quisteus diclinat, qui si sint praxes, habitus erit practicus; si foculatium no fint, erit speculatiuus. Quidnam autem sit pra- "& prasticum xis fusè tractauit q.4. Prologi, nec modò examinan- adaquate. du est. Similiter etia per ordiné ad actus falté proximè diuiditut habitus acquisitus appetitiuus vt sic,in illu,qui ordinatur ad actus spectates primariò ad bonú alteriùs,& in actus spectantes ad bonum propriu. Reliqua pars diuisionis habitus speculatiui est clarissima, nec indiget explicatione.

d Appetitiua etiam possunt poni quatuor. Hic habitum appetitiuum vt sic diuidit in species prin- Habituu inpaliores: & dicit quod si quis vellet persistere in fusus appetidiuisione habitus appetitiui vt sic, in species im- sium vr sie immedite dimediatas, haberet tantum assignare quatuor spe-uiditur in cies. Duas infulas sub habitu appetitu infuso, vt duns species, sic, nempe sidem, & spem; & duas acquisitas sub spem & chahabitu appetitiuo acquisito, vt sic, nempe tristitia, ritatem. qua ordinatur quis ad alterum, & virtutem, quæ ordinat quempiam in ordine ad se, quæ virtus, vt quistus diisc, lecundum conceptum genericu non habet ali- uiditur imquod vnum nomen sibi impositu, quemadmodum mediate virtus ordinans ad alterű, vt sic genericè considerata, appellatur vno nomine institia,& hinc forte oritur quòd prima, & maximè generalis diuisio, qua solet dividi virtus appetitiva acquisita vt sic, non detur per duo illa membra, quorum vnű caret proprio nomine, sed potiùs per tria, subdiuidédo virtuté ordinanté appetitum in ordine ad se in duo membra, quorum quodlibet gaudet proprio nomine, nimiru in illam, quæ vocatur temperantia, & illam qua vocatur fortitudo, quaru vtraque conuenit in hoc, quòd ordinet hominem in ordine ad ie, & per hoc distinguuntur à institia vt sic, quæ ordinat ad alterum. Vnde si virtus, vt sic, disponés appetitum in ordine ad se, haberet propriŭ nome, nó dicerétur esse virtutes cadinales, vt de facto dicitur, sed tătu tres, prudétia nimiru ex parte intellectus,& iustitia,ac illa virtus ex parte appetitus.

Circa hoc oritur difficutas, quomodo suffici &ter distinguatur habitus institut vt sie ab habitu

Qualis eft

Habitsus appetitiums acduas focies

51.

1. Difficultas sontra diui Sonem babi tus appetitiui in eŭ qui prdinat ad se o ad alteril.

Soluitay. Quid intelligitur per bo-num ,m illa dinisique.

Quomodo non

mihi & tibi.

Variatur

wirtus per

prium; & ratio dubitandi potissimum est duplex. Primò, quòd secundùm Scotű distinct.præced.per meum,& tuum non varietur virtus,& colequenter quòd per eamdem virtutem, nimirum per temperantiam possint velle mihi bonum temperatiz,& alteri etiam; ergo temperantia non tantum fertur in bonu proprium. Secundò, quia omnis virtus est perfectio habentis inclinas ipsum ad bonum honeltu, quod sir ipsi honestum:ita ve si quis téderet in illud bonum, quod esser honestum alteri,& non sibi,actus, quo sic téderer, non esset actus virtutis, sed vel indifferes, vel vitiosus, vt patet, quia nulla datur virtus, quæ non inclinat ad bonú proprium habétis ipsam. Respondeo nihil minus sufficiéter eas virtutes sic distingui; quia per bonú in ordine, ad quod distinguuntur hæ virtutes,no intelligitur bonu honestum, quasi institia tenderet in bonum, quod ellet honestű alteri tantùm, nam supponitur omnem virtutem tendere in bonum, quod sit honestum operanti virtuose; & hocex ratione communi virtutis vt sic ipsi competere; sed potiùs per illud bonum intelligitur bonum comodum,quod est quasi materiale respectu honestatis; sicut enim in via Scoti virtus, quæ moderatur delectationes tactus, distinguitur specie à virtute, quæ versatur circa alias delectationes moderandas, & illaru distinctio colligitur ab obiecto materiali, nimirum à delectationibus diuerlæ rationis ita etia optimè potest virtus, quæ versatur circa bonum aliorum, qualis est iustitia, distingui ab ea, quæ versatur cirça bonum comodum proprium, & illarum etiam distinctio potest optime desumi ab ordine earu ad illa obiecta materialia distinctærationis;nó quòd non habeant quoque obiectum formale virtutis, nimiru honestaté distincte rationis, sed quòd illa eria distinctio honestatis desumi possit ex distinctione obiecti materialis præsertim in proposito.

comuni temperantiz,& fortitudini per hoc quod

ille tendat in bonum alterius, hic in bonum pro-

Per hoc patet ad secundá rationem dubitandi. Ad primă autem dico, Scotú tantum velle, quando est cadé bonitas honesta, quæ appetitur, seu quado ex affectu ciuldi honestatis aliquid appetitur, non debere variari virtuté per hoc, quòd quis appetar illam honestatem, aut ex affectu dus aliquid aliud sibi, aut alteri, ita vt diuerso indigeat habitu ad appetendam illam alteri ab eo, quo inclinatur ad apperendă illam sibi. Quando autem distinguitur hîc iustitia à réperantia, quòd hæc feratur in bonú propriú, illa in alienum , supponitur esse distincta honestas in bono commodo appetedo sibi, ab ea, quæ est in bono commodo appetendo alteri, quod omnes fatentur;& quòd non ex affectu eiuldé bonitatis honeste appetat quis illa bona; vnde distinguo confequens primæ rationis: temperantia non tantum fertur in bonu proprium, quin ex affectu eiuldem bonitatis, quo libi bonú proprium appetit,possit etiam appetere bonú proprium alterius, concedo; quin ex affectu diuerlæ bonitatis appetere pollit bonum alterius, nego consequentiam,

Quæ distinctio, & tota hæc difficultas, vt clariùs intelligatur, aduertendum, in appetédo bono alterius commodo, quatenus tale est præcisè, esse honestaté specialé ex natura ipsiusmet obiecti, nisi adesset aliqua mala circunstantia; recta enim ratio dictat id esse honestú,& conueniens naturæ rationali. Iustitia auté ve sic habet pro obiecto formali motiuo hanc honestaté, & nullo modo temperantia, aut fortitudo potest inclinare ex eius affectu. Alia est honestas ex natura rei in appetendo bono proprio, quia recta ratio dictat esse honestum, &

coueniens procurare bonum proprium, & ad hoc ponitur virtus innominata comunis temperatia, & fortitudini,ciúlque affe&u nequit agere iusticia secundum se, aut aliá speciem eius. Itaque temperantia eatenus dicitur esse circa bonum proprium, quatenus est ex affectu eius honestatis,quç specialiter habetur in ordinara acquisitione istius boni comodi, quod dicitur proprium, sine appetat illud bonű commodű fibi, fiue aliis. Iustitia verò dicitur esse circa alienú, quatenus versatur circa honestaté, quæ est in appetitione boni quod est comodum alteri, siue illud bonum appetat alteri, siue sibi.

Secunda difficultas contra hanc divisionem est, quòd non videatur adæquata, quandoquidem nó comprehendat omnem virtutem moralem appetitiuam: nó enim videtur comprehendere chari- dinisionem tatem natutalem; hæc enim non videtur spectare posse ad iustitia, cùm per eam sibi bonum appetat quis, non etiam ad temperantia, aut fortitudiné, cum per cam aliis appetat bonum. Respondeo, si Ad qua virloquamur de charitate naturali, qua Deum natu- sutem apperaliter diligimus, & alia propter ipsum, quæque titiuam fecorrespodet charitati supernaturali, cam manifestè spectare ad institiam; si de charitate, qua quis alios. alios amat non propter Deum, nec propter seiplum etiam elle partem iustitiæ, si loquamur de aliqua particulari virtute, quæ talis sit,& mediate qua aliquod determinatum bonum amamus,& appetimus aliis; si autem loquamur de virtute, gua nó appeteremus aliquod derminatum bonű, sed bonum yt sic, aut omnia bona indiscriminatim,etiam erit vel ipía iustitia, vel aliqua species eius, vel aggregatum ex omnibus speciebus eius.

Si denique loquamur de charitate, qua amamus nos, & appetimus propterea bona nobis, specta- Adqua sebit ad temperantiam, & fortitudiné, vt patet; nec datcharita, est opinandu quòd sitaliqua vna charitas qua volumus bona nobis,& aliis zquè primò, saltem qua propter Des, acquini gossit indifferenter tam per actus, quibus volumus nobis bona, quá per actus, quibus volumus aliis bona. Quá limitationem addo ve abstraham à difficultate in materia de habitibus, & virtutibus, examinati solita;an scilicet vnus habitus possit acquiri per actus elicitos ex motiuis diuersarum virtutum, si sint possibiles tales actus, quod non spectat ad præsens examinare.

e Appetibilium adseipsum,&c.Vt ostédat disserétiam istaru specieru, in quas dividitur virtus ordinans ad se,& quarų vna vocatur temperamia, altera fortitudo, dividit appetibile vt fic, in ordine ad fe, vt Divifio appe distinguitur ab appetibili in ordine ad alterum in tibila vi si varias species, dicens quæda esse per se primò appetibilia, & nó ratione alicuius alterius appetibilis, vt v.g. honor, aut delectatio; quæda verò per se primò non appetibilia, sed fugibilia, vt v.g. dolor.

Vbi statim occurrit difficultas, quomodo hu- Quomodo fuiulmodi possint vocati appetibilia. Et si dicas sic gibile possit vocari posse, quia saltem ratione alterius possunt vocari appeappeti. Contrà est quòd hic dividatur appetibile in ea, quæ sunt per se appetibilia, & paulo post diuiditur in illa, quæ non sunt appetibilia nisi ratione alterius. Ergo vtrumque ex his membris debet esse per se appetibile, vt diuisio sit bona & ad propolitum.Respondeo ergo aliter appetibile vt sic, quà tale, sumere denominationem ab appetitu vt sic, & esse illud circa quod versatur appetitus, sine appetendo, sine fugiendo, vnde cùm illa quæ non sunt per se appetibilia, sed potiùs fugibilia, sint talia, circa quæ appetitus fugiendo,& nolendo,possit versari, meritò habent rationem appetibilis, & quidem per se primò, se

Appetibile Sumit denominatione # ab appetitu.

53. Distintio virtutic or dinantis ad bonum pro priŭ & alie-

Appatibilia appetentë diper se secüdd appetsbilia.

per se primò conuenie ipsis habere talem rationé, quam voluntas fugere possit, vt habent dolores. Itaque meritò Doctor dividit ea, que sunt appetibilia in ordine ad appetentem, in illa que sunt per se primò appetibilia, hoc est, prosequibilia; & illa, quæ sunt per se primò inappetibilia, hoc est fugibilia, quibus apponuntur alia appetibilia, quæ non sunt, nec per se primariò prosequibilia, nec fugibilia, sed secundariò tantum, & ratione illorum, quæ sunt primò prosequibilia, vt dolor v.g. qui licet secundum se non sit prosequibilis, si tamen non posset quis acquirere honorem, qui est primò per se apperibilis absque dolore, dolor esset appetibilis non per se, sed propter honorem: iraque hæc diuisio tota hoc modo clare, & distin-&è dari potest. Appetibile in ordine ad appetentem diuiditur in appetibile per se primò,& in appetibile tantum secundario, & vtrumque membrum dividitur in profequibile, & fugibile: primű quidé membrum in prosequibile, & fugibile per se primariò; secundum in prosequibile, & fugibile per se secundariò. Ad propositum, ergo virtus quæ versatur circa appetibile per se primò, vocatur Temperantia, & pertinet ad partem animæ concupiscibilem, quæ verð versatur circa appetibile secundariò vocatur fortitudo, & pertinet ad partem anima irascibilem. Hæc est literalis expositio huius textus. In quo quia explicantur quatuor virtutes cardinales, qua tales, pro maiori complemento de ca divisione aliqua addenda sunt, quæ hanc doctrinam confirmabunt.

Itaque harum quatuor virtutum, quæ cardinales vocantur ob principalitatem quamdam earum quali in iis tamquam in cardine humana vita, vt recta sit, versari debeat, mentio habetur non solùm apud sanctos Patres, Ambros. lib. 5.in Lucam, qui huius appellationis author à quibusdam censetur, Augustin. 1. contra Academicos 7. Gregorium 2.mor.37.Bernardum serm.22.in Cantia Prosperum de vita contemplat.c.18. sed etiam in ipsa Scriptura, Sapient.8. Sobrietatem & prudentiam docet & iustitiam, & virtutem, quibus villius nibil est in vita bominibus.vbi per sobrietatem intelligitur temperantia, per virtutem fortitudo, quin & Cicero etiam libro de senectuse has quatuor constituit principales, & Philo Iudaus lib. prime allegoriarum comparat cas quatuor fluminibus Paradisi.

58. eatio illius dinifionie.

57. De dinisione

Virtutis in

quatuor car

nales.

Non oft ad proposită Do-

Variis autem modis explicari possunt,& primò quidem sic, vt per prudentiam intelligatur habitus inclinans ad actum discretum, seu coformem discretioni; per iustitiam habitus inclinas ad actum, quem couenit, aut decet hominem facere; per fortitudinem habitus inclinans ad rectè faciendu cum aliqua firmitate, non obstante difficultate; & denique Temperantiam habitus inclinas ad servandam mediocritaté, non ponendo plus, necminus quam decear. Sed hic modus explicandi non est ad propositum Patrum, aut Doctorum, quia secundum eum non videretur virtus vt sic, in quatuor virtutes distinctas realiter; quælibet enim virtus esfet Prudentia, Iustitia, Téperantia, & Fortitudo, quælibet enim inclinat ad actu discretum, quem conuenit facere, non obstante aliqua difficultate, & ita denique vt non inclinet ad plus, nec minus faciendum, quàm oporter secudum rationem; vnde non secuiret ad distinguendas virtutes, nec ad eas redigendas ad certas classes, in ordine ad quod hi Authores hac divisione virtutis in quatuor cardinales viuntur, nec sanè existimo propierea benè in hoc sensu explicari à S.Th. q.61.art.4.ad primü illud Gregorij 22. Mor. c. primo. Prudentia vera Scoti oper, Tom, VII, Pars II.

non est, qua iusta, temperans, & fortis non est, nec perfe-Eta temperantia, que forte, justa, & prudens non est; nec fortitudo integra, qua prudens, teperans, & insta non est; nec vera institia, qua prudens, fortis, & temperans non est. Imò quandoquidem ipsemet, aut ipsius sequaces viantur hoc loco contra nos in controuería de connexione virtutum, omnino inconsequenter videntur ad hanc expositionem loqui, nam hac expositione data non vrgeret aliquid contra nos in illa controuersia, vt patet.

Secundò explicari possunt membra diuidentia sic, vt sint distincta realiter, & non sint membra 2. Explicatio immediate diuidentia virtuté moralem vt sic, nec illius dinissegenera intermedia comprehédentia sub se omnes "ic. alias virtutes, taquam partes subiectiuas, seu species; sed particulares quædam virtutes distinctæ speciei ab aliis,ita vt nec de illis prædicari possint formaliter; nec illæ de ipsis, quæ tamen particulares virtutes fint omnium præcipuæ, intelligendo scilicet per prudentiam habitum intellectuale inclinantem ad dictandum quod rectum est; per iustitiam habitum inclinantem ad reddendum debitum strictum, quòd reddi debet in commutationibus,& distributionibus; per temperantiam habitű inclinantem ad moderandas delectationes tactus; per fortitudinem habitum inclinantem ad standum in **bono ra**tionis,nó obstante perículo mortis. Ita explicat S. Th. hæc membra a. 3. & conformiter de iis agit 2. 2. vbi alias virtutes ad eas reducit táquam partes potestatiuas, quatenus Leilicet cum iis habent proportionem, seu affinitatem quandã.

Sed quomodocumque hoc modo explicari posfint;& sic esset cardinales, ac principales virtutes; certè multò meliùs, & facilius explicantur sic, vt comprehédant directe sub se omnes virtutes, sicut suprà explicuit Scotus, qui omnium breuiùs,& exactius harum virtutum quatuor naturam, & differentiam generi eam assignauit, vt ex dictis patet, & magis per dicenda confirmabitur.

Quarum distinctio ve aliqualiter videatur,&c. Quia dixerat fortitudinem pertinere ad irascibilem partem, & temperantiam ad cócupiscibilem, occasione huius agit hie de distinctione concupiscibilis, & irascibilis, ex qua meliùs intelligitur etiam distinctio temperantiz, & fortitudinis. Supponit auté dari has duas partes, id quod quantùm ad rem ipsam patet experientia; quantum autem ad nomen, eo viitur August. de spiritu & anima.Hieron.super c.13. Matth. Damascen.lib.1.sidei. Aristot.3. de Anima text.46. & cum iis Theologi, ac Philosophici communiter, quamuis non conueniant in explicandis significatis.

Héricus enim quodl. 8.9.15. ait has partes distin- Quomodo ou gui folum per hoc, quod concupifcibilis verserur circa bonú abfolute; irafcibilis verò nó circa bonű absolute, sed circa bonum arduű; quæ videtur ctiam sententia D. Thomæ 1.2.9.23. art.1. & suorum. Sed contra hoc est, quod omnis virtus verse- Pars concutur circa difficile, & consequenter circa arduum; piseibilis vert ergo & pars concupiscibilis cum suis virtutibus. circa bonum Confirmatur, quia bonú arduum nihil aliud videtur esse, quam bonu difficile, vel bonu absens; sed. Non bent dialiqua virtus, quæ admittitur ab aduersariis esse sirguitur partis concupiscibilis, versatur circa tale bonū; nā certe ipsamet temperantia, quatenus principiat bilu per bodesideriu esticax seruandi mediocritate in come- num arduum dendo,tédit in bonú difficile,etiam ablens,vt patet. Confirmatur secudò, quia virtus ad facilitandam potentiă, quæ sine virtute pateretur difficultatem in operádo, vt patet ca experientia, qua colligimus dari habitus; ergo verfatur circa difficile.

Vera & me-

60.

mine pars ce-supifcibilis Girascibilis.

sundò.

Responsio adnersariorum.

ppò.

cunde.

62.

Voluntas se-eldum se ha-eet partem onenpijcibilom & ira-[cibilens.

Ynus habitus potest incli-nare ad bonü ardnum G nen arduum.

63.

Itaque alio modo distinguendæ sunt istæ partes, & sine dubio nullo modo melius id fieri potest, quam ve Scotus hic facit, qui distinguit illa per ordinem quidem ad bona distincta, non tamé ita ve sufficiat obiectum vnius esse bonum per se, & alterius bonum arduum. Dicit ergo obiectum

Contrà secundò efficaciter: nihil yidetur ma-Rencieur se- gis difficile quam diligere inimicum: sed charitas inclinat ad hoc, quæ tamen, si quæ alia, pertinet ad partem concupiscibilem:ergo no bene diftinguitur pars concupiscibilis ab irascibili per hoc, quòd concupiscibilis feratur in bonum absolute, ira(eibilis verò in bonum arduum. Video aduersarios dicturos nec charitatem, nec vllam partem iustiriæ, seu victutis ordinantis ad alteru, spectare ad partem cocupiscibile, aut irascibilem, quia omnis talis virtus subiectatur in voluntate secundum se præcise, in qua ve sic, non reperitur pars concupiscibilis,& irascibilis, sed solùm in parte sensitiua hominis, in qua etiá solummodò ponuntur virtutes ordinantes ad se vt temperantiam,& fortitu-Registurgei- dinem. Sed contrà primò, quia, vt supponimus ex distinctione præcedenti, falsum est quòd in ipsamet voluntate non detur habitus temperantiæ,& Reneitur fe- fortitudinis. Secundò, etiam dato quòd non, secundum Diuum Thomam suprà, potentia, & virtutes exigunt obiecta diueria, ergo si voluntas ex se cum suis propriis virtutibus possit tendere in bonum tam arduum, quàm non arduum, pars senfitiua concupiscibilis, & irascibilis non posfunt tendere in illa, aut saltem non possunt inter se, ab aliis per ordinem ad illa bona distingui.

Dices partem concupiscibilem, & irascibilem

non rendere in bonum qualecunque; sed in bonum sensibile, arduum, & non arduum. Contrà, quia præter quam quod voluntas tendat etiam in bonum sensibile, quandoquidem sit potentia superior, & potentia superior potest tendere in obiectum potentiæ inferioris, vt modò suppono, & pater experientia; præter hoc, inquam, si per hoc quòd pars sensitiua tendat quandoque in bonum sensibile non arduum, & quandoque in bonum sensibile arduum, distinguitur in ipso duplex pars, concupiscibilis, irascibilis; & omnis virtus eius distribuitur in illas duas partes,ita vt quæ est in vna parte, non spectet ad alteram, nec possit tendere in obiectum eius; quandoquidem voluntas etiam possit tendere in bonum sibi proportionatum,(sit sensibile, vel non sit)& absolute,& eria yt arduum,non minùs quàm pars fenfitiua (vt fateri debent aduersarij, qui spem Theologicam, quæ spectar ad voluntatem, sine dubio dicunt habere pro obiecto bonum arduum) debet distingui in voluntate duplex pars saltem formaliter distincta, ve benè Doctor in hac ipsa quæst.inferiùs, & colequenter habitus omnes eius debent distribui ita in illas partes, vt qui spectat ad vnam partem, non possit tendere in obiectum alerius parțis : sed hoc est falsum , si distinctio istarum partium desumatur à bono arduo,& nó arduo; quia, yt dixi, charitas in vtrumque fertur:ergo istæ duæ pattes non sufficienter sic distinguuntur. Confirmatur hoc:charitas vna porest tendere in bonum arduum,& non arduum, li vlla virtus possit tendere in bonum non arduum. Ergo vnus habitus partis sensitiuz potest etiam tendere in vtrumque bonum, & consequenter pars animæ, in qua subiedatur. Ergo non sufficienter distinguuntur duæ partes animæ;nec virtutes ad eas pertinentes per hoc quòd vna tendat solummodò in bonum, altera verð folummodð in bonum arduum.

partis concupiscibilis sensitiuz, circa quod versa- Vora ensitur, esse illud quo propositum per potentiam co- catio noscitiuam sensitiuam internam ex se sine vllo alio natum est esse conueniens, vel disconueniens bilia, quid fit appetitui, ita vt vel delectetur appetitus, si illud obiedi paris obiectum sit conueniens, & præsens; vel desideret concupiscibiiplum, si sit conveniens, & absens; vel tristetur, si lu, sit disconueniens,& præsens; vel timeat,si sit disconveniés. Vnde quia cibus respectu appetitus canis est obiectum hoc modo conveniens appetitui canis, omnis actus, quo tendit in cibum, vt sic est actus partis concupiscibilis eius, & quia verbera sunt disconvenientia hoc modo eidem, propterea omnis actus, quo tendit in illa, erit etiam partis

concupiscibilis eius.

Possit hîc dubitari quomodo proposito obie-Lo conuenienti, vel disconuenienti, natus sit sequi actus delectandi, vel tristandi, siue prosequendi, vel fugiendi. Siue enim dicatur obsectu ipsum, esse causam partialem istorum actuum, aut apprehesionem eius, aut vtrumque simul; siue (quod mihi apparet melius, supposito quòd voluntas sit causa adæquata sui actus, nec cum en concurrat physice, aut obiectu, aut cognitio eius; eade enim videtur esse ratio virobique) ipsemet appetitus dicatur esse causa totalis corum, præsupponens tamen cognitionem tanquam conditionem fine qua non, applicantem ipsi obiectum, circa quod versetur: nisi apprehedatur obiectum sub ratione conuenientis, aut disconuenientis, difficile apparet quomodo sequátur isti actus eo proposito; nec minus difficile est ostendere quomodo proponatur, salté primò, vr conveniens, si dicatur quòd siç roponatur: sed hæc difficultas examinari solet in libris de Anima;& quantum ad præsens institutu sufficit certum esse experientia quòd sint aliqua obiecta ex seipsis convenientia, & disconvenientia, quibus propositis appetitus nunc delectatur, nunc tristatur, nunc desiderat, nunc timet.

Breuiter etiam ad difficultatem dici potest, quòd ve appetitus habeat huiusmodi actus, ista Pe appetitus obiecta debeant proponi vt conuenientia, vel dis- habeat suos conuenientia, non quidem formaliter, quatenus allus, debet fcilicet proponeretur ipsamet conuenientia, vel Aum sub radisconuenientia formalis istorum obiectorum, tiono consequæ vt lic, est respectus formaliter, & consequenter non potest percipi per potentiam sensitiuam; sed fundamentaliter, quaterus poponitur ratio fundamentalis, ex qua intelle aus devenit in cognitionem talis respectus. Que tatio fundamentalis est ipsamet sensatio pototiarum exteriorum, quam causant illa, v. g. vt cibus proponatur, cani per modum conuenientis, debet proponi ipsi simul cum delectatione, quam habuit potentia gustatiua, quando comedit panem; & vi verbera proponantur per modum discouenientis, debent proponi simul cum dolore, quem sentit tactiua, quando verberatur; & hoc quidem sufficeret, vt appetitus cibum prosequeretur, & verbera fugeret, præsertim cum etiam verisimile sit, quod sicut habet sympathiam naturalem cum potentiis subordinatis sibi in codem supposito, ex quo fit vt illis affe&is delectatione,vel dolore,& ipfe etiam delecter, & doleat; ita similiter quando proponitur delectatio, aut dolor earum, proponatur etiam dolor, & delectatio propria.

Solum cotra hoc faceret quod hinc sequeretur non posse proponi appetitui sensitiuo aliquid per modum conuenientis ante aliquam experientiam habitam de illo obiecto, aut alio simili per potentiam externam aliquam, quod videtur esse contra

disconnenie-

experientiam, de ouibus fugientibus lupum ante illam experientiam habitam de disconuenientia eius. Sed respondeo, si detur talis experientia, aut aliqua similis, semper, propositis talibus obiectis, proponi etiam aliquem dolorem, aut similem affectionem, quæ vel causatur tum propolitis istis obiectis ob antipathiam naturalem, quæcumque demum sit causa eius, vel cuius saltem species tum excitatur ob similem rationem. Quidquid autem sit de hoc, id omnino te-

nendum quòd pars concupiscibilis habeat pro

obiecto suo omne illud, quod est ex se hoc modo

conueniens, siue sit arduum, siue non. Vnde si di-

stinguatur, yt supponitur, ab irascibili parte, hæc

sine dubio aliud obiectum habere debet, nam

aliunde non posset cognosci distinctio corum,

quam ex obiectorum distinctione. Iraque addit

Doctor obiectum irascibilis vel vindicare, vel ve-

riùs, si vindicare sit actus eius, vindicabile, seu

punibile, seu offendens, hoc est illud quod vindi-

catur, seu circa quod versatur actus vindicandi. Quia verò aliquid potest esse offendens duplici-

ter. Primò quatenus est disconueniens; quod enim

disconuenit nocet, & offendit, nam in hoc con-

solution de la constant de la consta

nit impedimentum respectu consecutionis boni convenientis; ex his verò illud quod est offen-

dens, primo modo, est obiectum concupiscibilis;

hinc optime explicat offendens, quod est obie-

dum proprium irascibilis, esse offendens non

primo modo,led lecundo : & dicit partem iralci-

bilem circa ipsum habere quoddam nolle, sed non

tamen eiusdem rationis cum nolle partis concupi-

scibilis, quia huius nolle est purè refugientis, il-

lius autem nolle est reiiciontis, & remouentis, non

quomodocunque,sed puniendo, & malum infli-

gendo. Hanc tamen distinctionem necessariò assi-

gnare debuit, quia quælibet potentia, & virtus,

quæ nata est prosequi vnum obiectú, nata est etia

non solum velle media positiua conducentia ad

illud,sed præterea nolle tam illud,quod ipsi con-

trarium est, quam etiam ca, quæ impediunt eius

consecutionem. Vnde eo ipso quo concupiscibi-

lis vult illud, quod est ipsi primò conueniens,

non vult illud, quod est primo disconueniens, &

præterea etiamillud, quod impedit consecutio-

nem istius, quod est primò conueniens, v.g. canis

quia vult cibum, quod est primò conueniens ipsi,

non solum non vult carentiam eius, sed etiam

non vult impedimenta eius secundum partem

etiam concupiscibilem; vnde non posset distin-

gui pars concupiscibilis ab irascibili per hoc quòd hæc quomodocunque nollet ista impedi-

menta, aut vellet ea remouere; debet ergo habere

voluntatem aliquam particularem remouendi ea, quæ non competat concupiscibili : illa autem

optime explicatur esse voluntas remouendi ea

impedimentum respectu boni primò conuenien-

tis, vel mali disconuenientis, & est vel actus, quo.

punit illud offendens, vel quod non vult esse impunitum, seu quo vellet punire si posset, seu quo

dolet non esse punitum, seu quo timet non pu-

niendum, seu quo sperat non puniendum, & etiam quo non vult punire, nec actu, nec deside-

66.

Obietlă partis irascibili.

Duplex offendens.

Nolle coenpiscibilis & irascibilis nõ einsdew rationis.

Consubifcibila refpuit reijeit impedimēta boni concupiti.

Quinam sint cum vindica, & inflictione pænæ. Itaque actus actus irasci- irascibilis versatur circa offendens, seu ponens bilu.

67. Exemplă declaratiuum praditta do-Arins.

rio, etsi qui sint alij similes actus. Pro maiori explicatione huius rei, applicemus exemplum, tam respectu boni couenientis, quàm respectu disconuenientis:proponitur cani, v.g.ci-Scoti oper, Tom, VII. Pars II.

bus gratus, concupiscit per partem concupiscibilem, & conatur illum sibi procurate; si occurrat aliquis impediens, quem potest facile remouere, per eandem concupiscibilem remouet illud absque punitione; si non potest facilè remouere, proponitur ipsi vindicta, & per irascibilem conatur vindicare mordendo, & discerpendo; quod si faciat perfecte, delectatur irascibilis, & concupiscibilis etiam, si tum remoueatur impedimentum boni concepti; si non potest punire ad votu, tristatur; si appareat impossibile, desperat; si possibile, sperat; & quandoque nimis audaciter ad puniendum progreditur, quandoque nimis timidè. Si proponantur alia motiua fortiùs mouentia, omnino à vindicando desistat, vt si proponantur verbera, nisi desisteret. Rursus proponatur cani obiectum disconueniens, vt verbera imminentia, per partem concupiscibilem fugere conatur,& si occurrat impedimentum facilè remouibile, per camdem absque ira remouet : si sit difficulter remouibile per irascibilé irascitur, & similiter mouetur, ac mouebatur circa impedimenta boni conuenientis, quæ omnia patent experientia qua habemus de cane, & aliis animalibus, ac præcipuè de nobis ipsis in similibus occasionibus.

Ex his autem possumus dare occasionem aduersariis explicandi suam sententiam in sensu bono, & nostræ sententiæ non disconuenienti,nam diximus,& patet experientia, non moueri nos ira ex quacunque propositione impedimenti boni conuenientis, sed vt sic moueamur debere proponi impedimenta per modum alicuius difficilis obstaculi, aut certe sub aliqua ratione particulari, sub qua trahit ad volendum vindictam. Quòd si Quomodo boaduersarij vellet per suam arduitatem nihil aliud num arduum significare quam hoc, concederem libenter partem irascibilem versari circa bonum arduum,& in hoc distingui à concupiscibili, nec circa hoc posset nobiscum cum illis esse aliqua quæstio quam de nomine, imò ipsemet S.Th.1.p.q.81.hoc modo videtur explicare arduitatem,quidquid sit de eius sequacibus, qui vix nobis reconciliari possunt; nam ponunt spem habere pro obiecto bonum arduum, & eam propterea spectare ad partem irascibilem, cum tamen præcipui actus spei Theologicæ non versentur circa vindictam vllo modo.

Aduerte autem hîc, si consideretur vindicta vt medium ad consecutionem obiecti primò conuenientis, etiam concupiscibilem circa cam versari bilis potest posset, sicut vna virtus potest tendere in obiecum tendere in alterius virturis,& actum eius imperare ex motiuo proprio, quarenus istud obiectum, & actus est medium ad honestatem propriam acquirendam, alio medo tëied irascibilis non fertur in ipsam, vt sic, sed se- dit in illam. cundum le præcise, quatenus proponitur ipli, vt secundum se conueniens. & hoc confirmari potest per illud quod dicit Doctor in 4. dari nempe D.14.9.2. virtutem particularem pœnitentiz, cuius acus proprius sit vindicare. Nam si vindicta non esset conveniens secundum se, sed quatenus medium ad aliquod aliud, id esset falsum, virtus enim habitus ad illam inclinãs esfet illa virtus, & habitus qui inclinaret ad illud aliud. Nec hinc tamen sequitur quòd vindica sit primò conueniens, sicut obiectu partis concupiscibilis; quia vindicta nunquam potest proponi coueniens, nisi consideretur obiectum vindicandum vt impedimentum alterius boni, quamuis posset quis ipsum velle vindicare, & non in ordine ad acquisitionem istius alterius boni, vt patet ex eo quod possit illud

k

68.

posset esse obſcibilu.

6.9. Concupifcivindictă ali-

obicaum

736

obiectum tolli, quatenus haberet rationem impedimenti, sine vindicta, & quod tamen adhuc posset vindicari: ergo signum est quòd non vindicetur præcisè sub ratione impedimenti, actualis saltem.

70. Probatus irascibilem verfari circa vindistam. Ira non pro cedit ex solo contempts.

Probat porrò Doctor irascibilem versari circa vindictam, ex Philosopho 2. Rheter. cap. 2. vbi fubssime de ira tractat, & supponit semper eam esse aliquo genere contemptus, quod tamen vniuersaliter vix verum esse potest, cum in animalibus irrationalibus appareat esse ira sæpissimè, quæ tamen non videntur percipere paruipensionem, aut contemptum. Imò infirmi homines non videntur posse apprehendere se contemni, aut paruifieri, quoties irascuntur denegantibus sibi potum, quem appetunt, & quem sciunt negari sibi poriùs ob bonum eorum, quàm in contemptum. Itaque intelligendus est de ira aliquomodo rationabili, aut quatenus communiùs afficit homines. Quantum autem ad propolitum Scoti hoc ipsum sufficit, nam certum est quòd actus magis proprius, & principalis irascibilis sit ira, ex qua propterea sumit denominationem; si ergo ex Philosopho ira est vindicta, vel velle vindicare, ergo obiectum principale irascibilis est obiectum ve vindicandum, sed per nihil conuenientius distingui potest à concupiscibili, quam per ordinem ad obiecum magis principale eius; ergo vera est doctrina Scoti secundum Philosophum.

Dua triflitia simul esse pos-sunt in homine circa idem obiectu materiale.

Noce fit as

pabitus du-

plicis in par-se irascibili.

Habitus ira-

scibilis ad

propellondum bone vocari

potest bellico-

Habitus eine

ad sufferen-

Vterque ba-

bitus est fe-

Adaquetus

atous irasci

bilis est velle, vel nolle vin-

Censura Ca-

· 215.

patientia.

stas.

dinu

dicare.

Quia tamen eins actus est velle, &c. Pro maiori distinctione concupiscibilis, & irascilis aduertit hîc tristitiam, que consequitur aliquando actum irascibilis, esse distinctam ab ea, quæ sequitur tum ad actum concupiscibilis : vbi supponit dari duas tristitias simul quandoque in anima; vnam in parte concupiscibili ortam ex absentia boni conuenientis, & impedimenti præsentia; alteram in parte irascibili ortam ex carentia vindictæ, quam desiderat. Quando verò actu vindicat perfecte & ad votum, quia tum habet præsens quod desiderauit, non tristatur ampliùs, sed potiùs delectatur. & hinc Philosophus suprà dicit iram esse instar mellis. Hæc autem delectatio, vel actus, ad quem sequitur, habet se respectu irascibilis, sicur fruitio respectu concupiscilis, hoc est, sicut delectatio, qua perfunditur concupiscibilis quando consequitur bonum, quod concupiscit, vel sicut actus, ad quem sequitur ista delectatio.

Sicut ergo concupiscibilu, &c. Quia vt concupiscibilis, ita etiam trascibilis potest ferri in obiectum suum contra dictamen rectæ rationis, quod aliquando dictat propellendum, & vindicandum, ordinato tamen modo obiectum offendens; aliquando verò non repellendum, sed sustinendum, ideò meritò debet perfici pars irascibilis tum habitu, quo inclinetur ad propellendum iuxta præscriptum rationis, húncque habitum dicit carere nomine, sed benè vocari posse bellicositatem, tum alio habitu quo inclinetur ad sufferendum vocatur dum, & non repellendum, qui vocatur patientia, vterque autem habitus est species fortitudinis, quæ est vna ex virtutibus cardinalibus; sed percies fortien. fectior est patientia. Addit actum adæquatum irascibilis esse velle, vel nolle vindicare, ita scilicer, ve nullus sit actus ipsius, qui non sit aliqua volitio, vel nolitio vindicta, quod patet ex co quòd vindicta ipsa, aut obiectum vindicandum sit obiectum eius adæquatum.

Caietanus 1. 2. quast. 25. art. 1. Scotuin, dum

assignat pro obiecto adaquato irascibilis offendens, & dum præterea dicit quòd quoties irascibilis habet actum suum, toties etiam habet nolle in ianuis irascibilis errasse, quia scilicet sequitur hinc irascibilem versari eirca malum repellendum,& consequenter spem, quæ est prima passio

irascibilis, non posse spectare ad illam.

Verùm longè crassiùs errauit Caietanus non solum quatenus non intellexit Scotum, sed Non intelle. etiam quatenus contradixit doctrinæ sui Magistri:vtrumque ostendo. In primis certum est Scotum irascibili tribuere actum versatum circa bonum, seu conveniens, quia ipsa repulsio offendentis est bona, & ipsa vindicta, qua repellitur: sed Scotus tribuit volitionem sic repellendi parti irascibili; ergo tribuit ipsi actum circa bonum, quod etiam ipsemet benè insinuauit, §.quarum diftinttio, dum dixit eam habere queddam nolle circa offendens, non refugitiuum tamen, quale habet concupiscibilis, sed magis respuentis, & repellentis. Deinde non minus certum est irascibilem posse habere spem de ista repulsione, & vindica, quam possit habere de repulsione sine vindicta (si ad eam spectaret hæc repulsio, vt putat Caietanus.) Vnde ergo lequitur quòd ex sententia Scoti spes non spectaret ad irascibilem.

Præterea quòd Caieranus aduersetur suo Magistro probatur, quia S. Doctor 2.p.quest. 81. art. 2. Caietan expresse distinguit irascibilem à concupiscibili, tradicit s. Thome. quòd hæc feratur in bonum, illa verò relistat impugnantibus, quæ impugnant conuenientia, & inferunt nocumenta.vnde, inquit, dicitur quòd eim, id est , irascibilis , obiettum sit arduum , quia tendit ad hoc vt superet contraria; sed certum est quod contraria bono conuenienti & inferentia nocumenta, & impugnantia bonum conueniens vt sic, sint mala; ergo non minus objectum irascibilis, sedùm S. Thom. est malum, quàm secundum Scotum, & confequenter non est magis difficile in sententia Scoti saluare quomodo spes, cuius obiectum est bonum, possit spectare ad irascibilem, quàm in sententia D. Thom. Vnde Caietanus, qui ex hoc capite reiicit sententiam Scoti, discotdat

à luo Magistro.

Quòd si quæras, in quo ergo Scotus,& D.Th. disconueniunt in hac difficultate? Respondeo in sentetia Scohoc tantum, quod S. Thom. videatur statuere pro- ti & D.Th. munere irascibilis repellere contraria bono conuenienti, quod appetit concupiscibilis, ita vt id non possit conuenire concupiscibili. Scotus verd meritò existimat posse competere concupiscibili etiam repellere illa contraria, quia, vt ipsemet ait, §. si dica. Cuius est velle vnum oppositum, eius est nolle alterum, & consequenter aliquo modo reiicere, non tamen competeret ipsi repellere illa vindicando vt conuenit irascibili; quòd si placeret ita intelligere D.Thom. non discordarent,& suprà dixi, quòd videri possit eo loci D. Thom.explicare arduitatem iuxta sententiam Scoti, nos autem non ambimus cum D. Thom. controuersiam habere, quem semper mallemus esse à nobis. quàm contra nos.

Patet autem quod isti dolores, &c. Hîc oftendit dolorem concupiscibilis esse distinctum à dolore irascibilis. Primò, quia potest contingere ve Piscibilis augeatur dolor concupiscibilis, & diminuatur, aut tollatur penitus dolor irascibilis, vt quando, scibilis. v. g. proponeretur per potentiam cognitiuam vtrique, quod impedimentum boni conuenientis, & vindicandum non possit repelli, aut vindicari,

Dolor concu est distindu dolore ira-

tum augebitur sine dubio dolor concupiscibilis, & minuetur dolor irascibilis, ille saltem qui coniungitur cum ira, quæ secundum Philosophum suprà non compatitur cum maximo dolore, qualem haberet in tali casu concupiscibilis : quòd si etiam maneret aliquis dolor in irascibili, ex eo scilicet quòd non posset repellere vindicando; tamen iste dolor est alius à dolore concupiscibilis partis: hic enim est de absentia obiecti conuenientis, & de præsentia impedimenti, quatenus tale præcisè, ille verò est de absentia vindiaut de præsentia obiecti vindicantis præsentis, & non vindicati. Secundò colligit eos dolores distingui ex diuersa mutatione organi sensitiui, ex quo ctiam colligit, quod habeant diuersa organa isti duo appetitus, quod tamen est in contronersia.

Suar. 3. de Anima,& in tractatu de habitibus, di-Prima sen- cit has duas partes concupiscibilem, & irascibisentia negat. lem sensitiuam non esse potentias eas realiter distinctas, & proinde non habere diuersa organa, quam sententiam existimat debere esse Scotistarum; sed immeritò, ve patet ex hoc Doctoris loco. Expresse eandem sententiam tenet Hurtadus, & Auersal quast. 56. Philosophia. Fundamentum potissimum est, non esse multiplicanda entia, nec consequenter potentias sine necessitate, sed omnia, quæ his duabus potentiis ascribuntur, possunt commodè in eandem potentiam refundi: ergo dicendum est quòd non sint realiter distinctæ. Confirmat Auersaauctoritate Philosophi 3.de Anima text. 51. vbi agens de potentiis anima, ait : hac enim plus differunt, quam concupiscitiuum, & irascitiuum: sed hoc esset falsum, si hæc duo distinguerentur realiter; ergo non sic distinguuntur. Communior sententia est eas realiter distingui, qua parte saltem includunt organum. Ita Scotus bîc, D. Thom. 1. 1. quast. 81. art. 3. cum suis, Toletus 3. de Anima quest. 26. & ante ipsos Plato apud Plutarch. lib. 4. de placitis, cap. 4. concupiscibilem collocans in hepate, itascibi-Probatio D. lem in corde. Probatur ratione D. Thom. inclinant ad obiecta oppolita, & actus oppolitos, concupiscibilis enim fertur in bonum, irascibilis in arduum, & molestum; actus quoque concupiscibilis, verbi gratia, amor, minuit iram, quæ est actus irascibilis.

Sed nobis non licet inniti huic rationi, quia Concupisci- Lecundum nos, hæ duæ facultates, vt postea dicemus, reperiuntur in ipsa voluntate, seu potiùs ipsa voluntas rationalis secundum se in distincta realiter potest versari circa obiecta concupiscibilis, & irascibilis, & clicere actus circa ipsa, qui tam opponuntur, quam actus sensitiui harum partium opponi possunt : ergo ex diuersitate obiecorum, & actuum non sufficienter colligitur distinctio realis harum partium. Confirmatur, quia ipsa concupiscilis pars fertur in bonum, ipsum concupiscendo, & in impedimentum boni nolendo ipsum: ergo ex hoc capite non licet inferre distinctionem concupiscibilis ab irascibili. Confirmatur secundò, quia si actus vnius, verbi gratia, irascibilis, imminuat acus alterius, non magis inde infertur quòd sint distincta realiser eorum actuum subiecta, quam quod non sint, imò potiùs videtur colligi debere, quòd non fint, quia difficilius est assignare quomodo vnus actus diminuat actum subiectatum in alio subiecto, quàm in proprio, quia in proprio posser dici quòd diminueret formaliter, ficut calor frigus;

in alieno autem non item. Confirmatur tertiò, quia concupiscibilis principiat amorem, & odium lætitiam & tristitiam; irascibilis princi piat spem, & desperationem, timorem & auda- scibilis princiam : ergo ex eo quòd irascibilis, & concupisci- cipiant bilis principient affectus oppositos non sequitur mersos affeeas distingui realiter.

Probatur ergo aliter, & melius communior hæc sententia à Scoto, quia idem organum materiale non potest moneri simul motibus incompossibilibus calefactionis & frigefactionis, di- seentis sie calatationis, & constrictionis vt paret : sed quando lefatione. irascitur quis, dolor, quem sentit, sit cum calefactione, & non cum restrictione cordis, dolor verò, quem sentit concupiscibilis, fit cum restri- Bione. &ione, & cum aliqua consequenter frigefactione: ergo concupiscibilis, & irascibilis, non habent idem organum, sed diuersum,& consequenter distinguantur realiter; & per hoc pater ad fundamentum oppolitæ sententiæ: nam necessitas huius multiplicationis fundatur benè in hac experientia. Ad Confirmationem ex Philosopho respondeo, negando minorem, quia diuersitas distinctionis aliarum potentiarum animæ maximè externarum à distinctione concupiscibilis consistere potest in hoc, quod ille sic distinguantur, vt habeant diuersa organa sensibiliter & manifeste; hæc autem non item; & in hoc etiam quod illæ non subordinentur in suis actionibus, hæ verò sic, vt patet.

Si autem quæras, quomodo actus irascibilis & concupiscibilis earumque passiones diminuant se inuicem, si habeant distincta realiter subiecta. Respondeo, quantum ad actus, id posse prouenire ex eo,quòd

Pluribus intentus minor est ad singula sensus. quod axioma non de externis tantum, sed de internis etiam intelligendum patet experientia, quoad passiones autem oriri potest & ex eodem capite, & etiam ex eo quòd alteratio realis concomitans vnam passionem, verbi gratiâ, calefactio concomitans iram, diminuat alterationem realem, quæ concomitatur alteram vt frigefactionem, quæ concomitatur dolorem concupiscibilis.

Ex his obiter colligendum est organum irascibilis, aut concupiscibilis non posse in via Scoti Organu iraconstitui in cerebro, vt Cauellus in commenta feibilis no riis ad quæstiones Scoti de Anima asserit. Raerebro, nec tio est manifesta, quia Scotus ex alteratione di- concupiscibiuersa organi colligit diuersitatem horum appeti- lis etiam. tuum: sed illam diuersitatem alterationis ipse ponit circa cor expresse, & ibi etiam eam fieri paret experientia: ergo organum istarum debet constitui aut in corde, aut circa cor, secundum Scotum, & certe si constituerentur in cerebro, non video quomodo ex diuería alteratione; quæ fieret circa cor, colligi posset quòd diuersa haberent organa.

Itaque potius sine dubio, vel vna in corde, & altera in parte aliqua vicina, vel vtraque in ipso corde, vna tamen in vna,& in altera parte collocanda est, vt communius tenetur, & suadetur satis probabiliter experientia alterationum, quæ in corde ex affectibus earum sentimus. Nec re- Soluitur funfert, quòd sensus communis, cuius est proponere damentum obiectum appetitui, collocetur in cerebro, & propterea nimis distaret ab appetitu, quia hoc non obstante appetitus potest ob naturalem subordinationem habere actus suos circa illa obiecta,

K

Confirmatio tertia. bilis & ira-

78. Probatio me-Dolor irapiscibilis um frigefa-

Quomode actus concupiscibilis & irascibilis diminuant ʃę inuicem.

vtrinland

Secunda sententia affir-

An concupi-

scibilis 👌

babeant di-

uersa orga-

76.

irascibilis

Thom. Reyeitur.

77. bilu & ira-scibilu repe riuntur in Voluntate.

Confirmatio prima impugnations. Cõcupiscibile fortur in bonum & impedimentum Confirmatio

secunda. Faciliùs potest unus allus imminuere alserum is cadem,quàm in aiuerso fubicatatum.

munis potest distare ab appetitu.

Sensus com- sicut non obstante quod ipse appetitus siue collocetur in cerebro, fiue in corde, nimium distet à potentia loco motiua, quæ est in manu, & aliis partibus, illa potentia imperante appetitu habet actum suum. Et sanè perinde est appetitui esse in organo vicino ad organum sensus communis, atque in organo remoto; parua enim, aut magna distantia non facit ad propositum propositionis, vt patet. Sed hæc fusius in Philosophia tractanda relinquo.

8 r. Pars concupiscibilu 🕁 irafcibilu reperiuntur in voluntate.

Concupifci-

bilis non est

potentia aut

vis potius quàm irasci-bilis ; nec è

sommerfo.

In parte autem rationali, &c. Hîc asserit, quod suprà diximus in ipsa voluntate etiam posse distingui has duas partes, concupiscibilem, & irascibilem, quia voluntas potest velle bonum, & velle vindicate offendens, quod etiam tenet Suar. in prima secunda. Auersa suprà, & ipsemet sanctus Thomas 1. part. quest. 20. & 1.2.quest.22. Non tamen est, inquit, tanta distinctio barum partium in voluntate, quanta in parte sensitiua, quia in ea non distinguuntur realiter, sed tantum formaliter, quádoquidem voluntas non sit organica, hoc est. non habeat organum ex cuius alteratione possit colligi distinctio realis earum, sicut colligitur in parte sensitiua. Nec est dicendum quòd pars concupiscibilis sit potentia & itascibilis vis, potiùs quam è conuerso, ve quidam antiquiores Scoto dicere videbantur, inde distinctionem realem earum inferentes, quasi scilicet vis potentiæ debere distingui realiter ab ipsa; sed sicut eadem realiter ratio distinguitur in portionem superiorem, & inferiorem per ordinem ad diuersa obiecta: ita eadem realiter voluntas potest distingui in concupiscibilem, quatenus respicit quædam obiecta, & in irascibilem, quate-

82.

nus respicit alia.

De vi autem, &c. Confirmat iam dicta, addendo esse superfluum, & inutile, vocare vnam partem ex his, de quibus agimus, vim, & alteram potentiam, vt ex hoc colligoretur distinctio earum; quælibet enim ex his potest vocari potentia, & vis: potentia quippe est facultas, qua quis potest aliquid facere, sed per concupiscibilem potest quis aliquid facere, & esiam per irascibilem. Similiter vis est illud quo mediante aliquis est fortis, sed idem est este fortem, & potentem in spiritualibus: ergo per quodcumque aliquid spirituale est potens ad aliquid, per idem est fortis Idem ef efe ad illud, & consequenter tam irascibilis, quam foreminfi. concupiscibilis est vis, sicut vtraque est porentia. Dixit autem quòd idem est esse potentem, & esse fortem, non simpliciter, sed in spiritualibus; quia in corporalibus fortitudo potest defúmi ex diuersitate complexionis, quæ aliquando sana cst, aliquando infirma, ratione cuius fir ve aliquis sit aliquando fortis, aliquando imbecillis, & vnus altero fortior; hoc autem non haber locum in spiritualibus, vt patet.

Quòd si etiam altera ex ipsis solummodò vocari deberet vis, & altera potentia, adhuc non sequeretur distinctio realis magis, quam ex eo quèd altera solummodè vocetur concupiscibilis, & altera irascibilis; vnde patet quàm superfluum sit adducere ista diuersa nomina ad propositum, cùm ista nomina significare possint eandem realiter potentiam, vt comparatur ad diuersa obie-

cta, seu actus.

### SCHOLIVM.

Temperantiam esse habitum proprium concupiscibilis, fortitudinem irascibilis: dari tres Theologicas ex 1.Cor. 13. & 4 cardinales ex Sap. 8. & vberius explicat quomodo sufficienter ista septem perficiunt viatorem.

Habitus perfectium concupiscibilis est teperatia,irascibiles fortituda.

Ils suppositis <sup>m</sup> de irascibili & concupiscibili, redeo ad virtutes. Et dico quòd pro-I prius habitus perfectiuus concupifcibilis, est temperantia, & proprius perfectiuus irascibilis dicitur fortitudo in communi: & hoc loquendo de habitibus acquisitis, & non infusi: ambæ autem infusæ perficiunt concupiscibilem, quia Deus, quem habent pro obiecto, est tantum volibilis, & non nolibilis. Etsi vtraque istarum specierum intermediarum, tam scilicet fortitudo, quàm temperantia, possint subdividi: tamen in connumeratione virtutum cardinalium remanent indiuisæ.

Secundum hoc n igitur in connumeratione omnium virtutum funt tres Theologiczes & quatuor cardinales. De Theologicis habetur ab Apostolo, 1. Cor. 13. de moralibus Sapient. 8. Iste numerus septenarius simpliciter persicit viatorem, ita quòd secundum gradus istarum in specie sua est ipse perfectus. secundum enim quòd istæ sunt intensiores & remissiores, secundum hocest magis, vel minus perfectus: & si sint intensissimz, quantum possunt esse in via, est homo simpliciter perfectus, quantum potest esse in via; non curando modò de ista perfectione, quæ habetur per virtutes speculatiuas acquistas, quæ priùs exclusæ sunt : per istas quippe septem virtutes,intelligendo de eis, & de speciebus earum necessariis, de quibus postea dicetur, si sint in se persectissimz, est homo simpliciter perfectissimus, & circa Deum in se', & circa omnia alia à Deo, vt intelligibilia ratione practica, & vt appetibilia vel sibi, vel alteri. & hoc in ordine ad se, sunt in sinë in quem possunt virtutes acquisitz ex se : vel in ordine ad finem vitimum, in quem possunt virtutes acquisitz, cum charitate.

Virtutes acquistaex vlimum.

8 .. Propries habitus concupiscibilis est emperantia, o irascibilis fortitudo.

### COMMENTARIVS.

m HIs suppositions de irascibili, &c. Redit ad pro-positum, & assert proprium habitum virtuolum partis concapilcibilis esse temperantiam, & proprium habitum irascibilis esse fortitudinem: &hinc facilè temperantia à fortitudine distingui potest, quia inde sequitur temperantiam versari circa primò conneniens, vel disconneniens, quandoquidem subiectatur in parte, seu potentia,

potentia, quæ habet ista pro obiecto; fortitudinem verò versari circa secundò conueniens, vel diconueniens', non quomodocumque tamen, vt suprà ostensum est; sed puniendo, vel vindicando, quemadmodum scilicer ipsa potentia, ad quam facilitandam ponitur, versatur circa illa.

Charitas & hes ponuntur in concupis-

cibili parte.

ma Scoti.

Probatio pri-

84. Trascibilis

potest babere

atum vindi-

catinum cir-

sa Deum.

Præterea vtramque virtutem appetitiuam infusam, charitatem scilicet & spem, ponit in parte concupiscibili rationali, seu in voluntate rationali, quatenus concupiscibilis est, & non quatenus irascibilis, quia Deus qui (vt supponit hîc ex antea dictis) est obiectum earum, est volibilis, & non nolibilis tali voluntate, vt ita loquar, qualis est actus irascibilis, nam si ponerentur in irascibili, oportet ve irascibilis circa obiectum earum haberet actum lis mediantibus; ad hoc enim in illa ponerentur: ergo si non potest hoc facere, non funt in illa ponendæ, vt patet.

Sed conrra hanc rationem occurrit quòd videatur irascibilem posse habere actum vindicariuum circa Deum, quatenus impedit consequutionem boni|concupiti,cur enim,qui appeteret diuitias, & videret Deum submergere naué, aut comburere domum, in qua haberentur, non posset velle vindicare hoc, si posset; & dolere si non posset. Imò sic de facto mali Christiani facere videntur, dum blasphemant ob similia infortunia. Respon- Nee id Seodeo, Scotum hæc non negare; sed asserere quod ins negar. Deus non sit nolibilis voluntate pertinente ad irascibilem per spem, aut charitatem infusam, hoc enim præcise sufficit ad intentum ipsius, inde enim sequitur quòd neutra in irascibili sit collocanda. Cùm illa ergo limitatione intelligi debet probatio Scoti, quæ limitatio sufficienter colligitur ex intento eius.

Probari etiam potest quòd vtraque ponenda sit Alia probain concupiscibili aliter : quia vtraque versatut ii. principaliter circa Deum, ita vt actus principales earum terminentur ad Deum, non vt est impeditiuus aliorum bonorum concupitorum, vt patet: ergo ponendæ sunt in parte, quæ vt sic potest tendere in Deum: sed illa est concupiscibilis, vt etiam patet : ergo in ca ponendæ funt.

n Secundum boc igitur, &c. Concludit hîc principale intentum totius huius quæstionis, nimirum sufficienter perfici viatorem pro hoc statu moraliter per tres infusas,& quatuor cardinales, secundum se, & suas species. Quod ctiam æquè verum esse quomodocumque diceretur de ipsa-

rum divisione & subjecto.

8 ۲.

### SCHOLIVM.

Primum dictum huius litera, iustitia, fortitudo, temperantia, sunt genera intermedia. Secundum,prima concupiscibilia sunt duo, honor, & voluptas, vel delectatio. Tertium, bonum honestum, vel delectabile, primò, mouens ad concupiscendum. Quartum, virtus moderatrix circa bonores, est humilitas; qua moderatur circa voluptates, retinet nomen generis, temperantiam; cuius tot funt species, quot sunt voluptates moderanda: nec solum versatur circa sensibilia, sed circa speculabilia, in quibus potest esse intemperantia. Quintum, nobilißima fortitudinis species est patientia. non resoluit an ad eam requiritur actus positiuus, & certum est quod sic, aliequin non eset virtus.

Lteriùs ad videndum o de beatitudinibus, donis, & fructibus, notandum est, quòd tres virtutes morales acquisita, scilicet fortitudo, temperantia & iustitia sunt genera intermedia: nam prima concupiscibilia videntur esse duo, scilicet honor, & voluptas, vel delectatio stricte sumpta. Aliter ponitur, quòd primo bonum est conveniens; & hoc vel honestum, vel delectabile, siue etiam vtile: sed vtile non potest esse primò motiuum ad concupiscendum, quia non concupiscitur, nisi in ordine ad aliud. Idem concludit illud 1. Ioan. 2. Omne quod est in mundo, &c. Nam concupiscentia oculorum, quæ scilicet respicit divitias, non potest esse prima, loquendo de divitiis, inquantum sunt bonum vtile, & non delectabile. Quòd si loquamur de divitiis, inquantum sunt pulchræ, hoc est, inquantum sunt bonum delectabile; sic possunt primò concupisci, sicut aliud pulchrum visibile, ita quòd prima concupiscibilia, vt dictum est, à natura rationali sunt honor, & delectatio stricte sumpta. Igitur prima species temperantia, qua moderan. Dua prima tur circa concupiscibilia, erunt duæ, quia quæ moderatur circa honores, dicitur humi- spesies temlitas: quæ circa voluptates, retinet nomen generis: & quot possunt esse voluptates di- perantia. stinctæ, tirca quas voluntas moderatur, tot possunt esse species illius temperantiæ quæ moderatur ipsas voluptates, puta altera circa gustabilia, altera circa tangibilia: nec solum de voluptatibus sensitiuis, quibus delectatur voluntas coniuncta, sed etiam test appetede voluptatibus propriis ipsi voluntati, vt voluntas est. Vnde voluntas Angeli potest ap- re bonu detere bonum delectabile, licèt non habeat appetitum sensitiuum coniunctum.

Et quòd illæ temperantiæ distinguantur, probatur, quia circa aliqua potest esse summa delectatio, circa alia nulla: potest enim esse aliquis temperatus simpliciter circa venerea, ve volens vei tantùm sua, vel simpliciter nolens vei: & intemperatus circa gustabilia, volens comedere non comedenda, vel nolens comedere comedenda. Po- Volutas potest etiam aliquis esse temperatus circa sensibilia, & intemperatus circa speculabilia, test esse inputa si voluntas sua delectetur in hoc, quòd intellectus summe speculatur intelligibilia, temperata quorum speculatio non est multum vtilis secundum se; hac delectatio est immoderata, labilia. & moderanda.

15.

Voluntas keEtabile.

Digitized by Google

Qux

Nobilifima species fortitudinis.

Que autem sunt p species fortitudinis, non oportet ad propositum ita explicare:quia non tangitur inter alia, nisi fortitudo in se, vel patientia, quæ, ve dictum est, est nobilissima fortitudo, quæ non repellit repellenda, ita quòd pati est quoddam permittere: & si diceretur de permissione, quòd sit actus positiuus, velle scilicet, vel nolle, vel fortè nihil velle, vel non impedire, ita diceretur qualis actus sit pati in voluntate respectu terribilis.

#### COMMENTARIVS.

86. SUPPLEM. Poncii.

**T**Lteriùs ad videndum de beatitudinibus, &c. vt ostendat particulariùs dona, beatitudines & fructus non distinguià virtutibus acquisitis, infulis, & consequenter acquisitas, & infusas sufficienter perficere hominem habitualiter pro hoc statu, 'quod omnes faterentur, nisi quatenus existimarent dona, aut beatitudines ab illis distingui, & osse habitus; incipit hic dividere virtutes acquistas, & cardinales in suas species, non quidem omnes, quia hoc non requirebat intentum eius, sed aliquas tantum, nimitum cas, ad quas reduci posse existimat eam partem donorum, beatitudinum, & fructuum, quæ ad infusas reduci non debent.

Temperantia oft genus ad plures virtusum fecies.

Virtus mode rans bonores distinguitur à moderante delettatio-

87. Bonner ut lic diniditur in boneflum.delettabile, vei-Vtile bonum non est primò

Honestum in Ma diui sione non fignificat bonestă vir-Butiş.

conveniens.

Capitur pro re 👉 renerë tin qua solet exhiberi bominibus,

88

Itaque notat, quamlibet ex tribus virtutibus appetitiuis acquisitis esse genus intermedium virtutis moralis appetitiuz, vt sic, habens sub se plures species; quod primò hic ostendit de temperantia, hoc modo: temperantia vt sie, respicit bonum primò conueniens, & propierea spectat ad concupiscibilem : sed tale bonum vt sic, diuiditur adæquate in honorem, & voluptatem, seu delectationem stricte sumptam, (hoc est, illam, quæ causatur ab obiecto, non qua honestum, nec quà vtile; seu illam, quæ propter se appetitur, & non quatenus ordinatur ad aliud, aut connectitur cum alio appetibibili) tanquam in species distinctas; nec idem habitus inclinat ad vtramque, vi patet experientia, quâ constat vnum esse facilem ad vitandos honores, & difficilem ad vitandas delectariones : ergo ponendi sunt duo habitus temperantiæ, vnus circa honores versatur, alter circa voluptates, seu delectationes.

Minorem quoad primam partem probat, primò, quia bonum, vt sic, dividitur adæquate in honestum, delectabile, & veile : sed veile, qua tale, non est primò conueniens, quia non est conueniens, nisi ve medium acquirendi aliud bonum, nimirum illud respectu cuius dicitur vtile: ergo bonum primò conueniens adæquate dividitur in honorem, seu bonum honestum, & delectationem, seu bonum delectabile. Hîc autem aduertendum non capi hîc à Doctore bonum bonestum, vt dicit formaliter honestatem virtutis : tum, quia circa illam omnis virtus versatur, & non magis speciat ad temperantiam vt sic, quam ad fortitudinem, & institiam; tum, quia, vt moderate agat quis circa cam, non est ponenda virtus, vt patet. Sed ponitur, vt moderatè quis feratur circa bonum honestum (de quo hîc agitur) humilitas: secundam Doctorem. Itaque capitur hîc benum bonestum pro ipso honore, & reuerentia, præscindendo à rectitudine vir-

Eandem minoris partem probat secundò ex illo prima Ioan. 2. Omne quod in mundo est, concupiscentia carnis est, & concupiscentia oculorum, & superbia vita, vbi omnia bona mundana desiderabilia comprehendunt bona delectabilia 'sub concupiscentia carnis; bona externa, vt diuitiæ sub sub concupiscentia oculorum; dignitates, & honores sub superbia vita: sed ex his divitiz non sunt Duo tautu per seexpetibiles, nisi quatenus essent delecta- genera bono biles, vt fi essent gratz oculis ob pulchritudinem, primo apvt est aurum, argentum, gemmæ quædam, & vt sic, pertinerent ad concupiscentiam carnis non minus, quam alia delectabilia: ergo solum sunt duo genera bonorum per se primò expetibilium. Confirmatur hæc doctrina ex Philosoph. 8. Ethic. ad Nicomachum, cap. 2. vbi diuidens bonum vt sic, in bonum simpliciter, id est, honoratum, & iucundum, & vtile, dicit hoc vltimum non appeti, nisi in ordine ad aliquod ex illis primis,& consequenter non esse appetibile per modum finis, sed per modum medij.

Potest etiam eadem doctrina confirmari au- Paujetai ve thoritate S. Thom. 3. contra gentes cap. 123 vbi dicit paupertatem, fi consideretur vt præcise dicit bonorum non abdicationem bonorum, non esse virtutem, sed est virtue. talem esse iuxta motiuum, propter quod sit ista abdicatio; ita nimirum, vt per paupertatem non significetur aliqua particularis virtus; sed misericordia, quando abdicatio fit ad subueniendum pauperi; religio, si fiat ad observantiam voti; charitas, si ad vitandum peccatum; Ponitentia, si ad vindicandum peccatum, &c. quod etiam des boneres

tenet Suar. 2. de gratia, cap. 22. num. 6. Ad hæc ergo duo bona primò expetibilia mo. militas. deranda, seu ad hoc vt quis non feratur in ca, Ad moderanisi secundum præscriptum rectæ rationis, po- siones poninendæ sunt duæ species temperantiæ vt sic, vna tur virtus in ordine ad honores, nempe humilitas; & alte- particularu rea circa delectationes, quæ quòd careat proprio retinens nonomine, retinet nomen generis, & vocari solet in que consimpliciter temperantia, dividiturque in tot spe- nenit proxicies realiter, & formaliter distinctas, quot sunt me cum buvoluptates sic distincte, præsertim tales, vt quis militate, ntposset facilitari ad vnas, quin facilitetur ad alias temperate prosequendas; vnde quia quis potest Tot funt teesse valde temperatus circa cibum, & potum, perantia ste-quin sit temperatus circa venerea, & è contra, ve siales difinpatet experientia, propterea habitus, quo inclinatur ad temperatum cibum, & potum, distinguitur specie ab eo, quo inclinatur ad temperate se gerendum circa venerea; & similiter dicendum micirca vearbitror, quòd habitus, quo inclinaretur quis nerea, e non ad temperate comedendum, posset esse distinctæ speciei ab eo quo inclinaretur quis ad temperatè bibendum; nam experientia constat posse quem Habitus 18. esse facilem ad vnum, quin sit facilis ad al-

Addit præterca non solùm ponendum habitum ad temperatè se gerendum circa delectationes sensitiuas; sed etiam circa spirituales, & proprias, ipsi voluntati, ac consequenter intellectui; cerrum est enim quòd quis ex nimio amore harum delectationum, possit facere quæ non deberet, & omittere quæ deberet facere; unde infert Birituales. voluntatem Angeli (& idem est dicendum de voluntate humana separata) posse appetere est babitus

petibilium.

89. Ad moderä-&e, quot delectationes. Potest quis ese temperaaut potum, & perans amerem cibi distinguitur à temperante amorem po-Ponedus babitus ad teperandas de-lectationes Voluntas abbona semperantia.

bona delectabilia, quamuis careat appetitu sensitiuo, & proinde erit sine dubio capax habitus

temperantiæ.

Voluntas namuis ex

fe effet fuffi-

cienter incli-

nata ad bo-

num , po∬et

babitum,9110

non inclina-

retur & alia,

que posten in-

9 I.

Voluntas non

est aque in-

differens ad

Quăuis vo-

luntas c∬et

indigeres ha-

92. In voluntate

ponendi sunt

babitus Te-

perantia 🕁

fortitudinu,

👉 in ordine

ad bonum

proprium as

pa fiones.

indifferens

bitu.

bonum &

malum.

Liparetur.

acquirere

Confirmatur hoc, quia quando proponetetur bonum delectabile spirituale, & non sensitiuum voluntati, siue Angelicz, siue humanz, non est ita determinata ad prosequendum, vel fugiendum illud, quin possit pro libitu alterutrum facere; ergo, si sæpiùs prosequatur, acquiret habitum inclinantem potius ad prosequendum, quam ad non prosequendum; & similiter si sæpiùs fugiat, acquiret habitum inclinantem potius ad fugiendum, quàm ad prosequendum: ergo est capax habitus inclinantis ad prosequendum, vel fugiendum bonum delectabile spirituale. Hoc autem supposito, certum est nihil impedire, quo minus sit capax virtutis temperantiz circa tale bonum prosequendum. Quòd si dicatur esse ex se eam inclinatam ad tale bonum prosequendum, & propterea non indigere habitu; contrà, quia non est ita inclinata, quin possit sæpiùs non prosequi: ergo saltem potest acquirere habitum non prosequendi & per eum inclinari ad non prosequendum: sed in tali casu non erit inclinata ad prosequendum: ergo per frequentes actus prosequutionis quas non obstante inclinatione ad non prosequendum acquista per habitum non prosequendi posset elicere, acquirere poterit habitum prosequendi, per quem & tolleret habitum non prosequendi, & inclinaretur ad prosequendum.

Si dicas esse æquè indifferentem ad prosequendum & fugiendum, neutrumque ipli elle difficile, atque adeò eam ad neutrum indigere habitu. Contrà, primò, absurdum videtur quòd æquè sit inclinata ad bonum, & malum, secundò cur similiter dici non posset æquè inclinata ad iustè & iniustè faciendum, & sic non indigere habitu ad iustè faciendum? tertiò, hoc dato, ergo saltem indigere potest habitu, vt magis inclinetur ad vnum, quam ad alterum. Quartò denique, voluntas non potest esse magis determinata ad bonum, quam intellectus ad verum propositum, sed hoc non obstante ponitur habitus in intellectu respectu veri : ergo, vt in volun-

tate respectu boni, etiam delectabilis.

Ex quibus patet in voluntate non solum poni debere habitum charitatis, spei, & iustitiz, sed etiam habitus temperantiæ,& etiam fortitudinis, & consequenter non solum in ordine ad bonum alienum, & operationes, sed in ordine quoque ad bonum proprium, & passiones, quod negatut à sancto Thoma q.5 6. art. 6. & 601. art. 2. quem sequentur Conimbricenses disp.7. Ethic. quast.5. sed communiùs asseritur cum Scoto dist. præcedenti, in qua per se tractat hanc difficultatem,

quam propterea eò remitto.

Solum hîc breuiter infinuandum, non sufficienter defendi S. Thom. à Caietano admittente qualitates habilitantes, & facilitantes in voluntate in ordine ad bonum proprium, & negante illa,esse habitus ; tum , quia nihil aliud intelligimus nos per habitus, quam qualitates facilitantes, & præsertim si ad nihil aliud deseruiunt istæ qualitates, quam vt facilitent, vt contingit in proposito; tum etiam, quia qua ratione negat iple qualitates subiectatas in voluntate, & eam facilitantes ad bonum proprium, & ad superandas, ac temperandas passiones esse habitus, umiliter nos negaremus qualitates subiectatas in ipla, & determinantes ad bonum alienum, & actiones esse habitus, & sic tam sequeretur voluntatem non habere habitus proprios ad bonum alienum, & operationes, quam ad bonum proprium, & passiones, contra sanctum Thomam, & ipsum Caietanum.

Nec meliùs defenditur à Medina super eandem quastionem 56. qui admittit in voluntate habi- Nec bene detum circa bonum proprium difficile, non verd fenditur à Medina. circa facile, & ita Intelligit Diuum Thomam; sed contrà primò, quia sic posset dici quòd circa bonum alienum difficile esset ponendus in ca habitus, non verò circa facile; & ita quòd eadem ratione deberet poni in ea habitus circa bonum proprium, ac alienum, quod negat S. Thom. & Medina cum ipso. Secundò, quia falsum est habitum poni tantum ad tollendam difficultatem, sed etiam ad magis determinandam potentiam, potest autem magis, ac magis determinari circa bonum etiam facile, si detur aliquid ta-

le, vt dari supponit Medina.

Nec denique satisfacit Salas 1.2.tract. 11.difp.2. 5.2. concedens voluntati habitum circa bonum proprium, sed negans virtutem: & ita explicans S. Thom. sed contrà, quia nihil aliud intelligimus, aut intelligi debet per virtutem moralem habitualem, de qua loquimur, quam habitum inclinantem voluntatem aut potentiam moraliter operatiuam ad agendum iuxta præscriptum prudentiæ; sed hoc conuenirer isti habitui non minus, quam ei, quo inclinaretur voluntas ad bonum alienum: ergo. Quòd si dicas vltra hoc exigi, quòd versetur circa difficile, iam ostenfum est, posse esse voluntati difficile prosequi temperato modo bonum delectabile proprium, & [pirituale, non minus, quam bonum alienum, imò videtur quòd magis debeat esse d'fficile, quia delectatio propria magis debet afficere, & consequenter determinare ipsam, quam aliena. Et quis dubitet quin esset magis difficile voluntati deserere aliquod studium, seu aliquam contemplationem valde placentem, quam honorare parentes, aut subuenire egenti, cum haberet multas divitias; ergo si ad hac facienda ponitur habitus, qui sit virtus, ad illud etiam faciendum similiter poni debet; sed hæc breuiter insinuasse sufficiat de his, que per se spectant ad distinctionem præcedentem, ad cuius complementum obiter dicta sunt.

p Qua antem sunt species, &c. Quia, vt suprà di-Aum est, dividit habitus solum in ordine ad assignandas species, de quibus inter dona, & beatitudines, ac fructus fit mentio, in iis autem solum exprimutur ex iis virtutibus, quæ spectant ad partem irascibilem, ipsa fortitudo secundum se, & nobilissima species eius, quæ est patientia, ex eo quòd difficilius sit pati difficultates, & impediméta boni cocupiti absque ira, aut repulsione, seu resistentia, quod est patientiæ, quam ea repellere, si repelli possunt, aut dolere, si non possunt, vt patet experientia; hinc dicit non esse dividendam fortitudinem vlteriùs. Non resoluit autem, an Anastus paactus patientiz sit necessariò positiuus; sed dicit quòd si diceretur permissionem impedimenti boni concupiti esse velle illud impedimentum esse positum; aut nolle positiuè illud repellere, vel punire, fiue actu, fiue desiderio; aut nec habere velle, vel nolle circa illud; conformiter ad idquod diceretur de hoc, affignaretur, qualis actus fit patientiz, an scilicet positiuns,

94. Nec à Sala

95.

Patietia nobilissima fedina.

tientia fit ponegatiums.

Non benè defenditur S. Thomas Caies.

an negatiuus; & si positiuus an volitio, vel nolitio.

96. Sentětia CAuelli. Reijeitur. Quamuis efset negatium posses ese virtus.

Circa hoc autem notat Scholiastes quòd quamuis Scotus nihil resoluat, reuera tamen certum sit, quòd debeat esse positiuus, quia scilicet alioquin non esset virtus. At non video quomodo hoc sequeretur, quia omissio pura libera si daretur, posset esse non solum indifferens, aut mala moraliter, sed etiam bona, & iuxta præscriptum rationis: ergo posset virtus: quacumque enim ratione posset sufficere ad exercitium libertatis actus secundus non formalis sed interpretatiuus, nimirum pura omissio, circa obiectum propositum habita pro illo tempore, vel instanti pro quo posser haberi aliquis,actus circa ipsum eadem ratione posset actus virtuosus non formaliter, sed interpretatiue sufficere ad exercitium virtutis in actu secundo. Non assero hic dari omissionem puram, sicut nec asserit Doctor; sed dico, quòd si daretur talis omissio, esset sine dubio vittus, non tamen talis quæ posset generare, aut augere habitum, & hoc fortassis tantum intendit Scholiastes, quia cùm non esset quid positiuum, non posset positiue concurrere ad productionem, aut augmentum habitus, vt patet.

sissio libegeneraret.

Quomedo per puram emissionem frequëtatam redderetur qui facilior.

Sod contra hoc instabis, si quis frequenter ita se negatiue haberet, licet antea esset impatiens, sentiret facilitatem maiorem ad patiendum, quam si ita se non haberet; nec esset tam impatiens:ergo acquiret habitum patientiz. Respondeo primò incertam esse experientiam; quia quidquid sit de possibili, certe de facto quoties patimur, verisimile est id nos facere mediante aliquo actu; vnde negari posset antecedés, cuius probatio dependet ab experientia nunquam habita, & quæ propterea æquè facile negaretur.Respondeo secundò, dato antecedenti, experientia illa, cui innititur, distinguendo consequens habitum

patientiz positiuè quoad voluntatem nego: negatiuè, concedo : explico distinctionem, aliquis posset facilitari ad aliquid faciendum tribus modis; primò, fi diminueretur habitus, quo inclinaretur ad oppositum; secundò, si facilitaretur potentia propositiua ad proponendum obiectum sub ratione attractiua. Tertiò per habitum positiuum ipsiusmet potentiz, que deberet agere: itaque per illam frequentem omiffionem virtuosam facilitaretur primo modo, quia quoties fieret, proponéretur obiecum omittendum per intellectum sub rationibus attrahentibus voluntatem ad illam omissionem : necessariò autem augeretur habitus intellectus ad propolitionem illam,& consequenter diminuererur habitus ipsius ad propolitionem eiuldem obiecti lub rationibus oppositis, attrahentibus scilicet ad impatientiam, & consequenter magis per hoc præcisè facilitaretur voluntas ad omissionem sine vllo habitu positiuo suo proprio, & redderetur minus facilis ad impatientiam, etiamsi nihil deperderet habitus patientiæ; neque enim habitus facilitat voluntatem, nisi ex suppositione propositi obiectifub ratione formali, in quam tendit in illud habitus, vt patet. Sic ergo facilitaretur voluntas, non positiuè quoad receptionem habitus in se, sed negatiue, quatenus scilicet no tam impediretur per habitum oppositum. Rursus, quia satis probabile esset quòd habitus deperdantur per desuetudinem, quomodocumque id fiat, posset dici quòd habitus impatientiæ diminueretur per illam frequentem omissionem impatientiz actualis, non quidem positiue, sed occasionaliter,& sic etiam voluntas negatiuė inclinaretur, quatenus scilicet tolleretur, aut diminueretur eius inclinatio ad oppolitum per delitionem, aut diminutionem impatientiæ habitualis. Itaque primo, & secundo, non tertio modo facilitaretur voluntas.

#### SCHOLIVM.

Dividit iustitiam in communi, ut opponitur virtuti ad se, in varias species. Amicitiam vocat institiam perfectissimam, quia per cam communicat qui semetipsum, per reliquas species institua communicat sua. De partibus subiectium institua tractat D. Thom. 2.2. quest.6 1. & de partibus potentialibus eins, seu de virtutibus institia annexis, à quest.80. vsque nd 91.

Nobilifiiustiria.

Vstitia verò q subdiuidenda est propter ea, quæ sequuntur. Vbi sciendum est quòd in 🗘 ordine ad alterum potest aliquis primò rectè se habere, communicando se illi quanspecies tum potest se communicare: vel communicando illi aliquid aliud; virtus inclinans ad primum est amicitia, qua quis dat seipsum proximo, quantum potest se dare, & inquantum potest proximus habere eum; & hæc est persectissima virtus moralis: quia tota iustitia est persectior his, que sunt ad seipsum, & hec est persectissima iustitia.

Commutadicitur.

Si autem communicet sibi alterum, aut sunt bona extrinseca, aut intrinseca pertiua unde tinentia ad victum humanum. De bonis extrinsecis, que indigent homines commutare, dicitur iustitia commutatiua, & hæc frequenter dicitur iustitia pro tanto, quia ei commutatur aliquid æquiualens: si autem communicet sibi aliud necessarium adiunctum, aut est regimen, & hoc convenit præsidenti, & hæc species iustitiæ est innominata; posset tamen dici præsidentia, vel dominatio iusta: aut communicat ei subiectionem iustam, & hæc denominatur à subijes, & potest vocari obedientia.

COMMEN



COMMENTARIVS.

98. SVPPLEM. P.Poncii. tuor fecies.

VStitia verò subdinidenda est, &c. In ordine Lad eundem finem diuidit hîc iustitiam, qua ordinamur ad procurandum bonum alterius in Dinisso insti- quatuor species.nimirum in amicitiam, qua comtia in qua- municamus nosipsos aliis, & in iustitiam commutatiuam, qua communicamus aliis bona extrinseca, quæ ad victum, & vestitum spectant,& in virtutem, qua ordinamur ad communican-· dum aliis bona intrinseca, vt pacem, & quietem animi; & hanc, quæ innominata est, dividit in illam, qua inclinamur ad regendum benè, quæ etiam est innominata, sed vocari potest præsidentia, seu dominatio iusta, & in illam, qua inclinamur ad subiiciendum nos aliis iuxta præscriptum rationis, & hæc vocari potest obe-

99. Amicitia est perfe&ishma species viroutu moralu appetitina.

Virtus prafi-

dentia.

Perfectissima species perfe-Zissimi generu est perfe-Zissima omnium specie-

100. Quomodemasor perfectio zionie defumitur à bono comunicato.

Non folùm autem ex his , fed ex omnibus aliis speciebus virtutis moralis appetitiuæ existimat amicitiam esse perfectissimam: quod probat, quia iustitia ve sic est perfectior, quam temperantia, aut fortitudo, vt sic; sed perfectissima species iustitiæ est amicitia: ergo est perfectissima omnium virtutum appetitinarum moralium, quia perfectissima species perfectissimi generis est perfectissima omnium specierum, & inde perfectissima species Prædicamenti substantiæ est perfectissima species omnium specierum prædicamentalium, vt paret. Probatur maior, quia perfectius est procurare bonum aliorum quam proprium, tum, quia id est magis honoratum, & dignum natura rationali; tum, quia inde sequitur quòd quis pro aliis, vt pro republica, & bono communi debeat quandoque seipsum exponere morti, atque adeò priuare bono proprio maximè principali, vt ipsa vita.

Probatur etiam minor, quia maior perfectio communicationis alicuius boni debet moraliter desumi à bono communicato, non secundum se præcisè, sed secundum quòd æstimatur à communicante, & hinc si aliquis communicaret alicui caniculum, quem pluris faceret, quam mille scuta, quamuis reuera non valeret decem, is cui communicaretur, deberet maiores gratias referre cæteris paribus, quam si dedisset mille scuta, vt patet: sed nullum bonum potest quis communicare aliis, quod magis aut æquè æstimet, ac se ipsum : ergo communicatio sui ipsius est perfe-Etissima communicatio moralis, quam potest quis facere, & consequenter amicitia, per quam hoc facir, est perfectissima species iustitiæ, ad quam spectat communicate bona aliis. Confirmatur, quia nulla virtus moralis magis accedit ad charitatem, quæ eft perfectissima virtutum supernaturalium, quam amiciria, & hinc ipsa charitas habet rationé propriz amicitiz erga Deum:ergo nulla est perfectior virtus moralis quam amicitia.

Dices, magis obligatur quis ad actus iustitiæ commutatiuz & obedientiz, quam ad actus amicitiz; ergo illa iustitia ac obedientia est perfe-

Respondeo, negando consequentiam, quæ Potest quis si valeret, probaret etiam magis esse perfectas illas virtutes, quam charitatem etiam supernaturalem, quia magis quis tenetur ad corum actus, 2005. quam ad huius actus. Itaque illa maior obligatio non prouenit ex maiori perfectione; sed ex maiori necessitate:potest autem fieri vt quid imperfectius sit aliquando magis necessarium, vt patet. Respondeo secundò, distinguendo antecedens: magis obligatur quis ad actum iustitiz commutatiuæ formaliter, nego; materialiter transeat, & nego consequentiam. Itaque quando quis tenetur ad reddendum alicui alteri,quod debet ipsi debito iustitiæ, non tenetur tum ad reddendum illud ipsi ex affectu iustitiæ, sed satisfaceret debito iustitiæ, quamuis redderet ex motiuo amicitia, vel cuiuscunque alterius virtutis; imò si redderet etiam actu malo, vt ex vana gloria, vel aliquo alio malo fine satisfaceret isti debito, ita vt non peccaret sic faciendo contra iustitiam, quamuis peccaret contra istam aliam virtutem, cui contrarius esset iste malus finis, vt contra humilitatem, verbi gratiâ, & in hoc fundari videtur axioma illud commune, quòd finis pracepti non cadit sub pracepto.

Dices secundò, Religio est species iustiriæ, & est moralium perfectissima, secundum communem sententiam: ergo amicitia non est perfectis-

sima species.

Respondeo distinguendo antecedens pro secunda parte: non comprehendendo amicitiam Datur alierga Deum acquisitam, & moralem inter virtu- qua virtus tes morales, concedo; comprehendendo, nego antecedens & consequentiam. Itaque quando diorreligione dicitur religio esse perfectissima virtus mora- aequisita. lium, comparatur ad reliquas virtutes præter charitatem naturalem Dei, quæ quia est eiusdem nominis cum charitate infusa, & ita similis illi, vtnon possimus nostra experientia inter vtramque discernere, quamuis reuera sit moralis virtus, & acquisita; tamen collocatur in eodem ordine cum charitate supernaturali, & in eodem tractatu simul de vtraque agitur, & sanè aliàs non potest esse dubium, quin quemadmodum charitas infusa est perfectior religione infusa, ita etiam charitas naturalis, & acquisita respiciens Deum, sit perfectior religione acquisita respiciente ipsum: est enim cadem ratio vtrobique, vt patet; sed de hoc etiam fusiùs tractari debet in materia de virtutibus in specie.

IOI.

ri ad attus minus perfe-

102.

#### SCHOLIVM.

Beatitudines octo: de quibus Matth. 5. non distingui à virtutibus, sed esse easdem; nominari verò beatitudines, quia ad beatitudinem disponunt, probat discurrendo per singulas. Inter eas sunt due species temperantie, humilitas, intellecta per paupertatem spiritus, secundum Augustinum, & munditia cordis, id est, carentia omnis inordinata delectationis & affectionis: fortitudo exprimitur, Beati qui persequutionem, &c. Item exprimuntur tres species iustitia,amicitia,prafidentia,misericordia.Item dua Theologica, spes & charitas. Dua autem virtutes intellectuales, prudentia, & fides, non exprimuntur in se,nec in suis speciebus, sed supponuntur, quia sine illis ista appetitina esse nequeunt. Scoti oper. Tom. VII. Pars II. De

De his optime tractat D.Bonau. Brenilog. part. 5. cap. 4. 5.6. & hic art. 1. quaft. 1. docet tamen esse habitus distinctos à virtutibus. D. Thom. 1.2. quest. 69. art. 1. docet esse actus virtutum : sed cum entra non sint multiplicanda sine necessitate, sententia Doct. eateris videtur preferenda. Hanc tenent DD. citandi Schol. seq. ferè omnes.

Resolutio de beatitudinipus.

Ils intellectis dico , quòd beatitudines, quas ponit Saluator Matth. 5. sunt idem habitus, cum habitibus virtutum ; tamen aliquando nominantur species specialiores virtutum, quam sumantur in numero illo septenario virtutum priùs assignato.

Duas quidem species temperantiz enumerat Saluator inter beatitudines, scilicet humilitatem, que moderatur circa primum delectabile, scilicet honorem, & hanc exprimit ibi, Beati pauperes spiritu. Vbi secundum Augustinum recte intelliguntur pauperes spiritu recti, ac timentes Deum, non habentes inflantem spiritum. Aliam speciem moderantem voluptates in communi, exprimit illud, Beati mundo corde, & c. Munditia enim cordis est immunitas voluntatis ab omni inordinata affectione, vel delectatione, tam ratione sui, quam ratione appetituum sensitiuorum, quibus coniungitur. Fortitudinem exprimit in sua specie perfectissima, ibi: Beati, qui persecutionem patiun-

tur propter institiam.

Cap. 2. Qui dicendi mites?

virtutes

pertinent

singula bea-

titudines?

19.

lusticia exprimit tres species: vnam quidem, quæ est in communicando seipsum per amicitiam, & hanc exprimit, cum dicit, Beati mites. Quamuis enim amicitia plus sit quam beneuolentia, secundum Philos. 8. Ethic. quoniam amicitia est, non latens in contra passis: & beneuolentia plus sit, quam mititas, quia mites sunt, qui non offendunt, nec resistunt in malo: tamen hoc minimum, quod est quasi infimum in amicitia, exprimit illam, qua quis communicat se proximo. Aliam speciem, quæ dividitur in dominationem iustam, & obedientiam, exprimit per illud: Beati pacifici. Pax quippe servatur in hoc, quod præsidens recte regit, & subditus recte obedit. Tertiam speciem iustitiæ, quæ est quantum ad exteriora communicanda, exprimit ibi: Beati misericordes; nullo enim alio modo potest aliquis esse persecte dispositus circa exteriora Ad quas communicanda proximo, quam per misericordiam: misericors enim communicat, non ve rehabeat, nec ve priùs rebeneficiatus ab eo, cui communicat: liberalis quidem, etsi communicet amico, potest tamen esse aliqua liberalitas inferior, quam misericordia:, & ita liberalitas est impersectior species iustitiæ, quam misericordia. Hanc autem iustitiam, quæ est circa temporalia communicanda, expressit Saluator Luc.8. Cùm facis conniuium. Sic igitur habemus tres virtutes morales expressas in se, vel in suis speciebus: duas autem Theologicas exprimit, charitatem ibi, Beati, qui esuriunt, & sitiunt institum; esurire quidem non est sine misericordia: sed habitus quo elicitur, est charitas: propriissimè enim charitas viæ est habitus, quo esurimus iustitiam, & diligimus Deum in se, quod est vera iustitia. Spem exprimit per illud: Reati qui lugent: luctus enim est habitus desiderandi illud.

Sic itaque in octo beatitudinibus duz exprimuntur virtutes appetitiuz Theologiex, & tres morales, fortitudo in se, & temperantia in duabus speciebus, & iustitia in tribus speciebus: duz autem virtutes intelsectuales, vna acquisita, vt prudentia, & alia infula, vt fides, quæ non exprimuntur in se, nec in suis speciebus, satis dantur intelligi per appetitiuas, quia non est voluntas optime disposita sine virtute correspondente in intellectu.

COMMENTARIVS.

TOZ. SVEPLEM. P.Poncii.

HIs intellectia, &c. Supposita hac divisione virtutum, ex qua constat dari vnam speciem intermediam virtutis moralis, vt sic, pertinentem ad intellectum, nimirum prudentiam, & sex species distinctas virtutis moralis appetitiuæ vt sic, nimirum humilitatem, & temperantiam delectabilium, patientiam, amicitiam, virtutem innominatam communicantem aliis bona interna, & communem dominationi iustæ, ac obedientiæ, & denique iustitiam communicatiuam bonorú extrinsecorum. Supposito, inquam, hoc, probat iam alio modo, & quidem magis directe intentum principale, nimirum, dona, & beatitudines non esse distinctos habitus à virtutibus infusis Theologicis, & acquisitis moralibus.

Probat autem hoc,ostendendo positiuè quamlibet ex beatitudinibus, ac quodlibet ex donis Probatio pertinere ad aliquam, virtutem infusam, aut ac- principalie quisitam; inde enim sequitur manifeste quod indistination non dicant habitus aliquos distinctos, nec etiam beatitudins actus aliquos distincta speciei, ab actibus istarum & fruttum virtutum. Summa ergo probationis huius consi- à virtuibu. stit in hoc; nulla beatitudo ex octo, nec vllum do- Dona, beatinum ex septem, nec vllus fructus ex duodecim, de eudines, fruquibus controuertitur, significat actum, aut habitum distinctum realiter ab actu, aut habitu alifes infusa. quo ex actibus, & habitibus virtutum infusa- & acquisirum, & acquisitarum; seu quod idem est, nul - tas. lum actum, aut habitum fignisicant, qui non coincidat cum actu, aut habitu aliquo virtutis moralis

#### Dist. XXXIV. Quæst. vnic. 745

moralis infulæ, aut acquisitæ: ergo dona beatitudines, & fructus non sunt habitus, aut actus virtuosi distincti realiter ab habitibus, & actibus virtutum acquilitarum, & infularum.conlequentia est euidens.

105. De beatitu-

dimbu.

Hic Doctor probat antecedens, in quo solo potest esse difficultas, & incipit à beatitudinibus octo, de quibus agitur Matth.5. quia verò in his explicandis, nec Scotus conuenit cum aliis Theologis, nec illi etiam inter se, hic immorari aliquantulum oportebit, tum vt ipsa res secundum le intelligatur, tum efiam, vt defendatur probabilitas expolitionis Scoti, quæ aliquibus difficilior apparet.

106. An beatitudines fignifivel atteu. I. Sententia

guòd fint aleu.

Præmittendum verò primò an hæ beatitudines, seu illa, quæ significantur per eas, sint habitus, vel actus. Albert. hîc art. 2. Henricus Quodlib.4. quast.23. Gerson. tract. de beatitudinibus, Alphab.28. videntur dicere quòd sint actus distincti ab actibus virtutum, & donorum, quod tamen intelligit Suar. de distinctione accidentali, non specifica, prout ante ipsum id intellexit Gabr. bic conclus. vlt. sed quidquid sit de aliis, certè Henricus expresse loquitur de distinctione specifica. S.Thomas quest. 69. art. t. dicit eas esse actus quosdam excellentes virtutum, & donorum, & propterea non distinguit eas à virtutibus, & donis, nisi sicut actus habituum distinguuntur ab habitibus. Eum sequuntur præter suos Suar. lib. 2. de nocessitate gratia, cap. 2.2. Auersa quaft. 68. sect. 4. Scotus verd supponit eas esse habitus, quia

dicit eas non distingui à virtutibus,& donis, quod

esset fallum, si consisterent in actibus; sed certè quantum ad intentum principale ipsius, perinde

esset quòd consisterent in actibus, vel habitibus.

Rouera tamen non malè constituuntur in habiti-

bus. Probatur primò, quia omnes actus, in qui-

bus collocantur, præsupponunt habitus, etiam

per se infusos præsertim secundum aduersarios: sed nihil obstat quominus isti habitus, vt sunt

principia istorum actuum, dicantur beatitudines.

Confirmatur, quia qui habet habitum inclinantem ad patiendum actualiter, aut ad dandam

eleemosynam, dicitur simpliciter patiens, &

misericors, quamuis nullum actum patientia,

aut humilitatis eliciat actu ; & quando dicitur

aliquis humilis, aut patiens, aut misericors, id

potius intelligitur de habitu, non de actu istarum virtutum, & tam benè intelligeretur de

dormientibus, qu'am de vigilantibus, vt patet:

ergo similiter quando dicitur aliquis beatus bea-

titudine alicuius virtutis, quæ habetur in via, id debet intelligi potiùs de beatitudine habitua-

li,quàm de actuali:& per hoc quòd sit aliquis ha-

bituatus ad actus istarū virtutum, dici debet bea-

cundò, quia non dicitur quis pauper simplici-

ter ex eo quòd eliciar actum paupertatis, sed ex eo quòd habeat habitum illum eliciendi : ergo

quando dicitur simpliciter in prima beatit udine,

Beati pauperes, non intelligitur actus aliquis,

sed potius habitus: & idem potest vrger i de pacificis, mundis corde, & mitibus, nam per hæc

nomina ex communi modo loquendi intelligun-

107. 2. Sententia udd fint ba-

Probatio 1.

Cohrmatio 1.

Coffematio 2. tus beatitudine talis virtutis. Confirmatur se-

108,

Obietio 1.

Response.

tur perfectiones habituales, non actuales. Obiicies primò contra hoc cum Medi132, beatitudo patriæ consistit in actu siue intellectus, siue voluntatis, siue vtriusque : ergo sim liter & beatitudo viæ debet in actu consistere, & non in habitu. Respondeo, negando consequétia m, quia

Sceti oper. Tom. VII. Pars II.

actus, in quo consistit beatitudo patriz, quicunque demum sit, est aliquid semper permanens, & do patria, é consequenterin eo potest dici consistere ista bea- no via consetitudo; actus autem quicunque, in quo consi- fat in actu. steret beatitudo viz, non est sic permanens, sed potest qui sic dicitur beatus, esse longo tempore sine ipso, aut aliquo simili, & propterea non est eadem ratio de ipso ac de actu fruitionis, aut visionis; imò si à ratione beatitudinis patriæ liceat concludere rationem beatitudinis viæ, & ponere proportionem vnius ad alteram, possumus nos confirmare nostram sententiam ex hoc capite: Beatitudo patriæ est quid permanenter se tenens absque intermissione ex parce potentiæ, loquor de beatitudine formali; ergo idem dicendum de beatitudinibus viæ his, de quibus loquimur; sed hoc dici non posser, si consisterent in actibus, ve patet : ergo potiùs debent dici consistere in habitibus inclinantibus ad actum, præsertim quatenus habent talem rationem, vt vel actu determinant ad actus, vel determinarent, si daretur occasio.

Obiicies secundo, Aristoteles 1. & 3. Ethicer. expresse docet quod beatitudo non consistar in 2.0bustio. habitu, quia aliàs dormiens esser fælix, & beatus; ergo idem dicendum de his beatitudinibus.

Respondeo primò, negando consequentiam, Responsso 1. quia ipse loquebatur de beatitudine vltima simpliciter, quæque non ordinatur ad aliam,& consequenter est actus, nam habitus omnis ordinatur ad actum; hæ autem beatitudines non sunt vltimatæ, vt omnes fatentur, sine consistant in actu, siue in habitu. Respondeo secundò, argu- Responsso 2. mentum esse ad oppositum, nam propterea Philosophus per se posuit beatitudinem in actu, quia alias dormiens esset beatus, & consequenter si posset dici de dormiente, aut non habente acu operationem beatificam vllam, quòd esset beatus, non collocaret Philosophus beatkudinem in operatione; sed certum est quòd qui non habet actualiter actus harum beatitudinum vocetur, & meritò, beatus, præsertim si aliquando saltem frequenter exercuerit illos: ergo hæ beatitudines non debent collocari in actu, sed potius in hábitu.

Obiicies tertiò, beatitudo in spe, qualis est quælibet ex his beatitudinibus, nihil aliud est Obiicies 3. quam moueri ad beatitudinem vltimam patriæ per actum aliquem heroicum, propter quem meritò posser sperari vita æterna, & inde fit quòd non dicitur beatus hac speciali ratione, qua dicuntur beati, quibus dantur hæ beatitudines, ille, qui est liberalis, siue actu, siue habitu, quia nimirum hæ beatitudines consistunt in aliquibus particularibus heroicis actibus habentibus gradum aliquem perfectionis eminentem, sed sic non mouetur quis per habitum, sed per actum. Respondeo, negando maiorem pro prima parte si Responso. intelligatur in lensu formali, vt intelligi debet ad hoc vt lit ad propolitum.

Obiicies vitimò,& multò fortiùs, qui est beatus his beatitudinibus, vel in hac vita, vel in alte- Obiettio 4. ra consequetur præmium particulare his beatitudinibus promissum à Christo, de quo postea : sed si ponerentur in homine omnes habitus viz in suprema perfectione, nisi haberet actum secun- sine attu cor. dum patiendi, aut volendi pati persequutionem, respendente siue actum secundum contenendi honores, aut diuitias per abdicationem actualem eorum, aut per queretur qui volitionem abdicadi efficacem, cum opus esset ad pramis is sis

Cur beatitu-

III.

oble correspodens.

746

obsequium divinum, non consequeretur præmium particulare promissum primz, & vitimz beatitudini, & idem est de reliquis : imò nec necessario maius præmium, quam quicunque infimus beatus, quia non obstante infusione quorumcunque donorum habitualium, etiam perfectissimorum pertinentium ad viam, posset aut nihil mereri, vt patet in paruulis, aut tam parum qu'am quilibet alius : ergo beatitudo, de qua loquimur, non consistit in habitu, sed potius in : Au aliquo.

¥ 12, Responsio 1. Beatitudines connotant säum.

Respondeo primò distinguendo consequens, non consistit in habitu vllo præcisè absque connotatione actus, transcat; connotato actu,negatur, Itaque quamuis requireretur acus, vt aliquis esset hoc modo beatus; non tamen necessarid, vt causa formalis, que solummodo esset habitus; sed vt conditio sine qua non. Respondeo secundo, propter hoc probabilissi-

113. Probabile est beatitudines consistere in perseneranti-bus physice, vel morali-

mè posse constitui has beatitudines in actibus particularibus, non tamen præcisè secundum quòd existerent physice; sed secundum quòd habitualiter, & moraliter manerent tales actus in eliciente, donec eos reuocaret per peccatum mortale: nam certè, vt suprà dixi, si tantum haberent constituere beatum, secundum quod existerent physice, non esset verum quòd qui illos elicuit esset beatus, nisi pro illo ipso instanti, vel tempore, quo eas elicuit, quod est contra communem modum loquendi: quis enim negaret S.Petrum post Apostolatum, etiam cum dormiret, & cum'exerceret se in aliis operibus, & actibus, fuisse beatum beatitudine prima ex his beatitudinibus. Nec hæc doctrina est contra Doctorem, ad cuius intentum perinde est quòd beatitudines consistant in actu, vel habitu, vt suprà ostendi,& quamuis reducat beatitudines ad virtutes, non est necesse, ve intelligatur de virtutibus habitualibus determinate, sed dejactualibus, aut habitualibus indeterminate; deinde si loqueretur determinate de virtutibus habitualibus, potest optime dici, quòd non reduxerit beatitudines ad illas, nisi ex hypothesi, quòd beatitudines essent habitus, vt supponebant aliqui ex aduersariis, nimirùm Henricus.

114. tiones secuda entionis.

Rationes etiam præmissæ pro secunda sententia facile soluerentur, tenendo hanc viam; quia permanentia, quam exigunt in beatitudine, intelligi commodè posset de permanentia morali actus, donec reuocaretur; vnde non contra hanc vltimam doctrinam adductæ funt, sed contra eos, qui existimant illas beatitudines consistere in ipsis actibus, quatenus physice existunt, quæ est sine dubio sententia Medinæ, vt patet ex rationibus eius, & speciatim ex secunda desumpta ab authoritate Philosophi: an autem sit sententia aliorum, non adeò mihi constat, quia cùm ipsi non explicent se, possent vno, vel altero modo intelligi, nimirùm vel iuxta hunc nostrum modum dicendi, vel iuxta Medinam.

115. pracipuŭ sentensia propofire,num.113. Obietie.

Præfero autem hanc secundam responsionem primæ, quia videtur mihi quòd qui relinqueret omnia pro Christo, & pateretur maximas persequationes propter ipsum semel, esset beatus prima, & vltima beatitudine deinceps semper dum viueret, si nunquam postea peccaret mortaliter, quamuis non haberet vllum habitum inclinansem ad illos actus, co modo, quo dicitur aliquis peccator ratione peccati præteriti non codonati, aut retractati, saltem in sententia communiori.

Dices, non dicitut aliquis dignus vita æterna ratione actus meritorij de condigno præteriti, & non retractati, sed ratione gratiz habitualis: ergo similiter non debet dici dignus præmio particulari promisso his beatitudinibus ratione actus præteriti, tanquam caulæ formalis, sed ratione alicuius habitus, & consequenter beatitudo, ratione cuius formaliter habemus esse digni tali præmio, debet consistere in huiusmodi habitu.

Respondeo primò, negando consequentiam; quia constat gratiam habitualem esse illud, per Respussi. quod formaliter constituimur filij adoptiui, & consequenter digni vita æterna iuxta intensionem eiusdem gratiæ; non autem constat de vllo alio habitu, quòd per eum formaliter constituamur digni præmio; sed potius constat oppositum, quandoquidem eo polito non essemus digni præmio, nisi poneretur actus, sicut essemus digni vita zterna per positionem gratiz habitualis, quamuis nullum haberemus actum, vt pa-

Respondeo secundo, distinguendo antecedens: non dicitur dignus vita æterna, tanquam Responsio 2.

Beatitudo vit præmio, & corona iustitiæ correspondente operibus ratione actus meritorij præteriti non re- cerone iuftitractati, nego antecedens; non dicitur dignus tia amivita æterna tanquam hæreditate sibi correspon- spondet meridente, ex eo quod fit filius adoptiuus ratione tu meraliter actus præteriti; sed gratiæ, concedo antecedens, ve berelitus & nege, consequentiam, & hæc responsio mihi verd com-

magis placet. His de beatitudinibus præmissis in genere, sandificanti. nunc explicanda sunt in particulari. Prima autem est paupertas spiritus, & significatur istis ver- Ad quam bis , Boati pauperes spiritu , quoniam ipsorum est re- Bat paupergnam cerlorum. Per hanc intelligit Doctor humi- tas qua off litatem, quam suprà dixit esse speciem temperan- prima beasitiæ, vt sic, moderantem honores : quæ exposisitio non potest non esse satis fundata, & pro- la est bumilibabilis , cum sit Augustini ferm. 1 . de fermone Do- tau secundum mini in monte, cap.4. Nysseni in libro de beatitudi- Scott bus. Chrysostomi hom. 15. in Matth. Hilarij can. 4. Probatur au-Hieron ymi denique, & Cyrilli in illud Isaiæ vlt. Ad que un respisiam nist ad pauperculum, & contritum spir itu, vbi Cyrillus quidem legit, nisi ad bumilem, loco istius, nist ad pauperculum; Hieronymus ve rò per pauperculum intelligit humilem, de quo, inquit, dictum est in Euangelio, Beati paupere s spiritu.

Alij per paupertatem hîc intelligunt contem- Secundim ptum cliuitiarum, ac commoditatum huius virz, alios pasper non quaidem realem, ex quo oriatur actualis obiectio, & abdicatio earum; sed spiritualem consistent em in affectu & præparatione animi ad ea ritualis. conte annenda, & abiicienda etiam realiter; quoties cipus fuerit ad obsequendum Deo, qualis paupertas consistere posset cum maximis diuitiis, & commoditatibus, vt contigit de facto in Abral 1amo, Iacobo, Iosepho, Dauide, Iobo, & pluribus aliis viris, non solum veteris; sed noui Testamenti, vt S. Ludouico Rege Galliz, Elizabetta veraque nostra, Hungara, & Lusitana, &c: & ad denotandum quòd paupertas hoc modo explicanda sit, existimant nonnulli additum il lud spiritu. Pro hac expositione adducit Sua rez, Hilarium suprà & Ambrosium lib. 5. in Luc. im, & sine dubio quamuis expresse eam non d'oceant, aliquod eius fundamentum subminist rant.

116.

117.

spödet græik

119.



# Dist. XXXIV. Quæst. vnic. 747

120. Secundium alies est realis abdicatio diuitiarum.

Alij exponunt paupertatem hic esse eam, quæ Euangelica dicitur, & dicit realem, & actualem abdicationem diuitiarum, ac possessionum omnium, non quidem quantum ad vsum rerum necessariarum, quia hoc esset vitij, non virtutis; sed quantum ad dominium, & vsum etiam superfluum; nec impedit hanc expositionem illud spiritu, quia per illud significatur quòd hac abdicatio, vt sit beatitudo, & talis, propter quam concedendum sit regnum cœlorum, debeat esse ex motiuo perfecto virtutisalicuius, & præsertim perfectionis maioris acquirendæ, ad quam valdo conducit talis abdicatio, vt certum est, cum per cam remoueantur plurima, & maxima impedimenta eius, quod abunde significauit ipse Christus Matth. 19. Si vis perfectus esse, vade, & vende omnia, qua habes, &c. Ita Hieronymus suprà, Leo Papa serm. de omnibus Sanctis. Tertull. lib. 4. contra Marc. cap. 14. Basil. in reg. brenioribus interrog. Probatur bac 205. & alij plures, & sane vt hæc expositio est communior: ita etiam valde vrgetur exemplo Christi, & Apostolorum, nam verisimile omnino est, quod ipse dedit exemplum in seipso perfectissimz paupertatis, & quod ad perfectissimam paupertatem suos discipulos inuitauit, & speciatim loco iam citato adolescentem, cui illa verba dixit; sed certum est quòd ipsemet non solum affectu, & præparatione animi, sed actualiter, & realiter abdicauit divitias, & quòd ad fimile faciendum alios inuitauit, & illum adolescentem; vnde & de facto Apostoli id fecerunt, vt patet ex illis verbis, Ece nos reliquimus omnia,&cc.

12 I.

expositio.

Christi pau-

pertus no so-lum erat spi-

ritualis , sed

verd realu,

US & Apo-Rolerum.

Potius realis guàm spiritnalu panpertas in prima expositio . ne est intelligenda.

mam hanc benedictionem intellexerit perfectisfimam paupertatem, & abdicationem rerum, (fi tamen vllam talem abdicationem intellexerit: quod addo propter primam expositionem) ergo per paupertatem hîc potius debet intelligi huiusmodi abdicatio, quam spiritualis illa, quam vult secunda expositio. Confirmatur, quia verisimilius est Christum proposuisse hic illam paupertatem, quæ est propria legi suæ, & gratiæ, quàm illam, quæ est communis omni legi: sed talis est illa, quæ consistit in reali abdicatione voluntaria bonorum, non verò illa spiritualis. Imò etiam hæc expolitio primæ expolitioni videtur præferenda, tum, quia paupertas in sensu proprio sine dubio significat abdicationem diuitiarum, potius quam honorum; tum, quia in textu Græco ponitur verbum fignificans proprimime idem quod significat vox egenus; tum denique quia Christus apud Lucam pauperibus, quos dixit beatos, opposuit divites, quibus dixit va: ergo per pauperes intellexit egenos, & carentes bonis temporalibus, quibus abundant diuites. Videatur Nitela Franciscana Religionis in concertatione de paupertate Chri-

Vlteriùs etiam certum videtur quòd per pri-

Quarta exostio prima beatitudinis.

122.

Alij denique intelligunt per pauperes hîc non humiles tantum, nec egenos, & carentes diuitiis tantum; sed eos, qui & humiles sunt, & egeni, cui expolitioni fauet non parum Hieronymus, & Leo suprà, alij etiam PP. nec sanè est improbabilis, præsertim cum concomitentur se inuicem contemptus diuitiarum bonus,& perfectus & contemptus etiam honorum, ita vt vix vnus possit esse sine altero,& ille ad hunc valde disponat.

Sed ad propositum nostrum quod attinets Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

sufficit ad præsens, & expositionem Scoti esse in nulla exprobabilem, & præterea siue illa teneatur, siue posicione pana quæcumque alia ex præmissis, paupertatem non findia à viresse distinctam à virtutibus, id quod patet, quia mibm. si prima teneatur, erit species temperantiæ, quæ est humilitas: si secunda, aut tertia, vel erit alia species particularis ciusdem temperantiæ respiciens diuitias, sicut humilitas respicit honores: vel non erit virtus aliqua particularis, sed reducenda ad illam virtutem, ad quam ordinatur, nempe vel misericordiz, vt si quis abdicaret bona ad subueniendum miseris; vel charitatis, si ad tollendas occasiones peccandi; vel castitatis, si in ordine ad sedandos motus carnales per subtractionem causæ; vel pænitentiæ, si in ordine ad vindicanda peccata; vel Religionis, si in ordine ad observantiam vti, &ç. Quòd si teneatur, quanta expositio erit vtriusque istius virtutis, vt patet; nec vilo modo potest assignari vllus actus paupertatis quomodocumque explicetur, qui ad aliquam virtutem, vel acquistam, vel infusam reduci non possit, ac debeat, quod etiam fateretur ipse Diuus Thomas, si non existimaret dona à virtutibus di-

Meritò autem mirari quis hîc posset, cur Scotus Euangelicæ paupertatis professor non Cur Scotus potius eligeret expositionem, quæ per hanc primam beatitudinem intelligit illam paupertatem, benedictione quam priorem humilitatem. Sed primo dici posset abdicationam rationem esse, quia voluit se conformare sancto dinuiarum? Augustino, cuius authoritati plurimum semper deferebat. Deinde quia existimauit, & benè, omnem beatitudinem ex his tendere in obiectum per se bonum, & appetibile, & non tantum quod esset appetibile ratione alterius per modum medij; vnde quandoquidem superius præmisit divitias non fuille per se appetibiles, sed habere tantùm rationem boni vtilis, consequenter non poterat commodé statuere beatitudinem in aliquo respiciente per se diuitias, tanquam obiectum primarium, & primò appetibile; hoc autem supposito, ad nihil aliud poterat melius recurrere, qu'am ad virtutem respicientem honores, nem-

pe humilitatem.

Præmium hulus beatitudinis est Regnum cœlorum, principaliter quidem illud ipsum perpe- Pramiu prituum, & cæleste, quod post huius vitæ peregri- me benedi nationem consequencur, cum videbunt Deum Gienie quode sicuti est, non in speculo, & znigmate, sed facie ad faciem: quod regnum dicitur esse iamiam ipsorum, quia est hæreditas ad ipsos spectans, licèt possessione adhuc non gaudeant; præter illud autem regnum etiam in hac vita aliquod initium eius communiter accipiunt, consistens non solum in gratia habituali, quæ est pignus gloriæ; sed etiam in quiete, ac tranquillitate animi, ac particularibus aliquibus fauoribus, quibus, qui sunt

pauperes spiritu, donantur.

Secunda beatitudo exprimitur illis verbis Beati Do 2. Beatimites, quoniam ipsi possidebunt terram. Per hanc intelligit Maldonatus humilitatem, & inde sumit fitio est quod argumentum contra primam expositionem pau- sit bumilitm. pertatis, paulò ante præmissam; sed potius sine Secunda medubio de iplamititate, leu mansuetudine intelligi lior quòd sie debet, qu'am de humilitate, qu'a verba Scripturæ in proprio sensu accipienda sunt, quoties nihil obest. Nec refert quòd Christus dicat Matth. 11. Discite à me, quia mitis sum, & humilis cerde: non enim per hoc intendit quod

124.

mansuetude.

idem

748

idem sit esse mitem, & esse humilem, sed vtrunque sibi competere significat, & vult, vt à se discant vtrunque alij; præterea habent sine dubio hæ virtutes talem connexionem, vt meritò coniungi possint,& simul proponi, ac exigi.

Sanctus Basilius in reg.breu. interrog. 101. expli-

caturus hanc beatitudinem, Quis est, inquit, mitis?

qui in indiciis earum rerum, qua Deo placent, idem

vsque stabilis perseuerat; S. verò Augustinus lib. 1.

de sermone Domini in monte, cap. 4. mitem asserit, qui cum pietate suscipit Scripturas, cisque non

Brolicatio S.Bafilij.

Explicatio Ş.Angust.

ticulares ef-

fettu.

relistit, & addit iis promitti præmium terræ tanquam testamentum Patris cum pietate quarentibus, vnde videtur hanc beatitudinem confundere cum Viraque explicatio est in ordine ad par-

Sed vterque mititatem explicat in ordine ad effectum particularem eius, ille quidem in ordine ad vnum ex propriis effectibus cius, calis enim effectus est sine perturbatione animi accipere quæcunque proveniunt secundum ordinem prouidentiæ diuinæ, prospera, & aduersa; hic verð in ordine ad effectum quendam remotum, nam qui mansuetus est, vt non resistit voluntati diuinæ per Scripturas lignificatæ, etiam dum prohibet, grata, & ingrata præcepit, ita etiam facilè perduci potek,& soler, vt easdem Scripturas cum reuerentia tractet.

communior.

No discordat in re scottes quamuu dieat bac bea titudinem efse amicitlam.

Quomodocunque autem intelligantur hi Pa-2 Sentetia est tres, communis omnium sententia cum Ambrosio lib. s. in Lucam, est secunda suprà præmissa, nempe hîc agi præcipuè de mansuetudine, in gradu tamen excellenti : & ab hac non recedit Doctor in re ipsa, qui per hanc beatitudinem dicit significari speciem institiz vt sic, que est amicitia, qua quis se communicat alteri, quamuis enim, inquis, amicitia plus sit, quam beneuolentia, quoniam secundum Philosophum 8. Ethic, ad Nicowachum, cap 2. Amicitia addit supra beneuolentiam etiam mutuam inter duos, quod sit non la-tens in contrapassis, hoc est, quod beneuolentia vtriusque amici ad alterum sit vtrique nota; & quamuis beneuolentia sit plusquam mititas, quia per beneuolentiam amicus amico aliquid bonum politiue optat, aut confert, per mititatem autem non necessario id facit, sed sufficit præcise, vt nec prouocati quidem offendant, nec relistant in ma-lo, quoties recta ratio dictat, non necessarià relistendum esse; quamuis, inquit, hoc ita sit, tamen per hunc infimum gradum amicitiæ ex his tribus gradibus iam specificatis sufficienter intelligitur ipsamet amicitia, qua quis se communicat proximo. Ex quo patet quod ipse asserat expresse in hac beatitudine significari mansuetudinem, vt tenet communis sententia; licet vlteriùs dicat per illam mititatem denotari non tantùm iplam mansuetudinem; sed totam amicitiam, quatenus dicit virtutem illam, qua communicamus nos proximis.

In hac expositione catenus à communi videri posset Scotus recedere, quòd communiter hic intelligat per mansuerudinem virtutem oppositam iræ, & pertinentem propterea ad partem irascibilem, ad quam ira spectat, & contentam consequenter sub-fortitudine vt sic; ille autem intelligat virtutem contentam sub amicitia, quæ est species institue vt sic, & spectar ad partem concupiscibilem; sed secundum principia suprà præmissa patet non omnem fortitudinem, nec omnem etiam mansuetudinem spectare ad partem irascibilem, sed illam solam, quæ respicit

difficultatem & impedimentum extrinsecum bomi cupiti, cam vindicando, vel absque vindica ferendo, & hanc solam esse oppositam consequenter iræ, illa autem fortitudo, & manfuetudo, qua quis se gerit fortiter, vel mansuete circa aliqua obiecta ex motiuo temperantiz, aut humilitatis, aut charitatis, aut amicitiæ, spectat sine dubio ad partem concupiscibilem, & talem putat Scotus hanc mansuetudinem, quæ est beatitudo, ex hoc, vereor, fundamento, quod satis probabile est, nimirum in his beatitudinibus significari perfe&issimarum virtutum cardinalium actus, aut habitus; sed suprà præmisit amicitiam elle perfectissimam iukitiæ vt sie speciem : ergo debuit comp ehendi in his beatitudinibus; sed nullibi potius quam in hac : ergo mitiras hîc significata spectat ad amicitiam, & consequenter ad partem concupiscibilem, non ad irascibilem. Confirmatur, quia illa mititas, que spectat ad partem irascibilem, sufficienter declaratur, & comprehenditur in octaua beatitudine : ergo hîç non erat specificanda.

Nec refert, quòd per beatitudinem hane mitigetur ira secundum Bernardum serm. 1. de omnibus Sandis,& expositores communiter; nam ira fine dubio mitigari potest per quamcunque virtutem, quod maximè verum est de ira partis sensitiuz, quæ subordinatur voluntati, ita vt possit cohi- Impariustberi per illam ex quocunque motiuo illa volue- fiema poteji rit. & hinc est quod habitus partis sensitiuæ non motine cuinsfint ex sele formaliter virtutes, noc determinatæ emque virad aliquam particularem spectem virtutis; sed turis. habeant esse virtuosa, vt subordinantur imperio voluntatis, & participant bonitatem istius virtutis, ex cuius motiuo voluntas imperat actus eorum, sieut-participarent etiam malitiam vitij, si vitiosè cos imperaret voluntas; quod vel ex co patet, quòd si quis assuesceret compescere iram Potest etiam ex moriuo vanæ gloriæ, posset peruenire ad statum ingentis mansuetudinis materialiter, sine tamen virtute mansuetudinis formaliter: ergo similiter posser quis cohibere itam ex affectu amicitiz, non respiciendo vllo modo ad bonitatem, seu honestatem mansuetudinis illius, quæ est virtus spectans ad partem irascibilem.

Sed quacunque ex his ratione voluerit quis Quemodaciiexplicate hanc beatitudinem, intentum nostrum que expliceprincipale manet semper; nimirum non esse quid sur mitim, distinctum à donis, & virtutibus actualiter, vel habitualiter consideratis, quod clare discurrenti

De terra verò promissa huic beatitudini, tanquam præmie, non idem omnes Patres sen- Quodest pratiunt, nam Chrysostomus bomilia 15. in Matth. " per eam intelligit terram huius mundi; Hiero- tatis. nymus verò, & Nazianzenus terram viuentium, id est, coelestem; Bernardus serm. 1. de omnibus Sanctis, terram proprij corporis, quam possidere benè dici possunt, quatenus effrenatæ iræ dominantur; nec permittunt se eius impetu transuersum à recta ratione duci; Augustinus suprà cap. 4. cœlestem patriam, non tamen ita ve possessio eius hîc promissa sit, quæ in futura vita dabitur electis; sed imperfectior, que à mitibus in hac vita habetur, & confistit in quiete, & tranquillitate summa animi, quæ est participatio quædam, & inchoatio æternæ quietis, quam post hanc vitam consequentur.

Magis mihi placet secunda expositio; tum, quia dicitur hîc possidebunt, & non possident; cùm 128.

129.

Dua mansuesudo bic in-Belligatur.

127:

tamen hoc potiùs dici deberet, si intelligeretur per possessionem terræ quies, aut traquillitas animi, aut subiectio iræ. Non est nihilominus improbabile, quòd præter præmium concedendam in futura vita, quod principaliter, & propolitum est à Christo, & à nobis est respiciendum, etiam aliquod in hac ipsa præsenti vita conferatur, nullum autem conuenientius assignari posse videtur, quàm illa tranquillitas, & pax animæ, quæ mansuctudinem comitari solet, & hoc tantum videntur intendere sanctus Augustinus, & sanctus Bernardus.

130. De 3. Beati-

1. Exposuio quid fit lu-Em ob pecca-

2. Expositio

gwòd fit lu-

æm, ob amif-

fionem bene-

รนี pro Cbri-

3. Exposirio

quòi fit lu-

etre obbuins

wssamiferias.

4. Sent, quòd

for luth ob

perfecutione

ob difficulta-

tem tentatio-

quòd fit lu Aus ob desi

derium ater-

Inxta bane

expositionem

Car bane ex-

BATEM.

ad frem.

Virtutis. 5. Sens luttus

Tertia Beatitudo proponitur illis verbis, Beati qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur. Certum est non omnem luctum sufficere ad hanc beatitudinem; quisnam autem requiratur determinate, non adeò constat. Hilarius can. 4. luctum hunc beatificum existimat esse, quo desset quis sua peccata: Non orbitates, aut contumelias, inquit, aut damna merentibus, sed peccata vetera slentibus, & criminum conscientia arumnosis consolatio promittitur. Idem tenet Chrysostomus, Theophylactus, & Chromatius; sed hi duo posteriores addunt tanquam idoneam huic luctui materiam, etiam aliena peccata. Conuenit Leo Papa serm. de omnibus San-Etis, inquiens: Religiosa tristitia, aut alienum peecatum deflet, aut proprium.

Sanctus Augustinus intelligit hîc eos lugentes, qui tristitia afficiuntur ob amissionem eorum, quæ pro Christo abiecerunt, bonorum. Nyssenus in lib. de Beatitud. dicit hunc luctum oriri debere ex mysteriis, in quas hæc vica ob peccatum originale coniecta est. Cyprianus lib. 3 ad Quirinum putat eos hîc comprehendi, qui quòd virtutem sectentur, oppressi naturali sensu naturæ gemunt, & tristantur. Sanctus Thomas intelligit cos, qui in vincendis tentationibus, & inordinatis partis sensitiuæ motibus, cum gemitu, &

luctu exercentur.

Scotus verò sequitur expositionem Glossæ ordinariæ, quæ est quod luctus hic sit ille, qui ex desiderio æternorum proficiscitur, iuxta quam 6. Sent. Scoti optime Scotus virtutem, ad quam reduci debet hæc beatitudo, asserit esse virtutem Theologicam spei, cuius est desiderio desiderare, & expectare beatitudinem æternam, ex quo desiderio, quantus luctus oriri solet in persectioribus, satis colligitur exemplo illius, qui dixit: Fuerunt mihi lalattu fettet chryma mea panis die, ac nocte, dum dicitur mihi quotidie, Vbi est Deus tum. Psal. 41. Cur autem hanc positionem sepositionem elegerit, non incongrua ratio est, quòd entus Scotus, in his beatitudinibus exprimi actus principaliores virtutum appetitiuarum Theologicarum,præsertim charitatis,& spei, & quatuor Cardinalium fatis verifimile videtur; quo supposito nulla commodiùs ad spem reducenda videbatur, quàm hæc

Quod porrò ad principale intentum spectat, 131. nullam esse ex his expositionem patet, quæ hanc beatitudinem diuersæ esse rationis suadent à donis, & virtutibus, siue habitualibus, siue actualibus: si enim teneatur prima, erit actus, vel habitus charitatis, aut poenitentiæ; si secunda, erit illius virtutis, ex cuius motiuo cuperent illa bona non esse ablata; si tertia, etit vel charitatis, vel illarum virtutum, ex quarum motiuo dolet quis impedimenta istarum miseriarum esse præsentia; si quarta, vel quinta, erit similiter illius, vel illarum virtutum, ob quas patiuntur perfecu-

tiones, vel tentationes; si denique quarta, erit, vt

dixi, spei. Et hinc probabilitas nostræ expositionis vrgeri potest; quia in qualibet beatitudine virtutem aliquam specialem designari verisimilius est, at hoc non tam commodè fieri potest iuxta alias expositiones, præsertim nisi poneretur virtus pœnitentiæ esse specialis, & distinctaà cæteris omnibus virtutibus ( quod non tenetur tam communiter nisi à Scotistis) quòd si id etiam teneretur, magis congruum est, vt spes, quæ est virtus Theologica, exprimatur, quàm pœnitentia, quæquia ordinatur ad peccati deletionem, si eam deletionem consequantur, satis magno afficitur præmio, nec consequenter tantam habet proportionem ad consolationem huic beatitudini promissam, quam aliqui intelligunt concedendam in futuro, vt Hilarius, & Chromatius; alij etiam in hac vita, vt Chrysostomus, Euthymius, Theophylactus: Consolabuntur, inquit Chrysostomus, qui lugent hîc, &, quod est amplius,

Pramit huius beatituconfertur.

Quarta beatitudo est : Esuries , & sitis iustitiæ, Beati qui esuriunt,& sitiunt iustitiam,quoniam ipsi sa- De 4. Beatiturabuntur. Hanc esuriem, & sitim aliqui intelligunt corporaliter, vt sensus sit, quòd illi sint beati, qui esuriunt, & sitiunt corporaliter. Ita Maldonatus Matth.5. probabilius existimat explicandam hanc beatitudinem; sed nimis temere, & præfumptuosè fuam particularem fententiam nullius Patris authoritate fultă, hic Author præfert communi Patrum, quos ipsemet citat, & fatetur intelligere spiritualiter huius beatitudinis sitim. Nec fundamentum sanè eius est tam vrgens, vt etiam si secluderemus Patrum authoritatem, eius expositionem potius quam oppositam, quæ est Patrum, sectaremur. Primum enim est, quòdlicet vehemens desiderium appelletur sitis quandoque in Scriptura, nusquam tamen, quod ipse meminit, illud desiderium vocetur fames.

132. 1. Expositio de esurie , & fici corporati.

At quamuis hoc verum esset, certum est quòd congrue vocari possit fames, & consequenter, quod posset intelligi fames in hoc solo loco, si vlla ratio ad ita intelligendum vrgeret, vrget autem, vt videbimus.

1: Fund. hu-

Deinde sæpissimè esuries accipitur in Scriptu- Esuries accira spiritualiter pro desiderio, vt Iob 5. Cuisu mes sem famelicus comedet, & bibent sitientes diuttias eius: ptura sape pro quem locum S. Gregorius applicat Iudæis, & Gentilibus, vocans hos famelicos propter defe-&um cognitionis Scriptura. Item Psalm. 33. illud, Dinites equerune, & esurierune, intelligit sanctus Ambrosius de esurie, & paupertate spirituali. Divites, inquit, eguerunt, & esurierunt; quia qui antè abundabant gratia (nempe Iudzi) postea tamen propter persidiam suam egere cæperunt. Qui autem pauperes erant populi Nationum, iam per fidem Christi satiantur,& abundant sicut scriptum est : Edent paupe-

ius exposit.

133.

Reifeitur.

pitur in Ceridesiderio.

res, & saturabuntur. Item Psalm. 55. Famem patientur ve canes; & Psal. 106. Errauerunt in solitudine, in inaquoso, viam habitaculi non inuenerunt esurientes, & sitientes. Et plurima alia loca, in quibus sit mentio de same, intelliguntur satis frequenter de fame spirituali, vt & exponit sanctus Gregorius iilud 1. Reg. 2. & famelici saturati sunt : Non saturabuntur ergo, inquit, nisi famelici, qui à vitis perfette ie-

Et nè dicat aduersarius hæc loca non intelligi sic, nisi in sensu aliquo mystico, quamuis hoc ipsum nobis sufficeret; tamen adducamus eriam loca, in quibus fames capitur spititualiter etiam

In mula expositione est distincta hac beatitudo à virtutibu.

In sensu literali. Amos 8. Emittam famem in terram; non famem panie, neque sitim aqua; sed audiendi verbi Domini. Quid clariùs dici poterat? Sed forte hunclocum non vidit Maldonatus. At hunc alterum fine dubio vidit Ecclesiast. 24. Qui edum me, adbuc esterient, & qui bibunt me, adbuc sitient. Vidit, inquam, hunc locum; nam vltimam partem ipsemet citauit in hoc ipso loco; vnde mirum est, non meminisse primæ.

mi∏a expof,

Secundum fundamentum eius est, quòd Christus in his beatitudinibus proponat certas quasdam, ac priuatas virtutes, quæ magis, quam videntur, ad salutem conducunt : sed desiderium iustitiæ non est particularis, sed generalis virtus, nihilque noui, aut magni diceret Christus, si ea affectos beatos pronunciaret, cum id iam notum esfet.

Reitcitur. Christus non proponebat semper noux dectrinam.

Respondetur Christum non ita fuisse nouitatis curiosum, quin instar boni Patris familias de Thesauro suo cum nouls vetera etiam proferret libenter; & sanè tam notum erat mundos corde esse beatos, & felices, quam desiderantes iustitiam; imò non erat tam vulgare, quàm putat Maldonatus, quèd ipsum desiderium iustitiæ faceret beatum. Cur non igitur id prædicaret Christus? Illud de priuatis virtutibus, si hoc desiderium iustitiz sit vniuersalis virtus, tam facilè negari posset, quàm asseritur, modò velit priuatas tantum virtutes proponi.

134. insidem expos.

Tertium fundamentum magis vrget: Lucam 3. Probatio e- nempe, cap. 6. non dicere: Beati qui esuritu iustitiam, sed absolute : Beati qui esuritu ; quia saturabimini, quibus opponit eos, qui saturati sunt, seu pauperibus diuites, dicens : Va vobis qui saturati estis. Sed non intelligit per hos saturos eos, qui satiati sunt iustitia ; quia talibus non diceret Va: sed eos, qui saturati sunt corporaliter : ergo per esurientes ipsis oppositos, non intelligit esuriem iustiriz; sed corporalem patientes.

Reiicitur 1.

Respondetur primò, non esse inconueniens, quòd Lucas ageret de esurie corporali, quamuis Matthæus ageret de spirituali; quia non eundem Christi sermonem probabiliter recitant, sed diuersum; Lucas quidem, quem habuit ad populum in loco campestri; Matthæus verò quem habuit in monte ad Discipulos, quibus magis spiritualis doctrina erat proponenda, quam turbis.

Reileitur 1.

Respondeo secundò, optime posse Lucam quoque interpretari de esurie spirituali; nam quamuis opposuit esurientibus, quos dixit beatos, saturos, quibus dixit Va, nec per hos intellexerit saturos iustitia, sed corporaliter; non inde sequitur qu'od per esurientes intellexerit esuriem corporalem patientes : benè enim possent opponi laturi corporaliter esurientibus spiritualiter, non quòd saturitas corporalis, & esuries spiritualis directe opponantur, sed indirecte; quatenus scilicet qui saturare se solent corporaliter in hac vita, non solent habere esuriem spiritualem, seu desiderium ardens iustiriæ, quo si essent affecti, fine dubio non solùm non ita indulgerent ventri implendo, & cuti, yt aiunt, curandæ; sed etiam corpori in seruitutem spiritus redigendo in iciuniis multis, in fame, ac siti vacarent ad omnium, quotquot legimus in lege faltem enangelica,San-&orum exemplum.

¥35. Fallitur autem Maldonatus plutimum, dum in hac vltima ratione supponit, si de esurie spirituali iustitiz loqueretur Lucas, saturitatem oppositam, quam reprehendit debere esse saturitatem

iustitiæ, hoc est, abundantiam. Nihil enim minus : sed saturitas potius quam deberet oppone- Que saunt re, est illa, quam hæc vita admittir, quæ est vel, vt dixi, saturitas ventris, & voluptatis, cum qua non consistit talis esuries spiritualis, vel saturitas qua mediante aliquis contentus est ca perfectione, aut imperfectione, quam habet, nec viteriùs in virtute progredi meditatur, quarum vtraque mala est, & fugienda. Ex quibus paret, quàm leui fundamento hic author communi Patrum sen-, tentia, vt minùs probabili, reiecta, hanc nonam proposuerit, tanquam magis probabilem sententiam, quæ tamen vel hoc ipso quòd sit contra communem Patrum, & Expositorum sententiam, non solùm improbabilis, sed temeraria etiam cen-

Sed præterea etiam impugnatur ; quia hîc expressè ponitur iustitia tanquam obiectum esuriei, per quod tam expresse, quam desiderari oporte- praditta exret, significatur mentionem fieri non de corporali, saltem per se, & principaliter; sed de spirituali esurie, qualis sola tendit in iustitiam, vt in obie-Aum. Et quis non videt, quam dura, & totta sit spiritualis Maldonati expolitio, dicentis elurire iustitiam esse esurire corporaliter, ex eo quòd cum iustitia. iplis non fiat, priuentur luis bonis:& famem propterea, ac sitim pati cogantur; vel esurire iustitiam idem elle, ac elurire corporaliter propter

Rursus sic explicata hæc beatitudo non differret ab octaua, in qua, qui persecutionem patiuntur propter iustitiam, dicuntur beati: at certe sic pateretur persecutionem; qui intuitu regni cœlestis voluntarie csuriret, aut sitiret ob iniustitiam sibi factam, vt explicat Maldonatus: ergo, &c. Sed longior sum in impugnanda hac explicatione, ad id tamen me coegit ingens huius authoris libertas, & minor reuerentia in communem Patrum expolitionem.

Quæ communis expolitio intelligit esuriem, ac sitim hie spiritualiter, vt videre est apud Ambrofium lib.6.in Lucam. Hieronymum in Comment. Chrysostomum hom. 15. in Matth. Augustinum, spirimali. Leonem, Hilarium, Bernardum, Nyssenum suprà. Ex quibus vnius Leonis verba hîc proponere lubet, Nibil, inquit, bac esuritio corporeum, nibil expetit sitis ista terrenum; sed institia bono desiderat satiari.

Maior est difficultas, quænam sit iustitia, cuius Cuius infiiia esuriei, & siti tribuitur ratio beatitudinis. Chro- siti , & ofumatius putat eam esse sanctitatem, & virtutem; sic datur in hat enim explicat hanc beatitudinem, vt sensus sit, Beatitudine, Beati qui virtutem, sanctitatémque auidissimè concupilcunt. Nyssenus, Augustinus, Leo, hanc iustitiam complecti omnem virtutem tenent. Omnis, inquit Nyssenus, virtus bic iustitia nomine significatur. Petrus Damianus ait eos sitire iustitiam, qui non solùm suam, sed aliorum quoque sitiunt virtutem.

Chrysostomus intelligit per institiam, peculiarem iustitiæ virtutem, cuius est reddere aliis bona sua. Diuus Thomas dicit per iustitiam hanc intelligi posse, vel iustitiam generalem, quæ virtutes omnes complectitur, vel specialem, quæ ius suum cuique tribuit.

Ex his explicationibus, hæc minùs placet, quæ est de iustitia speciali; tum, quia nihil peculiare est in hac virtute, propter quam siris eius particulariter commemorari deberet, vt beatificans; tum etiam, & maxime, quia verisimilius est hic iusti-

136, positio positi-

Sola eferies

137.

138. Non est siù institie stecialis juum cuique tribuentu.

75I

reiici-

139. Expossio Scoquòd sit charitas.

Coincidit et expositione Nyseni, qua est comunier.

Probatur.

Confirmatur.

Quomedociicunque explicabitur, non distinguitur à virtutibus.

140. Quodnam sit pramië guarza Beatitudi-

141. De 5. Beatisudine Mise-<del>ri</del>cordi**s**.

E. Expositio.

tiam capi eo sensu, quo in octava beatitudine. Beati qui persecutionem patiuntur propter iustitiam. vbi sine dubio non fit mentio de sola iustitia illa speciali, sicut nec in illis aliis verbis in hac ipsa concione dictis. Attendite ne institiam vestram faciatis soram hominibus : Nisi abundauerit iustitia vestra plusquam Scribarum, & Phariseorum, &c. Propter quam etiam rationem minùs congruam Expositio Ru- sentio expositionem Ruperti dicentis illos hîc prædicari beatos, qui sitiunt iustitiam sibi sieri ab hominibus, qui iniustè cos suis bonis priuant.

Scotus denique dicit habitum, à quo prouenit hæc esuries, & sitis, esse charitatem, qua diligimus Deum ipsum, in cuius dilectione vera, & principalis iustitia, seu perfectio consistit: vnde videtur per iustitiam, quæ est obiectum sitis, intelligere vel ipsam dilectionem Dei, quæ est formalis nostra perfectio principalis, vel ipsummet Deum, qui vt est nostra fortitudo, & virtus, ita 'etiam iustitia nostra dici optimè potest. Et hæc expositio facilè reduci potest tam ad primam Chromatij, quam ad secundam Nysseni, quæ magis est communis: nam qui sitit Deum, aut dilectionem eius, sitit æquivalenter, & eminenter omnem virtutem: nam omnis virtus continetur in charitate, quæ propterea est plenitudo legis, & sola, si haberetur, sufficerer. Congruitas autem huius expolitionis est magna; quia secundum eam ponitur determinatè tanquam vna ex beatitudinibus, vel charitas habitualis, ve principiat actum suum principalem, vel principalis actus ipsus, quod videtur valdè conueniens. Si autem intelligeretur per iustitiam vlla alia virtus, aut omnis virtus formaliter, non poneretur charitas sic detorminate in hac beatitudine, nec in aliis etiam beatitudinibus, nisi minùs:ergo hæc expositio est valdè congtua.

Confirmatur, quia verisimile est hîc denotari illam esuriem, & sitim, quæ significatur Psal. 41. Sitiuit anima mea. Ecclesiast.24. Qui bibunt me, ad buc sitient: sed istius sitis objectum ponitur ipsemet Deus: ergo est sitis hie propositæ.

Sed fine hoc, fine quocunque ex præmissis modo exponi debet, manet semper solidum quod principaliter intendit Scotus, hanc esuriem non exigere aliquod principium peculiare distinctum à virtutibus, & donis.

Quoad faturitatem,quæ pro præmio huius beatitudinis proponitur, existimo cam meliùs explicari cum Hilario, Chromatio, Haymone de saturitate futuræ vitæ, de quadicitur Psalm. 16. Satiabor cum apparnerit gloria tua; quamuis Chrysostomus cam intelligat de saturitate collata bonis in hac vita; sed & hanc etiam denotari probabile est, minùs tamen principaliter. Est autem collocanda hæc huius vitæ saturitas in satisfactione piæ mentis, non desiderantis ex huius vitæ bonis, nisi qua Deus conferre voluerit; sed resignantis se totaliter in manus eius.

Quintam Beatitudinem lignificant hæc verba: Beati misericordes, quoniam ipsi misericordiam consequentur. In hac explicanda, parua, aut nulla est controuersia, omnes enim concedunt eam intelligi de misericordia, qua confertur beneficium indigenti.

Et quidem Hieronymus, Chrysostomus, Author Imperfecti, Theophylactus dicunt indifferenter comprehendi sub ea quæcunque misericordiæ opera, siue corporalia, siue spiritualia; siue fiant conferendo beneficia positiua, siue con-

donando iniurias. Gregorius autem Nyssenus, & Augustinus suprà, propriè solam eleemosynam 2. Expositio. corporalem comprehendi putant, quam qui erogat totics in Scriptura beatus dicitur vt Pfal. 40. Beatus vir, qui intelligit super egenum, & pauperem, Psalm.111. Beatsu vir, qui miseretur, & commodat. Prouceb. 14. Qui miseretur pauperis, beatus erit, vicissitudinem suam reddet ei. Sed certe hæc omnia loca,& similia intelligi possunt, etiam de eleemosyna spirituali, & ita quoque, vt comprehendant condonationem iniuriarum.

Maldonatus, cum neutris conuenit, asserens propriè hîc misericordes appellari non solùm, qui in dandis eleemosynis liberales sunt; sed multò magis qui iniurias facilè condonant. Ratio- Fund. eine. nem huius expositionis vnicam insinuat, nimirùm quòd Apostoli, quibus hæc doctrina proponebatur, eleemosynas, relictis omnibus, dare non poterant, & propterea frustrà inuitarentur ad eleemosynas alias, quam condonationem iniuriarum, cuius exercendæ tam frequenter essent habituri occasionem.

Sed valdè leue fundamentum est hoc pro singulari, & opposita Patribus expositione; nam in Relicitur. primis si corporalem eleemosynam non poterant pauperes Apostoli erogare, poterant certè spiritualem doctrinæ, & fidei, qua ditissimi erant, & qua maximè indigebant homines. Deinde Christus non solum debebat ipsis proponere doctrinam, cuius praxis ipsismet competere posset solummodò; sed eam etiam, quæ ad alios ab ipsis instruendos spectabat ad eum modum, quo Paulus Titum admonet doctrinæ iuuenibus, senibus, viduis, &c. proponendæ Tit. 1.

Itaque nullo modo placet hæc sententia. Secunda autem probabilis censenda est propter authoritatem istorum Patrum. Prima verò præferenda; tum, quia cum Christus generaliter, & absque limitatione de misericordia loquatur, non beatitude codebet absque fundamento ad certa misericordiz inet taspiriopera restringi quod dicit; tum denique, quia corporalia everisimile est opera misericordiz, de qua hicagi- pera. tur, proponi in Catechismo pueris memoriæ mandanda, & opere, cum adoleuerint, complenda: sed opera spiritualia septem inter ea numerantur, & alia corporalia etiam præter eleemofynam strictè acceptam.

Hanc autem communiorem, & meliorem ex- Scot. tenes 1 politionem amplectitur Scotus, dicens misericordiam hîc expressam esse virtutem moralem, quæ est pars subjectiva institiæ, vt sic, & disponit hominem ad exteriora communicanda proximo; & quidem, vt benè Scotus, non vt re habeat communicans, nec ex eo quòd antea fuerat ab eo, cui communicat, affectus beneficio; quia primo modo communicatio esset actus amoris proprij, secundo verò modo esset gratitudinis actus. non intelligit autem per exteriora bona corporalia externa; sed quæcunque sibi ipsi exteriora, sive spiritualia, siue corporalia, per hoc enim vult distinguere hanc virtutem ab amicitia, cuius est seipsum communicare proximo. Subiungit etiam rarionem, cur potius misericordia proposita fuçrit, quam liberalitas, ad quam etiam spectat exte- Cur Miseririora proximo elargiri; quia scilicet misericordia cordia porias estperfection species institute, quam liberalitas, litas collecequod fine aubio verum est, quantum faltem ad turinter Beaintentum Christi hîc, qui subueniri potissimum situdines. cupiebat indigentibus. Misericordia enim magis directe, & communiter magis perfecte hoc respi-

Expositio Maldonuti.

142. Apostoli poterant dare eleemo[ynam.

1. Exposicio est prafereda, licet 2. sie probabilis.

**Duomada** of perfection liberalitate,

cit, quam liberalitas, qua æquè perfecte exerceri posset circa non indigentes, ac indigentes, & propterea accidentaliter tantum respicit indigentiam, & iuxta hoc commodè exponi potest quod dicit hîc Doctor de maiori perfectione misericordiæ supra liberalitatem.

Potest etiam hæc maior perfectio eius desumi ex eo, quòd ad plura se extendar, & persectiora communicanda; quia non solùm ad corporalia, quæ solùm respicere videtur liberalitas humana; sed etiam ad spiritualia; & quia magis est simpliciter necessaria cum respiciat indigentes, quos vt

ales non respicit liberalitas.

Proposisiodif. ficilis Scoti.

En eo qued aliquis babisus intellectus fit perfectior, quàm aliquis babitus volütatis , non faquitur habit**ă** intellectus vs sic esse perse-Hiore babieu Volŭtatis, nec contra,

145, Pradicta Scozi proposicio 👉 defendi-Quando aliquid vnius pesiei est imperfettius alijuo valterius speciei,illa fee. Cior cefenda.

Illa verd verba difficilia apparent : Potest tamen esse aliqua liberalicas inferior, quam misericordia, & ita liberalitas est imperfectior species institia, quam misericordia. Hæc, inquam, verba disficilia sunt: nam ex eo quòd aliqua liberalitas esset imperfe-Aior, non sequeretur quòd omnis esset, nec etiam quod plures, & consequenter non sequeretur quòd liberalitas simpliciter esset imperfectior, sicut ex eo quòd aliqua ciuitas Europæa sit imperfectior, quam aliqua Asiatica, aut Indica, non sequitur quod ciuitates Europæ simpliciter sint imperfectiores dicendæ, quam Aliaticæ: nec ex co quòd aliquis habitus, aut actus intellectus, verbi gratia, fidei supernaturalis, sit perfectior quam aliquis habitus, aut actus voluntatis, sequitur quòd omnes habitus,& a&us intelle&us fint perfectiones, quam omnes habitus, & actus voluntatis: nec quòd simpliciter habitus, & actus voluntatis fint dicendæ imperfectiores, quam habitus, & actus intellectus; nec denique ex eo quòd aliquod ens spirituale sit imperfectius, quam aliquod corporale, nimirùm species intelligibilis, quam substantia, & aliquod ens supernaturale in substantia, vt habitus fidei sit imperfectius, quam aliquod ens naturale, seu naturalis ordinis, vt homo, verbi gratia; sequitur quòd omne ens spiritua. le, & supernaturale sit imperfectius, quam omne ens corporale, & naturale, aut quòd simpliciter entia supernaturalia, & spiritualia sint imperfectiora, quam sint entia corporalia, & naturalis

His tamen non obstantibus, si consideremus rem Metaphysice, existimo vniuersaliter verum esse, quòd quando aliquid vnius speciei ex diuidentibus vnum genus, est per se essentialiter imperfectius aliquo alterius speciei, secudum quamcunque rationem essentialiter præsupponentem istam rationem genericam diuisam, & differentiam eam contrahentem, tum simplioiter ista species sit censenda imperfectior, quam altera; vnde quia aliquod brutum est essentialiter imperfesies est simpli- Aius quam homo, secundum aliquid essentialiter præsupponens rationem animalis, nempe secundum irrationalitatem, sequitor omne brutum esse imperfectius omni homine essentialiter. Et ratio est euidens; quia differentia illa speciei imperfectioris est line dubio imperfection; sed eo iplo, quo illa est imperfectior, debet etiam omnis differentia præsupposita ipsi essentialiter esse imperfectior secundum se; quia in differentiis essentialiter subordinatis progressus sit semper ab imperfectiori ad perfectius: hinc enim rationalitas est perfectior, quam differentia constitutiva animalis, & hæc quam differentia constitutiua viuentis: ergo differentia directe, & immediate oppolita differentiæ speciei, quæ dicitur perfestior, est impersectior quam differentia istius

speciei perfectioris, sed eo ipso, quo est imperfectior, non debet posse conjungi cum aliqua differentia perfectiori, quam sit ista differentia speciei perfectioris, nam si illa, que est imperfectior, potest confungi cum differentialperfectiori, eadem ratione poterit & differentia perfectior, aliàs saltem in hoc esset imperfectior; verbi gratia; quia differentia bruti, vt sic, quæ immediatè opponitur rationalitati, & cum ipsa immediatè dividit animal, vt sic, est limperfectior quam rationalitas, si posset coniungi cum aliqua differentia perfectiori, quam rationalitas, nihil obstaret quominus ipsa rationalitas posset coniungi cum alia differentia perfectiori, & confequenter nunquam potest dici quòd aliquod animalirrationale sit perfectius, aut aliqua species animalis irrationalis specie animalis rationalis, saltem vltima, de qua loquimur : ergo similiter in proposito, si aliqua species liberalitatis secundum prædicata essentialiter posteriora prædicatis conuenientibus virtuti disponenti hominem ad communicanda bona externa aliis, sit impersectior, quàm aliqua species misericordiz, sequitur quòd misericordia simpliciter sit perfectior iu-

Dixi autem semper comparationem debere fieri in gradibus essentialiter conuenientibus rebus comparatis, & essentialirer subordinatis, & præfupponentibus rationem genericam, in qua conueniunt inter se res ille comparate, primò, vt excludam differentias accidentales, quæ conuenire postant sine ordine indiuiduis diuersarum specierum, ita ve indiuidua impersectioris speciei possit habere perfectiora accidentia aliqua, quam perfectioris, & è contra, licut & vnum indiuiduum nunc potest habere perfectiora, nunc imperfectiora. Secundò, ve pariter excludam entia per accidens, qualia sunt ciuitates, de quibus in primo exemplo, quod propterea non facit ad rem. Tertiò denique, vt excludam perfectionem desumptam ex gradibus non essentialiter subordinatis, aut posterioribus rationi isti communi genericæ.

Ad quod intelligendum, aduertendum est, quæ- 🛚 🕬 🗚 🗸 🕬 dam esse prædicata conuenientia alicui rei, quæ pradicata non habent inter se essentialem subordinatio- altere print nem, ita vt vnum non possit potiùs dici priùs na- natura, que tura, quam alterum; quædam verð quæ habent dam quirum subordinationem talem, vt vnum debeat dici non f. prius altero. Exemplum huius secundi habemus in animalitate, & rationalitate, ex quibus animalitas est prius natura, quàm rationalitas; quia ab ea non conuertitur subsistendi consequentia, quandoquidem licet valeat dicere: est homo, ergo est animal; non tamen è contra : est animal, ergo est home. Exemplum primi habemus in multis, nimirum in ratione habitus, & ratione intellectualitatis, & supernaturalitatis, ac naturalitatis; nec enim apparet quodnam ex his prædicatis prius natura sit altero (loquendo de prioritate naturæ secundum quam non conuertitur subsistendi consequentia, qualis est inter animal, & rationale) nam non sequitur: est habitu, ergo est intellectualis, hoc est pertinens ad intellectum; nec è contra: est pertinens ad intelle-Etum , ergo est habitus.

Rursus, non valet dicere; est babitus, aut intellectualis, ergo est supernaturalis, aut est naturalis, nec è contra, est naturalis, aut supernaturalis: ergo est babitus. & hæç est ratio cur Doctor

suprà non resoluit an habitus, vt sic, deberet priùs diuidi in intellectualem, & appetitiuam, quàm in infulam,& acquilitam ; quia scilicet non potuit videre hanc essentialem subordinationem inter illas rationes. Itaque quæ sunt diuersæ speciei possunt in huiusmodi prædicatis habere comparationes diuerlas, ita vt aliquid quod est sub vna specie possit esse perfectius aliquo, quod est sub altera specie, & è contra, verbi gratia, aliquis habitus intellectualis est perfectior aliquo habitu voluntatis, & aliquis habitus voluntatis perfectior aliquo habitu intellectus: similiter aliquod ens naturale potest esse perfectior aliquo ente supernaturali, & aliquod ens supernaturale, quàm aliquod ens naturale.

147. Alia expositio facilior mentis Scoti.

Sed quia hæc speculatio subtiliot est, & indiget vlteriori declaratione, cui iam vacare non licèt; ideò potest aliter exponi Scotus, ita vt in prædictis verbis velit tantum quod misericordia sit persectior species iustitiz, quam liberalitas vt extendit se hæc ad actum illum imperfectiorem, & similes, hoc est, ad actus, quibus communicantur proximo bona temporalia externa, & consequenter quòd per illam liberalitatem non possit quis tam perfecte disponi ad bona communicanda proximo, quam per misericordiam, quæ etiam inclinat ad communicanda bona spiritualia ipsi.

Secundă nulmisericordia est distincts à Virtutibus.

Verùm vi recurramus ad principale intentum, La expositione siue misericordia complestatur omnia opera misericordiz, siue solam eleemosynam, siue condonationem iniuriarum, non est necesse ve sie actus, aut habitus alterius speciei, quam misericordiz, quæ est virtus moralis, aut charitatis, aut alicuius alterius virtutis ex infulis, & acquisitis, vt

148. Beatitudinu

Præmium verò huius virtutis est misericordia Pramium 5. præstanda vicissim, quam non solum existimo consistere in remissione peccatorum, vt putat Suaquidnam sit. rez; sed etiam tam benè in collatione auxiliorum, quibus in hac miseriarum valle indigent homines ad ferendas suas miserias. Sicut enim misericordia homines beatificans complectitur secundùm ipsum Suarium omne genus misericordiæ,& non solum iniuriarum condonationem, cur idem non esset dicendum de misericordia promissa à Deo tanquam præmio? Sed quandoquidem non sint futuri miseri homines pro futura vita cœlesti, misericordia ipsis adhibenda videri posset, non exhibenda in cœlo; sed tantum in hac vita. At certè remissio pœnarum purgatorij, & ipsa collatio futuræ gloriæ, & continuatio etiam eiusdem ad misericordiam Dei reduci optime potest. Sexta Beatitudo est mundities cordis, Beati

149. Munditiei. Epositio prisistat in ca-

De 6. Beatit. mundo corde. Hanc munditiem in carentia omnis peccati statuit sanctus Hieronymus, Beati, inquiens, mundo corde, quos non arguit conscientia vlla peccati. Diuus Leo eam ponit in exercitio virrecia pescati, tutum omnium, ita enimait : Quid est habere cor mundum , nisî iis , qua supradicta sunt , studere virtutibus? vtraque hæc expositio videtur coincidere; quia nemo potest studere, ve oportet ad propositum virtutibus, quin careat omni culpa, nec è contra aliquis potest carere culpa, quin studeat virtutibus, nam non resistit peccato, nisi praxi virtutum, nec huic incumbit, nisi resistendo pec-Expositio se- caris. Augustinus lib. 1. de sermone Domini, per cunda quod cossistat in reeam intelligit puram intentionem significatam fæpe per simplicitatem, seu simplicem ocnlum,& præsertim Matth.6. in hoc ipso sermone: Si ocu-

Hanc præfert Maldonatus primæ magis communi Patrum; tum, quia mundities cordis se- hanc expos. cundum primam expolitionem, est virtus generalis, & approbata à mundo , Christus autem hîc de virtutibus particularibus, & non tanti habitis à mundo, agit; tum, quia nemo assequitur perfe-

lus tuns simplex fuerit, totum corpus tuum lucidum erit.

&ionem talem pro hac vita, vt sit mundus ab omni prorsus peccato, iuxta illud Prouerb. 20. Quu enim gloriabitur mundum se habere cor,& purum

se esse à peccato?

Sed neutra ratio difficilem reddit primam ex- Satufit huis positionem: non prima, quia facile negati potest probationi. hîcagi à Domino de solis virtutibus prinatis, & nonæstimatis à mundo. Non etiam secunda, tum, Ad hac munquia non est necesse ad hanc munditiem, vt ex- ditid non decludantur omnes affectus inordinati, etiam ve- bent excludi niales : absit autem, quin plurimi solerent habe- les inordinate re mundum cor à peccatis omnibus mortalibus; affeau. tum, quia certum est in Scriptura proponi munditiem cordis, vt dicit puritatem ab omni peccato, sic enim sine dubio accipitur Psalm. 23. Quis ascendet in montem Dominizinnocens manibus, & mundo corde. Et in codem sensu, non verò vt dicit puram solummodò intentionem, quæritur mundum cor. Psalmo 50. Cor mundum crea in me

Chrysostomus, Eurhymius, & Theophyla-Aus exponunt hanc munditiem de castitate, seu 3. Expositio continentia. Et hanc expositionem sequi videtur Scotus dum dicit hac beatitudine comprehendi speciem temperantiz, quæ moderatur voluptates, ficut in prima beatitudine comprehenditur species temperantiæ moderans honores, nimirum humilitas. Dicit autem per se significari hac beatitudine speciem temperantiæ moderantem voluptates in communi; vt non solum comprehendatur castitas, quæ respicit voluptates venereas; sed etiam illa, quæ versatur circa alias delectationes, præsertim gustus, vt quæ habentur de cibo, & potu, quod satis probabile apparet. Vt vt tamen explicabitur, manifestum videtur ad hanc etiam beatitudinem sufficere reliquas virtutes, fiue omnes, iuxta primam fententiam; siuc aliquam vnam, iuxta reliquas.

Præmium huius munditiei statuitur visio Dei, exp.scabicur. principaliter quidem quæ in patria est, quam non nisi mundo cordi tribui conueniebat : Quemadmodum enim lumen hoc, inquit Augustinus suprà, videri non potest, nisi oculis mundis, ita nec Deus videtur nisi mundum sit illud, quo videri potest. Et vt ait sanctus Leo Papa suprà. Meritò beatitudo hac puritati cordis promittitur: splendorem enimveri luminis sordens acies videre non poterit. Sed aliqua particularis, & consolatoria notitia Dei pro hac vita etiam mundis corde concedi solet : nam sapientia, quæ in maleuolam animam non introibit, aptam sedem in mundis cordibus inuenit. Vnde Augustinus lib. 17. homiliarum, serm. 14. volentes cognolcere Deum pro hac vita ad hanc cordis puritatem invitat. Para, inquit, unde videas Deum, et enim secundum carnem loquar, quid desider as ortum folis lippis oculis? Sani sint oculi, & erit illu lux gaudium; non sint oculi sani, & erit illa lux tormentum: Non enim corde non mundo videre permitteris, quod non videtur nisi mundo corde.

Septima beatitudo proponitur illis verbis: Beati pacifici, quoniam fily Dei vocabuntur. Pacificos De 7 Beatit. hos censet Hilarius, qui condonant iniurias. Augustinus, qui in se pacem habent, ordinatas te-

I 50. de castitate. T.ft Scoti.

Beatitudo hac no est distineta à virturiban quomodocunque

151. Pramissm 6. Beatitudinic.

754

sa fositiones,

nentes animi facultates. Sanctus Leo, qui nullas Paria Patri cum Deo inimicitias exercent. Hieronymus, qui in suo corde primam, deinde in aliis pacem faciunt: Quid enim, inquit, prodest alios per te pacari, cum in tuo animo sint bella vitiorum. Theophylactus, qui per doctrinam inimicos Dei conuertunt. Idem tenet Chromatius his verbis: Potior, inquit, & sublimior pacificatio intelligenda est à nobis. Illam dico , quâ homines Gentiles, qui inimici sunt Dei,per instantiam doctrina adducuntur ad pacem, qua peccatores emendantur, & Deo reconciliantur, qua baretici corriguntur.

Magu literalis expessio quid intelligatur de pros curătibus pacë publicam. Eam intendit Doder,

Chrysostomus, Euthymius, & Theophyla-Aus, illos qui paci, & quieri publicæ student, eam quacunque ratione procurando, & hæc videtur magis literalis explicatio, & illa, quam intendit Scotus, dum hanc beatitudinem reuocat ad virtutem communem præsidentiæ, qua superiores rectè imperant subditis, & subjectioni, qua lubditi recte obtemperant superioribus; nec sanè vlla particularis virtus distincta ab aliis, magis videtur directè ad pacem faciendam,& conseruandam conducere, quam hæc virtus, vt vtramque illain speciem complectitur.

In nulla explicatione distinguisur à virtutib**u**. Pramië eim,

Quomodocunque verò explicabitur pacificatio, non requirit particulare principium distinctum à reliquis virtutibus, vt manifestum est.

Præmium huius beatitudinis est vocare filium Dei, quod correspondet benè pacificationi, quoniam pacificantes non solum Deum ipsum imitantur, qui non est Deus dissensionis, sed pacis; Ideóque, inquit Bernardus, filios pacis, Dei quoque filios dignum est appellari; sed etiam imitantur Christum silium naturalem Dei, qui est Princeps pacis, Isaia 7. & pax nostra, Ephes. 2. ac pacificans per sanguinem Crucis eius, sine quæ in terris, sine quæ in cœlis sunt. Vnde Euthymius, Pacifici filip Dei vocabuntur, vtpotè filium eius vnigenitum imitantes, euius opus fuit dissidentia in vnum colligere, atque inimicos reconciliare.

153.

An detur in bac vite.

Dicitur autem : vocabuntur fily Dei, vt signisicetur, quòd non solum erunt tales, sed pro talibus cognoscentur ob eminentiam huius beatitudinis tam gratæ omnibus, & tam insignis, vt meritd quis existimet filium Dei, qui ea afficitur; an autem in futura patria, vel hîc hoc præmium conferendum sit, non aded patet, quia nulla prorsus est beatitudo, cuius præmium tam expressè ponitur aliquid quod concedi solere in hac vita posset videri, quàm hæc; nam in hac vita per charitatem filij Dei nominamur, & sumus, secundum Apostolum, & quidem propriissimè loquendo de filiatione adoptiua, qualem solam habebimus, etiam pro futura vita. Nihilominus, vt reliquarum, ita etiam huius beatitudinis præmium principale futuræ vitæ reservari puto, ipsumque consistere in consecutione hæreditatisæternæ, & cognitione, quæ ab omnibus habebitur in die iudicij, de eorum adoptione, vnde alludi hîc videtur ad illud quod dicturi sunt tum impij. Hi sunt, quos aliquando habuimus in derisum, &c. Ecce quomodo computati sunt inter silios Dei. Sed & hic quoque bonæ opinionis,& æstimationis præmium consequuntur pacifici satis ordinarie, vt patet experientia.

154.

Confistit in Patientia.

Vltima denique, & octaua Beatitudo proposi-De &. Beatit. ta illis verbis: Beati qui persecutionem patiuntur propter iustitiam,quoniam ipsorum est Regnum Cælorum. Secundum omnes intelligitur de patientia persecutionis, quæ est pars subiectiua fortitudinis, vel actus eius; non tamen de quacunque patientia tribulationis ; fed de ca quæ habetur propter iustitiam, hoc est, vt Chrysostomus, & alij communiter intelligunt, pro quacunque virtute, saltem conducente ad vitam æternam. Vnde 1.Pet.2. Qua enim est gloria , si peccantes , & colaphizati suffersis? Sed si benè facientes patienter suffertis, hac est gratia apud Deum. Et Augustinus suprà: Multi, inquit, haretici multa patiuntur; sed ideò excluduntur ab ipsa mercede, quia non dictum est tantum: Beati qui persecutionem patiuntur, sed additum est, propter iustitiam. Vbi autem sana fides non est, non potest esse inficia. Nempe talis, propter quam, qui persecutionem pateretur, esset beatus, aut obtineret Regnum cœlorum, propter quod addidi limitationem præmissam, saltem conducente ad vitam

Hzc beatitudo licet principaliter ad Mattyres spectat, qui ipsam mortem patiuntur; tamen Principalitie non ad illos solos, ve pater ex explicatione eius maiori, quam subnectit ipsemet Christus. Beati fedat, sel estis cum maledixerint vobis homines, &c.

Regnum cœlorum huic, & primæ beatitudini expresse, ve præmium promittitur, quod tamen cæterarum etiam præmium est. Vnde Augustinus, Vnum, inquit, pramium, quod est Regnum cœlorum, pro his gradibus, varie nominatum est, & Euthymius, Quamquam varie videntur accepta retributiones propter nominum varietatem, omnes tamen Regnum cœlorum designant. Et certè aliter beatitudinis nomen non merentur, neque enim, vt recte Chrysostomus, effet beatum talibus coronari, qua in prasenti vita continuò soluuntur, ac defluunt, & sugaciùs, quam ombra prateruolant. Cæterum in hac Pramiumaliquoque vita, aliquod etiam præmium huic, vt quod in hac reliquis, correspondet, forte gaudium illud, quo vita correaffectu Apostoli ibant gaudentes à conspectu Concily, Beafitudini, quoniam digni habisi sunt pro nomine I E S V contu- & quod. meliam pati; vel securitas futuræ beatitudinis ob parțicipationem Dominicæ passionis: nam, vt ait Leo Papa sermone 9. Quadragesimali: Certa atque secura est expectacio promissa beacitudinis, vbi est parcipatio Dominica passionis, que maxime sine dubio habetut à patientibus persecutionem propter

Ex his ergo omnibus sequitur Beatitudines has octo, de quibus quæritur, an distinguantur à donis, & virtutibus, si capiantur actualiter,non distingui ab actibus donorum, ac virtutum; benè tamen ab habitibus:si verò sumantur habitualiter, non distinguentur ab habitibus virtutum; sed benè ab actibus.

Quòd si dona distinguerentur à virtutibus, existimo dicendum quòd hæ beatitudines omnes ad dona potiùs quàm ad virtutes esse referendæ; quia in perfectioribus actibus, aut habitibus, essent constituendæ, quales essent actus, & habitus donorum in illa hypothesi.

Solet hîc quæri an dentur plures beatitudines, quam hæ octo; sed responsio est facilis: si enim Anderurpusensus quæstionis sit, an dentur aliæ beatitudines, res Beatinquæ ad has reuocari nequeant, rospondendum negatiue : nam sicut hæ ipsæ octo possunt reuocari Non danter ad illas quatuor, quas solas specificat Lucas c.6, quia, vt inquit sanctus Ambrosius, In istis octo illa quatuor sunt, & in quatuor illis ista octo. Similiter quotquot aliæ beatitudines assignari possunt, in his octo continentur. Si verò quæratur an quemadmodum in his octo beatitudinibus sunt aliquæ, quæ expresse non habentur in istis quatuor; ita etiam fint aliquæ aliæ beatitudines, quæ

155. ad Martre ad alies.

Spondet huic

156. plures, que ad non possint.

expresse non continentur in his, respondendum affirmatiue: vt enim non erat necesse Christum proposuisse apud Lucam omnes beatiudines distincte; ita non est necesse, ve apud Matthæum omnes etiam distincté proposuerit. Et quis dubitet quin sit beatitudo magna ad institiam erudire multos, cum de hoc facientibus Scriptura dicat, quod quasi stella sulgebunt? quoties prædicat Scriptura beatos, qui timent Dominum, & sperant in ipso? an non dicit Paulus quòd beatius sit manere innuptam? & certè laureola particularis concedenda virginitati arguit quòd cadem virginitas sit beatitudo. Dicuntur autem ista perfectiones, quæ vocantur beatitudines, & habentur in hocstatu, tales; tum, quia iis correspondet beatitudo formalis, & essentialis patriæ; tum, quia sunt perfectiones maximæ, quæ possunt haberi pro hac vita, soléntque adferre secum magnam animi quietem, atque adeò initium quoddam, ac similitudinem futuræ beatitudinis, quæ vocatur beatitudo in re, vt scilicet distinguatur ab aliis beatitudinibus, quæ vocantur tales in spe.

Addit Scotus quod sufficienter in his beatitu- In his Beatidinibus fignificetur perfectio moralis adæquata sudinibus sigpotentiarum hominis; quia perfectiones appepotentiarum nominis; quia perfectiones appetitiuæ lignificantur expresse quantum ad princiadaguata popalia capita; perfectiones verò intellectinæmo- tentiaru borales indirecte exprimuntur; quia supponuntur minu. necessariò ad perfectionem completam voluntatis, quæ non potest proximè completa sufficienter intelligi, quin intelligatur intellectus, cuius est ipsi bonum, & malum proponere, susticienter copletus, & perfectus in ordine ad hoc faciendum, per prudentiam quidem acquisitam in ordine beatitudines spectantes ad virtutes acquisitas; per fidem verò supernaturalem in ordine ad beatitudines, quæ pertinent ad charitatem, & spem.

#### SCHOLIV M.

Dona septem, de quibus Isaias 11. non distingui à virtutibus, est contra Diuum Thomam, & suos 1. 2. quast. 68. artic. 1. & 3. Sed cum Doctore tenent Gabriel. hic quast. vnica, artic. 2. Maior. quast. 1. Ouando proposit. 3. Alm. quast. vnica, & 3. Moral. cap. 2. Altisiod. 4. tractat. 8. quast. 1. Occham 4. quast. 3. Vasquez 1. 2. dist. 89. cap. 2. Salas 1. 2. tractat. 12. dist. vnica, sectione 1. Explicat qualiter virtutes in donis illis reperiuntur : sunt enim ibi quatuor cardinales, prudentia in consilio, fortitudo suo nomine, temperantia in timore, id est, in humilitate, iustitia in pietate; charitas, & spes ibi sunt in sapientia: est enim hac habitus, quo sapit obiectum summe sapidum in se, & mihi. Ita Magister dist. seq. sides in intellectu, & scientia; ille imperse-Etior, hac perfectior.

E donis dico , quòd ibi enumerantur quatuor virtutes cardinales. Prudentia per donum consilij; prudentia enimest habitus consiliatiuus; quia est habi- Resolutio do tus recte syllogizandi practice, & tale syllogizare est consiliari. Vnde habitus, quo donis. quis est consibations, est prudentia. Fortitudo exprimitur suo nomine inter dona. 6. Ethic. Timor autem est species temperantiæ. idem enim est omnino timor, quod humilitas, licet alio nomine nominetur: sicut patere potest per Augustinum super illud Matth. 5. Beati pauperes de spiritu: frequenter enim numerantur non nominibus propriis, & ideò Scriptura frequenter commendat timorem. Vnde illud: Initium sapientia timor Do- Prouerb. 1. mini, nihil aliud est nisi humilitas, quæ est principium virtutum: & cum inter dona ponitur pietas, hæc est, quæ apud Saluatorem vocatur misericordia, & ista est spe-

Exprimuntur ergo inter dona quatuor virtutes cardinales; duæ quidem; vt prudentia per confilium; fortitudo proprio nomine suo: duz autem aliz non sub ratione illarum specierum intermediarum, quæ enumerantur in illo alio septenario; sed in quibusdam speciebus earum, puta temperantia in timore, & iustitia in pietate. Duæ infusæ exprimuntur ibi, Charitas quidem per spiritum sapientiæ: vniuersaliter enim quando in Scriptura commendatur sapientia, vt, Beatus vir, qui in sapientia mora- Eccl. 14. bitur, & huiusmodi; ibi sapientia est charitas, est enim habitus, quo sapit habenti il- Inmaleuola lud obiectum, quod est in se sapiendum, quo scilicet placet mihi bonum cius in se, & animam no illud volo mihi. Per alia duo dona, intellectum, & scientiam, exprimitur fides infu-intrabit sasap. 1. persectum, & impersectum: & vnus potest dari sine alio, sed non è conucrso. Potest enim intelle dus diei fides imperse da, que est notitia articulorum primorum, & scientia fides persecta, quæest explicita notitia de articulis; sicut in scibilibus naturalibus intellectus dicitur esse principij, & scientia conclusionis. Spes autem explicitè non enumeratur hîc, sed datur intelligi per charitatem, quæ est sapientia: sapientia enim est, qua sapit mihi Deus in se, & qua sapit mihi: nam qui sapit, & saporem in se approbat, & sibi appetit.

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

COM

### COMMENTARIVS.

157. SUPPLEM. P.Poncii. De denis.

mastice dona

appellantur.

E donu dico, quèd ibi enumerantur, &c. Hîc ostendit inspatticulati septem dona spiritus non distingui à virtutibus acquisitis, & infusis, quodlibet ex illis ad aliquam virtutem reducendo, sicut reduxerat beatitudines: & quia in hoc est summa controuersiæ, de his donis paulò diligentiùs est discurrendum, seruato ordine ipliulmetScripturz, vt leruauimus agendo de bea-

titudinibus. In primis verò supponendum cum omnibus, licet oinne datum optimum, & omne donum perfettum desursum sit, descendens à Patre luminum, &c. nullus actus virtutis saltem conducentis ad vitam æternam possit haberi absque gratia particulari Dei, vnde meritò omnis actus, & habitus conducens ad vitam æternam, Spiritus san&i ( cui appropriantur opera gratiæ, vt Patri opera potentiz, & Filio opera sapientiz) donum meritò appellari potest, ipsíque acceptum referri debet; tamen Theologi, & Patres specialiter septem dona ipsi ascribunt, quæ antonomasticè dona spiritus appellant, quòd de iis speciatim Isaias Propheta mentionem faciat cap. 11. Septem dona his verbis: Requiescet super illum spiritus Domini, non jolum Spiritus sapientia, & intellectus, consily, & fortitu-

aliu Iustu co-municantur. Spiritus timoris Domini. Et licet hîc ad literam mentio siat de Christo, tamen quia iusti de plenitudine eius accipiunt, Ioan. 1. communiter Patres, & Expositores dicunt aliis etiam communicari hæc' septem dona. Videatur Chrysostomus in Psalm. 44. Augustinus serm. 109. de tempore serm. 17. de Sanctis, lib. 1. de serm. Domini in monte, cap. 4. Hieronymus in pradictum locum. Cyrillus lib. 2. in Isaiam. Ambrosius Psalm. 118. qui etiam lib. 3. de Sacram. cap. 2. dicit omnibus baptizatis infundi spiritum cum omnibus his virtutibus, Gregorius c. mon. cap. 12. & homilia 19. in Ezechielem. Cyptianus denique de cardinalibus Chrifti operibus, cap. de unctione Christi, cuius verba libet apponere. Ex huius, inquit, unctionis beneficio, & sapientia nobis, & intellectus diuinitus datur , consilium , & fortitudo cælitus illabitur , scientia, & pietae, & timor spirationibus supernis infunditur. Origines quidem 6. in Numer. & Tertull. contra

Indaes, cap. 9. de solo Christo cum exclusione

aliorum videntur illa verba intelligere; sed tan-

tùm volunt quòd hæcdona aliis non communi-

centur in ea perfectione, in qua Christo commu-

nicata sunt, quod certum est, significatum à Chry-

sostomo suprà, vbi illum locum Isaiæ de Christo

explicans addit : Nos de plenitudine eius accipimus.

& infrà: Sedillic quidem est integra, & vniuersa gra-

tia,in hominibus parum quid,& gutta ex illa gratia. ĮBa dona funt Suppono præterea cum communiori Theolopermanentia. gorum nostræ, & Thomisticæ Scholæ sententia, per illa dona denotari aliqua dona permanentia, & habitualia, quæ sunt principia actuum aliquorum excellentium, quod colligi posse sufficienter

videtur ex verbo requiescer, quod permanentiam fignificat.

Primum donum ex prædictis septem est sapientia, in cuius explicatione authores varij sunt, sanctus Thomas non eodem modo eam explicat:nam 1.2.9.68.art.4. ait donum sapientiæ dari ad perficiendum intellectum ad iudicium speculatiuum. Sed hæc explicatio non placet; tum, quia certum est dari indicia speculatina in intellectu, & quæ funt actus fidei, & que funt actus scientie acquisi- Non consiste tæ, & scientiæ Theologicæ dependentis à side, & in es ques non exigentis principium per le infulum distindum à fide, præsertim in sententia Thomistarum, eium fecula-& recentiorum, tenentium Theologiam esse par- tinum. tim speculatiuam, partim practicam, aut eminennenter vtramque : ergo non benè sic describitur sapientia.

Et si dicas addendum quòd sit iudicium da- Indicia sida Et si dicas addendum quod in sudicioni da datur ex setum ex speciali inspiratione Spiritus sancti, non ciali inspiratollit difficultatem, quia etiam iudicium speculatiuum fidei, ac scientiz potest esse ex tali inspiratione. Et si dicas vlteriùs, quòd non ex tali ratione particulari, ex quali oritur iudicium speculatiuum sapientiæ. Contrà est, quia, vt colligas inspirationem esse diuersæ rationis, debes colligere actum, seu principium eius esse diuerse rationis ab actibus fidei, & scientiz, corúmque principiis. Adde ipsum S. Thom. 2.2. q.48. asserere sapientiam non tantum esse speculatiuam, sed practicam.

Alij dicunt donum sapientiæ esse principium actuum, quibus ex particulari motione Spiritus . Explusio. sancti assentitur quis conclusionibus supernaturalibus, & diuinis, deductis ex principiis fidei. Sed Reiicitur. contrà, quia licèt hoc modo distingueretur sapientia à fide, & etiam à scientia, dicendo scien- que qui adtiam esse donum, quo mediante assentitur quis innatur ad conclusionibus inferioris ordinis, deducti ex assentiendum principiis sidei: tamen dissiculter potest distingui deducti ex sicab intellectu, & multò minus potest distingui principiis sicab intellectu, ex multò minus potest distingui principiis sicability. sapientia, aut scientia sic explicata à Thologia ha- dei. bituali supernaturali dependente à fide, aut naturali independente à fide, quod est contra Autho-

res huius explicationis.

Deinde in quocunque distincto à side statuerur donum intellectus, ca ratione qua sufficiet vnum tale donum ad omnia obiecta, quæ respicit, etiam sufficere deberet vnum donum ad tendendum in quæcunque alia obiecta cognita alio modo, quam Idem habitum cognosci possunt per fidern, aut intellectum, aut posset in diuina, co virtutes intellectuales infosas, ac acquistras; & sic bumana insapientia,& scientia non essent duo dona diuersæ dicanda per rationis, sed vnum, habens diversa nomina, vt ten- disensum. dit in diuersa obiecta. Confirmatur hoc, quia sapientia, vt principiat assensum circa conclusiones diuinas wel habet diuerfum modum difcurrendi à modo, quem habet scientia, vel non. Si non habent, sed solum differentia assignatur ex parte obiecti materialis, nimirùm quia propolitio, in quam tendit scientia, est humana, seu creata: ergo sicut idem habitus fidei tendit in obiecta diuina;&creata credenda sine discursu; ita etiam idem habitus discursiuus potest tendere in obiecta diuina, & creata. Si habet diuersum modum tendendi, quæro vnde colligant istum diuersum modum;non ex obiecto materiali, vt patet ex iam dictis; neque etiam ex obiecto formali; quia non possunt ostendere dinersitatem maiorem quantum ad hoc inter obiecta formalia determinantia ad obiecta materialia diuina,& creata,quam inter obiecta formalia determinantia ad duo obiecta materialia diuina, verbi gratia, Deus est trinus: Deus est agens contingenter ad extrà, aut inter obiecta formalia determinantia ad duo obiecta materialia creata,

Nec denique id colligere possunt ex experientia vlla, ve certum est, cum non possint este certi, .quòd habçant huiulmodi dona.

Alij

Digitized by Google

x 58. De 1.deno,në pe sapientia. Explicatio Thoma reiici-ZRĘ.

169.

Reiteitur. Sapientia non eß dowŭ , quo qui versatur circa cadem obietta circa ia werfatur

Assense , & aliqua propostione idem lunt.

170. . Expositio

Resicitur. Per fidě possumus cognoscere res esse di-TRAL AMOTE.

171. 5. Exposicio Scoti. Per donii fa**pien**tia intel-Ligitur chari-

1. Probatiodi-&4 exposit.

Probatio.

Alij dicunt sapientiam esse donum, quo me-3. Explicatio. diante quis haber actum circa easdem veritates, circa quas versatur sides, præsertim illas, quæ de Deo ipso sunt. Sed non sufficienter possunt hoc supposito distinguere actum sapientia ab actu sidei, nec consequenter ipsam sapientiam à side, quod est contra ipsos. Quod verò dicit Caietanus 2. 2. quest. 45. vbi Diuus Thomas hanc do-Arinam statuere videtur, nempe actum sapientiæ esse iudicium de his veritatibus, sidei verò actum esse assensum de iisdem distinguens inter assensum, & iudicium, insussicienter dictum ex terminis ipsis apparet, adeò vt non mercatur impugnationem: omnes enim idem intelligunt per assensum, & iudicium. Et quamuis daremus aliquam distinctionem inter ipsa, non sufficiet Caictano: nam quæro vtrùm illud iudicium, quod ' tribuit sapientiz, innitatur immediate divinz reuelationi, aut habeatur mediante discursu, aut ex terminis? Si primum dicatur, nunquam poterit ostendere eur fides ad illud sufficere non posfit; si secundum, similiter ostendere non poterit, cur Theologia, vel naturalis, vel supernaturalis non possit illud principiare? si tertium, nullo principio physico indigebit præter intellectum, & species taliter propositas.

Suarez lib. 2. de necessitate gratia, cap. 18. fusississimè impugnatis præmissis iam explicationibus, dicit actum sapientiæ consistere in assensu, & iudicio habito de rebus diuinis, non quatenus veræ sunt, vel falsæ; sed quatenus dignæ sunt vt amentur, vel credantur.

Sed hæc etiam explicatio nullo modo sufficit; tum, quia certum est per sidem tam naturalem, quàm supernaturalem possenos cognoscere res reuelatas esse sic conuenientes, & dignas amore, ac fide; tum, quia istud iudicium vel est ex terminis euidens, aut probabilis; vel innititur authoritati diuinæ; vel habetur per discursum, quidquid dicetur, non arguet sufficienter distin-Cionem sapientiz à fide, intellectu, aut scientia; aut saltem (quod nobis sufficit) non arguet distinctionem principij talis iudicij à virtutibus intellectualibus infusis, & acquisitis, quod est contra Suarium. Adde explicationem esse nouam, & excogitatam sine vlla authoritate ad euadendam difficultatem.

Scotus denique tenet donum sapientiæ non denotare donum aliquod intellectuale, sed per illud intelligi charitatem simul, & spem.quam expositionem præter suos sequitur etiam Auersa q.68. sett.3. quamuis probabiliter putet posse dici sapientiam, & scientiam non dicere duo dona distincta, sed idem vt tendit in diuersa obiecta, contra quod specialiter facit, quòd noua sit expositio, & absque authoritate vlla,& præterea quòd charitas in his donis non comprehenderetur, cùm tamen potiùs dici debeat donú particulare Spiritus sancti, quam aliquod aliud, quandoquidem sit donorum omnium eminentissimum. Probat Scotus suam expositionem ex etymologia nominis, nam sapientia deriuatur à sapere, & secundum hoc debet esse illud, quo sapit obiectum alicui; sed charitati hoc maximè competit, quatenus ea mediante sapit nobis Deus, in se bonus, & spei, quatenus ea mediante sapit nobis Deus, vt nobis bonus est, cui expositioni fauere Diuum Thomam ait Auería supra. Probat secundo, Scotus ex illo Ecclesiastici 14. Beatus vir, qui in sapientia morabitur, Vbi per sapientiam videtur intelligi aliquid Scoti oper, Tom. VII. Pars II.

spectans ad voluntatem, tanquam actus, vel habitus bonus moraliter; nam si aliquid aliudintelligeretur, non apparet, quòd morans in ea esset beatus. Confirmatur, quia omnis beatitudo huius viæ Confirmatic. debet esse aliqua ex octo beatitudinibus paulò antè explicatis, aut ad illas reducibiles, vt maximè tenere debent Thomistæ, cum sanctus Thomas valdè follicitè conetur sufficientiam diuisionis beatitudinis in illas octo ostendere: sed si sapientia in proposito loco denotaret aliquod pertinens ad intellectum, id tam commodè fieri non posset, vt patet: ergo debet dici, quòd denotat aliquid spectans ad voluntatem; sed nihil potiùs, quàm charitatem, ac spem supernaturalem: ergo.

Confirmari potest hæc probatio ex Scriptura, per alia loca, Sap. 1. In maleuolam animam non in- Confirm. 2. troibit sapientia, qui sanè locus valdè facit pro nobis, nam nullus habitus, aut actus intellectus, qui communiter donari solet pro hoc statu, magis incompatibilis videtur cum peccato, quàm iplamet fides supernaturalis: sed illa intrat, & habitat in maleuolam animam, & est compatibilis cum peccato mortali, actuali, & habituali : ergo & omnis alius habitus, ac actus intellectus ordinariè spectans ad viatores, & consequenter sapientia, quæ hic dicitur non intrare in maleuolam animam, non potest esse aliquid spectans ad intellectum. Similiter vrgeri potest illud Sap. 7. Neminem diligit Deus, nisi eum, qui cum sapientia inhabitat; nam si per sapientiam intelligeretur aliquid distinctum à side, & charitate, profectò nulla posset assignari ratio cur non diligeretur à Deo aliquis sinc ea, nimirum is, qui fidem haberet, & charitatem: & non est vlla ratio, cur hæc duo habere non possetabsque sapientia aliqua distincta, aut cur quamuis haberent hæc duo necessariam connexionem cum sapientia quacunque distincta, diceretur quòd moriuum speciale dilectionis dininæ esset ista sapientia.

Confirmari potest secundò authoritate expres- Confirm. 3. sa sancti Augustini Epist. 120. Sapientia est charitas Dei, nec diffunditur in cordibus nostru, nisi per Spiritum sanctum, qui datus est nobis. In qua etiam sententia videtur sanctus Bernardus in sermone de septem donis, quia sapientiam opponit malitiæ, eui nihil intellectuale per se opponitur; nec aliquid omnino magis, quam charitas, per quam solam, vt identificatur gratiæ, tollitur formaliter

Respondet Suarez loca omnia, quibus dici videtur quòd sapientia sit charitas, intelligenda es- Resposso Suar. se in sensu non formali, sed causa. Sed contra pri- Revienur. mò, quia hoc gratis dicit: secundò, quia sic possumus dicere quòd loca, quibus ipse probat sapientiam esse aliquid spectans ad intellectum, sint intelligenda in sensu causali, non formali. Terriò, eatenus intelligi possent in sensu causali, quatenus sapientia, quæ esset habitus, aut actus intelle-Aus, esset causa charitatis, aut conditio præsupposita ex se necessariò exigens sequelam charitatis: sed hoc est falsum; imò potiùs contrarium est

Sed videamus quibus locis Suar.probat ex Scri- 1. Locus, quo ptura sapientiam propriè significare actum ali-probat suar. quem , aut habitum intellectus : primus eft ex 3. zie pertinere Reg. 3. vbi Salamoni postulanti cor docile, vt iudi- ad intellestă. care posset populum, respondit Dominus: quia po*stulasti sapientiam*, unde patet sapientiam, ac cor docile, quo rece iudicari pollit, esse idem.

m

172.

Reffinsio. pocest intelligi Wolffen affe.

Sed respondetur facilè in hoc loco cor docile, Per cor socile hoc est affectum sapientia optime intelligi posse de corde, id est, voluntate affecta charitate, cuius defectus maxime peruertit judicia omnia affectu inordinato obczcante intellectym, aut impediente ne voluntàs sequatur dicamina recta eius.

Secundus locus est, Viam sapientia nescierunt, neque commomorati sunt semitas eins, Baruch. 5. & infrà, quia non habuerunt sapientiam, interierunt propter

suam insspientiam.

Refeopfia,

1. Locus.

Respondeur hic etiam non minus commodè intelligi posse charitatem, & perfectionem voluntatis, cuius viæ funt opera bona, quæ peruerfi homines, de quibus ibi agit Propheta, nescire, & non recordari dicuntur, eo quòd ea non exercuerint ; vnde propter defectum huius charitatis, & perfectionis interierunt, potius quam propter defectum vilius notitiz ex parte intellectus. Nec refert quòd opponatur sapientia insipientiæ, nam eadem ratione, qua charitas vocari potest sapientia, potest cuam malitia ipsi opposita vocari insipientia.

174 Terrine bene foluitur 20dem mode.

Alia folutio.

Simili modo potest intelligi terrius locus ex Sap.7. Optaui, & datus est mihi sensus, inuocaui, & venit in me spiritus sapientia. Quamuis daremus idem intelligi per sensum, & spiritum sapientiz, & quamuis vlteriùs daremus alludi hîc ad oraționem illam factam 3. Regum 3. sed nec est necesse vt alterutrum demus; nam optime potest per sensum intelligi cognitio intellectus, & per spiritum sapientia charitas, ac perfectio voluntatis, & præterea incertissimum est (quidquid dicat Suarez) alludi ibi ad orationem illam factam 3. Reg. cùm sihil prorsus id suadeat; nec ratio, nec authoritas.

Quoties laudatur sapientia in Scripotest intelligi aliquid pertimens ad volu**a**casem.

Et ne longior sim, vniuersaliter, vt dicit Scotus, quoties in Scriptura commendatur sapientia, intelligi potest optime charitas, qua sapit omne quod bonum est. Er sanè laudes omnes, & encomia, quæ tribauntur sapientiæ, non possunt vllo modo commodè in vllo sensu competere alicui habitui, aut actui speculatiuo intellectus. Vnde cum sapientia intellectualis sit secundum Suarium, quid speculatiuum, & non practicum, nec consequenter morale, consequens est, vt non agatut de ea in Scriptura. Quòd si etiam iis in locis, ac aliis, ageretur

de sapientia pertinente ad intellectum, quando-

quidem in aliis locis actus, seu habitus voluntatis

dicantur in Scriptura sapientia, vt in locis præ-

millis pro nobis, & in illo etiam Iob 28. Ecceti-

mor Domini, ipsa est sapientia. Dici probabilissimè

potest nomen sapientia in Scriptura quandoque

actum intellectus, seu habitum, quandoque

actum, seu habitum voluntatis significare: hoc

autem supposito, manifestum est, posse commo-

dissimè dici, quòd Isaias in enumeratione dono-

175.

Sapientia in Scriptura guandoque quid persinës ad intellecti. quandoque quid persinës ad voluntatë significat.

Confirmatur

panciora do na pertinētia ad intellectū, quàm volumtatem.

176.

rum intellexerit aliquid pertinens ad voluntatem. Confirmatur , quia cùm operationes , & habivolterius no- tus voluntatis magis directe, & principaliter confire expositio. ducant ad opera moralia, quibus acquiritur, aut perditur gloria cœlestis, benéque, vel malè transigitur hæc vita , & propter quæ fola homo laude, Non debet effe vel vituperio dignus est; profectò mirum est pauciora dona, ad ea rectè facienda tribui, quàm lad opera intellectus; hoc autem sequitur si sapientia pertinet ad intellectum, & alia præterea tria dona,& sola tria dona spectent ad voluntatem, ergo id non est dicendum.

Confirmatur secundo, quia si donum intelle-

Aus, scientiz, & consilij spectent ad intellectum, per actus corum sufficientissime disponetur potentia intellectiva ad opera quæcunque donis pratria. competentia: ergo præterea non est ponendum donum sapientiz in intellectu. Vnde etiam patet quòd non melius reduxisset Scotus sapientiam ad fidem, ve ait Suarez, neque æquè benè, ac ad voluntatem. Præsertim cum si ad hanc non reduceretur, non exprimeretur inter dona charitas, nec aliquid ipsi correspondens. Patet præterea non esle confictam, nec inanem imaginationem hanc Scoticam (vt ait Medina) qua ad charitatem reducitur sapientia. Quod autem ait Suarez apud Patres nunquam inueniri nomen sapientia tributum affectui alicui voluntatis, manifestè falfum est ex loco Augustini suprà citato, & etiam ab ipsomet Suar.adducto, & non satis benè explicato:dicere autem quòd non tribuatur istud nomen actibus voluntațis secundum propriam rationem eius, non facit ad rem; tum, quia id gratis asseritur; tum etiam, & maximè, quia, vt id concederemus, cur non possit dici inter dona poni in eodem fenfu, fiue proprio, fiue improprio,quo accipitur ab Augustino, & Iobo?

Deinde quod attinet ad principale intentum, Quimoduilquamuis sapientia spectaret ad intellectum, quomodocunque explicaretur actus eius, non po- no erit difintest vel leuiter colligi quòd dicat habitum, aut Aum virtuprincipium physicum distinctum ab habitu fidei, tibu. aut Theologiæ, aut scientiarum acquisitarum, vt cuiuis indifferenter rem intuenti patere potest.

Secundam donum est intellettus, per hoc intelligit Diuus Thomas 1.2. q. 68. apprehensio- Dez dono innem veritatum supernaturalium speculatiuarum, telleste. prærequisitam necessariò ad actum sapientia, quem constituit in iudicio speculatiuo earundem

Sed contrà, quia (prætetquam quòd non sit Reiicimr. verum in tali actu confistere sapientiæ donum, Non consistie etiam si collocandum esset in intellectu) certum est ad nullam apprehensionem, quam experimur in nobis, requiri aliquod principium præter intellectum, & species intelligibiles tales, Admilianvel tales, propositas cum tali, vel tali ordine, & consequenter nullam apprehensionem, posse esse supernaturalem in substantia, (vt pu- pia,quammtat sanctus Thomas omnia dona esse ) nec vl- tellediss, o lo modo refundendam in Spiritum sanctum, freuer obienisi quatenus ipsi attribui debet propositio ikarum spęcierum, & ablatio impedimentorum ex parte intellectus, quæ non permitte- befo erdisarent, vt aduerteret illas species : ergo donum intellectus non consistit in illa apprehensione, supernaturanec in principio eius.

Deinde sicut requireretur donum particulare tia. ad apprehensionem veritatum speculativarum iudicandarum per donum sapientiæ, ita etiam requiri deberet donum particulare ad apprehensio- siones prastinem veritatum practicarum iudicandarum per cas quam donum scientiæ, & consilij, & cum hæc iudicia speculatina. practica magis sint necessaria ad salutem, quam speculativa, potiùs deberet de dono ad ipsa prærequisito specialis mentio sieri, quam de dono prærequisito ad speculativa iudicia.

Suarez impugnat hanc sententiam, quia per iplam sapientiam, quæ inclinat ad iudicium, seu est ipsum iudicium, necessariò apprehenduntur ista veritates: ergo alia apprehensio earum non zionem. est ponenda; sed non est efficax hæc impugnatio, Reiscitur. quia quidquid fit, an per ipfum iudicium de pro-

in auxi io ad

Sts, vel ipfum obiaRum. Nulla attreviasoriben eft lu in sutstan-

178. Impugnat Suar. pramif-

Apprebensio racedit i

politione apprehendatur formaliter, aut virtualiter directé, aut indirecté iplamet propolitio, aut extrema eius, certum est ordinariè præsupponi ad iudiciam apprehensionem simplicem propositionis, quæ apprehensio nec est iudicium, nec prouenit ab habitu inclinante ad iudicium, si detur, vt hîc supponitur, habitus inclinans per se directe ad iudicium: ergo pro illo priori, pro quo antecedit iudicium, non obstante hac impugnatione præcisè, posset poni aliquod particulare principium istius apprehensionis.

Alias duas impugnationes addit, sed quæ etiam, nisi vt reduci possunt ad nostras impugnationes,

facile solui possunt.

Conatur præterea ostendere mentem Diui ExplicatSua. nz D. Thom. Thomæ non esse quod donum intellectus ponendum sit ad putam apprehensionem, quia 2.2. quaft. 8. ait quòd per illud donum intellectus penetret, & cognoscat, & intelligit objectum, ipfúmque importare quandam perceptionem veri-Sed non suffi- tatis, que, inquit, denotant Aliquod indicium; sed certè nec hoc etiam sufficienter ostendit, quia illæ locutiones optime saluari possunt per solam apprehensionem. Et hoc videtur sanctus Thomas fignificare, dum dicit donum intellectus importare quandam perceptionem, non scilicet iudicatiuam, sed magis perfectam apprehensionem, quam naturaliter haberi posset. Verum non sa-

præmissas.

179. Replica pro Dino Thoma.

Dices posse Deum perfectiores species communicare intellectui, quam quæ causarentur naturaliter, sed his mediantibus posser intellectus perfectiùs apprehendere, & penetrare propositiones iudicandas, quam mediantibus speciebus naturalibus: ergo posset explicari donum intellectus consistere in istis speciebus.

tis tamen explicauit etiam per hoc sanctus Tho-

mas donum intellectus, propter rationes à nobis

Responsio. Deus noninfundit viatoribus species WHAL.

Contrà, quia non habemus experientiam vllam, nec rationem quòd ita faciat, nec aduersarij id fieri asserunt; quia aliàs admitterent ordinariè infundi scientiam per se infusam talem, qualis conceditur communiter Christo, con-

Alia replica.

Dices secundò, posser Deus concurrere specialiter cum intellectu, vt perfectius apprehenderet iplalmet species naturaliter acquisitas, quam sine tali speciali concursu faceret, & posset etiam dari iph principium intrinsecum creatum, & per se infulum, quod cum iplo ad tam perfectam apprehensionem' concurreret; neque enim in hoc est aliqua repugnantia, & propterea distingueretur cognitio co mediante habita à scientia per se infusa communicata Christo; quia hæc habetur, & mediante principio supernaturali ex parte potentiæ, & mediantibus speciebus supernaturalibus, ac consequenter perfectioribus; illa verò haberetur mediante vno principio supernaturali se tenente ex parte potentiæ: non verò mediantibus speciebus supernaturalibus : ergo posfet dici quòd donum intellectus consisteret in tali principio, & iuxta hoc faluari quod dicit Diuus Thomas.

Ego sanè fateor difficile esse ostendere, cur tafettius appre- le principium dari non posset, & etiam vocari, si daretur, donum intellectus: sed dico tamen donum intellectus de facto, non esse in co collocandum; tum, quia est contra experientiam; tum, possit fa- quia non magis deberet poni tale donum ex parto intellectus speculatiui, quam practici, quod

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

est contra sanctum Thomam, & suos; tum maximè, quia nullum est principium vnde colligatur quòd tale ponatur, nec debemus multiplicare entia fine necessitate rationis, authoritatis, aut experientiz, qualem ad ponendum tale principium non habemus. Itaque hoc donum intellectus debet consistere in aliquo particulari iudicio, vel in principio eius quod explicari deber per ordinem ad ipsum.

Suarez explicat hoc iudicium, quod est donum spiritus, vel actus eius, consistere in eo, quo iu- 2. Expossio dicamus quo sensu loquatur, aut locutus fuerit Suary. Deus, aut is, qui nomine ipsius loquitur, & proponit veritates fidei, quale iudicium præsupponitur necessariò ad fidem, qua credimus quòd istæ propositiones veræsint. Hoc autem iudicium asserit esse actum imperfectiorem doni iutellectus, quod habet etiam actum perfectiorem, quo, supposita side propositionum creditarum, perfectius, & illustrius cognoscuntur, &

explicantur.

Hæc doctrina non placet; primò, quia istud iudicium, quo iudicat quis hunc esse sensum loquentis, aut Scripturæ, vel innititur authoritati diuinæ immediatè, & sic erit cognitio Theologica; vel causatur ex terminorum apparentia dicandi, quod siue euidenti, siue probabili, & sic erit actus in- in tali, vel tellectus acquisiti, qui est habitus principiorum, tali sensu lovel actus naturaliter productus virtute intelle- quatur Deus ctus, & specierum, sicut & apprehensio ad ipsum prærequilita, lecundum iplummet Suarcz, vel erit acquisitus per discursum certum, & cuidentem, aut probabilem; & sic erit actus scientiæ, aut opinionis acquisitæ, aut prudentiæ, siue acquilitæ, sine per se infusæ: nec est vlla prorsus ratio, vnde iudicium vllum distinctæ rationis ab his omnibus, & exigens principium supernaturale, particulare dicatur haberi. Nec refert quòd tale iudicium, & talis magis illustris, & clara cognitio rerum fidei, & confirmatio carundem per alias rationes, & similitudines attribuatur Spiritui sancto, & sit donum ipsius, ac beneficium; quia hoc totum verum esse potest, quamuis non sit aliquod donum ex his septem, de quibus agimus; quia secundum omnes omnis actus bonus conducens ad vitam æternam, & præsertim actus fidei supernaturalis, est ascribendus particulari gratiæ spirituali.

Præterea, impugnari potest eadem doctri- Reiicitur 2. na; quia si potest, & soleat haberi cognitio su- Quid sufficepernaturalis, que non sit fidei, quod iste sen- ret ad supersus Dei loquentis, potest etiam haberi talis indicandum? cognitio de veritate ipsius rei, quam loquitor que dille esses Deus.

Nec enim magis est difficile, aut excedens peura sufficenaturæ capacitatem cognoscere quòd Dens dicat corpus suum, verbigratia, esse sub speciebus panis, destructa eiusdem panis' substantia, quam cognoscere id esse verum, ex suppositione quòd cognoscatur Deum id dicere; imò sanè illud primum est longè difficilius, & secundum non est difficile vllo modo, nisi ex suppositione difficultatis, que est in primo, ve paret: ergo non effet ponenda fides ad credendum quòd id quod diseret Dens sit verum, si non requireretur ad credendum quòd Deus in tali, vel tali sensu

Meliùs ergo Scotus dicit per donum intellectiu, intelligi ipsam fidem supernaturalem, non tamen 3. Expos Sect. secundum totam suam extensionem; sed quatenus

180.

181. Reiicitur 1. principia inin Scriptura.

Digitized by Google

Respensie. No confertur aliqued dobendi possint zes. quèm intellettus seip-So cum specie-

famet files ertic. primos.

Donumintel est principium credendi articulis primis, & communiter propositis, in quibus tanquam in principiis includuntur aliz plures propositiones credendæ: quemadmodum in primis principiis practicis, ac speculatiuis includuntur conclusiones iplis conformes; in qua explicatione sequitur iplum Auersa.

Probatur.

Probabilitas hujus explicationis defumi potest ex eo, quòd omnino verisimile appareat sidem, quæ est donum principale Spiritus sancti, debere inter hæc septem dona connumerari : sed ad nullum potiùs quàm ad intellectum reduci debet, Confirmatio. vt pater. Confirmatur, quia nulla sunt dona magis principalia, ac necessaria ad salutem, quam tres Theologicæ virtutes, & quatuor cardinales : ergo nulta potius debent dici esse dona particularia Spiritus sancti, & consequenter vnum ex iis ad minus debet esse fides, sed nulium potius quam donum intellectus.

Confirm. 2.

Confirmatur hoc specialiter, iuxta sententiam eprum, qui tenent nobiscum dona non distingui à virtutibus; nam hoc supposito, sine dubio dicendum est fidem supernaturalem inter do-

Plurima loca Scriptura quibus fit mentio de intellectu possunt opti-mà de side exponi.

Ex his autem patet quod possent optime de fide intelligi plurima Scripturæ loca, quibus fit mentio de intellectu, vt Psalm. 118. Damibi intellectum, & scrutabor legem tuam. Da mibi intellestum, & viuam. Vbi valde verisimile est fidem nomine intellettus significari; nam nulla alia cognitio tam iuuat ad vitam spiritualem habendam, quàm fidei, sine qua impossibile est placere Deo. Contra hanc expositionem obiicit Medina, &

183. Obietie.

Valentia; septem hæc dona fuisse communicata Christo, de quo principaliter, & ad literam loquitur Isaias, vt patet : sed Christus non habuit fidem; ergo fides non est ex his.

Responsio. Quomodo has dona fuerunt Christo.

Sed respondetur facile hæc dona communicata fuisse Christo, non tamen secundum eandem rationein, secundum quam communicantur nobis; sed longè perfectiori modo, & eminentiori, quod etiam iplimet aduerfarij fatentur. Vnde fides communicata Christo est distinctæ speciei à side nostra, & consistens in habitu, quo ipse cognouit sine obscuritate, que non cognoscimus per fidem nostram obscurè, qui propuerea habitus potest vocari fides eminenter, nos formaliter secundum conceptum imperfectum, quem nostra fides importat obscuritatis. Iuxta quod in forma respondeo distinguendo maiorem: secundum conceptum illum, secundum quem communicantur nobis, nego maiorem: secundum alium magis perfectum, concedo maiorem. Distinguo etiam minorem. Fides formaliter secundum conceptum imperfectum obscuritatis, secundum quem in nobis reperitur, concedo; eminenter, nego minorem, & consequentiam. Quam responsionem vidit Suarez, & fatetur valde efficacem esse, nec posse euidenter impugnari.

184. Obiettio 1.

Obiicit secundo idem Suarez, hac dona esse proprie iustorum, & habere connexionem cum charitate, sed sides manet in peccatoribus: ergo non est his donis.

Confirmatio.

Confirmatur, quia Scriptura de his donis tanquam de diuersis agit; nam Dauid cum haberet fidem, petebat tamen intellectum. Psalm. 118. Da mihi intellettum. Item Ecclesiast. 15. dicitur de iusto: Implebit illum spiritu sapientia, & intellectus. Respondeo, negando maiorem tam facile, quàm asseritur. Et sanè manifestum est experientia, multos peccatores esse magis perfectos habituali prudentia, quam multos iustos. Vnde prudentia, quæ est vnum ex his donis, non habet necessariam connexionem cum charitate : & idem divi potek de dono intellectus, in quocunque demùm collocetur; nam sanè quantum ad experientiam omnem, quæ haberi potelt de actu quocunque ipsi assignabili, apparet quòd peccatoribus etiam conueniar, Scio aduerlarios dicturos prudentiam per se infusam non manere in peccatoribus, sed tantum acquisitam,& idem pariformiter tenendum esse de cæteris donis: sed postea ostendemus non dari talem prudentiam infulam, & præterea si daretur, non debere dici quòd magis necessariam connexionem habeat cum charitate, quàm fides.

Per quod patet ad fundamentum Valentiæ, qui impugnat Scoti sententiam de identitate donorum, ac virtutum, ex eo quòd inde sequeretur in Scoti sententia non admittentis virtutes morales per se infusas, aut hæc septem dona spiritus non communicari singulis iustis, aut infundi ipsis tutum. habitus eiusdem rationis, cum iis quos ipsimet possunt acquirere, contra experientiam. Respondeo, admittendo sequelam pro prima parte, & 7. Dona non dico non necessario infundi iustis omnibus hæc debent necesdona septem habitualiter considerata, nec etiam sariò toma actualiter, nam certè paruulis non communicantur vlli actus eorum; nec adulti semper, dum iustificantur, eliciunt septem actus correspondentes ipsis, id quod maximè verum est. Si dicantur ve iple, & Thomistæ, ac Suarez tenet, consistere in habitibus, aut actibus particularibus distinctis ab actibus, ac habitibus virtutum Theologalium, ac moralium.

Ad confirmationem Suarij respondeo: vt Da- Responso ad uid, & quilibet iustus posser petere charitatem confirmatiofimpliciter,& non folùm augmentum eius,quamuis eamhaberet:ita etiá posset petere fidem, quamuis eam haberet; & ratio petitionis esset, quia ne- Habes sidem, mo absque reuelatione potest scire, an habeat & dona, posset fidem, aut charitatem supernaturalem. Deinde sapetere. quando Dauid petit intellectum, seu sidem, non est necesse ve id intelligatur de fide habituali, aut intellectu; quia potest optime intelligi de actuali. Denique aduersariis etiam æquè respondendum est; nam cum ipsi ponant hæc dona connexionem habere cum charitate, & omnibus confequenter iustis inesse, profectò David, qui petit intellectum, & iustus, qui dicitur spiritu sapientiæ, & intellectus esse replendus, debent habere donum intellectus antecedenter ad istam petitionem, ac repletionem tam benè, quàm deberent habere fidem; unde patet quam inutilis sit prædicta confirmatio.

Tertium donum est Consilis. Diuns Thomas 1.2. 9.68. art.4. ficut dixerat donum intellectus per- De 3. Done ficere hominem in ordine ad apprehendendas ve- Confily. ritates speculativas mediante dono sapientiæ iudicandas:ita putauit donum consilij deseruire ad veritates practicas, quas iudicare quis posset mediante dono scientiæ. Sed ex dictis patet non sufficere hanc explicationem, à qua propterea meritò abiuit ipsemet sanctus Doctor 2.2. quast.8. art.6. vbi contilium dicit esse illud, quod applicat ad opus ex particulari instinctu Spiritus sancti, Reiicitur. quod quidem in re verum est, sed non ve ipse videtur intelligere, & sui intelligunt, nimirum sic, vi particulari alio modo id faciat donum confilij, quàm prudentia, aut fides; neque enim assignari facile potest diuersitas.

185. damentă Va identitate donort, o vir-

lu inftu.

186.

eiu fdem Diui

Suarez

Digitized by Google

RePonfis.

. Expossio

Suarez suprà cap. 21. num. 8. fatetur donum confilij esle practicum non minùs, quàm est prudentia; & actum eius consequenter esse iudicium practice practicum, quemadmodum actus prudentiæ: sed vtrunque putat distingui, & quidem specie, vt concludit tandem num. 11. ex eo quòd iudicium prudentiale innitatur, vel semper, vel ve plurimum, discursui, ac sie conforme ad regulas ordinarias operandi; naturales quidem, si sit prudentiæ acquisitæ; supernaturales si sit prudentiæ infulæ. Iudicium verò proueniens à dono hoc consilij funderur in instinctu particulari Spiritus sancti, qui sæpè fit præter regulas operandi ordinarias, tam naturales, quam supernaturales. Et licet interdum possit esse illis conformis, tamen homo, qui eo ducitur, non considerat, nec attendit ad illas regulas; sed perinde est ad illum quòd dentur, vel non dentur, cum non veatur proprio discursu, sed agatur potiùs quàm agat.

187. Boijeitur.

Reflica.

Responsio.

Verùm vt ab vltimo incipiam, difficile est intelligere, quomodo agatur quis, & non agat, quando mouetur per donum consilij: nam certè iudicium huius doni prouenit ab intellectu actiuè non minùs quam quodcunque aliud iudicium, & ad quodeunque aliud iudicium debet intelle-Aus determinari, non minus, quam ad hoc; quomodo ergo per hoc iudicium agitur, & non agit potius, quam per alia iudicia. Si dicas per hoc agi intellectum, quia non vtitur discursu. Contrà, quia plura alia iudicia tam speculatiua, quàm practica habet, ad que non vtitur discursu, & id maximè verum est non solumin exercitatis, & habituatis, qui subitò iudicant quid faciendum, sed etiam in rudioribus, qui absque deliberatione agunt conformiter ad id, quod primum appa-

Redicitur 1.

ret esse agendum. Præterea, hoc iudicium confilij, vel est discursiuus, vel non est: si discursiuus, ergo falsum est, quòd eo motus non vtatur discursu; si non sit, vel innititur authoritati,& sic erit fides ; vel erit simile assensui primorum principiorum, & sic non requiret aliud principium, quam propositionem terminorum, aut specierum obiectiuarum, ex quibus coalescit propositio obiectiua practica, circa quod versatur.

488.

Confirmatur, quia qui operatur mediante hoc iudicio, vel agit consideratè, & prudenter, vel inconsideranter, & imprudenter, nam inter hæc non datur medium : secundum dici non potest, quia lic malè operaretur moraliter, & Spiritus sanctus ad operationem moraliter malam specialiter instigaret, & moueret, quod est absurdum. Si primum dicatur, sequitur illud iudicium esse actum prudentiz, cum sit conformiter ad ordinarias agendi regulas: nam regula ordinaria, & maxime vniuersalis prudentiz est iudicium rectæ rationis, quo iudicatur hîc, & nunc aliquid conuenienter fieri, & decere hominem rationalem ita agere; & ad hanc regulam omnis regula particularis, vt sit recta, debet reduci; & sanè quòd regula prudentiæ debeat esse ordinaria alio modo, est absurdum valde, cùm inde sequeretur quòd in initio antequam statuerentur regulæ ordinariæ, aut quis eas cognosceret, non posser agere prudenter, quamuis cognosceret quòd aliquid esset sibi hîc, & nunc faciendum: sed qui mouetur dono consilij, cognoscit se debere agere conformiter, & impelli se à Spiritu sancto: aliàs certè pessimè operaterur, præsettim quando moueretur ad operandum contra regulas ordinarias Scripturz, aut mandatorum Dei, vel Ecclesiæ: ergo habet ipse regulam sufficientem, & propriam prudentiz, & consequenter

prudenter agit.

Confirmatur secundò, qui operatur mediante hoc confilij iudicio, non operatur co modo, quo qui agit motu primo, primò, hoc est, sine deliberatione, aut reflexione ad dictamen rectæ rationis, alias sicut hic non demerctur saltem mortaliter malefaciendo, quamuis committeret peccatum materialiter mortale, ita ille non meretur saltem perfecto merito, agendo conformiter ad illud iudicium, quamuis à parte rei,& materiali-

ter actio ipsius esset valde bona.

Improbatur tertiò ista sententia, quia sicut eadem fides sufficit ad credendum Deo, quando Reiicitur 3. reuelat priuatim,& immediate; & quando reuelat mediante Ecclesiæ propositione; & consequenter fides Catholica & priuata non distinguuntur specie: (quidquid dicant aliqui, quorum sententia minùs est fundata, vt farctur ipsemet Suarez, & suprà reiecta est dist. 25. quast. 3) ita etiam nihil impedit quin eadem prudentia iudicet aliquid faciendum, quod præcipitur à Deo modo particulari, & privato, & quod præcipitur lud esse faab codem modo communi, & ordinario : ergo vt moueatur quis ad operandum ex instinctu particulari Spiritus sancti non est necesse ve ponatur doeunque. aliquod donum distinctum à fide,& prudentia ex parte intellectus practici.

Confirmatur, eatenus prudentia infusa dictat non esse occidendu, quatenus fides dictat Deum hoc prohibere, & ratio naturalis, vel fides dictat Deo esse obtemperandum : sed per sidem posset quis credere, si fierer ipsi talis renelatio, quòd hic, & nunc Deus præciperet talem hominem esse interficiendum, sicut credidit Abraham, quod de- Eodem modo beret interficere filium suum; & ratio naturalis, posses quiseo. vel fides posser cognoscere Deo esse obediendum: ergo in tali casu haberet motiua sufficientia ad fundandum iudicium prudentiale, quod tem Deo rehaberet idem motiuum cum iudicio, quo cognoscit non esse de facto occidendum innocengnotest non este de racto occidendum unocen facto quod no tem, & consequenter non est ponendum aliud debear interdonum intellectuale ad interficiendum homi- ficere sine renem ex instindu, & impetu particulari Dei, distinctum à dono prudentiæ fidei, ac luminis naturalis. Nec verum esse potest quod dicit Suarez, iudicium confilij habere diuerfa motiua à iudicio

prudentiæ.

Quod etiam viteriùs confirmatur, quia si Rex ferret vniuersalem legem, quòd nemo ferret arma; & hîc, & nunc præciperet alicui particulari contrarium hulus, absurdum esset dicere quòd requireretur donum aliquod diuerlæ rationis ex parte intellectus, ve talis obedirer huic particulari præcepto, distinctum ab eo quod sufficeret ad hoc vt obediret præcepto generali, nisi tali distinctione, qualis esset nece se vr obediret diversis præceptis, quod videtur ex se manifestum. Et ratio huius est quod propositio vniueisalis, aut particularis voluntatis superioris possit tantum inducere differentiam accidentalem in motivo operandi; nec inferat distinctionem virtutis, per quam obediri debet, siue vno, siue altero modo proponat fuam voluntatem; nec etiam maiorem difficultatem in opere: sed prorsus est cadem ratio in proposito currens quatuor ped bus: ergo non debet dici quòd requiratur aliud donum, ad

189.

Prudětia ed dsum omne ilprecipitur à Deo quomo-

190.

Quoties quis bone operatur moraliter agis conformiser ad resoos prudenti 4.

obediendum Deo præcipienti aliquid vniuersaliter, & przeipienti aliquid contrarium particu-

Confirmatur tertid, si Deus iam abrogaret omnia præcepta dispensabilia Decalogi, & statueret opposita, idque similiter reuelaret, vt reuelauit Israëlitis quòd præceperit illa præcepta Decalogi; vt quis conformaret se, non indigeret alio principio practico ex parte intellectus, quam fide, & prudentia infula, ac acquisita, sicut Adoporadum nec de facto requiritur etiam secundum aduersarium, vt conformet se præceptis istis Decalogi; sed in tali casu operaretur contra ordinarias regulas agendi, quæ ante habebantur: ergo ad sic nő requiritur operandum non requiritur aliquod principium distinctum à fide & prudentia.

Replica. 191. Reiteitur.

contra ordi-

narias regu-

las operandi

donum intel lettuale di-

stindu à pru-

dětia & fide.

Si dicas quòd ageret quidem tune contra regulas ordinarias respicientes illud tempus, quo esset operandum. Contrà, ergo saltem non habetur principium aliquod vnde colligamus distinctum donum à prudentia, qu'am qu'od regula agendi istius alterius doni non sit ordinaria; sed ex hoc colligi non potest, quia quòd sit ordinaria, non potest alio modo mouere, quam si non esset, nisi debeat cognosci, vt ordinaria, quando quis mouetur, vt patet : sed non debet cognosci vt ordinaria quando quis monetur per prudentiam; ergo ad prudentiam nihil facit quòd sit ordinaria.

Quando quis monetur per prudentiam non debet co-

Probatur minor primò, quia absurdissimum esset dicere quòd quando proponeretur homini prudenti, & fideli, quòd Deus præciperet elignoscere quòd quid, non posset, nec deberet per prudentiam regula agidi moueri, nisi cognosceret quòd idem esset præcesit ordinaria. prum omnibus aliis, hoc autem esset necesse, vt cognosceret regulam illam agendi sibi propositam esse ordinariam, vt patet. Probatur secundò, quia ve moucatur dono consilij, non debet cognoscere quòd regula agendi sit extraordinaria; tum, quia id sine fundamento diceretur; tum, quia sic deberet poni aliud donum distin-Aum à dono confilij, quo moueri posser ad agendum conformiter ad regulam agendi, quæ nec esset ordinaria, nec cognosceretur extraordinaria, quod est chymæricum: ergo vt agat per prudentiam, non debet cognoscere quòd regula agendi sit ordinaria, vel extraordinaria, sed sufficit quòd videat se obligari. Addi potest experientia, qua constat nos, cùm agimus prudenter, non reflectere, an regula quam fequimur, fit ordinaria, vel non fit.

Hæc sufficientissimè declarant insufficientiam huius explicationis, & ex iis impugnari posiunt quotquot alij dicendi modi adduci possunt ad explicandum donum consilij quodcunque distinctum à prudentia, & fide.

Medina duobus modis explicat donum consilij. Primò sic, vt sit illud, quo tollitur præcipitatio, qua homo magis ducitur passione quàm electione. Secundò sic, vt sit illud, quo dirigitur homo ad opus, ad quod omnes non tenentur. Sed contrà vtramque explicationem facit quòd prudentia vtrunque hoc munus præstare possit, & quòd absurdum videatur donum particulare consilij solum dari in ordine ad tollendam præcipitationem, aut ad faciendum opus, ad quod omnes non teneutur, cum certum sit quòd illud donum, quod perficit in ordine ad dictandum id, ad quod omnes tenentur, sufficiat etiam ad dictandum id, ad quod vnus folus tenetur: aliàs prudentia acquisita diuersæ rationis esset, quæ inclinaret ad dictanda præcepta omnibus impolita ab illa, quæ inclinaret ad dictandum præceprum vni soli impositum, quod est absurdissimum, & inauditum.

Multa alia dicit eodem loci idem author, quæ facilis sunt impugnationis, & breuitatis causa omittenda censui, vt quæ non multum faciunt

ad intentum principale.

Itaque amplectenda est expositio Scoti, quam omnes tenent, qui dona à vittutibus non distinguunt, quos nouissimè sequuti sunt Auersa suprà, & Cornelius à Lapide in Isa. cap. 11. nempe donum consilij habitualiter consideratum esle idem fily idi cum cum prudentia habituali, infusa quidem, si talis detur; si non acquisita; actualiter verò consideratum esse idem cum actibus prudentiz, vel in - Probatur imfusa, vel acquisita. Nec sanè hoc indiget alia pugnatione aliarum exprobatione, quàm præmissa aliorum dicendi modorum impugnatione.

Confirmari tamen viteriùs potest, quia tam Confirmatur. infigne donum, & tam vniuersaliter requisitum in ordine ad ordinarias operationes bonas quam est prudentia, debet particularissi- Prudeiia demè attribui Spiritui sancto, sine cuius speciali ber particuauxilio non sumus sufficientes cogitare aliquid bi spiritui ex nobis, ranquam ex nobis; ergo verifimilius fandle, est, quòd reperiantur inter se hæc septem dona, nec vllibi potiùs, quàm sub dono consilij: ergo, &c.

Confirmatur lecundò, quia omnes fatentur ad Confirmatur prudentiam spectare aliquem actum, qui vocatur confilium, sed hoc supposito nihil prossus supedit, quo minus iste actus, saltem vt est in aliqua insigni perfectione, & vt est conducens ad aliquem insignem actum virtutis iste actus ille, qui inter dona comprehenditur sub eodem consily nomine: ergo ita dicendum est, & nullo modo recurrendum ad alios actus, qui nec explicari

sufficienter, nec intelligi possunt.

Quartum donum est fortitudo, sic, vt ait Suarez, vocata quòd versetur circa candem mate- De 4. de riam, quam respicit virtus moralis similiter ap- Fortitudinis. pellara, nempe circa pericula, & præcipuè mortis sustinenda, & aggredienda; in quo omnes conuenire videntur, sed qui tenent dona à virtutibus distingui, laborant in assignanda rationeparticulari distinctiua huius doni à virtutis fortitudinis habitu, aut actu. Medina dicit hoc do- Exposuio num versari circa pericula occurrentia in exer- Medina. cendis operibus bouis, ad quæ omnes non tenentur, ficut suprà putauit circa easdem operationes versari consilium : sed præterquam quòd gratis Reiicine. restringatur donum fortitudinis ad hæc opera Fortitudo sola, nemo non videt si virtus fortitudinis suffi- sufficit ad ciat ad opera, ad quæ omnes tenentur, non minus eam sufficere debere ad eadem opera, si non nentur. præciperentur omnibus, sed vni soli; aut etiam non præciperentur omnino, cum non mutent naturam intrinsecam, aut difficultatem ex eo quòd præcipiantur pluribus, vel vni soli tantum, aut nulli.

Confirmatur, quia quis potest particulariter impelli à Spiritu fancto ad facienda opera difficilia, & exponendum se morti, quando non teneretur; sed quando posser id facere si vellet abs- pra omnibu. que peccaro: sed in tali casu indigeret dono fortitudinis, & non sufficeret virtus fortitudinis, secundum aduersariorum principia, vt parer: ergo non benè sic explicator donum fortitudinis.

193. 5. Expositio

positionum.

Eadem virten poseft inclinare ad opera prace-& ad opera pracepta vni soli, ér ad cpera nullo modo prace. Præierea Pra-

192. 4. Expositio Medina.

Reificitur. Per prudentiam tolli po sest pracipadirigi ad operationes que no sunt communiter pracopta.

Præterea eadem virtute acquisita, quis inclinatur ad facienda opera præcepta omnibus imposita, & præcepta imposita vni soli, & etiam opera eiusdem virtutis præceptæ, quando nullo modo sunt præcepta, vt omnes fatentur, & similiter dicendum est de virtute per se infusa correspondente : ergo idem etiam dicendum est de dono.

Confirmatur secundò, quia quando quis debet operari circa opera præcepta, non debet considerare vtrùm sint omnibus præcepta, nam hoc nihil facit ad rem; sed quòd sibi sit præceptum: ergo quòd omnibus præcipiatur, non arguit di-

stinctionem principij elicientis.

195.

Expositio

Valentia.

Reiicitur.

Si virtus forzitudinis con-

currit ad acti

Suarez vt dixit donum fortitudinis vetsari circa eandem materiam, circa quam versatur virtus fortitudinis, ita dicit esse probabilem sententiam corum, qui tenent cum Valentia disp.s. quest. 8. prine. 1. ipsum versari etiam circa idem motiuum, & consequenter ad actum eius concurrere non solum donum; sed virtutem fortitudinis. Sed non video quomodo hæc sententia possit esse probabilis ex suppositione distin-&ionis doni fortitudinis, & virtutis fortitudinis: nam si quando quis mouetur ex instinctu Spiritus sancti ad aggredienda pericula concurrat per se directe cum eo ad hoc virtus fortitudinis,omnino superfluum est quodcunque aliud princidoni fornitudinie frustra pium, & præsertim si virtus fortitudinis sit etponitur doni. iam per se infusa, vt esse debet secundum aduerlarios, ad quid enim deleruire pollit? non ad disponendam, aut complendam potentiam, quia hæc non disponitur, nec completur ad aliquem actum eliciendum, nisi mediantibus aliis actibus, aut principiis requifitis ad eundem actum; donum autem non confert illi alium actum præter illum, qui ab ipsa procedit mediante virtute, vt supponitur, non etiam est requisitum per modum principij, nam eatenus sic requireretur, quarenus potentia non haberet aliàs principium sufficiens, sed habet, si virtus possit concurrere ad illum actum.

Et hæc ratio maximè concludit, si actus proueniens à dono, & virtute, sit eiusdem speciei cum actu, qui proueniret à sola virtute, & potentia sine doni concursu, (vt putat Suarez ab his authoribus teneri,) nam certum est virtutem. fortitudinis sufficientissimè complere potentiam ad actus, qui ab ipsa sola, & potentia procedere possunt, saltem quoad substantiam; imò etiam quoad modum:nam non potest imaginari aliquis modus in actu tali, qui exigeret aliquod aliud principium physicum, nisi vel vt faciliùs produceretur, & ad hoc sufficeret sine dubio intensio ciusdem virtutis; vel vt ordinaretur ad aliquem finem extrinsecum, quem virtus illa non respicit, & ad hoc quidem requireretur aliquod aliud principium, nimirum illud, quod ex se natum esset respicere illum finem extrinsecum, vt, verbi gratia, charitas, si ad finem charitatis ordinaretur: sed illud principium deberet habere actum proprium distinctæ speciei ab actu proprio istius virtutis, vt est euidens.

Itaque his suppositis, quæ leuiter insinuat Suarez, & propter quæ dicit prædictam sententiam non esse consequentem ad principia corundem Authorum de distinctione donorum, & virtutum, mirum est quomodo potuerit existimare illam probabilem: nam certè sententia non cohærens suis principiis nullo modo est probabilis. Quòd si Suarez velit quòd sententia illa secun-

dum se, quatenus scilicet dicit donum fortitudinis non distingui à fortitudinis virtute, sit probabilis, quamuis non sit probabilis, supposita distinctione donorum, & virtutum, hoc non est fauere istis authoribus, nec sibi ipsi etiam; sed nobis, qui donum fortitudinis non distingui à virtute fortitudinis tenemus, & consequenter dona non distingui à virtutibus.

Verum non satis clare exprimit Valentia supra, an actus proueniens à dono, & virtute sit Non saince. eiusdem speciei cum actu, qui à sola virtute flat anpradiproficisceretur, nam posset teneri quod due vir- sit Valentia. tutes concurrerent ad eliciendum vnum actum, Alio modo qui esset distinctæ speciei ab eo, qui à qualibet pesset intelliex ipsis seorsum produci posset. Totum autem quod dicit Valentia posset iuxta hoc in- in hoc sensus telligi; vnde in hoc etiam sensu breuiter impu- etiam. gnari potest, quia vel donum fortitudinis habet aliquod motiuum proprium distincum à motiuo virtutis fortitudinis (& idem est dicendum de cæteris donis, præsertim appetitiuis, de quibus generaliter codem modo discurrit Valentia) vel non. Si primum dicatur, ergo assignandum esset, nam in eo assignando versatur tota difficultas. & præterea falsum est, quòd actus, vt proueniens à dono non procedat actiue à potentia, vt procedens autem à virtute, procedat sie procedit à actine à potentia. Si secundum, ergo actus forndmodum titudinis virtutis solius est eiusdem speciei cum adm doni. actu ipsius & doni, quia si donum non habet motiuum aliquod particulare distinctum à motino virtutis, non poterit influere aliquam rationem specificam particularem in actum, vt etiam patet.

Adde, non posse intelligi quòd dicit iste author ad propositum suz sententiz principalis, nimirum dona per hoc à virtutibus distingui secundum S. Thomam, quod dona perficiant ad vis non proceactiones aliquas heroïcas, non quatenus illæ dentes actiud actiones procedunt actiue à potentia, nam vt à potentia. sic, virtutes perficiunt ad illas; sed quatenus procedunt ex instinctu aliquo particulari Spiritus sancti; sed hoc, meo iudício, est nugari in verbis, nam quæro vtrum ad operationes, ve procedunt à donis, concurrat potentia actiue, necne? Si sic, ergo tam actiue se habet potentia ad illas, vt procedunt à donis, ac vt procedunt à virtutibus : nam certe eatenus concurrit actiue ad operationes, vt procedunt à virtutibus, quatenus concurrit actinè cum virturibus, & virtutes non possent concurrere sine ipsa, & ob eandem etiam solam rationem virtutes dici possunt persicere ad actiones, vt procedunt actiue à potentia, ac consequenter nulla est differentia assignata inter donum, & virtutem. Si Potentiaconnon concurrat actiue potentia, vt operationes illæ procedunt à donis, plurima sequentur inconuenientia.

Primò, & principaliter, quòd idem omnino posset dici de iisdem operationibus, quatenus procedunt à virtutibus, quod est contra aduersarium, & destrueret intentum eius, quia sequeretur non sufficere differentiam, quam assignat inter dona, & virtutes. Secundò, possemus considerare actiones morales, & bonas procedere, quin consideraremus cas esse aut vitales, aut liberas, quia non possumus considerare eas, vt vitales & liberas, quin consideremus illas actiuè procedere à potentia vitali, vt manifestum est, præsertim secundum adversarios.

Malè dicitur

198.

Tertid, quie soqueretur quod perinde esset dona esse intrinsece in potentia operante, aut in alia, quia si non debet potentia ad illas concurrere, vt procedunt à donis, ad quid potius in illa, quàm in aliis potentiis collocarentur dona.

Quarto, si non poneretur virtus supernaturalis, vorbi gratià, fortitudinis ex parte potentiæ, & actus procedens à dono esset supernaturalis (vr posse fieri non negabit aduersarius, nec negari debet, quid enim impediret, si detur donum supernaturale fortitudinis distinctum à virtute fortitudinis, quominùs possit habere actum sibi correspondentem?) tum ille actus deberet à potentia, & dono esfectiue procedere, nec enim donum se solo posser sufficere, quia alias actus non esset actus vitalis, aut liber, aut voluntatis vllo modo; nec potentia etiam se sola, quia aliàs non esset supernaturalis, ve patet : ergo potentia habet virtutem actiuam concurrendi cum dono, & ita etiam concurrit cum ipso tam benè quam concurrit cum habitu; vnde patet differentiam Valentiæ esse verbalem tantúm.

Suarez magis consequenter conatur ostende-

re donum fortitudinis habere motiuum parti-

culare distinctum à motiuo virtutis fortitudi-

nis, & consequenter hanc non concurrere ad

actum doni. Dicit autem hoc motiuum parti-

culare esse honestatem aliquam; quæ ex instin-&u Spiritus sancti in tali materia resultat. Sed

contrà: hoc relinquit rem tam obscuram, quàm

antè erat, nisi ostendat nobis quæ sit ista honestas

particularis, vt possimus illam distinguere ab ho-

nestatibus virtutum omnium, hoc autem ipse

199 z. Expositio

Reiteitur.

fo inserfece-

Quando San-Et: interficiüt So , consider #\$ wostatem par-

non facit: sed ei tamen parcendum est, quia non potuit. Itaque quando aliquis ex instinctu Spiritus sancti per donum fortitudinis interficit seipsum vt fecit Samfon, & Palagia virgo, quæ fecundum Ambros. 3. de Virg. ne perderet Virginita-Aliqui sati tem in flumen se proiect cum sociabus. & sancta Apollonia, quæ, reference Eulebio 6. Hist. cap. 34. infiliit in rogum, non expectans tarditatem carnificum; quando, inquam, aliquis hoc modo interficit seipsum; vel cognoscit hoc esse honestum factum ex natura rei in talibus circunstantiis, & sic sine dubio honestas pertinebit ad aliquam virtutem, & non resultabit ex instin&u aliquo; sed quicunque cognosceret naturam obiecti in illis circunstantiis, bene posset cognosicularem ex scere quòd illud esset honestum independenter Parte shiesti., ab omni particulari instinctu: vel non cognoscit id esse honestum ex natura sua, sed ex co quòd sentiat se instigariad hoc à Deo, & quòd consequenter iudicer id esse gratum Deo, vel præceptum à Deo: sed honestas hinc proueniens erit vel charitatis, vel obedientiæ, vel alicuius alterius virtutis: vel certè non considerabit illam honestarem sub ratione aliqua particulari, sed sub ratione honestatis vt sic, vel alicuius honestatis indeterminate, vel confuse, & tum mouebitur ad operandum ex amore talis honestatis, ad quem potest dari virtus particularis moralis acquisira, vel infusa si non sufficiat quæcunque virtus moralis ad illam, vt videri possit sufficere debere, quia quælibet versetur cirea honestatem vt sic, quandoquidem includatur honestas ve sie in honestate particulari quacunque: ergo in talibus occasionibus non resultat ex instinctu Spiritus sancti aliqua honestas particularis.

Confirmatur hoc efficaciter, quia catenus posset donum fortitudinis habere honestatem particularem, quatenus haberetur iudicium aliquod particulare proponens illam, quod iudicium non posset prouenire à prudentia, vel-side, vel aliqua virtute intellectuali, vt ipsemet fateri videtur, sed hoc patet esse falsum ex dictis suprà de dono consilij;ergo,&c.

Confirmatur secundò, quia quando Deus in- Abrahä vostigauit Abrahamum ad interficiendum filium & lebar imenf-Samsonem ad interficiendum se, vterque, aut saltem sine dubio primus iudicauit Deum præce- dientia. pisse sibi illam interfectionem, & ex obedientia volebat interficere, quæ propterea obedientia eius valde laudatur passim à sanctis Patribus: ergo mouebatur ex honestate obedientiæ, & consequenter frustrà, & inutiliter fingitur aliqua alia honestas, ad quam moueretur per donum, & sanè hæc confirmatio maxime locum debet habere contra Suarium, quia ipse probabiliùs tenet contra Valentiam, ad actum procedentem à dono non concurrere virtutem aliquam, & h concurreret superfluere donum, aut eius concursum: ergo cum ad hunc actum Abrahæ concurrerit obedientia, non debet ad ipsum concurrere donum aliquod distinctum. Nec sufficit dicere quòd hoc verum sit, si consideretur iste actus vt procedens ab obedientia, non verò si consideretur, vi procedens à dono, quia si procedit ab obedientia, non debet dici vllo modo per Suarium procedere à dono; aliàs idem posset dicere Valentia, quod negat Suarez.

Ex quo patet, quam inconsequenter dicat Suarez Abrahæ voluntatem illam interficiendi filij, vt consideratur processisse ab obedientia, vel latria, non indiguisse dono, benè tamen, vt'consideratur in ordine ad filium contra iustitiam debitam, aut pietatem paternam, & pertinere potuisse ad donum pietatis. Contra quod etiam vlteriùs facit absurdum videri, quòd actus, quo quis vellet interficere filium, esset actu doni pietatis.

Deinde, actus ille, vt est obedientiz, erat actus habitus contra communes regulas obedientiz, que sine dubio non proponunt similes actus: ergo debet refundi vt sic, in donum, quandoquidem donum distinguatur à virtute per hoc quòd non reguletur per regulas communes, & ordinarias, vt regulatur virtus, sed per extraordinarias secundum aduersarios.

Impugnatur secundò principaliter sententia Suarij; quia ex eo quòd Deus præcipiat bonum Impugnatio temperantiæ, & quòd homo præcipiat idem bo- aliera Sauri. num, non sequitur diuersa honestas in illo bono, aut saltem non sequitur talis diuersitas, quin posit homo per eandem virtutem temperantia, aut obedientiæ in vtroque casu temperate viue- Qued Deus re: ergo quòd proponatur honestas aliqua per particulari
Deum particulari aliquo modo, non infert dimodo offidat
bonestate magic quòm
bonestate magic quòm uersitatem aliquam in illa honestate magis, quam arguit bomsi alio modo minus extraordinario proponere- statem illam tur; aut saltem, quod nobis sufficit, non infert ese distinció. talem diuerlitatem quin idem principium posset sufficere ad eliciendum actum, circa illam viroque modo propolitam.

Respondet Suarez negando consequentiam, Dua dispariquia eadem virtus, qua quis obedit Deo, & sates Suarifi homini præcipientibus idem præcisè tendit in obiectum, vt propositum per legem, non curando qua lege, diuináne, an humana præcipia-

200.

tur, & quia lex humana, quando præcepit aliquid faciendum, supponit in illa re honestatem, motio verò specialis Spiritus sancti non supponit bonitatem specialem, circa quam versatur donum, sed confert talem.

203. Reiicitur 1.

Contrà, neutra ex his disparitatibus satisfacit; non prima, quia petit principium, quæritur enim cur virtus illa sic feratur per se in obiecta proposita per legem, vt sic abstrahendo à legislatore, & fortitudo, verbi gratia, non sic feratur in obiectum arduum propositum per re-& am rationem abstrahendo ab hoc, quòd illa re-Ca ratio sit iuxta regulas communes, vel particulares à Deo per instinctum, aut à side, vel prudentia.

Reficitur 2.

Legislator fet pracipere aliquid indifferens.

Non etiam secunda, quia quidquid sit, an lex humana præsupponere debeat bonitatem honestam (in quo tantum posser esse questio de nomine) profecto non potest esse dubium, quia superior humanus posset præcipere aliquid, quod aliàs esset indifferens, imò & malum, vt verbi gratià, ne quis reciperet aliquem aduenam hospitio; sed potius omnem talem reprehenderet asperè, & idem posser præcipi à Deo: ergo tum saltem esset eadem ratio, atque de eo quod fieret ex instinctu, & sine instinctu, nec illa disparitas habet locum; deinde nullus instinctus potest tribuere honestatem alicui actioni, nisi quatenus est superioris, cui tenetur quis obedire; ergo bonitas proueniens ab instinctu, erit bonitas obedientiz. Omitto plures alias improbationes breuitatis gratià, & quia hæc abundè Maner ergo quod dicit Scotus hîc donum for-

Vera sentetia quòd denum fortimainu fit virius forritudinis falne, & materia circa quam, omnino gratis,& sine sem in gradu vllo, vel leui fundamento distinguerentur spealiquo emimenti.

204. De dono scië-1. Explicatio

missa. Quintum donum est scientia, cuius actus explicatur à D. Thoma 1. 2. quest. 68. esse iudicium practicum de rebus operabilibus, seu agendis ex S. Thomarey, instinctu Spiritus sancti; sed cum ipsemet expressè oppositum doccar 2.2.quast.8. art.6. huiusmodi iudicium omne reuocans ad donum consilij, non est quòd in hac explicatione impugnanda laboremus, præsertim cum sufficienter per hoc ipsum non valere conuincatur, quòd nullum sit iudicium practicum de rebus quibus unque, quod à fide, & prudentia, & dono contaij non possit

titudinis spectare ad virtutem fortitudinis, nec

ab ea distingui : cùm enim conueniant in nomi-

cie, vt magis patet ex impugnatione iam præ-

prouenire.

2. Explicatio eiusdem reÿ-Non consistie in principio mau fecu-Latini tacitil.

Idem S. Thom. in illa quastione 8. alio modo explicat hoc donum, dicens ipsius actum consistere in iudicio speculariuo: sed contra hoc facit, quòd hæc dona Spiritus sine dubio dentur directe in ordine ad operationes conducentes ad vitam æternam, ad quas nullum iudicium speculatiuum, qua tale conducit. Deinde non potest assignari aliquod iudicium speculativum, ad quod sufficere non possit scientia acquisita, aut fides quod iudicium particulariter esset tribuen. dum Spiritui sancto, vt magis patebit ex di-

205. 2. Explicatio

Suarez dicit actum scientiæ huius consistere in iudicio, quo iudicantur res fidei esse conuenientes, seu amabiles, secundum quod suprà explicauit sapientiam, quam à scientia solum distinguit per hoc quòd sapientia iudicat conue-

nientiam, & amabilitatem rerum fidei, secundum rationes zternas, scientia verò secundum rationes inferiores; vnde si quis iudicaret permissionem peccatorum esse conuenientem ad seruandam libertatem, aut complementum vniuersi, habebit actum huius doni; si verò iudicaret id esse conueniens ad ostensionem divinæ Sapientiæ,& bonitatis ex malis bona elicere potentis,& solentis, iudicium erit actus sapientiæ.

Hac docaina iisdem rationibus Impugnari Reiicitur. potest, quibus supra impugnauimus eius sententiam de sapientia, & viteriùs sic contra cam adu quo iuaddo quòd ex ea sequeretur donum sapientia, dicamus res & scientiz non esse distinguenda realiter, quod fidei effe est contra ipsum. Probatur sequela, quia sicut amabues. secundum ipsum, idem donum scientiæ potest sufficere ad iudicandum veritates fidei esse conuenientes, & amabiles propter quascunque rationes inferiores quantumuis inter se diuersissimas, ita etiam idem donum posset sufficere ad id iudicandum propter rationes inferiores & superiores, licèt quatenus procederet ex rationibus superioribus, haberet nomen sapientiæ, & nomen scientiæ, vt procederet secundum rationes inferiores; nec enim est maior diuersitas inter rationes superiores, & inferiores, quantum ad inferendum distinctionem in dono respiciente illas, quam inter plures rationes inferiores, aut plures superiores.

Confirmatur, quia ipse reprehendit Scotum eo quòd dicar idem donum habere rationem scientiz, & intellectus, & habere ista nomina, secundum quòd tenderet in diversa obiecta, nimirum nomen scientia, vt tenderet in articulos magis remotos, & minus expresse propositos, nomen verò intellettm, vt tendit in articulos primos, & magis distincte ac clare propositos. Sed certé hoc tam conuenienter dici potest, quam quòd sapientia solùm distingueretur à scientia eo modo, quo explicat Suarez: ergo Suarez reprehendendo Scotum, reprehendit etiam se, aut dat occasionem aliis ad id faciendum.

Quæ autem addunt ad confirmationem suæ sententiæ ex Augustino, & Philosopho distinguentibus sapientiam, & scientiam per ordinem ad altissimas, ac minus altas causas, & rationes superiores, ac inferiores, non faciunt ad rem; quia certum est quòd non loquantur de sapientia & scientia, quæ sunt dona, sed de acquisitis, qua sunt diversissima rationis, nec propterea dona debent habere proportionem cum illis. Minùs fundatur quod addit de correspondentia sapientiæ cum charitate, & scientiæ cum spe, quia certum est quòd vterque actus sapientiz, & scientiz possit conducere zquè ad vtrunque actum spei, ac charitatis, nec vllum est vestigium istius particularis correspondentiæ, quam imaginatur Suarez, vt fusiùs, si liberet, ostendi fa-

Auersa suprà existimat donum scientiæ esse illud quo adiuuatur intellectus ad actum illum, 4. Explicatio qui præcedit pium credulitatis affectum, quo im- Auersa. perat voluntas intellectui ve credat, qui actus intellectus habet pro obiecto credibilitatem mysteriorum sidei, & est supernaturalis in substantia fecundùm ipfum , & Thomistas communiter, ac recentiores.

Sed contra hoc facit quod iste actus sit actus Reileitur prudentiz, vt vel ipsomet fatente communicer Non consistie repu in principio

206.

# Lib. III. Sententiarum

altus praesdentis pium eredulitatis affellum,

208.

Vera explicatio bos denŭ

Me fram vi

respicit de-

obiocta ali-

ternanat &

gus,

reputatur; ergo potius pertinet ad donum consilij, quam ad donum scientiz. Deinde falsum supponit, nimirum istum actum esse supernaturalem in substantia, vt ostensum est suprà dist.25.

Rursus hæc explicatio est noua, & absque auctoritate, vel alio fundamento, quam quòd

sic explicati posset donum scientiæ.

Reiectis ergo his dicendi modis, concludendum est cum Scoto donum scientiæ nihil alind esse, quam ipsum habitum sidei, quatenus concurrit cum intellectu ad veritates aliquas determinatas fidei, distinctas ab illis, in quas tendit eadem fides, vt habet rationem intellectus, ita scilicet vt non significentur duo dona distincta hic per intellectum, & scientiam; sed vt suprà dictum est, idem omnino realiter, quod dici debeat intellectus, quatenus concurrit ad credendum articulis illis, quæ sunt quasi prima principia prærequisita in ordine ad credendum aliis articulis, vt quòd Scriptura sit Verbum Dei scriptum; traditio Verbum Dei non scriptum; Ecclesia habeat infallibilem assistentiam Spiritus sancti in proponendis, & decidendis controuersiis fidei.

Scientia verò dicatur idem ipse habitus, quatenus concurrit ad alios articulos, quæ non funt prima principia, nec necessariò prærequisita ad reliquos communiter, vt quòd Christus sit incarnatus; fiat transsubstantiatio panis, & vini in corpus, & sanguinem Domini; Christus descendit ad inferos; ascendit ad colos, & si-

milia.

209. Probatur pra. sedens expli catio.

Probabilitas huius sententiæ fundatur partim in reiectione aliarum sententiarum, partim in co quòd hîc tantùm inter dona pertinentia ad intellectum, & specialiter attributa Spiritui sancto collocanda videantur, quæ ad actus bonos, & vitam æternam specialiter conducunt, sed talia sunt, solummodò fides, & prudentia, ergo illa sola hîc sunt enumeranda; sed hoc supposito, manisestum est non posse melius explicari scientiam; ergo, &c.

Fides nonunquam Questur scientia.

Fldes oft scidpią falniū.

Deinde fides nonnunquam vocatur scientia in Scriptura, vt in illo Luc. 1. Ad dandam scientiam salutis plebi eius in remissionem peccatorum, quod nulli alij cognitioni videtur conuenire posse tam commode quam sidei; nam scientiam lalutis de qua hîc fit mentio, Baptista dedit Iudæis, vel cùm oftendit eis Messiam, dicens, Ecce Agnus Dei, &c. vel quando prædicauit illis pænitentiam, sed vtraque scientia erat fides: neque enim ipsi cognoscere poterant, aut Mesham, aut necessitatem pænitentiæ, nisi per sidem, vt manifestum est.

Dicitur autem sides optime scientia salutis, quia qui crediderit, & baptizatus fuerit, saluus erit, Matth. vlt.

1 IQ.

Item Sapientiæ 8. Et vt sciui quoniam aliter non possem esse continens, nist Deus det, quo in loco fit sine dubio mentio de fide, quia sola fide poterat hoc cognoscere.

Item Ivan. 4. Audinimus, & scimus, quia hic est verè Saluator mundi, vbi ipsemet S. Thomas fatetur fidem quandoque vocari scientiam, cuius rationem ipse refundit in certitudinem eius.

Item Ioan. 9. Nos scimus, quoniam peccatores Deus non exaudit. denique pluribus aliis locis idem habecur,

Quòd fi dicatur , non posse fidem vocari scientiam propriè, hoc non obstat, quia certum est quòd in Scriptura sæpè nomina in impropria fignificatione accipiantur: cut ergo ita non diceretur nomé scientia accipi apud Isaiam vbi agit de donis, sicut accipitur in omnibus his aliis locis?

Confirmatur auctoritate sancti Augustini lib.1. de sermene Domini in monte, cap. 3. vbi donum scientiæ attribuit lugentibus amissionem summi boni, quibus nulla alia tam efficax cognitio deseruit.quam cognitio fidei,qua cognoscunt sum-

mum bonum propter peccata deperdi.

Sextum donum est pietatis. Hanc pietatem explicat Medina consistere in eo dono, quod De dono pieperficit ad opera, ad quæ omnes facienda tenentur, sed hæc explicatio connexionem habet cum 1. Explicatio præmissa ipsius de dono fortitudinis,& propterea ex dictis facile paret, quam sit insufficiens. in principio Addi potelt, non esse vnum aliquod donum, quod adinuante ad possit ad omnia illa opera facere; & si fuisser, en qua omninon esse rationem cur donum pietatis posset vocari potiùs, quam fortitudinis. Deinde nulla est Reiseitur, ratio cur potiùs ad opera præcepta omnibus, possit quis perfici per donum pietatis, quàm ad opera aliqua non præcepta vllo modo, sed tamen infigniter bona.

Suarez dicit proprie hoc in loco significari 2. Explicatio per pietatem non illam virtutem, qua ordinamur Suary. ad observandos parentes, consanguineos, & patriam, de qua sæpè Philosophi agunt, & Theologi etiam cum S. Thom. 2. 2. quaft. or. sed illam, quæ versatur circa Deum, & coincidit cum religione, quoad omnia, præterquam quòd, vt habet rationem doni, fiat ex speciali instinctu Spiritus sancti. Addit tamen propterea, quòd non significetur per pietatem hoc modo sumptam donum pietatis adæquate-, sed per Synecdochen, totum

significari nomine partis.

Sed contra hunc dicendi modum in primis occurrit quod gratis, & sine sufficienti fundamen- Reiicitur. to dicat pietatem hic significare proprie donum, Non confishin quo perficimur erga Deum correspondens reli- in alique pe gioni, potius quam donum misericordiæ, quæ tinente ad reetiam pietas vocari solet, & de qua S. Gregor. tiis quam hom. 19. intelligit hoc donum, cuius authoritas misericordia. maioris deberet esse momenti ad ita intelligendum hunc locum, quam coniectura ex Terrulliano lib.5. contra Marcionem, cap.8. desumpta ad intelligendum oppositum. Secundò, quando aliqua vox accipitur per figuram pro aliqua re in vax figural aliquo loco, in illo loco propriè significat illam accepta pe rem, non autem illud aliud, quod secundum se, & non figurate fignificat.

Vnde quando Christus in Scriptura dicitut literalites sleo, agnus,& similia, certum est quòd in iis locis gnificat. ista nomina non significant propriè animalia ista irrationalia, quæ aliàs secundùm se significant;& quando dicit quis verè per Metonymiam, aut Synecdochen quòd biberit poculum, capiens continens pro contento, certum etiam est quòd poculu significet in illa oratione ipsum liquorem, & non vas; ergo cum secundum Suarez hoc in loco pietas capiatur·Synecdochice, nimirum vt pars iustitiæ, seu virtutis perficientis in ordine ad alterum pro tota illa iustitia: propriè in hoc loco pieras fignificat totam illam iustitiam, quamuis aliàs propriè fignificaret partem illius.

VIteriùs deficir Suarez in re principalissima, quia non significat quodnam sit obiectum particulare.

2 12.

aliquare, illam eo loci

# Dist. XXXIV. Quæst vnic.

culare motiuum huius doni, quo distinguatur à virtutibus infusis, & acquisitis, quod principaliter intendit, & promisit facere. Nec sufficit si dicas quòd illam rationem particularem infinuauerit, dicendo quòd debeat esse ex instinctu particulari Spiritus sancti, nam in hoc conueniunt omnia dona: ergo non sufficienter distinguun-

tur inter se per hoc.

213.

Sententia

Auersa.

Quantum autem ad hoc quod dicit Suarez significari nomine pietatis iustitiam, qua ordinamur in ordine ad procurandum bonum alterius, connenit cum ipso Auersa, qui tamen duobus modis ait accipi posse iustitiam, vt sic, taliter signisicatam. Primò sic, ve comprehendat charitatem, & spem Theologicam; & sanè non incongruè sic acciperetur, si peraliud donum non significaretur charitas, & spes, quia satis est verisimile quòd vel ipsamer charitas sit donum, vel habeat donum aliquod sibi proportionatum, ac correspondens quod deberet potiùs exprimi, quàm aliquod aliud donum, inter dona particulariter attributa Spiritui sancto. Secundò sic, ve capiatur prout comprehendit solum virtutes alias morales respicientes alterum præter spem, & charitatem. Et hoc modo melius capitur, supposita nostra sententia, nimitum quod per sapientiam intelligatur inter hæc dona charitas, & spes, quod ipse Auersa satis probabile putat.

214.

Scotus denique intelligit per donum pietatis Explicatio misericordiam in pauperes, prout intelligit S. Gregotius suprà. Hoctamen non obstante posset ad modum dicendi Auersa optime reuocari sententia Scoti; nam licet dicat quod per pietatem intelligatur misericordia in pauperes, & quòd iustitia, & temperantia exprimantur non sub ratione propria, quæ conuenit ipsis, vt dicunt rationem communem omnibus suis inferioribus, sed sub ratione alicuius ex suis speciebus sub se contentis, verbi gratià, iustitia sub ratione misericordiæ; non est tamen necesse vt velit per hoc quod iustitia, (& idem est de temperantia,) nó comprehendantur inter dona secundum rationem propriam iustitiæ, & temperentiæ, vt sic, sed quòd nomina illa pietatu, & timoris, per quæ hîc fignificantur, non significent ex se propriè istam rationem vniuersalem temperantiz, & iustitiz, vt sic, sed potiùs aliquam rationem particularem contentam sub ista ratione.

Moueri autem quis posset ad intelligendum Doctorem hoc modo, quia videtur magis congruum, quòd tres Theologicæ, & quatuor cardinales in tota sua latitudine dicantur significari per hæc septem dona directe, quam quòd aliquæ species inferiores aliquarum ex illis sic significétur, præsertim si id possit sieri sine inconuenientia, vt potest, si sequamur hanc interpretationem. Cui tamen magis placet dicere quòd ipsum donum misericordiæ directè hîc significetur nomine pietatis, & non iustitia, vt sic, per me licet. Et si quæratur cur illud donum potiùs exprimatur quam donum religionis, aut iustitiæ commutatiuz, aut amicitiz, aut liberalitatis, aut obedientiæ? potest responderi Prophetam per se primò significasse illa dona, quæ principalissimè elucebat in Christo, & quorum considerationem magis volebat haberi:inter autem partes iustitiæ, vt sic, nihil magis eluxisse in Christo, aut esse à nobis recolendum, quam misericordiam, quæ est super omnia opera eius, & de qua sæpiùs ferè fit métio in Scriptura, quam de vllo alio attributo eius.

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Timor Domini, in quo explicando deficit etiam Medina, dum dixit munus eius esse perficere ho. De seprimo minem in ordine ad recessum à malo; nam cum dono timomala sint multiplicia, certum est vnum donum non sufficere ad recedendum ab omnibus; deinde Medina reijper exercitium virturis, receditur semper à malo, citur. quoties saltem fit ex instinctu extraordinario Spiritus sancti, quod maxime verum est in sententia no sufficit ad Thomistarum, non admittentium actus indisserentes, nec actus supernaturales affectas vlla cir- 6. cumstantia mala: ergo donum timoris non di- Per virtutes stinguetur à dono concurrente, & impellente ad illos actus virsutum, quibus recediturà malo, & consequenter non distinguerur à dono fortitudinis, ac pietatis, per quæ secundum Medinam perficitur homo ad opera virtutum. Præter- Timor innae ea, certum est quòd timor Domini, tam filialis, non solum ad quàm seruilis, non solum inuat ad recedendum à malo sed sa malo, sed etiam directe ad faciendum bonum: ciendum boergo non deberet potiùs explicari per ordinem num. ad vnum, quàm ad alterum.

Aliqui alij hunc timorem volunt esse seruilem, rectum tamen, & moderatum, & ita videtur sen- 1. Explicatio, tire S.Hieronymus, qui propterea dicit hæc do- An consistate na omnia non suisse communicata Christo in intimore serpropria persona, sed partim in propria, partim in membris, nimirùm, quia hunc timorem non habuit propter eius imperfectionem. Accedit ad hanc sententiam Gregorius homil. 19. in Ezechielem asserens hunc timorem esse, quem charitas

mittit foras, & Augustinus 2. Doct. 7.

Hanc impugnat Suar.primò, quia licèr, inquir, possit esse bonus, & sanctus timor seruilis Dei Suary (nam de tali solum potest esse quæstio; malum enim fine dubio non inspirar Spiritus sanctus)tamen non computatur inter dona secundum S.Th. 2.2.9.100. At hæc ratio petit principium, & authoritas S. Thom.non satis est ad reiiciendam sententiam vllius Patris. Secundo impugnat, quia talis Item 2. timor est imperfectus, & expellitur per charitatem, nec fuit propriè in Christo. Verùm hoc totum expresse tenent prædicti Patres: ergo nihil dicitur contra ipsos, quod vrgeat. Ter- Item 3. tiò impugnat, quia non est proprius iustorum, cùm conueniat et a peccatoribus, dona verò sunt propria iustorum, sed hîc eriam perit principium in minori. & præterea posset negari maior, loquendo de timore seruili perfectiori excludente efficaciter affectum peccandi & procedente partim ex amore, partim ex consideratione pænarum, qualem timorem vocat hîc Magister inirialem, & distinguitur à seruili paro, & à perfecto

Impugnat denique quartò, quia talis timor est Item 4. potiùs actus spei, cui, sicut nec vlli Theologali, non correspondet proprium donum, quia, inquit, virtutes Theologicæ optimo modo in sua materia operantur.

Hæc impugnatio etiam non sufficit; tum, quia timor seruilis perfectior non spectat potiùs ad Timor seruifpem; quàm ad charitatem, & si sit conducens ad lis perfettior bonum aliquod determinatum faciendum, vel no magu femalum fugiendum, potest ex affectu virtutis non dar ad seem Theologicæ, vt temperantiæ, vel iustitiæ; tum tatem. quia quamuis esset actus spei, non propterea deberet excludi à ratione doni, nam certè nulla est ratio dicendi quòd virtutes Theologicæ ita perfecte in sua materia operentur, vt non debeat conferri donum particulare distinctum ab ipsis ad operandum in illa

t. Explicatio ab'omni ma-

217.

Impugnatio 1. Regeitur.

2 18.

Digitized by Google

materia.

215.

Scoti per pie-

satem *signi-*

ficari miseri-

cordiam in

pauperes.

materia, que ratio non sit ad idem dicendum de 🛰 virtutībus moralibus, faltem infulis , in lua materia; cùm enim hæ tam infulæ fint ac supernaturales, quàm illæ, quibus sola materia differunt,& motino, cur tam perfecte non operarentur in sua materia, ac illæ in sua; præsertim cum tam euidens sit hominem ad amandum, & superandum in Deo sæpe mirabili, & extraordinario modo moueri, atque adeò ex instinctu particulari Spiritus fancti?

219. gnatio fecumda explica Non est potiùs intelligëdus per donum timoris timor seruilis guàm filia-lu.

Melius impugnatur ergo illa sententia, quia Were impu- non est potior rario cur intelligeretur per timeremille, qui est imperfectior & excludi solet à charitate, quam perfectior, qui non excluditur; & quia per donum timoris aliqua determinata virtus ex tribus Theologicis, & quatuor cardinalibus significari debet, sicut significabatur per cætera dona, quæ virtus distinguatur à virtutibus significatis per reliqua dona, ve patet : sed hoc non sufficienter fit per istam sententiam, vt etiam patet; nam si timor iste dicatur esse actus charitatis, aut spei, pertinet ad sapientiam; si non, nisi explicetur de aliquo determinato timore seruili, non magis significare debet vnam aliquam, quam quamcumque aliam virtutem. Quantum autem ad authoritatem Patrum, adducemus inferius æquiualentes pro ea, quam præferimus sententiam.

> Ex quibus impugnari potest alia sententia eorum, qui cum D. Thoma 2.2. quest. 19. art.1. intelligunt per timerem illum qui filialis est, & perfectus ac procedens totaliter à charitate.

Item quarta.

Tertia expli.

catio reyci-

Alij dicunt quòd sit timot reverentialis, qui est actus Religionis, aut versatur circa materiam eius, sed quandoquidem religio sufficienter comprehendatur sub iustitia, quæ significatur per donum pietatis, potius debet hic intelligi virtus aliqua alia non sufficienter comprehensa sub aliis donis.

220. Vera expliestio timore esse bumilitatem.

Explicatio

S Thoma &

Auersa reij-

Itaque optime Scotus dicit per timorem hîc intelligi humilitatem, quæ est pars Temperantiæ, & moderatur honores, quæ explicatio conformis est Augustino cap 4. de sermone Domini in monte. Timor Dei, inquit, congruit humilibus, de quibus etiam dicitur, Beati pauperes spiritu, idest, non inflati, non superbi ; de quibus etiam dicit Aposto-·lu, Noli aleum sapere, sed time, & sermon.17. de San-Ais 11. Tanquam à conualle plorationes, per conuallem ? autem bumilitas significatur, qui est autem bumilis, nisi timens Deum.

Gregorius quoque idem sentit 1. Mor. cap. 15. & 2. Moral. cap. 26. vbi timorem hunc superbiæ opponit. Confirmatur, quia aliqua pars Temperantiæ debet hic intelligi, aliàs sola temperantia excludererur sine causa à septem his donis, reliquis virtutibus cardinalibus comprehensis, quod omnino non est dicendum; sed ex temperantiæ partibus nulla potiùs specificari debuit, quàm hulitas, quæ est fundamentum virtutum omnium, secundum Augustinum serm. 10. de verbis Domini. Magnus esse vu? à minimo incipe. Cogitas magnam fabricam construere celsitudinus? de fundamento prius cogita humilitatis.

Vnde Humilitas initium fapientiæ meritò censeri porest, & intelligi consequenter nomine timoris Prouerb. 1. Initium sapientia timor Domini.

S.Thomas 1.2. quast.68. intelligit per timorem partem temperantiæ directe, in quo nobiscum conuenit, non tamen illam, quæ est humilitas, sed potiùs illam, quæ cohibet inordinatas deleCationes, de que intelligit Auersa illud Prou. 16. In timore Domini declinat omnis à malo, & Pfal. 118. Confige timore tuo carnes meas, à iudicus enim tuis timui. At non video cur hæc loca ad illam partem temperantiæ specialiter restringerentur; & præterea cum aliqui ex Patribus expresse hunc timorem de humilitate intelligant, potius id dicendum elt, quod etiam fatetur Suarez, qui tamen non ostendit rationem particularem ob quam hic timor exigeret principium distinctum ab ipsa virtute humilitatis, aut temperantiæ moralis acquilitæ, vel infulæ.

Ex his verò patet, quam malè Valencia dicat donum pietatis lubiectari in voluntate, quatenus sentetia reest concupiscibilis, quandoquidem istud donum letia de subrespiciat alterum; donum verò fortitudinis, & ietto timoria moris spectare ad parté irascibilem: nam temperantia cu omnibus eius partibus spectat ad concupiscibilem secudum omnes. Quod autem præterea supponere videtur cum Thomistis solum sub- Anter i iectari in volutate virtutes respicientes alterum, parte irasti. & virtutes temperantiæ,ac fortitudinis fubiectari in parte sensitiua, & absolute, falsum esse constat ex distinct. praced, & præterca omnino absurdum videtur dona aliqua supernaturalia in substantia, qualia sunt hæc septem dona secundum ipsum, & Thomistas omnes, subjectare in parte sensitiua, quæ secondum se non respicit bonum, & pollet quemcumque actum suum habere affecum aliqua circumstantia mala prout voluntas dirigerer ipfos.

Patet ex his viteriùs, que ratione dona sunt necessaria ad salutem:nó enim alia quain vt necessariæ virtutes, quibus identificantur secundum :10s. dona sunt me Imò nec formaliter quidem, vt habent rationem donorum particularium Spiritus lancti, aut ve actus eorum fiunt extraordinario modo, aut contra regulas communes, sunt simplicator necessarij: sufficerent enim simpleiter actus ordinarij virtutum, sed conferuntur ad melius esse, & maiorem perfectionem, ac testificationem bonitatis diuinæ, non contentæ ordinaria auxilia impendere, sed sæpe extraordinaria conferentis. Quod etiam tenendum censerem, quamuis diceretur dona à virtutibus distingui realiter, & sanè ipsemet S. Thomas non alio modo dicit dona esse simpliciter necessaria ad salutem, quam ratione connexionis, quam habent cum charitate, & gratia, quæ sine dubio simpliciter est necessaria. At tenendo dona distingui à virtutibus, non existimo adhuc reperiri posse rationem vrgentem hanc necessariam connexionem, quæ sine fundamento statui non debet, sieut nec asseri multiplicatio rerum necessariarum ad salutem.

Patet denique sufficientia diuisionis donorú in septem:nam cum non distinguantur à virtutibus, quemadmodum virtutes omnes practicæ, & morales sufficienter distinguuntur in septem, nimirum tres Theologicas, & quatuor cardinales; non quòd non possunt diuidi in plura, vel pauciora membra; sed quòd nulla sit virtus, quæ ad aliquam ex his reuocari non possir, & quòd hæ sepreminter se distinguantur; codem modo de donis ipsis correspondentibus, sine distinguantur ab ipsis, sine non, dicendum est. Fundamenta aduersariorum facilia sunt, vecumque tamen inferiùs loluentur num.339. & sequentibus.

SCHO

# Dist. X X X V. Quæst.vnic.

SCHOLIVM.

De fructibus, quos enumerat Apost.ad Galat. 5. variè sentiunt Doctores, D. Thom. 1.2, 9.79. a 1. & 2. dicit esse actus. Alens. 3. p. quast. 6 2. m. 2. 3. dicit esse delectationes. D. Bon optime de eus tractat opusc.de Diata salutu tit.8.& hîc a. 1.q. 1.videtur connenire cum Doct.qui hîc tenet fructus non distingui à virtutibus, nam quidam corum sunt virtutes expressa in illo septenario; aly verò sunt species contenta sub enumeratu in septenario, vel delectationes comitantes actus virtutum,& singula percurrit, & explicat. Ita Gabr. hic q. vnic. Maior. q.1. Alm. q vnic. & ferè omnes citati Schol. praced. Ex quibus aliqui putant eos esse affus virtutum. Ita Vasquez & aly, nes id est contra Doct.

E fructibus dico ' quòd quidam illorum sunt virtutes secundum illam regulam, secudum quam enumeratæ sunt in illo septenario:quædam autem sunt species vir- Resolutio de tutum ibidem enumeratarum:quædam,nec sic, nec sic, sed delectationes consequentes fructibus. acus: verbi gratia, charitas exprimitur ibi proprio nomine, & similiter fides: spes autem in hoc, quod dicitur longanimitas. V nde legitur de Patriarchis, longanimes in spe, quasi in longum animosè expectantes.

 ${f V}$ irtutes morales exprimuntur ibi.fortitudo quidem in patientia:iustitia in sua specie, " quæ est misericordia, in hoc quòd dicitur bonitas, sicut communiter dicitur bonus, qui comunicat se proximo: in alia specie, que est amicitia, exprimitur ibi benignitas, que est quasi beneuolentia, & bona igneitas. In tertia specie, quæ pertinet ad regimen, vel ad subjectionem, ibi mansuetudo: vel specialiter exprimitur ibi obedientia; mansuetus enim est, qui exequitur iniun a sine murmure. Temperantia exprimitur in duabus speciebus Quid consuis, in continentia, & castitate. Si placeat dicere continentiam circa alia delectabilia, & tinentia & circa venerea, castitatem. vel potest poni vna species temperantiz, vt continentia dicatur castitas? vna species, & castitas circa quæcumque delectabilia, quomodo Philosophus 7. Ethic. Quis manponit castitatem esse quendam gradum in qualibet virtute. Prudentia exprimitur per Cap. 6. modestiam: modestus enim est, qui modum debitum tenet in agendo: & prudentiæ est inde. inuenire modum in actione, & præfigere, & terminare.

Sie igitur habemus tres virtutes in se, fortitudinem in patientia, iustitiam in tribus speciebus, temperantiam in vna specie, vel duabus, prudentiam in vna specie: & ita omnes virtutes, tam intellectuales, quam morales. Alia quædam enumerantur ibi, quæ sunt delectationes concomitantes, vel consequentes actum, vt gaudium, quod propriè est delectatio in voluntate, & pax, quæ est securitas habendi obiectum sine repugnantia.

Sic igitur patet " quòd in sustinendo septem virtutes susficienter perficere hominem in via, in se, vel in suis speciebus, non crunt necessarij alij habitus, qui nec sint illi, nec species earum, nec enumerantur alij in donis, nec beatitudinibus, nec in fructibus Et licet numerus sit alius explicitus beatitudinum, & donorum, hoc est, quia aliquæ species illarum septem virtutum aliter exprimuntur hîc quam ibi : & non quia sint alij habitus, qui non sunt illarum virtutum species. Si etiam tantum ponderaretur Scriptura, quæ ponit alicubi octonarium, alicubi septenarium, oporteret eos distinguere, ve diuersos habitus: quare igitur non ponuntur distincti habitus illi, de quibus facit mentionem Apostolus 1. Corinth. 12. vbi ponitur nouenarius ab illis, quos enumerat Petrus. Mini- 2. Pet. 1. strate in fide vestra virtutum, &c. Frequenter igitur Scriptura eadem realiter exprimens, exprimit sub aliis verbis, nunc omittens quædam, nunc alibi explicans sic omissa.

Ad argumentum \* in oppositum patet, quia etsi numerus non sit idem; hoc non est habituum ab habitibus; sed specierum intermediarum, vel specialissimarum contenta- Ad arg. 1. rum sub istis sunt alij numeri: vel si omittuntur aliquæ illarum alicubi, & alicubi non, in initio q. numerata tamen hîc,& ibi funt eadem,vt declaratum est.

Ad illud Philosophi de virtute y heroica, quod adducitur pro opinione prima; di- Ad arg. n. co quòd in omni bonitate assignat quatuor gradus, qui sunt eiusdem habitus in spe- 2. Pos. Pro cie, scilicet, perseuerantiam, continentiam, temperantiam, & heroicam. Persectissima igitur virtus in eadem specie manens est heroica, & sic metaphorice loquuntur vbi supra? aliqui, quòd perficit modo inhumano, quia scilicet non est communiter hominis ad illum gradum, licèt eiusdem speciei, attingere: & quod adducitur per oppositum de bestialitate, posset similiter dici, quòd esset excessus in eadem specie vitij: sed melius potest dici alterius speciei, quia circa aliud obiectum: sed ex hoc non sequitur propositum, quia cirea multa contingit errare, & vitiosè agere, sed circa tantum vnum, scilicèr perfecte circumstantionatum, contingit recte agere, rectiùs & rectissime: licet igitur bestialitas sit alius habitus à communi vitio humano, qui est circa aliud obiectum;

Scoti oper. Tom.VII. Pars II.

# Lib. III. Sententiarum

non sequitur heroïeam esse alterius specici à virtute humana, quia circa idem obiectum ordinat, sed excellentius: nee est manifestum hanc excellentiam non posse este per alinm gradum eiuldem speciei.

#### COMMENTARIUS.

E fruttibu dico. Hîc, quod fecerat de bea-Dutudinibus, & donis, facit etiam de fru-Aibus, eos ad virtutes renocando, qui vel actus sunt, vel principia actuum. De his autem fructibus mentionem facit Apostolus ad Galatas 5. vbi post quam dixerat quod caro concupiscit aduerlus Spiritum, & spiritus aduersus carnem, vt sognosceretur quis superior esser, & quid cuique tribuendum, recenset opera carnis, & fructus Spiritus ad numerum duodenarium his verbis: Fru-Etus autem Spiritus est charitas, gaudium, pax, patientia, longanimitas, bonitas, benignitas, mansuecudo, fides, modestia, concinencia, casticas.

Nan feeififruitus Spiritm in particulari Apo. folus m fuo duode mario.

Cur obera bona wocantog fruitses.

fignifi babitu.

++5.

. Esu charita tie oft ipfa virtus TİTATÜ. Quomodo charit**a**e

Itaque per Charitatem intelligi debet ipsamet virtus Theologica sic dica, nihil enim aliud potiùs; & nihil impedit quominùs ipla suo nomine fignificetur, præsertim cum nihil magis arguat Spiritum adoptionis, in quo clamamus Abba, Pater, quàm ipsa. & si quæratur quomodo charitas frustae Spipossit esse fructus Spiritus, cum iplamet sit Spiri-

Circa hæc imprimis aduertendum, non esse necesse, ve hic omnes fructus Spirirus in particulari assignauerit Apostolus, sicut nec omnia opera mala carnis assignanit; vnde ipsemet addidit operibus carnis enumaratis, & bu similia, qua etiam verba referri possur similiter ad fructus Spiritus. Deinde aduertendum opera bona hec prouenienția à Spiritu bono vocari fructus, quia solent germinare, & pullulare ex arbore, seu agro cordis nostri, quado seminatur in eo gratia adoptionis quæ lob 3 dicitur semen. Omnu qui natus est ex Deo, peccatum non facit, quoniam semen ipsitu in eo manet. Vnde & iustus comparatur arbori Psal.1. & erit tanquam lignum quod plantatum est secus decursus aquarum,quod fruttum suum dabit in tempere sue.

Controuertitur autem, an per fructus hîc significentur actus, an habitus. Communior sententia recentiorum videtur esse quòd sint actus, loquendo de iis, quæ non significant delectationes, aut passiones sequentes actum. Sed quantum ad propolitum nostrum principale.& mentem etiam Scoti, perinde est quid dicatur, & non desunt congruitates pro, & contrà, pro enim facit quòd Apostolus hic opponat fructus operibus carnis, ergo vi opera non lignificant per le primò habitus, idem dicendum de fructibus. Contrà verò facit, quòd nomina hîc posita, absolutè, & simpliciter prolata denotent, potiùs habitum, quam actum; vnde qui dormiret, posset optimè vocari castus, mansuetus, longanimis, bonus, & modò haberent virtutem habitualem ca-Aitatis, mansuetudinis, &c. Sed vt dixi perinde est, quid teneatur, sufficit enim nobis quod in quocumque ponantur, sius in actibus, siue in habitibus, sue etiam in delectationibus, consequentibus actus, non dicant nec habitus, nec actus distinctos ab actibus ac habitibus donorum, ac virtutum, quod iam communiter tenetur etiam à Thomistis,& recentioribus.

Vnde restat explicate singulos fructus : quamuis enim nec hoc etiam ad intentum principale requiratur, quia quomodocumque explicentur, non debent distingui à donis, ac virtutibus, sicut nec beatitudines, tamen quia Doctor id facit, conformabimus nos ipsi.

Quintus fructus est Longanimitas, per quam aus foriinoptime intelligit Doctor, qua expectamus vitam æternam,& alia auxilia divina tempore opportuno, Ducit autem rationem huius explicationis ex eo, quòd Patriachæ veteris Testamenti, quibus reuelabatur futurus aliquando Messias, dicantur longanimes in spe, qua auide desiderauerunt, & expectauerunt longissimo tempore eius aduentum, ex quo desiderio corum oriebantur isti affe-&us,Viinam disrumperes cælos, & descenderes:emitte Agnu Domine deminatorem terra. Rorate cali desuper

tus, quo formaliter adoptamur. Respondeo, si loquamur de charitate actuali, non esse difficultatem, quia ipse procedere solet ab habituali, per quam sic adoptamur; si verò loquamur de habituali, non est necesse vt dicatur esse fructus Spiricus alterius intrinseci, & inhærentis habitualiter, sed sufficit quòd sit fructus Spiritus sancti, & gratiæ actualis, per quam disponimur ad ipsam; deinde ipsamet quoad augmétum potest dici fæu-Aus sui ipsius, quo ad primu gradum, qui communicatur nobis absque merito de condigno, quatenus ille primus gradus concurrit ad meritum, quo de condigno meremur illud augmentum.

Charitati subiungitur merito Gaudium, quod putat Doctor esse delectationem sequentem in Secudu fru. voluntate actum; & licet non significet actum, ta- dus Gaudy men ad nullum poriùs debet sequi, quam ad actu est delettario charitatis qui omnium est perfectissimus, & post charitatis. quam propierea verifimiliter gaudium numerabatur, ve fignificaretur, de eo gaudio porissimum agi quod sequitur ad charitatem, quod sine dubio diuerlissimæ rationis est ab eo, quod concipiunt peccarores, & imperfectiores etiam iulti ex rebus mundanis.

Terrius fructus est Pax. Hanc dicit S. Thomas esse perfectionem gaudij; Scotus vetò esse illam Terrim fru delectationem, que oritur ex securitate habendi Em racises obiectum amatum, & adhærendi ipsi. & fortassis delestario ex non dissentiunt in re, nam per hanc delectatio- possidedi obnem posser intelligere D. Thom. complementum iedum amagaudij, quod certe nunquam potelt este tam com- tum. pletum fine hac securitate, quam cum ea, vt patet experientia. Aduertendum autem hîc,quòd hæç securitas non possit esse perfecta in hac vita absque speciali reuelatione; potest tamen esse quæda moralis securitas ex probabilibus quibusdam coniecturis, maior, & minor secundum statum cuiulque,& gratiam particularem Dei, qui læpè imperfectionibus maiorem dat huiusmodi securitatem, quàm perfectioribus.

Alio modo posset intelligi Scotus de hac pace, Alia minimirum quod velit cam consistere in securitate, cario Pari & tranquillitate mentis, orta ex eo quòd possit adhærere bono,& fugere malum absque repugnantia magna passionum moleste afficientium, & incitantium ad malum, & quandoque superantium, & per hanc etiam quietem completur mirabiliter gaudium huius vitz, quod in altera tantùm est futurum plenum.

Quartus fructus est Patientia, quæ est, vt suprà diximus, perfectissima species fortitudinis, & sub cuius propterea nomine vittus cardinalis forti- au Paientudinis denotatur esse fructus Spiritus ipsi attribuendus,

228.

229. Quintus fruaus Longanimitatis coincidit cum

Quartus frutie corneidit sum virtudinis.

& nubes pluant instum, &c. Præterea infinuat Do-Aor confirmationem eiuldem explicationis ex erymologia nominis Longanimu, quod dicit deriuarum esle ex animosa in longum expectatione, vt idem sit longanimis, ac in longum animosè expectans. Potest ad hoc reduci S. Thomas, dum dicit ad longanimitatem pertinere, ve quis non perturbetur dilatione bonorum.

230. Sextue fru tis coincidit tum mifericordia.

Sextus fructus est Bonitas, per quam intelligit Doctor partem illam, seu speciem iustitia, quæ dicitur misericordia. Secundum omnes quidem significat affectum benefaciendi proximo, sed ex pluribus speciebus virtutum, quibus benefacit quis proximo maluit Doctor eam reduceread misericordiam, quæ maximè indicat Spiritum Christi & Dei, cuius misericordia est super omnia ope-

23 1. Septimi fru-Aus benignimitatis expli catio S Thema reÿcitur.

Septimus fructus est Benignitas. Hanc ait S. Thomas esse dispositionem mentis, per quam in effectu communicat bonum proximo, quod per bonitatem affectu communicabat, sed certe eadem dispositio sufficit ad affectum, & effectum communicationis boni, quod in effectu numquam communicatur benè, aut fructuosè, nisi adsit affectus ipsum communicandi,& semper communiter actu quoties adest affectus efficax, & poslibilitas communicationis.

Explicatio Cornelij à Lapide.

Cornelius à Lapide intelligit p**e**r *benignitatem* suauem, & dulcem modum conuersandi cum proximo, tum loquendo, ac respondendo; tum etiam benefaciendo.

Explicatio Scoti quòd sit àmicitia.

Scotus verò intelligit per eam amicitiam, qua quis se ipsum communicat proximo, quæ est altera species iustitiæ, & quidem, vel perfectissima, vel ex perfectissimis, atque aded omitti non debuit, vbi plures iustitiæ partes enumerabantur. Ducit autem etymologiam huius nominis satis ad vocem aptè à bona igneitate, per quod significari videtur feruens, & accensus affectus, qualis nulli virtuti inter morales non Theologicas, magis conuenit quam amicitia,vt patet.

232. Octavi fra Etses map sueendinis ex plicatio S. Thoma Explicatio

Secri.

Octavus est Mansuerado. Per hanc ait S. Thom. menté dispontad proximum per tolerantiam malorum, sed hoc fit per patientiam; vnde vt virtus aliqua distincta à reliquis significetur, Scotus per eam intelligit vel alteram speciem principalem iustiriæ communem dominationi, & subiectioni debitæ, aut comprehédentem vtramque, quam Suprà significatam dixit in illa beatitudine Beati Pacifici; vel certè obedientiam perfectam, qua quis exequitur iniuncta sine murmure:qui enim ita facit, mansuetus dicitur. Nec videtur in omnibus vniuersaliter mitem, & mansuetum quem reddi per vnam aliquam virtutém, sed per plures, vt per obedientiam in exequendis iniunctis per dominationem rectam in imperando debito modo; per patientiam in sufferendis malis absque vindictæ desiderio,&c.Et hec est ratio cur Scotus non tribuit mansuetudini hîc positæ, per quam aliqua vna virtus verisimiliùs intelligi debet huiusmodi vniuersalem essectum, vt facit Cornelius à Lapide.

Nonus est Fides. Per hanc intelligit S.Thomas fidelitatem, qua quis est verax, & stabilis in promissis, & ita etiam tenet Cornelius à Lapide, & secundum ipsum Anselmus. Idem Cornelius aliter probabile putat per eam intelligi creduli-tatem, qua quis est facilis ad credendum aliis, & non suspiciosus, iuxta illud, Charitas omnia

Scoti eper, Tom. VII. Pars II.

Verùm cùm charitas, quæ est virtus Theologica, inter hoc fructus enumeretur (ecundum omnes, & maximus fructus Spiritus sit sides Theologica, & sine comparatione magis necessarius, quàm fides vlla alia ex his, omnino melius exponitur fides hoc loco, fides Theologica, cum Hieronymo, & Scoto. Nec obstat quòd opponit Cornelius fidem hanc esse initium Spiritus, non frufides Theolo-Aum: nam si de side actuali prima, qua disponi- gica. tur adultus ad primam instificationem, loquamur, illa non debet esse fructus Spiritus intrinsecè san-&ificătis, sed sufficit quòd sit fru &us gratiæ actualis, & Spiritus sancti. Et certe ipsa charitas, quando dicitur fructus Spiritus, non dicitut elle fru-&us fidei præcedentis, sed vt supra nos explicuimus, gratiæ actualis, aut ipsius Spiritus sancti:vnde non requiritur quòd alio modo sit fructus Spiritus fides illa actualis, primò disponens hominem ad iustificationem; si de habituali verò, aut a liis actibus fidei sequentibus iustificationem, & Spiritum formalem, & inhærentem adoptionis, loquamur, certum est illa non esse initium Spiritus, sed fructum eius, præsertim secundum Thomistas,& recentiores communiter, qui dicunt virtutes Theologales, & infusas omnes esse proprietates gratiæ sanctificantis.

Mellor ex-

Decimus fructus est Modestia, que secundum D.Thom. & Cornelium moderatur omnes actio- Decimi finnes exteriores, incessum, vestitum, sermonem, rifum, sed sic explicata coincidit cum benignitate, tio D. Th. aut cam includit, prout ipsi cam explicant; & præterea, vt inordinatus modus se gerendi in exterioribus, non vnum aliquem determinatum affectum prauum interiorem, sed multiplicem arguit, iuxta illud Eccles. 19. Amiliu corporis, & risus dentium, & ingressu bominu enunciant de illo, & Ambrosius 1.0ffic.cap.18. Ex actibus exterioribus bomo cordis nostri absconditu, aut leuior, aut iactantior, aut turbidior, aut grauior & constantior, & purior, & maturior affirmatur. Ita sanè non videtur quòd aliqua vna virtus possir sufficere ad ordinandum hominem quoad exteriora omnia, potiùs, aut meliùs, quàm prudentia. Vnde non incongruè per modestiam Vera explihic intelligit Doctor prudentiam, cuius est modum præfigere in actionibus externis, quod est modestię.Confirmatur,quia hîc vbi enumerantur cæreræ omnes virtutes morales intellectiuæ, & appetitiua, non debuit omitti Prudentia: nullibi autem conuenientiùs intelligi potest , quàm sub nomine modestie.

Undecimus fructus est Continentia; & duodecimus Castitas.Per Continentiam aliqui intelligunt Undecimi & abstinentiam in licitis, vt distinguant eam à castitate, qua abstinetur ab illicitis. Alij dicunt per eft continen-Continentiam intelligi illam virtutem, quæ relistit sia & caftiillicitis motibus, & per castitatem cam quæ supe- tatu explirat eosdem. Alij per continentiam intelligunt ge- catio aliora. neralem virtutem, seu potiùs complexionem omnium virtutum, quibus resistimus malis, ab iis patrandis abstinendo, & per castitatem virtutem moderantem delectationes venereas.

Scotus clare, & breuiter dicit per hos duos fructus vel intelligi duas species temperantiz, quæ debuit numerari inter fructus, non minus quam cæteræ virtutes morales cardinales, vel vnam tantum speciem. Si primum dicatur, per continentiam intelligenda est virtus moderans alia delectabilia præter venerea. Si teneatur verò secundum, dicendum est quòd eadem virtus respiciens delectationes venereas Explicatio

Digitized by Google

2 33. Nons fruttu fidei explica. tio S. Thom.

possit considerari secundum gradum perfectum, & imperfectum, & primo modo vocari continenția; secundo castitat, & hic dicendi modus conuenit cum secundo aliorum præmisso, qui est expressè Anselmi.

23 6. Conclusio Srincipalu ex pramiss 70 forutur.

u Sic igitur pater, &c. Ex reductione particulari omnium Beatitudinum, donorum, ac fru-Guum ad virtutes Theologicas, ac morales, concludit hîc illud, quod præmiserat, & principaliter intendit in hac quæstione, nimirum sufficienter viatorem habitualiter, ac actualiter perfici per habitus carumdem virtutum in generé, ac specie, eorumque actus nec esse principium aliquod experientiæ rationis, aut authoritatis; unde colligantur aliqui alij habitus, aut actus ab illis distincti, & speciatim id non esse dicendum de beatitudinibus, donis, ac fructibus, de quibus id afferit S. Thomas cum suis, & multis recentio-

Obietio fol-Quomodo cii indistintie ze bentitudiънт.fruituil. donorum, ac virtută pluses numerentur beatitu dires , quàm don a & plures fruitmi, gudm beatitudines.

**737**.

Nec refert quòd plures beatitudines enumerentur, quam dona, & plures fructus, quam beatitudines : hoc enim non oritur ex eo, quòd aliquæ virtutes reperiantur, aut numerentur inter beatitudines, ac fructus, quæ non comprehendantur sub virtutibus expressis inter dona, sed quòd explicitè aliquæ species virtutum ponantur inter beatitudines, que non ponuntur explicitè inter dona, & alique species explicite ponantur inter fructus, quæ explicitæ non ponuntur inter beatitudines, & denique è converso aliquæ species explicitæ ponantur inter dona, quæ non ponuntur explicité inter beatitudines.

Quòd si ex diuerso illo numero beatitudinum, donorum, ac fructuum in Scriptura assignato benè arguerentur diuersi habitus illorum, verbi gratia, si ex eo quòd enumeret septem dona Isaias cap. 11. & octo beatitudines Matthæus cap. 5. colligeretur alios habitus distinctos enumerari hîc, & ibi; profecto nulla est ratio cur istæ nouem gratiæ gratis datæ, de quibus Paulus agit 1. Cerinib .12. non significarent actus, aut habitus distinctos ab illis septem, de quibus facit mentionem Petrus cap. 1. 2. Epist. sue, quod non concedunt aduersarij. Itaque certum est Scripturam diuerlis locis eadem significare nunc expressius, nunc minus expresse, nunc in illis speciebus, nunc in illis aliis. Id quod viteriùs patet ex co, quod ex octo his bearitudinibus, quas enumerauit Matthæus, Lucas posuerit tantum quatuot : sed vt benè Ambros. in illis otto ista quatuor sunt, & in quatuor istic ille octo, bic enimquasuor velint virtutes amplexus est cardinales, ille in illis octo mysticum numerum reservanit. Sed nec aduerfarij Thomistæ, possunt hanc diuersam numerationem vrgete, quin sibi ipsis officiant, cum concedant octo beatitudines, & duodecim fructus non significare diversos actus, aut habitus, ab a&ibus, & habitibus donorum, ac virtutum, vt xepressè fatetur Suarez.

238. Argumenti principale pro parte megitium qua-fiionis folzi-

x. Ad argumentum in oppositum, &c. Vnico argumento pro parte negatina, quæ reiecta est in initio quæstionis, ex diversitate numeri virtutum, donorum, beatitudinum ac fructuum, & diuersitate etiam numeratorum ducto, respondet ex diais: numerata in omnibus esse eadem, in sensu nimirum explicato, quatenus nulli alij habitus, aut actus, nisi habitus, & actus virtutum, vel 1ecundum conceptum genericum, vel secundum conceptum specificum, aliquem sub conceptu illo generico compreheníum , inter dona, beatitudines, ac fructus numerantur. Vnde in forma concedo antecedens pro prima parte,& distinguo ipsum pro secunda: numerata non sunt eadem ita ve aliquod sie numeratum inter beatitudines, dona, ac fructus, quod non sit vnum ex cardinalibus virtutibus, vel ex contentis sub illis, nego; ita vt aliquid sit numeratum inter illa, quod non sit expresse vna ex illis quatuor, sed aliquid contentum sub illis, concedo, & nego consequentiam.

y Ad illud Philosophi, &c. Respondet hic ad confirmationem adductam in principio quæstionis in fauorem sententiæ Henrici, quæ etiam fontile Hen. communiter vrgeri folet, & est hæc: Secundum Philosophum 7. Etbic. cap. 1. datur virtus quæ- phi. dam herojca, & extraordinaria, distincta à virtutibus ordinariis; ergo virtutes ordinariz morales non tam sufficienter perficient hominem, quin ponendæ sint aliæ. Confirmatur primo, Confirmațio quia illa virtus heroïca secundum eundem Phi- prima. losophum opponitur vitio bestialitatis; sed hoc vitium est distinctæ speciei ab aliis vitiis; ergo illa virtus dicenda est esse distincta speciei ab aliis virtutibus ordinariis; sed si hoc concedatur semel, cùm sit tanta ratio distinguendi dona à virtutibus, ac illam à ceteris virtutibus: ergo omnino distinguenda erunt. Confirmatur secudo, quia vi- Confirmatio detur quòd ille virtutes, quasiple vocauit heroi- fecunda. cas, sunt ipsamet dona Spiritus, quamuis enim Philosophus no cognouit illas fuisse dona Spiritus, tamen poterat cognoscere ex modo agendi aliquorum aliorum, vel suo, quòd agebant modo extraordinario, & heroïco. & 7. moral. ad Endemum fatetur expresse impelli quosdam diuino instinctu ad agendum, dicitque tales non debere consulere sationem humanam: principium enim, inquit, babent intellettu, & voluntate prastantius.

Respondetur, distinguendo antecedens : distineta specie, nego antecedens; distineta secun- Responsio. dum excessum in perfectione, intra tamen can- Viriam bedem speciem, concedo antecedens, & similiter de diffinguidistinguo consequens. Quod autem hæc respon- tur ab ordisio sit ad mentem Philosophi, patet, quia ille in maria. qualibet virtute ponit quatuor gradus, omnes intra eandem speciem, virtutem secundum primum gradum vocat perseuerantiam; secundum se- In qualibet cundum continentiam; secundum tertium, temperantiam; secuudum quartum, beroicam, & hic quartus gradus est persectissimus, quem potest virtus habere, ac rarissimè acquiritur. Vhde qui eum acquirunt, extraordinario modo agere solent, & propterea secundum metaphoram, vel accommodationem quandam, possunt, & solent dici diuino & suprahumano modo agere.

Ad confirmationem, duplicem dat responsionem, & iuxta primam negari posset minor, quia Respondetur distinctio bestialitatis à ceteris vitiis posset esse ad 1. confirsecundum intensiorem malitiæ gradum intra marionem. eandem speciem, sicut iam dictum est de distinctione virtutis heroicæ ab ordinaria. Secundum alteram responsionem neganda est consequentia, quia quandoquidem malum contingat ex multis capitibus, seu ex quocumque defectu siue obiecti, siue finis, siue vllius circumstantia, & bonum non nisi ex integra causa, possunt plura vitia esse opposita eidem virtuti. Vnde non sequitur, bestialitas est distinctæ speciei à vitio, cui opponitur virtus ordinaria; ergo & virtus heroica opposita bestialitati est distinctæ speciei à

ta vitio vnim fociei non debetesse distincta speeiei à virtute oppolita vitio alteri distin-**Z**a speciei.

rirem opposi- virtute communi: quia antecedens posset esse verum, quamuis solum distinguerentur secundum magis, & minus perfectum; imò antecedens pofset esse verum sine vlla distinctione veriusque virtutis, quia ex eo quòd auaritia sit vitium oppositum prodigalitati, non sequitur quòd virtus oppolita auarițiæ lit distinctæ speciei à virtute opposita prodigalitati: nam eadem virtus liberalitatis vtrique vitio opponitur, & sanè eodem modo cadem virtus castitatis opponitur bestialitati, & luxuriæ, siue hæc sint vitia distincta, fiue non.

242.

Posset qui re-sistere bestia-licaci sine infindu extraordinario.

Confirmatur totum hoc, ostendendo hoc de bestialitate nihil facere ad propositum: non potest esse dubium quin possit quis, saltem mediante gratia Dei, quæ ad omne bonum requiritur, resi-Rere bestialitati modo ordinario, absque aliquo instinctu extraordinario,& insolitò Spiritus san-&i, imò videtur quòd faciliùs possit resistere quis bestialitati, quam aliis speciebus luxuriæ, quia minus tentantur homines, vt patet experientia ad illam, quam ad alias illas species: ergo si sæpiùs hoc fecisset, acquireret habitum humanum, & ordinarium, ac acquifitum ad id faciendum, fine ille effet distincte rationis à ceteris habitibus acquisitis, quibus resisteret aliis malis, siue non(perinde est hoc ad propositum.) ergo aliquis habitus acquisitus potest opponi bestialitati, & consequenter non requiritur aliquis habitus extraordinarius, & supranaturalis, ac distinctæ speciei ab omnibus acquisitis, qui opponatur ipsi, nec sequitur ex eo quòd virtus heroica oponatur bestialitati, quòd distinguatur ab omnibus acquisitis virtutibus, quandoquidem, vt iam dixi, aliqua acquisita virtus absque controuersia possit esse oppsita bestialitati eidem. Ex quibus potest responderi tertiò ad confirmationem candem, distinguendo maiorem, virtus heroica sola opponitur bestialitati, ita vt nulla alia virtus opponatur ipli præter iplam, nego maiorem; opponitur ipli, led non lola, concedo maiorem, & concessa minori nego consequentiam.

Respondetur ad secundam confirmatio-Bem.

Ad secundam confirmationem, concedo totum: non enim facit contra nos, sed potiùs pro nobis, quia cum virtus heroïca non distinguatur specie ab ordinariis, si dona coincidant cum virtutibus herojcis, sequitur quòd intendimus, non distingui dona à virtutibus. In rei tamen veritate, non est necesse vt soli illi, qui agunt ex particulari instinctu Dei, & præter rationem, quantum ad regulas ordinarias agendi, agant per virtutem heroicam, quæ saluari potest absque tali particulari instinctu.

243. Obiettie 1. rulcarior recentiorum.

Responsio. **Duom**ode virtutes ordinaria specialiter ataribueda sint Spiritui san-

244. Ob.2. ex Cy-Allo.

Præter hæc obiiciunt primò recentiores,& speciatim Valentia disp. 5. quast. 8. part. 1. Dona hæc vocantur Spiritus, & dicuntur requiescere supra. iustos; ergo particulariter referenda sunt ad Spiritum sandum, & sunt habitus permanentes, & consequenter distinguuntur à virtutibus. Respondeo, distinguendo secundum consequens, quantum ad hoc quod dicant gradum perfectiorem intra candem speciem, aut quòd appellanda sint dona, quatenus concurrunt ad actus quosdam principaliores, & infignes, ac heroicos, concedo consequentiam; distinguuntur à virtutibus specie, nego consequentiam.

Obiicies secundò, Cyrillus Alexandr. 2. in Isaiam, explicans illum locum, ex quo'desumuntut dona, dicit : In boc germine ex stirpe Iesse acquieturum ait spiritum multu virtutibus, ac viribus pol-

lendum. Vbi nomine virium hac dona prater virtutes significat secundum, Valentiam Respondeo Responsio. hunc locum esse potius pro nobis, nam expressè dicit Cyrillus quòd Propheta intelligat virtutes per Spiritum sanctum communicandas nobis: quod debet necessariò intelligi vel de virtutibus, à quibus distinguunt aduersarij dona ; vel de aliis virtutibus coincidentibus cum donis. Si dicatur primum, vt dicere videtur Valentia, ergo ex illo loco Isaiz non magis attribuuntut dona Spiritui sancto, quam virtutes, à quibus distinguuntur,& consequenter ex attributione donorum ad Spiritum sanctum, non potest colligi corum distinctio à virtutibus. Deinde secundum adversarios, cómuniter ex illo loco Isaiz colligitur communicatio donorum, & non virtutum: ergo per virtutes non intelligit Cyrillus eas, quæ distinguuntur à donis, & viribus, vt ait Valentia; aliàs exponit Isaiam aliter quam aduersarij volunt.

Confirmatur hoc, quia secundum aduersarios non intelligitur apud Isaiam ibi per spiritum fortitudinis virtus fortitudinis, sed alia aliqua fortitudo distinctæ rationis: at hoc esset falsum secundum Cyrillum, si intelligeret per virintes eas, quæ sunt morales, & distinctæ à donis, & per

vires ipla dona.

Quòd si propter hæc, aut alia dicatur secundum, nempe Cyrillum intelligere per virtutes co loci ipsamer dona : ergo Cyrillus vocat dona virtutes, & consequenter potius ex ipso habetur quòd dona non distinguantur à virtutibus, quam oppositum, præsettim cum non insinuet, vel leuiter, quod accipiat ibi nomen virtutis, nisi eo modo, quo communiter accipitur de vieutibus propriè dictis, hoc est, Theologicis, ac moralibus, nec vlla sit ratio vnde dicatur loqui de virtutibus distinctæ rationis.

Respondeo secundò, admittendo quòd per Responso 2. virtutes intelligat morales, & per vires dona, sed negando tamen quòd inde sequatur virtutes, & dona specie distingui; quia idem habitus secundum gradum tantæ, vel tantæ perfectionis posser vocari virem, & secundum viteriorem gradum posset vocari vis, & donum sine illa distinctione specifica, vt pater.

Obiicies tertiò, Chrysostomus hom de san- Obiettio 3 ex co, & adorando Spiritu, tom. 3. Si, inquit quis Chrysellome. accipit virtutem à Spiritu sancte, vt credat promissie ni benerum, que dantur in future seculo, elle promifsionu donum accipit, & vbi dona spiritus vocantur spiritus, quando habet donum charitatis, dicitur quòd

habeat spiritum charitatic.

Respondeo hunc locum etiam maniscste fa- Responsio. uere nobis, nullo modo aduerlariis; nam hoc ipsum, quod dicit Chrysostomus, est quod nos dicimus virtutem fidei esse donum ac spiritum fidei, & virtutem charitatis esse donum, ac spiritum charitatis; vnde miror cur hunc locum pro se adduxerit Valentia. Deinde hic idem locus valde confirmat expositionem donorum, quam dat Scotus, nam ex hoc loco habetur quòd detur donum Spiritus sancti vnum, quod sit sides, alterum quòd sit charitas; sed secundum nullam aliam expositionem præter nostram,& Scoti,hoc habetur, vt patet ex dictis.

Obiicies quartò, Gregorius lib.1.moral.cap.12. Obiettio 4 distinguit septem dona Spiritus à tribus virtuti- ex Gregorio. bus Theologicis, quas ait significari per tres fisios Iob. dona verò per septem eiusdem silias, & ex omnibus conficit denarium numerum. Neque

245.

enim, inquit, ad denarium numerum septem fili perueniunt, nisi in side, spe, & charitate suerit omne quod agunt. Ergo tres virtutes Theologicz inter dona non comprehenduntur, quod est contra nos. Rursus lib.1.mer.5.16. distinguit cadé dona à quatuor virtutibus moralibus cardinalibus, ita enim loquitur: Intra quatuer demus angules conninantur, quia intra arcana mentis, qua principaliter his quatuor virsutibus ad summa rectitudinus culmen erigitur, virtutes catera (hoc est, septem dona) quasi quadam cordis soboles se inuicem pascunt. Donum quippe spiritus, quod in subietta mente ante alia prudentiam, temperantiam, fortitudinem, iustitiam format, eandem mentem, ve contra singula quaque tentamenta erudiat, in septem mox virtutibus temperat, vt contra stultitiam, sapientiam; contra bebetudinem, intellectum; contra pracipitationem, confilium; contra timorem, fortitudinem ; contra ignorantiam , scientiam ; contra duritiem, pietatem. contra superbiam, det timorem, ergo quatuor virtutes cardinales non comprehéduntur inter dona, & consequenter à primo ad virimum, tres Theologicz, ac quatuor cardinales virtutes distinguuntur à septem donis Spiritus. Addit postremò Valentia pro confirmatione S. Augustinum lib. 1. de serm. Domini in monte, cap. 18. ad hæc septem accommodate septem petitiones eas, que sunt in oratione Dominica.

Respondeo, quantum ad primum locum Gre-

garij, videri quidem Greg. distinguere seprem do-

na à tribus virtutibus Theologicis, & consequen-

ter nos non conuenire cum ipfo in explicatione

istorum donorum, quod non est inconueniens, nam cum Patres in iis explicandis non conue-

niant, nemo tenetur ad vllius Patris in particu-

lari sequendam explicationem. & certe ab ipsismet aduersariis explicatio Hieronymi, & Augu-

stini de aliquibus donis, & beatitudinibus non

recipitur: cur ergo esset necesse vt nos sequere-

mur Gregorij? (ed quoad difficultatem principa-

lem de distinctione donorum à virtutibus, pror-

îns nobiscum co loci videtur conuenire, nam ex-

presse vocat dona virtutes, & cap. 15. explicans

ca in particulari nullo modo, vel leuiter infinuat

vllam differentiam eotum à virtutibus ; imò cùm

248. Ra Bonfeo. Aliter S. Greg. quam nos explicamus dona.

Consenit ne bifoum in non distinguendis donu à vir. sucibus.

249. Responsio ad fecypdum loeum Greg.

Qualem vult Greg distin aionem ese inter dona G <del>Ti</del>rtutes.

descriptiones iphus conveniant vittutibus totaliter, debet intelligi quòd non distinxerit illa à virtutibus. Et hinc optime Scotus in initio quæstionis adduxit Gregorium in eodem cap. 12. pro parte negatina quæstionis huius, asserente dona non distingui à virtutibus, Respondeo etiam quantum ad secundum locum, illum potius nobis fauere: nam ibi etiam vocat septem dona virtutes, & dicit donum Spiritus illas in subiectamente formare, quod donum septem illis virtutibus, que vocantur septem dona, eandem mentem temperat; vnde non alio ·modo attribuit illa septem dona Spiritui sancto, quam illas quatuor virtutes, & omnes æqualiter vocat dona Spiritus, fine vllo diferimine, quantùm ad hoc. Distinctio autem, quam insinuat inter illas septem, & quatuor virtutes, non est alia, nisi vel talis, qualem cæteræ virtutes acquisitæ, & morales à cardinalibus habent, nimirum distinctio specierum à genere; vel distinctio actuum ab habitibus, ita vt per dona intelligat actus virturum; per ipsas cardinales virtutes habicus, à quibus illi actus procedunt; vel distinctio virtutum per le infusarum ab acquisitis virtutibus, ita ve per virtutes cardinales intelligat vir-

tures acquilitas, per dona infulas, quæ expolitio

admittentibus virtutes infusas distinctas à Theologicis esset satis commoda; vel denique distinctio, quam habet virtus secundum statum imperfectiorem, & vi principial actus ordinarios, ac minus perfectos à leipla secundum starum perfectiorem, & vt principiat actus extraordinarios, ac magis perfectos. & hæc vltima expolitio ac prima, & nobis magis congruit, & ipsi Gregorio: nulla autem ex his quatuor expolitionibus præiudicat vllo modo nostræ sententiæ, vt patet.

Denique confirmatio adducta ex Augustino nihil omnino facit ad propositum: quòd enim accommodet illa dona ad istas petitiones, certè si quidpiam ad præsens spectat, potius nobis prodest, quam obest: nam illis petitionibus certum est nos petere virtutes à Deo; ergo si septem dona reuocantur ad illas petitiones, possunt hoc non obstante, illa dona consistere in virtutibus.

Obiicies quintò, ex Scriptura, & ex vitis San-Aorum, Sanctos impulsos fuisse sæpissime à Deo ad facienda quædam extraordinaria opera, quæ aliis potius admiranda sunt, quam imitanda, & ac um imiad hoc ipsis dedisse extraordinarias, & mirabiles tanda Sanvires; ergo admittendi funt aliqui habitus extraordinarij distincti ab habitibus virtutum, quibus mediantibus id præstari possir. Antecedens patet Iudic. 17.ex facto Samfonis, qui fe,& alios,cocufsis domus, in qua cum multis l'hilistæis erat ipsemet, columnis, interfecit. & 1. Machab. fexto, vbi refertur Eleazarum ardore interin endi hostes expoluisse le manifesto morris periculo, quam etiam non virauit oppressus eodem, quem interfecerat, elephante, & suo, vt ait Ambros. 1. offic. 4. triumpho sepultus, & 3.Reg.3.ex indicio illo admirabili Salomonis ordinantis dividendum infantem, de quo altercabantut duz mulieres,& sic vera mater cognosceretur, de quo iudicio S.Hieronymus ait in epist. ad Rustinum. Contra atais sua mensuram de intimo bumana natura iudicanit affe-Elu. Idem parer ex vitis Sanctarum Pelagiæ, & Apolloniz Virginum, quarum illa cum sociabus se in flumen projecit, conseruanda virginitatis causa, hæc vitrò in rogum ex carnificum manibns insiliit.

Respondeo, negando consequentiam, quia iplimet habitus ordinarij virtutum , faltem aucti, Refonso. & intensi, possent sufficere accedente illuminatione particulari Dei, & gratia actuali. Et certè videtur mirabile existimare quòd fortitudo Samsonis, & Eleazari, qua vecbantur in prædictis facinoribus, esser distinctæ speciei à fortitudine, quam ordinaric habebant ipfi 💸 nos communiter habemus. Deinde si ista dona deseruiant tantùm ad huiulmodi opera stupenda, & admiranda potiùs, quàm imitanda, quandoquidem non nisi rarissime, & à paucissimis fiant huiusmodi opera, profectò non deberent dona pro hoc statu concedi omnibus iustis semper. Ad quid enim deseruitent? Vnde cum aduersarij dicant ea habere connexionem cum gratia sanctificante, & consequenter communicari semper omnibus iustis, non debent dicere quòd solum ponantur in ordine ad talia opera, & consequenter debent concedere, si rectè philosophentur, quòd habitus ne cessarij ad illas actiones extraordinarias & insolitas sint distincti à donis, quorum effectus debent haberi ordinarie à iustis, quibus dona communicantur. Quidquid enim probat distinctionem virtutum à donis, probat similiter distinctionem donorum ab habitibus concurrentibus ad illa

Obietio 5 ex extraordina rijs quibusd**ä** 

insuera opera, ex supositione saltem, quòd dona habent alios affectus magis ordinarios, quam ista opera; vnde patet hanc obiectionem potiùs officere aduersariis quam nobis.

Obietio Sex-

Responsio 1.

Response 2.

Obiici denique posser, quòd nomen gratiæ gratis datæ, de quibus Apostolus 2. Cor. 12. vel omnes, vel certæ aliquæ ex illis, importent habitum, vel actum distinctum ab omnibus habitibus, & actibus virtutum Theologicarum, & moralium:ergo dantur de facto alij habitus, aut actus distincti ab habitibus, & actibus istarum virtutum. Confirmatur, datur character baptismalis Confirmationis, & Ordinis; qui non est actus, vel habitus vllius ex illis virtutibus: ergo istæ virtutes non sufficiunt pro viatore. Respondeo primò, nos loqui de donis, & habitibus, ac actibus collatis per se primò ad bonum illius, cui conferuntur, & de iis, quæ omnibus iustis ordinariè insunt, & ita etiam loquuntur aduersarij. Vnde dato vltrà antecedenti, distinguo consequens, alij actus, & habitus, qui ordinariè habenturab omnibus iustis, & pertinent per se primò, ac conferentur ad bonum proprium ipsorum, nego;qui extraordinariè tantùm conferuntur,& ad bonum alioru principaliter, transeat cosequentia.

Respondeo secundò, negando antecedens, quia nullus est actus, vel habitus, qui habetur mediantibus illis nouem gratiis, qui non spectat ad aliquem ex illis virtutibus, vt facile ostendi posset, discurrendo per singulas illas gratias, quocumque modo explicentur ex pluribus modis, quibus cum aliqua probabilitate explicari posfunt. Ad confirmationem, distinguendo consequens, non sufficient sine aliquo alio, quod non est habitus, seu principium physicum alicuius actus, vel aliquis actus vitalis, transcat; sine aliquo alio, quod sit talis actus, vel habitus, nego consequentiam.

Itaque ve paucis verbis concludam summa-.. rium huius quæstionis, quod cum Doctore asserimus est, nullo modo esse asserndos habitus vllos, aut actus pro hoc statu- in viatoribus iustis, aut iniustis, fidelibus, aut infidelibus, præsertim ordinarie, qui sint distinctæ speciei ab habitibus, & actibus trium virtutum Theologicarum, ac quatuor cardinalium in se ac suis speciebus, sed eosdem habitus vocari virtutes, quatenus tendunt in obiectum cum debitis circumstantiis; dona verò, quatenus in aliqua eminenti perfe-&ione conferuntur per gratiam particularem Spiritus sancti; beatitudines, quatenus præmium aliquod particulare beatificum promissum est ipsis à Saluatore; & fructus denique, quatenus sequuntur ad gratiam adoptionis, aut ad aliquam particularem diligentiam alicuius hominis mediante gratia factam.

2 53.

# DISTINCTIO

De dono sapientia, intellectus, & scientia.



Os T præmissa diligenter considerandum est in quo differat sapientia à scientia. De hoc Augustinus ita ait, Philo- Aug.in 14. sophi disputantes de sapientia definierunt eam, dicentes, lib. de Trin. Sapientia est rerum diuinarum humanarumque cognitio. die. Ego quoque vtramque rerum cognitionem, id est, diuinarum, & humanarum & sapientiam & scientiam dici pos sia, & scien-

se non nego. Verùm iuxta distinctionem Apostoli, quâ dixit, Alij datur ser- tia secundu mo sapientiæ, alij sermo scientiæ, illa definitio diuidenda est: vt rerum diuina- 1000 lidem. rum cognitio sapientia propriè nuncupetur, humanarum verò rerum cognitio proprièscientiæ nomen obtineat. Neque verò quicquid sciri ab homine potest in rebus humanis, vbi plurimum superuacuæ vanitatis, & noxie curiositatis est, huic scientiæ tribuo:sed illud tantum, quo sides saluberrima, quæ ad veram beatitudinem ducit, gignitur, nutritur, defenditur, roboratur: qua scientia non pollent fideles plurimi, quamuis polleant ipsa fides plurimum. Aliud est enim scire tantummodò quid homo credere debeat propter adi- Aug. super piscendam vitam beatam: aliud est scire quomodo hoc ipsum & piis opi- & in Ench. tuletur, vel contra impios defendatur: quæ proprio vocabulo appellatur c. 2. & lib. scientia. De his quoque duabus virtutibus idem Augustinus differențiam cap. 14. inter eas assignans super Psalm. ait, Distat sapientia quodammodo à scien- lob 24 d. tia, testante sancto Iob, qui quodammodo singula definiens ait. Sapien- luxia 70. tia est pietas, scientia verò est abstinere à malis. Pietatem verò hoc loco po- Ad Phil. 2. suit Dei cultum, que Grece dicitur Proviseu : que est in cognitione, & cap.14.

# Lib. III. Sententiarum

dilectione eius, quod semper est & incommutabiliter manet, quod Deus est. Abstinere verò à malis est in medio prauæ nationis prudenter conuersari. Idem quoque inter hæc duo aperte distinguens ait in lib. 12. de Trinit. Distat ab æternorum contemplatione actio, quâ bene vtimur temporalibus rebus: & illa fapientiæ, hæc fcientiæ deputatur, quamuis & illa quæ fapientiæ est, possit nuncupari scientia, vt Apostolus asserit, vbi dicit, Nunc scio ex parte: quam scientiam profectò contemplationem Dei vult intelligi. In hoc ergo differentia est: quia ad contemplationem sapientia, ad actionem verò scientia pertiner. Ecce apertè demonstratum est, in quo differant spiritus sapientia, & spiritus scientia, scilicet ve sapientia diuinis, Lib. 13. de scientia humanis attributa sit rebus. Et vt docet Augustinus vtrumque agnoscimus in Christo, scilicet & rem diuinam, & rem humanam: & ideò de ipso habemus sapientiam, & scientiam. Cum enimlegitur, Verbum caro factum est: in Verbo intelligitur verus Dei Filius: in carne agnoscitur verus hominis Filius. Item cum dicitur, vidimus plenum gratia & veritatis : gratiam referamus ad scientiam, & veritatem ad sapientiam: quia in Christo, & sapientia & scientia suit plenarie, & nos scientiam & sapientiam de eo habemus, qui est Deus, & homo.

## In quo differat sapientia ab intellectu?

Stensa differentia inter scientiam, & sapientiam, quid distet inter sa-B. pientiam, & intellectum videamus. In hoc differunt illa duo: quia sapientia propriè est de æternis, quæ veritati æternæ contemplandæ intendit. Intelligentia verò non modò de æternis est: sed etiam de rebus inuisibilibus, & spiritualibus temporaliter exortis. Per eam enim & natura summa, quæ fecit omnes naturas, id est, diuina consideratur: & quæ post ipsam sunt spirituales, & inuisibiles naturæ, vt Angeli, & omnes animæ bonæ affectiones conspiciuntur. In hoc ergo differentia est, quia sapientia creator tantum conspicitur, intellectu verò & creator, & creatura quædam. Item intellectu intelligibilia çapimus tantum : fapientia verò non modò ca-Quomodo pimus superiora, sed etiam in cognitis delectamur. Sic ergo distingui potest inter illa tria, scilicet intellectum, & scientiam, & sapientiam. Scientia valet ad rerum temporalium rectam administrationem, & ad bonam inter malos conversationem. Intelligentia verò ad creatoris, & creaturarum inuisibilium speculationem. Sapientia verò ad solius æternæ veritatis contemplationem, & delectationem.

> Quòd intellectus, & scientia, de quibus hic agitur, non sunt illa, qua naturaliter habet homo.

Esancti, alia sunt ab intellectu, & scientia, quæ naturaliter sunt in ani-T notandum quòd intellectus, & scientia, quæ dicuntur dona Spiritus ma hominis: hæc enim virtutes sunt, quæ per gratiam infunduntur animis fidelium, vt per eas recte viuant. Illa verò naturaliter habet homo ex beneficio creationis, à Deo tamen. Per has autem virtures quæ dicuntur, dona Spiritus sancti, illa naturalia reformantur, atque adiuuantur: vt verbi gratia, intellectus naturalis peccato obtenebratus, per virtutem quandam & gratiam, quæ dicitur spiritus intelligentiæ, reformatur atque adiuuatur ad intelligendum. Ita & per illam virtutem, quæ dicitur spiritus sapien-

Digitized by Google

in medio c. Ioan, 1.b

776

differunt Scientia, intelligentia, & Sapien-

# Dist. XXXV. Quæst. vnic.

tiæ, iuuatur, atque erigitur mentis ratio ad contemplationem, & delectationem æternæ veritatis.

## Quòd sapientia ista Dei est, nec est illa, qua Deus est.

TLlud etiam sciendum est, [quòd'sapientia, de qua nunc disserimus, non Lest illa sapientia Dei (vt ait Augustinus) quæ Deus est, sed hominis sapien- Aug.lib.14. tia. Veruntamen quæ secundum Deum est: ac verus & præcipuus cultus de Trin.c.i. eius est.] Si ergo colat mens hominis Deum, cuius ab eo capax facta " est, & cuius esse particeps potest, sapiens ipsa fit, & non sua luce, sed summæ illius lucis participatione sapiens sit. Ista ergo hominis sapientia ctiam Dei est: verùm non ita Dei est, vt ea sapiens sit Deus. Non enim participatione sui sapiens est, sicut mens participatione Dei. Sic etiam dicitur iustitia, non solum illa, qua ipse iustus est, sed etiam illa, quam dat homini, cùm iustificabat impium.

#### QVÆSTIO VNICA.

## Vtrum sapientia, scientia, intellectus, & consilium sint habitus intellectuales?

Alens 1.p.g.40,m.1. D.Thom.1.2.g.68.art.4. & 2.2. q.8.art.6. & q.45.art.1.vbi eius expos. & blc q.1.art.1 Rich. art. 2.9.1. D. Bon. art. 1.9.1. Vorill. 9.1. Assor. 1. to. 1.3. c. 29.9.5.



🕻 I R C A istam \* trigesimam quintam distinctionem , in qua Magister agit de donis , comparando vnum ad aliud ; quæritur , Vtrùm sapientia, scientia , intelledus, & confilium fint habitus intellectuales?

#### COMMENTARIVS.

7 Irca istam 35. distinctionem, &c. Quamuis ex dictis in distinctione præcedenti inter explicandum rationem donorum in particulari pateat solutio huius difficultatis, tamen ne vlla ex distinctionibus Magistri sine aliqua quæstione omitteretur, hîc breuiter infinuat quod antè tenuit de differentia horum quatuor donorum, quæ comuniter supponutur pertinere ad intellectum.

#### SCHOLIVM.

Docet sapientiam ese charitatem, vt dictum est d. praced. num. 20. scientiam, intelle-Etum, & consilium ait esse habitus intellectuales; de quo ibidem. Quod dicit hic scientiam, idest, habitum, quo magis explicitè capiuntur res sidei, non tantam primi articuli, sed qua in eu latent, esse ipsum habitum fidei, non contradicit ÿs, qua dixit dist 24. n. 15. 16, whi asserunt scientes res fidei explicari, & defendere, habere alium habitum distinctum à fide ; qui a ibi loquitur de habitu acquisito per discursum , tendente in conclusiones Theologicas, vt deductas ex pramisis, hic de habitu tendente in illas conclusiones, vt explicitas, contineri in reuelatis, quibus ex vi reuelationis immediate prabetur

COlutio huius b patet ex dictis. Sapientia quidem est habitus appetitiuus, scilicet charitas, licèt includat fidem tanquam præuium, ficut actus voluntatis actum intelle-&us. Scientia, & intellectus circumloquuntur habitum fidei persectum, & imperfectum, ficut dictum est priùs consilium acceptum pro habitu est habitus prudentiæ.

Sed obiicitur quòd scientia, & intellectus non sunt vnus habitus: quia in cognitione acquisita alius est habitus principij, qui dicitur intellectus, & alius conclusionis, qui dicitur scientia: igitur à simili in cognitione infusa alius est habitus cognoscendi articulos, & alius cognoscendi consequentia, vel explicita ex articulis.

Respondeo, consequentia non valet, quia in acquisitis assentitur vero complexo propter euidentiam ex suis terminis. Aliam autem euidentiam habet propriè principium ex terminis suis, & aliam conclusio ex suis, & alterius rationis, licèt ista euidentia sit causata

caulata ab illa: & ideò potest esse alius habitus respectu huius, & illius, qui respicit formalem rationem veritatis hîc, & ibi. Sed in creditis non assentitur propter euidentiam crediti, sed propter veritatem reuelantis, cui assentitur: & illa est eadem respectu primorum articulorum, & respectu aliorum explicatorum ex illis: & ided non est alius habitus vnius, & alterius, quia est idem obiectum sub eadem ratione formali.

## COMMENTARIVS.

SVPPLEM. Poncii. Donii sapiëtia est charitas principab Solutio patet ex dictio, &c. Itaque dicit sapien-tiam esse charitatem, quod intelligendum est principaliter; nam, vt suprà diximus, ctiam spes per sapientiam significatur, quia per vtramque Deus sapit nobis, persectius tamen per charitatem, que in se multò est perfectior, & propterea principaliùs dici debet sapientia, quam spes. Addit sapientiam licet significet habitum appetitiuum charitatis, includere tamen aliquo modo fidem, nimirum præsuppositiue: nam sicut actus voluntatis dicit ordinem ad actum intellectus, quatenus ipsum necessariò præ-supponit : ita etiam habitus voluntatis dicit ordinem ad habitum intellectus, quatenus, connaturaliter loquendo, nec solet acquiri, nec operari, nisi priùs acquiratur, & operetur habitus intellectus. Propterea autem videtur Do-Cor hoc addere, vt significet, qua ratione posset intelligi quòd communiter dici solebat, nimirùm sapientiam pertinere ad intellectum, hoc enim verum est in sensu hoc præsuppositiuo, quatenus scilicet præsupponit aliquod donum ex parte intellectus; non verò in sensu formali, quatenus ipsamet deberet inhærere intellectui, & esse principium proximum alicuius actus int ellectus.

Quomodo festat ad in tellectum.

3.

Deinde dicit scientiam, & intellectum circumloqui habitum fidei perfectum, & imperfectum, hoc est, per illa dona non significari habitus duos realiter distinctos, sed vnum tantum secundum dinersos perfectionis status, ita scilicet vt idem ille habitus fidei, quatenus respicit tantum primos articulos, qui habent rationem primorum principiorum inter mysteria sidei, vocetur intellectus; & quatenus respicit alios atticulos, vocetur scientia, quæ est donum Spiritus.

Denique dicit consilium si capiatur habitualiter pro habitu confiliatiuo esse prudentiæ habitum, quo infinuat quòd capi etiam soleat actualiter, & quòd sic acceptum sit actus, non habitus

prudentiæ. Hîc autem aduertendum, quòd vt hæc feptemdona Spiritus sancti dicantur dona aliqua particulariori ratione, quàm omnes actus boni conduceres ad vitam æternam, sunt dona ipsius habitus charitatis, fidei (& idem est de habitibus significatis per reliqua dona) non in quacumque perfe-Aione debere vocari, aut esse ex septem donis Spiritus; sed in aliqua eminentiori perfectione, quatenus scilicet principiant aliquem actum heroïcum, & excellentem. An autem reuera septem dona Spiritus debeant dici dona eius aliqua tali particulari ratione, nec Scotus vllibi infinuat, quamuis nullibi etiam insinuet contrarium; nec video vnde colligi sufficienter possit. Verum quidem est quòd in sententia aduersariotum distinguentium dona à virtutibus, id consequenter asseri debeat; quia aliàs non possent excludere virtures à ratione donorum, at vel hoc ipso augetur difficultas istius sententiæ; quia non possunt ostendere quòd dona Spiritus talem particularem rationem importent, nisi petendo principium; in nostra verò sententia, quamuis non esset quantum ad nos vllum inconueniens id admittere, & ad illud sufficeret maior perfectio & eminentia intra eandem speciem; tamen nullo modo est necesse vt admittatur, & eatenus septem dona assignari possunt, quatenus nullum est donum Spiritus, quod ad aliquod ex illis septem non reducatur; quamuis negari non debeat quin ex dono, & fauore speciali Spiritus sancti aliqui eliciunt quandoque aliquos actus heroicos, & eminentes virtutum tam fidei, quam charitatis, & prudentiæ, ac etiam fortitudinis, timoris & pietatis; tamen non est necesse vt per septem dona Spiritus intelligantur solummodo isti actus, aut principia corum, quatenus habent talem perfectionem, vt illos principiare possint, aut actu principient; sed potiùs videretur magis congruum, vt omnes actus boni, aut eorum principia per illa intelligerentur,& maximè secundum aduersarios, qui dona Spiritus omnibus iustis communicari asserunt, cum tamen certum sit quod omnes iusti etiam adulti non exerceant vnquam tales eminentes

c Sed obycitur quod scientia, & intellectus, &c. Contra identitatem habitus scientiz, & intelle- Obieffie con-Aus sic obiicit. In acquisitis, habitus, quo quis tra identitainclinatur ad assentiendum primis principiis, tem scientie & qui dicitur intellectus, distinguitur realiter au. ab habitu, qui inclinat ad assentiendum conclusioni deductæ in illis principiis, & qui dicitur scientia habitualis, nec est idem realiter habitus, qui inclinat proxime ad vtrum-que assensum: ergo in infusi, habitus, qui dicitur intellectus, & inclinat ad assentiendum, seu credendum primis articulis habentibus rationem primorum principiorum inter mysteria sidei, erit distincus realiter ab habitu infuso, qui dicitur scientia, & inclinat, seu concurrit ad credendum aliis articulis consequentibus ad illos primos ar-

Respondet, negando consequentiam, & dis-Responsio. paritas quam assignat, est clara, ac conformis communi doctrinæ, nimirum quia propter eandem rationem formalem motiuam, nempe propter veritatem reuelantis Dei, assentitur bus credibiquis fide infusa omnibus articulis, tam primis, libus. quàm secundis; vnde non debet alius habitus assignari ad assentiendum illis, & alius ad assentiendum his; sed sufficit idem habitus. In acquilitis verò cognitionibus secus contingit, nam assentitur quis principiis & conclusioni

Vnus fidel babitus sufficit pro omni-

An septem dona Spiritus vocentu- do na alio modo quàm emnes adu virtuosi.

ob diuersas rationes; præmissis enim, seu principiis assentitur intellectus ob cuidentiam quam habent ista principia ex suis terminis; conclusioni etiam assentitur ob euidentiam, quam habet ex principiis. Vnde cum non sit eadem euidentia principiorum, & conclusionis, sed huius euidentia sit diuersissimæ rationis ab euidentia principiorum, vipote causata & dependens ab illa, posset exigere alium habitum distinctum ab habitu, qui inclinat ad assentiendum principiis.

Ex hac autem doctrina sequitur primò, Do-Datur babi-&orem supponere dari habitum determinantem, sus primorum & facilitantem ad assentiendum primis principrincipiorum piis, & idem supponit 8.dist.2. le cundum

Scotum.

Hanc autem doctrinam negant Durandus 1. dist. 24. quast. 1. Sotus 1. de institia, & iure quast. 4. art, 1. Valentia quast. 3. de habitibus, num. 1. cum quibus conuenire videtur Richardus 3. dist. 23. art.1. quest.2.dum negat vniuersaliter habitus intellectuales ad res certas, & enidentes, tantum eos admittens in ordine ad cognoscendas res probabiles & obscuras.

Sed doctrina Doctoris, nimirum dari habitus etiam respectu primorum principiorum, tenetur communiter ab authoribus admittentibus habitus in intellectu, vt admittit expresse D. Thom. 1.2. quest. 50. art. 4. & quest. 54. art. 4. quamuis alibi de hoc dubitasse, & varium eum fuisse Capreol.in prol. qu. 3. con. 1. Eam etiam tenet Suarez disp. 44. Metaph.sect.4. num.8. Auersa quast.49. Philosophia

Probatur autem primò authoritate Philosophi 6. Ethic. vbi distinguit habitum scientiz, qui est circa conclusiones ab habitu respiciente Responsso VAprincipia, quem vocat intellectum. Nec valet dicere cum Valentia quòd per habitum principiorum intelligat ipsam potentiam intellectiuam, quatenus est promptissima ad eliciendum assen-sum circa illa principia, non sufficit, inquam, hæc responsio, tum, quia intellectus non potest dici vllo modo habitus, propriè loquendo,tum quia cum Philosophus distinguat habitum principiorum ab habitu conclusionis, & opinionis, etiam eodem sine dubio modo debet censeri loqui vtrobique de habitu, & consequenter cum intelligat per habitum conclusionis, & opinionis habitum propriè dictum, & superadditum potentiæ, similem habitum intelligendus est ponere respectu principiorum; tum denique, quia sic posset quis dicere, quod habitus scientiæ esset intellectus, vi inomptus, & expediens ex se ad eliciendum assensum scientificum conclu-

Probatio Buridani reyeitur.

Lentia reiici-

Probatur secundò experientia, non quidem illa qua ducebatur Buridanus 6. Ethic. cap. 11. nimirum ex eo quod vetulæ quædam, quas interrogabat experientiæ causa, dubitauerint de veritate huius principij, an possent simul comedere, & non comedere, cum ipse negantibus primò proponeret omnipotentiam diuinam. Hæc enim experientia est nimis rudis, ac prorsus insufficiens: nam istæ vetulæ non perceperunt benè terminos, nec reflectebant supra contradi-Ctionem, quod si fecissent, profecto non possent dubitare, & si potuissent, nulla ratione nec à Buridano, nec ab alio possent renocari à suo dubio, quia nullum principium ad hoc adduci posset magis euidens, & certum, quam illud ipsum; vnde si de ipso dubitarent, de Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

quocunque alio similiter dubitare possent, & sic numquam venirent ad certitudinem, vt

Probatut ergo experientia illa communi, quia probamus habitus intellectuales circa ipsasmet Vera probatio conclusiones, quia patet vnicuique quòd quo abexperièria. frequentiùs assentitur principiis, eò firmiùs, & perfectius ac maiori cum facilitate assentitur illis; ergo si detur vllo modo habitus facilitans, debet poni in intellectu respectu etiam

primi principij.

Et ratio à priori huius est, quod potentia Vnde eritur intellectiva sit limitatæ perfectionis, & conse- indigetia naquenter non habeat ex se posse producere, nec operationem ram perfectam, nec modo tam perfecto, quin possit persectiorem operationem, & perfectiori modo producere mediante auxilio habitus superadditi, nec etiam negandum sit quin habeat virtutem acquirendi per actus suos comprincipium adiuuans ad hanc perfectionem maiorem operandi.

Nec refert quod sit determinatus intellectus Soluitur funad assentiendum primis principiis, & quòd non damentu oppossit non assentiri, quando benè proponun- na. tur, quia certé etiam est determinatus ad assentiendum conclusioni scientificæ benè propositæ, supposito assensu præmissarum, & etiam conclusioni probabili probabiliter : sed hoc non obstante ponitur habitus respectu conclusionis scientificæ, & probabilis, vel nullus est omnino ponendus habitus in intellectu: ergo non obstante etiam illa determinatione intellectus ad prima principia debet poni habitus in ipio.

Cætera,, quæ hîc obiici possunt, non habent disticultatem specialem contra habitum principiorum magis, quàm contra habitus intellectuales vt sic, vnde referenda sunt ad loca, quibus de iis habitibus magis per se agit Doctor, & præsertim ad distinct. 17. primi senten-

Alterum quod sequitur ex hac litera Doctoris est, quòd ipsamet conclusio mediante sua ve- veritas conritate reddita euidente per euidentiam princi- elusionu eft. piorum, sic quæ determinat, & mouet intelle- que immectum ad assensum scientificum eiusdem conclusionis, & quod ratio formalis motiva proxima lettum ad as. eiusdem assensus non sit veritas principiorum. sensum. Hinc autem vlteriùs sequitur primò contra Durandum 2. dist. 38. quast. 13. num. 13. & Soncinam 6. Met. quaft. 10. cognitionem discursinam, qua Non eodem conclusioni quis assentitur, non esse, plo hoc saltem statu, eandem cognitionem realiter, qua quis clusioni, &

assentitur præmiss.

Secundò contra Fonsecam 6. Met. cap. 1. 9.4. hoc statu. Vallium 1. Poster. disp. 1. part. 2. quast. 5. & alios, non assentiri quem vllo modo præmissis formaliter codem actu, quo quis affentitut conclusioni. Vtriusque autem ratio est, quòd ipsamet veritas conclusionis posset sufficere tanquam obie-Aum adæquatum vnius assensus circa se versati, non minus quam veritas principiorum possit sufficere ad alsensum circa se versatum : eggo quemadmodum assensus principiorum non versatur circa alias propositiones formaliter : ita etiam nec assensus conclusionis debet versari circa præmissas. Deinde si idem esset assensus principiorum,& conclutionis, idem habitus posset sufficere ad assentiendum vtrisque contra Philosopham suprà & experientiam.

Dices cum Fonseca, quamuis idem assensus poffit,

diate determinat intel-

attu allenti.

possit, & debeat versari circa conclusionem & præmissa, posse tamen, & solere haberi assensum circa præmiss, qui non versetur circa conclusionem, & ad hunc assensum requiri habirum distinctum ab habitu conclusionis.

Contrà , quia, vt iam dixi , si potest haberi assensus circa pramissas, qui non versatur formaliter circa conclusiones, cur non etiam possis circa conclusiones haberi actus, qui non versatur circa præmissas. Præterea si præmissæ, seu principia nata sint causare, quando proponuntur, assensum circa se, qui non versatur circa conclusionem: ergo quando habetur assensus conclusionis, intellectus habebit simul duos assensus iudicatiuos circa præmissas: vnum, qui non versatur circa conclusionem, sed circa solas præmissas ab ipsismet causatas; & alterum, qui circa ipsas simul, & circa conclusionem versatur. Sed prorsus hi duo assensus sunt superflui, nec ylla experientia, vel ratione colligitur eos dari: ergo non funt ponendi.

Confirmatur, quia non potest sieri vt idem actus intellectus sit formaliter assensus, & dissensus, seu affirmatiuus & negatiuus: sed conclusio cui quis scientifice assentitur, aliquando deducitur ex præmiss, quarum vna est negatiua, & altera affirmatiua, vt quando demonstratio fit in Celarent, aut Ferie; ergo non potest codemactu formaliter, pro hoc statu saltem, tendere in conclusionem & præmissas. Nec refert quòd assensus conclusionis dependear ab assensu principiorum, & ipsismet principiis, imò potiùs iuuat nostrum intentum; quia ista dependentia potiùs arguit distinctionem quam identitatem vtriusque assensus. Itaque dependentia illa assensus conclusionis ab assensu principiorum est dependentia, vel tanquam à causa efficiente, vel certe quod probabilius est, tanquam à conditione sine qua non essentialiter prærequisita, de quo alias in Logica agi solet primo, & secundo Posteriorum, & dependentia eiusdem assensus à principiis est tantum mediata, quatenus scilicet principia requiruntur ad causandum afsensum circa se, qui assensus est conditio sine qua non haberetur assensus conclusionis. Qualiscunque autem dependentia ponetur conclufionis ad præmissas, siue formales, siue obie-Aiuas, non sequitur quòd assensus conclusionis versetur circa præmissas taliter, vt per eum intellectus intelligat, aut iudicet præmissasesse veras, nisi poneretur dedendentia in eo ad ipsas tanquam ad obiectum partiale, vel totale; talem autem dependentiam negamus,& hoc modo de hac re, & de tota hac quæstiuncula sufficiat.

son potest essa formaliter essensen , 🕁 diffensus.

# DISTINCTIO

De coniunctione virtutum.

Hier.Commentario ad 56. caput Isa.in principiostom.s.

de charita-Idemep.19. tom. 2. post medium. Rom. 13.d

Num. 12.0

Lacob.s.c 2. Reg.67

OLET etiam quæri, Vtrum virtutes ita sint sibi coniuncta, vt separatim non possint possideri ab aliquo, sed qui vnam habet, omnes habeat? De hoc etiam Hieronymus ait. [Omnes virtutes sibi hærent, vt qui vna caruerit, omnibus careat. Qui ergo vnam habet, omnes habet [Quod quidem probabile est. Cum enim [ charitas mater sit om-

nium virtutum: ] in quocunque mater ipsa est, scilicet charitas, & cuncti filij eius, id est, virtutes rectè fore creduntur. Vnde Augustinus [Vbi chatrastide lau- ritas est, quid est quod possit deesse? Vbi autem non est, quid est quod possit prodesse? ] [Cur ergo non dicimus; Qui hanc virtutem habet, omnes ha-Super Ioan. bet, cum plenitudo legis sit charitas? quæ quantò magis est in homine, tantò magis est virture præditus: quantò verò minus, tantò minus inest virtus: & quantò minus inest virtus, tantò magis inest vitium.

## An omnes virtutes pariter sint in quocunque sunt.

Trùm verò pariter quis omnes possideat virtutes, an aliæ magis, aliæ minus in aliquo ferueant, quæstio est? Quibusdam enim videtur quòd aliæ magis, aliæ minùs habeantur ab aliquo: sicut in Iob patientia emicuit; in Dauid humilitas; in Moyse mansuetudo. Qui etiam concedunt magis aliquem mereri per aliquam vnam virtutem quam per aliam; sicut eam plenius habet quam aliam. Non tamen magis per aliquam mereri dicunt,

dicunt, quam per charitatem, nec aliquam plenius à quoquam haberi, quam charitatem. Alias ergo magis, & alias minus in aliquo esse dicunt: sed nullam pleniùs charitate, quæ cæteras gignit. Hasque dicunt esse multas facies, quas memorat Apostolus, dicens, Ex personis multarum facierum, &c. Alij ve- 2.Cor.1.b riùs dicunt omnes virtutes, & similes, & pares esse in quocunque sunt, vt qui in vna alteri par extiterit, in omnibus eidem æqualis sit. Vnde Augustinus. [Virtutes quæ sunt in animo humano, quamuis alio, & alio modo Aug. lib.6. singulæ intelligantur, nullo modo tamen separantur ab inuicem : vt qui- de Trin.c 4.
cunque sucrite æquales : verbi grarià in sortifudina equales ser en in principie. cunque fuerint æquales : verbi gratià, in fortitudine, æquales sint, & prudentia, & iustitia, & temperantia. Si enim dixeris æquales esse istos in fortitudine, sed illum præstare prudentia, sequitur vt huius fortitudo minùs prudens sit, ac per hoc nec fortitudine æquales sunt, quia est illius fortitudo prudentior: atque ita de cæteris virtutibus inuenies, si omnes eadem consideratione percurras. ] Ex his clarescit, omnes virtutes non modò esse connexas, sed etiam pares in animo hominis. Cùm ergo dicitur aliquis aliqua præeminere virtute, vt Abraham fide, Iob patientia, secundum vsus & Rom.4.4 exteriores accipiendum est, vel in comparatione aliorum hominum, quia lacob. 5. c vel humilitatis habitum maxime præfert, vel opus fidei, vel alicuius cæterarum virtutum præcipuè exequitur. Vnde & ea præ aliis pollere, vel inter alios homines singulariter excellere dicitur secundum hunc modum, scilicet secundum rationem actuum exteriorum, vt alibi Augustinus dicit in aliquo August. in aliam magis esse virtutem: aliam minus, & vnam inesse virtutem, & non Hieron, qua alteram. Ait enim sic, [Clarissima disputatione tua satis apparuit, non pla- est 29, non cuisse auctoribus nostris, imò veritati ipsi omnia paria esse peccata: etiam si cipio. hoc de virtutibus verum sit, quia etsi verum sit, eum qui habet vnam, om- Tom. 2. nes virtutes habere: & eum qui vnam non habet, nullam habere: nec sic pecmediu epift. cata sunt paria, quia vbi virtus nulla est, nihil rectum est: nec tamen ideò non est prauo prauius, distortóque distortius. Si autem (quod puto esse verius, sacrisque literis congruentius) ita sunt animæ intentiones vt corporis membra, non quòd videantur locis, sed quòd sentiantur affectibus, & alius illuminatur ampliùs, alius minùs, alius omnino caret lumine. Profectò ve quisque illustratione piæ charitatis affectus est, in alio actu magis, in alio minus, in alio nihil: sic dici potest habere aliam, & aliam non habere, & aliam magis, & aliam minus habere virtutem. Nam & maior est in isto charitas, quàm in illo, & ideò recte possumus dicere, & aliqua in isto, † nulla in illo, quantum pertinet ad charitatem, quæ pietas est, †al.aliqua. & in vno homine quidem, quòd maiorem habeat pudicitiam, quàm patientiam, & maiorem hodie qu'am heri, si proficit: & adhuc non habeat continentiam,& habeat non paruam misericordiam. Et vt generaliter,breuitérque complectar, quam de virtute habeo notionem. Virtus est charitas, qua id quod diligendum est, diligitur. Hæc & in aliis maior est, in aliis minor, & in aliis nulla est: plenissima verò, quæ iam non possit augeri, quamdiu hîc homo viuit, in nemine est.] Hic insinuari videtur, quòd aliquis ea ratione possit dici habere vnam virtutem magis quàm aliam, qui per charitatem magis afficitur in actu vnius virtutis, quam alterius: & propter differentiam actuum ipsas virtutes magis, vel minus habere dicitur. Potelt & aliquam non habere, cùm tamen simul omnes & pariter habeat, quantum ad mentis habitum, vel essentiam cuiusque. In actu verò aliam magis, aliam minùs habet, aliam etiam non habet : vt vir iustus vtens coniugio, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

non habet continentiam in actu, quam tamen habet in habitu. [Cur er-Ibidem sed go non dicantur paria peccata? Fortè quia magis facit contra charitatem, inferius qui grauius peccat, minus qui leuius. Nemo enim peccat, nisi aduersus ilpaulò. Rom. 1 3 . 6 lam faciendo, quæ est plenitudo legis. Ideò rectè dicitur, Qui offenderit in igcob. 2.d vno, factus est omnium reus, id est, contra charitatem facit, in qua pendent omnia.]

## Repetit de charitate, vt addat quomodo tota lex ex ea pendeat.

Vm duo sint præcepta charitatis, in quibus, vt prætaxatum est, tota lex pendet,& Prophetæ, aduertendum est quomodo hoc fit, cùm in lege & Manh. 12. Prophetis multa fuerint cæremonialia mandata, quæ si ad charitatis sanctisi-Dift. 27. cationem pertinuissent, viderentur nondum debuisse cessare. Quia verò Ad Col.2.d non iustificationis gratia, quam facit charitas, instituta sunt, sed in figu-Allan s. d ra futuri, & in onus imposita, ideò clarescente veritate, cessauerunt velut Heb. 10. 4 ymbra. Veruntamen & ipsa cæremonialia secundum spiritualem intelle-Exod. 20. b Ctum, quem continent, & omnia moralia ad charitatem referuntur. Per-Vide in glo. tinent enim omnia ad decem mandata in tabulis scripta, vbi omnium ordin. super summa perstringitur; ex quibus cætera emanant, sicut in sermone Domini Timoth. 1. Octo virtutes præmittuntur, ad quas cætera referuntur. Et sicut ad decem finis prz-mandata Decalogi cætera referuntur, ita & ipsa decem ad duo mandata charitatis pertinent. Omnia ergo ad duo mandata charitatis pertinent: Tract. de quia per charitatem implentur, & ad charitatem tanquam ad finem referri debent. Vnde Augustinus, Totam magnitudinem, & amplitudinem diuinorum eloquiorum possidet charitas, qua Deum, proximumque dili-Aug. in gimus, quæ radix est omnium bonorum. Vnde veritas ait, In his duobus Ench. cap. mandatis vniuersa lex pendet & Prophetæ. Si ergo non vacat omnes paginas sanctas perscrutari, omnia inuolucra sermonum euoluere, tene charitatem, Aug. ad Anastas. vbi pendent omnia, quia perfectio est, & finis omnium.] [Tunc enim & præepist. 144. ante mecepta,& consilia recte fiunt, cum referuntur ad diligendum Deum, & proximum propter Deum. Quod verò timore pænæ, vel aliqua intentione carnali August. de fit, vt non referatur ad charitatem, nondum fit sicut fieri oportet, quamuis fieri videatur. ] [Inimicus enim iustitiz est, qui pænætimore non peccat. Amicus verò iustitiz, qui eius amore non peccat.][Omnium ergo hæc summa est, vt intelligatur legis, & omnium diuinarum Scripturarum plenitudo esse dilectio Dei, & proximi.]

#### QVÆSTIO VNICA.

## Utrum virtutes morales sint connexa?

Alen [.4.p.q.65.m.3.a.3.& q.98.m.3.ar.3.D.Th.1.2.q.65.art. 1.& q.68.a.5. & hicar.1.q.1. D.Bon.a.1.q.3. Mag.c.1.6 2. Ric.a. 1.9.7. Gabr.q. 1. Occam 3.9.12.a.3. prin. Alm. 3. Mor.c. 8.9. Vasq. 1.2.d. 88.c. 2.3. Rada 3.tom.Controuers. 15.art: 2.5.

🚰 IRCA istam distinctionem \* trigesimam sextam, in qua Magister agit de virtutum connexione; quæritur vtrum virtutes morales fint connexæ? Quòd non: aliquis potest esse naturaliter inclinatus ad actus vnius virtutis, & non alterius; sicut vnus est complexionatus ad fa-🚮 ciliter irascendum,& tamen non ita inclinatur ex natura ad a&us concupiscentiæ; igitur talis potest faciliùs exercitare se circa illos actus, ad quos inclinatur, quàm

Digitized by Google

Arg. 1.

ritas.

landib.

charit.

Tomo 9.

vltimo.

dium.

doll. Cbr. I.

ç.25.

# Dist. XXXVI. Quæst. vnic.

quam circa illos, ad quos mon inclinatur: & ita habebit virtutem circa hos, & non

Præterea, qualitercunque aliquis sit inclinatus, potest habere materiam exercendi se Argum. circa a&us vnius virtutis,& non alterius; puta religiofus potest habere opportunitatem circa passiones refrænandas, non autem circa terribilia bellica aggredienda, vel sustinenda: igitur generabit in se temperantiam sine fortitudine.

Præterea, ratione existente erronea, voluntas potest elicere actum contra iudicium Argum.3. eius, & tamen rectè eligere: igitur ex talibus frequentibus electionibus potest generari habitus moralis: & tamen in intellectu non generatur prudentia, quia intellectus non recte dictat: & ita potest esse virtus moralis sine prudentia.

Præterea, intellectu è conuerso rectè dictante, voluntas potest non eligere dictatum, Argum.4. sed oppositum eius: & ita ex sic frequenter dictare generabitur prudentia in intellectu, non tamen virtus moralis in voluntate, sed potius vitium.

Præterea, actus contemnendi omnia propter Deum est arduus, & consonus rationi: Argum. 5. igitur ad illum potest esse virtus inclinans pauperem: igitur talis sic contemnens videcur habere virtutem sic inclinantem, & tamen non potest habere liberalitatem, vt videtur, quia non habet materiam huius virtutis, quia nihil habet, quod possit dare. Similiter etiam multi habent alias virtutes, qui non sunt pauperes.

Præterea, continentia coniugalis videtur esse virtus: & tamen est sine virginitate, quæ Argum.6. videtur esse virtus.

Prætdrea, magnanimitas est virtus, quæ videtur repugnare humilitati, quia magnani- Argum.7. mus dignificat se magnis honoribus: humilis autem dignificat se paruis honoribus, qua reputat se parum valere in oculis suis.

Contrà 6. Ethic. & August. 6. de Trin. cap. 3.

Cap. 17. Hîc sunt quatuor articuli, primus de connexione virtutum moralium in se secundum & 18. genera, & species illorum generum. Secundus de connexione cuiuslibet virtutis moralis cum prudentia. Tertius de connexione virtutum moralium cum Theologicis. Quartus de connexione Theologicarum inter se.

#### COMMENTARIVS.

I. SVPPLEM.

Tirca istam distinctionem, &c. In hac quæ-√ stione grauissima plures magni momen-P.Poncii, ti difficultates, & controuersiæ decidendæ oc-Sensus quest. current. Est autem hoc modo intelligenda quæstio, an talem habeant connexionem inter se virtutes, vt qui vnam habeat, reliquas etiam secundùm proprias rationes formaliter habere debeat.

In hoc igitur sensu generaliter pro parte negatina quæstionis proponit Doctor septem argumenta clara & bona. Primum, ex inclinatione, quam potest quis habere à natura ad vnam virtutem cum inclinatione naturali ad vitium aliquod oppositum alteri virtuti disparatæ. Secundum, ex occasione, quæ potest occurrere ad exercendam vnam virtutem sine occasione exercendæ alterius, & ad hoc reduci potest quintum, quod ostendit de facto talem occasionem occurrere. Tertium, & quartum fundantur in eo, quòd non necessariò quis sequatur sudicium intellectus, siue prudens, siue imprudens, & consequenter quòd possit habere quis prudentiam sine aliis virtutibus, & alias virtutes sine prudentia. Sextum, & septimum fundantur in incompatibilitate aliquarum virtutum, ve continentiæ coniugalis, ac virginitatis, & humilitatis, ac magnanimitatis. Ex hac enim sequitur quòd non possint virtutes habere connexionem, & consequenter quòd non sint necessariò connexæ.

Postea proposita solummodò pro parte affirmatina quæstionis auctoritate Philosophi, & Divisio quast. Augustini, dividit totam quæstionem in quatuor articulos, de quibus postea singillatim discurrit, & finaliter concludit quantum ad primum articulum virtutes morales omnes inter se non esse connexas: & quantum ad secundum articulum nullam virtutem ex tribus appetitiuis moralibus habere connexionem talem cum prudentia, quin hæc posset haberi sine quacunque ex illis per se, & multò magis sine omnibus simul sumptis, capiendo prudentiam pro quocunque habitu præcisè spectante ad intellectum, & occasione huius ostendit prudentiam versari circa finem ac media, & tot esse prudentias specie distinctas, quot sunt virtutes morales specie di-

Quantùm ad tertium articulum resoluit virtutes morales non habere connexionem, cum charitate, aut Theologicis infusis, nec è contra; & occasione huius non dati virtutes morales per se infusas distinctas à Theologicis.

Denique quantum ad quartum articulum docet virtutes Thologicas non esse necessariò inter se connexas, nec in fieri, aut infusione prima; nec in facto esse, aut conseruatione.

SCHO

Beutentia Henrici virtutes in initio, or progressu non esse connexas, benè tamen in perfectione & excessa. hos quatuor gradus in bonitate fundat in Philosopho, dicente dari in bonitate perscuerantiam, continentiam, temperantiam, & heroicam; quibus correspondent in malitta aly quatuor gradus, imperseuerantia, incontinentia, intemperantia, bestialitas. Probatur quinque rationibus claris. Hanc reiicit Doctor primò, quia secundum Henricum potest stare virtus imperfecta, & mediocris sine aliu; sed habens talem potest exercere se in actibus eius tantum; quia contingit alia virtutum obiecta non occurrere, vel si occurrant, non considerari.

Her. Quod-Ø 17. Quere Ocham Quodlib.4. gnest. 12.

Vantum ad primum b dicitur sic: Philosophus 7. Ethic. cap. 1. dicit; in genere bonitatum, vel malitiarum est distinguere quatuor gradus, quorum primus apud Philib.5. 9.16. los phum dicitur perseuerantia, secundus continentia, tertius temperantia, in quarto autem dicitur virtus heroica; & in duobus primis gradibus non est virtus, sed tantum quædam dispositio impersecta, quam nata est sequi virtus persecta: in tertio gradu est virtus communiter dicta: in quarto est virtus in gradu superexcellenti. Conceditur g.6. & in 3. ergo quòd in duobus primis gradibus non est connexio, quia potest aliquis exercitari in actibus vnius virtutis, & non alterius; & ita acquirere tam perseuerantiam, quam continentiam vnius, & non alterius. In tertio gradu distinguitur; quia aut est virtus imperseda, aut mediocris, aut persecta: & in duobus primis gradibus non oportet esse connexionem propter idem, quod priùs; quia scilicet aliquis potest exercitari in actibus alicuius virtutis, & non alterius. In tertio autem gradu huius tertij gradus,& multò magis in quarto gradu est connexio; quod probatur multipliciter.

Primò ' quia non est virtus verè perfe&a,quæ in contrarium fini suo obliquari potest, secundum quod dicit Augustinus in sermone de operibus misericordix: Charitas, qua deseri potest, nunquam vera fuit : sed si vna virtus moralis esset sola sine aliis, posset obliquari circa alios fines: igitur non est verè virtus. Probatio minoris, quia vna virtus non firmat voluntatem circa illa appetibilia, quæ non per se respicit: igitur si voluntas non habeat nisi illam virtutem, potest obliquari circa alia appetibilia præsentata sibi: sed ex obliquatione circa alia potest obliquari circa obiectum illius virtutis: ergo, &c. Hoc patet in exemplo, quia habens temperantiam, & non fortitudinem, non firmatur circa terribilia sustinenda: igitur si præsententur sibi terribilia, puta vel quòd fornicetur, vel sustineat mortem; potest obliquari circa terribilia, & per consequens circa ea, quæ sunt temperantiæ: nam talis potius eliget non sustinere mortem, quam non fornicari: quia non est firmatus circa illam passionem terribilem.

Argum.2. Cap. 3.0 inde.

Hoc arguitur secundò, quia virtutis est delectabiliter operari a. Ethic. sed vna virtus sine alia non est principium delectabiliter operandi, sicut patet in exemplo prædicto: pam tentatus de intemperantia, si non sit fortis, non delectabiliter fugiet, que pertinent ad intemperantiam, & per consequens non est persecte temperatus. Eodem modo potest poni exemplum; si quis enim sit auarus, eliget seruare pecunias, plus quam temperantiam.

Argum.z.

Præterea tertiò, virtus perseda perducit ad sinem virtutis, quia persedio in moralibus est perducere ad finem: sed vna virtus sine alia non perducit ad finem, nec virum politicum facit : ergo, &c. Confirmatur illa positio per Gregor. 22. Moralium, cap. 1. Si quis una virtute pollere creditur, tunc veraciter pollet, cum vitiis ex alia parte non subsacet. & lib.2 1.cap.3. vna virtus sine alia, vel non est virtus omnino, vel minima est.

Argum.4. Cap. 6.

Præterea, Comment. super 6. Ethic. in principio, Non existente temperantia, qualiter erit iustitia? Præterea, idem super illud 6. Ethic. temperantiam hoc appellamus nomine velut saluantem prudentiam, sorores ad inuicem virtutes sunt.

Hoc idem probatur per glossam super illud Apocal. 21. Ciuitas in quadro posita est. Quzre ibi.

cax contra

Contra hoc arguitur, primò fic : ficut per te, contingit duos gradus effe inconnexos, Ratio effi- scilicet perseuerantiam, & continentiam; & consimiliter duos primos gradus tertij gradus, scilicet quando virtus est impersecta, vel mediocris; eodem modo arguitur de virtutibus secundum tertium gradum virtutis, quia contingit aliquem habentem virtutem secundum duos gradus tertij gradus, exercitari circa actum vnius virtutis, & non alterius: non enim minus est dispositus aliquis habens habitum ad operandum circa ista obieca, quam alius nullum habens habitum:igitur si aliquis a principio potuic ie exercitare secundum actus vnius virtutis, & non alterius; multo magis cum habuerit habitum

habitum vnius virtutis secundum duos gradus terrij gradus, poterit exercitari circa obiectum illius virtutis, & non alterius, & ita poterit sibi acquirere vnam virtutem perfectam, & non aliam. Confirmatur, quia potest non occurrere sibi opportunitas agendi circa materiam alterius virtutis, nec inclinatur ad hoc, sicut ad illud, euius habet habitum.

Si dicatur, quòd licèt materia alterius virtutis non occurrat exteriùs, occurrit tamen in phantasmatibus, & circa illa oportebit rectè eligere, vel virtus aequisita non salua-

bitur in aliquo gradu.

Contrà, possibile est illa alia non considerare; sed solum illa, ad que inclinat habitus virtutis: quia non contingit intelligere simul duo distincté secundum communiter loquentes: igitur si occurrantalia, quæ pertinent ad aliam virtutem, non potest voluntas eligere circa illa, nec benè, nec malè, sed percipere non considerationem illorum, & considerationem corum, que pertinent ad virtutem, quam habet, & stabit propositum.

#### COMMENTARIUS.

3. Sypplem. P.Poncii.

Vantum ad primum dicitur sie, &c. Hîc \_proponit sententiam Henrici , quodlib. 5. quaft. 10. asserentis virtutes esse connexas. Quia Sent. Henrici verò statim occurrebat magna difficultas tacta quòd virrentes inter argumenta pro parte negativa, nimirùm quòd aliquis posser exercere actus vnius virtutis vt temperantiæ, verbi gratia, sine eo quòd exerceret actus aliarum virtutum, vt liberalitatis, aut humilitatis, verbi gratià, tum ex eo, quòd occurreret occasio exercendæ vnius solius; tum etiam ex eo, quòd placeret voluntati vnam exercere, aliis omissis, & quòd consequenter posser acquiri mediante isto actu habitus temperantiæ, non acquisitis habitibus aliquarum aliarum virtutum.

4.Gradus ha-Bitus beni, G mali secundùm Henric.

3.Gradus ha. Bitsu boni, G

mali fecun.

dùm alios.

Ad vitandam hanc difficultatem supponit Henricus non quemlibet habitum inclinantem ad malum esse vitium, sed inter habitus tam bonos, quàm malos dari quadruplicem differentiam, ita scilicet vt quidam sint habitus, qui inclinant ad bonum, quatenus resistant tentationibus, sed eas non vincunt; & habitus sub hac ratione vocatur perseuerantia: alij habitus non soluin resistunt, sed vincunt tentationes, licèt cum molestia: qui id facit vocatur continentia. Alij, & resistunt, & vincunt, & vlteriùs ita moderantur, vt non sit difficilè habenti illos exercere actus virtutis, & talis habitus vocatur temperantia, non quidem, ve *temperantia* accipitur pro vna ex cardinalibus virtutibus, sed vt est nomen generale significans omnem habitum, qui moderatur passiones. Alij denique habitus sunt, qui modo extraordinario, & quasi diuino inclinant ad benè faciendum, & talis habitus vocatur virtus heroica. Hanc doctrinam desumpsit Henricus ex Philosopho 7. Etbic. Et partim à Medina 1.2. quest. 65. & Suarez de virtutibus, vt sic, disp. 3. sect.9. alissque Doctoribus etiam tenetur, qui tres gradus habitus boni (& idem est de malo) assignant; vnum imperfectum, & habitum, qui eum tantum habet, vocant continentiam; alterum perfectum, & in co vocant habitum virtutem ordinariam; tertium denique extraordinarium, & valdè eminentem, quem qui habet habitum, vocant heroicam virtutem. Perinde autem est ad propositum verum assignentur huiusmodi tres gradus, aut status habitus boni, an vetò quatuor

His autem suppositis, asserit Henricus habitus, seu qualitates bonas omnes in primis duobus

gradibus, seu statibus, in quibus habent rationem perseuerantiæ, & continentiæ, non habere necessariam connexionem propter dissicultatem in principio propolitam; sed inde tamen non statim habetur quòd virtutes non sint connexæ, quoniam habitus, aut qualitas bona in illis gradibus non debet vocari virtus, sed potius dispositio ad virtutem. In tertio verò gradu, seu statu, in quo habitus, seu qualitas inclinans ad bonum vocatur temperantia, & habet rationem virtutis.

Rurlum distinguit tres gradus, imperfectum scilicer, mediocrem, ac perfectum, & propter eandem rationem propofitam, nimirum quia potest quis exercere actus alicuius virtutis non exercendo actus aliarum fatetur virtutem vnam in gradu imperfecto, & mediocri posse haberi sine aliis, etiam in tali gradu; sed negat vlla ratione posse virtutem ordinariam in gradu perfecto, aut virtutem heroicam vnam posse haberi sine aliis virtutibus; & consequenter virtutes ordinarias, ac perfectas omnes elle necellariò connexas,licut & virtutes omnes heroïcas.

Hanc, Henrici sententiam probat Doctor ex eodem tribus rationibus, & quinque authoritati-

bus, quas omnes inferius foluit.

Contra hoc arquitur primò, &c. Impugnat Henricum ex ipliusmet principiis, quia potest secundum Henricum dari habitus bonus, circa obiectum, & materiam vnius virtutis in eo gradu, priu. quo haberet rationem continentiæ, & perseuerantiæ, & etiam in eo gradu, ac perfectione', in qua haberet rationem virtutis imperfectæ, ac mediocris absque habitibus tendentibus in obiectum, ac materiam aliarum virtutum in iisdem gradibus, ac perfectione. Et hoc propterea admittit Henricus, quia potest occurrere occasio, & voluntas eliciendi actum circa obiectum, & materiam vnius virtutis, fine occasione, aut voluntate exercendi actus circa materiam aliarum virtutum. Sed qui habet habitum virtutis vnius sipeteft une in gradu mediocri fine aliis virtutibus in simili, en imperfetto aut maiori perfectione (vt secundum Henricum acquiri sine ex iam dictis potest aliquis habere) potest habe- aliu. poterit re alias, & alias viterius occasiones repetendi & in perfette. similes actus, sine occasione exercendi actus circa aliarum virtutum materiam, aut obiectum, & magis determinatur ad illos eliciendos propter habitum illum quam ante illum determinabatur, vt est euidens, quia aliàs ad nihil deseruiret iste

rou princi-

Digitized by Google

habitus;

# Lib. III. Sententiarum

habitus; ergo potest paulatim ita augere illum habitum, vt non maneat in statu virtutis mediocri; sed perueniat ad statum perfectum. Quòd si etiam interea sæpiùs occurreret occasio exercendarum aliarum virtutum; quia tamen ille propter defectum habitus illarum non esset tam inclinatus ad illas exercendas, quam esset ad virtutem illam, cuius habitum haberet in gradu mediocri, profecto posset hanc exercere illis neglectis.

Roplica.

Si dicatur ad hæc, quòd quamuis necessariò admittendum sit non occurrere exteriùs occasionem exercendi actus exterioris aliarum virtutum, dam occurrit occasio exercendæ virtutis vnius, cuius habitus habetur in statu mediocri; quia experientia quotidiana id conuincit, tamen posset asseri quòd occurreret interiùs occasio exercendarum aliarum per actus internos; quia scilicet phantasmata excitarent species intelligibiles, ita vt intellectus proponeret honestatem aliarum virtutum voluntati, & sic vel voluntas deberet amare illas honestates, & acquirere consequenter habitus aliarum virtutum; vel certè sequeretur quòd nec vnius virtutis habitum haberet, etiam in gradu mediocri. Contrà opponit Doctor quòd posset intelle-

&us non considerare honestates aliarum virtu-

tum pro tempore, pro quo voluntas eliceret

Reitcitur.

tas versari

stam.

actum vnius solius, sed considerare solummodò honestatem illius vnius virtutis, præsertim secundum communem sententiam, negantem quòd intellectus possit duo distincta, & non ordinata, aut collata inter se inuicem simul perfecte, & distincte intelligere : ergo quamuis occurrerent in phantasmatibus, aut per phantasmata excitaren-Non debet netur species aliarum honestatum, non esset necescessario voluse vt intellectus intelligeret illas omnes perfecte, nec consequentur vt voluntas vllum habecirca quamret actum circa illas, sed solum circa honestatem cunque honeflatem propo- illius virtutis, quæ meliùs consideraretur.

Deinde, vt suprà dixi, quamuis etiam consideraret intellectus omnes illas honestates, posset voluntas eligere vnam tantum honestatem, circa quam versaretur aliis omissis, & ad hoc etiam posset magis determinati, vel propter suam inclinationem naturalem, vel propter habitum ac-

8. eurrit bonevirtutis, non occurrunt canestates.

9.

Vlteriùs certum est experientià non occurrere Quories oe. interiùs etiam honostates aliarum virtutum omnium, quoties elicitur actus vnius virtutis; nam sanè quemadmodum secundum Henricum potest occurrere occasio vnius virtutis exercendæ toties, vt possit acquiri habitus istius virtutis in gradu mediocri, sine eo quòd occurreret occasio exercendarum aliarum virtutum, exteriùs, aut interiùs, vel si occurreret interiùs, sine eo quòd voluntas exerceret vllum actum aliarum virtutum: ita sine dubio, quando acquiritur habitus mediocris, potest occurrere occasio exercendæ virtutis viterius, sine eo quòd occurrat occasio exercendarum aliarum virtutum exteriùs, aut interius, aut si occurrat interius, sine eo quod voluntas exerceat illas, ludicrum enim esset dicere quòd acquisitio habitus vnius virtutis impediret quò minus, aut occurreret occasio exercendæ ciusdem virtutis, aut exercereturactus circa ipsam solam sicut ante exercebatur.

Per hæc quidem satis efficaciter impugnata manet sententia Henrici: sed pro maiori complemento placet confirmate hanc impugnationem vlteriùs : habitus virtutis perfectus non distinguitur specie ab habitu eiusdem virtutis imperfecto, aut mediocri : ergo per exercitium fre- presedentim. quens actuum similium istis actibus, quibus acquirebatur habitus imperfectus, ac mediocris, potest acquiri habitus perfectus virtutis: sed potest occurrere occasio istius frequentis exercitij sine occasione exercendarum aliarum virtutum: ergo potest acquiri habitus perfectus vnius virtutis fine habitibus perfectis aliarum virtutum. Hæc consequentia vitima ex se est euidens, & subsuinprum parer ex dictis. Probatur ergo antecedens Habitut for primò propositum: Acus quo acquiritur habitus fectus viru-impersectus, & mediocris virtutis, verbi gratia, guitur specie temperantia, est eiusdem rationis, cum actu pro- ab babitu imcedente ab habitu perfecto eiusdem virtutis : er- perfette ninfgo & ipsimet habitus. Probatur hoc antece- dem, dens; tum primò, quia sicut diceretur quòd Aus procedens ab habitu perfecto esset diueræ speciei ab actu habitus mediocris, similiter dici posser quòd actus habitus mediocris esset distinca speciei ab actu habitus imperfecti, & actus huius ab actu habitus continentiæ, ac denique actus huius ab actu habitus perseuerantiz, & ita darentur circa materiam, & obiectum, ac finem eiusdem virtutis quinque actus, ac quinque habitus distinctæ speciei, quo nihil est absurdius; tum secundò, quia isti actus possunt habere idem motiuum eiuldem virtutis temperantiæ, eandem materiam, easdem circunstantias esentiales omnes fine vlla prorfus differentia, quæ posset arguere estentialem differentiam; tum tertiò, quia nullus habitus acquisitus requiritur simpliciter ad suum actum, sed ipsamet potentia se sola potest elicere quemcunque sine tali habitu, quem posset eo mediante : ergo posset voluntas actum temperantiæ, verbi gratia, natum procedere ab habitu perfecto eiuldem virtutis le lolo imperare, & producere, licèt cum difficultate: sed ille actus generaret aliquem habitum, aut dispositionem aliquo modo adiuuantem ad exercirium similis actus; & rursus posset alios, & alios actus similes elicere se sola, sine auxilio vllius ha-

Quæro iam, vtrùm illa qualitas, quæ acquireretur per primum actum, & per tres, aut quatuor alios similes actus, esset habitus virtutis perfectus? Si non sit, tum erit vel habitus perseuerantiæ, aut continentiæ, aut virtutis imperfe-&æ, aut virtutis mediocris; & sic habetur intentum, nimirum quad actus virtutis imperfecha, ac mediocris sit eiusdem speciei cum actu virtutis perfectæ. Si non, ergo habitus virtutis perfectæ potest acquiri vnico actu, quod est & contra aduersarium, & experientiam, & omnes. & fanè eo dato, non esset ponendus habitus virtutis impersectus, aut mediocris; quia non posfunt vilum habere munus , quod non haberet habitus,aut qualitas acquisita per vnum illum, aut alios paucos similes actus.

bitus, præter illos, quos acquireret mediantibus

illis actibus.

His manet fufficienter probatum primum antecedens huius nostræ confirmationis, nimirùm quòd habitus virtutum imperfectarum, mediocrium, ac perfectarum fint eiusdem speciei. Nunc probanda est consequentia inde deducta, nimirùm quòd sequatur per exercitium actuum, quibus acquiritur habitus mediocris, posse acquiri habitum perfectum: si habitus illi sunt eiusdem speciei, vr esse probatum est, non possunt habere

IO.

differentiam, nisi penes maiorem, ac minorem intensionem, ita scilicet, vt habitus impersectus sit minoris intensionis, & minus facilitans potentiam, quàm habitus mediocris, & hic quàm habitus perfectus; sed hoc supposito, quandoquidem per frequens exercitium similium actuum, quibus acquirebatur habitus mediocris, augeatur semper, & semper ille habitus, præsertim voluntate non remittente vnquam aliquod de conatu suo, tandem necesse est, ve perueniat ad illam intensionem, quæ requiritur ad boc, vt dicatur esse habitus perfectus, quod enidens apparet.

#### SCHOLIVM

Sententia Diui Thoma acquiri posse habitum quemcunque in genere natura sine aliu habitibus, sine alius tamen non esse virtutem, reiicitur. Primò, quia potest quis elicere multos actus dictandi conformiter rationi recta circa obiectum unius virtutis, sine eo quod se exerceat circa alias. Secundo, una virtus esset ratio essendi virtutem alteri, & è contra, & sic esset virtus antequam esset virtus. Item, une actu omnes virtutes morales generarentur. Tertiò, virginitas, & castitas coniugalis non possunt esse connexe.

Icitur aliter d, & meliùs, quòd possibile est habitum quantumeunque persectum in genere naturæ acquiri ex actibus frequenter elicitis circa obiectum vnius virtutis, absque acquisitione alterius habitus; sed ille habitus quantum cunque intensus bîc, 9. 1.6 non habet rationem virtutis, nisi sit conformis aliis virtutibus acquisitis, & ideò non 1.2.9.65.4.

est virtus concordia enim habitus ad habitum necessaria est in qualibet habitu. qui 1.69.73. est virtus: consordia enim habitus ad habitum necessaria est in quolibet habitu, qui art. 1. est virtus.

Istud dictum posset faciliter improbari, si virtus moralis esset per se ens, & per se vnum in genere Qualitatis; sed quia non credo hoc esse verum, sicut tangetur inferiùs; ideò aliter arguo sic: Virtus cum omnibus, quæ sunt de per se ratione virtutis, 1. Raia. generatur ex actibus conformibus recez rationi, ita quòd vltra naturam actus, vel habitus, ratio actus, vel habitus virtuosi non requirit nisi conformitatem ad rectam rationem ex secundo Ethic. Virtus est habitus electiuus in medietate existens quo ad nos, Cap. 6. determinata ratione, & vt vtique sapiens determinabit: sed sine concordia aliarum vir- Desinitio tutum concurrentium in eodem operante potest esse talis conformitas, tam actus, quam virtuis. habitus ad rectam rationem circa illud, quod eligit. Assumptum patet, nam non rectè eliget circa materiam temperantiæ, nisi præcedente reca ratione dictante de tals eligibili: potest autem præcedere dictamen rectum circa materiam vnius virtutis absque omni di&amine rationis circa materiam alterius virtutis : ergo , &c.

Præterea e secundò sequitur ex isto dicto, quòd quælibet virtus est alij ratio essendi virtutem: consequent est falsum: igitur & antecedens. Probatio consequentiz, quia 2. Raio. si habitus temperantiz non est virtus, nisi quia concomitatur alia virtus, puta fortitudo; igitur fortitudo virtus, inquantum concomitans remperantiam, est ratio illi habitui essendi virtutem, & pari ratione è conuerso, temperantia vt concomitans, erit fortitudini ratio essendi virtutem: igitur quælibet erit alteri ratio essendi virtutem: consequens est falsum, quia sequeretur quòd aliqua erit virtus antequam sit virtus, & ita nulla prima virtus, & ita nulla virtus erit.

Probatio istorum, accipiamus enim habitum illum de genere Qualitatis, qui debet ExD. Thoesse temperantia: si non potest esse virtus, nisi concomitante alia virtute, que est forti- ma una virtudo; igitur fortitudo priùs erit virtus, quàm temperantia sit virtus: & tamen non po- tus effet ratest fortitudo esse virtus, nisi concomitante temperantia virtute per hypothesim : igitur tio essendi fortitudo erit virtus, priùs quàm sit virtus.

cotra, & ef-

Per idem probatur quòd nulla erit prima virtus, quia non temperantia; quia illa set virtus, non potest esse virtus sine concomitantia omnium aliarum, & hoc habentium rationem amequa esvirtutis ex hypothesi.

Si dicatur ad hoc, & probabiliter, quòd aliqua potest esse virtus habens secum omnes virtutes concomitantes, & licèt in ratione, qua est talis habitus, vnus præcedat alium, non tamen in ratione, qua est virtus: sed omnes habitus, siue priùs, siue posteriùs generati, habent rationem virtutis ex ratione propria, & concomitantia mutua. Contra hoc, quia sequitur tunc, quòd vnus actus generabit omnes virtutes morales in esse virtutis, quod videtur inconueniens. Probatio consequentiæ: pone enim habitum temperantiz generatum, & consequenter habitum fortitudinis generatum ad similem gradum;tamen nullus istorum habituum erit virtus quousque quilibet habitus sit in eo gradu, in quo est virtus: aut igitur quilibet habitus erit ante alium virtus, vel esse poterit, & habetur propositum, quòd vnus habitus potest esse virtus sine alio, & ita non erit connexio necessaria virtutum, aut non: & tunc omnes habitus simul sient per vnum actum in esse virtutis, quod videtur inconveniens: quia ille actus videtur esse vnius virtutis, & sicut esset actus vnius virtutis, si esset generata, ita esset generatiuus vnius : igitur non omnium.

3. Ratio.

Præterea tertiò f, rationabilius videtur species eiusdem generis in virtutibus moralibus esse connexas, quàm duo genera; quia magis inclinatur aliquis ad ordinate se habendum ex virtute, quam habet circa materiam magis conjunctam materiæ virtutis, quam habet, quam circa magis remotam: materix autem specierum eiusdem generis magis sunt connexz, quam materiz diversorum generum: sed species eiusdem generis virtutis non sunt connexz, puta virginitas, & castitas coniugalis: ergo.

#### COMMENTARIVS.

SUPPLEM. P.Poncii. Sententia S. Thoma quod virtutes fint connexa.

Icitur aliter, & melius, &c. Proponit sententiam Dini Thomæ tum bic, q. 1. tum 1.2. quaft.65. art.1. & quaft.73, art.1. qui conuenit cum Henrico in conclusione, assirmante necessariam connexionem virtutum in gradu perfe-&o; sed alio modo, & meliùs, teste Doctore, defendit eam, quàm Henricus. Differentia autem consistere viderur in hoc, quod Henricus asserere videatur nullum habitum vnius virtutis secundum perfectionem intrinsecam, & essentialem eiusdem habitus in gradu, & intensione summa, quam secundum se solet habere pro hoc statu, absque habitibus aliarum virtutum acquiri posse, quo sensu impugnauimus ipsum, & negatur eius doctrina à sancto Thoma, qui concedit posse per frequentatos actus eiusdem virtutis habitű vnius virtutis secundum intentionem maximam, quam debet secundum se intrinsece habere, acquiri absque acquisitione habituum aliatum virtutum; sed negat tamen quòd in illa intensione, aut quacunque maiori habitus vnius virtutis posset dici perfecta virtus absque aliarum virtutum habitibus, ad statum enim hunc perfectum requirit concordiam, seu societatem, & auxilium aliarum vir-

Impugnationi huius sententiæ sancti Thomæ Doctor præmittit modum, quo posset refutari iuxta opinionem-corum, qui tenent virtutem moralem esse vnum per se habitum; nam hoc supposito facilis impugnatu esset, quandoquidem ipsomet Diuo Thoma fatente, posset in quaeunque intensione, quicunque vnus habitus ex iis qui sunt virtutes morales, acquiri sine aliis: ergo si virtus moralis sit per se vnus habitus, posser acquiri etiam vt virtus moralis absque aliis habitibus, nam si alij habitus requiruntur, vt esset virtus moralis,iam virtus moralis non esset vnus per se habitus contra hypothesim.

Omittit Do-Her pramif. impugnationem G CHT ?

13. Impugnatur

S. Thomas in

fententia eo.

rum, qui te-nent virtu

tem moralem

ese unum per

le limplicem

babitum.

Sed omittit hanc rationem ex eo quòd putat virtutem moralem præsertim appetitiuam, vt sic, non debere esse vnum per se habitum; quia scilicet quemadmodum vt quis eliciat actum bonum moraliter, non solum requiritur concursus potentiæ appetitiuæ, sed etiam intellectiuæ: ita etiam vt quis dicatur habituatus benè moraliter, non solum requiritur habitus ex parte voluntatis, sed etiam ex parte intellectus, vt postea videbimus, & nihil impedit quominus vterque habitus pertineat ad essentiam virtutis moralis apperitiuz, quatenus moralis est, quod maximè locum habet in habitu partis sensitiuz, qui ex se indifferens est, vt sit bonus, aut malus moralis, aut non moralis.

Omissa itaque hac ratione, aliis tribus vtitur contra D'Thomam. Prima consistit in hoc, quòd Prima impa nihilaliud requiratur ad rarionem perfecta vir- granio vira tutis, qu'am qu'od ex definitione eius concludi po- D. Thoma. test, seu quòd omnis ille habitus debeat censeri vera virtus, & perfecta, cui conuenit definitio virtutis, sed habitui temperantiz, qui acquireretur per varios actus temperantiz (ecundum di-Camen recta rationis, & quo facilitaretur valde multum potentia ad similes actus conformiter ad simile dictamen, omnino conueniret tota illa definitio, etiamsi non haberentur alij habitus virtutum: nec ex definitione virtutis potest colligi quòd ipsi desit aliquod spectans ad perfectam raberet satis magnam intensionem : ergo falsum est in gradusaquod habitus remperantia, vt sit perfecta virtus, tu intento sirequirat inesse suo subjecto alias virtutes. Maior ne aliu babi-& consequentia patent. Probatur minor ex de- tibu habitet finitione virtutis moralis assignata à Philosopho quidquid re-2. Ethic. 7. & admissa ab omnibus, cuius defini- virintem pertionis sensus est, quod virtus sit habitus operati- seaam ex uus, seu inclinatiuus ad operandum iuxta dicta- eine desinimen sapientis, seu prudentis, hoc est, iuxta dictamen recta rationis, & prudentia, provt explicat ipfemet S. Thomas in commentario eiusdem loci, sed habitus ille temperantiz esser sic operatious, & inclinations, vt patet, quamuis non conjungerentur cum ipso aliæ virtutes : ergo.

Caieranus respondet 1.2.quest.65.art.1.ad hanc rationem, dicendo quod in definitione illa vir- Responsible tutis assignata à Philosopho, non debeat intelligi recta ratio, aut prudentia secundum quid, hoc est, prudentia, aut recta ratio partialis dictans, quòd in aliquo casu particulari esset faciendum, sed recta ratio, & prudentia simpliciter, hocest, quæ dictat vniuersaliter in omni materia, & circunstantiis, quid sit faciendum. Similiter dicit quòd quando in definitione ponitur quòd virtus sit habitus electious, seu principiatious bonæ ele-Ctionis, hoc non debeat intelligi de co habitu, qui est principiatiuus bonæ electionis quomodocunque, nec secundum quid, sed simpliciter, & vniuersaliter, sic au em non esset principiatiuus habitus folius temperantiæsine alijs aliarum virtutum habitibus. Vnde habitus folius temperantiæ quantum cunque intensus, absque consortio aliorum habituum moralium, non posset esse virtus, nec conueniret ipsi ratio, seu definitio præ-

Confirmatur hoc, quia mulier habens habi- Confirmatur tum castitatis facilitantem admoderationem de- pradista lectationum venerearum, ita vt non facile ab iis sponfio.

moueri possit ad eas inordinate concupiscendas, si ob inopiam, aut auaritiam indulgeret istis voluptatibus, non diceretur habere virtutem temperantiz, sicur nec si iisdem vacaret ex defectu fortitudinis, ob timorem pænarum, ac mortis; quia scilicet iste habitus castitatis secundum se præcisè absque fortitudine,& liberalitate non inclinaret ad abstinendum à venereis in omnibus circunstantiis, in quibus recta ratio ostenderes esse abstinendum, quia non inclinaret in casu metus,nec in casu quo multum pecuniæ offerretur, si non abstineret.

statem cemperantia.

Statě formalizer non incli-Bant.

Derantia contim, & peri-cula mortis

Sed contra hane responsionem facit primò, Impugnatur quòd ipse gratis asserat intelligi in definitione respisso Caie- virtutis rectam rationem vniuersalem simpliciter, & rectam electionem vniuersalem, & simpliciter. Deinde sequeretur ex eius doctrina, quòd virtus temperantiæ non esset virtus secundum se distincta à cæteris virturibus, & consequenter quòd non darentur quatuor virtutes morales distinctæ contra omnes. Probatur sequela, quia nulla virtus distincta à cæteris virtutibus potest secundum ipsum habere inclinare ad actum bo-. num circa determinatum oblectum in omnibus circunstantiis, sed hoc requiritur ad rationem virtutis secundum ipsum. Præterea, & magis efficaciter, vna virtus, verbi gratia, temperantiæ, vt distinguitur à cæteris, habet determinatam honestatem per ordinem, ad quam ab aliis virtutibus distinguitur, & ad perfectionem ipsius certum est sufficere quod inclinet perfectissime ad peratia petesti illam honestatem præcisè in omnibus circunstan-Aissime incli- tiis, & casibus, quantum potest quis inclinari pro mare ad hone- hoc statu, secundum habitum ordinarium: sed per vnicum habitum virtuosum temperantiæ potest sic inclinari absque aliis habitibus, & absque aliis rationibus rectis præter illas, quæ proponunt illam honestatem semper elle amplectendam : ergo potest habitus temperantiæ habere rationem perfectissimæ virtutis temperantiæ, vt distinguitur hæc virtus ab aliis virtutibus morali-Aliavirtutes bus, absque consortio aliarum virtutum. Probaad illa bone- tur minor, quia aliæ virtutes nullo modo attingunt honestatem temperantiæ, nec in vllis cali-bus inclinant ad eam amandam, cum habeant suas proprias honestates, ad quas inclinant : ergo omnis inclinatio ad bonitatem, seu honestatem temperantiæ in quocunque casu prouenit præcisè ab habitu solius temperantiæ, & consequenter per illum solum perfectissimè, quis inclinatur ad honestatem temperantiæ intenfiue, & extensiue in omni casu, ac circunstantiis.

Confirmatur hoc primò efficacissimè, posset Posset quis per quis ob amorem temperantiæ solius per varios wirinië tem- actus temperantiæ etiam contemnere diuitias sine vllo amore ipsius liberalitatis, aut contemptus diuitiarum, quatenus habent honestatem particularem propriam, quemadmodum potest quis absque vireu- ob auaritiam abstinere à voluptatibus gustus, ac tactus, sine vllo amore honestatis temperantiæ, & similiter posset quis assuefacere le ad ferenda terribilia, & exponendum se morti ob solam honestatem temperantiz, nullo modo recipiendo, nec cognoscendo honestatem particularem fortitudinis, quemadmodum sæpè auarus, ob auaritiam fert mortem, & terribilia absque virtute fortitudinis: ergo per solam temperantiam potest quis sirmari, & habilitari perfecte ad temperate viuendum, in omnibus circunstantiis, absque consortio aliarum virtutum moralium, quatenus virtutes lunt.

Confirmatur secundò, quia posset quis habere ex natura ( quamuis non fine gratia particulari Dei) summam inclinationem ad negligendas siter agere pecunias, & ad abstinedum à delectationibus potus, ac cibi, ita vt non multum moueretur oblatione pecuniarum, ac delectationum talium; ergo talis posset absque liberalitatis virtute per solam virtutem temperantiæ temperate viuere in casu, quo ad intemperate viuendum proponeretur ipsi præmium pecuniarium;& similiter mediante virtute liberalitatis posset appetere virtuose diuitias in mediocritate requisita in casu, quo proponeretur ipsi non posse se indulgere voluptatibus cibi, & potus, absque maioribus diuitiis, & consequenter nec temperantia, & liberalitas, aut inter se, aut cum aliis virtutibus connectuntur necessarid.

Confirmatur tertiò, quia posset quis acquirere habitum contemnendi diuitias, fortiter se gerendi, castitatem seruandi, non ob honestatem virtutis, sed vel ob aliquem finem indifferentem, vel certè ob aliquem finem malum, puta vanæ gloriæ; sed talis mediantibus istis habitibus (loquor de iis, qui sunt in parte sensitiua) & vnico habitu virtutis temperantiæ posset temperate viuere in calibus, quibus proponeretur pecunia, aut voluptas venerea, si intemperate viueret, aut mors, si non viueret: ergo vnica virtus temperantiz in tali calu posset ipsi sufficere ad temperate viuendum in illis casibus, & consequenter in reliquis, est enim cadem ratio: ergo viteriùs temperantia perfectissima potest haberi absque reliquis virtutibus.

Confirmatur denique, quia secundum aduersarios nullus, aut certè non nisi paucissimi, etiam ex iplis Sanctis, haberet vllam perfectam virtutem pro hoc steru; quia vix vllus cognoscit honestates distinctas virtutum omnium, quorum actus materialiter eliciuntur frequentissimè; sed fine cognitione istarum honestatum non possunt actus illarum formaliter exerceri, nec sine exercitio tali corum potest habitus virtutum respicientium istas honestates acquiri : ergo si omnes isti habitus debeant esse conjunctim in eo,qui habet vllam virtutem simpliciter, aut perfectam; vel pauci, vel nulli habebunt pro hoc statu virtutem perfectam.

Per hæc patet ad confirmationem Caietani, qua vtitur Medina ibidem, & alij plures ex adueriariis. Primò enim posset responderi quòd illa mulier habetet perfectissimam castitatem, vt castitas distinguitur ab aliis virtutibus, quando habet habitum tam perfectum, vt non moueretur à vitio opposito formaliter castitati, quamuis moueretur ab aliis vitiis, quæ expelli non debent per virtutem castitatis; & licet succumbendo aliis istis vitiis, & indulgendo venereis ex eorum inclinatione diceretur intemperata; hocta- formaliter men esset intelligendum materialiter, non formaliter: cum hoc autem staret manifeste quòd posset esse temperata formaliter perfecte: nam uarites. quemadmodum qui ob auaritiam esset valde abstemius, diceretur temperatus; cum tamen re vera non esser temperatus formaliter; sed materialiter tantum, loquendo de temperantia virtute, vt omnes fatontur; quia scilicet non temperate viueret ob honestatem temperantiz, sed ob finem auaritiæ; ita etiam , qui incaste, aut in-

18.

Catetani.

dulgeret ve-

temperate viueret, non tamen ob motiuum vitij directe oppositi castitati, aut temperantiæ, sed alicuius alterius, non deberet dici intemperatus, aut incastus formaliter, sed tantum materialiter; cuius viteriùs iudicium manifestum est quòd non perderet aliquid de virtute temperantiz, aut ca-Litatis, quia illæ virtutes non habent oppositionem formalem mediatam, aut immediatam com actibus aliorum viriorum, nisi corum, quibus di-

recte opponuntur.

Responderi potest secundò quòd illa mulier Respenso 2. non haberet perfectam castitatem, si facile succumberer; non tamen ob defectum aliarum virtutum, sed ob defectum perfectionis intrinseca, quam ipsamet castitas posset habere, quia, vt dixi in confirmatione prima, posset ex ipsamet honestate castitatis acquirere facilitatem ad seruandam castitatem, in illis etiam circunstantiis, & propterea contemnendi pecunias, ac subeundæ mortis; vnde quia talem perfectionem non haberet castitas in illa muliere, meritò eius castitas non diceretur perfecta. Er quis dicat Lucretiam Romanam, verbi gratià, ex habitu, aut honestate virtutis fortitadinis, cuius acquirendi ansam nunquam ante habuit, intulisse sibi mortem, & non poriùs ex dolore deperdiræ, ve putauerat, castitatis coniugalis; hoc aurem supposito, clarifume constat virtutem castitatis posse ex se, quando valde perfecta est, sufficere ad subeundam mortem, atque adeò non requiri, vt sit perfecta, virtutem distinctam fortitudinis.

20.

ad eande con-

firmationem.

Facilè (uccii

bens venereis

Bon effet perfelle callus

no ex defettu

aliard virtu

tu, fed iffiuf

met caftita-

Dixi autem in initio huius responsionis , si fa-Porest qui cilè succumberet, quia sicut non obstante quòd habere virtu haberet omnes virtutes in perfecto gradu posset habituale succession de la constante quod succumbere, & hoc non argueret, quin antea perfettam, & fuccumbere, & noc non argueret, quin antea elicere actum saltem haberet virtutes omnes perfecte:ita etiam vicy oppositi. ex co quòd habita vna virtute perfecta succumberet, non sequeretur quòd illa virtus non fuisset antea in ipso perfecte. Et ratio vtriusque est quòd virtus acquisita non dat simpliciter posse, nec necellariò determinar potentiam liberam voluntatis; quia aliàs actus ab ipsa procedens non esser virtuolus, aut moralis, cùm non esset liber; vnde ea non obstante voluntas potest contraire eius inclinationi, & sic fit quòd habentes virtutes sæpè cas deperdant, sicut & qui habent vitia. Perfectio ergo virtutis non consistit in hoc, quòd actu determinet, sed quòd det magnam facilitatem ad suum actum, & difficultatem ad oppositum. Vnde tum solum potest colligi non haberi virtutem perfectam, quando experimur fine difficultare actibus ciusdem virtutis.

Ex his vicerius potest concedi quod dicit Caictanus, nimirum explicandam esse definitionem virtutis prædictam, quam assignat Philosophus de recta ratione, & electione simpliciter, & in omnibus circunstantiis, ac casibus, non tamen iuxta mentem Caietani; aut ita vt eius sententiæ taueat, aut officiat nostræ; sed iuxta doctrinam primæ confirmationis, ita scilicet vt virtus perfeca sir, quæ in omni euentu, & casu inclinat perfecte ad honestatem suam propriam, & ad eliciendum omnia media ad eam acquirendam, seu conseruandam requisita, non obstantibus quibuscunque difficultatibus occurrentibus : sed , vt in eadem confirmatione dictum est, hoc potest fieri per vnicam virtutem formaliter sine consortio vllius afterius virtutis formaliter; sed mediante consortio habituum indifferentium iuxta confirmationem tertiam; aut etiam fine consortio

vllorum habituum, iuxta confirmationem secundam.

Hanc autem doctrinam si adverteret Valentia disput. 5. quast. 7. de attributis virtutum, non tam tenaciter adhæreret sententiæ Diui Thomæ, & Valentia n-Caietani, vt asseret eam à nullo reiici posse, si sicitur. acciperetur, vt deberet, nimirum ita vt per virtutem perfectam intelligeretur non quidem virtus quoad essentiam; quia sanctus Thomas non negat sic vnam absque aliis posse reperiri; sed quoad statum perfectum, qui consistir in hoc, ve virtus ob nullius generis difficultatem, siue in materia propria, siue extranea deficiat ab officio recto lecundum rationem formalem sui obiecti; sed immutabiliter, & certò illud quouis in casu exequi valeat. At nos hoc ipso modo intelligimus illam sententiam, aut fortassis meliùs, & tamen ex dictis patet eam esse reiiciendam. Dixi quòd fortasse meliùs intelligimus illam; quia ille addit, nimitùm ad statum perfectum virtutis, nempe requiri quòd immutabiliter, & certò exequi valeat supm officium in omnibus casibus, hoc enim nec sanctus Thomas, aut Caieranus dicit, nec verum esse potest; quia, vt dixi, virtus, quantumuis perfecta subordinatur voluntati, ita vt voluntas, ea non obstante, posset agere malè contra inclinationem virtutis, & sæpissine etiam faciat. Vnde de fide est non sufficere ad operandum benè virtutes habituales, sed viteriùs requiri gratiam actualem præuenientem concomitantem, & subsequentem ad singula opera saltem conducentia ad vitam æternam.

Ex hac eadem doctrina sequitur debili fundamento inniti, quod dicit Suarez de virtutibus in Reiicitur sengenere, disput. 3. feet. 9. num. 19. nimirum virtutem de cadem caomnem moralem quoad perfectionem intrinfecam essentialem, & accidentalem, non quidem susum. dependere à confortio aliarum virtutum physice, & simpliciter; sed moraliter tantum, quatenus scilicet, moraliter loquendo, nunquam aliquis exercet omnes actus perfectos vnius virtutis, quin intermisceat actus aliarum virtutum; quia sæpè occurrit occasio, & necessitas eos exercendi. In quo cum ipso conuenire videtur Aucrsa quast. 55 sett. 23. dum dicit de facto virtutes morales in gradu perfecto solere esse connexas: nam hoc perinde videtur, ac eas moraliter connecti, non tamen simpliciter. Sed ex dictis patet ne- Non eff inter que quidem hanc moralem connexionem reperiri debere inter virtutes omnes. Primò, quia licet fettas nesse plurimarum virtutum exercendarum occasio occurrat inter acquirendum habitum perfectum raliter. vnius virtutis, non tamen certè omnium, etiam loquendo de iis, quæ ad communem víum spectant, tales enim sunt liberalitas, contemptus dignitatum, virginitas, paupertas Euangelica, & similes secundum aduersarios: sed pauperes non habent occasionem exercendæ liberalitatis, aut contemnendi dignitates, quæ sæpè non proponuntur ipsis. Matrimonio coniuncti non habent occasionem exercendæ, aut conteruanda virginitatis, & ita de multis aliis discurri posset. Secundò, quia, vt suprà diximus, licet occurrerent ista occasiones, non impedirer vnam virtutem quòd alias non exercerent formaliter, sed ad summum sufficeret, quod actus earum materialiter exercerent; vel ex affect u ipliulmet vnius virtutis, vel ob inclinationem naturalem, vel mediante habitu indifferenti, qui nec alterius virtutis, necalterius vitij rationé haberet.



Prescrea,

2 5. Daretur mutua dependentia essentialis s virtutes efneces[arid.

e Praterea sécundo sequitur, &c. Vis secun-3. Ratio Scot. 'dæ rationis Scoti consistit in hoc, quòd si virtus temperantiæ, verbi gratiâ, habetet rationem virtutis ab aliis virtutibus, daretur mutua dependentia in eodem genere causa inter virtutes omsent connexa nes; quia in codem genere causa in quo temperantia dependet in ratione virtutis perfectæ à cæteris virtutibus, etiam cæteræ virtutes dependerent pari ratione ab ipsa; sed hoc est absurdum propter principia, quibus in Philosophia negatur communiter mutua causalitas in codem genere causa, qua modò sunt supponenda; & speciatim, quia sequeretur quòd aliqua virtus esset virtus antequam esset virtus : nam deberet esse virtus, vt alteri posset esse ratio cur aliud esset virtus; & non esset virtus; quia dependeret in ese virtutis ab illa altera virtute. Et denique quia sequeretur quòd nulla virtus vna priùs acquireretur, quàm alia virtus.

Responsio ipfises Scoti.

Ad hoc autem vitimum ipsemet Doctor dat satis probabilem responsionem, concedendo sequelam, nimirum quod licet in ratione habitus vna virtus, verbi gratia, temperantia, posset acquiri ante alias virtutes in ratione habitus; tamen in ratione virtutis, neutra esset prima; sed omnes deberent simul necessariò haberi, vel nulla.

Et hæc ipsa responsio posset eneruare illud de mutua causalitate; quia licèt esset absurdum, quòd aliqua duo, quorum quodlibet non inuolueret alterum in suo conceptu essentiali intrinseco, dependerent mutuò à se inuicem; tamen quando essent aliqua duo, quorum quodlibet inuolueret alterum in suo conceptu intrinseco, non esset id absurdum, & inconveniens. In proposito autem virtus temperantiz non esset iste habitus physicus, qui vocatur temperantia, sed iste habitus, & simul alij habitus; vnde virtus temperantiz, vt virtus est, inuoluit in suo conceptu habitus aliarum etiam virtutum, & è contra pari ratione habitus aliarum virtutum inuoluerent in suo conceptu habitum temperantiæ. Vnde non esset mirum quòd dependerent à se innicem in codem genere

Contra hanc responsionem opponit Doctor quòd sequeretur omnes virtutes generari posse quoad esse formale vittutis per vnicum actu vnius tantum virtutis, puta actum temperantiæ solius formaliter, nimirùm in cafu, quo quis haberet habitus iustitiæ,& fortitudinis in genere,ac specie in ea perfectione, ac intensione, in qua requireretur, vt habita temperantia in codem gradu essent virtutes, quales tamen non essent, propterea quòd temperantiæ habitus non haberer debitam intensionem, vt cum illis aliis haberet rationem virtutis perfectæ. In hoc, inquam, casu si deesset temperantiæ habituali solum tantum quantum posset acquiri per vnicum actum (vt posset contingere) mediante illo vnico actu acquireret habitus temperantiæ istam perfectionem, & consequenter tam temperantia, quam cæteræ virtutes acciperent co mediante rationem virtutis formaliter, Vrsico actu no quam ante non habuerunt, sed omnino videtur valdè paradoxon quòd vnico actu vnius tantùm honestatis posset quis acquirere omnes virtutes

> stinctarum specie: ergo id non est asserendum. Quatenus autem eadem responsio extendi posset modo prædicto contra rationem ex mutua causalitate desumptam opponi ei potest. Primò Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

> sub ratione virtutum perfectarum, & quidem di-

quòd implicer contradictionem aliqua duo distin-&a includere se mutuò in conceptu suo essentiali, ita quòd alterum line altero non possit concipi essentialiter; quia sie neutrum vnquam essentialiter conciperetur. Secundò, si virtus temperantiæ verbi gratia, intrinsecè involueret iustitiam, & fortitudinem,& rursus fortitudo temperantiam,& iustitiam,& hæc illas duas:ergo non essent tres virtutes distinctæ realiter à parte rei contra omnes. Probatur sequela, quia illa non distinguuntur realiter,& specie à parte rei, quæ easdem omnino partes includut, & eadem omnino intrinsecè dicunt; fed virtus temperantiæ formaliter diceret, & includeret intrinsece, vt virtus est, licet non vt habitus talis particularis, illos tres habitus, & eofdem diceret,& includeret tam iustitia, quam fortitudo; ergo non distinguerentur realiter, & specie

Ne refert quòd possit assignari aliqua differentia perintellectum, & conceptum eius inter illas, Soluitur re quatenus scilicet posset concipere habitum tem- sposo-qua posperantiæ directe, & alios habitus indirecte, ac vt hac replicam. adiuuantes ipsam, & sic concepto habitu temperantiæ, & aliis illis habitibus, diceretur virtus temperantiæ, non verò virtus iustitiæ, aut fortitudinis; quatenus verò conciperet habitum iustitia directe, & alios habitus, vt adiquantes, isti habitus sic concepti dicerentur virtus iustitiæ, hoc, inquam, non refert; tum, quia loquimur de differentia, quam haberent à parte rei physice, & non in ordine ad intellectum; tum, quia si propter hoc posset dici de illis quòd essent tres virtutes, posset quis dicere quòd qui haberet vnum exercitum, haberet plures exercitus distinctos, ex eo scilicet, quod ille vnus exercitus posset concipi diuersimodè.

Vno modo concipiendo vnam cohortem, vt adiutam per alias cohortes; & alio modo concipiendo alteram cohortem vt adiutam per illam primam, & reliquas, & ita tot possent dici esse exercitus, quot possent concipi directe cohortes, aut aliæ partes eius.

Ad hanc porrò fecundam rationem Scoti, qua asserit sequi ex sentenția Diui Thomæ, quod ali- Responsio Caqua virtus esset virtus, antequam esset virtus, & ietani ad hac quòd nulla virtus effet prima,& quòd vnus actus fecunda Scoti generaret onnes; Caietanus responsionem duplicem affignat, secundum duplicem modum, quo alleri posici connexio virtutum. Primò, tenendo quòd habeant omnes virtutes instantaneam connexionem, ita vt pro nullo instanti possit esse virtus vna appetitiua sine cæteris. Secundò, tenendo non esse tam rigorosam connexionem inter illa, sed tantum moralem, quatenus scilicet valde parua mora intercedit inter ipsas, & quod parum distat, nihil distare videtur.

Iuxta primam viam concedit non dari vllam Reffonsio 1. ex cardinalibus, quæ priùs tempore acquiratur, quam reliquæ, sed omnes simul acquiri,& vnamquanque esse primam non positiuè, per ordinem scilicet ad alias, tanquam ad posterius acquisitas, sed negatiue tantum, quatenus nulla habeat aliam priorem, quamuis nec posteriorem etiam habeat, in eo nimirùm sensu, quo dicitur D. Virgo peperisse filium suum primogenitum; sed negat vllam virtutem esse priùs virtutem, quàm sit alia virtus; quia neutra est priùs virtus, quàm altera; sed om-, nes funt fimul virtutes.

Contra hane tamen responsionem facit quod Reiseitur. suprà dictum est, sequuturum quòd paucissimi

po∬unt omnes habitus virsusum acquirere statü per-

26.

Replica.

fettum

27.

pro hoc statu acquirerent vllam virtutem perfectam, loquendo de perfectione ordinaria, non extraordinaria, quod videtur absurdissimum : si enim nulla virtus potest præcedere alias omnes, cum certum fit experientia paucos, aut nullos acquirere omnes etiam ordinarias formaliter saltem, quidquid sit de iis materialiter sumptis, omnino pater paucissimos, aut nullos acquirere vllam virtutem perfectam.

Deinde ex dictis patet posse vnam virtutem esse perfectam sine aliis, hoc autem supposito, certum est vnam posse esse priorem reliquis, & primain consequenter non solum negatiue, sed politiue. Vnde optime Scotus intulit, vt absurdum, quòd non daretur vlla virtus prima, & ma-

lè id concedit Caietanus.

Quoad illud verò quod negat, nimirùm non segui quod virtus debetet esse virtus antequam aliz virtutes essent virtutes; quia hoc dependet ex co quod omnes deberent esse virtutes simul, iam sufficienter impugnatum est. Deinde si virtus temperantiæ sit ratio, ob quam connexam iustiria & fortitudo habeant esse virtutes formaliter, vt tenet Diuus Thomas, & Caietanus, oninino videtur, quòd hoc non possit ipsi conuenire, nisi quatenus virtus est : sed quacunque ratione aliquid est alicui alteri ratio essendi tale, debet omnino in se habere istam rationem priùs natura, quàm possit secundum istam rationem esse ratio essenditale isti alteri : ergo sequitur adhuc quòd priùs temperantia effet virtus, quam iustitia esset virtus: sed non posset esse ex alio capite priùs virtus, quàm institia esset virtus; quia nimirum à iustitia haberet esse formaliter virtus : ergo saltem sequeretur quòd priùs natura esset virtus, quam esset virtus, & hoc sufficit Scoto, qui non debebat loqui de prioritate temporis, vt videtur intellexisse ipsum Caicrapus, sed male.

3 T. sio Caiqtani.

Secundum alteram viam tenentem virtutes Altera respo-morales non esse connexas necessariò in instanti rigoroso temporis; sed in instanti morali propter propinquitarem moralem, quam habent, concedere deberet vnam virtutem posse esse pro aliquo instanti physico temporis sine aliis, & Medina, qui vtramque responsionem etiam adducir, expresse fatetur son debere omnes virtutes simultate physica produci ; sed posse generari sic vnam ante alteram, & sufficere vt simul moraliter generentur omnes.

Reilcitur. mul tempore. bent esse si mul morali-

Verùm hæc responsio longè peior est, & omdebent esse sisufficit Scoto virtures esse physicè separabiles. Secundò, & efficaciùs, quia pro illo instanti priori temporis, pro quo acquireretur vna virtus, vel illa esset perfecta, vel non: si non sit, ergo virtutes perfectæ, de quibus agimus, necesfariò deberent acquiri fimul phyfice, & non moraliter; si sit virtus perfecta pro illo priori, ergo quamuis non acquirerentur alix virtutes pro tempore sequenti, & maneret in eodem statu, provt manere sine dubio potest, esset perfecta: ergo non habet esse virtus perfecta vilo modo extrinsece, aut intrinsece abillis virtutibus posterioribus, quod est intentum, ergo præterea, nec habet simultatem moralem cum aliis virtutibus, quia posset manere quis in illo statu longissimo tempore absque occasione aliarum virtutum exercendarum, aut absque exercitio earum, quamuis daretur occasio.

Confirmatur, quia nulla protsus est necessitas, aut moralis, aut physica, vnde oriatur quòd occasio exercendarum aliarum virtutum occurrat tempore sequenti, præsertim tam citò, & tam propinquo, quam volunt aduersarij; ergo nisi requirantur vel antecedenter, vel in codem instanti temporis, physicè loquendo, quo temperantia, verbi gratia, habet statum perfectum, non requirentur vilo modo, vt temperantia habeat talem statum perfectum.

Ad tertium inconveniens, quod Scotus adducit in hac secunda probatione, nimirum quod 1.Refissioca. vno actu posset quis acquirere omnes virtus mo- ietani ad acrales; respondet Caietanus dupliciter. Primò, quisitionen dicit non esse inconueniens vt vnico actu in virtute præcedentium actuum, quibus habitus alia- acu. rum virtutum essent acquisiti in ratione habitus, licet non in ratione virtutis acquirerentur omnes virtutes, præsertim cum ille actus esset generations prudentiz, & consequenter procederet aliquo modo ex principiis prudentiæ, quæ sunt tres virtutes appetitiuæ cardinales ex parte appetitus, & synderesis ex parte intellectus.

Contra hanc autem responsionem multa oc- Reiseitur. currunt. Primo, quod fallum sit actum volun- Admivolun tatis generare prudentiam. Secundò, quòd, fi tatis non goid etiam effet verum, non deberet generare prudentiam totalem, sed partialem, correspondentem scilicet virtuti appetitiuz, à qua procederer. Tertiò, quòd actus vnius virtutis possit aliquid agere in virtute aliarum virtutum, à quibus nullam prorsus recipit perfectionem, aut efficaciam magis, quam si non fuissent; imò nec ab actibus etiam suz virtutis propriz przecedentibus, qui vt non existunt, ita nec communicare possunt alicui existenti vitantem.

Responder secundo, quod sicut vna ele- Resposso 2. Cio potest esse ex multis ; imd omnibus vit- eiusat ad ide. tutibus, ita etiam poterit generare omnes vir-

Sed hæc responsio non attingit mentem Sco- Reiseitur. ti, nec difficultatem præsentem; nam aliud est loqui de vnica electione, quæ supponeretur esse ex motiuis diuersarum virtutum, & zquiualeret diuersis actibus istarum virtutum, (si talis potest dari, de quo modo non est curandum) aliud est loqui de electione, quæ esset ex motiuo vnius tantum virtutis, & non æquiualeret actibus pluribus diuersarum virtutum in ratione actus virtuoli.

De prima electione agit Caietanus, & procedit eius responsio, si quidpiam vt sic etiam valet. De secunda verò electione agit Scotus, vt patet ex ipsomet textu eius, & infert sequuturum, ex aduersariorum sententia, quòd talis electio posset generare omnes virtutes. Vnde responsio Caierani non est ad propositum.

Addit Medina ad hæc, duo alia. Primò, quòd vnico actu hæroïco omnes virtutes aliquando Responso alia generentur, vt si mulier cui proponeretur mors, Medina. & pretium magnum, nisi committeret adulterium, seruaret castiratem, illo actu efficaci, & insigni, quo id vellet facere, acquireret simul iustitiam, temperantiam, castitatem, & fortitudinem, quo etiam exemplo vtitur Caietanus.Sed, vt dixi, non facit ad rem : nam si non sieret ex honestate omnium virtutum, nullo modo generaret corum habitus, vt patet; si autem sieret, non esset ille actus vuus, de quo Scotus loquitur.

Secund 3

Secundo addit Medina, quod non sit necesse secundum principia Diui Thome quod omnes virtutes simul acquirantur, quia san-Aus Thomas, inquit, fatetur virtutes imperfectas acquiri successive, & non habere con-

Sed contrà, quia non infert Scotus virtutes imperfectas debere esse simul, & posse acquiri vnico actu, sed virtutes perfectas, quas contendit non debere esse connexas, nec in ratione habitus, vt fatetur sanctus Thomas, nec in ratione etiam virtutis perfectæ, vt negat Diuus Thomas, & Medina; vnde constat inconuenientia Scoti non esse vanissima, vt ait Medina, sed potius responsionem ipsius, ac Caietani, non satisfacere ipsis.

Valentia suprà respondet non esse inconue-Refensio Va- niens quòd vnico actuacquirat quis omnes virtutes, quoad statum perfectum earum, quamuis esset absurdum quòd acquirerentur vnico actu quoad essentiam. Primò, quia ille vnus actus participat vim præcedentium omnium actuum. Secundò, quia habet affinitatem quandam cum

cæteris actibus.

Reifeitur.

Contrà, quia primum ex his suprà refutatum est contra Caietanum. Secundum verò est omnino friuolum; quia sicut non obstante quacunque connexione actuum diuersarum virtutum, quando producitur primus actus, & acquiritur habitus aliquis imperfectus istius virtutis habitualis : ita quando producitur actus persectus vnius virtutis, & acquiritur per eum habitus perfectus eiusdem virtutis, non debet produci habitus perfectus alterius virtutis sine actu ciuldem virtutis.

Contra etiam hanc affinitatem, & connexionem facit specialiter tertia ratio Scoti, de qua iam.

f Praterea, tertiò rationabiliu, &c. Vis teri tiz rationis est, quòd potiùs virginitas, & ca- 3. Ratio Scoti. stitus coniugalis, quæ sunt sub codem gene- Virentes conre virtutis moralis, nimirum sub temperantia, deberent habere connexionem, & affinitadeberent effe tem, vt non possint esse sine se inuicem, quam ca- : conexa quam stitas, & iustitia, aut fortitudo, que non sunt centente sub sub codem genere, sed sub diversis generibus: diversis. sed castitas illa, & virginitas non sunt connexæ, imò sunt incompatibiles, vt videtur : ergo castitas, & iustitia, aut fortitudo non debent esse connexæ.

Ad hanc rationem non respondent particulariter aduerfarij, nifi quatenus respondent quando vrgetur ex incompatibilitate castitatis, & virginitatis, non debere virtutes esse connexas, tum autem examinabimus responsum ip-

#### SCHOLIVM.

Sententia Doctoris virtutes morales non esse necessariò connexas probatur primò ex adductic contra Henricum, & Diuum Thomam. Secundo, quia virtutes sunt perfectiones partiales hominis: ergo potest vnus esse perfectus secundum vnam, & non secundum aliam, sicut potest esse benè videns, & malè audiens, quia sunt perfectiones partiales. Hac habetur ex Hieronymo lib. 1. contra Pelagianum paulò post principium. Augustino epistola 29. Bernardo sermone 70. super Cantica , ita Albertus bîc art. 4. Occham 3. quast. 12. art. 3. frincip. Gabriel. Alm. citati. Rubion hic quast. 1. art. 1. Bassol. quast. 1. Mayr.quast. 2. art. 13. Vasq. 1. 2. disp. 84. cap. 4. 5. Assorius tom. 1. lib. 3. c. 29. q. 1.

Vantùm ad istum <sup>8</sup> articulum, concedo quòd virtutes morales nec secundùm genera sua, quz communiter assignantur, Iustitia, Fortitudo, & Temperantia: nec Vide Occhă secundum illa generaliora, quæ prius assignaui, quæ sunt virtutes disponentes assectum in 3. q.12. q. ad seipsum, vel ad alium, sunt necessariò connexæ.

Ad hoc est persuasio talis; quia vna virtus est aliqua persectio hominis: sed non totalis, sufficeret enim tune vna virtus moralis: igitur partialis. Quando autem sunt plures perfectiones partiales, idem perfectibile potest esse simpliciter perfectum secundum ynam perfectionem in summo, & simpliciter imperfectum secundum aliam; sicut patet in homine, euius est habere multas persectiones organicas, potest habere: nam perfectionem in summo, nihil habendo de alia, ve esse summe dispositum quoad visum, vel gustum, vel olfactum nihil habendo de auditu: igitur potest aliquis habere perfe-Ctionem respectu materiz temperantiz, nihil habendo de persectione, quz requireretur respectu materiz alterius virtutis, & per consequens potest esse simplicirer temperatus, ctiam quantum ad quemeunque habitum temperantiæ, etsi non sit fortis, non tamen erit simpliciter moralis sine omnibus virtutibus moralibus; sicut non est persectè sentiens simpliciter sine omnibus sensibus: sed non est minus persecte temperatus, licèt sit minus persecte moralis; sicut non audiens non est minus persecte videns, licèt sit minus perfecte sentiens.

## COMMENTARIVS.

Vantum ad istum articulum, &c. Reie-eta opinione Divi Thomz, & Henri-P.Poncii. ci, proponit iam conclusionem suam, nimirum Scoti oper. Tom, VII. Pars 11.

virtutes morales cardinales appetitiuas quo- Caclusio Secri ad se, & sua genera, nec quoad species suas virtuits apesse connexas:quam conclusionem præter omnes petitium non

Sco esse connexas.

Scotistas tenent places alij citati in scholio, quos in re sequitur Aversa quest. 55. sect. 23. contra Thomistas omnes, & plures recentiores, vt Salam. disputat. 7. de virtutibus, quaft. 7. de virtutibus, sectione 2. Connimbricenses disputat. 7. Etbic. cap. 4. Valentiam disputat. 5. de virtutibus, quaft. 7. Suarez disputat. 3. de virtutibut, sett. 9. & alios.

Probatio Sco-

temperantia

festus mora-

liter simplici-

perfici secun-

diem ună per-

festionë, quin

perficiatur se-

cundum aliä

distinctă rea-

ietani , 👉 a-

liorum.

Reiiciper.

Probat Scotus suam conclusionem vnica, sed efficacissima ratione, quia virtutes appetitiuz morales sunt perfectiones distinctz hominis; ergo potest acquirere vnam perfecte, & alias, vel nullo modo, vel non nisi imperfecte, & licer non esser sine omnibus virtutibus moralibus perfectus moralis simpliciter, posset tamen esse perfectus in temperantia sine cæteris virtutibus; sicut licèt homo non esset perfectè Potest aliquis sentiens simpliciter, si deesset vlla potentia sensimoraliter in tiua, posset tamen esse perfecte auditiuus, quamuis deesset visiua, aut gustatiua. quin effet per-

Fundat Scotus hunc discursum in hoc principio, quòd quando aliquod natum est habere Potest aliquis plures perfectiones particulares distinctas, possit perfici secundum vnam, quin perficiatur secun-

dùm reliquas.

Respondet Caieranus hoc principium vniuersaliter acceptum esse falsum, quia potest oriri aliquando ex necessaria connexione perfectionum plurium competibilium vni subicato, quod Response Ca- non possit subjectum illud habere vnam sine aliis; sic autem contingit in proposito.

Eodem modo respondet Medina, & Valentia, sed principium Scoti est vniuersaliter verum, vt ab iplo proponitur, nimirum ex suppositione quod non haberent persectiones istæ diuerlæ necessariam connexionem ex sua natura-intrinseca, quam suppositionem probauit antecedenter, & nos confirmauimus efficaciter inter impugnandum Henrici, & Diui Thomæ sententiam.

37. clusió aushoritate.

38.

Probari potest viteriùs cadem conclusio authoritatibus Patrum, nam sanctus Hieronymus lib. 1. contra Pelagianos in persona Attici Critobulo dicenti: Et quomodo legimus, qui unam babuerit, omnes videtur babere virtutes? Respondet participatione (hoc est, similitudine quadam, & convenientia, quam omnes virtutes habent in rationibus vniuersalibus) non proprietate (hoc est, non quòd qui vnam virtutem secundum rationem particularem habet, cæteras etiam secundum rationes particulares suas habeat) necesse est enim, ve singuli excellant in quibusdam, & tamen hoc quod legisse te dicas, vbi scriptum sit nescio. Et iterum eidem replicanti: Ignoras hanc esse Philosophorum sententiam? Respondet : sed non Apostolorum : neque enim mibi cura est, quid Aristoteles, sed gnod Paulus doceat.

Item Augustinus epistola 29. Si autem, inquit, quod puto esse verius, sacrisque litteris congruentius, ita sunt anima intentiones, vt corporis membra, non quòd videantur locis, sed quod sentiantur affectibus, & aliud illuminatur amplius, aliud minus, aliud omnino caret luce, & tenebroso umbratur obstaculo, profectò ita ut quisque illustratione pia charitatis affectus est in alio actu magis, in alio minus, in alio nibil, sic potest dici habere aliam, & aliam non habere; aliam magis, aliam minus habere virturem. Et infrà; Et in ipso vno homine quod maiorem babuit pradentiam, quam patientiam, &

maiorem hodie, qu'am heri, si proficit, & adhuc non habuit continentiam, & habeat non paruam miseri-

Probatur tertiò argumentis in initio quæstionis pro parte negativà adductis, que suppositis nostris confirmationibus contra Diuum Tho- arg. in princ mam efficaciter convincunt hanc conclusionem: propositum. quod ve meliùs appareat soluendz sunt responsiones aduersariorum.

Ad primum, secundum, & quintum argumen Reffonso Cal ta desumpta ex occasione, & inclinatione, qua potest esse ad exercitium vnius virtutis sine occasione, vel commoditate exercendi alias virtutes, respondet Caietanus non posse contingere talem occasionem loquendo de virtutibus ordinariis pertinentibus ad communem statum, sic vt virtus possit pertingere ad statum per-

Sed certé experientia docet contratium, & Reisium, præsertim argumentum quintum de paupere, qui Potest feununquam potest habere occasionem exercen- da viim dæ liberalitatis; absurdum autem esset quòd non virini fisposset acquirere perfectam humilitatem, & alias quentissima virtutes, & quidem non solum quoad essenvirtutes, & quidem non totum quoau enenfione exercentiam, vt vult Medina, & Valentia; sed etiam darë reliquequoad perfectissimum statum, secundum quem posser inclinare ad actum humilitatis in omnibus circunstantiis absquo liberalitate, vel fortitudine, vel iustitia formaliter acceptis, vt suprà clare oftenium est ad argumentum fextum, quod 🔻 procedit de incompatibilitate virginitatis, & ca-Stitatis coniugalis, respondet Caietanus, & Me- Resposso aiusdina, eum qui habet castitatem coniugalem ha- dem, & Med. bere virginitatem in præparatione animi, & similiter respondet ad argumentum septimum de magnanimitate, & humilitate.

Sed hæc responsio est prorsus insufficiens. Primò, quia coniugatus non debet, nec quidem in Reiicime. præparatione animi habere virginitatem, ant affectum erga ipsam; imò potest habere affectum non debet hanon acquirendi ipsam, etiamsi non esset coniugatus, & potest semper malle sibi coniugium, & virginitati. copulam licitam, quàm illam; qui autem ita est dispositus ad aliquid, vt non velit illud facere, aut acquirere, aut amare; sed potius facit, & amat oppositum, non dicitur in animi præparatione illud habere, & hinc qui actu vult esse superbus, non dicitur esse in præparatione animi

humilis, vt omnes fateri debent.

Secundò, quia quando dicitur quòd in præparatione animi conjugatus habeat virginitatem, vel per hoc fignificatur quòd habeat habitum virginitatis, vel non. Si primum dicatur, manifeste falsum est; tum, quia non est necesse, vt coniugatus vnquam consideret honestatem virginitatis; tum, quia habet, aut habere potest, & solet habitum inclinantem ad actum incompatibilem cum actu principali virginitatis; tum, quia sic Angelus posset dici habere habitum virginitatis, quod est contra aduersarios; tum denique, quia sic non in præparatione animi, sed simpliciter deberet dici habere virginitatem habitualem. Si dicatur secundum, ergo habemus intentum, quòd nimirum virtutes morales habituales non fint formaliter secundum se connexæ

Quòd si rursus velint aduersarij per illam præparationem animi lignificare tantùm, quòd habens virtutem castitatis coniugalis sit ani-

39. 3. Probates

40.

4 I.

mo preparatus ad desiderandam, & exercendam castitatem virginalem, casu quo posset, aut teneretur, hoc nihil facit ad rem; quia sic omnis Christianus, siue habeat aliquam virtutem habitualem perfectam, siue non, debet esse præparatus : nec ex hoc sequitur quòd habeat vllam virtutem moralem habitualem perfectam, & sic etiam posset dici Angelus habere omnes virtutes morales; quia debet sic esse affectus, hoc autem esset contra aducrsarios.

Itaque hæc responsio non satisfacit vllo modo.

Refessio Suar.

Reiicitur.

Cõiugatus nõ

debet babere

บในท ลถิ่มท

circa virgini

Alia resposso

Caist. ad 6.

Reiicitur. Virtutes ordi-

mexa.

aria non do-

bent e∬e con-

tatem.

Et sane Suarez suprà in fine secundæ san-Ai Thomæ, dum facit mentionem de hac præparatione animi, non intelligit de præparatione animi, quæ esset absque habitu inclinante ad obiectum; erga quod diceretur sic esse præparatus; sed de ea, quæ esset mediante habitu, quem quis acquirerer per varios actus internos, quibus vellet efficaciter exercere actus externos circa illud obiectum, modò daretur occasio, & sanè sic melius intelligeretur sanctus Thomas; sed suprà ostendimus coniugatum non debere habere huiusmodi actus, circa virginitatem, nec humilem circa obiectum magnanimitatis; nec pauperem circa liberalitatem, quamuis possent tales actus exercere.

Alio modo ergo responder Caietanus sententiam Diui Thomæ non esse intelligendam vniuersaliter de omqibus virtutibus moralibus; argumentum. sed de ordinariis, quarum vsus in humana vita communiter necessarius est, & codem modo sentit Suarez, & fauet Auersa, quantum ad illud, quod de facto occurrit communiter, licet absolute, & simpliciter dicat, nec has etiam esse necessariò connexas; intelligunt autem per has virtutes communes Caietanus, & Sua-

rez tres virtutes-cardinales appetitiuas.

Verum nec hæc etiam responsio satisfacit; tum, quia ca data simpliciter conclusio Scoti admittitur vera, qui loquitur de omnibus virtutibus moralibus appetitiuis absque restriaione, & sententia Diui Thomæ simpliciter, vt iacet, admittitut esse falla; tum, quia virginitas est virtus satis commmunis, & ordinaria, sicut & castitas coniugalis; tum, quia virginitas, ac magnanimitas sicut & cæteræ morales, sunt contentæ sub quatuor cardinalibus; ergo si hæ debent esse communes, ac connexe, & ille similiter; tum denique, quia magnanimitas non est magis extraordinaria, & herojca, ac singularis, quam fortitudo, præsertim, qua quis velit subire mortem : ergo si hæc est virtus communis, & connexa cum aliis, similiter & magnanimitas dici debet.

Addit ad hanc responsionem Medina quòd quando dicitur quòd virtutes morales debeant Responsionia esse in aliquo connexe, hoc debeat intelligi Medina. de virtutibus pertinentibus ad statum suum; unde Angelus, inquit, ex illis non debet habere nisi iustitiam; quia illa sola pertinet ad statum eius, & qui esset constitutus in nemore, quo in loco non posset occurrere occasio exercendæ fortitudinis, posset esse perfecte tempera-

tus absque fortitudine.

Sed hæc doctrina, si vera esset, confirmat Reiseitur. nostram doctrinam; nam quia vix occurrit vnquam occasio aliqua saltem plurimis personis 'exercendarum aliquarum virtutum ex cardinalibus, vt virginitatis ex parte coniugatorum; fortitudinis respicentis perferentiam mortis, respectu omnium Christianorum, præsertim in Regnis Catholicis, vbi non viget authoritas Magistratus hæretici; liberalitatis, respectu pauperum; paupertaris, respectu diuitum; si sufficit ad perfectionem virtutum, quòd habeantur in eo gradu, in quo regulariter, & moraliter possunt sufficere ad non transgrediendum præscriptum rationis in vllis occasionibus regulariter, & ordinariè occurrentibus, & potentibus moraliter occurrere, sequitur manisesté virtutes morales etiam cardinales, non esse connexas in sensu controuerso.

Præterez, absurdum omnino videtur quòd aliqua virtus absque acquisitione alterius vir- Virtus persetutis, aut deperditione alicuius partis suz, aut ta abique lealterius alicuius habitus, posset aliquando esse virtus perfecta, aliquando non esse, sine sua, ant alre vlla variatione, aut mutatione intrinseca sui rim habitun subjecti, aut suppositi: hoc autem sequeretur aduentu ven in sententia hac Medinæ, vt patet, quia ille potest estim-constitutus in nemore, dum ibi maneret alle perseda. constitutus in nemore, dum ibi maneret, esset perfecte temperatus, & inde eductus non esset sine acquisitione vllius noui vitij, aut deperditione vilius virtutis.

Confirmatur, quia sic posset dici, quòd dum quis esset domi, esset perfecte fortis quando scilicet haberet sufficientem virtutem ad resistendum difficultatibus quibuscunque moraliter occursuris domi, & foris non esset perfe-&è fortis, nisi plus fortitudinis haberet foris, & mille alia absurda possent ex hac doctrina deduci.

#### S'CHOLIVM.

Ex ratione allata contra Diuum Thomam soluit quadam argumenta adducta pro Henrico num. z. & clarissime refutat rationes, & auctoritates pro sententia eius allatas.

TEr hoc patet had quædam tacta pro prima opinione, puta ad illud, quòd virtus potest obliquari: hoc enim est falsum de virtute, nam virtus non obliquatur: sed Virtus von habens virtutem ex defectu alterius virtutis, obliquatur respectu alterius virtutis. Nec obliquatur, ex hoc est virtus ista impersecta; quia non est eius dirigere hominem circa omnia, sed bene taman habens. circa propria obiecta; ficut non magis obliquatur homo in videndo, si potestaudire, quàm si non potest. Si arguitur contra hoc sic: est de facili amissibilis talis habilitas, vel dispositio: igitur non est virtus. Nego antecedens, imò licèt contra eius inclinationem fiat , non tamen corrumpitur, nisi multis actibus contrariis: dispositio autem bona corrumpitur vno, vel paucis.

Per idem ad illud de delectabiliter operari : nam quantum est ad illam materiam præcisè sumptam, delectabiliter operatur; puta delectabile sibi est abstinere ab opere intemperati, sed non est sibi delectabile subire terribilia; quia circa illa non est ordinatus: tristatur ergo cum committit actum intemperantiz; quia est contra habirum suum: sed tristius esset sibi subire terribilia, fugit enim tristius, & eligit quodammodò minus triste, ne incurrat tristius. Concedo igitur, quòd talis est impersedus, & tristabiliter operatur: sed non est imperfectus, nec tristabiliter operatur circa materiam illius virtutis, quam habet, nisi tantum per accidens: quia scilicet concomitatur alia materia, circa quam non est virtuose dispositus, ve circa ipsam virtuose, & delectabiliter operetur.

Per idem patet ad aliud de fine virtutum moralium; quia vna virtus non perducit perfe&è ad finem virtutum, sicut nec vnus sensus perducit hominem ad perfe&um a&um scriendi: sed quælibet virtus, quantùm in se est, perducit ad finem: omnes autem requiruntur ad perfecte perducendum. Conceditur igitur, quòd vna non perducit suffi-

cienter simpliciter, sed quantum sufficit ad persectionem talis virtutis.

tare.

Ad primum argumentum, quod adducitur ibi de Augustino, dico quòd Philosophus in Prædicamentis non dicit habitum esse inamissibilem, sed de dissicili amissibilem: licèt igitur virtus possit amitti, & ita habens cam possit obliquari: non tamen virtus ipsa obliquatur, sed habens recedit ab apice virtutis: non tamen sequitur eam non fuisse virtutem etiam persectam secundum rationem habitus, quia non fuit inamisabilis. Et quod dicit de charitate, oportet exponi, quia aliquis verè fuit in charitate, qui postea peceauit mortaliter : sed non fuit vera charitas, id est, verè coniungens fini, scilicet beatitudini.

Ad auctoritates Gregorij potest dici , quòd loquitur ibi de virtutibus , provt sunt habitus,qui sunt principia merendi; & hoc modo verum est; quòd vna virtus moralis sinc alia non est virtus; quia non meremur per vnam fine alia, vel concomitante alia: nam habens temperantiam moralem non meretur, fi non concomitetur humilitas, vel sal-

tem, si oppositum vitium insit ci.

Per idem ad Glossam super Apocalypsim, & Commentatorem. Concedo enim quòd ficut forores, etfi iuuent fe mutud ad conuiuendum, vna tamen non est altera, nec essentialiter perficit alteram; ità ista virtutes benè inuant se ad saluandum se mutuò: & Non bene in hoc potest intelligi dictum quorundam, quòd yna non est tota sine alia, quia non ita benè saluatur sine alia: nam homini exposito multis tentationibus circa diuersas materias, imperfectio circa vnam materiam est vna occasio imperfecte agendi circa aliam, & perfecta dispositio agendi circa vnam iuuat ad recte se habendum circa aliam : iuuant ergo se mutuò sieut sorores, sed nulla est requisita ad perfectionem essentialem alterius, ficut priùs nascitur vna sorot, quàm alia; & similiter virtutes non possunt simul gençrari; non enim possunt haberi duo actus perfecti generatiui duarum virtutum.

faluatur v-DA VITLU SIve alise.

## COMMENTARIVS.

45. SUPPLEM. P.Poncii.

Per hoc patet, &c. Extatione vnica, quam pro sua conclusione proposuit, aliqua ex argumentis adductis pro sententia opposita Henrici soluit, quæ omnia hîc maioris charitatis gratia per modum obiectionum contra nostram proponenda, & soluenda sunt.

46. T.Obiettio főtra conclut.

Obucies primò, non est perfecta virtus, quæ potest obliquari à suo fine, seu abduci à rectitudine, & honestate sui obiecti contra præscriptum rationis; sed quæcunque virtus ex quatuor cardinalibus sic potest obliquari absque consortio reliquarum; ergo nulla ex illis est perfecta absque connexione reliquarum.

Probatur maior ex Augustino in sermone de operibus misericordiz, Charitas, qua deseri potest, nunguam vera fuit.

Probatur minor, quia sola temperantia non sufficeret ad retinendum hominem ab excessu in potu, verbi gratia, quando proponeretur præmium si excederet absque virtute expellente auaritiam, nec absque fortitudine, fi proponeretur

mors, aut pœna grauis, nisi committeretur ex-

Responder Doctor negando minorem:nam li- Refussa. cèt qui habet virtutem obliquari possit, & desicere ab honestate virtutis per prosecutionem obiecti prohibiti contrarij, tamen ipsamet virtus, sic obliquari nequit, quia habens ipsam prosequi contrarium non potest per virtutem; sed vel ex fua libertate, vel mediante inclinatione alicuius vitij. Ex quo obiter confirmari potest iuxta men- Habitä virtem Scoti esse, quòd habitus virtutis moralis non suris moralis inclinet ad actum malum, quod est in controuer- ebliquari nu lia alibi tra&anda.

Quòd si dicatur saltem virtutem esse facilè amissibilem absque aliis virtutibus; quia facile Replica. potest fieri, ve occurrere possunt disticultates superandæ per alias virtutes, ex quibus contrafiet virtuti, & sic perderetur virtus facili negotio;ergo absque aliis virtutibus vna virtus non potest habere rationem habitus; sed potiùs rationem dispositionis, atque adeò non erit perfecta vir-

pe∬e.

47.



50.

tus, sed impersecta, quod est intentum aduersa-

Responso. Virem vaa non est facile os¶ibilis absque aliie.

Non perderetur una virtos per recessum ab eine obietto ex motino dispa-Pati Vity.

48. Obietio 1,

Responsio. Quemode vinu dele-Babiliter ope-Tari debet,

49. Obiettio 3.

Vna virtus no debet perducere ad finem emnium wirtutum, Noc ad finem proprium in omni casu.

Respondet, negando antecedens, quia quantumuis non fieret prosecutio obiecti virtutis, secundum inclinationem virtutis, sed potius fugeretur; si tamen fugeretur per vitia opposita aliis virtutibus, non corrumperetur virtus illa, nisi per vitia sibi opposita fugeretur; nec enim per actus auaritiæ, aut timiditatis potest destrui temperantia formaliter, sed solum per actus intemperantiæ. Vnde in casu, quo perfecte temperatus circa delectationes guitus, inordinate biberet ob auaritiam, vel metum, ille non perderet habitum temperantiz per hoc, nec esset etiam facile ipsi perdere temperantiam formalem, quia quamuis posser elicere actus intemperantiz oppositos, sentiret tamen in hoc difficultatem orientem ex habitu illo temperantiz, vt patet, quæ difficultas semper occurrerer donec pluribus actibus vitij oppositi acquirerentur plures gradus habitus intemperantiæ; vnde patet quod habitus tem-perantiæ, etiam cum solus estet, distingueretur à dispositione, que esset facile mobilis, & imperfecta, consequenter qualitas, & hoc totum ipsis aduersariis concedendum est: fatentur enim habitum temperantiz posse habere magnam intensionem, imò summam physicè absque aliis virtutibus; ergo non haberet rationem dispositionis. Ad authoritatem Augustini, qua probatur maior postea respondet, solutis priùs ex hac ipsa doctrina obiectione secunda, & tertia, & nos respondebimus infrà num.53.

Obilcies secundò, virtus dat delectabiliter operari secundum Philosophum 2. Ethic. 3. & omnes: sed nulla vna virtus sine aliis hoc facit: ergo nulla vna virtus erit perfecta absque aliis. Probatur minor, quia auarus non delectabiliter abstineret à nimio potu, quando propterea negaretur ipli magnum præmium; nec timidus, quando minaretur quis ipsi mortem. Respondet Doctor, distinguendo maiorem circa materiam suam, & quantum ad hoc quod motiuum vitij oppositi non generet difficultatem aliquam, concedit: circa aliam materiam aut circa eandem ita vt alia vitia, quæ non debent expelli per illam virtutem, sed per alias, non efficiant, vt habens virtutem cum difficultate operetur, negat maiorem; nec id voluit Philosophus, & similiter distinguenda est minor, & neganda est in primo sensu, concedenda in secundo, & neganda est consequentia. Vnde concludit optime quod benè sequeretur illum, qui non delectabiliter operaretur benè in omni euentu, & occasione ordinaria non esse perfecte virtuolum, sed non sequeretur quin esset perfecte temperatus, quando tam delectabiliter posset operari in omni euentu; circa materiam temperantiz ac motiuum eius, quam posset operari per solam temperantiam.

Obiicies tertiò: perfecta virtus perducit ad finem virturum, quia perfectio in moralibus est perducere ad finem, sed vna virtus sine aliis id nequit facere; unde habens unam virtutem tantùm non dicitur perfectus politicus:ergo vna virtus sine aliis nequit esse perfecta. Respondetur, negando maiorem, nam vna virtus etiam perfectissima, non debet perducere perfecte & simpliciter ad finem omnium virtutum, nec etiam ad finem suum proprium, nisi quantum ex ratione sua propria id competere potest, & quantùm ad hoc quòd tollat impedimentum vitij contrarij fibi ipfi.

Hoc modo, & benè, respondet Doctor ad tres rationes adductas pro sententia Henrici, quibus potissimum innituntur cæteri aduersarij : sed potest pro maiori abundantia alio modo etiam responderi, etiam ad sensum, quo recentiores intelligunt perfectam virtutem, reducentes hanc difficultatem, vt solent plures alias, ad quæstionem de nomine. nam, vt diximus, concedunt habitum perfectissimum vnius virtutis, quoad intensionem & essentiam, ac omnia sua intrinseca reperiri posse absque habitibus aliarum virtutum, & fatentur rationes Scoti hoc conuincere; sed negant tamen talem habitum vocari debere virtutem perfectam, aut habere statum perfe-Aum ; volunt quippe virtutem perfectam, & quoad statum perfectum, esse illam, quæ ex se, & suis adjunctis, possit sufficere vt homo in omnibus occasionibus, & circunstantiis possit dele-Cabiliter operari simpliciter circa obiectum, & materiam istius virtutis: ita vt non habeat aliquod impedimentum, quod possitipsum inclinare ad malè se gerendum circa illam materiam vl-

Respondetur breuiter iuxta dicta suprà mum 17. 18. & 19. in confirmationibus impugnationis Alia responfententiz D. Thoma, vnicam omnino virtutem fo ad pradi-temperantiz ablane confertio viline alcorus vir. temperantiæ abíque consortio vllius alterius virtutis formaliter acceptæ posse sufficere, vt habens ipsam non obliquetur faciliter in vllis circunstantiis circa materiam suam; (quòd autem Vnd virius sufficere deberet vlla virtus, quantumuis perfe- per ft suffice-&a, vt non obliquaretur vllo modo, falsum omnino est, quia nec omnes ad hoc sufficere possunt, cum omnes subordinentur voluntati, quæ iis non obstantibus possit simplicitet agere ma lè, & ne sic agat, præter virtutes requirit gratiam actualem Dei) vt in casu quo quis non esset inclinatus ad alia vitia, aut ex natura, aut habitu, non obliquenisi ad solum vitium intemperantiæ, verbi gratiâ, sur. & hanc inclinationem superaret per temperan tiæ virtutem, & in casu, quo etiam ex motiuo solius istius vnius virtutis frequentatet actus materiales aliarum virtutum, nullo modo considerando, aut intendendo honestatem illarum, vt optime posser facere; nam quando consideratet aliquis quòd sufferentia mortis, verbi gratià, & contemptus diuitiarum esset medium requisitum sæpè ad conservationem castitatis, nec vllam aliam rationem bonitatis consideratet, in illis, tum posser ex amore castitatis velle efficaciter subire mortem, & contemnere pecunias potius quam perderet castitatem,& si id frequenter ageret non minorem sentiret facilitatem ad perferendam mortem, & contemnendas pecunias, quam si ex honestate propria fortitudinis, aut paupertatis, aut cuiusuis alterius id velle: facere; ergo per vnicam virtutem temperantiæ absque aliis virtutibus formaliter acceptis, possit quis sufficienter inclinari ne obliquaretur in vilis circunstantiis à rectitudine temperantiæ, nec per vitium appositum temperantiæ, nec per alia etiam vitia, siue quia vel alia non haberet, sine quia si haberet etiam, vis corum mitigaretur per istum habitum, quem acquireret per actus materialiter oppolitos actibus corum; vnde negari potest minor primæ obiectionis iuxta hæc.

Similiter per vnicam virtutem posset quis delectabiliter operari circa materiam istius virtutis

materia eise. Omnis Virtu.

Vna poteft fiffi-

deletabiliter obliquet ur

circa cius

omni sasu.

materiam is

cere ve quie in omni occasione ob eandem rationem,& posset etiam perfectissimè perduci ad sinem proprium istius virtutis. Vnde negari potest minor secundz obiectionis etiam, & tertiz quoque, si in maiori ponatur quòd perfecta virtus debet perfe-&è perducere ad finem suum, nam ve proposita est in textu, falsum debet esse secundum omnes; cur enim vna virtus deberet perducere ad finem omnium virtutum?

53. Responsso ad auctorisatem Augustini. Virtus perfe Sanon debet osse simplici-ter inamissibilis.

Ad authoritatem Augustini propositam suprà num.46. respondet iuxta Philosophum, non debere esse de ratione virtutis, quòd non fit amissibilis, sed quòd sit difficulter amissibilis, seu non facile mobilis, & certe alias, nec cum consortio aliarum virtutum posset esse persecta, cum non obstante isto consortio sine dubio posset amitti. Et per hoc paret omnino authoritatem Augustini etiam aduerfariis non minùs esse explicandam, quia ipsimet admittunt charitatem perfectam eriam supernaturalem posse amitti, non solum cùm est sine vittutibus acquisitis, sed etiam cùm haberetur simul cum ipsis. posset enim quis, non obstantibus omnibus virtutibus, peccare mortaliter, & tum amitteret charitatem.

Itaque exponendus est Augustinus loqui de charitate perfecta, hoc est, conjungente ad vltimum finem, nempe Beatitudinem, quæ enim deseritur, hoc non facit nisi iterum restituatur. Posset etiam aliter intelligi sic, vt velit charitatem, quæ deseri potest, non quomodocunque, sed facile non fuisse veram charitatem, hoc est, perfecta intentionis, sicut scilicet erat charitas Pauli,qui ex ea certus erat , quòd nihil eum fepararet à charitate Christi, non persecutio, non gladius, non fames non nuditas, non periculum, non instantia, non futura, in comparatione enim ad huiulmodi charitatem, omnis charitas inferior possit dici imperfecta, & non vera, quamuis simpliciter esfet vera, & perfecta.

54. Obietio 4.ex Gregorio,

Responsio. Quomodo sum vera Virtute nem potest quie Sabiacere vitiu.

Obiicies quartò Gregorium 22, moral, cap. 1.Si quis una virtute pollere creditur, tunc veraciter pollet, cum vitiu ex alia parte non subiacet,& lib.21.cap.1. Vna virtus sine alia, vel non est virtus omnino, vel minima est. Respondet Doctor posse ipsum exponi de virtute veraci, hoc est, quæ sit principium sufficiens merendi, & acquirendi vitam æternam, nam nulla virtus est sic verax, & perfecta, ve coniungitur cum vitiis aliis præsertim actualibus, & mortalibus, sine præsentibus, siue præteritis, & non remissis.

Itaque sensus primi loci est, quòd tunc quis veraciter, ac meritoriè in ordine ad vitam æternam pollet vna virtute cum non subiacet simul vitiis mortalibus non dimissis, nam si subiacer, nullus actus ipsius ex quacunque virtute procedens erit meritorius de condigno vitæ æternæ. Et similiter intelligendus est secundus locus, nimirum sic, vt vna virtus sine alia, cum haberi deberet ex præcepto particulari, vel nulla sit, hoc est, nullo modo conducens ad vitam æternam, vel minima, hoc est, valde parum conducens.

Et eodem modo exponendus est alius locus ipfius à Valentia adductus ex 1.moral.cap.39.Neque enim vnaquaque virtus , verè virtus est si mixta alius virtutibus non est.

Obietio 1. Obiscies quintò, Commentator 6. Ethic. cap. 1. Non existente temperantia qualiter erit institia? & cap. 6. Sorores ad inuicem virtutes sum. Confirmatur per glossam in illud Apoc. 21. Ciuit as in quadro pa-

Respondet Doctor expresse ad hæc vlima duo loca, concedendo quod virtutes sint sorores, Responso cognatz, ac valde aptæ ad auxilium libi mutuð potius sequitur quod sic; sicut ex sororibus ve- necessariaci ris, & iis quæ mutud se inuant, certum est vnam wxime. posse esse sine aliis. Addit præterca non tam facilè quem posse acquirere vnam persectam virtutem sine auxilio aliarum, quam cum illis posset, & per hoc videtur insinuare responsum ad primum locum, cuius sensus iuxta hoc dici posset esse, quòd non facilè acquiri posset iustitia sine

temperantia, quamuis simpliciter posset. Addi potest viteriùs plures sine dubio Philosophos fuisse in ea sententia, vt existimarent Plana Philo vnam virtutem non posse esse sine aliis, vt Stoicos, teste Cicerone 1. de oratore, & 2. Tuscul.qq. ac tutes et alios etiam magis communiter secundum Augu- xu of. stinum ep. 28. Vnde sicut eorum authoritatem negamus, non debemus multum curare authoritatem Commentatoris, nec ipsius etiam Philosophi, si nobis esset contrarius. Quin & reuera possent etiam isti Philosophi intelligi de connexione virtutum, non formaliter, sed materialiter acceptarum,& sic non essent contra nos.

Obiicies lextò ex Valentia, Ambrolius 1. offic. c. 26. ait cognatas libi esse virtutes, & super illud Luc. 6. Beati pauperes. Connexa sibi sunt concatenataque virtutes, ve qui vnam babet plures habere videatur. Respondetur primum locum non facere ad rem, quis enim dubitet eas esse cognatas, & magnam habere inter se similitudinem, ac affinitatem; sed

non propterea sunt inseparabiles.

Secundus locus magis fauer, sed eodem mo- Quimodo esdo exponi potest, sic, vt non intelligatur per catenata simi concatenationem earum, quòd sint inseparabiles, sed quòd habeant quendam ordinem inter se, & quælibet alteram in aliquibus circunstantiis iuuare posset, nec vna sine aliis tam facile posset acquiri. Potest eriam intelligi in illo sensu, in quo ipsemet Diuus Thomas 9.61.ad primum, exponit illud Gregorij 22.mor.cap. 1. Prudentia vera non est, qua iusta, temperans, & fortis non eft; nec perfecta temperantia qua fortu, iusta, & prudens non est; nec vera institia, qua prudens, fortis, & temperans non est, nimirum quatenus quælibet vna virtus potest vocariprudentia, ex co quòd faciat opus suum prudenter;& iustitia, quatenus facit id quod debet sieri; & temperantia, quatenus tenet mediocritatem;& fortitudo, quatenus relistit disficultatibus aliquibus. Quo etiam modo possent prædictæ authoritates ex eodem Gregorio desumptæ explicari:admittendo verò hoc, nihil sequitur contra nostram doctrinam, vt patet.

Authoritas Aug.& Hieron.infrà soluetur cum Doct.dum respondebitur ad arguméta principalia.

Rationes aduersariorum partim solutæ sunt in suprà dictis, & partim soluentur articulo sequenti, quatenus scilicet ex connexione cuiuslibet virtutis appetitiuz cum prudentia infertur connexio eorum inter se, quod est fundamentum principale D.Thom.& Caier.Medin.ac Valent.& non posser tam commodè solui, donec statuatur, quam connexionem habent virtutes appetitiuæ cum prudentia, de quo agit sequens articulus, ad cuius replicationem iam progredimur, omissis multis aliis, quæ in confirmationem huius primi articuli dici possent breuitatis causa, & quia dicta abunde sufficiunt.

*fita est*, vbi idem dicitur.

Digitized by Google

SCHO

58.

### SCHOLIVM.

Sententia Henric. & Goffr.non posse dari prudentiam sine virtute morali, nec defectum in voluntate morali,nec defectum in voluntate sine errore in intellectu Primum, docet D.Th. 1. 2. quaft. 58. art. 5.6 secundum quaft. 77. art. 2. Suadetur hac sententia, ex Phil. August. & Dionysio.

Secundus articulus habet duo dubia. Primum de connexione cuiuslibet virtutis cum sur prudentia. Secundum de connexione omnium cum vna prudentia.

Quantum ad primum, dicitur quòd illa connexio sit necessaria. Quod probatur per lib.5.q.12. Philosophum 7. Ethic. cap. 13. vbi sententia sua est, quòd si voluntas malè eligit, intellectus male dictat. Idem ibid. dicit aliud ad candem sententiam; quære ibid.cap. 13. Idem lib. 19.9.13, ctiam in libro de motu animalium, si maior practica proponatur ab intellectu, & minor sumatur à sensu, vel à phantasia, conclusio erit operatio, ita quòd necessariò est operari secundum eam, si non impediatur: igitur secundum eum nunquam est operatio contraria dictamini rationis.

Gotf. Quod-Quodlib. 8. 9.16.Quod-

Hoc confirmatur per Augustinum super illud Psal.2. Loquetur ad eos in ina sua: Obumbratio mentis sequitar eos, qui legem Dei transgrediuntur.

Item Dionys.3. de diuin nom. Nullus operatur ad malum aspiciens.

Præterea 3. Eth. Omnis malus ignorans, cui concordat illud Sap. 2. Excacauit illos mali- Cap. 3,

tia corum, Quodl. 5.9.17.

Si obiicitur contra hoc per articulum condemnatum Parisiis, stante scientia in vniuersali, & in particulari, voluntatem non posse velle oppositum; error. Respondet **Quodl. 10.9. 10. quòd ista propositio, stante scientia,&c. est distinguenda secundùm com**politionem, & diuilionem : & in sensu divisionis est falsa, quia significat, quòd voluntas nunquam habet potestatem volendi oppositum. In sensu autem compositionis adhuc est distinguenda, per hoc, quòd ablatiuus absolutus potest exponi per si, vel quia, vel dum.

Si exponatur per quia, falsa est; & verum est esse errorem: quia significat, quòd re-Atitudo in scientia, vel in intellectu est causa rectitudinis in voluntate. Si autem exponatur per si, vel dum, ita quòd notet consecutionem, vel concomitantiam, non causalitatem, tunc secundum eum potest propositio habere veritatem: nec sic condemnatur; ita tamen quòd intelligatur, quòd non sit prioritas naturæ in errore intellectus, sed voluntatis: fimul enim tempore secundum eum concomitantur se ille,& ille:sed prior natura est error voluntatis, ita quòd considerando intellectum secundum illud, quod est prius natura voluntate, actus intellectus rectus est: sed voluntate liberè errante intelle-Aus exezeatur, etsi simul tempore, tamen posteriùs natura.

Pro isto arguitur sic; si prima electio non excacaret intellectum, nec aliqua alia:nam prima potest esse zquè mala, sicut quzcunque alia. & si non exczeat, quando est mala: igitur nunquam: & ita quotcunque malitiz actuales in voluntate nunquam exczcarent intellectum, & ita posset esse quantum cunque malus absque omni errore intelle-&us; quod videntur negare plures auctoritates.

#### COMMENTARIUS.

59. SVPPLEM. P.Poncii. Duplex prudětia , totalis 👉 particu-Laru.

Rentetia Got. fredi de conmexione virzusis cŭ prudentis.

C Ecundus articulus habet duo dubia, &c. De du-Oplici prudentia hîc mentionem facit, totali scilicet, quæ correspondet omnibus virtutibus appetitiuis, ac dictat quod ipsis faciendum sit;& partiali, quæ corresponder cuilibet ex illis in particulari, & de connexione virtutis, cuiuslibet particularis cum fua prudentia particulari priùs agit:postea verò de connexione omnium in particulari cum prudentia totali.

Itaque proponit sententiam Gotfredi affir mantem connexionem necessariam prudentiæ partialis cum virtute particulari sibi correspondente, eam confirmat authoritatibus. Postea proponit responsionem Gotfredi ad articulum vnum ex damnatis, per vniuerlitatem Pariliensem, his verbis stante scientia in universali, &c. ad quem articulum respondet Gotfredus quòd ista propositio potest intelligi in sensu diviso; & sic meritò damnatur, nec asseritur ab ipso:potest et, iam intelligi in fenfu composito, & sic etiam habet multiplicem sensum, quia ablatiuus ille absolute sumptus stante scientia potest exponi, vel per si, vel per quia, vel per dum, ita scilicet vt sensus esset, si scientia stet in intellectu, vel quia scientia est in intellectu, vel dum scientia est in intellectu. Si exponatur per quia, falsa est propositio, & damnata; si exponatur verò per si, vel dum,& non intelligatur quòd causa cur possit esse error in voluntate sit scientia in intellectu, aut quod error in intellectu præcedat errorem in voluntate natura, tum propositio potest esse vera, & non est damnata. Ratio autem cur nolit admittere Gotfredus prioritatem natura in errore intellectus articula Parespectuerroris in voluntate, est, quod licet visiensem.

### Lib. III. Sententiarum

virunque errorem simul tempore putet existere, tamen causa cur error sit in intellectu est error voluntatis secundum ipsum; vnde error voluntatis debet habere prioritatem nature respectu erroris in intellectu, non verò è contra error intellectus respectu erroris in voluntate.

60. Probat Gotfredus noceffariam cocomitantiam rroris insolham, & volantatis.

6 I,

Deinde probat sententiam Gotfredi de necesfaria concomitantia erroris intellectus cum errore voluntatis, quia si possit esse aliqua electio mala, aut actus malus in voluntate absque excæcatione, & errore intellectus, non deberet sequi error intellectus, aut excecatio ex vllis quantumuis multiplicatis actibus malis voluntatis, quia non est potior ratio cur vllus actus malus causaret errorem intellectus, aut haberet illum concomitantem, quam primus actus malus; ergo si primus non habet necessariò illum errorem concomitantem, nec cæteri sequentes, quod est contra mukas authoritates.

Hanc septentiam Gotfredi, quantum ad substantiam eius, quatenus scilicet habet quòd non possit esse error in voluntate, aut defectus moralis, seu actos malus moraliter sine errore, & defectu in intellectu renet etiam S. Thom. 1.2.9.63. art.2.& magis per se 1.2.quest.77.art.2. vbi Caietanus, Medina, Curiel, & alij eius Commentatores. Idem tenet Durandus 2.dist. 5. q.1. Valentia 9.8. de peccatis puncto I. Buridanus 7. Ethic. 9.7. Lorca dift. 34. & Vasquez dift, 128. qui tamen perperam pro ea citat Scotum in hac quast, cum expressè, & ex proposito cam impugnat. Vt verò hæc controtiersia satis celebris intelligatur, oportet distinctiùs animaduertere, quomodo hi authores suam sententiam explicent, neque enim in hoc convenient.

62, Explicatu pradicta sen tentia à Dutande.

Itaque Durandus defectum, qui debet necessariò esse in intellectu, insinuat quando que esse inconsiderantiam, seu nescientiam quandam; quandoque verò esse errorem formalem,præsertim in incontinentibus, qui secundum ipsum iudicantes fornicationem vniuersaliter esse malam, hîc & nunc, tamen erroneè iudicant esse sibi incontinenter viuendum.

Buridanus tenet malè operantem semper ha- Explicath bere errorem de conclusione in particulari, quam Buridani.

sequitur, licet habeat semper cognitionem veram de ipla in vniuersali.Itaque secundum ipsum, qui intemperate viuit, aut incaste, aut iniuste, cognoscit vniuersaliter non esse intemperate, incaste, aut iniustè viuendum; sed non aduertit tamen illam actionem, quam iple facit este intemperatam, incastam, aut iniustam, & propterea facit illam, & operatur indirecte contra rationem illam rectam, quam in vniuersali habet, & sanè hoc ipsum videtur sentire D.Thom. 9.77.471.2. Addit etiam quòd non solum malè agens habet inco nsiderationéconclusionis syllogismi practici, quo proponitur actus malus non elle faciendus: sed etiam minoris; dicit enim quòd huius syllogi fmi, Omnis fornicatio est fugienda : bac est fornicatio; ergo est fugienda, nec minorem, nec conclusionem considerat ille, qui fornicatur. Is enim ducitur ad fornicandum alio discursu, cuius omnes propositiones considerat, nempe hoc, Omne delettabile est prosequendum: hos est delectabile; ergo faciendum.

Caictanus, & Thomistæ, magis communiter dicunt errorem, qui est semper in intellectu male Explicatio operantis, consistere in imperio practico, quo imperat intellectus voluntati,& quod cognoscit etiam in particulari esse malum, faciat tamen, consentit Valentia, Vasquez dicit defectum intellectus necessariò præcedentem actum malum voluntatis consistere in minus perfecta, & exprefia cognitione malitiz, nimirum talem solum cognitionem malitiz concedit peccantibus, quz sit similis cognitioni ebriorum, ac temulétorum.

#### SCHOLIVM.

Refutat sententiam D. Thom. & Henr. probans enidentibus auctoritatibus, & sex rationibus vt videtur, connincentibus, dabilem esse prudentiam sine virtute morali, & desectum posse esse in voluntate sine errore in intellectu.

Aug.tom.8.

Ontra hoc arguitur k, primò per Augustinum super illud Psal. 12 3. Fortè vinos deglastissent nos : Hi sunt, qui viui absorbentur,qui sciunt malum esse , & lingua consentiunt: absorpti moriuntur. Idem super illud Psal. 68. Fiat mensa eorum coram ipsis, &c. Quid est viuos? Consentientes illis, & scientes, quia consentire non debebamus. Ecce norunt muscipulam, & pedem mittunt. Idem super illud Ps. 118. Concupiuit auima mea desiderare,&c. Pracedit intellectus, sequitur tardus, aut nullus affectus.

Persuasio-

nes frustrà

Ad hoc est auctoritas 2. Ethic. Ratio parùm, vel nihil valet ad virtutem. Si autem rectitudo intellectus in confiderando, necessarió haberet per concomitantiam volitionem rectam, oùm scientia multum faciat ad considerationem rectam, & per consequens multum faceret ad rectum velle. Imò sequitur aliud, quòd non oportet persuaderi alicui, quòd non esset vitiosus, sed quòd deberer considerare secundum habitum intelle-Aust nam, per te, considerando recte secundum habitum scientiz, voluntas non potest simul non esse recta, & ita non oportet persuaderi alicui de recte volendo, sed de recte considerando.

fiŭt ex sent. D. Thom. & Henr. Prima ratio. Prudemia generari po. test sine wirtute morali. Secunda

ratio.

Præterea, per rationem<sup>1</sup>, intellectu rectè dictante, voluntas potest nihil eligere, sicut potest non eligere, quod dictatur ab intellectu: quia ratio non mouetur simul ab isto intellectu, & ab illo: nihil autem eligendo non generatur in ea virtus aliqua: sed ex recto dictamine generatur prudentia per te : igitur prudentia generabitur fine alia virtute morali.

Præterea m, quòd mala electio non possit exezcare intellectum, ita quòd erret circa agibilia, probo; termini sunt totalis causa notitiz primi principi), ita in practicis, sicut

### Dist. XXXVI. Quæst. vnic.

in speculatiuis, ex primo Posteriorum: & forma syllogistica est euidens omni intellectui, per definitionem fyllogismi perfecti, 1. Priorum; igitur terminis apprehensis, & compositis, & sada deductione syllogistica, necesse est intellectum acquiescere conclusioni, cuius notitia dependet præcisè ex notitia principij, & notitia deductionis syllogisticæ: igitur impossibile est voluntatem facere intellectum considerantem principia, & dedu-Aionem syllogisticam errare circa conclusionem sic deductam, & multò minùs circa principia: igitur nullo modo excæcabitur intellectus, vt erret.

Si concedas <sup>n</sup> conclusionem, & dicas quòd ideò voluntas intellectum excæcat, quia auertit intellectum à confideratione recta; contrà, quia fie auertere non est excacare, quia si posset auertere stante prudentia: possibile est enim non semper considerare ea,

quæ sunt prudentiæ, sed voluntariè quandoque alia.

Præterea °, velle auertere requirit aliquod intelligere simul tempore, & prius natura: illud autem est dictamen rectum rectæ rationis stans, à quo voluntas vult eam auertere: & tunc sequitur quòd velle auertere non est peccatum per te, quia stat cum recto dictamine : aut ille actus præuius ipsi velle auertere, est alius à dictamine recto, & si sit rectus, sequitur quod prius, scilicet quòd velle auertere non sit peccatum, & ita nec ad ipsum sequitur excacatio. Si autem ille actus prauius ipsi velle auertere non sit rectus, tunc non erit excacatio sequens ipsum velle auertere, quia pracedit illud velle.

Præterea P, aut stante recto dictamine voluntas malè eligit, & ita habetur propositum: Quarta raaut si malè eligit, & isto non stante eligit, eligit præuio aliquo actu intellectus; & non tio. recto: quia si esset rectus, tunc, per te, voluntas eligendo non peccaret: igitur ille actus alius non rectus erit præuius ipsi velle malo, & non erit non rectus per aliud malum vel-Le:quia non est circulus propter processum in infinitum in causis, & causatis, & per consequens voluntas non excæcat ad illud malum dictare, quia, per te, sequitur ad illud velle malum.

Præterca, nullus in via est incorrigibilis: igitur nullus potest omnino errare cir- Quinta raea prima principia practica. Probatio consequentiæ, quia errans circa prima princi- tiopia practica nihil habet, per quod possit reuocari ad bonum: quomodocunque enim fiat sibi persuasio, negabit assumpta, quia nihil potest assumi notius, quam primum principium practicum.

Præterea, damnati non acquiescunt huic tanquam vero, Deum esse odiendum, quia tune hil probari non esset verum illud Isa. vlt. Vermis eorum non morietur: nam simpliciter delectabiliter potest.

odirent Deum absque remorsu: ergo.

Ontra hoc arguitur,&c. Improbat Doctor

≠præcedentem fententiam tribus authori-

tatibus Augustini, & vna Philosophi, quam con-

firmat per absurdum, quod sequeretur ex sen-

tentia Gotfredi, nimirum quod si non posset esse defectus in voluntate absque defectu, seu er-

rore intellectus, tunc non esset alicui persua-

dendum vt abstineret à malo:sed tantum vt con-

sideraret actionem malam recte, & exueret om-

nem errorem, & ignorantiam intellectus: hoc

enim solo facto non faceret malè secundum Got-

fredi sententiam.Quibus addi possunt illæ etiam

authoritates, quas ipsemet S. Thomas adducit

suprà ex Luc. 12. Sernus qui cognonit voluntatem

domini sui, & non praparauit, & non facit secun-

dum voluntatem eius, vapulauit multis, & Iacobi 4.

Scienti bonum, & non facienti, peccatum est illi. Ad

has authoritates responderi posset ex D. Thoma,

& Buridano, solum inde haberi quòd peccans habeat scientiam in vniuersali, non verò in parti-

culari, iuxta ea, quæ diximus in explicatione len-

tentiæ Buridani; vel quòd habeat scientiam habitualem de malitia, non verò actualem, vt etiam dicit S. Thomas; vel denique quòd habeat

ca prima principi4 ractica.ni-Sexta ra-

#### COMMENTARIUS.

64. Impugnatio pradicta senmntis.

Si non esset defettus in volutate absque defectu in intellectu, mnis diligătia deberet Adhibere circa intellectu.

Responsio S. The Bur.

triplex.

65.

Beiscitur.

scientiam speculatiuam, non practicam. At hæ tres responsiones nullo modo satisfaciunt. Non prima quidem, nec secunda, quianihil iuuat scientia malitiz in vniuersali,nec etiam scientia habitualis illius, siue in particulari, siue in vniuersali, ad fugiendum aliquid in particulari, nisi consideretur ista malitta reperiri in re illa particulari, sicut nec iuuat cognoscere quod bonum sit faciendum vniuersaliter ad hoc, the ve par bovt quod est bonum à parte rei benè siat, nisi consideretur particulariter quòd illud sit bonum, vt lum in partividetur manifestum. & confirmatur efficaciter, quia qui putaret aliquid in particulari, quod re vera malum est, per ignorantiam inuincibilem esse bonum, quamuis haberet cognitionem, quòd omne malum esset fugiendum, & quamuis etiam haberet cognitionem habitualem quòd ista res in particulari esset mala, non peccaret secundum omnes; imò benè faceret, quia scilicet ipse inuincibiliter in particulari apprehendit illud vt bonum, & vt sic, illud facit. & similiter si inuincibiliter putaret aliquod esse malum, quod re vera bonum est, reuera operaretur male, illud faciendo, non obstante quacunque scientia in vniuerfali, ac habituali, quam haberet : ergo si non cognoscit actu saltem inuincibiliter, quòd sit ma-lum in particulari, non agit malè illud saciendo, non obstante cognitione, aut scientia habituali, aut in vniuersali, & consequenter illa scientia in vniuersali, ac habitvalis, est protsus impertinens ad rem. Probatur prima consequentia, quia non magis cognitio particularis re

Non Sufficie Scientia ANT babituanum, aut maculati.

vera erronca de bonitate, aut malitia rei in particulari debet sufficere, ve actio in particulari sit bona, aut mala, quam negatio cognitionis malitiz, aut bonitatis in particulari debet sufficere, ve actio non sie bona, aut mala, est enim eadem omnino ratio.

66.

Confirmatur secundò, quia inuincibiliter putans hominem non esse hominem, & interficiens ipsum, habet scientiam in vniuersali quòd malum sit interficere hominem, & etiam scientiam habitualem, quòd in illis circumstantiis malum sit interficere illum hominem, quem interficit;& tamen non peccat: ergo non sufficit ad peccandum scientia in vniuersali, aut in particulari habitualiter; sed debet haberi scientia, aut cognitio aliqua actualis, quòd ipsamet actio quæ fit, sit mala, & prohibita, alioquin quamuis materialiter esser mala, formaliter tamen non erit, sed vel indifferens, vel bona.

67. Nibil facit ad operatione fcientia maiorii solina.

Confirmatur tertiò contra primam responsonem de scientia in vniuersali, aut maioris tantùm, scientia illa vniuersalis non inducit vllam obligationem, nec per modum rationis formalis, nec per modum conditionis proponentis, aut sine qua non, in ordine ad actionem aliquam in particulari omittendam, nisi quatenus sufficeret ad proponendam malitiam eins, sed non sufficit ad hoc, tum, quia aliàs cognosceretur esse mala non solùm in vniuersali, sed etiam actualiter contra aduersarios; tum, quia vna propositio non sufficit ad inferendam conclusionem, aliàs non requireretur cognitio minoris.

68. babitualu.

Confirmatur quartò contra secundam respon-Nec scientia sionem de scientia habituali, quia antequam quis acquireret scientiam habitualem, ipsa prima vice, qua incipit habere vium rationis, potest peccare. Quero ergo tum quam cognitionem habeat de malitia actus peccaminosi, non habitualem; quia, vt suppono, nondum acquisiuit habitum:nec vnquam ante habuit actum bonum moraliter, vt etiam suppono, & posset contingere: ergo aliquam aliam, & consequenter non potest saluari cognitio bonitatis requisita ad non peccandum per cognitionem habitualem, saltem in tali casu, quod nobis sufficit.

69.

Non ab scien-

tiam specu latiuam vo-

luntatis Do-

mins, fed ob

practică va-

pulabis ser-

nus transgre.

diens.

Itaque ex his tribus responsionibus manet impugnanda tertia de scientia speculatiua, non verò practica, quæ mihi certè videtur minùs idonea: quæro enim quid intelligant per cognitionem practicam, quam negant habere eum qui male operatur, & quid per speculatiuam, quam concedunt ipsi? Si per speculariuam intelligant aliquam cognitionem, quæ non sufficiat ad opus faciendum: ergo non talem tantum volunt Patres, & Scriptura, quia si non sufficiat ad opus, non deberet, qui eam haberet, & non operaretur vapulare propterea plagis multis, potius quam si eam non haberet. Si aliquam cognitionem, quæ ad opus sufficir: ergo erit practica, & consequenter malè operans haber etiam cognitionem practicam de malitia operis.

70. Operans ma le debet babere cogni tione practi-

Rursus, qui malè operatur debet habete cognitionem actualem quòd illud opus, quod facit, sit malum & prohibitum, & quidem actualiter, vt pater ex iam dictis; alias non operasam malitia, retur male; sed illa cognitio est cognitio pra-Aica : est enim actus intellectus dictans actionem malam, & talis, cui si conformaret se operans abstinendo à tali opere, ageret benè moraliter; & propterea agit malè moraliter, quia

non conformat se ipsi : sed non potest esse actio bona, aut mala moraliter, nisi per conformitatem, aut difformitatem ad cognitionem practicam; ergo illa cognitio erit practica, & non tantùm speculati ua.

Confirmatur viteriùs, quia non potest ostendi differentia vlla inter cognitionem practicam, quæ deest malè operanti, & cognitionem, quam habet de malitia operis : ergo gratis asseritur eum habere speculatiuam, & non habere pra-

cticam.

Dices, & est alia responsio, que potest dari iuxta mentem Caietani, quòd cognitio pra-Aica, quam non habet malè operans de bonitate malæ operationis, sit imperium practicum, quo imperaret sibi abstinendum ab illa operatione; cognitionem verò speculatiuam, quam habet, esse cognitionem, qua cognoscit quòd operatio illa sit mala. Ad hanc responsionem fortè reduci posset illorum sententia, qui dicunt quòd malè operans habeat iudicium practicum quod illud quod facit sit sibi hic, & nunc faciendum, licet habeat iudicium speculatiuum quod non sit faciendum: nam si intelligant per iudicium practicum imperium distinctum à cognitione verè iudicatiua, non possunt distinguere hoc iudicium practicum à speculativo, & consequenter si habeat iudicium speculatinum, quòd non sit facienda operatio, & iudicium practicum quòd sit facienda ( nis, vt dixi, per iudicium pra-Elicum intelligant aliquem actum intellectus, qui non sit verè iudicium, sed imperium aliquod distinctum) habebit duo iudicia contradictoria de eodem obiecto secundum candem rationem,

quod implicat. Contra hanc responsionem faciunt omnia argumenta, quibus improbatur imperium pra- Reiisitur. Aicum distinaum à iudicio, quòd imperium sit actus intellectus, & hîc breuiter etiam impugnandum est; itaque illud imperium, vel Nödaturimest cognitio aliqua intellectiva, vel non est. P Si est cognitio, tum erit vel prima apprehensio pertinens ad primam operationem intellectus; vel iudicium pertinens ad secundam; vel assensus discursions pertinens ad tertiam : cognitio enim intellectus adæquate dividitur in tres illas operationes: sed secundum aduersarios non consistit in prima operatione : ergo in iudicio aliquo discursiuo, vel non discursiuo, & sic qui operaretur malè, haberet duo iudicia contradi-Aoria, nimirum quòd res non esset facienda per iudicium rectum, quem concedunt Patres, & quòd esset facienda per iudicium erroneum. & præterea non esset quid distinctum à iudicio; si non sit cognitio aliqua: ergo quamuis ponatur in intellectu, non erit error aliquis in intelleau : error enim intelleaus est cognitio aliqua erronea, saltem nos hic loquimur de tali

Confirmatur, quia imperium intellectus, si non est cognitio, debet esse aliquid necessario Quamui dasequens ad aliquas cognitiones eius, neque enim intellectus ex se est potentia libera, aut productiuus vllius actus, nisi mediante cognitione, secundum omnes; quæro ergo de illis cognitionibus, ad quas sequitur, an aliqua ex ipsis sit erronea, vel non? Si non, ergo non est error in intellectu, quando habet tale imperium; si sic, ergo frustrà recurritur ad illud imperium, vt affignetur error in intellectu.

Config

71.

&ū à indicio.

75.

Confirmatur secundò, vel illud imperium præcedit omnem actum voluntatis, vel non: si præcedit. ergo non est culpabile secundum se; nec aliquid consequenter, quod necessariò sequitur illud, sed actus voluntaris malus necessariò sequitur illud secundum aduersarios:ergo ille actus esset malus, & non esset malus. Si non præcedit : ergo eoncomitatur, vel sequitur; si concomitatur tantum, idem erit dicendum, ac si præcederet, vt patet, quantum ad culpabilitatem ipfius ac cuiuscumque sequentis ipsum; si sequitur, vt insinuare videtur Caietanus, ergo actus voluntatis, ad quem sequitur, erit bonus, vel malus. Si bonus, ergo & imperium, & quodcumque necessariò sequens; si malus, ergo præcedit aliquod aliud imperium malum, ac dependens consequenter ab aliqua alia voluntate mala, & sic in infinitum erit procedendum. Plura alia in sequentibus addentur contra hoc im-

76. Respõsse Me-

Alio modo responderi posser secundum Medinam, quòd detur quidem iudicium particulare actuale de malitia, & prohibitione actionis malæin operante malè, vt asserit Scriptura, & Patres, sed præterea tamen dari aliud iudicium erroneum in intellectu, quo hîc & nunc iudicatur illam actionem esse faciendam, & si opponatur, quòd ista duo iudicia essent contradictoria. Respondet quidem videri illa contradictoria, sed non esse, quia vnum iudicium dicit non esse faciendam, quia est prohibita; alterum iudicium dicit esse faciendam, quia est vtilis, aut delectabilis: vnde non sunt de eodem obiecto secundum idem, quod esset necessarium vt essent contradictoria

Regcitur. Malè operan. tes sciut simpliciter non e∬e faciendŭ quod faciüt.

Contra hanc responsionem: quia Scriptura, & Patres volunt quòd malè operans sciat simpliciter prohibitionem actionis, & quòd non sit facienda etiam ob delectationem. Et sanè experientia constat quòd multi scientes peccent nihilominus : ergo si habeant iudicium quòd actio mala sit facienda propter delectationem, habebunt duo iudicia adhuc contradictoria de codem secundum idem. Confirmatur, quia fides dictat operationem malam non esse faciendam propter delectationem; ergo si malè operans habeat iudicium quòd sit facienda propter delectationem, habebit errorem contra fidem, & erit hæreticus, quo nihil est absurdius.

78. Iudiciä proponens re faciendam eft indicin prorem ut benam.

**79**•

Confirmatur secundò, quia iudicium intelle-Que, quo iudicatur aliquid esse faciendum, est prorsus illud ipsum, quo proponitur actus, seu obiectum voluntati vt appetendum, seu quod idem est, sub ratione boni, iudicando quòd obiectum illud sit bonum, neque enim aliqua alia ratio posset mouere voluntatem, vt est certum, cùm obiectum adæquate motiuum eius ad actum prosequutionis, seu amoris sit bonum sub ratione boni, vt modò supponimus cum communi iam omnium sententia : ergo iudicium illud quo iudicatur actio mala facienda propter delectationem, aut vtilitatem nihil prorsus aliud est, quantum est ex parte intellectus, quam cognitio, qua iudicatur quòd ista actio, vel obiectum eius sit vtile, vel delectabile: sed ista cognitio non est erronea; ergo admisso tali iudicio practico, quale vult Medina, non sequitur error in in-

Præterea, polito nullo protlus iudicio in intellectu præter iudicium, quo cognoscitur quòd Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

actio aliqua sit præcepta, & bona, potest volun- Cum iudicio tas libere habere omissionem, saltem puram, solo quo iudiistius actionis, quæ omissio esser mala: (suppono enim ex principiis nostris omissionem puram liberam dari posse) ergo saltem dari posset pecca- luntar tum omissionis absque aliquo errore, quod suf- prosequi.

Alio modo responderi posset iuxta principia Durandi, defectum intellectus, qui debet elle in Resposso Dumale operante, esse inconsiderationem aliquam alicuius rationis, vel motiui, quod si consideraretur, abstraheret voluntatem à mala operatione; siderarionis sed contra, quia talis inconsideratio non est error, non debet dialiàs dormiens erraret, quia habet inconsiderationem. Similiter vigilans etiam posset dici errare circa illa principia, qua actu non consideraret, & sic quia nemo potest actu omnia considerare, quæ considerari possunt, nemo esset qui non erraret actu, ne quidem ille qui recte operaretur, quo quid potest esse absurdius?

Et per hanc ipsam rationem impugnatur responsio Vasquis, qui putat defectum intellectus Vasquis reuconsistere in minus pefecta cognitione bonitatis, aut malitia, quæ necessariò semper habetur à malè eta cognitio operante: nam neque talis etiam inconsideratio non est orrer est error, cùm sit cognitio vera, licet minus per- aut erronea. fecta; & certè pro hoc statu nemo est qui tam perfectè cognoscit quid faciendum, aut non faciendum est, quin perfectius illud cognoscere posser, & consequenter si cognitio minus perfecta esset error, aut defectus, etiam qui benè ageret, haberet necessariò pro hoc statu absque miraculo erro-

rem, ac defectum in intellectu.

Rurlus, contra virainque responsionem simul facit quòd posita perfectissima consideratione obiecti, quæ habetur, cùm benè quis operatur,posset male operari : neque enim ab illa cognitione quamtumuis perfecta determinatur voluntas:ergo neque talis inconsideratio, aut imperfecta cognitio requiritur ad malam operationem, quod est nostrum intentum principale; nec re- . fert quòd fortassis de facto, quoties est consideratio bona, & plena bonitatis honestæ, determinetur quis moraliter ad benè agendum, & sic semper infallibiliter agat, quia hîc principaliter intendimus, quòd non aliquid absurdum physicum si malè quis operaretur sine errore intellectus aliquo, & fine cognitione, etiam magis imperfecta, aut inconsideratione maiori quam esset illa, quam benè operans haberet.

Præterea, contra vtramque responsionem efficaciter facit authoritas Augustini lib. 2. de cinit. Cum tali cocap. 6. vbi docet, quòd ex duobus æquè affectis animo, & corpore aspicientibus mulieremæquali cognitione præuentis, & tentatione pulsatis, alter cedit, alter non; sed in non cadente, non consequenter ponitur error, aut inconsideratio, aut minus perfecta cognitio istius obiecti : ergo nec in cadente debet poni , quin aliàs non æquali cognitione essent præventi, nec æquali tentatione pulsati, vt ait Augustinus, cuius verba ad hoc nostrum propositum clarissima, & pulcherrima sunt. Sed plura tamen, quàm vt videantur hîc inserenda. Iraque ex his omnibus à primo ad vltimum habetur, primum fundamentum Scoti ex authoritate desumptum esse valde essicax, & nondum ab aduersariis esse satis benè re-

Praterea per rationem, & c. Vltra authoritates impugnat Doctor præfatam sententiam aliquot efficaci

quid effe bo-

80. Reneitur. Negatio com-

Responsio

Impugnatur Viraque re-sponsio Dur.

gniticne quă habet bene agens, alies male agit, Uterque agit fine errore.

83.

### Lib. III, Sententiarum 804

Detter senniam Goffredi & The compexi**ens** prudentia că virtutibus Non of noeeffe ut volütas operatur juxta dillaen intelle-Zw.

efficacibus rationibus, quarum prima hîc proponitur, & consistit in hoc : quamuis daremus non posse esse prauam electionem, aut actionem aliquam in voluntate, quando intellectus non haberer errorem; tamen non esset necesse ve quoties intellectus iudicaret recte, ram practice, quam speculatiue, voluntas haberet yllam operationem rectam, aut vitiosam, quia non necessariò voluntas sequitur dictamen illud verum intellectus; alias non esset potentia libera; nec necessariò etiam ratio, seu intellectus monetur à pluribus obiectis ad habenda plura dictamina recta, ita scilicet vt voluntas posset habere libertatem sequendi quod vellet ex istis pluribus dictaminibus rectis; quòd etiam adessent ista plura dictamina recta, sicut voluntas posset quodcumque ex illis sequi, ita posset nullum omnino sequi: ergo non obstante dictamine intellectus recto, posset voluntas non habere electionem rectam, quamuis non posset habere electionem pravam; idémque posser contingere szpiùs : sed hoc supposito, generaretur per plura dicamina recta habitus recte di-Aandi circa tale obiectum ex parte intelle-Aus, qui habitus esset habitus prudentiæ particularis respiciens honestatem illam particularem istius obiecti, verbi gratia temperantiæ, circa quod obiectum si versaretur voluntas conformiter, acquireret habitum virtutis temperantiz; non verò generaretur vllus habitus in voluntate, quandoquidem nullum haberet actum : ergo potest dari habitus prudentiæ particularis absque virtute appetitiua ipsi conformi. Hæc ratio supponit possibilitatem omissionis purz alias probanda, & ca supposita, valdè efficax est, præsertim in casu quo intellectus haberet tantum vnum dictamen rectum, nempe quòd esset temperate viuendum; nam si in tali casu necessitaretur voluntas ad volendum temperate viuere, profecto actus eius nec esser liber, nec esser virtutis, nec conlequenter generations habitus virtuoli : vnde adhuc daretur prudentia absque habitu virtuolo in voluntate, quod est nostrum intentum.

84. Retosio Me-

Reÿcitur. secundă quid tantùm , sed smpliciter determinaretug per indicium practi-

Nec tollit difficultatem quod dicit Medina, voluntarem non necessitandam in illo casu simpliciter, & ex suppositione antecedenti, sed secundum quid, & ex suppositione consequenti, nimirum ex suppositione istius considerationis, & dictaminis recti, quæ suppositio dependet ab ipsamet voluntate; illa quippe posset imperare vt intellectus non consideraret illud obiectum tali modo. Hæc, inquam, responsio non tollit difficultatem, quia voluntas non posset hoc facere, nisi proponeretur per intellectum per aliquod dictamen, quòd id esset faciendum, & tum de illo dicamine quærendum manet, an eo posito, determinetur voluntas. Si sic, ergo voluntas imperaret intellectui, vt conformiter consideraret obiectum illo alio modo, & ita intellectus deberet facere, si subordinatur voluntati. Hinc autem duo habentur contra responsionem. Primum quòd voluntas non esset libera ad considerationem obiecti, nisi secundùm quòd proponeretur ab ipso intellectu esse considerandum, & sic quòd imperaret necessariò, non solum secundum quid, & ex suppositiope consequenti; sed etiam simpliciter, & ex sup-

politione antecedenti. Secundum, quòd non fieret de facto ista consideratio bona & recta obiecti, sed alia consideratio erronea, quam posset imperare voluntas; non enim posset imperare illam, nisi mediante iudicio quòd esset imperanda, & posito illo iudicio, necessariò voluntas imperaret illam, & ne--cessarid intellectus faceret conformiter, & sic consideratet.

m Preterea, quòd mala elettio, &c. Secunda hæcratio Doctoris est contra doctrinam Goffre- Rejeitur de di inter respondendum ad articulum Parisiensem, Grina Gofdicentis quod non possit esse actus rectus in intellectu, & actus obliquus, seu pranus in volun- Aienem vitate; & præterea, quod mala electio præcedit luntatu prenatura errorem intellectus & fit causa eius. Con- cedere namtra hanc, inquam, doctrinam procedit hæc ra- intelleum. tio Doctoris, ostendens non posse ob quamcum- Ob trans que prauam electionem voluntatis errare intelle- electime voctum, aut consequenter excecari circa principia limitatis un practica bona, & conclusiones inde debito modo fequitur ne deductas, quamdiu ipsi proponuntur, quia illa in intellestu. proposita habent vim determinandi intellectum ad assensum, saltem quoad specificationem, hoc est, ita ve non possie illis dissentire, secundum omnes: ergo non potest habere actum erroneum circa illa sic proposita; sed sic proponuntur ante iplam electionem prauam secundum Goffredum; ergo electio non excacat, saltem pro illo instanti temporis, nec inducit in errorem. Quòd si dicatur errorem, & excacationem esse pro instanti temporis sequenti, imprimis posset omnino contingere quòd non proponerentur pro instanti sequenti alia obiecta intellectui, quam illa ipsa, & tum cadem ratione neque in instanti sequenti etiam contingeret excecatio, aut error intellectus. Deinde posset ipsamet electio praua non continuari vitra istud instans, quo producebatur, & posset succedere ipsi electio bona, quæ deberet habere maiorem vimlad continuandum intellectum in dictamine bono, quam electio illa mala præterita ad inducendum errorem; ergo non necessario sequeretut excecatio, aut error intellectus electionem malam.

Confirmatur totum hoc: aliquod dictamen Aliquod diintellectus debet præcedere natura electionem leun debet primam malam voluntatis, & esse simul tem- pracedere ele-, pore cum ista electione, ex vulgari axiomate, dionem priquod nihil volitum, quin præcognitum. quæro mam, & effe ergo de isto dictamine, rectumne sit an erroneum? si erroneum: ergo error intellectus przcedit natura errorem voluntatis, quod est contra Goffredum. Si rectum, ergo non potest esse posterius tantum natura aliud iudicium erroneum excludens illud, quia quod est posterius tantum natura, est simul tempore, sicut & quod est prius natura; & sic duo iudicia incompatibilia essent pro eodem instanti temporis, nimirum, & iudicium rectum præcedens tantum natura electionem voluntatis,& iudicium oppositum erroneum sequens tantum natura: ergo vlteriùs iudicium erroneum sequens electionem malam, debet sequi tempore, & non natura tantum : sed ex dictis patet quòd non necessariò debeat sequi tempore; tum, quia possunt continuari eadem principia, & consequenter idem iudicium rectum, & etiam eadem electio praua, quæ sicut poterat produci cum solo iudicio recto, ita posset conseruari

eum eo solo; tum, quia posser succedere ipsi electio bona, que potentior esset ad conseruandum iudicium bonum, quam electio mala præcedens, & non permanens ad inducendum iudicium malum.

86.

Confirmatur viteriùs, quia electio praua non habet vim propositiuam aliarum specierum præter illas, quæ sunt necessariæ vt ipsamet sit, sed species ille determinative ad iudicium bonum antecedens electionem malam sunt rantum necessariæ, vt electio mala sit, vt patet secundum Goffredum : ergo non habet virtutem proponendi species determinantes intellectum ad iudicium malum, seu dictamen erroneum.

87. Responsie pro Goffredo.

Reijeitur.

Auertere &

consideratio.

ne aliqua nõ

est excessive.

n Si concedas conclusionem, &c. Proponit responsionem, quam posset dare Gosfredus, nimirum quod propter has rationes iam propositas voluntas non excacet intellectum postiuè proponendo alias species, aut inducendo directe errorem, sed auertendo ipsum à consideratione istarum specierum, quæ determinant ad iudicium rectum. Contra hanc responsionem primò opponit, quòd auertere intellectum à consideratione alicuius obiecti, non est excacare intellectum, quia posset sine præiudicio prudentiæ auerti intellectus à consideratione rerum, quæ prudenter possent con-- siderari, quandoquidem prudens non debear necessariò semper considerare obiecta habitus

88. non necessa. rid auertis à consideratiome bon a.

Addi ad hoe potest quòd electio illa mala tan-Eletio mala tum versetur circa obiectum propositum ipsi per iudicium rectum prænium, & nullo modo est actus, quo voluntas velit imperare intellectui, vt non consideret illas species: suppono enim quòd electio mala tum habita esset actus, quo voluntas vellet contra dictamen præuium rationis, proponentis temperate viuendum, non temperate viuere : ergo ista electio non necessariò auertit intellectum à consideratione istarum specierum.

89. Reÿcitur 2. rami∬a iam responsio.

o Praierea, velle auertere, &c. Scotus secundò impugnat istam responsionem, quam posset dare Goffredus, quia vt voluntas vellet auertere intellectum, deberet habere aliquod dictamen proponens hoc ipsi, quod dictamen esset prius natura, & simul tempore, quia non potest velle nisi præcognitum; aut ergo illud dichamen est rectum, & tunc velle auertere sequens non esset actus malus; quia actus conformis di-Camini recto non est malus, vt patet; aut non est rectum dictamen, & tum excecatio intellectus præcedit electionem malam, contra Gof-

90. Alia imputentia Goffr.

Preterea, unt frante, &c. Rursus sententiam Goffredi, quatenus dicit quòd prudentia non possit acquiri sine virtute appetitiua, & tamen errorem intellectus sequi natura ele-&ionem malam, impugnat, quando voluntas producit electionem malain, aut simul tempore habet dicamen reche rationis, aut non habet. Si habet, ergo causabit aliquam Partem, aut gradum prudentiz, absque co

quòd causetur aliqua pars, aut gradus virtutis appetitiuz, quod est intentum; si non habet, dictamen rectæ rationis debet habere dictamen falsum, & erroneum: nam absque aliquo dictamine præuio, & proponente, quod agendum est, non potest agere, & inter dictamen rectæ rationis, & erroneum non datur medium dictamen, saltem quod sufficere posset ad electionem moraliter malam : ergo si non habet dictamen rectæ rationis, debet habere dictamen erroneum, quando agit, & quidem præuium ad ipsam electionem : sed istud dictamen erroneum præuium, & proponens malam effe obiectum voluntati, non habet esse malum tura errore à volitione sequenti, quandoquidem sit cau- intellectus sa, vel conditio necessario, & essentialiter implicat in prærequista ad ipsam; si enim electio esset sentita Gof causa istius dictaminis mali, aut prævia fredi. ad ipsum, deberet præsupponere aliud dictamen, & istud aliud dictamen deberet præsupponere aliam electionem, & ita infinitum. Hæc probatio est efficacissima contre Gosfredum, & arguens contradictionem in it sius sententia, ex suppositione quòd non detur mutua prioritas inter vllas causas, aut conditiones, quæ vt agant requirunt existentiam realem actualem, quod supponendum est hic cum longè meliori sententia.

Alias duas rationes adducit ad probandum quòd non possit excecari quis circa prima principia practica, & conclusiones ex iis euiden- qui excasare ter sequentes, quia qui sic erraret, non esset viterius corrigibilis, quandoquidem non pos- conclusiones set corrigi stante errore in intellectu, secundum immediate aduersarios: non posset autem ab illo errore sequentes.

abduci, quia nullum principium ad hoc posset aprima principium ad hoc posset conducere, quod esset clarius, qu'am es cipia no posset conducere. sent prima principia; vnde si esset ita cæ- set corrigi. cus, vt non posset videre prima principia, similiter non posser videre vlla alia principia, & sic semper esser cacus in intellectu, ac incorrigibilis consequenter ex parte voluntatis, quo nihil est absurdius. Præterea, damnati, licet odio prosequantur Deum, id tamen faciunt cum remorlu conscientiæ, nimirum quia cognoscunt quòd non sit edio prosequendus : ergo nullæ malæ actiones ita excæcant intellectum quin videat prima principia practica, & conclusiones inde deductas. Probatur consequentia, quia si vllæ malæ eleationes ad hoc sufficerent, maxime illa, quas habent damnati, quæ funt pessinæ, & grav simæ. Quòd autem damnati cum remorfu quodam prosequantur Deum odio, probat Scotus ex illo Isaiæ vlt. Vermis eorum non extinguetur. qui locus licet posset intelligi de remoriu, quem habent ex eo quod non vixerint recte, vt sic non inciderent in illas pænas; tamen potest etiam omnino ad sensum etiam Scori extendi, & est verisimile quòd inter alias illorum pænas illa etiam sit vna quòd reflectant se odio profequi Deum, quem omni amore dignum cogno-

scunt, & quod ex hoc etiam capite valde tri-

stentur.

Eledionem

Scoti oper, Tom. VII. Pars II.

SCHO

SCHOLIVM.

Resoluit ex allatis, stare posse rectum dictamen in intellectu sine recta electione, & per illud dictamen generari habitum prudentia sine virtute morali. ita Occam 3. quast. 12. art.3. Bassol.2. dist. 25. quast. 2. Rubion hic quast. 2. Gabriel. quast. vnic. art. 3. Alm. tract. 3. moral. cap. 4. Asfor. tom. 1. lib. 3. cap. 29. quas. 4. Angest. in moral. quast. 13. Explient optime quomodo voluntas excacat intellectum prinatine, & positive, sine eo quod in errorem eum ducat. de quo laté Pitigianis hic art.6.

Vantùm <sup>9</sup> ad istum articulum ; potest dici quòd rectum dictamen simpliciter stare potest in intellectuabsque recta electione illius dictati in voluntate; & ita cùm vnicus actus recterrationis generet prudentiam, generabitur prudentia in intellectu absque habitu virtutis moralis.

De mode, guo voluntas excacat intellectum prinatinè,

o positine.

Et si tunc quæritur 'quomodo malitia excæcat intellectum secundum illas auctoritates; potest dici, quòd excæcat dupliciter. Vno modo prinatiuè: alio modo positiuè. Priuatiue, quia auertit à consideratione rectaivoluntas enim eligens oppositum alicuius rece dictati, non permittit intellectum diu stare in illo recto dictamine, sed auertit iplum ab illo','& convertit ad confiderandum rationes pro opposito, si quæ possint esse sophisticz, vel probabiles; saltem auertit ad considerandum aliud pertinens, ne stet illa actualis displicantia, quæ stat in remorsu illo, qui habetur in eligendo oppositum dictati.

Politiue autem exceet lie; nam lieut voluntas recte eligens finem præcipit intellectui considerare illa, que sunt necessaria ad illum finem, & intellectus sic inquirendo media ordinata ad illum finem rectum, generat in se habitum prudentiz: ita voluntas eligens sibi malum finem (potest enim sic sibi præstituere malum finem, sicut dictum est dist. 1. primi) præcipit intellectui considerare media necessaria ad consequendum illum finem. De quo benè dicit Augustinus de Ciuit. Dei quòd voluntas habet suas virtutes, sicut ibi pertractat; hoc est, voluntas præstituens ibi malum sinem, præcipit intellectui inuenire media necessaria ad delectabilia prosequenda, & tristia opposita fugienda. Et sicut ex imperio voluntatis benè eligentis generatur intelle&u benè di-Aante, circa media ad illum finem benè electum perquirendum, habitus, qui est prudentia: ita in voluntate malè eligente, habitus acquisitus ex dictamine circa ea, quæ ordinantur ad malum finem electum, est error, & habitus directé oppositus habitui Impruden- prudentiæ: & potest vocari imprudentia, vel stultitia; non tantûm priuatiuè, sed positia non est tiue, & contrarie: quia sicut prudens habet habitum, quo recte eligit ordinata ad finem habitus de- debitum, ita imprudens, vel stultus habet habitum, quo prompte eligit ordinata ad quia dictat finem præstitutum à voluntate mala; & talis habitus generatur ex imperio voluntatis vera media malè eligentis. Pro tanto igitur verum est quòd voluntas mala excecat, non quidem ad malum faciendo errare circa aliqua complexa, sed faciendo intellectum habere habitum considerandi aliqua media ordinata ad malum finem: & totus ille habitus est error in agibilibus, licer non sit error deceptiuus, quantum ad considerationem, siue speculationem.

Quest.I.

finera.

92.

Concluso 2.

particularis

dente.

principálu.

### COMMENTARIVS.

q Quantum ad istum articulum. Propter has rationes proponit Doctor secundam suam conclusionem principalem correspondentem pri-Prudentia mæ parti secundi articuli, nimirum quòd prudenpotost aequiri tia particularis possi esse absque virtute appetifine virtute tiua morali. sibi correspó-

Hanc præter suos, & citatos in hoc Scholio Probatur vl. sequitur Auersa quest. 74. & Suarez dist. 5. de pectra superim catis sect. 1. Vltra autem dicta pro maiori doctrinz abundantia probatur specialiter contra Thomistas. Habitus prudentiz particularis, dictantis hîc & nunc opera virtutis particularis, verbi gratiâ, temperantiæ, esse facienda, requiritur per varios actus, & dictamina talia particularia, & habitus virtutis eiusdem appetitiuæ acquiruntur per varios actus conformes istis dictaminibus secundum omnes : sed possunt haberi varij actus, & dictamina intellectus dictantia in his,& illis çalibus, & circumstantiis esse temperate viuendum

sine eo quòd sunt varij, aut vili actus voluntatis conformes ipsis quibus velit temperate viuere, imò cum actibus oppositis, quibus velit intemperatè viuere : ergo potest acquiri habitus prudentiæ sine habitu appetitiuo morali virtuoso, & consequenter nec actualis nec habitualis prudentia particularis habet connexionem cum virtute morali appetitiua ipsi correspondente.

Probaturminor, in qua sola potest esse difficultas, primò, quia nihil est quod determinet voluntatem in casu, quo haberet dictamen re- est dictamen Etum prudentiæ ad eligendum conformiter, rectum prudentiæ no dentia no deste quoties eligit conformiter, eligit liberè siterminatur
ue libertate exercitij, siue libertate speci-volunta ad ficationis; aliàs electio illa non esset actus se conformamoralis, nec virtuosus. Confirmatur, quia dum. in hoc consistit essentia liberi arbitrij, quòd positis omnibus prærequisitis ad agendum possit agere, vel non agere: ergo posita

quacumque eriam plenissima consideratione oblecti honciti,& dictamine de co prolequendo potest voluntas illud non protequi. Antecedens fusius probandum est dum agitur de libero ar-

Probatur secundo eadem minor, quia si determinaretur voluntas eo ipso quo intellectus haberet dictamen rectum, non deberet poni habitus aliquis ad determinandum voluntatem, sed omnis habitus deberet poni ad determinandum intellectum : quotiescumque enim funt alique potentie ita subordinate, vt acus vnius necessariò sequatur ad actum alterius, sufficit ponere principia determinantia ad acum potenciæ subordinantis, maxime secundum aducrearios, qui propterea non ponunt habitus ex parte potentiæ loco motiuæ externæ, quia scilicer existimant quòd actus eius plene subordinentur actibus potentiarum internarum, & quòd consequenter sufficiat ponere determinationem habitus ex parte carum; & qui præterca dicunt contra Scotum, quod si intellectus, vt iple tenet, necessitaretur ad assensum conclusionis necessitate specificationis, & exercitij positis assensibus præmissarum, & indicio de bonitate consequentiz, tum non esser ponendus habitus scientificus respectu conclusionis. Vnde hæc ratio potissimum contra ipsos valet ad hominem, licet absolute fortassis in nostris principiis non haberet locum, nam quemadmodum secundum nos, quamuis intellectus determinatur ad assensum conclusionis, adhuc tamen indiget habitu: ita etiam posser voluntas indigere habitu ad rectam electionem, supposito etiam dictamine recto, quamuis co supposito determinaretur ad rectam electionem.

Cum diAamine prudezia, otest sta re indicium sufficiens al trubendum voluntatě ad malum.

96.

veluntas ex se e4 magis

inclinata ad

boaum dele

bone ftum.

94.

St fficit pene-

re babitum

IN UNA LAN

tùm ex po tentys subor-

dinatus qua-do ad actum

vnius sequi-

tur necessa-

rid attes al-

BOT | 845.

Probatur tertiò eadem minor, quia quando: intellectus intelligit esse temperate vinendum lecundum rectam rationem, aut quia sic decet naturam rationalem agere, aut quia sic præcipit legislator, cui est obediendum, potest adhuc, hoc non obstante, simul proponere esse vtile, vel iucundum sensui intemperate viuere, sed intemperata vita vt sic vtilis, ac delectabilis habet maiorem vim communiter ad pertrahendum voluntatem ad consensum, præsertim in imperfectioribus quam temperata vita, vt honesta, ac conformis re-& rationi, nisi adsit gratia particularis proprer concupiscentiam & fomitem. Vnde SS. PP. ex difficultate orta ex concupiscentia, & fomite, requirent gratiam specialem, tum ad relistendum tentationi, tum ad operandum benè, ve suppono ex materia de gratia: ergo non obstante actu prudentiz dictantis temperate viuendum, propter illam aliam cognitionem dictantem intemperatam vitam esse valde delectabilem sensui, non solum posset operari male, quod nobis sufficit, sed etiam viteriùs nisi adsit gratia particularis, aut habitus magnus bonus ex parte voluntatis, infallibiliter operaretur male in tali casu; sed non esset tum error aliquis in intellectu, nam ista: cognitio, quæ dictaret intemperantem vitam Pro bre statu esse delectabilem, aut vtilem, non esset

Confirmatur, quia pro statu naturæ corruptæ ex se voluntas est magis inclinata ad bonum stabile qua delectobile, quam ad bonum honestum, & in Scoti oper, Tom. VII. Pars II.

hoc consistir difficultas virtutis, & fundatur, ve dixi, partim necessitas gratiz actualis; ergo verifimilius est quòd in tali casu voluntas potius malè, quam bene ageret

Et hæc sane probatio est valde vrgens, non solum ad probandam minorem, & consequen ter conclusionem, vt iacet, sed etiam ad probandum contra Suarez & Auersam quod moraliter comitans est non soleat semper habere connexionem error in ad mala elaintellectu, aut defectus cum errore, aut defectu Gionem. in voluntate, vt ipsi asserunt, quamuis nobiscum teneant absolute, & simpliciter id non esse necessarium.

Probacur secundo nostra conclusio, repetendo breuiter aliqua ex dictis, in conformationem Probatur 2. authoritatum adductarum supra contra Goffre- conclusio. dum maioris claritatis gratia: ignorantia, & defectus intellectus, qui exigeretur ad actum peccaminosum voluntatis, non posset consequi tantum actum prauum voluntatis propter rationes Scoti contra Goffredum, vt & ipsemet Vasquez faretur : ergo deberet præcedere ; sed nullus defectus, aut ignorantia præuia ad actum uius requiriillum malum requiritur; ergo sine ignorantia, sur ad eleaut defectu, & consequenter cum dictamine re- Bionem mado generativo prudentiz potest consistere adus lam. malus sine actu bono generatiuo habitus virtuosi appetitiui. Consequentia patet, probatur subsumptum : ignorantia, aut defectus præuius, qui exigeretur, vel esser iudicium aliquod positiuum, vel imperium, vel negatio alicuius cognitionis, qui retraheret à malo, vel imperfectior, & minus intenta cognitio obiecti honesti, neque enim imaginari potest quid aliud posset esse; sed nihil horum sufficit, vt dicarur esse necessaria ignorantia, aut defectus necessario prærequisitus ad actum

malum; ergo id dici non debet. Probatur hæc vltima minor, quoad iucium, quia si talis ignorantia diceretur esse Non prareiudicium, vel esset iudicium, quo iudicaretur dicium deseabsolute, & simplicitet esse male operandum, hîc & nunc in illes circumstantiis particularibus, in quibus male quis operaretur : sed certum est tale iudicium non prærequiri, nec haberi necessariò ab eo qui peccat, quia aliàs esset hæreticus in casu saltem, quo Eccletia, aut Deus reuelarent non esse peccandum in illis circumstantiis; nihil autem est absurdius, quam dicere quòd vt quis operaretur malè nimium bibendo, verbi gratià, deberer esso hereticus, aut non credere Deo, aut Ecclesiz dicenti quòd illud non esset faciendum; vel esset iudicium quo iudicaretur esse in illis circumstantiis nimis bibendum ob vtilitatem, aut delectationem, quod iudicium non esset incompatibile cum iudicio, quo iudicaretur per fidem propter reuelationem Ecclesiæ, aut Dei, non esse simpliciter bibendum, aut non esse bibendum secundum rectam rationem; sed tale iudicium non esset erroneum, nam idem omnino esset tale iudicium, ac iudicium, quo iudicaretur quòd nimia potatio causaret delectationem, aut conduceret ad conciliandos amicos, verbi gratik; hoc verò iudicium posset esle verissimum, & actus sidei etiam superturalis; posser enim Deus reuelare quòd nimia potatio esset delectabilis, & causatiua

telletim com-

Nullus defe-Au intelle-Analis pra-

&nosum.

Proba

## Lib. III. Sententiarum

100. No prarequipitun imperiù defettus-

Probatur eadem minor, quoad imperium; tum primò, quia non datur aliquod imperium distin-Aum à iudicio; tum secundo, quia si daretur, non posser ignorantia aliqua secundum se, aut error, quia ignorantia, & error vel sunt iudicia erronea, vel sunt negationes alicuius scientiærequisitz; vel sunt impersectiores cognitiones; imperio autem, si esset distinctum à iudicio,neutrum ex his posset competere, vt patet; tum tertiò, quia omne imperium distinctum à iudicio, & pertinens præcisè ad intellectum concomitatatur necessariò aliquod indicium. Vnde si iudieium sit rectum, & bonum, imperium erit bonum, & non defectuolum : si vetò iudicium sit malum, & erroneum, imperium concomitans erit etiam defectuolum : ergo si non sit necessarium iudicium erroneum ex parte intellectus ad actum malum voluntatis habendum, nec imperium aliquod intellectuale defectuosum erit ad hoe necessarium : sed probauimus non requiri tale iudicium : ergo.

101, Cum eadem cognisione uariata operatur voluntas quan-doque benè quandoque

maja.

Confirmatur hæc probatio, intemperatus potus, verbi gratia, propositus voluntati, vt dele-Cabilis, & inhonestus, aliquando trahit voluntatem ad consensum, aliquando ad dissensum, fine vlla prorsus variatione physica ipsiusmet cognitionis iudicatiuz, qua iudicat intellectus naturam eius; imò aliquando constat experientia quòd propositus talis potus, vt delectabilis, & vt causa pœnæ æternæ, sensus moueat voluntatem ad dissensum, seu actum, quo nolit intemperatè bibere, & aliquando propositus, vt delecta-bilis ex vna parte, & vt causa pœne æterne sensus, ac damni, ac etiam, vt offensa Dei, & indecens naturam humanam, & sub multis aliis considerationibus retrahentibus voluntatem à consensu, adhuc moueat ad consensum, ita ve velit intemperatè bibere, sed non potest assignari vnde causaretur imperium, aut etiam iudicium aliquod malum, quando consideraretur sub his vitimis rationibus, & sequeretur consensus, quod iudicium malum, & imperium defectuolum, non causaretur, quando consideraretur in illis circumstantiis, in quibus non sequeretur: sed in his circumstantiis non causaretur tale iudicium, aut imperium : ergo neque in illis ; imò potiùs in illis non causaretur tale iudicium malum, aut imperium, quam his, cum plures rationes benè considerarentur retractiuz, à consensu in illis circumstantiis, vt supponimus.

102. Caufa impe ry distinati d iudicio non potest assi-

Confirmatur secundò, quando apprehenditur intemperatus potus, vt prohibitus per Deum, & vt delectabilis, & iudicatur esse & prohibitus ac delectabilis, non necessariò sequitur imperium aliquod dictans, vel esse intemperate bibendum propter delectabilitatem, vel esse abstinendum propter prohibitionem, quia cum illo iudicio potost stare divisim verumque imperium si dentur imperia talia distincta ab ipsismet iudiciis: ergo aliqua alia causa assignanda est, quæ determinet intellectum ad illud imperium distinctum, si detur: sed non potest assignari; ergo non datur tale imperium. Si dicas obiectum consideratum sub ratione delectabilis perfecte, & sub ratione prohibiti imperfecte determinate intelle-Aum, & ad perfectius iudicium de delectabilitate, & etiam ad imperium dictans & imperans intemperate esse bibendum, obiectum verd consideratum persectius sub ratione prohibiti, & imperfectius, aut nullo modo sub ratione delebilis determinare intellectum, & ad perfectius iudicium de prohibitione, & ad imperium imperans non esse intemperate bibendum, ac propterea ad idem iudicium de delectabilitate, & prohibitione intemperati potus non sequi posse illa duo distincta imperia.

Contrà, sicut potest illud obiectum sic consideratum sub vna ratione perfectiùs, quàm sub altera causare tale imperium determinatum, quod imperium di imperium determinaret voluntatem ad actum sindum à conformem, similiter posset determinare immediate voluntatem ad talem actum absque tali im- rem sub vua perio:vnde frustrà fingitur tale imperium. Deinde considerare obiectum eriam perfectius sub fedius quam ratione delectabilitatis, quam consideraretur sub ratione mali, non est error, aut ignorantia, aut defecus vilus intellectus, sicut nec considerare hominem sub ratione animalis perfectius quam consideraretur sub ratione hominis, aut substantiæ, non est error, ignorantia, aut defectus.

Rursus, voluntas potest tendere ex sua libertate in obiectum secundum rationem, secundum quam imperfectius consideraretur, alias tollereretur eius libertas; vlteriùs, secundum Augustinum suprà lib. 12. de ciuit. ex duabus zquali ratione confideramibus vnam mulierem, vnus cadit, alter non cadit: ergo lapfus non præfupponit considerationem objecti in lapso distincte ra-

tionis, ab ea, quæ est in non lapso.

Si dicas secundò cum Caietano imperium defectuolum oriri partim ab iplamet voluntate. Vode vriatur quæro an à voluntate bona, vel mala? si à bona, imperia deergo electio bona est causa directa imperij setuosum ex mali, quod est absurdum ; si à mala, ergo præsup- Sed refuteponitur ad illam electionem malam aliud impe- tur. rium malum, & de eius causa quæretur sicut de alterius;, atque ita dabitur processus in in-

finitum.

Probatur cadem minor quoad negationem co- Non praregnitionis requisitæ, & quoad imperfectiorem quiritor ad malam elecognitionem; tum, per illam ipsam authorita- dionem netem Augustini : tum, quia nulla alia cognitio re- gatio enguiquiritur, ve quis non habeat electionem malam, tionis requiquam quod sit prohibita à Deo, inductiua poenz site, aut imzternz sensus, & damni, macula, & deformitas tio. animæ, exclusiua gratiæ,& donorum, ac amicitiæ Dei; sed certu est quòd sub his & similibus rationibus considerent peccatores peccata sua, & quòd etiam distinctissimè illis sic proponantur à Prædicatoribus, Confessariis , Scriptura , Parribus , & libris spiritualibus, cùm tamen hoc non obstante peccent, & perseuerent in voluntate mala peccandi: ergo non habent necessariò negationem alicuius cognitionis quæ posset vocari defectus, aut inconsideratio.

Confirmatur, quia certum est multos abstinere à peccatis, qui minus perfecte considerant malitiam peccati, quam alij qui non abstinent; ergo peccant perqui peccant, non habent aliquam peculiarem ne- derantes pecgationem scientiæ requisitæ, aut inconsideratio- cata quàm nem, aut minus perfectam cognitionem malitiæ non peccanpeccati, quam non habent illi, qui non peccant, tes. vt volunt aduersarij. Dico autem peculiarem defectum, quia quòd ipsi haberent defectum aliquem, qualem haberent non peccantes, non facit ad rem : hîc enim quæritur vtrùm detur necessariò aliquis defectus particularis in peccantibus, habeus necessariam connexionem cum peccato, qui defectus non est in non peccantibus. Plures alias rationes possem adiungere pro hac nostra

103. Confiderare

conclu

conclusione, sed hæc videntur sufficere, præsertim accedente confirmatione maxima, quam dabit solutio argumentorum oppositæ sententiæ, quæ proponemus explicata priùs reliqua parte literæ, víque ad secundum membrum huius

106. malitia exsecat intelle-Aum.

r Et situnc quaratur, &c. Quoniam aliquæ authoritates adducte pro sententia Henrici, videntur dicere quòd malitia voluntatis excacet intellectum, & hæc videri posset esse contra opinionem suam, affignat duos modos, quibus posset voluntas dici excæcare intellectum fine præiudicio suz opinionis. Primus modus est priuațiuus, quo scilicet voluntas prinatine, non positiuè excacaret intellectum, auertendo ipsum à consideratione honestatis obiecti, ob quam dictaret ipsum esse prosequendum; quando enim intelle-Etus proponeret temperatum potum esse honestum, & præceptum à legislatore, cui esset obediendum secundum rectam rationem, & vicerius ostenderet intemperatum potum esse delectabilem, & temperatum potum priuare illa delectátione, quam adferret potus intemperatus, voluntas ob inclinationem suam pro hoc statu ad bonum delectabile sensitiuum, & præterea ob libertatem posset nolle temperatum potum, vt malum malitia indelectabilitatis, & velle intemperatum potum, ob bonitatem delectabilitatis; & quia non posset hoc facere stante iudicio de obligatione ad faciendum oppolitum, absque tristitia,& remorsu conscientiæ, vellétque liberare se ista pæna, vt delectabilius peccaret; posset nolle, vt consideraret intellectus illam obligationem, & velle vt solum aduerteret ad delectabilitatem potus intemperati, aut alias species, quæ concurrerent. Licèt enim ipsamet voluntas non habeat directe proponere species aliquas, tamen quando non vult vt consideret intellectus eas, quæ proponuntur, solent occurrere aliæ, vt patet experientia, quam sentimus cum repellimus cogitationes turpes, nolendo vt intellectus aduertat ad illas. Itaque hoc faciendo impediret quominus intellectus, aut consideraret omnino istam obligationem, aut saltem tam perfectè consideraret, quam alias fecisset, distractus scilicet per alias species occurrentes, dum voluntas non vult vt obligationem consideret, & quamuis ex hoc non sequeretur quòd intellectus erraret circa obligationem, iudicando quòd non esset talis obligatio ad temperate potandum, tamen sequeretur excæcatio prinatina, quæ diceret negationem considerationis istius obligationis, aut negationem istius perfectionis, quam aliàs

haberet. Hîc autem duo sunt aduertenda. Primum, quòd quamuis voluntas hoc modo posset excæcare intellectum'aliquando, non tamen esse necessarium vt id semper faciat, aut etiam possit facere; tum, quia id liberè facit, quando facit; tum, quia posfer Deus, non obstante quacumque nolitione voluntatis, conservare propositas species determinantes intellectum ad considerationem obligationis, & effectuum peccati, vt & sæpe facit. Secundum, quòd Scotus dum dicit hie intelledum excæcari posse hoc modo privative, non contradicat sibi dum paulò suprà §. si concedas conclusionem, dixit quod auertere intellectum à consideratione, non est excacare intellectum, nam ibi loquitur de excæcatione in sensu aduersariorum, quæ scilicer inferret errorem aliquem op-

posirum prudentiæ, per quem diminueretur aliquid de habitu prudentiæ, qualis excæcatio sola poterat conducere ad probandum quòd non pofset acquiri habitus prudentiæ sine habitu virtututis appetitiuæ, de quo principaliter agitur, & est in controuersia; hîc autem agit de excæcatione, quæ non inferret huiusmodi errorem oppositum prudentiæ: per quem diminueretur aliquid de habitu prudentiæ.

Et vt videatur distinctiùs differentia vtriusque modi ponendi excacationem, aduettendum vlteriùs, quòd cùm primum proponitur homini, secundum legem Dei esse abstinendum in his, aut illis circustantiis à furto, ista propositio sit actus prudentia, prout hîc loquimur de prudentia, & consequenter auget habitum prudentiæ, vel si sit primus actus prudentiz, quem quis habuit generat primum gradum istius habitus; hic autem Non obstante gradus, & hoc augmentum non possunt deperdi quod malitia formaliter, nisi per actum oppositum, aut habi- rellest pri tum acquisitum per talem habitum; sed nullus natine habiactus, quo consideraretur aliud aliquod obie- tu prudetia ctum, nec vllus actres, quo minus perfecte confi poreft effe deraretur idem objectum, est actus oppositus ipsi; perfettus cu vnde quando voluntas eo dictamine non obstan- bituali. te, non vellet abstinere à furto, quamuis postea propter hoc fieret excæcatio hæc, quam admittit Scotus, consistens vel in negatione considerationis malitiæ furti, vel in minus perfecta consideratione eius; vel in consideratione perfectiori vtilitatis, aut delectabilitatis furti, aut alterius obiecti; non sequererur diminutio istius gradus habitus prudentiæ, & sic admissa excecatione tali, vera esset nostra principalis conclusio secunda, quòd scilicet prudentia non habet necessariam connexionem cum virtute morali appetitiua, vt patet. Si autem poneretur excacatio consistens in aliquo actu, aut in principio alicuius actus, quo iudicaret intellectus, quòd secundum legem Dei non esset à furto abstinendum, tum diminueretur ille habitus prudentiæ, auttolleretur, quo intellectns facilitabatur ad cognoscendum quòd à furro esser secundum legem Dei abstinendum: talem ergo excacationem debebant ponere aduersarij, & talem negabat Scotus posse contingere per auersionem voluntatis quancumque.

Secundus modus excecandi est positiuus, & breuiter consistit in hoc, quod voluntas eligens 2 Modus que prosequationem obiecti delectabilis prohibiti permatitiam per rectam rationem, posset imperare intellectui exca ari sotest intelletri inuestigaret media, quibus posset acquirere stue. illud obiectum, & intellectus obtemperans pofset acquirere habitum facilitandum ad proponenda talia media; huiusmodi autem habitus, licèt non esset erroneus speculatiue, quia reuera inclinaret ad cogniciones veras, quibus proponeret intellectus illa, tanquam media, quæ revera essent media ad acquirendum illud obiectum; tamen practice dici posser erroneus, quia inclinaret ad proponenda media, quæ voluntas non posset applicare, nisi errando, hoc est, desiciendo à regula rectæ rationis. Itaque quia intellectus esset positiue inclinatus per hunc habitum ad proponenda media practice mala, hoc est, quæ non possent applicari à voluntate, niss pra-Cicè male faciendo, posser dici per talem habitum positiuè excæcatus practice, & quia voluntas esset causa aliquo modo, cur haberet talem habitum, postet dici excacare positiue intelle-

Contradictio qua posset videri in Scoti doltrina soluitur.

107.

Aum; quoniam verò hic habitus non opponitur habitui prudentiz, sicut nec actus eius actus prudentiz, formaliter loquendo; neque enim cognoscere quòd furtum sit delectabile opponitur his actibus prudentiæ: furtum est hic, & nunc prohibitum per legem Deis& prohibitum est per legem Dei formare clauem falsam ad furandum; hinc admisso gratis quòd semper quoties peccatur daretur huiusmodi excecatio positiua, quod tamen non est verum, non sequitur nihilominus quin simul posset stare prudentia, & consequenter quin sit separabilis à virtute morali ap-

Attamen licèt hic habitus malus & erroneus practice in sensu explicato non oppositus, vt dixi, prudentiz, & licèt etiam, quod magis est, posset vocari prudentia, quia disponeret media congrua

ad finem (vnde Saluator fumpta occasione ex fa-Co villici iniquitatis dixit quod prudentiores sunt fily buine faculi filys lucis in generationibus (us,) 12men quia non inclinat ad proponenda media, quæ possunt absque peccato applicari, sicut prudentia, quæ est virtus, ideò optimè dicit Doctor, quòd iste habitus posset vocari imprudentia, vel stultitia; non quòd sit habitus inclinans ad cognitionem fallam, aut speculatiuè erroneam, aut eriam practice erroneam in eo sensu, ve esser cognitio, qua cognosceretur aliquid conducens, aut aliquod esse faciendum, aliqua ratione, sub qua non esset reuera faciendum, sed quòd proponeret aliquod eligendum, aut faciendum, quod qui eligeret, vel faceret, peccaret, vel faceret contra dictamen prudentiæ virtutis, quæ simpliciter prudentia dici debet.

### SCHOLIVM.

Ponit modum defendendi subtilem, qualiter habitus genitus ex rectis dictaminibus, sine habitu genito in appetitu,non esset dicendus prudentia, ad quam requiritur conformitas ad appetitum rectum, ex Phil. hic citato: ille ergo habitus effet scientia practica, non prudentia. Iuxta hoc saluat sententiam D.Thom. positam num. 5 .quoad connexionem prudentia, & moralium. sed hunc modum reijeit num. 19.

Liud dubium 'posset hic esse, si non necessarid generetur simul habitus rectus 🔼 intellectiuus, & habitus bonus appetitiuus, quia contingit benè dictare circa aliqua, non benè agendo circa illa; an habitus intellectualis generatus fine virtute morali sit prudentia, & an è conuerso habitus in appetitu sine illo in intellectu sit habitus moralis.

Quantùm ad primum de prudentia , potest dici , quòd, strictè loquendo , prudentia D.Th. 1.2. non est fine virtute morali, quia est ratio recta confesse se habens appetitui recto ex 6. 9.65. art. 1. Ethic. appetitus autem non est rectus sine virtute morali. Patet ibi: & si hoc verum & Hemic. esset, tune non tantum prima dictamina circa principia agibilium essent recta, & non quedl. 5. 9. tamen essent prudentiz, sed quasi quædam seminaria prudentiz, sed etiam circa media necessaria ad finem præstitutum à voluntate, esset aliquis habitus recte dictations, & tamen non esset prudentia.

Posset igitur poni duplex habitus intellectualis circa agibilia rectus, & neuter esset prudentia. Vnus quidem, qui præcederet rectam electionem finis in particulari, & ille non esset prudentia, quia prudentia est circa ordinata ad finem, quia est habitus consiliations: consilium autem non est de fine, sed de entibus ad finem. Est etiam discursiuus, quia consiliatiuus, & ita de his, ad quem discurritur. Electo autem fine bono non tantum in communi, sed in particulari etiam, vt quòd caste viuendum est, potest esse aliquis habitus dicatiuus rece, de his que sunt ad finem : sed non habens secum electionem rectam tanquam concomitantem : & ille quantum est ex parte obicai, esset prudentia: esset enim rectaratio circa ea, que sunt ad finem: sed desiceret sibi alia conditio, quia non esset concors appetitui recto circa eadem obiecta.

Secundum ergo istam viam esset dicendum, quòd quicunque habitus generaretur in intellectu, licet practicus, & rectus, & hoc, siue circa finem siue vniuersalem, siue particularem, sine circa media necessaria ad consequendum sinem illum particularem electum, si non concomitetur recta electio voluntatis circa eadem; non est prudentia.

Si arguitur contra hoc, sicut arguitur contra prædictum articulum de connexione Non est ne- virtutum moralium, quia in ista concordia sequeretur prudentia constituere virtutem moralem, & è converso: & ita per vnum actum vltimate generaretur vterque habitus, scilicet prudentia, & virtus moralis: ille autem actus non posset esse intellectus, & votutu mora- luntatis simul, sed tantum alterius : igitur non potest esse generatiuus vtriusque. Potest lis ad alia: dici quòd non est necessaria conformitas vnius virtutis moralis ad aliam, quia nulla est same ou- est regula alterius: sed cuivslibet est necessaria conformitas ad prudentiam, quia in insliber ad definitione virtutis cadir, quòd si habitus electiuus secundum rectam rationem, & ideò potest esse constitutio per modum concomitantis, & hoc ipsius habitus in esse morali per prudentiam, & è conuerso: non sic autem moralium inter se: & tunc concederetur quòd simul generaretur aliquis habitus in ratione prudentiæ, & alius habitus in

quedl. 13. quast.14.

109.

Cap.3. Resolutio 2. art. 3. & 6.

Ethic.

16. vnim virprudētiam, quia omnin est regula.

ratione virtutis moralis per actum vnum, qui generat vltimate tam virtutem moralem, quam prudentiam. Inconueniens quidem est in moralibus, quod vnus actus vi. Attu getimate generet duas virtutes morales: sed non est hoc inconveniens in temperantia, & nerans pruprudentia: quia ille actus, qui generat prudentiam in ratione regulativi, generat temperantiam in ratione regulati: non autem habet rationem virtutis, nisi ex ratione re-gulatini pogulati, & ideò generat temperantiam in ratione virtutis: non sic dici potest comparan- test generado cam ad fortitudinem, quia fortitudo non est regula cius.

Diceretur igitur, quòd non constituunt se in esse virtutis per aliquam prioritatem, tiam in raquasi vna sit priùs virtus, quàm reddat aliam esse virtutem: sed simul natura est habi-tione regu-

tus intellectualis prudentia, & habitus moralis virtutis.

Et si quæritur tunc per quid generantur isti duo habitus in esse persecto? Concedo Absque requòd per vnum actum, fiue actus ille sit recta electio, quia absque recta electione finis dictanon est habitus intellectualis concors appetitui recto; ideò nec prudentia; fiue actus mine electio sir intellectus, quia absque recto dictamine non est electio concors rectæ rationi, non est conideò nec virtuosa, nec generatiua virtutis moralis: igitur tam actus intellectus, quàm cors recla actus voluntaris, generando aliquid per se in esse naturæ, potest concomitanter generare illud in effe relatiuo; & viteriùs concomitanter suum relatiuum: & ita vnus actus neras virgeneraret simul natura virtutem moralem, & cius prudentiam.

Et secundum hoc d diceretur, quod vterque habitus præcedens electionem re- ralem. Aam esset quidam intelleaus scientiæ moralis, siue quædam scientia moralis. Sicut enim in factibilibus artifex scit propter quid, expertus tantum quia 1. Metaph. artifex non est promptus in agendo, expertus autem promptus est, vt habetur ibidem: ita in mo-mio. ralibus habens habitum rectum principij, vel conclusionis non autem exercitatus in operando, vel dirigendo circa agibilia: licèt habeat habitum directiuum remotum (qui habitus potest dici intellectus, vel scientia moralis) non tamen habet habitum dire- differunt. Aiuum propinquum,qualis est prudentia,& qualis in fa&ibilibus est habitus experti.

tutem mo-

#### COMMENTARIVS.

Liud dubium posset bic esse, &c. Quoniam Apræterea contra doctrinam suam obiici posser quòd ex ea sequeretur homines, qui malè solerent agere, & præferrent bonum sensus bono honesto virtutis, esse prudentes prudentia virtutis, idque videri posset contra communem modum loquendi, & Phisophum, conatur hîc ostendere modum quo posset defendi non

Quo fensu peccatores possunt vocari prudentes.

110.

Dicit ergo posse prudentiam capi dupliciter. Primò largiùs pro habitu præcisè dictante, seu inclinante ad dictandum quod esset faciendum secundum rectam rationem, tam in vniuersali, quàm etiam in particulari;& in hoc fenfu necessariò sequeretur in sententia Scoti quòd peccatores quicumque possent esse prudentissimi, tam in actu primo, quàm in actu secundo, ve pater ex dictis.

Que sensu nö po[[unt.

Secundò posset capi strictiùs prudentia pro habitu inclinante non folùm ad dictandum, quod est faciendum secundum rectam rationem, sed etiam ad id faciendum, ita vt actus prudentiæ hoc modo acceptæ, non sit tantum cognitio boni honesti in communi & particulari, sed etiam electio istius boni, & applicatio mediorum ad eius consequutionem, & fugam mali oppositi.

Hæc autem acceptio prudentiæ desumi posset ex 6. Ethic. c. 6. vbi dicitur quòd prudentia sit ratio resta confesse, id est, conformiter se habens appetitini recto, in malè autem faciente, & in eo qui solum cognoscerer quid esset faciendum,& non faciendum secundum rectam rationem, non verò faceret conformiter per voluntatem, non esset recta ratio conformis appetitui recto; vnde non esset in ipso prudentia in hac stricta acceptione, quamuis esset in eo habitus rectissimus, tam circa agibilia in communi, & particulari, quàm circa finem, & media, qui habitus posser vocari prudentia in lata ac-

ceptione.

b Posset igitur poni duplex, &c. Vlteriùs declarat prædictum modum loquendi, qui videtur S. Thomæ 1. 2. quest. 65. art. 1. qui non solum exigit necessariò ad prudentiam vnam virtutem moralem, sed omnes. In hoc fundat potissimum connexionem virtutum moralium,quatenus scilicet quælibet virtus prærequirit prudentiam, & prudentia prerequirit omnes tres virtutes appetitiuas cardinales. Dicit ergo Doctor Duplex haquod duplex habitus, rectus & practicus, tendens in agibilia, posset poni in intellectu, quorum & prasticus neuter tamen esset prudentia strictè accepta modo explicato. Vnus, qui dictaret finem non in vniuersali tantum, sed in particulari, & præce- ter esset pruderet electionem rectam finis etiam particularis; hîc verò posset dici non esse prudentia non solùm quatenus posser esse sine electione recta sequente; sed ex alio etiam capite, quia nimirum prudentia, cùm sit habitus consiliatious, & discursiuus, non diceretur habitus ille, qui tenderet in finem directe, sed ille potius qui tenderet dire-Aè in media ordinata ad finem : iste autem habitus tenderet directe in ipsum finem. Aduerte autem quòd quando dicit Doctor quòd hic habitus debeat, aut soleat præcedere electionem re-&am, non capit electionem prout opponitur intentionifinis, & est actus, quo tenditur directè in media; sed prout dicit actum quo quis ex pluribus finibus propositis eligit vnum præ aliis, qualis actus licèt sit intentio ex eo, quòd respiciat finem, optime tamen potest, & communiter solet, vocari electio, propter rationem iam

dentia stri-Aa.



datam, quia nimirum per cum ex pluribus vnum

finem prosequitur voluntas.

Secundus habitus rectus intellectus esset ille, quo inclinaretur ad proponenda media conducentia secundum rectam rationem ad sinem bonum propositum per actum prioris habitus, & electum, seu intentum, vel etiam non electum, neque intentum, per voluntatem: qui habitus non posset excludi à ratione prudentiæ propret rationem illam, propter quam excludebatur prior habitus, cum versaretur circa media, & propterea posset esse consiliations; sed benè excluderetur ex eo, quòd non haberet annexam in homine malè agente, electionem rectam medij propositi, prout esset necessarium ad prudentiam in illa stricta acceptione.

112. Replica. Contra pracedentom do, Krivam-

Si arguitur contra boc, &c. Contra hunc dicendimodum proponit talem replicam, qualem suprà proposuit contra sententiam tenentem quòd non posset dari una virtus ex appetitiuis fine reliquis, nimirum quòd sequeretur quòd prudentia constitueret virtutem moralem, & è contra quòd virtus moralis constitueret prudentiam, & consequenter quòd per vnum actum vitimatè acquireretur vterque habitus tam prudentiz, quam virtutis moralis, quod esset absurdum; nam cum ille actus non posset esse simul intellectus, & voluntatis, absurdum videretur quòd causaret habitum intellectus, & voluntatis; causare autem deberet, si causaret prudentiam, & virtutem appetitiuam, verbi gratia, temperantiam ipsi correspondentem. Probatur verò sequela, quia si habitus nullus intellectus præcisè esset prudentia, nisi supposito habitu appetitiuo in voluntate, & hoc supposito esser prudentia habitus intellectus constitueretur in esse rudentiæ per habitum voluntatis. Rutsus nullus habitus voluntatis posset esse habitus virtutis absque habitu prudentiz: ergo constituezetur in esse virtutis per habitum prudentiz. Przterea, si habitus intellectus rectus non esset prudentia, nisi ex suppositione actus recti in appetitu, & habitus appetitus non esset virtus, nili ex suppositione prudentia, quando aliquis haberet habitum recte dictandi media, qui sine electione bona conformi non esset virtus prudentiæ, modò haberet vnum actum electionis recta conformis, statim iste habitus esser habitus prudentiæ, quia esser de mediis! rectis ad finem rectum, & conformis appetitui recto, hoc est, actui voluntatis recto; & eo ipso præterea habitus voluntatis esset virtus, quia esset habitus conformis prudentiæ isti : ergo vnico actu acquireret quis prudentiam, & temperantiam, verbi gratia, & consequenter cum propter similem rationem negatum est suprà vnam virtutem appetitiuam dependere posse ab altera, dicendum similiter est quod prudentia non possit dependere ab vlla virtute appetitiua.

II3. Responsio. Ad hane replicam respondet Scotus negando paritatem vtriusque casus, quamuis enim esset absurdum quòd vna virtus appetitiua constitueret alteram, aut quòd per actum vnius virtutis appetitiua acquirerentur plures; tamen id non esset tam absurdum de prudentia, & virtute appetitiua ipsi correspondente. Ratio autem disparitatis est, quòd virtutes appetitiua, cùm neutra sit alterius regula, non possunt habere talem subordinationem; prudentia verò est regula

virturis moralis, & hac est regulata per ipsam, vnde possent dici habere talem subordinationem, vt vna constitueretur per alteram, & vtraque acquireretur formaliter per actum vnum, qui si esser temperantiæ, verbi gratia, simul generaret prudentiam in ratione regulativi proximi, & actualis, & temperantiam in ratione regulati proxime, & actualiter. In hac autem doctrina non esset concedendum quòd prudentia formaliter accepta dependeret à temperantia, vt virtus est, tanquam ab aliquo priori, nec è contra, sed iste habitus intellectus, qui dicitut prudentia secundum esse suum physicum, præcederet habitum voluntatis, qui diceretur temperantiæ, tam quoad esse physicum, quam quoad esse virtutis, & habitus ctiam ille temperantiz specificatiue & entitatiue præcederet habitum prudentiz, vt prudentia esset formaliter: vterque verò habitus haberet denominationem prudentiæ, & virtutis appetitiuæ formaliter ab actu physico temperantiz, verbi gratia, elicitz secundum dicamen habitus retti intellectualis, vel tanquam à ratione formali, vel tanquam à conditione fine qua non, perinde est quantum ad propolitum.

Itaque quemadmodum causa producens parietem album, supposito quòd existat aliud album, & producit directè, & physice parietem album quoad esse absolutum, & præterea producit, sine occasionaliter, sine principaliter (perinde est,) relationem similitudinis in vtroque extremo, & consequenter vtrumque parietem facit esse formaliter similem, ita etiam actus habitus physici temperantiæ, supposito habitu prudentiæ physico, & eius actu, producit quidem physicè, & directè gradum aliquem physicum istius habitus physicè, qui dicitur temperantia, & præterea producit relationem actualis conformitatis in vtroque habitu altero ad alterum, sine occa-

sionaliter, siue principaliter. Et secundiem boc diceretur, &c. Iuxta hane doctrinam dicit quòd vterque habitus rectus, qui esset in intellectu, & quorum neuter esset prudentia formaliter, ita se haberent, vt primus, qui versaretur circa finem, haberet rationem intellectus in moralibus, & proportionem quandam cum habitu principiorum in speculatiuis, qui habitus vocatur intellectus; secundus verd haberet rationem scientiz in moralibus, & proportionem cum habitu scientifico in speculatiuis; proportio autem hæc consisteret in hoc quòd quemadmodum prima principia sunt illa, ex quibus deducuntur conclusiones in speculatiuis, ita etiam finis in moralibus est id ex quo deducuntur electiones mediorum aptorum ad eius consequutionem. Vnde quemadmodum in speculatiuis habitus, qui perficit in ordine ad principia, vocatur intellectus; & habitus qui perficit ad conclusiones vocatur scientia, ita in practicis habitus, qui versatur, & perficit circa finem, directe potest vocari intellectus moralis, & habitus qui versatur, & perficit circa media scientia moralis, quamuis neuter habitus posser per hoc præcisè vocari prudentia. Ad quod magis ostendendum vritur Doctor alia similitudine, ponens proportionem aliquam inter differentiam habitus istius, qui est bonus artifex, & non expertus ab habitu benè experti, ac differentiam habitus, qui est prudentia formali-ter ab habitibus istis duobus, secundum quòd

non sunt prudentia: proportio autem consistit in hoc, quòd quemadmodum 1. Metaph. in proamio habetur quod habitus artificis non experti reddit ipfum promptum in cognofcendo quomodo res debeat fieri,& quæ sit causa quòd si ita fiat benè fiet; non tamen reddit ipsum promptum ad faciendum rem illam benè; habitus verò experti facit ipsum promptum ad faciendum rem benè, non tamen ad cognoscendum cur ita siat benè: ita habitus illi duo practici intellectus faciunt hominem expeditum ad cognoscendum quomodo possit operari benè circa finem, & media, non verò faciunt ipsum proximè promptum vt faciat benè moraliter ; habitus verò prudentiæ faciát ipsum proximè expeditum, vt operetur moraliter benè iuxta dictamen istorum habituum.

### SCHOLIVM.

Docet primò prudentiam non tantùm esse circa media, sed etiam eirca fines, saltem particulares. Primò, quia electionem talis finis pracedit prudentia. Secundò, alioquin tot essent prudentia diuersa circa unam virtutem, quot essent media ad eam habendam. Secundò resoluit conformiter ad allata contra D. Thom. & Henr. num. 12.ad prudentiam non requiri habitum moralem, benè tamen è contra.

Icèt istud videatur e probabiliter dictum de distinctione scientiæ practicæ, & prudentiz: tamen prudentia non solùm est circa media ordinata ad consequendum finem vltimum, sed etiam dictando de ipso fine, saltem particulari, puta de castitate. Quod probatur primò, quia virtus moralis semper sequitur ordine naturæ pruden- virtus motiam aliquam : ex electione autem finis particularis, puta castitatis, generatur virtus mo- ralem, nec ralis: igitur istam electionem præcedit aliqua prudentia: igitur non est ita propriè re- debet restringenda, ve tantum sit habitus circa media ordinata, dictata ad consequendum sinem stringi ve particularem electum.

tantùm sit habitus cir-

18.

Prudentia

necessariò

Secundò probatur idem, quia tunc non esset vna prudentia correspondens vni virtuti; nam virtus moralis est vna vnitate finis, ad cuius electionem principaliter inclinat. Si autem ad dicandum de illo fine nulla esset prudentia, sed tantum de mediis ad illum finem, nullum esset obiectum vnum, à quo esset vnitas prudentiæ dictatiuz, sed multz prudentiz de multis mediis dicatiuis ad finem ordinatis: vbi tamen esset vna virtus moralis ex vnitate finis: igitur tum propter prioritatem naturalem prudentiz ad virtutem moralem, tum propter vnitatem prudentiz respectu vnius virtutis moralis, videtur esse concedendum, quòd ille habitus practicus, qui est rectè dictatiuus de fine particulari, sit propriè prudentia.

Nec obstat f quòd dicitur prudentiam esso habitum consiliatiuum, & ita ad fines discursiuum:nam de finibus propriis virtutum moralium dictatur discurrendo à principio practico sumpto à fine vniuersali ad particulares: & ille discursus est prima confiliatio, licer communius dicatur consilium de mediis virtutum.

Quod etiam additur 8 quòd sit concors appetitui recto; non mouet: nam prius naturaliter non videtur habere aliquid de ratione sua dependens à posteriori : prudentia videtur esse naturaliter prior virtute morali, quia definit ipsam. Quod ergo ibi dicitur concors, (sicut tactum est in primo quæst. de Theologia practica, & speculatiua) debet intelligi, id est, conformativa praxis rectæsibi ipsi, hoc est quòd debet esse talis cognitio, quòd quantum est ex se, praxis recta debet sibi conformari: & talis cognitio est prudentia, siue in codem dictante sequatur electio recta, siue non.

Potest ergo aliter diei h, quòd ille habitus generatus ex dicaminibus, siue circa fines quosdam, particulares saltem, qui sunt proprij fines virtutum moralium, siue circa media ordinata ad illos fines, est proprius prudentiz; licèt electio recta non sequatur in codem dictante: & ita non crit omnino necessaria connexio alicuius virtutis moralis ad prudentiam dicatiuam de sua materia. Tamen è converso sic: quia nulla ele-Virtus moctio potest esse recta moraliter, nisi sit concors suz regulz, & suz mensurz, quz est didamen rectum: dictamen autem rectum est natum generare prudentiam, etiamsi sit necessariam vnicum: ideò è conuerso potest concedi connexio, quia virtus moralis non potest esse cum prudefine prudentia circa suam materiam.

Ad rationes i, & authoritates Augustini responderi potest. Quzre.

Aduerte, quia ista auctoritates adducuntur in principio secundi articuli, arguitur sic:mali- propria tia in voluntate excecat intellectum: igitur vixtus moralis in voluntate est causa rectificatio- materia. nis,& prudentia. Negatur consequentia, quia licet voluntas possit intellectum auertere à consideratione prudentia, & facere sistere in materia alicuius vity : non tamen causat in co errorem, ut patuit in pracedentibus. & ideò non est etiam causa rectitudini , siue eius prudentia. quia intellectus in actu suo pracedit voluntatem: ideò priùs rectè dictabat antequam voluntas imperaret , vt reëtè dictaret,sedbenè voluntas potest esse causa perseuerantia illius recti diétaminu, quod priùs intellectus habebat, scilicet pracipiendo vt perseueret.

neces[ariam tia dictatiua de sua

COMMEN

### Lib. III. Sententiarum

COMMENTARIVS.

115. do trina pra eedonti est probabilior. Prudentia versatur cir. ca finem &

Icet istud videatur, &c. Quamuis præmissam doctrinam Doctor probabilem aliqualiter censeat, probabilius tamen existimat hîc oppositam; vnde duas hîc proponit conclusiones contrarias isti doctrinz. Prima est, quòd prudentia non solum dictet de mediis ad finem requisitis, & vtilibus, sed etiam de ipso fine, saltem particulari, in his autillis circumstantiis. Hanc tenet Vasquez disput. 88. num. 14. Suarez disput.3. de virtutibus s.9. Addit autem istam limitationem saltem in particulari, quia actus ille intelle-Aus quo proponitur finis in communi, vt bonum elle amandum, virtutem prosequendam, communiter dicitur non esse actus prudentiz, sed vel alterius habitus innominati secundum Vasquez Build fit syn- Suprà, vel synderesis potitis, ve tenet Suarez suprà, siue hæc dicatur esse ipsemet intellectus, vt habilis, & inclinatus ad cognoscenda principia practica in vniuersali, & etiam conclusiones inde deductas, vt abstrahunt ab his, & illis circumstantiis in particulari, secundum quas solum habent actiones virtutum esse tales, vt tenent Nominales; siue dicarur consistere in babitu aliquo superaddito ipsi,vt tenent alij, & insinuat saltem vt probabile Scotus 2. dist. 39. quest. 2. Itaque vt abstraheret ab hac controuersia, que tantum potest esse de nomine, limitat conclusionem ad finem in particulari secundum omnes circumstantias, secundum quas appeti debet virtuose. Est autem conclusio hoc modo intellecta contra D. Thomam 2. 2. quast. 47. art. 6. Caictanum ibidem, & alios Thomistas, quos sequitur Valentia tom.3. disp.4.part.3.

116. Probatur 1. quòd pruden-tia versetur firea finem.

Probat Scotus conclusionem. Primò, per hoc quòdaliquis eligat in particulari hîc, & nunc castè vivere secundum dictamen rectæ rationis exercet actum virtutis moralis, & acquirit aliquem habitum eius: sed nulla virtus moralis potest acquiri sine præuio actu prudentiæ, maximè secundum aduersarios, qui ponunt connexionem virtutum moralium appetitiuarum, & prudentiz:ergo antecessit illum actum virtutis appetitiuz actus prudentiz, sed non actus aliquis, qui dictat de mediis códucentibus ad virtutem illam, sed qui dicat, & proponit ipsammet virtutem secundum honestatem suam : ergo prudentia non solum directe proponit media ad virtutem, sed etiam ipsammet virtutem & honestatem eius, quæ est finis istorum mediorum.

117. Prima respöfio Caiet.

Caietanus duas responsiones insinuat ad hunc discursum Scoti. Prima est, quòd licèt præcedat virtutem moralem prudentia, non tamen prudentia dictans de fine, fed de mediis ; nam ad di-Aandum de fine sufficit ratio naturalis, & conformiter ad hanc distingui posset minor probationis nostræ

Roycitser.

Sod contra hanc responsionem est, quòd ad illum actum virtutis moralis, quo quis amaret castitatem, hîc, & nunc, nihil actualiter resoluendo de mediis aliquibus determinatis, non præcedat vlla cognitio de mediis, vt patet : ergo si ad illum actum virtutis præsupponatur prudentia, non nisi illa, quæ dictat de ipso fine, seu ipsa virtute secundum se. Deinde quod dicit rationem naturalem sufficere ad dictandum de fine, licet force verum esset de fine vt sic, intelligendo per rationem naturalem intellectum, vel secundum le, vel vi affectum Synderesi; non tamen

est verum de fine in particulari in his, ac illis circumstantiis; & sane si sufficeret ad hæc,posset eriam sufficere ad dictandu de mediis; neque enim est difficilius dictare de mediis, quam de illo fine in particulari cũ circumstantiis omnibus debitis.

Altera responsso, seu complementum prioris est, quod implicer in adicco, eligi virtutem mo- Secunda reralem, quia scilicet electio est actus, qui versatur fonfie Caict. circa media. Sed hoc prorfus est insufficiens:nam licet aliquando electio capiatur vt opponitur inmen, quandoque etiam capitur pro actu, quo quis versan circa ex pluribus finibus propositions ex pluribus finibus propositis prosequitur vnum potiùs, quàm alios, & sic eam accipit Scotus; vnde Caietanus, qui in alio sensuillo capit electionem, ludit verbis, & non soluit disficultatem. Quod vt clariùs constet, omittamus nomen ele-Elionis & quæramus de illo actu, quo voluntas in particulari vult hîc, & nunc in his circumstantiis caste viuere secundum præscriptum rectærationis:iste actus erit ne virtutis moralis, vel non? si hoc secudum dicatur, praterquam quòd nihil absurdius possicidici, quam virtutem moralem castitatis non posse tendere, nec prosequi directe ipsa castitatem, viceriùs est contra Caietan. & Thomistas, concedentes cæteras virtutes præter prudentiam tendere non solùm in media, sed etiam in finem. Si primum dicatur, sufficit ad intentum Scoti, quia debet præsupponere prudentiam; non aliam autem, quam illam, que dictat de illa virtute in quam tendit iste actus, & ad quam per alia dictamina proponuntur media.

Primam responsionem approbat Valentia, sed vt pate, nullo modo tangit difficultatem Scoti, Reffensio Vaneque quidem indirecte. Addit præterea idem Va- huis. lentia, quòd requiratur quandoque necessariò vt dictamen prudentiz versetur circa finem virturis eum præcipiendo, non tamen, inquit, propter iplum finem, sed solùm propter exercitium actus circa illum, quatenus scilicet in dubitationem,& consultationem venire potest, an expediat hic & nunc quoad exercitium actus prosequi talem virtutem.

Contra hanc additionem, quia nihil aliud nos Reyeitur. contendimus, quam prudentiam ita versari circa Prudentia finem virtutis in particulari, vt hîc & nunc proponat esse in talibus, vel talibus circumstantiis prosequendam virtutem. Deinde quemadmodum dicit ipse quòd prudentia non versetur hoc modo directé circa ipsam, & propter ipsam, sed propter exercitium actus circa illam, ita posset dici, quòd non versaretur circa media, propter ipla, led propter exercitium actuum circa ipla, elt enim prorsus eadem ratio, vt patet consideranti.

Secundò probat Doctor conclusionem, quia si prudentia non versaretur circa finem, sed circa Probatio 2. media, quandoquidem plura dentur media non Dodorn subordinata inter se, conducentia ad vnum finem Si prudentia non posset dari vna virtus particularis prudentiæ correspondens, sed plures conformiter ad numerum istorum mediorum plurium; neque enim esset vlla ratio, vnde desumeretur vnitas istarum eirea media plurium prudentiarum, quæ dictarent de pluribus istis mediis : esset autem si prudentia tenderet in finem ipsum dictando; quia ab vnitate finis possunt dici omnes habitus tendentes in illum esse vnus habitus.

Responder Caieran, negando sequelam, & ad Responsio

118.

110. unius virtu-

proba Caiet.

#### Dist. XXXVI. Quæst. vnic. 815

Reileitur.

aspicit finem potest distare iþ∫um.

12 I.

Additamen-

sum Valent.

adresponsione

Caiet.

Resicitur.

Cöfirmasio

conclusionis.

Prudens est

qui ex pluri-bus finibus

eligit meliorem.

Atteu intel-

lettus dittans

media esse ap-petobilia di-Aat similiter finem esse ap-

petibilem.

Replica.

Reitcitur.

probationem dicit quòd vnitas istarum prudentiarum desumeretur ex unitate finis aspecti per illas prudentias, non verò dictati per illas. Contrà, quia si prudentia aspicit non solum media, sed finem, ergo etiam non solum dictare potest si prudentia media, sed finem. Probatur consequentia primò, quia si aspicere, & dictare sunt distincta, est eadem ratio cur vtrunque possit prudentia facere. Probatur secundò, quia prudentiam aspicere sinem, seu virtutem non est aliud, quam considerare ipsam secundum suam honestatem particularem : sed dictare ipsam nihil aliud est, quam hoc; nam vt suprà diximus, cognoscere virtutem esse prosequendam, non est aliud quam cognoscere ipsam esse bonam aliqua bonitate. Confirmatur hæc impugnatio, quia ideò per se prudentia non dictat de fine, quia ratio naturalis sine prudentia sufficit ad hoc: sed ratio naturalis sine prudentia multò magis sufficit ad eam aspiciendam, si aspicere ipsam sit distinctum ab hoc quod est dictare ipsam : ergo prudentia non aspicit illam, quod si non obstante quòd aspiciatur à ratione naturali sine prudentia, vlteriùs prudentia etiam aspicit illam, prosectò non obstante quòd ratio naturalis sine prudentia posset dictare illam, prudentia etiam posset illam dictare.

Valentia ad responsionem Caietani addit quòd non detur vna virtus prudentiæ correspondens cuilibet virtuti morali, sed quòd vna ad omnes virtutes sufficiat. Verùm hoc postea improbabimus, & sanè multò minùs posset esse verum in aduersariorum sententia, cùm, vt dixi, non possent ostendere vnde vnitas eius desumeretur, præserrim cum possit quis esse inclinatus ad proponenda media ad temperatè viuendum sine eo quòd esset inclinatus ad proponenda media ad

iustè agendum, vt patet experientia.

Confirmari potest conclusio, quia ex communi modo loquendi diceretur prudens esse, qui ex pluribus finibus proponeret meliorem non minus, quam qui ex pluribus mediis proponeret vtiliora. Et si dicatur hoc esse verum de prudentia non stricte sumpta, & propria; sed de impropria ac laté sumpta : Contrà, quia hoc est, rem ad quæstionem de nomine reducere; & præterea nulla prorfus est ratio, cur illa prudentia non es-

set propriissima prudentia.

Confirmatur secundò, quia actus electionis mediorum tendit etiam in finem , & qui eam habet, vult etiam finem, & quidem magis principaliter:ergo actus intellectus, qui dictat media, quà talia, esse appetibilia, dictat etiam finem esse appetibilem: tam enim necessarium est, vt qui appetit medium propter finem, habeat sibi propositum finem, vt appetendum, quam vt appetat ipsum finem. Nec valet dicere quòd habeat sibi finem sie propositum, sed non per prudentiam, quia quamuis nullam propositionem haberet præter illam prudentiæ, quæ proponeret illa media esse appetenda propter talem finem simpliciter, eo iplo posset velle talia media propter talem finem, & consequenter ipsum finem; ergo eo ipso proponeretur finis per prudentiam.

Nec obstat quod dicitur, &c. Respondet ad fundamentum præmissum pro sententia opposita huic conclusioni, asserente quòd prudentia respiciat tantum media, nimirum quòd prudentia sit habitus consiliatiuus; ergo de iis quæ

funt ad finem.

Responder, inquam, ad hoc quòd licet ha-Scoti oper. Tom. VII. Pars 11.

bitus consiliatiuus communiter dicatur in moralibus ille, qui inclinat ad consulendum rectè de mediis; tamen quandoquidem possit etiam discurri ex principiis primis practicis ad concludendum quis finis esset in particulari eligen- Discursus de dus, seu intendendus, seu præferendus, & iste fine potest didiscursus posset vocari consiliatio, sicut discur- ci confiliafus, quo ex fine particulari intento concluderentur quæ media essent eligenda, nihil prorsus impedit, quo minùs habitus dictans finem etiam possit vocari consiliatiuus, imò potiùs ex hoc capite sic vocari deberet, quia ista consiliatio est communiter saltem prior consiliatione de mediis, vnde in forma negatur consequentia.

Addi potest, quòd quamuis prudentia sit habitus consiliatiuus, & vt sic, etiam non possit di-Care nisi media, saltem directe, dato quòd confilium tantum daretur de mediis, adhuc hinc non sequi quin dictaret etiam de fine, quia licèt esser cossiliatiua, non tamen deberet esse tantum consiliatiua. Vnde in forma distinguo antecedens, tantùm cósiliatiuus, nego:consiliatiuus, sed non tantùin, concedo,& similiter distinguo consequens.

Ex his facile solui possunt rationes, & fundamentum aduersariorum. Primum est D. Thomæ, primum funquòd recta ratio sufficiat ad proponendos fines damenta advirtutum, seu ipsas virtutes, vt prosequibiles: uersariorum. ergo prudentia non debet hoc facere. Respondeo, distinguendo antecedens, in vniuersali transeat; in particulari hîc & nunc, secundum medio- Resta ratio critatem connenientem his, aut illis circunstantiis, nego, hoc est enim munus prudentiz, si abque prudequod aliud. Secundum est ex Valentia innixum nedos sines in auctoritati Philosophi 6. Ethic. cap. 12. Opu, inquit Philosophus, & ex prudentia, & ex morali Secunda funvirtute perficitur: virtus enim propositum scopum, pru- damentum. dentia, qua ad ipsum tendunt recta essicit, & cap. 13. Virtus finem, prudentia, qua ad finem tendunt ut agamu facit: ergo prudentia non tendit in finem eum dicando. Respondeo, hac loca, si, vt sonant, Responsio. intelligantur,& ad intentum aduerfarij,plus probare quam ipsemet velit concedere, nam expressè sequeretur quòd virtus moralis non versaretur circa ea quæ sunt ad finem, & quòd electio libera mediorum non procederet à virtute, quo nihil est absurdius. Probatur sequela ex eo, quòd dicat Philosophus virtutem tendere in finem, & prudentiam in ea,quæ sunt ad finem,sequitur secundùm aduersarium, quòd prudentia tendat solùm in ea,quæ sunt ad finem; ergo sequitur etiam pari ratione, (quòd virtus solùm tendat in ipsum finem, & non in media; quòd si hoc non sequitur, profectò nec illud etiam, vt patet.

Itaque illa loca omnibus explicanda sunt, & Explicatur quidem facillime explicari possent, si diceretur Philosophus. quòd quemadmodu licèt virtus tendit in finem, & media,actus tamen principalis eius est ille,qui tendit in finem ; ita etiam licet prudentia tenderet in finem, & media; actus tamen principalis eius esset ille, qui tenderet in media, iuxta quod sensus Philosophi esset quòd virtus principaliter tenderet in finem, prudentia principaliter in media: hoc autem non esset contra nos. Confirmari Cossimative hæc expositio potest per illud eiusdem Philosophi lib.5. Prudentis enim id maxime opus dicimus, vt recle consultet: mam si intelligatur hic cosultatio, quæ est de mediis, ve volunt aduersarij, quandoquidé dicat quòd maximè spectet ad prudentiam,. videtur per hoc significare quod aliquid aliud etiam spectet ad ipsam, sed non tam principaliter,

Soluitur. non sufficit

explicatio.

122.

Obiettio conzra conclusionem.

Responsio.

quod est id ipsum, quod in hac explicatione di-

124.

Duz aliz probationes Valentiz coincidunt cum fundamento D. Thomæ, & illo quod resoluir Doctor de consilio, seu consultatione.

Fatetur quidem tandem Yalentia quòd prudentia determinet in particulari in quibus actionibus consistat honestas virtutis, & qua quantitate, ac mensura consistat mediocritas eius, & ipse S. Thomas 1. 2. quest. 66. art. 3. id asserit ad minus, dicit enim: Prudentia non solum dirigit virtutes morales in eligendo ea, quæ sunt ad finem; sed etiam in præstituendo finem: est autem finis vniulcuiulque virtutis moralis attingere medium in propria materia, quod quidem medium determinatur secundum rectam rationem prudentiz.

Sed reuera hoc ipsum est quod nos intendi-

Aduerlarii concedit no strum intenţum.

Dictare in quibus actio-

sistat bene-

stac virtutic

re de mediu.

mus, & non videtur benè intelligi à Valentia: nam dictare finem in particulari, quem homo virtuosus deber prosequi, non est aliud quam ostendere quænam actiones in particulari sint honestæ honestate virtutis particularis, verbi gratiâ temperantiz, atque adeò appetendz: hoc facit prudentia secundum S.Thomam:ergo S.Thomas contradicere videtur sibi dum in 2. 2. qu. 47. negat prudentiam facere aliud, quàm dictare de mediis; & similiter etiam Valentia contradicit sibi. Confirmatur contra Valentiam: hoc quod est distare in quibus actionibus, & qua quantitanibu. 👉 qua te ac qualitate consistat honestas virtutis, non quătitate ac est dictare de mediis, sed præsupponitur ad hoc, qualstate căvt quis rectè consultet de mediis : ergo absolute, & simpliciter non est dicendum quòd prudentia non est dictasolum dictet de mediis; nec ita intelligenda sunt prædicta, aut alia loca Philosophi. Caieranus conatur soluere contradictionem D. Thomz; sed laborat in vanum, vt facile ostendi posset, si liberet examinare, quæ ad hoc congerit, quod noto, vt alij Thomistæ id facere curent.

Explicatio melior D.Tb.

Melius explicari posset, & ad verum sensum adduci quod asserit D.Doctor 2. 2. dicendo quòd ibi loquatur de fine in communi, & abstrahendo ab actionibus particularibus, & circunstantiis in particulari in 1.2. verò loquatur de fine in particulari ve reperta in talibus, vel talibus actionibus, de quo etiam fine nos loquimur.

g Quod etiam additur quod sit concers,&c. Re-

125. wersariorum.

Soluitur.

Quam coformetatë debet babera prudě tie cum appetisu redo.

126.

Conclusio 2. Dectoris.

Alised funda. sponder ad alised fundamentum, quod sumebatur in prædicta sententia, tenente habitum rechum intellectus dictantem de fine, aut mediis absque actu recto appetitus non esse prudentiam, quam hie reiicit Doctor, nimirum, quòd prudentia sit habitus rectus confesse se habens ad rationem rectam. Responder, inquam, ad hoc fundamentum non debere intelligi illam conformitatem, quam debet habere prudentia cum appetitu tecto de conformitate actuali, sed de aptitudinali, nimirum, vt prudentia sit talis, cui non sit conformis vllus appetitus malus, & obliquus, & cui sit conformis appetitus, quando recte agit circa illud obiectum siue actu id faciat, siue non faciat. Confirmationem, quam pro hoc adducit, adducemus statim pro sequenti conclusione.

h Potest ergo aliter dici, &c. Hîc ponit secundam conclusionem contra præmissant sententiam, & quæ est vna ex principalibus totius huius quæstionis, per quam decidit, quid dicendum sit de connexione prudentiæ virtutis, cum virtutibus appetitiuis. Conclusio autem eius est hæc: Ille habitus rectus intellectus, quo dicta- Habitus ditur, siue de fine, siue de mediis conducentibus ad finem, est habitus prudentiz, quamuis non sequatur recta electio ex parte voluntatis. Vnde reda eft pre fimpliciter,& absolute virtus prudentiz non habet necessariam connexionem cum virtutibus appetitiuis, quamuis virtutes appetitiuz habeant necessariam connexionem cum prudentia, ita vt nulla ex ipsis possit esse sine prudentia.Hzc conclusio continet tres partes. Prima est, quòd habitus rectus intellectus, qui esset absque habitu, vel actu recto voluntatis, sit prudentia. Secunda, quod prudentia possit esse absque virtute vlla appetitiua. Tertia, quòd nulla virtus appetitiua possit esse absque prudentia. Supponit præterea, quod probatum est antè dari posse habitum rectum in intellectu absque habitu recto in voluntate.

Probatur prima pars ex Doctore §.praced. quia virtus moralis definitur per ordinem ad prudentiam: dicitur enim esse habitus electiuus eorum, quæ sunt iuxta rectam rationem, prout prudens habitus repræfinierit, vt habet Aristoteles 2. Ethic. cap. 6. & सम्प बासका de admittit D. Thomas vtens hoc pro fundamento fine o menecessariæ connexionis virtutum appetitiuarum din est prucum prudentia: ergo prudentia debet esse prior, Prudentia est quam virtus appetitiua; quodcunque enim per prior virtus. ordinem ad quod aliquid definitur, debet elle bus meraliprius, cognitione faltem, quàm definitum: sed ni- bu. hil impedit, quominùs prudentia, si sit prior cognitione, possit conservari absque virtute appetiua, quæ est posterior cognitione; ergo habitus rectus dictans de fine, vel mediis, quamuis non 'sequeretur electio recta voluntatis, esset prudentia. Probatur hæc consequentia, quia nullus habitus posset esse prior electione potius quam iste habitus;nec vllus etiam habitus independens ab existentia electionis bonz, potiùs deberet dici prudentia.

Probatur subsumptum, quia secundum conce- Nibil impeptum illum, secundum quem prudentia est prior est, prior est, virtute morali, virtus moralis non est nec causa conferuetus eius, nec conditio necessariò prærequisita, nam sine virtutiiste coceptus solum dicit habitum intellectiuum, bu. seu actum dictantem illud quod est honestè faciendum in particulari hîc,& nunc, seu habitum, aut actum inclinantem ad propolitionem mediorum vtilium, & conuenientium ad assecutionem talis vel talis finis honesti; sed intellectus cum obiecto, aut speciebus, possunt esse causa adæquata talis cognitionis, & mediante cognitione posfunt esse causa talis habitus:ergo actus voluntatis non est causa, nec conditio requisita ad existentiam prudentiæ secundum conceptum illum, secundum quem est prior actu recto voluntatis.

Dixi in hac probatione quòd quodcunque, per ordinem, ad quod aliquid definitur, debeat esse prius saltem cognitione, quia non debet esse prius existentia, nam animal definitur per ordi- tione, quam nem ad sensationem; potentia per ordinem ad alterum iss. actum; materia per ordinem ad formam; & tamen animal est prius existentia, quam sensatio; potentia, quàm actus; materia quàm forma. Et si dicas ex his ipsis exemplis, quod non sequatur ex eo, fientia reali. quòd aliquod sit prius alio cognitione, quòd possit existere independenter ab illo, quando quidem sensatio, licet sit prior cognitione, quam animal, & actus, quàm potentia, non tamen possint existere sensatio sine animalitate:nec actus sine potentia:ergo nó sequitur ex eo quòd prudétia ponatur

Hans de fine ne eleHin dentia.

conclusioni. nempe qued

127.

128. prius cogni esse prim exi-



in definitione virtutis appetitiuz, & sit ea prior cognitione, quod etiam possit existere sine virtute appetitiua. Respondeo, quòd non sequatur ex hoc præcise, sed ex hoc, & ex eo quod habeat causas sufficientes ad productionem sui independenter ab vllo influxu virtutis vllius appetitiux, quod ostensum est in probatione subsumpti.

129. Probatur 2. eadem pars.

Replica.

Reiteitur.

Probatur secundò eadem pars, quia quemadmodum quælibet ex reliquis tribus virtutibus moralibus est, secundum aduersarios præsertim, vnus habitus quoad essentiam saltem, & subicatæ in vno subiecto, voluntate nimirum, vel appetitu sensitiuo quoad partem concupiscibilem, aut irascibilem, ita etiam dicendum est de prudentia; ergo prudentia est aliquis vnus habitus subiectatus in intellectu: sed hoc supposito in nullo prorsus potius debet constitui, quam in tali habitu;

ergo talis habitus est prudentia.

Et si dices, talem habitum esse prudentiam specificatiue, & materialiter, non verd formaliter ex se sine electione recta. Contrà, quia si requireturad hoc ve habitus ille constitueretur in effe prudentiæ formaliter habitus alius, aut actus alterius habitus, tum prudentia non deberet dici per se formaliter consistere in vno habitussed in aggregato ex duobus habitibns,& sic non darentur quatuor virtutes morales distinca:nec etiam quilibet ex tribus habitibus appetitiuis virtuosis consisteret formaliter in vno habitu aliquo, quod est, vt dixi, contra aduersarios.

130.

Dices, quamuis habitus temperantiz prz-Alia replica. supponat necessariò habitum prudentiæ secundum nos, & communem sententiam, vt statim videbimus, tamen est vnus habitus distinctus à prudentia, ergo quamuis prudentia supponeret temperantiam, verbi gratia, posset tamen esse vnus habitus formaliter. Contrà, nego consequentiam, & ostendo disparitatem maximam, quia potest ostendi ratio cur necessariò præsupponeret habitus appetitiuus, quamuis vnus, habitum prudentiz, quia scilicet non posset habere suum actum sine actu prudentiæ, propter subordinationem essentialem voluntatis,& intellectus; sed nulla prorsus esset ratio, cur habitus prudentiæ præsupponeret in esse prudentiæ formaliter actum, aut habitum temperantiæ, nisi quatenus constitueretur in esse prudentiæ formaliter per actum, aut habitum temperantiæ:ergo si præsupponat, aut exigat necessariò actum temperantiæ, debet dici quòd temperantia formaliter includit, & dicat verunque habitum.

131. Cur intelle-Etio licès pra-Supponatur volitione non fit de e∬entia

Vade oritur mecessaria rerum conexio.

Confirmatur hoc, quia licet volitio præsupponat intellectionem, non tamen intrinsece, & formaliter dicit întellectione, quia potest ostendi necessario ad ratio alia istius necessariæ præsuppositionis, & connexionis absque eo quòd dicatur quòd intrinsecè includat intellectionem: si autem intellectio haberet necessariam connexionem cum volitione, quandoquidem non præsupponat volitionem, nec causet ipsam necessariò, deberet dici quòd intellectio intrinsecè consisteret partim in volitione;ergo limiliter in propolito dicendú est.

Confirmatur secundò per fundamentum, cui innititur antecedens prioris confirmationis, quæcunque habent necessariam connexionem, habét cam vel ex eo quòd vnum præsupponatur ad alterum, tanquam causa, vel conditio extrinseca, vel intrinseca requisita ad productionem eius; vel ex eo quòd vnum ex ipsis habeat rationem estecus,

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

aut proprietatis sequentis ad alterum; vel ex eo quòd causa determinata ad producendum vnum determinetur ad producendum alterum: sed prudentia non potest præexigere actum, aut habitum temperantiæ, verbi gratiå, tanquam causam, aut conditionem extrinsecam; habitus enim temperantiæ nihil esticienter producit præter actus temperantiz; nec actus temperantiz producit aliquid efficienter præter habitum temperantiæ; nec etiam actus, aut habitus temperantiæ possunt esse conditiones extrinsecæ, nisi quatenus aliqua productio extrinseca dependeret ab ipsis: nulla autem productio extrinseca ad propositum serviens assignari potest præter productionem intellectus, quæ non potest dependere tanquam à conditione ab actu voluntatis, yt patet. Similiter non potest habere productionem voluntatistanquam effectum suum necessarium; tum, quia potest esse prudentia absque omni actu voluntaris sequenti ipsam, vt sic constitutum, vt patet; tum, quia omnis actus voluntatis sequens prudentiam constitutam formaliter in esse prudentiæ est liber, atque adeò potens non existere, non obstante prudentia: ergo si habeat necessariam connexionem cum temperantia, hoc proueniret ex eo quòd causetur intrinsece per ipsam,& consequenter ex eo quòd includar ipsam intrinsecè: sed ex hoc sequitur manifeste quòd prudentia non sit vnus habitus pertinens ad vnum subiectum, nempe ad intellectum, sed aggregatum ex duobus, quorum vnus pertinet ad intellectum, alter ad appetitum.

Secunda pars huius conclusionis patet ex supradictis contra Gotfredum, & Thomistas, contra quos ostendimus posse esse dictamina recta de virtute in particulari prosequenda, existente defectu, & mala erectione opposita in particulari. Nec potest esse hæc pars in controuersia, nisi quatenus negaretur posse esse malam electionem in voluntatem absque errore in intelle-&u, aut cum recto dictamine eius, vel quatenus negaretur istud dictamen esse prudentiæ.

Tertia pars est communis tam Thomistarum, Tertia pars, ac recentiorum, quam etiam nostræscholæhîc. Videtur autem esse contra Auersam quast. 55. fett.23.Sed in re ipfe conuenit nobifcum, vt patebit ex fundamentis nostris.

Probatur ergo hæc pars à Scoto, quia eate- Probatur. nus actus aliquis rectus, & bonus moraliter ac virtutis est talis, quatenus est conformis suæ regulæ, seu mensuræ, quæ est dictamen rectum, siue habeat moraliter & primò esse rectus ab illo dictamine, siue solum tanquam à conditione sine qua non; nec sufficit quòd à parte rei actus esset conformis isti dictamini, si adesset, quia ex hoc tantum haberet esse materialiter bonus; sed vt sit Attau bonus acus formaliter bonus, requiritus quòd actu sit dictamini conformis, & consequenter quòd actu mini attualisit illud dictamen, quando actu fit actu. Cuius ter existente ratio est, quod actus habeat esse bonus ex eo in producete. quòd liberè feratur in obiectum, aut recedat ab obiecto malo:sed non potest sic liberè ferri & recedere, nisi proponatur obiectum bonum vt bonum,& malum, vt malum; ista autem propositio consistit in illo dictamine: ergo vt actus sit bonus, necessariò debet esse istud dictamen, seu ista propositio.

Hzc ratio conuincit intentum benè intelle-Cta. Vt autem pleniùs intelligatur addenda sunt Explicatur aliqua. Primò quidé, quòd Scotus actum rectum pracedes pro-intellectus necessarià prærequisirum ed actum intellectus necessariò prærequisitum ad actum

132. Secunda pars nempe quèd prudétia posfit effe absque appetitiuis

nempe virtutem appetitinam non poffe absque prudentia.

debet effe con-

virtutis, & proponentem honestatem ipsius in particulari suppositis circunstantiis loci, tem-

poris, personarum supponat esse actum pruden-

tiz, & habitum ad eum proximè inclinantem es-

Le habitum prudentiz, quod qui negaret, reduce-

ret hanc rem ad quæstionem inutilem de nomi-

ne, cuius etiam quæstionis melior pars est Sco-

ti; tum, quia aliàs posset dari actus virtutis moralis sine prudentia, & consequenter malè defi-

niretur virtus moralis per ordinem ad pruden-

tiam contra Philosophum 6. Etbic. cap. 13. dicen-

tem quòd omnes ponunt in definitione virtutis

rationem rectam, & quòd recta ratio sit ea, quæ

est secundum prudentiam. Imò dicit quòd non

solum habitus virtutis sit secundum rectam rationem, sed cum recta ratione, & quòd recta

ratio de talibus sit ipsamet prudentia; tum, quia

istud dictamen rectum non est procedens à syn-

deresi, nec ab habitu principiorum, quandoqui-

dem sit dictamen de actu in particulari circun-

specis circunstantiis; tum, quia qua ratione ne-

garetur istud dictamen debere esse prudentiz, posser etiam negari quòd actus voluntatis conformis esser actui virtutis, & sic daretur actus non

malus, nec indifferens, sed bonus moraliter, qui

absurdum, adhuc salua maneret sententia prz-

sens Scoti; quia quidquid sit de quocunque actu

bono, qui non esset virtutis, an posset dari sine di-

Cramine prudentiæ; non posset vllo modo haberi

acus bonus, qui esset virtutis, absque tali'dica-

mine; & per hoc posset distingui actus bonus vir-

, non esset virtutis; & si quis putaret hoc non esse

818

babilem quandoque; hoc autem supposito posset non improbabiliter dici, quòd vi virtuosè quis & moraliter operetur, debeat habere non posses aliqued solum iudicium de honestate obiecti à parte rei, aut saltem apprehensionem eius; sed vlteriùs, quando saltem illud sudicium non est certum; sed tantum probabile, alterum indicium quòd liceat sibi sequi tale iudicium, & hoc iudicium esset, ve dixi, tam certum, quam possit requi-

rere prudentia. Vnde magis per hoc saluaretur necessitas prudentiæ in ordine ad actus virtutis

moralis appetitiuæ.

Terriò denique addendum est, si actus prudentiæ constitueretur cum Thomistis in imperio practico distincto à iudicio, aut in iudicio, quo præferretur politiuè bonum honestum bono vti− li, ac delectabili, aut in iudicio præsupponente inquisitionem, ac consultationem, aut in ipsa inquisitione, ac consultatione, vt hæc distincta sunt à iudicio lequente(prout aliqui Thomistæ asserere videntur) ita vt iudicium, quo cognosceret quis hîc,& nunc in particulari esse sibi amandum Deum, aut subueniendum proximo extremè indigenti, sine imperio sequenti, aut sine iudicio præferente politiuè illos actus actibus oppolitis, seu incompatibilibus, aut sine inquisitione, aut consultatione distinctis ab iis actibus, qui essent necessarij ad habenda talia iudicia, non esset iudicium prudentiz; si, inquam, hoc ita se haberet, profectò vel admittere deberent quòd actus amoris Dei, qui sine dubio posser sequi istud iudicium, & acus subueniendi pauperi, non esset virtutis, vel quòd actus virtutis, & consequenter habitus possit acquiri sine prudentia

aut aliorum, qui non tenemus prædicta principia. Marti Ex his patet ad fundamenta Auerlæ consistenprudentia in
tia in hoc, quòd actus virtutis possit haberi sine
sindicio præsarino inquistriane & consistencia iudicio prælatiuo inquisitione, & consultatione quam nostra. prædictis, & cum iudicio probabili tantum, imò Fundamenta & erroneo : hoc enim admisso, nihil sequitur Auersa citra contra nos, vt patet ex iam dictis. Dixi autem funoftram selprà quòd in re conueniat nobiscum, licèt in mo- auntur. do loquendi discreper, quia quod nos asserimus, fatetur non posse haberi habitum, aut actum virtutis absque dictamine rectæ rationis certo, vel probabili , quod tamen dictamen fecundùm iplum non debet vocari prudentia, lecundum nos sic, hoc autem est tantum cotrouerti de nomine.

Sed obiicies contra hanc partem conclusionis, quando proponitur dicamine recto prudentiæ Obiodio con aliquem actum bonum esse faciendum, potest voconclusionia
luntas actum malum oppositum elicere : ergo in probacam. quando proponeretur dictamine, imprudentiz aliquod malum esse faciendum, posset voluntas id non facere, sed oppositum, est enim eadem ratio cur posset elicere actum malum, recedendo à dictamine prudentiz fine dictamine alio distin-&o imprudentiz, & elicere actum bonum contra dictamen imprudentiz, sine dictamine vllo prudentiæ: sed supposito quòd hoc posset facere sequitur maniseste quòd possit elicere actum bonum sine actu prudentiæ, & consequenter acquirere habitum virtutis appetiuz sine habitu

nimirum quòd possit dari dictamen imprudentiæ

NV perest dari altus virentis moralis fine prudětia.

134.

dentia requi-

sitä ad vir-tuosum adä

non debes effe

Imò posset es-

re vera fal-

se diatamen

lum.

tutis ab actu bono, qui non esset virtutis, quod hie non exigeret dictamen prudentiz, ille ve-Secundò addendum est, dictamen rectum præ-Distant pru- requisitum necessariò ad omnem actum virtutis non debere esse dictamen, quo cognoscatur certò actum illum esse honestum, & virtutis:sed sufficit quòd probabiliter id cognoscatur; imò non refert quòd reuera illud dictamen esser erroneum & fallum, modò non cognoscatur esse tale. Cuius ratio est, quòd nulla certitudo maior debet requiri ad prudentiam, quam requiritur ad virtutem ipsam, cuius est regula. Vnde cum, secundum omnes,possit dari actus virtutis appetitiuz propriisfimus cum iudicio probabili,& re vera à parte rei erroneo, tale iudicium probabile potest esse, & censeri actus prudentiæ. Vnde falsum est quod dicit Auersa, nempe quod virtus intellectualis debeat esse vera, & certa; nam hoc virtuti intelle-Auali morali propter rationem iam dictam conuenire non debet, & sanè aliàs prudentia nostra ad paucissima posset se extendere, quia paucissimæ actiones in particulari possunt cognosci certò esse bonæ ac honestæ alia cerritudine quam morali, quæ potest stare cum probabilitate & errore etiam à parte rei, nam dicimur habere certitudinem moralem, quòd simus filij illarum mulierum, quæ reputantur nostræ matres, & tamen à parte rei hoc posset esse falsum, vt patet.

Deinde licet non sit necessarium iudicium certum de honestate istius actionis eliciendæ à parte rei, potest adhue haberi indicium certum pra-Aicum, quòd sit honestum mihi hîc & nunc eam elicere, quando sic apparet, scilicet nec vlla ratio est in contrarium, aut non nisi probabilis; nam in qui opinionem probabilem, imò & minùs pro136.

actuali, aut habituali contra Philosophum 6. Difficilias Ethic. cap. 13. vnde in ipsorum sententia diffici- saluatur noliùs saluaretur necessaria connexio virtutis mo- nexio virturalis appetitiuæ cum prudentia, quam in nostra, tum appetiti-

137.

prudentiæ. hoc fundatur sententia communis, quæ supponitur iam extra controuersiam, quòd licear se-Respondeo, negado suppositum consequentis,

Digitized by Google

I35.

fine aliquo dictamine actuali recto prudentiz, capiendo hic dictamen prudentia pro eo quod proponit hîc, & nunc non esse faciendam operationem malam, quæ dictaretur facienda per dictamen imprudentiæ, quia illud dictamen vt effet imprudens formaliter, deberet proponere faciendum else obiectum disconueniens rectæ rationi, non solum à parte rei, sed vt sic cognitum. Si enim no a cognosceretur obiectum illud esse disconueniens recta rationi, non posser prosecutio eius esse mala, nec consequenter propositio eius esset propositio imprudentiæ requisitæ ad actum malum moraliter. Vnde nec etiam recedere à rali obiecto esser bonum formalitér, aut consequenter actus virtutis.

Adrationes orgo, & authoritates, &c. Supposita hac resolutione Doctoris, quod possit haberi prudentia sine virtutibus moralibus, notat nihil obstare quominus ita simpliciter renendum sit, quam vt respondeatut authoritatibus, & rationibus, quas suprà præmisit pro sententia Henrici, & Gotfredi num. 11. quibus ipsemet non responder actu, quia fortassis volebat in ipso sonte examinare illas, vt sic magis fundamentaliter satisfaceret illis, quod inter hæc dictanda non vacabat ipsi facere. Nos autem illis, & aliis, quas recentiores adducunt contra nostram conclusionem, hîc breuiter satisfaciemus.

Ad authoritatem Philosophi 6. Ethic. cap. 13. vbi dicit, Etenim cum prudentia, qua est una, simul inierunt universa, scilicet virtutes. Responderi posser cum Auersa, quòd loquatur regulariter, & ordinarie: sed certe neque hoc ipsum verum videtur, quia ordinarie satis illud Poëtæ verum est:

-Video meliora , probóque ;

Deteriora sequor.

Ista verò visio meliorum, cum non sit solum in vniuersali, sed in particulari, est cognitio pru-

Itaque potius explicandus est Philosophus de prudentia, prout est nata proxime determinare facilè voluntatem, determinatione morali, ad quoscunque actus virturum eliciendos, sic enim non est nata determinate nisi voluntatem affe-

Ctam omnibus virtutibus, vt patet.

Confirmatur hoc, quia secundum communem modum loquendi, illi, qui malè faciunt salrem ordinarie, & facile, dicuntur imprudentes, quamuis haberent perfectissimam scientiam, quia non habent prudentiam proximè vtilem, & moraliter determinatiuam ad actus bonos, non ob defectum ipsius prudentiz quoad totam perfectionem eius pertinentem ad intellectum; sed propter defectum virtutum appetitiuarum, quarum ablentia est caula cur dictamina prudentiæ non determinant sic moraliter voluntatem.Iuxta hoc explicari potest authoritas eius in libro de motu animalium, vbi dici,si maior practica proponatur ab intellectu, nimitum, Omnis actus virtuosus est eliciendus, & minor sumatur à sensu, vel phantalia, nimirum ; Virtuosa est bic, & nunc datio eleemosyna tali pauperi proposito in particulari sensi. bus externis, & mediantibus illis percepto à sensu communi, aut phantasia, quod sequetur necessariò non solum conclusio in intellectu, quòd sit facienda talis eleemosyna, sed etiam ipsa operatio conformis sequeretur in voluntate, hoc est, datio eleemolynæ, si nihil impediat.

Responderi inquam, potest facile id intelli-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

gendum de co, qui esset persecté habituatus ex arre voluntaris, & hoc etiam intelligendum esset de tali non absolute, & simpliciter; sed moraliter, & communiter. Conformiter ad hoc Alter leem etiam intelligi potest 7. Ethic. cap. 3. Quando ex similiter exparticulari & universali sit una ratiocinatio, necesse plicatur. est animum in speculabilibus continuò enunciare, hoc est, assentiri conclusioni deducta, & in agibilibus statimagere, hoc est, eligere, vel inténdere conclusionem deductam, verbi gratia, si practice proponatur hæc vniuersalis : omne peccatum est fugiendum, & subsumatur interficere bic, or nunc talem hominem est peccatum, necesse est vt voluntas fugiat interfectionem : sed nisi esset aliquod genus ignorantiæ in intellectu quotiescumque voluntas agit malè, deberet effe talis syllogismus in intellectu,& consequenter voluntas nunquam peecare potest sine ignorantia secundum Philolophum. Relpondeo iuxta dicta, Philolophum intelligendum de habituato per virtutes appetitiuas/regulariter loquendo.

Potest etiam alio modo responderi quòd in- Alia explicatelligat Philosophus per maiorem practicam, loci. non cognitionem illam vniuerfalem, qua cognoscitur peccatum esse fugiendum secundum se præcisè, sed quatenus habet secum annexam in voluntate affectum efficacem conformem: suppolito autem tali cognitione, & tali affecu, & subsumpta tali minori: sine dubio sequeretur fuga interfectionis in voluntate iuxta conclusionem practicam istius Syllogismi, sed ex hoc

nihil lequitur contra nos.

Ad authoritatem Augustini super Psalmum secundum: Obumbratio mentis sequitur eos, qui legem Dei transgrediuntur. Respondeo id solete contingere partim in pœnam peccati, partim ex eo, fini. quòd qui malè agunt, diuertant suum intellectum à consideratione prohibitionis malorum operum, & paulatim ed deueniant, vt obliuiscantur omnino legis, & prohibitionis, & sic judicent facienda, quæ non funt facienda, non tamen inde sequitur quòd quando malè agunt formaliter, & actu tum habeant czcitatem vllam, aut obumbrationem respectu malitiæ istarum malarum actionum, & sic explicanda est authoritas illa ex Sap. 2. Excacanit eos malitia eorum. Similiter etiam explicandam est illud 3. Ethic. omnis malui ignorans, cuius sensus non est, quòd omnis scriptura qui actu malè agit, actu habet ignorantiam tum; 🛭 🕬 sansu sed quòd qui solet malè agere sæpe soleat etiam habere ignorantiam. Que expolitio confirmatur, quia qui semel, aut rarò malè facit, non dicitur malus, sed qui habet habitum malè faciendi, sicut qui semel, aut iterum agit virtuosè, non dicitur virtuosus, sed qui frequenter benè, & virtuosè facit : ergo ex eo quòd Philosophus dicat omnem malum ignorantem, non sequitur quòd omnis, qui semel malè agit sit, ignorans, quod nobis sufficit.

Ad illud ex Dionysio 3. de diuin. nom. Nullus operatur ad malum aspiciens. Respondeo non fa- Explicatur cere ad rem, quia non est sensus, quòd nemo operans male, cognoscat operationem suam etiam /4. a&u esse malain, quia reuera aliàs non peccaret formaliter & actu; sed sensus est, quod nemo aspiciens ad malum, id est, intendens, aut volens malum, vt malum, operatur, & in hoc sensuadduci solet iste locus communiter ad probandum quòd voluntas non possit velle malum.

140. Augu

Explicantur est ignerans.

Explicatur

alius locus

einsdem.

138.

Satufit AN-Aoritatibus

propositie pro

Gotfredo, &

Solitu opponi

pramisa iam

zonclusioni.

139.

Explicatur

losophi.

Incus Philo-

Quomode

prudentia no

est sine vir-

tutibus.

Satisfit yatiopo Gosfredi.

Ad rationem Gotfredi, politam in fine n. 11. nimirum si prima electio, seu actus malus non excecarer intellectum tum : ergo nec unquam postea, & silla non excecat; ergo nec vlla electio mala, & consequenter nunquam excecaretur intellectus per malas operationes, quod est contra prædictas authoritates.

Respondeo, distinguendo secundum consequens, ergo nec vlla alia simul cum aliis, nego secundam consequentiam, & tertiam inde deductam.

Itaque, vt dixi, licèt prima sola mala electio non inducerer formaliter, & actu ignorantiam vllam, nec consequenter vlla alia se sola, tamen posset dare occasionem voluntati ad imperandum intellectui, ne consideraret malitiam, & alia mala electio, viteriorem occasionem & ita contingere posser vt intellectui toties imperaret voluntas ne consideraret illam malitiam, vt tandem non recordaretur inesse illam, aut saltem non proponeret illam.

His satisfactum est sufficienter authoritatibus, quas iplemet Scotus propoluit, & insolutas reliquit, satisfaciamus nunc eriam iis, quas proponunt præterea aduersarij Tho-

mistæ.

Obielio Me-

Obiicit ergo Medina, Prou. 14. Errant omnes qui operantur malum, alias authoritates, quas addit, omitto, quia facilis funt explicationis, aut potiùs non faciunt ad rem. Confirmat, quia inde oritur ve homines iusti vocentur sapientes, & peccatores, ae improbi insipientes.

Boluštur. Quemodo errant qui opepantur iniquitatem.

Respondeo primò, illum locum optimè intelligi posse de errore voluntatis, hoc est, deuiatione à regula rationis, & tramite iustitiæ, sic autem explicatus, non facit ad propolitum. Respondeo secundò, si intelligi deberet de errore intellectus, sensus esset quòd qui operantur iniguitatem, communiter soleant habere multos errores, non quòd in omni opere malo habeant extorem circa illud opus; vel eriam quòd errent tales equivalenter, ita vt perinde fit iplis, quantum ad hoc, quòd non velint abstinere à malo, cognoscere malum sine e rore, ac errare circa illud, iudicando quòd non esset malum, ad eum scilicet modum, quo dicitur, quòd qui in vno delinquit, factus est omnium

143. Obiettie 2. qiusdem.

Responsto. Quomodo voluntas fortur in malum ut bonum absque egnorantia.

Obiicit secundò idem obiectum nostræ voluntatis est bonum, & conueniens propositum per intellectum: ergo fi fertur in malum, est quia proponitur vt conueniens per intellectum ex errore, aut inconsideratione intellectus. Respondeo, negando consequentiam, quia fertur in malum, ve conueni ens hoc est veile, vel delectabile, non vt conueniens conuenientia boni honesti, sic autem potest proponi absque vllo errore, vel incolideratione, imò cum cognitione fidei supernaturalis, nam certum est furtum, quod est malum, & inconueniens secundum rectam rationem, esse tamen vtile, & conueniens ad bonum aliquod delectabile acquirendu, & posse proponi consequenter ab intellectu sub vtraque ratione, voluntatémque posse vel fugere, quatenus est inconveniens secundum rectam rationem, vel prosequi quatenus est convenient convenientia vtilitatis, vel delecabilitatis.

Obietio z rin (dem.

Obiicit tertiò, vel voluntas fertur in verum bonum, & sic non peccat; vel in bonum appa-

rens, quod reuera bonum non elt,& sic errat inrellectus, tale, vt bonum, proponendo. Respon- Response. deo, voluntatem quandoque ferri, dum peccat, in illud, quod reuera bonum est, bonitate tamen viili, vel delectabili, non honesta. Respondeo secundò, secundàm omnes, posse voluntatem benè agere, quando prosequeretur bonum apparens quod re vera bonum non esset, modò sua culpa non accideret, vt sic appareret; vnde non sufficit vt voluntas malè ag t, quòd feratur in bonum apparens, quod re vera malum est, nec error intellectus lie proponentis facit magis ad peccatum quam ad actum bouum, quia cum veroque potest haberi, ve patet.

Obiicit quarto, electio volunțatis oritur ex imperio efficaci intellectus explicato his verbis: Obieffia 4 Fac boc, boc faciendum oft: sed hoc imperium, vel est de re licita, & honesta, consideratis omnibus circunstantiis, & tunc iudicium intellectus est rectum; vel est de re illicita, & falsum est iudicium, ac consequenter error est in intellectu. Respondeo primò, non dari imperium distinctum à Reffesse 1. judicio practico, ve supponie hæc objectio. Respondeo secundo, si daretur posse esse de illa re Responso 2. mala facienda, quatenus vtilis delectabilis est, absque vllo errore intellectus, vel iudicij, vt iam dictum est. Respondeo tertiò; si velit Medina Refinsio;. quòd debeat esse in intellectu pranè operantis imperium, quo simpliciter, & absolute dictat illud esse faciendum, omnino sequuturum quòd 33 require omnis male operans sit hæreticus, quia sides su intelle-dictat absolute & simpliciter non alle fait. dictat absolute & simpliciter non esse facien- satis indicat dum illud quod cognoscitur malum; illud au- quo simplicitem quod male fit formaliter, & moraliter, debet ter indicaret cognosci esse malum: hoc autem nihil potest esse somni pecess absurdius.

Dices, peccantem habere duo iudicia; vnum, a quo iudicat non esse, verbi gratia, furandum Beplica, secundum se, hoc est, furtum secundum se non esse faciendum; alterum verd, quod hîc, & nunc omnibus concurrentibus sit faciendum.

Sed contrà, quia non sufficit ad cognoscendum prohibitionem rei in particulari quòd co- Reiicitur. gnoscat quis rem secundum se absolute esse pro-hibitam, sed requiritur quòd cognoscat illam esse prohibitam in illis circumstanciis in coi esse prohibitam in illis circunstantiis, in qui- effe probibits bus facienda est; nam multa possunt secundum ve pesset. se prohiberi, quæ in circunstantiis aliquibus non sunt prohibita: ergo furans peccaminosè cognoscit in particularibus illis circunstantiis furtum esse prohibitum, & non tantum secundum se, & præscindendo illas circunstantias; & consequenter si habet aliud iudicium, quo cognoscit esse absolute in illis circunstantiis furandum,haber duo iudicia oppolita.

Quòd si dicatur iudicium de faciendo furto in illis circunstantiis non esse de eo faciendo Alia replica. fimpliciter, sed de eo faciendo ob vtilitatem, vel delectationem.

Contrà, quæro, an cognoscat non esse faciendum ob delectationem, aut veilitatem? Si Reiicitm. non; ergo non cognoscit esse malum furari propterea,& sic non peccabit. Si sic, ergo non habet errorem de malitia eius vlla tatione, sed indicat non faciendum esse, etiam propter delectationem & consequenter si habet aliud iudicium quòd fit propterea faciendum, habet duo iudicia contradictoria de eodem secundum idem.Itaque reuera sic contingit dum peccaminose quis

145.

Simpliciter

furatur, vt cognoscat, & iudicet esse malum furari, non solum secundum se, sed in illiscircunstantiis, in quibas furatur; & præterea cognofaciendiqued feit, & judicat furtum tamen effe ville, vel delectabile, & si sequatur ad hoc iudicium imperium, non crit imperium erroneum, sicut nec iudicium ad quod sequitur; verius tamen est illud imperium esse omnino inutile, quia ipsum judicium tale sufficit abundè.

Cærera quæ idem Autoraddit, ex his soluta manent, coincidunt enim cum præmisis.

Obiicit præterea Vasquez, qui admittit nobiscum dari cognitionem rectam in particulari de malitia rei faciendæ, sed cum hoc tamen tenet necessariò interuenire in intellectu peccantis in considerationis, aut impersectioris cognitionis defectum, quem esse existimat errorem, & ignoranciam, quam peccantes necessariò habent, quoties peccant actu.

147. Obicaio Vafquez ex Pbil

Obiicit, inquam, contra nos, quatenus hanc sententiam negamus ex Philosopho 7. Ethic. cap. 10. Nec incontinens se habet vt u, qui scit, ac comtemplatur, sed ut is qui dormit, aut est vinolentus, & Sponte sua agit, scit enim quodammodo, & quod, & cuius gratia facit. Quibus verbis incontinenti allignat cognitionem finis,& medij, sed imperfectam tamen.

Cofirmatio einsde ex Scriprura, & Pazribu.

Confirmat hoc authoritatibus Scripturz, & Patrum, Ier. 12. Desolatione desolata est terra, quia non est, qui recogitet corde. Psalm. 12. Illumina oculos meos, ne vnquam obdormiam in morte, ex Augustino 2. de peccato, & rem. c. 17. vbi cum dixisser propterea homines non esse sine peccato, quia nolunt, addit; sed si ex me quaritur quare nolunt? Imus in longum. Et pauld post : nolunt bomines, siue quia latet quod iustum est, sue quia non delectat. Tantò enim quidpiam vebementisu volumsu, quantò certius, quam bonum sit nouimus, coque delectamux.

148. Explicatur **locsu** Phil.

Respondetur primò ad authoritatem Philosophi, ipsum locutum de eo, qui peccat ex passione vehementi: loquitur enim expresse de incontinenti, qualisest secundum ipsum affectus passione; quamuis autem concederemus talem habere minus perfectam cognitionem, non sequeretur quòd omnis actu peccans, habeat talem. Deinde licet incontinns in progressu peccati habeat leusorem, & minus perfectam cognitionem, non sequitur quòd in ipso initio habeat talem. Rursus, vel cognitio illa, quam impersectam habet, sufficit ad libertatem, & fic nihil impedit quominus sit actus prudentiz, & consequenter adhuc manet intentum principale quòd prudentia habitualis possit haberi sine virtute morali; vel non sufficit; & sic non peccaretur, quod est abfurdum, & non ad tem. Denique licet incontinens quandoque habeat illam imperfectiorem considerationem; vnde constat quòd semper eam habeat? Dicet ex Philosopho, contrà, quia Philosophus non dicit quod semper ita contingat. Deinde vnde hoc ipfi Philosopho constitit? si experientia sua de se, non sufficir ad id concludendum vniuersaliter: aliunde autem, quomodo potuit id colligere?

Valquez fatetur Philosophum locutum in præ-Alis locs dicto loco de incontinente, coque qui peccat ex passione, sed alia loca adducit ad probandum quòd idem senserit de maligno, seu eo qui peccat ex malitia. Et în primis ex eodem cap.10. Malignus autem non est, electio namque est bona, ve vettis Argyropilus; sed melius Lambinus (inquit

Valquez) confilium enim eius benum est; nam non est veritimile quòd incontinens habeat electionem bonam.

Ex hoc loco colligit Vasquez secundum Philosophum minorem defectum considerationis esse in incontinente, quam in maligno, quia incontinens habet consilium bonum, malignus non habet. Idem colligit ex alio loco eiusdem capitis. Similis est incontinens ciuitati, qua decernit quidem omnia, que sunt agenda, & leges habeat bonat, sed non vtatur : malignus autom sîmilis est ciuitati , qua legibus veatur, sed prauis. Item ex 2. Magnorum Mor. cap. 6. Nempe intemperans, hoc est, malignus, eiusmodi est, vei qua agit eadem optima, & commodissima sibi arbitretur, nec vllam babeat rationem,qua aduersetur ei , quatenus cupiditate agitur.

Respondetur tamen in primis secundum omnes, peccantem ex malitia supponi habere meliorem cognitionem peccati, cum peccat, quam peccantem ex passione, & in hoc consistit maior malitia eius, ex qua dicitur malignus. Quisenim ex malitia. dubitat quin cæteris paribus, que perfectius quis quam en pafcognoscit prohibitionem superioris, co grauius sit fione.

peccaturus si contrafaciat?

Respondeo secundò, tam bonam esse, aut meliorem Argyropili translationem primi loci, quàm Lambini; & interum Philosophi cft, quòd incontinens, id est, qui solum natus est peccare adueniente passione, differat à maligno, quòd ille habeat electionem bonam, & propositum, antequam aduenit passio: malignus autem etiam non occurrente passione semper paratus sit malè agere: & iuxta hoc quadrat comparatio vtriusque ad illas duas ciuitates; nam cûm incontinens habeat proposita, & decreta bona, antequam veniat occasio ea exercendi, & tum non exequatur, illa re-Aè comparatur primæ ciuitati; malignus verò, qui semper habet proposita mala; optime com-

paratur ciuitati habenti prauas leges.

In tertio verò loco per intemperantem, vel non intelligit malignum omnino, sed eum qui re veuera, quæ agit mala, putat esse bona, & sic non esset ad rem; vel certè intelligit malignum non pro quocunque statu, sed pro eo quo ex nimio viu confiderandi in actionibus malis, quibus afsuefacit, rationem delectabilis, aut vtilis bonitatis, & auertendi intellectum à consideratione prohibitionis eo peruenit, vt nullo modo actu confiderat malitiam istarum;nam in hoc statu verè, & per Antonomasiam intemperans quisdici potest. Sic autem explicatus locus non facit ad rem. Adde hæc omnia loca non esse tam clara ad intentum Vasquez, quin ipsemet ea glossare compellatur, cur verò ipfi magis id liceret, quàm nobis? liberaremur autem omnes hoc labore, si Ethnici hominis luce fidei carentis anthoritati non multum deferremus, in materia præsertim virtutis, & vitiorum, quod mihi certè consultisfimum factu viderur, qui nunquam mihi perfuadere potui, vt maiorem ipsi, quam sanctissimis, & doctifimis Ecclesia Doctoribus sanctis Thomz,& Bonaventurz auctoritatem tribuerem. Vnde cùm horum sententias expresse cum mea schola negem, cur laborandum esfet in explicandis Philosophi locis?

Adauthoritates Scripturæ, quas adducit Vasquez, respondeo defectum considerationis esse magnam causam multotum peccatorum, & hoc Scriptura, & tantum significare Scripturam; sed inde non se- Patribus. quitur quod ille solus sit causa peccandi, aut quod

IÇT. Respondetur

Digitized by Google

149. quibus Vasq. probat ex Phil.sud sent.

### Lib. III. Sententiarum

fine tali defectu hic, & nunc non peccetur. quod nobis sufficit. Et sanc hocipsum significatur in illa authoritate Augustini, vbi duas causas assignat; cur peccet voluncas, nimirum, vel quia later quod benestum est. ecce vnam cautam, quæ est defectus exparteintellectus; vel quia non delectar; ecce alteram causam ex parce voluntatis: quòd si defe-Aus intellectus semper occurreret, & eu posito semper sequeretur peccatum, sufficeret Augustino dicere quod nollent homines non peccare, quia later quod honestum est, & frustrà vieretur isto dissunctivo modo loquendi, sine quia latet, sine quia non delectat. Unde illa authoritas magis nobit fauet, qu'am Vasquez, & propterea communiter adduci solet pro nostra sententia, ve mirum sit Vasquem ea vti voluisse, nisi penuria authoritatis eo iplum compulisset.

161. Defette feittia si deberet pracedere esset defettus cognitionis perfette, fed

congrud.

Adde, defectum scienciæ, quæ præcedit omne peccatum, si id admitti deberet, non esse defectum scientiz qualiscunque etiam perfectissimè repræsentantis malitiam; sed scientiæ congruæ datz in tali intensione, ac circunstantiis ex gratia particulari Dei, in quibus traheretur ea mediante voluntas ad nolendum peccatum; sed admittere huiusmodi scientiæ desectum non est admittere errorem, aut ignorantiam, aut defeaum, qui verè, & simpliciter dici debeat defectus, aut error, aut ignorantia; quia non debetur intellectui talis scientia, & quia co non obstante potest habere scientiam, que tam perfecte, aut perfectius proponat ipsi maliciam, quam vtilitatem, aut voluptatem actus peccaminosi, quod fine dubio sufficit vt dicatur non ignoranter procedere.

Confirmatur, quia si faciamus ita esse, ve qui habeat tam perfectam cognitionem peccati, quam qui non peccat; neuter tamen habeat cognitionem, quæ moraliter, & infallibiliter trahat ex natura sua ad operandum, qualem tamen vterque habere posser, non sequeretur tum quòd peccans haberet ignorantiam, aut errorem, aut defectum aliquem magis quam peccans, quamuis habeat negationem scientiæ determinantis moraliter, & perfectioris, quam illa sit quam habet: ergo non ex eo quòd quis habet negationem scientiæ persectioris, & determinantis ad opus, debet admitti quòd habeat ignorantiam, aut defectum, aut errorem intellectus, modò habeat sufficientem cognitionem, & deliberatam, ac tam perfectam intrinsecè cognitionem, quam qui non peccat, habet.

162. Confirmatio gotine nostra dostrina , 👉 racedentis discursus. Si sufficeret ignorantia, 🕁 error Vasy. etik Virtuose agens semper ignoraret, & grraret.

debet babere

maiorem im-

perfectionem

cognitionis, gnàm nó pes-

> Confirmatur secundò tum hoc, tum tota nostra sententia contra Vasquem, si ex eo quòd quis habeat imperfectiorem cognitionem honestatis, quam posser habere, siue ex natura intrinseca cognitionis, siue coniunctione eius cum alia cognitione de codem obiecto sub ratione vtilitatis, aut voluptatis, sequeretur quòd intellectus posset dici habere ignorantiam, aut errorem, aut etiam defectum: sequeretur etiam quòd omnis virtuosè agens agerer ex ignorantia, errore, ac defectu intellectus: sed hoc est absurdum secundum omnes: ergo & illud vnde probatur sequela; quia non magis debet inalè agens habere imperfectam cognitionem de honestate, quam benè agens de vtilitate, & de delectabilitate; & non magis malè agens determinaretur ad benè agendum, si haberet perfectiorem cognitioné de honestate, quam henè agens ad malè agendű determinaretur, si ha-Lerer perfectiorem cognitionem vtilitate, aut de

lectabilitate: ergo si malè agens dicitur habere errorem, ignorantiam, aut defectum ob negationem perfectioris cognitionis de honestate, que determinatet moraliter ad bene agendum, ita etiam malè agens debet dici habere errorem, ignorantiam, aut defectum ob defectum perfe-&ioris cognitionis de vtilitate, aut delectabi-

Nec valet dicere quòd defectus, aut imperfectior cognitio delecabilitatis non sit defectus, Replica. aut ignorantia, aut error; quia si iudicaret posi- Reiieum. tiue quod illud obiectum, verbi gratia, furtum, non esset vtile, aut delectabile, haberet errorem politinum, non minus, quam si iudicaret illud Minus profeidem furtum esse honestum; ergo si minus benè delestabilireaut perfecte illud considerat, dicendum est quod eu est em habet errorem, aut defectum, aut ignorantiam fieur minut taliter, qualiter haber ex minus perfecta consi- perfetta curderatione honestatis.

Consequentia patet, quia illa minus perfecta cognitio honesti propterea dicitur ignorantia, aut error, aut defecus intellectus; quia accedit aliquo modo ad verum errorem de honestate quantum ad hoc, quod perinde moueat ad honestatem prosequendam, aut oppositum vitium fugiendum, ac si adesset error : sed perinde mouet minus perfecta cognitio vtilitatis, ac voluptatis, ad prosequendum peccatum, ac fugiendam virtutem, ac si non haberetur vllo modo, aut ac si haberetur error oppositus, seu cognitio positiua; quia iudicaretur peccatum non esse dele-Cabile, aut vtile: ergo debet dicitalis cognitio error, ignorantia, ac defectus, non minus, quam cognitio imperfecta honestatis.

Adde ad hoc, quòd cognitio perfectior vtilitatis posset esse vtilis ipsi, quia ea posita non conformando le magis mereretur, & negatio eius est omnino imperfectio simpliciter, vnde non cadit in Deum: ergo potest dici defectus intellectus.

Adde præterea quòd virtuosè communiter agentes non habeant tam perfectam cognitionem ipsiusmet honestatis, quin possint habere perfectiorem, & quidem quæ etiam prodesset iplis li eam haberent : ergo li minus perfecta cognitio honestaris sit ignorantia, aut error in peccantibus, etiam virtuose agentes crunt ignorantes & errantes communiter.

Obiicies ex Caietano,& D.Thoma, prudentia habitualis non potest comparari nisi per actus: Obiettie ex sed actus cius supponunt principia, ex quibus de- Caietano, o ducuntur tam quoad partem intellectiuam, quam quoad appetitiuam: sed principia eorum quoad partem appreciativam sunt bona intentio voluntatis, seu bonus effectus eius erga finem virtutis; supposito autem isto-bono affectu, non potest peccare: ergo non potest contingere peccatum saluis principiis prudentiz, nec consequenter salua prudentia.

Respondeo primò, posse voluntatem habere Responso 1. bonam intentionem, & electionem, & iis me- habitus virdiantibus acquirere prudentiam, postea verò con- susu sine detraeundo per voluntatem prudentiz, manente perditione tamen iudicio prudentiali quod non esset con- prudentia. traeundum, potest quis habere operationem malam, nolendo istum finem, sed oppositum ipsi, & ita perdere paulatim habitum virtutis appetitiuz sine iactura habitus prudentiz, quantùm ad illam partem eius, quæ est in intellectu.

Respondeo secundò, posse quem cognoscere quod aliquis finis esset bonus, & quibus mediis Responsio 2.

mitio bone-

165.

esset acquisibilis, quod est prudentiz, & benè de hoc consulere, dictare, ac inquirere sine co quòd ipsemet afficiatur erga talem finem, aut velit illum ponere, vel applicare media, ve patet experientia: ergo nullo modo supponitur actus vilus virtutis appetitiuæ ad habendum prudentia particularem hîc, & nunc. Et licet affectus erga vie tium posset esse causa excacationis intellectus ita, ... seitur ab illo. vt propterea contingere posset, vt non rece judicaret de faciendis, & consequenter ad illumaffectum extinguendum, & ad prudenter iudicandum posset requiri virtus in eo, qui sic afficeretur; tamen nullo modo potest requiri affectus virtutis in eo, qui non esset sic affectus; imò talis posset moueriad considerandum naturam virtutis, & mediorum ad illam requisitorum ex affectu commodi tam benè, quam ex affectu eiuldem virtutis, vt etiam experientia patet in confiliariis Regum, ac Principum Concionatoribus, ac Confessariis, qui optime, & prudenter instruunt alios de virtutibus, erga quas ipsimet non afficiuntur sæpissimé.

Obiicies pro Auersa, quatenus videri posset contra nos sentire, dum tenet quòd regulariter, & ordinariè soleat præcedere defectus aliquis. cognitionis, aut considerationis alicuius in intellectu peccaminosum actum voluntatis. Primò, peccata in Scriptura referuntur in defectum cognitionis, & hinc oritur illud confilium vulgare Ecclesiastici 7. Memorare nouissima tua, & non pec-

Secundò, experientià patet quòd consideratio-

nes bonæ retrahant homines à peccatis, & hinc vtimur variis discursibus, & persuasionibus ad amouendos homines à malo.

Tertiò, talis est connexio voluntatis cum intellectu, vt quamuis hæc sit libera, soleat tamen communiter sequi obiectum, quod magis bomum proponitur ab intellectu, aut clarius cogno-

Respondeo nos negare quin cognitio bona magnam vim habeat ad mouendum voluntatem, & quin defectus confiderationum sit occasio consequenter peccandi; sed ex hoc non habetur quòd etiam regulariter, aut ordinarie quis habeat ma- luntatem, & iorem ignorantiam, aut defectum in intellectu defectus eine cum peccat, quam cum non peccat: imò sæpis- est occasso simè contingit, & qui maiorem habet notitiam, & minus perfectam honestatis,& tantam, aut maiorem delectabilitatis, sequatur tamen hone-.statem, relicto bono delectabili: & è contra, qui plures rationes considerat, & magis perfectam habet cognitionem honestatis, ac minus perfecam voluptatis, adhuc sequatur voluptatem relicta honestare, fareor tamen libenter quòd qui sæpè peccat regulariter deueniat ed, vt plurima ignoret, & non sit tam pronus adjudicandum prudenter de rebus omnibus, quam qui non peccat frequenter cæteris paribus, & a hoc vult Suarez, dum afferit prudentiam imperfectam reperiri sine virture morali, persectam verò regulariter non reperiri, conuenit nobiscum, vnde non est cur eius fundamenta soluamus vlteriùs.

Cognitio bone babet ad trahendam vo-

Obietio Auer∫4.

### SCHOLIVM.

Docet contra Diuum Thomam 1. 2. quast 60. art. 1. ad primum, tot esse prudentias specie distinctas, quot sunt virtutes morales sic distincta. Ita Occham, Gabriel. Rubion Alma. Bassol citati. Probatur, quia ad factibilia requiruntur diuersa artes, & ad agibilia diuersa prudentia.

E alia parte huius articuli k, scilicet de connexione omnium virtutum moralium ad vnam prudentiam, Philosophus 6. Ethic. videtur dicere, quod sic: prudentia Cap. ols. unt existenti omnes inerunt. Commentator, quære ibi : qualiter autem vna prudentia sit circa omnia moralia, posset poni, sicut de vno habitu scientiæ. Quære de hoc Henricum quodlib. 9. quest. 4. quam opinionem, & eius improbationem quare super 6. Metaphysica,quast. 1.

Quantùm ergo <sup>1</sup> ad istum articulum , potest dici quòd sicut ars respicit factibilia , ita prudentia agibilia: nec erit maior connexio agibilium, vt respiciantur ab vno habitu, Resol.2.411. quam factibilium; sicut ergo diuersa factibilia requirunt diuersas artes proprias: ita diuersa agibilia diuersas prudentias proprias: & sieut aliquis potest esse moraliter benè affectus circa aliqua agibilia, & malè circa alia: etiam in dictando potest esse habituatus ad rectè dictandum circa ista, & non circa illa, cùm nec circa illa habeat principia ad di-Aandum de illis, nec conclusiones sequentes ex eis.

Qualiter autem m omnes prudentiæ sint vnus habitus, & omnes habitus Geometriæ perrineant ad vnam scientiam vniuersalem, dictum est quast. 1. super 6. Metaphysica; Quomodo oquia ibi debet intelligi vnitas non formalis, sed virtualis: habitus enim ille, qui est de mnes prudeprimo obiecto est formaliter vnus, & est virtualiter omnium, quæ continentur in illo primo obiecto: sed non est formaliter omnium illorum: ita ille habitus, qui est formaliter alicuius finis in aliquibus agibilibus, est virtualiter omnium corum, quorum cognitip practica virtualiter continetur in illo fine: sed non est formaliter omnium illorum: & ita vna prudentia est virtualiter omnium virtutum, extendendo nomen prudentia ad habitum illum, qui est intelle dus primi principij practici.

Secundum hoc exponi potest " auctoritas illa, 6. Ethic. Vni prudentia, &c. Vel si lon quitur de vna prudentia formali, tunc debet intelligi, quòd illi existenti vni perfectè, Phil. triplinon citer.,

# Lib. III. Sententiarum

non tantum secundum intentionem, sed etiam secundum extensionem, omnes inerunt, nunquam autem est persecta extensiuè quantum potest esse, nisi sit persecta circa omnia illa, ad que potest se extendere : & illa sunt omnia pertinentia ad quascunque virtutes

Alio modo potest exponi illa auctoritas, non de vnitate formali, sed de vnitate generis: sicut enim temperantia apud Philosophum dicitur esse vna virtus, & fortitudo alia: vtraque tamen illarum est quoddam genus intermedium habens sub se multas species, sicut dictum est priùs: ita prudentia correspondens isti connumerationi, vel coordinationi generum mediorum, potest dici vna propter vnitatem generis intermedij, licèt contineat sub se multas species.

Sic intelligendo vnitatem °, vni prudentiæ secundùm genus omnes virtutes sunt connexz, provt fibi secundum quamcunque suam speciem aliqua virtus est connexa; & hoc supponendo præcedentem articulum de connexione cuiuslibet virtutis ad suam prudentiam, vel mutua, vel non mutua.

### COMMENTARIVS.

E alia parte buius articuli,&c. Diuisit hunc 168. articulum, in quo quærit de connexione virtutum moralium appetitiuarum cum prudentia in duas parces, quarum vna erat de connexione cuivslibet virtutis particularis cum sua prudentia patticulari fibi correspondente,& iam cum ipso ostendimus ad hanc partem negatiuè respondendum, & non esse talem connexionem prudentiæ particularis cum appetitiua correspondente libi, quamuis è contra appetitiua quælibet habeat connexionem cum prudentia sua parti-

culari.

De conexione

prudentia to-

ealis că omni-

bes virtuti-

bu appetiti-

Quomodopru-

dontia totalis

Sent. Henr. 💠

Thomistarii,

**de** unitate

prudentia

eft uns.

Nunc ergo examinamus secundam partem, que est de connexione prudentie totalis cum omnibus virtutibus appetitiuis moralibus.

Primò ergo ostendir qua ratione prudentia totalis sit vna, circa quod proponit sententiam Henrici, quòd sit vna eo modo quo habitus scientiæ totalis vnius, verbi gratia, Metaphylicæ, & Physicz est vnius; iste autem habitus secundum ipsum, est vna simplex qualitas, quæ est species infima prædicamenti Qualitatis. Vnde prudentiæ totalis erit similiter vna simplicissima qualitas non includens plus partes integrales, aut subie-Aiuas distinctæ specie: hanc sententiam tenet expresse de prudentia Diuus Thomas in Comment. ad sextum Ethic. & 1.1. quast.60, art. 1. ad primum, vbi Caietanus, & Medina, quos sequitur Vasquez disput 85. cap. 2. & Valentia tom. 2. disput. 4. quest. 3. punct. 2. Horum fundamenta proponemus inferiùs.

169. Concl. Dod. quòd prudentia totalic no st una simplex qualitat.

1 Quantum ad istum articulum, &c. Contrariam sententiam præcedenti proponit hîc Scotus, concludendo prudentiam totalem correspondentem omnibus virtutibus moralibus non esse vnam specie infima; sed tot esse species distinctas prudentiæ vt sic abstractæ ab omnibus prudentiis particularibus, quot sunt honestates distincta, & virtutes appetitiuz tendentes in illa: quam sententiam præter Scotistas tenent Authores citati in scholio.

Probatio 1. à paritate raars est multiplex specie.

Probatur primò, quia Ars, quæ est vna ex quinque speciebus virtutum intellectualium assignatarum à Philosopho 6. Esbic. cap. 3. quæ sunt: Intellectus, sapientia, scientia, Ars, & prudentia. Ars, inquam, non est habitus vnus specie infima; sed comprehendens sub se diuersas species, pro diversitate rerum factibilium diversarum, in quibus cognoscendis ad est specialis difficultas uc, vt acquisita facilitate circa cognoscendum

vnum genus istarum rerum factibilium, maneat difficultas cognoscendi alia genera, vr omnes fatentur: ergo prudentia non est vna simplex species infima; sed comprehendens sub se plures species pro diversitate specifica agibilium, hoc est, actionum moralium virtuosarum.

Probatur consequentia, quia eadem est ratio, non enim potiùs dici debet quòd omnia agibilia habeant talem connexionem, vt ad e a cognoscenda debeat sufficere vnus simplex habitus, quam quod factibilia ita le habeant similiter.

Responder Medina, negando consequentiam, quia res agendæ sunt connexæ, non verò res ar- Resonsio Metificiolæ.

Contrà, quia ipsemet fatetur posse esse quem Reiicium. facilem ad quædam agibilia, faltem in gradu imperfecto, quin sit facilis ad alia in tali gradu : ergo saltem in illo gradu erit eadem ratio de illis,ac de factibilibus. Deinde falsum est quòd habeant talem connexionem. Denique licet illæ habeant Res agenda connexionem, tamen exigent diversos habitus; ergo quamuis haberent similiter connexionem cum prudentia, & prudentia cum illis, non propterea sequeretur quin darentur plures prudentiæ.

Respondet secundo aliam esse disparitatem, Alia dispariquòd prudentia iudicat de diuersis virtutum materiis, ars verò non iudicat de diuersis factibilibus, sed de hoc postea soluendo fundamenta Reiiciesur

Respondet tertiò similitudinem artis, & pru- 3. Responso dentiz non esse in quo ponit illam Scotus, sed einstem. potius in eo quod quemadmodum ars vna facit bonam domum, ita vna prudentia facit bonum hominem, & sicut si poneretur vna ars ad faciendum hominem, non poneretur alia ad faciendas manus, & alia ad faciendos pedes, ita cum prudentia ponatur ad faciendum hominem bonum, non debet poni vna ad faciendum illum temperatum, & altera ad faciendum ipsum iustum.

Contrà, quia sicut ad faciendum domum bo- Reiicitue. nam constantem ex diuersis partibus requirentibus diuersum artificium, & habentibus diuersam facienda doperfectionem concurrunt plures artes, & vna non sufficit, vt de facto patet experientia: ita similiter quandoquidem plures perfectiones diversæ rationis concurrant ad faciendum hominem bonum, debent requiri plures prudentiæ distinctæ rationis; ex quo patet ad exemplum Medinæ: quamuis enim si poneretur vna simplex ars ad

170. dina , & di-

# Dist. XXXVI. Quæst. vnic.

faciendum hominem, non deberet poni alia ad faciendum manum, & alia ad pedes; quia non sunt multiplicanda entia sine necessitate. Et similiter eciam si poneretur vna prudentia simplex ad faciendum hominem bonum, non requireretur alia ad faciendum ipsum temperatum, alia ad faciendum ipsum iustum, &c. tamen quandoquidem si daretur ars ad faciendum hominem, illa esset multiplex, & non vna: ita cùm detur prudentia ad faciendum hominem bonum, illa erit multiplex.

batio ex elsiplicisaee babituum yoluntatis.

Probat secundò Doctor conclusionem, quia aliquis quoad voluntatem potest esse benè affectus circa aliqua agibilia, & malè circa alia, & propterea vnus habitus simplex non sufficit ad eam perficiendam in ordine ad omnia agibilia, sed plures habitus specie distincti in ordine ad hoc proponuntur: ergo quoad intellectum potest esse habituatus ad dictanda aliqua agibilia benè, & malè habituatus ad dictanda alia, præsertim cum non ex eo quòd habeat principia sufficientia ad dictandum de aliquibus agibilibus in particulari, verbi gratiâ,de temperatê viuendo,fequatur quòd habeat principia sufficientia ad dictandum benè de aliis agibilibus, verbi gratia, de non furando, & de restituendo alteri, quod suum est, & cùm di-Stamina particularia de his agibilibus non, sint conclusiones illatæ ex principiis inferentibus di-Camina de aliis agibilibus, aut ex ipsismet dictaminibus.

Confirmatio buius probazionis ad bominem.

Confirmatur hæc ratio, quia secundum Thomistas, principia prudentiæ sunt actus virtutum moralium, & hine existimant non posse esse prudentiam sine virtutibus moralibus omnibus, sed manifestum est experientia posse quem esse affectum erga vnam virtutem, fine eo quòd fit affectus erga alteram, saltem in gradu imperfecto, vt fatentur iplimet aduerlarij; & præterea fatentur iplas virtutes morales affectusque ex iis procedentes esse diuersos specie; ergo prudentia, quæ acquiri posset mediante affectu vnius virtutis tanquam principio, erit distinctæ speciei à prudentia, que potest acquiri mediante affectu alterius virtutis: quoties enim principia sunt distincta, etiam habitus iis mediantibus acquisiti, & actus **e**tiam erunt distincti.

172.

perientia.

Responder Medina, negando consequentiam Refitsio Med. probationis, quia de rebus agendis est una ratio vera, sed non est eadem ratio boni.

> Contrà, quia sicut omnia agibilia conueniant in vna ratione boni, vt sic, & distinguuntur secundum rationes particulares bonitatis, ita similiter possunt conuenire in vna ratione veri agibibilis, vt sic, & distingui secundum rationes particulares veri.

> Confirmatur, quia si omnia agibilia conueniunt in ratione boni, vt sic, & tamen distinguuntur penes rationes particulares: ergo similiter dici debet, quod licet conneniant in vna ratione veri, vt sic, distinguantur in rationibus particularibus.

> Nec prorsus est vlla ratio, eur poneretur prudentia vna, quæ versaretur circa omne agibile, secundàm vnam rationem formalem, & non poneretur vna scientia, quæ versaretur circa omne verum speciale.

Probatur tertiò conclusio, quia experientia 3. Probatio constat hominem posse esse habituatum, & facilem ad cognoscendum, quænam media sint vtilia ad temperatè viuendum, quantùm ad cibum,

& potum line eo quòd lit facilis, & habituatus ad cognoscendum quænam media sunt vtilia ad reddendum cuique suum, aut ad temperate viuendum, quantum ad venerea; & potest quis esse facilis ad cognoscendum quòd temperatè comedere sit honestum sine eo quòd cognoscat quòd temperare sibi à fornicatione esset honestum, & è contra:ergo habitus inclinans ad vtramque cognitionem est diuersæ speciei.

Probatur consequentia, quia hac via colligimus distin&ionem habituum in vniuersum, & speciatim in proposito colligimus hoc modo distinctionem virtutum appetitiuarum subicctarum in voluntate inter se.

Probatur quartò, quia secundùm sanctum Thomam dantur plures species distincte prudentie 4. Probacio ex gubernatiuz qua habilitamur ad procurandum pluritate spe-bonum aliorum, vt, verbi gratia, regnatiua, letia gubernagislatiua, politica, œconomica, militaris, & tina. ipsamet prudentia gubernatiua, vt sic, distinguitur specie à prudentia particulari, qua dicamus, quæ pertinent per se ad bonum proprium: ergo hæc prudentia particularis habet similites plures species sub se, quia est eadem prorsus ratio. Nec facit ad rem quod dicit Medina, prudentiam illam gubernatiuam non esse veram prudentiam cirur. simpliciter, aut procedere per alia media, aut habere alias, & alias difficultates; nam in primis illa prudentia est circa verum agibile : ergo habet rationem prudentiæ simpliciter. Deinde, quamuis totum quod dicit, esset verum, non minus sequeretur nostrum intentum, quia siue ponatur esse prudentia simpliciter, siue non, nulla est ratio, cur haberet plures species sub se potius, quàm prudentia simpliciter, de qua loquimur; nec est vnde colligatur quòd illa prudentia habeat species plures procedentes per diuersa media, & habentes diuersas difficultates; prudentia verò, de qua hîc loquimur, non habeat fimiliter plures species, & procedentes per diuersa media, & habentes diuersas difficultates.

Qualiter autem omnes prudentia, &c. Ptobata sua conclusione, quia contra opponi posset Prudentin es quod communiter dicatur prudentia esse vna, una co modo, ostendir qua ratione id verum esse possit. Ita prudentia potest esse vna eodem modo, quo in ipsus, fica. & iam communioribus recentiorum principiis, Metaphysica dicitur vna, & quælibet scientia totalis speculatiua, quæ non dicunt talem vnitatem, nec sic sunt vnæ, quin includant plures partes specie distinctas, à quibus vna ratio scientiæ talis, vt sic, potest abstrahi, quamuis à rigidioribus Thomistis negatur, modò tamen supponendum est, suo loco probandum. Dicit igitur Do-Aor quòd possit dici quòd detur vna prudentia realis, quæ respicit omne verum agibile, non tamen formaliter, & explicité sic vt intellectus non indigeat ad hoc, vt perficiatur circa omne tale verum in particulari alio habitu; sed virtualiter, quatenus scilicet, vnus habitus aliquis possit dari, qui adiuuet ad cognitionem veri cuiuscunque talis, verbi gratià, habitus quo quis inclinatur ad cognoscendum primum principium practicum, vt, quod tibi non vis fieri alteri ne feceris: aut quoduis aliud generale principium; quandoquidem enim habitus inclinans ad hoc principium cognoscendum concurrat ad cognoscendum quodcunque dependens ab hoc principio, & omnia vera agibilia in particulari possint dependere ab

illo, si extendatur nomen prudentia ad significan-

Disparitas

#### Lib. III. Sententiarum 826

dum istum habitum, potest dici quòd vnus habitus prudentiæ respiciat aliquo modo omnia agibilia formaliter, vel virtualiter, cum hoc autem stare posser quòd darentur nihilominùs plures habitus distincti specie respicientes vera agi-

176. Soluitur locus Phil. qui opponitur conelusioni. 1. Expestitio.

bilia in particulari diltindæ rationis. Secundum hoc exponi potest, &c. Hic dat

3. Expositio.

tres responsiones ad authoritatem Philosophi 6. Ethic. cap. vlt. Prudentia vni existenti omnes, scalicet virtutes appetitiux, inerunt. Quam authoritatem vrgent aduersarij pro sua sententia. Prima responsio est conformis ad doctrinam iam traditam, nimirum quòd loquatur Philosophus de prudentia vna,non quòd vna daretur,quæ forma-2. Expossio. liter, vel virtualiter tenderet in illa. Secunda responsio est quòd si loquatut de vna prudentia formaliter respiciente omnia agibilia, tum debet intelligi de vna prudentia intensiuè, & extensiuè perfecta, qualis sola est illa, quæ potest formalitet dictare; de quocunque verò agibili in particulari,talis autem necessariò includit plures habitus distinctos realiter, & specie, & consequenter erit tantum vna vnitate aggregationis plurium prudentiarum distinctarum, sicut scientia totalis Logica, vel Metaphysica dicitur vna. Tertia responsio est quòd detur vna prudentia genere intermedio, quia ab omnibus prudentiis distinctis potest abstrahi vna ratio communis prudentiæ, in qua omnes conueniant, & habent vnitatem, sicut omnia animalia conueniant in vna ratione animalis, vt sic; probat hanc acceptionem à simili; quia in divisione virtutum in quatuor cardinales non minus ponitur temperantia vna, quam prudentia vna; sed temperantia non est ita vna, quin dentur plures species diuersæ eius, quamuis omnes conueniant in ratione temperantiæ, vt sic, quæ ratio ponitur in illa diuerfione : ergo non eft necesse, ve prudentia sit ita vna, quin sint plures prudentiæ distinctæ rationis, quamuis conueniant omnes in ratione vna prudemiæ vt sic, quæ ratio ponatur in illa diuisione tanquam vnum membrum.

177.

Ex hac doctrina soluuntur tres primæ rationes, quas pro se adducit Medina contra nostram sententiam.

Alia obietio

Obiicit præterea, non est diuersa difficultas in dictaminibus prudentiz: ergo nec ponendz funt dinersi habitus prudentiz. Probatur antecedens, quia qui nouit consultare benè in materia temperantiz, potest consultare benè in materia iustitiz: est enim eadem ratio consultandi, puta adhibere scripturas, rationes naturales , & exempla bonor m virocum.

Confirmatio esustem.

Addit præterea ad confirmationem huius, quomodo ex vno principio concludit prudens quod faciendum sit in diuersis materiis diuersarum

Responso. Elt diverfa diffi aleas in agibilibus cog sofcendis.

Datur diver firm farenciarum, ju imais solem molo esse acqui Ibics.

Respondetur negando antecedens, cuius oppolitum constat ex dictis, & experientia. Ad pobationem, nego quòd qui nouit consultare in vna materia, nouit etiam consultare in aliis consultatione propria,& particulari alterius materiæ:non viget autem probario, qua ad hoc viitur Medina, nimirum quòd sit idem modus consultandi in omnibus materiis,adeundo scilicet Scripturas,tationes, & exempla, nam est etiam idem modus acquirendi omnes scientias, adeundo scilicet Scholas, legendo libros, considerando effectus rerum, & cansas, eásque ad inuicem applicando; & tamen nemo dicit non esse diuersas disticultates in diuersis scientiis; ergo similiter in propolito, quamu s lit idem modus consultandi in omnibus materiis virtutum, non tamen sequitur quin sit diuersa difficultas in acquirendo bono contilio, circa diversas maierias. Rursus, si difficultas prudentiæ eslet solum in cognoscendo quòd per Scripturam, rationes, & exempla posset quis acquirere modum operandi in qualiber materia, ecquis non esset subitò prudens?

Altera etiam eius ratio, seu confirmatio non vrget,nimirům quòd ex vno principio possit concludere in variis materiis; nam ad exercendas virtutes in variis materiis non sufficit exercere actus istarum virtutum materialiter; sed requiritur, vt formaliter exerceantur ex affectu honestatum distinctarum; sed nullum vnum principium solum potest sufficere ad proponendas honestates virtutum omnium in particulari, vi inter se distinguuntur : ergo requiruntur diuerla principia da boneflatus in diuersis materiis, circa quas quis versatur ob virtuium i diuersas honestates, & consequenter voi sunt diuerlæ honestates considerandæ, sunt diuerlæ difficultates: ergo falsum est quod prudens ex vno principio possic definire quid, & quomodo, sit agendum in materia iustitiæ ob honestatem particularem iustitiæ, & in materia temperantiæ, ob honestatem particularem temperantiæ, quidquid sit virum possit definire quomodo agendum esset in omnibus materiis ex affectu vnius tantum honestatis.

Objicies viceriùs, & est fundamentum Caietani, ac Valentiæ: prudentia iudicat de diuersis virtutibus, oftendendo quæ alteri hîc, & nunc sit præferenda:ergo vna prudentia respicit honestates diuersarum virtutum, & consequenter pro diuerlitate istarum honestatum non sunt ponendæ dinerlæ prudentiæ. Secunda consequentia pater. Probatur prima, quia ex eo quòd homo iudicat,& discernit inter diuersa sensuum externorum obiecta, colligit Philosophus 2. de Anima, dari sensum vnum communem, qui percipiat omnia illa obiecta: ergo si prudencia discernat, & comparet inter se obiecta virtutum, debet admitti vna prudentia, quæ possit attingere omnia ista obiecta.

Respondeo primò, negando consequentiam Ressonsie 1. primam obiectionis, & consequentiam etiam probationis eiuldem. Ratio autem disparitatis elt, quòd quamuis prudentia non esset vna, daretur tamen potentia, nimirum intellectus, potens discernere inter illa; si autem non daretur sensus communis, non daretur aliqua alia potentia vna, quæ ad discernendum inter sensuum externorum obiecta sufficèrer.

Confirmatur hoc: sicut intellectus discernit mediante habitu suo inter obiecta virtutum, ita voluntas sequitur, quandoque saltem, indicium knins responintellectus, & præfert vnum obiectum alteri, amando ipsum magis, quam alterum; ergo deberet habere habitum, quo ad hoc inclinaretur sutum, qua tam benè, quàm intellectus. Tunc sic argumentor : vel iste habitus voluntatis, quo sic inclinaretur, est distinctus ab habitibus particularibus virtutum, vel non est: si primum dicatur, ergo quandoquidem eo non obstante ponuntur virtutes aliæ distinctæ tendentes in eadem obiecta, quamuis daremus vnum habitum prudentiæ, qui tenderet in omnia obiecta virtutum, non proprerea sequeretur quin darentur plures prudentiæ distinctæ. Si secundum dicatur:ergo similiter

178. Responsio ad

Nulli va principiă pozest sufficere Virtutum is

779. que eft fund. Caiet. & Val.

180. Confirmatio fionis. Si ex comparatione virfacit intellectus, pruděria effet unagetia habitus virtutis morali esset vam iš. tùm.

non'est necesse vt sit vnus habitus prudentiæ, qui tendat in ista obiecta.

181. Refonfio 2. Per vnä prudentiam non rafert intelletu unam virtusem al-

Respondeo secundo, distinguendo primu consequens: vna prudentia, quæ tendat in illa obie-Eta, quatenus conferuntur ad inuicé, transeat consequentia; quæ tendat in illa seorsum sumpta, nego consequentiam primam,& secundam. Vt meliùs intelligatur hæc resposio, aduertendum quòd vt ex actibus producuntur habitus, ita provt potentia habet actus distinctz rationis,& disticultatis,ita etiam potest habere habitus distincæ rationis, secundum omnes, vnde cum intellectus posset habere actum, quo proponat hîc, & nunc talem actum in particulari sub honestate temperantia; & alium actum, quo proponat eundem, vel alium actum sub honestate iustitiz, & alium actum, quo iudicet potiorem esse honestatem iustitiæ, quam temperantiz;& non sit eo ipso facilis ad hunc tertium actum, quo est facilis ad duos primos; nec eo ipso facilis ad actum secundum quoad primum, seguitur satis probabiliter, quòd possit acquirere habitum, per tertium actum distincte rationis ab habitu, quem acquireret per primum, & secun, dum actum, sicut potest per secundum acquirere habitum distinctum ab habitu, quem acquirit per primum actum.

Hoc autem supposito, patet quòd daretur vnus habitus prudentiz, quo inclinaretur intellectus ad præferendum obiectum vnius virtutis obiecto alterius, & ad discernendum consequenter inter obiecta diuersarum virtutum, & quòd præterea darentur plures habitus prudentiz, quorum quilibet proxime tantum inclinaret ad vnum tantum virtutis obiectum, quod est intentum huius secun-

Obiicies vitimò, Aristoteles probat omnes virtutes esse connexas; quia qui habet vnam, habet prudentiä, & qui habet prudentiam, habet omnes virtutes: sed bæc ratio nihil valeret, si /alia esset prudentia regulativa temperantiæ, alia iustitiæ.

Respondeo, negando minorem, quia sicut quis non posset habere prudentiam correspondentem temperantiz, quin haberet temperantiam secundum aduersarios, ita non posset habere prudentiam totalem aggregatam ex omnibus prudentiis, quin haberet omnes virtutes, & quemadmodum ex eo quòd vna virtus adiuuat quandoque alteram, ita ve fine altera non possit esse perfecta seeundum aduersarios; ita vna prudentia posset adiuuare alteră, sie vt sine altera esse non posset perfecta; vnde sequitur quòd quandoquidem vna virtus appetitiua non possit esse perfecta absque prudentia correspondenti persecta, & hac naqueat esse perfecta sine aliis prudentiis, non obstante distinctione prudentiarum, valere posse discursum Phil.in sententia ipsorummet aduersariorum, non minus quam si vna tantum daretur prudentia.

Confirmatur hoc, iplimet aduerlarij fatentur posse acquiri habitum vnius virtutis quoad statum aliquem imperfectum saltem, sine altera virtute; ergo potest acquiri & prudentia, vt ipsi cotrespondens sine eo quòd vel ipsa, vel alia prudentia acquiratur, vt correspondens alteri virtuti non acquisitæ: ergo non sequitur ex acquisitione prudentiæ quomodocunque acquisitio aliarum virtutum, sed ex acquisitione prudentiæ quoad statum perfectum,& quatenus extenditur ad omnes virtutes; ergo quamuis darentur prudentiæ distincta, quandoquidem quælibet ex ipsis seorsum sumpta non extenditur ad omnes virtutes, non de-

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

beret sequi ex mente Philosophi, quòd qui haberet vnam prudentiam talem, deberet habere omnes virtutes : ergo prudentia cum qua connexionem habere debent omnes vittutes, debet esse prudentia, vi extendens se ad omnes virtutes: sed ad inferendam connexionem virtutum cum tali prudentia, aut ipsius cum virtutibus, perinde prorsus est quod sit vna simplex, vel aggregata ex pluribus; ergo discursus Philosophi nihil fauet aduersariis.

Obiicies fundamentum Vasquez, & Caietani, prudentia ponitur, vt rectè quis inueniat me- Obiettiovasq. dium acquirendi finem virtutis : est autem idem & Caiet. modus inueniendi medium in omnibus materiis virtutum, & quamuis fines fint diuersi, tamen se habent isti fines per modú principiorú, vnde non inferunt pluralitatem, ac diuersitatem prudentiæ.

Respondetur, non esse eundem modum in spe- Responsio. cie inueniendi medium virtutis, & cognoscendi media requisita ad quamlibet virtutem; sed pro- niendi mediu vr virtutes iplæ lint diftinctæ, ita etiam media, vt omnium virmedia funt ad tales virtutes, esse distincta, & di- menm. stinctæ cognoscibilitatis, ac difficultatis.

Confirmatur hoc ex ipiamet obicctione: per aduersarios diuersi fines virtutum amati à voluntate habent rationem principiorum: ergo electiones, & consultationes, ac iudicia quæcunque ex iis, quà diuersa sunt, prouenientes, sunt diuerlæ rationis.

Obiicies denique ex Durando, prudentia habet pro obiecto bonum humanum, vt tale; sed hoc Obiectio vil. est eiusdem rationis: ergo prudentia est vna tantum. Confirmatur, quia medicina corporalis est Cofirm. ebiell. vna, ergo & spiritualis, quæ est prudentis. Re- Responso ad spondetur, negando minorem, nam bonum hu- obiettione, bomanum quod respicit prudentia, est bonum virtutis : vnde sicut hoc est multiplex, ita & illud. Ad eiusdem raconfirmationem respondet Vasquez negando sieni. confequentiam, quia medicina agit de tuenda vna salute corporali, prudentia verò de multiplici salute spirituali. At hac responsio petit manifeste sed insuffic principium : est enim cadem ratio admittendi sienter. multiplicem sanitatem spiritualem animæ, ac corporis.Itaque respondeo negando antecedens,nam certè non est cadem scientia, quæ deseruit ad sanandum oculum,& caput , ac pedes , & vniuerfaliter pro ratione diuerlarum infirmitatum,ponendæ funt diuerfæ fcientiæ medicæ,& **de fa&o dan**tur Medici boni quoad vnam infirmitatem,qui de alia infirmitate parum, aut nihil sciunt, vt patet experientiâ.

Sic intelligendo vnitatem, &c. Hîc resoluit quid dicendum sit de connexione virtutum cum prudentia totali extendente se ad omnem virtutem, & concludit quod si dicatur prudentia esse totalu ca vna ob vnitatem genericam, in qua conueniunt limoralibus. omnes species diuersæ prudentiæ, non maiorem debere habere virtutes connexionem cum prudentia, & fic vna quam quælibet virtus in particulari habet cum prudentia particulari fibi correpondente, id quod est manifestum. Et idem sentiendum est de connexione virtutum cum prudentia vna aggregata ex omnibus prudentiis distinctis specie repertis in homine.

Vnde si dicatur quòd quælibet virtus in particulari habet necessariam connexionem cum sua prudentia particulari,& è contra, fimiliter dicendum est omnes virtutes habere conexionem cum prudentia totali,&è contra.Si verò dicatur nobifcum, virtutes quidem particulares habere connexionem

184.

Confirmatio

18 c. Ad confirm. respodet Vafq.

186. Qualu eft conexis pruden-

Digitized by Google

183. Confirmatio vesponsionis.

182.

Alia obiettio

ex Philos.

Physica conce∬ariò că abeu : benè tamen è contra.

xionem necessariam cum prudentiis particularibus sibi correspondentibus; è contra verò prudentias particulares non habere nocellariam connexionem cum virtutibus appetitiuis particulariliu viriuti bus, quarum obiecta respiciunt. Similiter tenendum virtutes omnes appetitiuas habere connexionem necessariam cum prudentia totali; prudentiam verò totalem non habere necessariam connexionem totalem cum virtutibus, quod quidem de Phylica connexione certum est ex dictis; non item de morali; quia quamuis moraliter possit quis habere promptitudinem ad discernendum qualiter sit recte operandum hie, & nuncin has vel illa materia absque virtute appetitiua corre- Prudentia tospondente, tamen moraliter impossibile videtur, talis baber ve quis sit expeditus ad iudicandum benè in om? necessariam mibus occasionibus de obiectis omnium virtutus meraliter es-absque aliquibus saltem virtutibus; quia ve supri virtutibus diximus moraliter contingit excecatio intelle- ità vini pif-Aus ex vitiis, præsertim aliquibus; vnde sequere- Jis moralites retur ista excecatio moraliter, si non adsit virtus liquibus. opposita per quam expellatur talè vitinm, quod benè aduertendum est, & nullo modo aduersatur Doctori, auteius principiis.

### SCHOLIVM.

Docet contra D. Thomam 1.2. q.6 5. art.2. virtutes morales veras, & proprias dari fine charitate, & consequenter sine aliu Theologicus. Ita Gabr. Richard. Bassol. Paludan hic: & videatur D.Thom. 1.2.9.73 .art. 1.ad secundum, & 2.2. quest. 23 .art. 7. Assor. 1. tom lib 3, c.29, quaft.6. Vasquez 1.2 d.89.cap.1.2. Probatur ex August. & duplici ratione clara: nulla tab men virtutes sunt meritoria fine charitate. Secundò, docet virtutes Theologicas non necesfariò requirere morales. Est contra D.Thomam 1.2.9.65.art.3. sed est communis. Et probat Doctor exemplo de nouiter iustificato, in quo antiqua vitia codem modo regnant, dones contrariis virtutum actibus ea expellat.

E tertio articulo P Augustinus contra Iul lib. 4. c. 2. videtur dicere, quòd non funt 25. veræ, & perfectæ virtutes sine charitate: & hoc probat, quia talis non gloriatur perfedt in Domino.

Contra hoc est Augustinus in sermone de patientia, & 49. primæ partis, & de pænir. dist. z. cap. Si quis de hæretico, & schismatico. Si moriatur, ne neget Christum, nunquid eius patientiam commendabimus? igitur habet patientiam, & non fidem, nec charitatem.

Præterea, quando aliqua ordinantur essentialiter, sieut dispositio, & forma, ad quam est dispositio, licèt dispositio possit esse sine forma, tamen non è conuerso : sed virtutes videntur esse quædam dispositiones ad charitatem, sicut felicitas naturalis ad supernaturalem: ergo.,

Præterea tertiò, definitio virtutis moralis potest perfecte saluari in aliquo sine virtute Theologica.

Potest diai quòd nulla virtus inclinat ad finem vitimum, nisi mediante illa, cuius est per le respicere finem vlrimum: & ita si sola charitas respicit finem vltimum immediate, alix non crunt ad finem vitimum nisi mediante charitate: quatenus autem sunt quxdam instrumenta perficiendi hominem, debent esse instrumenta ordinandi ipsum ad finem virimum, in quo est sua persectio: & ideò sunt imperse a fine charitate, sine qua non possunt se ordinare: tamen quiaista impersectio non est carum secundum propriam speciem; ideò quælibet earum potest esse perfecta in sua specie absque charitate. Pro tanto igitut dicuntur esse informes sine charitate, & formatæ per charitatem, pro quanto charitas ordinat ipsas, & carum fines in finem vltimum: in qua ordinatione est ultima carum persectio, licèt extrinseca. Per hoc patet ad Augustinum. Nam virtutes non sunt veræ sine charitate, quia non perdecunt ad beatitudinem.

Sed si è converso q virtutes Theologicz przsupponant morales, dubium est: & quan-Viliosus per tum ad habitum, manischum est quòd non. Nam si aliquis priùs vitiosus de nouo conuertatur, talis in pænitentia habet omnes virtutes Theologicas, & tamen non morales saltem acquisitas. Pater, quia non operatur delectabiliter aliquod corum, ad quæ intu vitiori. clinat eius habitus virtuosus: imò delectabile sibi esset operari secundum habitum vi-

tiolum priùs acquilitum, & triltabile lecundùm oppolitum.

### COMMENTARIVS.

187. ne moralium sum Theolog.

Nulla vir-

tus inclinat

ad fine vls.

nisi mediate

Virtutes si-

ne charitate

per eam for-

mate quo-

27.

cuat habi-

modo?

charitate.

E tertio articulo Aug.contra Iul.Hio propo-nit tertiam pastem principalem huius quæstionis, in qua comparantur virtutes morales cum Theologicis tribus, & examinatur, an talem habeant cum iplis connexionem, vt non pollent haberi veræ virtutes morales; sine charitate, side, ac spejaut è contra. Sunt autem circa hoc aliquæ difficultates. Prima est an possit dari actus aliquis 1. Difficultus virtutis moralis, verbi gratia, temperantiz, aut iu - buim rei. stiriæ, qui tendat in obiectum istius virtutis cum debitis circunstantiis omnibus per se requisitis ex ratione talis virtutis,sine vlla circústantia vitian÷

# Dist. XXXVI. Quæst. vnic.

a.Difficultas.

3. Difficultus.

4.Difficultat

S.Difficultas.

6.Difficultas.

188. An possic dari actus virentis moralis isne circunstătia Vitiante absque fide supernatura-li. 1. Sent,nega-

2. Sententia.

Sententia.

cognoscentes,

quàm no cog-

alıquë actum

virtues abs-

rue circum.

Stantia vitin

10.

tina.

te,propter quá actus ille esset prohibitus vlla lege naturali, diuina, aut humana, absque actu, vel habitu fidei supernaturalis. Secunda, an actus sic bonus,siue cum fide, siue sine side possit dari absque charitate. Tettia, an ex hypothesi, quòd daretur talis actus absque charitate, esset actus veræ virtutis. Quarta, an necessariò quicunque habet side, spem, & charitaté,habeat vittutes morales, & hinc oritur quinta difficultas, an dentur virtutes morales per le infulæ,sicut dantur virtutes Theologicæ,& in casu, quo dentur, an habeant necessariam connexionem cum Theologicis ex difficultatibus. Tertiam, & quintam magis per se examinat Doctor, re vera tamen ad præsens omnia æque spe-Cant, & à nobis propteres discutiends sunt eodem modo,quo iam propolita lunt ordine.

Circa primam difficultatem, quam de actu data opera proposui, quia si potest, aut non potest haberi actus, cadem ratione potest, vel non potest habitus,& nihil impediret quò minus esset habitus, nisi quòd nó posset dari actus; circa, inquam, hanc difficultatem, prima sententia posset esse, quòd ita requiretur fides ad opus honestum virtutis, vt infidelis, nullius, neque qui habet cognitioné vllam veri Dei,& cultus eius, quales sunt Mahumetani, Iudzi iam, & hæretici; neque qui non habet, vt sunt Athei, ac si qui sint, qui de Deo vno, ac vita futura animæque immortalitate, nihil sciunt, aut credunt fide diuina, aut humana, possit habere aliquem actum virtutis moralis bonum, absque circunstantia aliqua vitiante. Hæc sententia tribuitur Lincon. & à potiori debet esse hæreticorum huius temporis,qui dicunt omnia opera etiam fidelium,& quorumcunque iustorum, esse peccata. In ea videtur fuisse Baius, quandoquidem propositio 26. eius sit : Omnia opera infidelium sunt peccata, & virtutes Philosophorum sunt vitia.

Secunda sententia tenet infideles cognoscentes Deum, ac vitam æternam, sed non habentes fidem supernaturalem,posse habere aliquos actus bonos abíque vlla circunstantia vitiante;infideles verò nullo modo cognoscentes, aut credentes Deum non posse elicere vllum actum bonum. Ita Gregorius 2.d.39 q.1.art.2.coroll 3.

Tertia denique sententia est , vtrosque infide-Infideles tam les posse habere aliquem actum bonum absque circunstantia vitiante. Hæc quatenus comprehendit infideles cognoscentes Deum, & sic dictos ex noscentes Ded po∬unt elicere eo quòd careant fide supernaturali, pertinet ad præsens, vbi manifeste pater esse Scoti, dum negat virtutes morales præexigere Theologicas, aut habere necessariam connexionem cum Theologicis.est etiam D.Thomæ 1.2.9.10.art.4. & omnium Theologorum iam nemine dempto, excepto Baio, ac Linconiensi; quatenus verò coprehendit etiam infideles nullo modo sciétes, aut credentes Deum, est etiam communis corundem authorum contra Gregorium, & minùs directe facit ad propositum.

Probari solet hæc sententia, quantùm ad infideles cognoscentes Deum, sed carentes fide supernaturali, quia Actor. 10. Angelus dixit Cornelio Centurioni:Orationes tua, & eleemosyna ascenderunt in memoriam in conspettu Dei; ergo illa opera placuerunt Deo, & consequenter non erant affecta vlla circunstantia mala; sed Cornelius tum non habuit fidem supernaturalem,& cósequenter erat infidelis in fenfu,quo iam agimus de infidelibus; ergo potest infidelis cognoscens Deŭ facere opus bonum virtutis moralis, absque circunstantia vi-An Cornelius tiante. Probatur subsumptum, in quo tantum est fuerit sidelu. difficultas huius probationis, authoritate Chry-

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

sostomi homil, de fide, Legis natura, & Spiritu san-Eto, tom. 3. Theophylacti, & OEcumenij Actor. 10. qui ita expresse sentiunt.

Sed certiùs longè puto Cornelium pro quo-cunque tempore, quo fecit ista opera bona, de quibus Angelus, fuisse fidelem, & affectum fide super- probatio. naturali; quia ista opera dicuntur placere Deo,& disponebant eum ad viteriorem, & vberioré fidei perfectionem; vnde, & Beda Att. 10. ait per fidem eum benè operatum fuisse, & meruisse Euangelij prædicationem, quod & sentit Gregor. homil. 19.in Ezecb.& Hieron.ad Gal. 3. Cyprianus in lib.de orat. Dominica. Tertul. lib. aduer sus Psychicos, c. 8. sed nulla possunt haberi merita, saltem conducentia ad vitam æternam. Nec opera sic placentia Deo, vt intuitu eorum det auxilia supernaturalia absque fide; quia aliàs fides non esset initium iustificationis,& fundamentum nostræ salutis;nec verum el- fide supernaset illud Apostoli, Sine fide impossibile est placere Deo. surali. Vbi sermo est de fide supernaturali, cuius necessitas ex illo loco colligitur; ergo opera illa prouenerunt à Cornelio iam fideli. Nec refert quod Au- soluitur augustinus dicat lib. 1. de Bapt. cap. 8. quòd didicerat thoritas Aug. Conelius à Petro fidem, cum tamen fecerit prædica opera antequam conuenerit Petrum; nam loquitur de fide Christi expresse, sine qua sine dubio poterat esse sides supernaturalis Dei. Vnde q. 2. ad Simplicianum, quando air Cornelium ante Baptismum receptum à Petro, non habuisse sidem, addit tamen limitationem, quæ scilicet sufficeret ad regnum cœlorum. Et lib.4.de Baptismo,c.21. ait millum Cornelium ad Petrum, vt acciperet fidem, quæ sufficeret ad capessendum regnum cœlorum: certum auté est potuisse Cornelium habere sidem supernaturalem Dei, quamuis non haberet sidé de Christo, & mysteriis necessariis ad saluse, ac aded sufficientem ad acquirendum Regnum coelorum.

Nihilominus quamuis hæc probatio non sufficiat, quatenus fundatur in eo quod contigit circa Cornelium, tamen quatenus ex ea colligitur istos Patres Chrysostomu, Theophylactum, ac OEcumenium in ea fuisse opinione, vt opus bonum possit esse absque side supernaturali (nam si id non opinarentur, non dicerent Cornel.habuisse opera illa bona fine fide ) valdè iuuat ad confirmandum nostram, & communem sententiam eorumdem Patrum auctoritate, quæ magni facienda est.

Aliis exemplis ex Scriptura desumptis solet etiam probari hæc pars, vt obstetricum Exed. 1.ex pietate, & timore Dei reservantium filios Hebræorum. Rahab meritricis recipientis exploratores 10st. Nabuchodonosoris, cui dixit Daniel, vt peccata sua redimeret eleemosynis Daniel. 4.

Sed certè non satis probant intentum, quia non Non tamen adeò constat quin habuerint hi omnes verä fidem sufficienter. etiam supernaturalem, vt de Rahabipsemet Apost. Hebr. 1 1. dicere videtur. Fide, inquit, Raab meretrix non periit cum incredulis excipies exploratores cu pace.

Meliùs probari potest quantum ad auctoritatem per damnationem propositionis Baij præmissæ; nam si insideles habentes cognitionem Dei non possint habere actum bonum; certum est omnia opera infidelium esse peccata, saltem in sententia communiori non admittente actus indifferentes,& licet non fit necessarium quod quælibet ex propolitionibus Baij sit damnata vt erronea, tamen quælibet ex illis est affecta aliqua censura, quod sufficit ad propositum.

Probatur viteriùs auctoritate Chrysostomi in eadem homilia in initio. Offendes multos, qui quamuis sermonem veritatis non acceperint, & foris sint, ope-

Non dantur tine absque

Quo sensu radicta pr batio sit bona.

Probatur ea. de pars alise exemplis ex Scriptura.

Melius probapositionu Bay.

191.

Digitized by Google

189. 3. Sens. probarur quoud infideles cognoscotes Deum.

ribus tamen veritatis, vt apparet, sunt conspicui. Inuenies viros misericordes compatientes, institia vacantes; sed nullos facientes fructiu operum : nam & hac sunt opera bona; at necessarium est vt precedat opus summum, id est, opus sidei, non quidem vt sint opera illa bona; sed vt sint fructuosa, seu vt illi, qui ista exercent, faciant fructum. Vnde subiungit: Similes mibi videntur qui operibus bong florent, & Deum pietatis ignorant, reliquiis mortuorum, pulchrè quidem indutis, sensum autem pulchrorum non habenti-bus: quæ enim vtilitas animæ mortuæ, Deo quidemmortuz fide, & ratione, bonis autem operibus vestica.

Item, Author imperfecti hom. 26. Gentiles humanitatis causa recipiunt peregrinos, licet non propter

Item, Hier.ad Gal. 1. Multi absque side,& Euangelio Christi, vel sapienter faciunt aliqua, vel sancte, vt parentibus obsequantur, vt inopi manum porrigant, non opprimant vicinos, non aliena diripiant.

Item, Greg hom. 16 in Euang. Sunt nonnulli, qui proximos diligunt propter affectum cognationis, & carnis, quibus in boc sacra eloquia non contradicunt; sed aliud est, quod sponte impenditur natura; aliud quod ex charitate. Quo in loco loquitur vniuersaliter de hominibus, siue fidem habeant, siue non.

Item, Chrysost. bom. 67.2d populum: Nec malus potest omnino malus esse; sed euenit ve aliquid habeat boni,nec bonus omnino sed & nonulla solet habere peccata.

Confirmatur per Apostolum Rom. 1. vbi ait Gentes esse inexcusabiles, eo quòd non observarent legem naturæ; ex hoc enim videtur sequi

potest assignari dependentia actus boni à fide su-

pernaturali: ergo dicendum est quòd nó obstante

quòd potuerint illam observare. Probatur denique ratione, quia nulla prorsus

193. Probasur TAtione ex inde. pědentia virļium à fide.

Confrmasur

authoritate

Apostoli.

Potest proponi le absque fide Supernatura-

194.

defectu fidei supernaturalis tam actualis, quam habitualis possit dari actus bonus moralis sine vlla circunstantia vitiante. Consequetia est manifesta. Probatur antecedens, quia omnis dependentia, quæ esser actus boni ad sidem supernaturalem vel esset, quatenus non possit proponi obiecum bonum voluntati fine fide, vel quatenus Deus nollet dare gratiam requisitam ad opus bonum faciendum, nisi habenti talem sidem, vel quatenus nihil posset trahere voluntatem à sequendo malo, nisi aliquid cognoscédum per fidem supernaturalem; neque enim vlla alia ratio assignari potest : sed neutrum ex his arguit necessarium connexionem: ergo,&c.Probatur minor quoad primam partem, quia nihil potest proponi per fidem supernaturalem de facto ad virtuté pertinens, quod non proponi possit per naturalé, vt patet in hæreticis, qui credunt fide naturali mysterium Trinitatis, vitam æternam, bonum esse dare eleemosyna, orare, non iurare,&c. ergo non requiritur fides supernaturalis. Nec refert quòd non proponatur bonum tam certo,& perfecto modo fide naturali, quàm supernaturali; quia sufficit ad habendum a&um bonum circa bonum morale,quòd proponatur probabiliter, imò minùs probabiliter quandoque secundùm communiorem sententiam. Confirmatur hoc per probationem nostræ sententiæ, quoad secundam partem; nam si possunt infideles non habentes vllam cognitionem Dei, aut vitæ venturæ proponere sibi bonum virtutis, multò magis id possunt facere infideles cognoscentes Deum.

Probatur eadem minor quoad fecundam partem, quia nulla ratione, aut authoritate id colligitur, & propterea gratis assereretur, & derogaret naturz, dispositionique suaui Dei circa ipsam, ex

qua videtur fequi quòd quandoque tribuat gra- 💘 conflat tiam ordinis naturalis requisitam ad operationes aliquas bonas istius ordinis absque dependentia ad principia, & perfectiones spectantes ad alium ordinem supernaturalem. Probatur quoad tertiam partem eadem minor; tum, quia potest per fidem naturalem cognoscere illa obiecta, quæ cognoscenda essent ad hoc side supernaturali; tum, tai trabi à quia ipsum bonum honestum, quando non habet malo por aliincompatibilitatem cum aliquo bono delectabili, quid cogniaut vtili inhonesto, quod fortiter moueret voluntatem, est sufficiens motiuum ad moraliter trahendum voluntatem ad amorem suj : sed sæpe potest proponi absque fide vlla Dei bonum honestum in circunstantiis, in quibus prosecutio eius non esset incompatibilis cum obiecto inhonesto, ad quod multum inclinatur voluntas, vt verbi gratia, in casu, in quo proponeretur alicui à natura liberali, quod esset honestum subuenire patri laboranti, nec aliquod impedimentum subuentionis proponeretur præter iacturam tantæ pecuniæ, quantum iple nó curaret erogare:ergo honestas illius actionis in tali circunstantia esset sufficienter determinatiua, quantum est ex parte obiecti requisitum.

Probatur nostra conclusio, & sententia quoad alteram partem, nimirū quòd possit insidelis absque cognitione Dei operari benè aliquid absque circunstantia vitiante, tum prædictis authoritatibus, quæ indifferenter loquuntur de infidelibus Deum. fine restrictione ad infideles cognoscentes Deum; nam quamuis possint de illis infidelibus solis intelligi, tamen fine fundamento, quale non est in propolito, non debent ita restringi; tum eua, quia potest proponi talibus bonum honestum quamuis non cognoscant Deum, aut vitam æternam, vllo modo, & potest occurrere, ve nulla sie circunstantia mala ipsis proposita, quæ concomitaretur istud bonum, nec aliquod aliud malum incompatibile cum ipso, quod moraliter retraheret voluntatem à talis boni prosecutione, vt patet in exemplo suprà præmisso.

Confirmatur, quia circunstantia personæ non Circunstatia necellario inficit actione prouenientem à tali per- persona no insona infideli, nam posser fieri, quod aliquis nó so- ficit actione. lum infidelis cognoscens Deum, sed etiam fidelis eslet in se turpior, & abominabilior Deo, quá talis infidelis; cuius tamen fidelis personæ circunstantia non inficeret omne opus ab ipso procedens: ergo circunstantia personæ talis infidelis non cognoscentis Deum nó inficeret necessarió opus.

Probaturantecedens, quia infidelis cognoscens Deŭ potest habere graniora peccata,& etiá fidelis, quă infidelis non cognoscens Deu; ergo posset esse turpior, & abominabilior Deo, & minus exigens gratiá eius, quàm infidelis non cognoscens Deum.

Confirmatur secundò, quia quamuis infidelis cognoscens Deum minùs placeret Deo, & minùs exigeret gratiă eius,quâm fidelis peccator,tamen adhue non necessario actio omnis proueniens ab iplo esset infecta ratione talis personæ, nisi circunstantia peccatoris fidelis inficeret actiones ah iplo prouenientes, led hoc nó inficit, vt postca vibimus; ergo nec illa. Probatur sequela; quia ex co quòd talis infidelis esset minùs gratus Deo,& minus exigens gratiam, non sequitur aliud, quam quòd actus eius, cæteris paribus, essent peiores, & quòd rariùs Deus cocurreret cum ipso ad bonnm. Sed ex hoc non sequitur quin Deus aliquando concurrat cum iplo; nec sequitur etiam quòd opus eius debeat esse affectum maiori malitia,nisi opus fidelis peccatoris debeat esse affectum ali-

aut ratione Deum megan moraliter in

196. Circuftantia actione alim



qua malitia; sicut non sequitur ex eo quèd blasphemus, aut incestuosus sit minus exigens gratiam eius, quam qui furatut paruam quantitatem, omne eius opus eile affectum aliqua circunstantia mala, aut Deum nunquam cum ipso concurrere ad

197. Obiectio con-

Responsio.

Potest cogno-sci opus bonii moraliterabsque cognitio-

198. Non cognoscëtes Den pofgo & bonum.

199. Obiettie pro Omne quod mon est ex side percatum est, explicatur.

actum bonum. Dices opus bonum motale, quà tale formaliter dicere ordinem ad Deŭ, ita vt non possit cognosci ve sic quin cognoscatur Deus:ergo cùm debeat cognosci, vt quis operetur ipsum moraliter, sequitur infidelem non cognoscentem Deum, non posse operari benè moraliter. Respondeo negando antecedens, quia, quamuis Deus non esset, posset cognosci quòd subuenire extremo indigenti, quádo commodè fieri posser,& sine præiudicio Reip. esser honestum, & honorare parentes, ac servare fidelitarem, ac veracitaté in dictis, ac factis. Confirmatur, quia est aliqua ratio in operibus bonis moralibus, vt ferutur in ipsa obiecta sua, ob quam vnum ex iplis magis placet ipli, quam alterum:ergo ista ratio posset haberi, quamuis Deus non daretur; & cognosci, quamuis non cognosceretur Deus. Confirmatur secundò, quia si honestas operum diceret per se ordinem intrinsecu ad Deum, sie vt nec esse,nec concipi possit absque Deo,maximè ex eo quòd honestas ipsorum desumererur ex voluntate Dei ordinantis, aut præcipientis illa opera, quæ sunt sic bona, ita vt catenus essent formaliter censenda honesta, quatenus cognoscerentur esse ordinata à dista voluntate: sed hoc est falfum,quia quemadmodum,vt suppono ex dicendis d.feq.non omne malű ideò præcisè,& solummodo est malum, quia prohibitum à Deo:ita non omne bonum præcisè, & solummodo est bonum; quia præceptum, aut consultum à Deo, quod etiá patet hîc breuiter, quia aliqua est ratio particularis in operibus aliquibus, ob quam Deus ea præcepit necessariò, que non est in aliis, que sic non precipit independenter ab ordinatione divinæ voluntatis: sed illa ratio est ratio sufficiens honestatis istorum operum; ergo non habent omnem suam homeleatem à diuina voluntate.

Confirmatur, quia non magis repugnat, aut difficile est cognoscere malum inhonestum, quà tale, quam bonum honestum: sed non cognosunt cognoscere scentes Deum possunt cognoscere malum inhonestum: ergo & bonum. Meior patet, quia malum inhonestum, quà tale, vel dicit formaliter negationem, aut prinaționem honestatis, vel fundamentum, ad quod sequitur, vnde nequit cognosci, nisi cognoscatur honestas sicut vniuersaliter nulla priuatio, aut negatio, nec fundamentú eius, vt tale, potest cognosci nó cognita forma ipsi oppolita. Probatur etiam minor, quia aliàs non possent peccare; quia peccatum consistit in actu, quo quis profequitur aliquod obiectum, quod cognoscit esse inhonestú, aut fugit ab obiecto quod cognoscit honestum, & obligatorium; & sanè hæc ratio conuincit fidem Dei, ac cognitionem eius non esse requisita per se ad proponendum honestatem obiecti, quamuis possint esse requisita, vt Deus vellet dare gratiam requisitam ad benè agendum.

Obiicies contra hanc conclusionem pro Baio, Rom. 14.0mne quod non est ex side peccatum est. Respondeo primò, per fidem in illo loco nó intelligi fidem Theologicam, de qua in præsenti agimus secundum communioré PP.Chrysost.& Græcorum sententiam, quos sequuntur Ansel. Ambros. & D. Thom. led dictamen conscientiz; ita vt sensus sit, quòd omne illud, quod non est ex conscientiz di-Scoti oper. Tom, VII. Pars II.

& amine, sed contra ipsum, sit peccatum, sic autem intellectus locus no facit ad propositum. Respon- 2. Explicatio. deo secundò, intelligendo illum locum de fide Theologica propriè dicta, etiam nihil ipsum officere nobis;quia quemadmodum in illa alia expositione, qua intelligitur per sidem dictamen conscientiæ, sensus est, quòd omne quod est contra di-&amen conscientiæ sit peccatum:ita etiam intelligendo per fidem Theologicam fidem, sensus esset quod omne illud quod est contra fidem Theologicam, aut dictamen eius esset peccatum; ex hoc autem, quamuis verum esser, non sequitur quòd quidquid fieret sine fide Theologica, aut aliqua cognitione Dei, deberet esse peccatum, quia non est necesse, vt omne, quod sieret absque side, esset contra fidem, vt patet. Respondeo etiam tertiò, 3. Expositio. etiam intelligendo locú de fide Theologica illum exponi posse de peccato, non in genere moris, sed in genere meriti, quất ùm ad học, quòd omne quod non procederet ex fide, seu ex homine habente fidem, effet peccatum, quatenus non effet vllo modo meritorium siue de condigno, siue de congruo, cum quo tamen stare posser quòd esset bonum ordinis naturalis, vt patet.

Obiicies secundo Hebr. 11. Sine side impossibile est placere Deo. Respondeo, hinc ad summum haberi quòd in infidelibus non habeantur soluitur. opera bona conducentia ad vitam zternam per Quemodo sine modum meriti de condigno, aut congruo, aut fide impessibidispositionis positiuz, non verò quòd non dentur alia opera bona ordinis naturalis. Adde obiter malè vrgere hanc aut priorem obiectionem eos, qui concedunt hæreticos ex eo quòd habeant fidem acquisitam posse operari benè, infideles verò non posse; tum, quia in hoc loco fit mentio sine dubio de fide supernaturali infusa; tum etiam, quia infideles possent habere fidem acquisitam de bonitate virtutum,& de Deo vno, ac vita æterna.

Obiicies tertiò August qui variis locis negat in fidelibus veras virtutes, asserens cos nó benè operari opera bona, quæ videntur facere. Ita tenet lib. August. 4.contra Iulianum,c.3. Quinto de Ciuit.cap.12.lib.13. c.vls.Confirmatur, quia secundum Aug & omnes, vt opus sit bonum bonitate virtutis non sufficit quòd versetur circa obiectum bonum, sed vt sir ob finem bonum, nam ad veram virtutem, inquit, lib.4. contra Iul. c.3. Non tantum intuendum est quod agitur, sed causa quarenda est cur agatur; quia virtus à vètio magis fine distinguitur, quam officio: led non potest referri ad finem bonum nisi referantur ad Deum, nam quoties non refertur ad Deum, vel refertur ad finem aliquem mahum vanægloriæ, vel vtilitatis, vel metus, & sic certum est non esse virtutem formaliter loquendo, sed potiùs vitiu, aut aliquid indifferens; vel refertur ad ipfum finem,& honestatem virtutis, & sic non est secundum Aug.virtus, quia est inflata, & superba: ait enim lib.19. Ciu. c.25.Licet à quibusdam tunc vera,& honesta putentur esse virtutes, cum referuntur ad se ipsas, nec propter alind expetuntur etiam tunc inflata, ac superba sunt, & ideò non virtutes, sed vitia iudicanda.

Respondeo, ipsum intelligendum de veris virtutibus, hoc est conducentibus ad vitam æternam Responsio. per modum meriti de condigno, aut congruo, vel Quo sensu nedispositionis positine conducentis ad aliquod tale gat Aug.infimeritu, aut principium eius. Ita explicat ipse Aug. viriutes. eod.cap.contra Iul.his verbis: Quoniam cocedis opera infidelium,qua tibi videntur bona,no tamen ad salutem aternam perducere, scito nos illum bonum hominem, illam bonam voluntatem, illud opus bonum sine Dei gra-

3. Obiettio ex

ția, que per unum mediatorem datur, nemini poffe conferri, per quod solum bomo potest ad aternam Dei domum regnúmque perduci.

Addi posset cum nostro Vega eum tantum velle quòd ordinarie infideles non operentur benè, & ad hoc sanè ostendendum conducit discursus Augustini docentis infideles ad facienda opera bona, quæ videbantur fecisse, ductos fuisse humana aliqua concupiscentia, vel appetitu laudis, & gloriæ, vt asserit de Romanis in libris de Ciuitate; vel affectu auaritiæ, aut timore pænæ temporalis, ve ait in libro de continentia. Hoc enim ita le habuisse ordinarie, & communiter satis verisimile est, non verd semper in omni actione.

Ouemede licet operari ob fod virtusic. Gramma no.

Ad confirmationem respondeo, negando minorem,& ad probationem dico, quòd quando aliquis operatur ob honestatem virtutis præcisè,nec vult referre iplas virtutes ad vlteriorem finem, contentus ipsismet virtutibus, & in iis collocans beatitudinem, ac finem vltimum suum, vt Philosophi aliqui faciebant, tunc operatur superbè, & inflatus meritò dici potest; & hoc est quod dicit Aug. Quando verò operatur quis propter finem Victutis, non constituendo in virtute vltimum finem politiue, nolendo iplam ad finé vlteriorem ordinare, tunc operatur benè,& non superbè, nec inflate; nec oppositum vult Aug.ita autem potest quis agere, quin referat virtutes positiuè ad creatorem, aut vicimum finem. Alio modo potest dici quòd virtus expetita propter seipsam,& non relata ad creatorem lit luperba,ac inflata,non formaliter, sed causaliter; quia ordinarie qui sic operari solent, sunt superbi, quales non solent esse, qui ordinant virtutes ad creatorem; & hoc tantum voluisse Augustinum.

Porrò quòd August.non negauerit absolute, &

simplicater bona aliqua opera infidelibus, quæ non

essent affecta circunstantia vila vitiante patet ex

203. Aug.nonegauit aliqua oberabina in-Edelibus.

August vegat Virtutes infi. delibus foliam concludit de Virtutibus meritoriu.

lib de Spiritu, & litera. Eorum quos Christi non iustificat gratia, sed impiorum(id est, infidelium)nec Deum verum veraciter iustéque colentium, quadam facta esse, qua secundum infiitia regulam . non solum vituperare non possimus, verum etiam merito recte laudamus. Et infrà: Sicut no imt ediunt à vita aterna instum quadam peccata venialia sine quibus bac vita non ducitur:sic ad falutem gternam nihil profunt impio(id est, infideli) aliqua bona opera, sine quibus difficillime vita cuinslibes Ratio ob qua pessimi hominis inuenitur. Confirmatur primò, Aug. contra Iulianum supra ait virtutes, si quæ videntur esse in infidelibus, no esse veras, quia ad suum non referuntur authorem, quod & tenet 5.de Ciu c.12. Non est vera virtus, inquit, nisi ad eum sinem tendit, whi est bonum hominis, quo melius non est. Sed hzc12tio tantum concludit virtutes meritorias, seu conducentes directe ad vitam æternam non fuisse infidelibus:ergo vel malè ratiocinaretur August.vel certe loquitur de virtutibus veris, hoc est, conducentibus meritorie, seu dispositiue ad vitam æternam. Probatur minor, quia non requiritur ad virtutem moralem ordinis naturalis, quà talis est præcisè, quòd referatur ad finem vltimum; ergo posset esse vera virtus ordinis naturalis in infidelibus, quamnis non referrent illam ad suum Authorem.

Deinde certu est infideles cognoscentes Deum, posse absque fide supernaturali, de qua loquitur fine dubio Aug. ordinare sua opera ad suum Authorem mediante cognitione naturali, aut fide acquilica, quantum posser requiri ad rationem veræ virtutis ordinis naturalis : ergo loquitur Aug. de aliqua speciali relatione ad finem vitimum, nimirum de relatione, per quam essent ista opera meritoria, sed hæc relatio non requiritur ad veram virtutem, nisi quatenus vera virtus diceretur illa tantum, quæ esset meritoria vitæ æternæ:ergo Augustinus dum negat virtutes veras insidelibus, loquitur de vera virtute in hoc sensu.

Confirmatur fecundò, quia lib.2.de nupt.& consupiscentia,c. 12.6 eodem libro contra Iulianum negat 2. Confu pudicitiam veram infidelibus, quia non propter sie ex dig. Deum verum fidem conubij seruant, quandoquidem corpus non possit ipsis esse pudicum, cum animus corú propter infidelitatem fornicatur, iuxta illud Psal.72. Perdidisti omnes qui fornicatur abs te. Sed certè hæc etiam ratio non valet, mil intelligendo per pudicitiam verā illam, quæ placet Deo, tanquam aliquod conducens ad vitam æternam. Confirmatur tertiò, quia Aug, fundatur in auchoritatibus Pauli suprà obiectis; ergo debet intelligi iuxta illas auctoritates; sed illz, vr visum est, non concludunt aliud, quàm non dari opera fructuola, & conducentia ad vitam æternam line fide.

Confirmatur tertiò, quia August. vt dicit non 3. Confirmat posse dari opera bona sine side; sta etiam dicit non codemi dari opera bona fine charitate, & amore Dei:ergo sicut no potest esse verum vniuersaliter quòd non possit dari opus bonum absque circunstantia vitiante fine amore Dei,& charitate in mente Aug. vt postea videbimus:ita non debet esse verú quòd non possit dari tale opus bonu absque side. Consequentia patet à paritate rationis. Probatur antecedens ex c.3. Absix, vt in aliquo sit vera virtus, nisi verè su iusus, & inferius addit une Dei amore, nihil esse bonum:sed vera iustitia, & amor Dei non habentur in peccatoribus, ergo sentit non dați veras virtutes in peccatoribus, sicut sentit eas non dari in infidelibus. Et sanè ad hoc conducebat ipsius fundamentum præmissum in prima confirmatione, quod æquè de infidelibus, ac peccatoribus concludit, vt patet.

Circa secundam difficultatem, quæ est an posfit dari virtutis actus fine mala circunstantia abl- An poffit abfque charitate:Ioannes Hus hæreticus, vt refertur que charitate in Concil. Constant.sess. 15. putauit omnia opera dari vera peccatoris necessariò maculari à peccato ipsi inexistence, & consequencer tenere deberet, suppolito quòd non pollit dari homo, qui non lit af- 1. Sententia fectus peccato mortali, vel charitate, non posse negatina. contingere, vt detur actus bonus motaliter abs-

que charitate.

Ad hanc sententiam accessit Catherin.in cap.3. Genes. supra illa verba: Adam vbi estasserens actum virtutis necessariò requirere vt sit sine circunstantia vitiante, quòd referatur in Deum summè dilectum, velactu, vel virtute, qualiter referri posse non videtur absque charitate, ita etiam sensit Baius: nam propositio 35. ex damnatis eius est: Omne quod agit peccator, aut serum peccati, peccatum est. Et propositio 40. est, Peccator in omnibus suis actibus seruit dominanti cupiditati.

Communis tamen sententia, quam tenet Doctor hic, est, peccatorem manentem in tali statu posse elicere actus virtuosos sine vlla circunstan- communi. tia vitiante, & consequenter virtutes morales ac- Doctoris vera quisitas, saltem non esse connexas cum charitate. sate posse dari

Probat Suarez lib. 1. de necessitate gratia, cap. 4. actum viruex omnibus Scripturæ locis, quibus inuitantur eu sine circupeccatores ad actus, quibus possint à Deo, vel me- statia visianliorem statum, vel aliquid boni impetrare, vt Probatio Sua-Luc. 11. Date eleemosynam, & ecce omnia munda rij. sunt vobu:&,Dimitte nobu debita nostra.quæ consilia

201.

circunftantia vitiante.

2. Sententia

Rollun: vir tutes referri ad Deum , & Vitam Aternã fine file, aut cognitione supernaturali.

Non Sufficit

vel præcepta non iustis tantum, sed peccatoribus proponuntur, ficut, & illa Baptistæ exhortatio, Facite fructus dignos pænitentia. Sed certè hæc,& pradicia pro- similia loca secundum se præcise sumpra non sufficiunt, quia possent peccatores acquiescere istis præceptis, consiliis, ac exhortationibus, non ita, vt dum actu acquielcerent,manerent peccatores, nam si ex perfecta charitate darent eleemosynam, aut peterent sibi dimitti peccata, aut facerent pænitentiam, sine dubio satisfacerent istis inuitationibus,& tamen non sequeretur quòd ab illis manentibus peccatoribus prouenirent isti actus boni, vt pater, quandoquidem pro quocunque instanti, pro quo eliciuntactum perfectz charitatis iustificentur, & liberentur à peccatis, non quidem per ipsum charitatis fomitem, sed per habitum charitatis, qui tum infunditur,

208. Probatio 1. eiu (dem.

Probat secundò ex Iacobo 2. Qui totam legem seruauerit, offendat autem in vno, factus est omnium reus. viique, inquit Suarez, quead inimicitiam cum Dee, non quead malitiam: ergo inimicus Dei potest aliqua præcepta seruare, & consequenter opus bonum facere: nam qui malè operatur,iam tranigreditus aliquod præceptum.

Confirmatio.

Reiscitur.

Confirmatur hoc authoritate Basilij hom. 7. in dinites, qui cum dixisset multos esse, qui cætera præcepta seruant, & eleemosynas non faciunt, Subdit, Quid his catera virtutum diligentia prodest? non propterea regnum Dei consequentur. Verùm hæc probatio minùs valet, quàm præcedens:concessa enim explicatione loci Iacobi, manifeste paret consequentiam non valere: neque enim Iacobus dixit quòd ille qui offendit in vno, & fit inimicus Dei , non minùs quàm li offendilfer in omnibus , feruat , aut omnem , aut partem aliquam legis per obferuationem aliquam politiuam, quæ sola potest facere ad proposirum; vnde ergo sequitur quòd inimicus Dei possit in eo statu permanens aliquod præceptum observiare?

209. Praceptum particulare posset obseruari attione mala.

Adde posse quempiam præceptum aliquod particulare obseruare, quamuis malè ageret & transgrederetur aliud præceptum, vt si quis daret eleemosynam extremè indigenti ob vanam gloriam, aut audiret Missam, is sine dubio satisfaceret præcepto charitatis de adiuuando proximo, & præcepto Religionis de audienda Missa, quantum ad hoc quod non teneretur, tum aliam Missam audire, aut dare aliam eleemosynam; licèt peccaret contra aliud præceptum prohibens vanam gloriam. Vnde patet non valere etiam fecundam consequentiam Suarij, nimirum quod si possit quis observare aliquod præceptum, possit benè operari. Nec magis certè valet probatio eiuldem consequentiæ. nimirùm, qui malè agit, transgreditur aliquod præceptum; ergo non obseruat præceptum aliquod, vt patet ex terminis, & instantia præmissa, quam ipsemet admittit in tractatu de legibus sæpissimè.

Soluitur locas Bafilij.

Ad confirmationem etiam dici posset S. Basilium non dixisse quòd pro tempore, quo eleemosynam peccaminosi omitterent diuites, aut pro alio sequenti, quo non liberarentur à peccatis, cætera præcepta seruarent, positiuè; sed quòd quamuis antecedenter cætera præcepta obseruarent, & essent ad ea observanda faciles, si tamen omitterent eleemosynam cum tenerentur, non consequerentur regnum Dei, propter præcedentem illam obseruantiam, aut quamcunque etiam sequentem, nisi dimitteretur ipsis peccaum illud non datæ eleemosynæ, quod quidem verum est propter illud Iacobi : Qui offendit in uno, factus est omnium reus.

Probat denique ratione, quia sicut potest quis habere habitum intemperantiz, & tamen elicere aliquem actum temperantiæ, ita posset quis, non obstante peccato habituali, elicere aliquem actum bonum, in quem non influeret peccatum habituale. Item, quia posser quis in puris naturalibus elicere aliquem actum bonum: ergo & in statu peccati habitualis, quia peccatum habituale non minuit eius vires, nec influit in actum, quia

hoc pendet ex libertate voluntatis.

Neutra ex his probationibus sufficit. non pri- Reileitur 1. ma, quia habitus intemperantiæ non tollit principium physicum sufficiens ad actum temperantiæ; peccatum autem habituale tollit principium phylicum requifitum ad actum bonum, fecundum Baium, & Catherinum, nimirum charitatem. Rursus, habitus intemperantiz non maculat hominem, nec afficit iplum aliqua indignitate, nisi ", & peccaquatenus principiat actum physicum indecentem hominem, aut quatenus est principiatiuum eius, & propterea non debet habere influxum moralem, aut physicum in actum temperantiæ: imò potest facere ad perfectionem moralem talis actus, quia ob illum habitum actus ille esset difficilior, & quo difficilior est actus, eo cæteris paribus est melior moraliter secundum omnes:peccatum autem habituale maculat moraliter hominem secundum se, præscindendo ab omni actu cuius esset principium: neque enim principiat physicè vllum; & præterea non concurrit vllo modo ad dignitatem moralem aliquam operis, sed potius ad indignitatem : ergo non est idem de illo, ac de habitu intemperantiædicendum quantum ad propositum.

Secunda probatio minùs conducit, quia consequens non sequitur: cum certum sit ob statum Reiseitur 2. peccati differentiam magnam moralem personæ accedere, ob quam existimare quis posset actiones à tali persona procedentes habere aliquem defectum moralem, quem non haberent, si procederent à persona non affecta peccato. Probatio etiam consequentiæ non vrget, quia sicut charitas, seu gratia potest addere circunstantiam moralem maioris bonitatis actui ab habente ipsam proueniente, quamuis non augeat vires physicas in ordine ad talem actum, nec diminuat in ordine ad oppositos actus, nec influat etiam physicè vllo modo in talem actum; ita etiam peccatum Peccati baposset addere circunstantiam vitiantem actui, quamuis non minueret, nec augeret vires physicas, nec physice influerer. Quod si loquatur Suarez de influxu morali, petit principium, hoc est enim quod est in controuersia; & dependentia actus à libertate voluntatis non tollit quin que effetium possit à peccato trahi circunstantia mala, sicut non tollit quin à circunstantia gratiæ, aut maioris dignitatis humanæ, verbi gratiå, regia (quamuis hæc confistat formaliter in denominatione extrinseca, vel in respectu rationis) possit actus liberè productus accipere bonitatem aliquam, vel malitiam sic, vt humilitas Regis esset melior, quàm plebeij, sine vlla differentia alia, quàm quæ accederet ex conditione personæ, sicut & ebrietas Regis esset peccaminosior, quam privatæ

Nec mirum videri debet quòd cum controuersia huius rei sit maiori ex parte cum hæreti-

210. rez ratione

No est eadem ratio cur inposset alique astum tempetor aliquem astā benum.

2 I I. ratio Suarij. Quamuis aliquie in puris naturalibus non sequeretur quid peccator poffet.

bituale non ided inficeres actă qui tolleret vires physicas, aut hysicum respecin actus.

2 [2.

Satis probabiliter probatur conclusio ex lande orationum Cermely, Ad. 10. quidquid di. eat Snarez.

cis, impugnemus has Suarij probationes; tum, quia id deferuit ad veritatem in ipsis probationibus eruendam, & etiam ne cum hæreticis agentes tam infirmo inniteremur fundamento; tum, quia ipsemet rejicit satis fusè aliorum probationem desumptam ex A&. 10. vbi dicit Angelus Cornelio: Orationes tua & eleemosyna tua ascenderunt in memoriam in conspectu Dei, ex quo loco colligitur istas orationes, & eleemosynas fuisse opera bona: sed Chrysostomus, Theophylactus, & OEcumenius existimant Cornelium, cum fecisset illa opera non fuisse iustum, sed peccatorem; imò & Augustinus epift. 57. idem sentire videtur, nam cum dixisset aliquos non crutos à potestate tenebrarum, nec translatos in regnum filij charitatis Dei, arque adeò non affectos gratia sanctificante, nec iustos, aliquod virtutis interdum operari: id probat exemplo huius Cornelij fundato in prædicto loco. Hanc, inquam, probationem tantorum Patrum auctoritate munitam reiicit ipse Suarez, quòd probabilius existimet Cornelium, rum fuisse iuttum; cur ergo illius probationes nullius Patris auctoritate fultas, & in se inefficaces nobis impugnare non liceret. Adde hanc quam ille reiicit expositionem istius loci non posse non esse probabilem, cum ei faueant isti Patres, & quamuis probabilius esset oppositum, hine non sequeretur quin esset bona probatio, quia probabiles etiam probationes præfertim defumpta probabilitate ex auctoritate Patrum, funt bonæ Theologicæ. Deinde non sufficienter oftendit alterum dicendi modum, ob quem illum reiicit esse probabiliorem, ve motiua ipsius consideranti paret facilè.

Melius ergo probatur hæc communis sententia; primò, quia actus fidei, quem adultus peccator debet habere, antequam iustificetur, iuxta illud Pauli Hebr. 11. Accedentem ad Deum oportet credere quia est, est actus bonus, aut saltem non necessariò debet esse malus, quia non oportet peccatorem habere actum malum, vt accedat ad Deum; ergo dantur actus boni in peccatore. Deinde attritio de peccatis, & timor etiam pœnarum inferni qui actus habentur ante iustificationem, quandoque sunt actus boni, nam aliàs non proponeret Deus moriua ad eos inuitantia, vt sæpissimè facit, & speciarim Christus, Timete eum, qui potest mittere in gehennam ignis.

Probatur secundò ex Concilio Tridentino, feff.6. can.7. vbi definitur omnia opera ante iustificationem facta, non esse peccaminosa, & cap.6. proponit plures dispositiones ad iustificationem, quarum plurimæ procedunt à peccatore etiam manente peccatore; sed certum est actus peccaminolos non posse esse dispositiones ad instificationem, nec ad vllam gratiam, sed potiùs ad pœnam, & damnationem.

Confirmatur, quia sess. 14. cap. 4. expresse docet Concilium attritionem imperfectam, qua non habet necessariam connexionem cum charitate donum esse Dei, & Spiritus sancti impulsum, non adbuc quidem inhabitantis, sed tantum mouentu, quo penitus adiutus viam sibi ad institiam parat. Et infrà dicit tali timore vtiliter concussos Niniuitas ad Ionæ prædicationem.Hanc do&rinam supponit etiam Concilium Araulicanum, dum inter bona opera, ad quæ requirit gratiam particularem Dei proponit initium bonz voluntatis, fidem, spem, & charitatem disponentem ad iustificationem.

Probatur etiam ratione, quia non obstante quòd quis sit peccator, potest tendere aliquo actu Probatur te in honestatem virtutis, neque enim, vt patet ex- tione. perientia, ab hoc retardat, aut physice, aut moraliter peccatum habituale saltem semper : sed actus quo sic tenderet, esset bonus moraliter; nam peccati habitualis circunstantia non potest inficere iplum, nili quatenus impediret ne tendere posset in bonum honestum.

Confirmatur efficaciter. Primò, quia gratia Charitau um sanctificans non dignificat omnes actus proue- dignificat nientes à iusto, sed solummodò actus aliàs bonos; certum est enim iustos peccare venialiter, iuxta peccatum inillud, septies in die cadit iustus; ergo peccatum ha- dignissiat bituale non inficiet omnes actus prouenientes à omne spainpeccatore, seu iniusto, sed solum actus, aliàs ma- insti. los, consequentia patet à paritate rationis. Hinc confirmatur secundò, non omnes actus iusti sunt boni , sed quidam boni , quidam mali ; ergo nec omnes peccatores sunt mali, sed quidam mali, quidam boni , & per hæc patet ad fundamentum Ioannis Hus, nimirum quòd peccatum maculat Fundament omnia opera à peccatore prouenientia.

Obiicies præterea ; primò , Isaiæ primo , 🗨 mihi multitudinem victimarum vestrarum dicit Do- Obiedio ex minus? plenus sum ; holocausta ariesum, & adipem 1saia. pinguium, & sanguinem vitulorum, & agnorum, & hircorum nolui, & infrà: Ne offeratis vitrà sacrisicium frustrà: Incensum abominatio est mibi, &c. vbi reiicit Dominus opera hæc bona Religionis, quia, vt subiungitur, manus corum, qui illa offerebant, sanguine plenæ erant, quia ipsi crant peccatores. Confirmatur, quia Matth.7. dicitur: Confirmatio Non potest arbor mala fructus bonos facere

Respondetur primò, illa opera solum reiici Responsio 1. tanquam non vtilia ad consequendam amicitiam Dei,& vitam æternam, quoties fiebant ab iis,qui adhuc persistere volebant in affectu peccandi, & non proponebant relinquere peccata, quibus offendebant Deum. Respondeo secundò, quòd il- Responsio 1. la opera quæ de se erant instituta ad venerationem, & honorem Dei, non placebant Deo, vt fiebant tum tempore Isaiæ, quia cum aliquibus malis circunstantiis fiebant, & propterea meritò reiiciebantur.

Ad confirmationem communiter respondetur Christum loquutum in sensu formali, ita sci- Responsio ad licet ve voluerit quod arbor mala, ve mala non confirmatiopossit facere fructus bonos; sed quamuis hoc verum sit; tamen omnino videtur Christum aliud bor male nen intendisse, nam de hoc nemo dubitare poterat, facit frudus & omnino non esset necessaria talis doctrina, nec vtilis. Itaque genuinus sensus videtur quòd quemadmodum arbor mala non potest producere fructus bonos, sed semper producit tales fru-Aus malos, ve ex iis possie colligi quod sit arbor mala, ita etiam professores malæ doctrinæ, & hypocritæ ac simulatores, qui in illo nomine malæ arboris significantur, non possent ita benè opetari moraliter loquendo, quin ex operibus tanquam ex fructibus cognosci possit quòd sint tales. Hinc autem non sequitur, quin aliquando tales etiam benè operari possint, & operentur, nec similitudo eorum cum arbore mala debet currere, vt aiunt, quatuor pedibus, ita vt quemadmodum arbor mala nullum fructum bonum fert, sie illi nullum opus bonum eligere possint. Quòd si eriam sic currere deberet, adhuc manebit nostrum intentum, nam arbor mala dicitur illa communiter, quæ paucos fructus bonos facit vt

fti : ergo nec

Hus soluitur,

215.

ex Matth.

Digitized by Google

Probatur ex Conc.Trid.

213.

Melior pro-

batio conclu-

fionis ex bo-

nitate actus

fides.

nux, quæ plures nuces amaras, & paucas dulces edere solet : ergo smiliter professor malæ doctrinæ,& hypocrita, quamuis aliqua opera bona faceret, si tamen plura multò fecisset mala, posset dici arbor mala, etiam currente quatuor pedibus similitudine; nec tamen sequeretur inde aliquid contra nos.

217. Obiettio ex Catharine.

Responsio. Omnu actus bonses non debet referri in Deum summè dilectum,

Alia obiettio eiusdem solwitur. Omne opus

di non po∭t.

Peccator posest habere babitus virenfusos aliquos.

218. obiettio.

Responsio 1.

Responsio 2. Nunqua ha-buit obligatienem home operadi semper ex iustitia sanctifi-Responsie 3.

219. Obietio ex dostrina August.

Responsio.

negare opus bonum fieri posse absque charitate, sic tenet Retract. cap. 15. Voluntas sine charitate non est nist vitiosa cupiditas. Item lib. de gratia, & lib. atb. Pracepta charitatis tanta, ac talia sunt, vt quidquid se putauerit bomo facere benè, si siat sine charitate, nullo modo fiat benè, & lib. I. de gratia Christi,

Quid boni faceremus, nisi diligeremus, & infrà, V bi non est dilectio, nullum bonum imputatur, nec recte bonum opus vocatur, quia quod non est ex side, pecca-

Obiicies vltimò Augustinum plurimis locis

Obiicies secundò ex Catharino, quòd omnis actus bonus debear referri in Deum summè dilectum: sic autem peccator manens peccator, nequit referre suos actus: ergo non potest habere actus bonos. Respondetur, negando maiorem, quia neque ex natura rei est talis obligatio; cùm quamuis non esset nec cognosceretur Deus, modò essent homines, & reliqua que modò sunt, posser esse actus bonus, & de facto omnes actus boni ipsorum iustorum non referuntur in Deum summe dilectum semper; neque etiam ex vllo præcepto, aut ordinatione divina, cùm talis often-

Obiicies tertiò ex eodem : opus bonum debet esse ex habitu virtutis peccator non habet talem habitum; ergo. Respondeo negando maiorem, quia opus bonum ordinis naturalis præsupponitur necessariò ad habitum bonum talis ordinis, bitu virtuiu. quandoquidem omnis talis habitus acquiratur per actus. Quòd si intelligat maiorem de habitu virtutis infulo, etiam neganda est maior vniuetsaliter, quia non omne opus bonum debet esse ex tali habitu. & præterea neganda est minor, quia peccator potelt habere habitum infulum fidei,ac spei saltem, vt postea videbimus, & potest habere zutum ta ac- plurimos habitus virtutum acquisicarum, imd & quisses qua omnes, quas, cùm esser iustus, habuit, in co postea remanent dum fit peccator.

Obiicies quartò ex eodem, & fortè est declaratio, seu confirmatio præcedentis obiectionis: Alia eiusdem Homo ab initio erat ita conditus à Deo, vt deberet habere iustitiam, & ex ea operari:ergo quoties non operatur ex iustitia peccat, sicut quoties non habet ipsam iustitiam est peccator. Respondetur primò, ex hac doctrina posse argumentum desumi contra Catharinum, quia sicut licèt quoties non habet quis iustitiam sit peccator, non tamen peccar peccato nouo , vt manifeltum videtur;ita licet quoties non operatur ex iustitia esset peccator, non tamen deberet peccare de nouo, & consequenter posset habere opus non malum, atque adeò bonum.Respondeo secundò, negando quòd homo deberet semper operari ex iustitia, quam deberet habere. Respondeo tertiò, negando consequentiam, quia licèt deberet operari ex iustitia, non tamen omne opus quod non faceret ex iustitia deberet esse peccatum, sed solum illa opera; quæ impedirent quominùs operaretur ex iustitia, talia autem opera non essent omnia, aut vlla ope-

> Respondetur ista prima verba non haberi in Augustino, quamuis nomine ipsius citentur ex il-

lo loco; in quo tamen, quod cum hoc similitudinem habeat, nihil dicit aliud, quam quod voluntai, si non sit liberata, potins cupiditas quam voluntas dicenda sit; cuius sensus est, quòd voluntas nisi sit liberata per gratiam actualem à pondere & inclinatione in malum, potius dicenda sit cupiditas, id est, agens viciosè, qu'am voluntas, id est, agens benè; quod licèt verum esset, non facit ad propositum. Dato etiam quòd prædicta verba haberentur apud Augustinum, sensus esset quòd voluntas fine charitate non est nisi vitiosa cupiditas, non fine charitaquòd nihil boni possit facere, sed quòd tam pa- 10. rum foleat, vr pro nihilo reputandum fit, & quòd quantum ad confequationem finis vltimi,& liberationem ab inferno, perinde esset ipsi habere quæcunque bona opera, quæ faceret, ac non habere nisi accederet charitas. In secundo loco idem vult, nempe nihil fieri liberè ad consequationem beatitudinis absque charitate, sic scilicet vt poslet sufficere absque charitate, & sic etiam intelligendus est tertius locus, vt patet ex vltimo loco.

Possent etiam omnia hæc aliaque similia intelligi de charitate, non formali tantum, sed vel Alia exposiformali, vel de virtute disponente ad charita- tio Augustini. rem, siue actuali, siue habituali; sic autem in rigore intelligi posset quòd voluntas absque charitate nihil omnino operetur, nisi quòd malum est. Ratio autem huius expolitionis delumi posset ex simili modo exponendi locum Pauli, Sine fide impossibile est placere Deo; ex quo loco ipsemet Augustinus & Theologi communiter dicunt sidem esse initium iustificationis, & omnia opera conducentia ad vitam æternam, & exigentia gratiam Christi procedere ex fide. Sed hoc nequit intelligi de fide formaliter accepta, quandoquidem pia voluntatis affectio, & prima cogitatio, ad quam sequitur, sint conducentia ad vitam æternam, & ex gratia Christi, vt definitur in Arausicano; ergo per fidem intelligitur ibi non solum fides formalis, sed etiam quòd ad illam disponit, ita vt sensus sit quòd sine side, vel sine actibus disponentibus ad fidem non possit quis placere Deo: cur ergo similiter quando dicit Augustinus non posse voluntatem benè agere sine charitate id non posset intelligi de charitate, vel formali, vel virtute difpolitiua ad iplam?

Tertia difficultas huius articuli, nimirum, an virtus moralis habita fine charitate sit dicenda vera virtus, tantum potest esse in controuersia nominali, quia si intelligatur per veram virtutem illa, quæ inclinat ad bonum honestum sine circunstantia viciante, certum est illam esse veram virtutem, & sic debere vocari; si autem intelligatur per veram virtutem , illa tantùm quæ conducit ad finem vlrimum consequendum, & per se ordinatur directe ad illum, siue elicite, siue imperatè, illa virtus non esset vera virtus. Et sanè Scotus ipse in textu num. 26. proponit hanc duplicem acceptionem, & conformiter resoluit hanc difficultatem, & S. Thomas 1.2. quaft. 65 art. 2. nihil aliud contendit, vnde quamijis Scholiastes dicat Scotum docere contra D. Thom. virtutes morales veras, & proprias dari fine charitate at que aliis Theologicis, omnino videtur mihi quòd Scotus in refolutione huius articuli, quantum ad hoc, conueniat cum D. Thoma, id quod ex ipso textu manifeste pater,& speciatim exverbis ipsius codem n. 26. in fine. Nam virtutes non sunt vera sine charitate, quia non perducunt ad beatitudinem, & panlò antè, dideò sunt imperfecta sine charitate, sine qua

220.

22 I. moralis babita sine charitate fit vera virtus.

conner it cum D.Thom.

men possunt sic ordinare; quibus verbis patet Scotum dicere quod virtutes morales sint imperfecta, quatenus secundum se non conducunt ad acquilitionem finis vltimi, quamuis (vt ibidem dicit) ex so quòd hæc perfectio ordinandi hominem ad finem charitatis, aut conducendi ad finem vltimum, non competat ipsis ex natura sua intrinseca, led ex charitate iplis extrinfeca, possint, & debeant dici perfectæ secundum suam speciem, cum nulla perfectio debita isti speciei ex natura sua intrinseca desit ipsis, ex eo quòd non coniungantur cum charitate. Et per hoc manet explicatus totus textus iam propositus.

Sed si è conuerso, &c. Hîc tenet virtutes Theologicas non habere talem connexionem cum moralibus virtutibus, quin Theologicæ possint haberi sine moralibus, saltem quoad habitum, quæ est quarta difficultas huius articuli. Probat Do&or experientia clarissima, & quam nemo potest negare, adulti habentis multos habitus vitiolos, & de nouo conuersi ad pœnitentiam, ac iustificati; talis enim non haberet habitus virtutum oppolitarum istis vitils, quia sentiret difficultatem benè operadi iam iustificarus,& quia ante iustificationem no esset necesse vt eliceret plures actus istarū virtutum: sed sine pluribus talibus actibus no posset acquirere habitus virtutum moraltum; ergo non semper iustificatus habet habitus virtutum moraliu, sed semper habet habitus virtutum Theologicarum; ergo hæ posfunt,& solent esse sine illis omnibus. Hæc probatio conuincit intentum de virtutibus moralibus acquisitis, seu per se non infusis, nec de illis videtur loqui S. Thom. r. 2.9.65. art.3. Sed de moralibus per se infusis, vnde quamuis hîc etiam Scholiastes dicat Scotum concludere cotra D. Thom. non existimo ita esse.

222. Solutio quarta difficulta tis buine arriculi. Theologica Virtutes pof-

funt esse sine moraliba acquifitü,

28.

non sit ne-

cessit as vir-

tutum mo-

ralium in-

fusarum!

Quomodo

#### SCHOLIVM.

Tenet Doctor non constare dari virtutes morales infusa,& reddit huiu rationem. Ita Henr. Quodl. 6.quast. 12. Dur. 3.d. 33.q. 6. Occam 4 q. 3.ad 3.& 4. Gabr. 4.d. 4.qu. 1.art. 1. con 7. Gart.3 dab 2. Rubion hic qu.1.art.2. Bassol.3.d.33.q.2.art.3. Argen.ibi q.1.art.1. Alm.tr.3. mor.cap 9. Marsil.4.quast.10. Probabilem ait Assor. 1. tom. lib. 3. cap. 28. qu. 4. & omnes Scotifta.Est contra D.Thom.1.2.qu63.art.3.& 4.vbi Medina art.3.temere asserit esse ingentem temeritatem negare morales infusas. Vide Pitig hic art.12. qui soluit arg. contra hanc

Vòd si dicatur thuic in pænitentia esse infusas virtutes etiam morales,& consimiliter de paruulo in Baptismo;& per hoc saluetur prædicta connexio, quia si non habet innatas, saltem habet infusas:quod probatur, quia habebit eas in patria secundum Augustinum,& adducitur in litera:non videtur enim probabile,quòd haberet eas in patria, nisi haberet eas in via, nec acquirit eas in via, cum statim moriatur.

Licèt de istis virtutibus moralibus infusis multa dicantur, scilicet quòd videntur necessariæ propter modum, medium, & finem: quia tamen omnis finis, quem non possunt habere ex specie sua, determinatur sufficienter ex inclinatione charitatis: modus autem, & medium determinantur per fidem infusam: ideò non videtur necessitas ponendi virtutes morales infusas, sed acquisitas tantum in his, qui habent eas acquisitas, vel habere possunt: nec etiam in aliis, qui scilicet non possunt eas acquirere propter desectum vlus liberi arbitrij, quia non est maior ratio, quare isti debeant habere, & non illi.

Et tunc ad illud de paruulis potest dici, quòd non est necesse eos habere virtutes morales in patria, sed sufficit quòd benè disponantur circa appetibilia per charitatem : charitas enim disponit circa omnia volibilia in vna ratione volibilis: & quòd non oportet quòd habeant omnem scientiam in genere proprio, sed sufficit habere eam in Verbo, quæ est notitia perfecta.

Vel secundò, si habuerunt eas, potest dici, quòd infundentur eis in instanti beatitudinis:non est enim magis necesse illa, quæ pertinent ad viatorem, si aliquando esset futurus viator, dari sibi in Baptismo, quam ea, quæ pertinent ad statum comprehensoris dari sibi in instanti beatitudinis, imò magis rationabile hoc, quàm illud

Vel tertiò potest dici, quòd si illa pertinent ad aliquam perfectionem comprehensoris, & non dentur in instanti beatitudinis, poterunt eas acquirere per actus suos: sicur enim non apparet ratio, quare non poterunt addiscere aliqua scibilia in genere proprio, quæ primitus non nouerunt: ita non apparet ratio, quare non poterunt ex bonis electionibus circa appetibilia ad finem, non tantum vt sunt volenda propter Deum in se, sed vt sunt volenda inquantum commoda sibi, acquirere sibi vnum habitum inclinantem ad electionem talium appetibilium sub propria ratione, & ita virtutem moralem.

#### COMMENTARIVS.

223. rales per se infuf4.

Vod si dicatur buic in pænitemia, &c. Iam accedit ad quintam difficultatem huius virentes mo- amiculi, que estan dentur virtutes morales per le infulæ,& est in magna controuersia. Assirma-

tiuam partem cum D. Thoma quaft. 63. art. 3. te- Sententia 1. nent Caietanus, Contadus, Medina, ibid. D.Bo- affirmatiua. nauentura, Richardus Capreolus, Pal. Hispalen. 3. dift. 33. Vega lib.7, in Trident.cap. 24. Val. quaft. 6.

de virtutibus punct. 1. Vasquez disp. 86. Suarez lib. 6. de grat. cap. 9. & alij plures, quos citat, & sequitur Auersa quest.35.sect. 8. Ex his autem antiquiores aliqui, quod rationibus non potuerunt, censuris conati sunt persuadere; nam Capreolus oppositum huius sententiæ erroneum, Conradus contra definitionem Ecclesiæ, Medina oppositum fidei, & temorarium; sed doctiùs multò, & grauiùs recentiores Suarez, Vasquez, Salas, Lorca, Curiel, & alij hanc rem nullo modo spectare ad sidem putant, & ita sanè est. Mirum autem est Medinam putare hanc sententiam esse de fide certam, ídque eum colligere ex Scripturis; cum tamen ipsemet neget sufficienter colligi posse ex solis Scripturis dari virtutes Theologicas per se infusas; & cum apud omnes in confesso sit magis certum esse quòd Theologicæ sint per se infusæ quàm morales vilæ.

'Negatiuam partem tenet Scotus hic cum citatis à Scholiaste, & omnibus Scotistis, qualium Doctorum sententiam erroris, aut temeritatis damnare, ob tam leuia, quam adducunt aduersarij, fundamenta minus considerate factum videtur,ne quid gravius dicam. Vt autem hæc controuersia grauissima melius penetretur, & quam vim habeant veriusque partis fundamenta, & etiam Scotistarum plures rationes, meo iudicio insufficientes, examinabo.

Probant ergo primò ex discursu Scoti suprà dist. 34. quo probat non distingui dona, beatitudines, ac fructus à virtutibus moralibus, & Theologicis, quia scilicet non sunt ponendi alij habitus in viatore, quam possunt sufficere ad perficiendum iplum in ordine ad Deum ac creaturas; sic autem sufficienter ordinatur per Theologicas ac morales, vt ibi probauimus: ergo non sunt neces-

sarij habitus morales per se infusi.

Verùm hæc probatio secundum se præcisè non vrget, quia negari posset consequentia; nam licèt sufficiéter perficeretur homo in ordine ad Deum, & creaturas per virtutes Theologicas, & morales; tamen non propterea sequitur quòd sufficienter ordinatur per Theologicas ac morales acquifitas; quia quemadmodum præter Theologicas acquisicas, ysteriùs ponuntur Theologicæ per le infulæ lecundùm omnes,non quòd id limpliciter estet necessarium, seclusa authoritate aliqua, cui esset deferendum; sed quòd esset necessarium ad melius esse, vt scilicet perfectius quis operaretur circa Deum , & ea quæ ordinantur ad iplum per infulas virtutes, quæ perfectiotes sunt, quam per acquisitas, quæ sunt imperfectiores. Ita similiter possent poni præter virtutes morales acquifitas morales infulæ, non quòd hæ simpliciter necessariæ essent viatori, sed quòd essent necessariæ ad melius esse, vt scilicet perfe-Ctiùs operaretur quis per eas circa illarum virtutum obiecta, quam posset facere per solas virtutes acquisitas.

Quæ responsio maximè confirmari potest in nostra sententia, qui putamus virtutes acquisitas & infusas non distingui inter se penes obiecta, quandoquidem circa idem obiectum materiale & formale, circa quod versatur fides infusa supernaturalis, possit versari sides acquisita. Hinc enim posset quis sic discurrere : licet posset quis; quidquid credit side diuina, credere side humana, & ob eandem rationem, tamen vt perfectiùs illud ipsum credat, ponitur in ipso sides per se infusa, & ad hoc necessaria est, saltem necessi-

tate vtilitatis, & maioris perfectionis: ergo licet posset quis per virtutes morales acquisitas tendere in quecunque obiecta, in que tendere potest per virtutes morales infusas, & ob quamcunque rationem; tamen poni debent virtutes morales infusæ, vr perfectius tendat in eadem obiecta ob ealdem rationes, nili ostendi possit aliqua implicantia in talibus virtutibus, vt vix fieri potest; & si posser, tum vi istius implicantiz, & non vi huius probationis stabiliéda esset conclusio. & sanè discursus iam factus supposita possibilitate virtutum moralium, ( quæ non est neganda, nisi possit ostendi implicantia) mihi semper fuit potissimum oppositæ sententiæ fundamentum, quódque folum mihi eam probabilem facit, seclusa probabilitate, quam à Doctoribus eam tenentibus magnam accipit. Vnde postea illum contra nostram conclusionem, & sententiam proponemus, ac soluere conabimur.

Probant secundò, quia seguetetur quòd daren- 226. tur præcepta distincta de virtutibus per se infusis, & vitia per se opposita ipsis, distincta à vi- insufficiens. tiis oppositis virtutibus moralibus acquisitis; quando enim honestates sunt distincte, etiam inhonestates opposite erunt distincte: sed hoc est falsum, tum quia præcepta omnia virtutum moralium implentur per actus virtutum moralium acquisitarum; tum, quia non confitentur homines peccata specialiter facta contra virtutes morales infusas, nec confessores illa examinant; quod tamen deberent facere, si darentur ta-

lia peccata specialia.

Contra tamen hanc probationem facit, quod Reiicieur. probet nimiùm; si enim valet, sequitur non dari virtutes Theologicas infusas: nam non sunt aliqua præcepta particularia de Theologicis infusis, nec viria aliqua specialiter ipsis opposita, distincta à præceptis, quæ sunt de side, spe, & charitate acquisitis, & à vitiis his oppositis; nec Eademprace. confitentur homines peccata vlla specialiter opposita Theologicis acquisitis; nec Confessores infuss at ac talia peccata specialiter examinant : ergo si propter hanc rationem non dantur virtutes morales infusæ, nec dabuntur Theologicæ infusæ. Quod si dicatur iisdem præceptis, quibus in Scriptura ac Patribus præcipitur fides, spes & charitas, præcipi, aut solos actus virtutum Theologicarum; aut illos simul & naturales; aut illos, vel naturales dissunctine; similiter dicere possunt assertores virtutum moralium per præcepta, quæ sunt in Scriptura, & Patribus de virtutibus moralibus præcipi, vel solos actus virtutum moralium infusarum, vel illos simul & actus moralium acquisitarum; vel illos, aut actus acquisitarum disunctiué. Et similiter si dicatur quòd eq iplo, quo quis confitetur le non amasse Deum super omnia, & proximum sicur seipsum, vel odio ipsum habuisse, eo, inquam, ipso si dicatur, quòd sufficienter confitetur peccatum, quod est contra charitatem infulam & acquilitam; nec aliud vlterius debet, examinare Confessarius:pari ratione dici poterit quòd confitens se intemperate vixisse, eo, ipso sufficienter consiteatur peccarum particulare, si quod sit contra temperantiam tam per, fe, infusam, quàm acquisicam. 🕟

Confirmatur, quacunque ratione odio prosequens proximum se habet ad præceptum cha. Confirmatio. ritatis contentum in Scriptura & Patribus, & ad charitatem infulam ac acquilitam; eadem lo habet iniuste, aut intemperate le gerens respectu

227.

Virtutes morales infusa possent babere vtilitatem s essent possibi-

240.

2. Sententia,

nostra est,non

dari.virtues

morales per se

infusas.

224.

Prima proba-

tio partis ne-

gatina ex dif-

eursu Scoti

dift. presed.

Non sufficit.

& conclusio

225. Confirmatur responsio.

Quanam effet osilisas virensu infusa.

Quando virtutes distin-

vitia diftin

ta, & quan-

præceptorum de temperantia & iusticia,& respe-Au virtutum infularum ac acquilitarum iustitiz

& temperantiz.

Vnde si odio prosequens proximum dicatur \*infringere duo præcepta charitatis, vnum infusz, & alterum acquisitz; aut si dicatur vnum solum infringere; & similiter si dicatur committere duo peccata, vnum contra infusam, alterum contra acquisitam; aut vnum peccatum contra vtramque, aut contra vnam tantum ex iplis: eodem sanè modo discurri, proportione seruata, potest de intemperate, aut fniuste viuente, quòd scilicet infringat duo præcepta, aut vnum solum, & quod committat duo peccata, vel vnum solum.

In rei autem veritate, existimo quotiescunque duz virtutes distinctz versantur circa idem obiectum formale motiuum & terminatinum, (vt contingit in virtutibus Theologicis & acquisitis, verbi gratia, in fide infusa & acquisita, quæ in nostris & communioribus iam recentiorum principiis respiciunt idem obiectum formale) quodeunque vitium contrariatur & opponitur vni, idem contrariari & opponi alteri; nec consequentur debere esse duo vitia distin-C'z speciei ipsis opposita, licèt in codem vitio possint considerari diuersæ rationes formales secundum quarum vnam posset considerari vt oppositum vni ex illis virtutibus; & secundum alteram alteri.

Huius autem ratio est, quòd eatenus vitia opponantur virtutibus, quatenus tendunt in obiecta formalia oppolita obiectis formalibus virtutum, aut quatenus recedunt ab obieciis formalibus virtutum, vel modo aliquo incompossibili cum modo virtutis versentur circa illud: ergø impossibile est quin quod vitium opponitur vni virtuti, opponatur etiam cuicunque alteri, quæ versatur circa idem obiectum for-

228.

fusa haberens

eadem vitia

opposita qua

acquifita.

Vnde infero primò ad propolitum, virtutes Virentes in- morales infusas & acquisitas non debere habere vitia distinctæ speciei sibi opposita, ve vult hæc

probatio, quam impugno.

Infero secundò, quòd quando dicitur quòd virtutes distinctæ debeant habere vitia distin-Ata sibi opposita, hoc intelligendum sit, quoties virtutes sunt ita diuersa vt non tendant in eadem obiecta materialia & formalia. Et ne videatur mirum quod quælibet virtus distincta non habeat peculiare vitium sibi soli oppositum formaliter, vltra dicta addo non magis id mirum videri debere, quàm quòd quodlibet vitium non habeat peculiarem aliquam virtutem sibi soli oppolitam: sed secundum communem doctrinam non habet; nam auaritia & prodigalitas sunt vitia opposita, & opponuntur vni tantum virtuti, nempe prodigalitati.

Quantum ad illud de præcepto, an scilicet detur præceptum particulare de virtutibus infulis moralibus. Dico in primis non esse necesrentur vir- se ve quamuis darentur tales virtutes, daretur sutes infusa, aliquod præceptum particulare de ipsis; quia licèt essent ex natura sua conducentes ad vitam zternam, & magna perfectio hominis; non tamen ex natura sua sunt necessariò conducentes ad viram æternam, nec talis perfectio hominis, vt censeri deberet peccare, qui eas non procuraret; & quantum ad necessitatem, quam haberent ex ordinatione diuina, non esset necessarium vt Deus talem ordinationem haberet; nec tam facile probari potest ex Scriptura, aut Patribus quòd eam de facto habuerit. Dico secundò tamen, quòd ex suppositione quòd dentur virtutes infulæ, verisimiliter præcepta, quæ funt in Scriptura de virtutibus moralibus, comprehendant illas. Sed de hoc in materia de virtutibus, aut legibus per se tractandum est.

Probant tertiò, quia per actus virtutum moralium possumus sufficienter mereri vitam æternam, supposita saltem adoptione, que sit per gratiam sanctificantem : ergo frustra ponerentur actus virtutum infularum, & consequenter frustrà ponerentur ipsæmet virtutes. Probatur antecedens, quia aliàs non possemus per virtutes acquisitas observare præcepta, mediante qua observantia meremur vitam zternam, & consequenter status peccatoris esset incompatibilis cum præceptorum observantia, quod est falsum secundum omnes.

Contrà, quia qua ratione possemus suppost- Reiicitur. ta adoptione & iustificatione mereri per virtutes acquisitas morales, eâdem possemus mereri per Theologicas acquisitas; & tamen hoc non Quani meobstante ponuntur vtiliter Theologicz infusz: reri possenu ergo eo non obstante ponendæ erunt morales per acquipinfusæ. Et quemadmodum tota tatio (iam se- men viiliter cludo auctoritatem) ponendi Theologicas est, poni infusa. vt mereamur perfectiori modo per ipsas, quam possemus per acquisitas Theologicas: ira eadem ratio posset esse ad ponendas infusas morales,nimirum ve perfectiori modo mereremur per illas, quam per morales acquisitas.

Vnde in forma responderi posset distinguendo antecedens : sufficienter sicut simpliciter posset sufficere meritum istorum actuum, concedo : sie vt tam perfecto modo posset sufficere, quàm si haberemus infusas supposita possibilita-

te infularum, nego antecedens.

Ad probationem antecedentis distinguo primum consequens: non possemus observare præcepta tam perfecto modo, quam per actus virtutum infusarum, concedo. non possemus vllo modo sic vt non vt peccaremus eliciendo actus virtutum acquisitarum, nego. primam sequelam & secundam etiam.

Itaque quacunque ratione posset peccator obseruare præceptum charitatis per actum charitatis acquisitæ, & infidelis ac hæreticus præceptum fidei per fidei acquisitæ actus, eadem possent omnes observare præceptum temperantiæ, & iustiriæ per actus temperantiæ, & iustiriæ acquisitæ, quamuis daretur temperantia & iustitia infula.

Probatur quartò ad hominem, impugnando connexionem, quam Thomista asserunt inter illas virtutes infusas, & gratiam, ac cha- insufficiem. ritatem, sine qua, secundum ipsos, non infunduntur, nec conseruantur virtutes infusæ; connexio gratis asseritur, cùm non possit assignari ratio eius.

Sed quamuis hæc probatio possit valere fortè contra illos Thomistas ; tamen absolutè & simpliciter non sufficit ad probandam conclusionem; quia si non esset aliqua ratio, aut auctoritas statuendi illam connexionem, posset aliquis & meritò eam negare.

Et sane quod ad me attinet, si tenerem virtutes infusas morales dari, non tenerem illam connexionem neque in fieri, neque in conferma-

229 ensufficiene.

Quamuis dadari precepta de illie.

230.

Reifeitur.

Si darentur infusa mera les, non necef-Sarid conne-Aeretur cum charitate, ant gratia.

Ad hanc probationem reduci potest alia, Itemalia. ri; sed dicerem quòd quemadmodum de facto quam subiungit idem Auctor: nempe quod aliæ virtutes per se infusæ, vt fides & spes conservantur sine charitate, nec deperditur sides sine adultis, qui acquissuerunt habitus acquisitos peccato infidelitatis ipsi specialiter opposito, aut virtutum moralium, non sint attribuendæ virtutes morales infusæ, quia vel essent eiusdem violatione particulari præcepti fidei; nec spes speciei cum acquisitis, vel diuersæ: non eiusdem, etiam tollitur sine peccato aliquo specialiter oppolito ipli, aut line deperditione fidei : ita quia duz virtutes eiusdem speciei circa idem. similiter temperantia infusa & pænitentia inobiectum secundum omnes superfluunt; non fusa non deperderentur, nisi ob peccatum alidiuersæ speciei, quia actus & obiecta earum sunt quod specialiter ipsis oppositum, aut nisi deciuldem speciei. perderetur fides. Dico autem nisi deperderetur Sed facillime respondetur ad vtramque profides, quia cum actus virtutum per le infularum dependent à propositione sidei per se infusæ, ve communiter supponitur, quandoquidem deperdita fide reliquæ virtutes per se infusæ non possent exire in actum suum, merito tollerentur ab eo, qui voluntariè fecit, vt redderentur proxime inutiles per peccatum, quo

tra omnes.

bationem, habitus infusos morales esse diuersæ Viraque reyspeciei ab acquisitis, & maioris perfectionis, virtutes inquam ille fint. Ad illud autem quod oppo- fusa sune nitur contra eorum maiorem perfectionem, maioru pernego sequelam, quia certum est in omni sen- festionu tentia habitus per se infusos non dare facili- quam acquitatem quam possimus sentire, aut experiri in Non dant fanobis, vt patet in habitibus infusis fidei, spei, cilitate fen-& charitatis, quæ si darent talem facilitatem, sibilem. possemus cognoscere quòd eos haberemus, con-

Itaque quemadmodum verum est de virtutibus infusis Theologicis quòd non dent facilitatem, aut promptitudinem sensibilem, licèt sint habitus, ita dici posset quòd virtutes infusæ morales essent habitus, quamuis non darent talem facilitatem, aut promptitu-

Ad illud etiam quod opponitur contra eo- Sunt diffin rum distinctionem specificam, respondeo actus acquissiis. infusarum & acquisitarum esse diuersæ speciei, car versentus sicut & habitus vnde proueniunt, obiecta autem eirea possunt esse eiusdem rationis: neque enim ab co obiedum. desumitur diuersitas istorum habituum vt ad se inuicem comparantur.

Et sanè quacumque ratione actus & habitus Theologicarum infularum & acquilitarum distinguentur, eadem ratione actus & habitus moralium acquisitarum & infusarum distingui possunt. Et si Theologica acquisita & infusæ, exigunt, vel non exigunt distinctionem obiecti, codem modo illam exigent, vel non exigent morales acquisitæ & infusæ. Vnde hæc probatio vtraque vel nihil concludit de moralibus infusis, vel destruit Theologicas infusas.

Probatur octauò ab eodem Auctore, quia vir- Alia probatutes morales infulæ requirerentur aut ad substantiam operis, aut ad facilitatem, & promptitudinem eius; non ad promptitudinem, quia illa solummodò acquiritur exercitio, vt patet experientia: non etiam ad substantiam, quia ad hanc sufficit ipsamet facultas naturæ, quandoquidem possit homo antequam acquirat vllum habitum, elicere aliqua opera bona moralia.

Hac etiam ratio destrueret habitus Theologi- Regeitur. cos infusos: nam posset aliquis credere ante acquisitionem habitus fidei Deum esse, sicut posset sa ad substăante acquisitionem habitus temperantiæ elicere tiam allus actum temperantiz. Vnde si ex hoc sequere- supernaturatur quòd non requireretur virtus temperantiæ ad substantiam actus temperantiæ, sequeretur quòd non requireretur fides Theologica ad substantiam actus fidei. Et si dicatur quòd virtus Theologica fidei non requiratur ad substantiam omnis actus fidei, sed ad substantiam actuum supernaturalium : ita simili-

242.

241.

240.

Alia proba-tio inutilis.

Reücitur.

Obieti na

turale posset attingi a-

Au Superna-

turali.

datur vlla virtus moralis per se. Minor huius materiam de pendet ab iis, quæ dicenda sunt in quarto de pænitentia.

Alia probazio inusilia.

&è discutier. Probatur septimò, à nostro Pitigiano hic art. 12. qui quia si darentur virtutes morales infulz, vel essent perfectiores acquisitis, vel æquè perfectz: sed neutrum dici potest, quia si sic, quandoquidem pueris in Baptismo infundantur; sequeretur quòd quando adolescerent, sentirent in se maiotem facilitatem, aut æquè magnamiac si haberent habitus acquisitos contra omnem experientiam. Dicere autem, inquit, habitus infusos , norddare facilitatem , aut promptitudinem ad operandum, est dicere ipsos non esse habitus.

merebatur auferri sibi fidem; quæ est ratio ob

quam communiter teneretur quod ablata fide

non maneat spes, quæ tamen manet sicut & sides,

moralium est quid creatum & finitum : ergo

non potest attingi immediate per actum su-

pernaturalem in substantia. Verum hæc ratio

difficilis est, nam imprimis difficile est assigna-

re cur quemadmodum obiectum increatum &

supernaturale potest attingi per actum non so-

lùm supernaturalem, sed naturalem etiam: (vt

patet ex sæpe proposita doctrina de fide natu-

rali & supernaturali versaga circa idem obie-&um materiale & formale) ita similiter obie-

&um naturale non possit attingi actu naturali & supernaturali ; & quòd de facto attingatur,

colligi posse videtur ex co, quòd quæcum-

que obiecta nos attingimus nostris actibus na-

turalibus, Deus eademipla attingit actu suo su-

naturalium dicunt aliquem ordinem ad super-

naturalia, ratione cuius possent attingi actu su-

pernaturali absque implicantia, id quod specia-

tim patet de virtute Religionis, quæ aliquo mo-

à paritate rationis; tum, quia valde conducit ad acquirendam iustificationem, & vitam æter-

nam. Sed hæc non est per se infusa: ergo non

probationis, in qua est tota difficultas eius de-

virtute pænitentiæ, quò lectorem refero ad

doctissimum commentarium R. admodum Pa-

ris Antonij Hiquæi Magistri mei obseruan-

dissimi, qui sine dubio difficultatem hanc exa-

Probatur sextò, quia si daretur aliqua virtus

Deinde vlteriùs obiecta & actus virtutum

Probatur quintò, quia obiectum virtutum

ablata charitate.

pernaturali & infinito.

do speciali versatur circa Deum.

Alia proba- moralis per se insa, maximè Pœnitentia, tum

Scoti oper. Tom. VII. Pars I I.

virtus infu-

zer dici poterit quòd non requiratur virtus infula temperantiz ad substantiam omnis actus temperantiz, sed ad substantiam actuum supernaturalium temperantiz. Vnde respondeo in forma ad hanc probationem, negando minorem pro secunda parte, & distinguendo eius probationem: potest elicere aliqua bona opera moralia in substantia naturalia absque vllo habitu, concedo; quia habitus naturales non dant simpliciter posse opera moralia in substantia supernaturalia (qualia essent opera virtutum moralium infusarum si darentur, & qualia de facto sunt opera elicita virtutum infusarum Theologicarum) absque habitu, vel aliquo auxilio, aut concursu physico Dei supplentis defe-Etum habitus, nego quia habitus supernaturales dant simpliciter posse ad suos actus, & per hoc distinguantur à naturalibus.

244, tio senclusio-Nulla est noeessitas virlium.

His ergo probationibus omissis, probatur conclusio efficaciter, & breuiter, ratione Scoti hîc: quia nullum est principium rationis, aut authoritatis, ex quo colligatur quòd dentur virtutes morales per se infusæ, atque adeò sueutum infu- pernaturales in substantia: ergo non sunt posarum mora- nendæ. Probatut consequentia, quia ex vulgari & communiter recepto axiomate non funt multiplicanda entia absque necessitate, tationis, aut authoritatis, aut experientiæ. Probatur antecedens, quia si quid esset principium, maxime authoritas, vel ratio fundata in aliqua experientia: sed non est vila authoritas id probans, vt patebit ex solutione obiectionum (in qua sanè solutione maximè fundatur nostra sententia; vnde in ea diligentiùs laborandum erit;) nec experientia vlla, quia omnis conditio, quam experimur quoscumque actus nostros habere, posset adesse sine virtutibus infusis: aliàs potuissemus cognoscere nos habere tales virtutes infusas, & consequenter etiam charitatem, & gratiam, maxime secundum aduersarios, qui dicunt virtutes morales infusas necessariam habere connexionem cum charitate, & è

Ex mullo caeas dari.

Confirmatur, non possumus ex vlla condipite colligitur tione actuum nostrorum, quam experimur, cognoscere quòd habeamus virtutes Theologicas per se infusas; ergo neque virtutes morales per se infusas à paritate rationis.

245. Virtus temperantia non osest esse infusa in sententia Themistarum.

Probatur etiam ad hominem, de temperantia vt sic, suisque speciebus, ac etiam fortitudine; quia ista virtutes ponuntur in parte sensitiua tantum secundum D. Thomam, & suos rigidiores asseclas: sed absurdum videtur ponere in illa parte virtutem supernaturalem in substantia, & omnino superfluè poneretur; quia habitus acquisitus, etiam per actus malos intemperate viuendi esset sufficiens, vt determinaretur illa pars ad temperatè viuendum, ex quocumque fine imperaret voluntas tales actus, vt patet : ergo non datur temperantia, aut fortitudo per se infusas.

246. indigentia gratia fpe-cialu ad opera virtutum moralium.

Obiicies primò: Scriptura, PP. & Concilia Obieffio ex requirunt ad actus virtutum moralium, vt funt conducentia ad vitam æternam, gratiam specialem, & dicunt ea esse dona Dei : ergo sunt supernaturales in substantia isti actus, & consequenter virtutes à quibus proueniunt. Probatur antecedens de prudentia ex Psalm. 93. Qui decet hominem scientiam. &, Beatus quem tu ern-

dieris Domine, & Iacobi primo: Qui indiget sapientia, postulet à Deo. Confirmat Medina 12tione, quia prudentia de supernaturalibus præceptis leruandis nequit esse acquisita. Probatur idem antecedens de Religione Rom. 8. Non accepistis Spiritum seruitutis in timore; sed accepiftis Spiritum filiorum, in quo clamamus Abba, Pater. & iterum, nam quod oremus nescimus sicut oportet. Probatur antecedens de continentia Sap. 8. Cognoui optime quod nemo potest esse continens, nist tu dederis.

Probatur idem antecedens de omnibus virtutibus, Sap. 7. Venerunt mihi omnia bona pariter cum illa, & innumerabilis honestas per mansu illius, & ad Gal. 4. Qui tribuit vobiq spiritum, & operatur virtutes in vobis.

Respondeo, negando consequentiam, quia quamuis non essent supernaturales in substan- Responsio. tia, posset gratia specialis ad illas requiri, & consequenter possent dici dona Dei propter ne- gratia particonsequenter possent dici dona Des proptes ne-cularis al cessitatem gratiæ actualis distinctæ ab habitua-multos attu li, quæ requiritur ad omnes actus conducen- non supernates ad vitam æternam, vltra quamcumque gra- invales in tiam habitualem. Vnde Innocentius I. in epi &. Substantia. ad Concil. Carthag. Omnes Santti, inquit, sine adiatorio gratia Dei nibil se agere posse testantur, & Augustinus de natura, & gratia, cap. 26. Sicut oculus sansu corporis, etiam plenissime sanus, nist candore lucis tuali ultra non potest cernere: sic homo etiam persectissime iusti-requirius ad ficatus, nist aterna luce institia diuinitus adiunetur, merita instorecte non potest vinere.

Gratia a-

Itaque quemadmodum ex his locis, & aliis plurimis, ac sententia communi in materia de auxiliis præter habitus supernaturales in ' substantia, & quoscumque alios requiritur ad benè agendum saltem in ordine ad vitam æternam gratia actualis, & ratione huius actus bonus dicitur esse ex gratia speciali, ac donum Dei : ita patet manifeste quòd quamuis nulla alia gratia habitualis requireretur ad actum, sed solum gratia actualis, per hoc optimè posser vocari donum Dei, & indigens auxilio ac fauore particulari illius: malè ergo infertur ex eo quòd Patres, & Concilia ac Scriptura vocant actum aliquem donum Dei, aut dicunt ipsum esse ex gratia particulari, quòd sit ex habitu per se infuso, aut naturalis quoad sub-

Confirmatur primò, quia si quis affectus charitate haberet solum habitum acquisitum tem- Allus virtus perantiz, & eliceret actum eius ex imperio charitatis, quatenus scilicet proponeretur per sidem quòd talis actus placeret Deo, & pro- ritatis effit prerea imperare sibi vllum actum, non potest done Dei & esse dubium quin ille actus esset conducens ad exgratia at vitam æternam, qu'a procederet aliquo modo meritorium vita atorna. ex fide, & charitate absque circumstantia vitiante, & gratis diceretur aliquid aliud requiri, vt esset sic conducens, & quidem meritorius de condigno vitæ æternæ : sed eo ipso, quo sic conduceret, deberet esse donum Dei, & ex gratia speciali: ergo vt aliquis actus donum Dei, ac ex gratia speciali, non sequitur quòd debeat esse supernaturalis ex substantia sua intrinseca, aut confequenter ex habitu per fe infufo.

Confirmatur lecundò,quia ex aduerlariis multi cum Vasquez tenent actus virtutum acquisitarum procedentes à iustificato esse méritorios vitææternæ: ergo vt aliquis actus fit talis, non

requiritur quòd sit supernaturalis, neque quatenus elicitur, neque quatenus imperatur.

Roquisitio habitus per se insus ad virtutes morales non arguit quòd

249.

Confirmatur tertiò, quia quamuis haberetur expresse quod ad omnem actum bonum conducentem meritoriè ad vitam æternam requireretur gratia habitualis supernaturalis,& consequenter quòd omnis actus talis esser donum particulare Dei, quatenus tale dicitur omnis, & solus actus procedens ex habitu supernaturali, non sequeretur intentum aduersariorum, nimirum quòd requirerentur virtutes infulæ, aut darentur:sed nihil tam clarú habetur pro ipsis in PP. Concil. aut-Scriptura: ergo ex illis non habetur quòd virtutes morales sint per se infusæ. Probatur maior, quia co ipso, quo diceretur requiri ad actum meritoriu de condigno imperium charitatis (vt satis communiter tenetur ab aduersariis, & multis Scotistis) & ad omnem actum virtutis, quomodocumque meritoriè conducentem propositio supernaturalis fidei, quamuis non requireretur gratia habitualis, ex qua eliceretur proximè actus iste; tamen quia requireretur ille actus charitatis impeperans, & actus fidei proponens, & hi actus requirunt tales habitus secundum omnes, sequeretur actus virtutum moralium, vt essent conducentes ad vitam æternam, requirere habitus supernaturales in substantia, & esse dona Dei particularia, vt dicuntur talia, actus qui prærequirunt tales habitus, vt manifeste patet.

Confirmatur quartò, quia oramus pro sanitate, pluvia, serenitate, & aliis similibus, quæ etiam propterea sunt, & dicuntur à Patribus dona Dei, sicut & bonum ingenium ac indoles tale dicitur ab Augustino, & tamen hæc non sunt supernaturalia in substantia : ergo quòd Scriptura, & Patres dicant virtutes morales esse dona Dei, non sufficit vt dicantur supernaturales in

substantia, vt manifestum est.

Hzc dicta sunt quantum ad consequentiam huius obiectionis, & ad propositum nostrum sufficiunt. Sed vt appareat quam parum solide fundetur præmissa obiectio, examinemus parum loca illa, quibus in ea probatur antecedens. Itaque ad loca illa, quibus probat Medina prudentiam esse donum Dei. Respondeo in nullo ex illis locis mentionem fieri de prudentia, quæ est virtus moralis, vt ex iplis verbis patet, nam secudum ipsum præfertim, donum fcientiæ & fapientiæ , de quibus ibi fit expressa métio, sunt dona distinctæ speciei à virtutibus moralibus infusis, aut salté dantur huiusmodi dona sic distincta:vnde ergo habet, quòd de illis donis non fiat mentio in illis locis?

Confirmatio eius facile soluitur. Primò, quia supponit esse præcepta supernaturalia de actibus virtutum moralium distincta à præceptis naturalibus, quæ sunt de ipsis, ac à præceptis spei, ac charitatis: hoc autemest tam obscurum & incertum, quam quod vult inferre. Secundo falsum est prudentiam acquisitam simul cum lumine sidei non sufficere ad dictandum de obseruantia quorumcumque præceptorum de facto datorum; ponamus enim casum, quòd aliquis fidelis non haberet prudentiam infusam vllam, sed quòd conoscat per sidem, nisi hic & nunc temperate vixerit, peccaturum se mortaliter, & damnatum iri, nisi confessus fuerit peccata sua: quis dubitet quin talis mediantibus his principiis lumine naturali notis: non est proprer bonum temporale longè minus, amittendum bonum longè maius, & incurrendum malum æternum; nec propter omif-

Scoti oper, Tom, VII. Pars II.

sionem confessionis, ac satisfactionis temporariæ, quæ parui momenti est in comparatione ad vitam æternam, est perdenda eadem vita æterna, & incurrenda pœna æterna infinities grauior, quàm fatisfactio temporaria; quis,inquam,dubitet, quin per hæc principia supposita fide, posset talis sine prudentia vlla per se infusa dictare sibi sufficienter esse observandum præceptum non intemperate viuendi, aut si in hoc deliquerit confitendi, & satisfaciendi.

Ad primum locum, quo probat idem antedens de Religione, respondeo manischte ibi sieri : Responsio ad mentionem de charitate, aut gratia quæ est spiritus filiorum, quo scilicet adoptantur in filios. In secundò autem loco non dicitur quòd ipse actus. ligionis esse orandi secundum se non habeatut absque gratia per se infust. Dei, vt supponit hic author; sed quod cognitio ad Responsio ad ipsum prærequisita, & necessaria non habeatur locum de oraabsque tali gratià; hoc autem nihil est ad propositum. Ad tertium locum de continentia, fateor locum de cocam dici esse donum Dei. Sed quis dubitet quin tinentia. continentia naturalis ordinis, quæ tantam habet difficultatem, ac supernaturalis, sit etiam donum Dei? Certè Augustinus expresse vocat continentiam infidelium (quæ secundum adversarios non naturalu es potest esse supernaturalis)donum Dei:ergo in illo loco non magis fit mentio de continentia alia, quàm de ea, quæ est naturalis ordinis, & bona,

vnde non facit ad propolitum.

Ad illud Sap.8. respondeo verum, & genuinum sensum esse, quòd omnia bona venerint cum Ad illud:vesapientia,tanquam in radice,& principio, quatenus scilicet sapientia esset ratio cur ipse acquisierit, & comparauerit omnia bona, quæ habuit, ad illa. eum nimirum sensum, quo Saluator promittit cætera bona iis qui principaliter quærerent Regnű Dei: Quarite primum Regnum Dei, & catera adycientur vobis. Quòd autem hic locus non faueat vllo modo aduersariis, paret primò, quia nullus Patrum exponit illum locum de virtutibus infusis. Imò interpretes communiter intelligunt per illa bena alia bona, quidam corporis, quidam fortunæ,quidam vtraque,& per innumerabilem bonestatem intelligunt diuitias immensas. Secundò, quia illa sapientia, cui ipse tribuit hæc bona, est, maximè secundum aduersarios, illa quam petiit à Deo & accepit 3. Reg. sed certum est quòd virtutes infusas, & charitatem habuerit antè, si dentur tales virtutes cum charitate connexæ; ergo non venerunt ad ipsum cum ista sapientia. Tertiò, quia sapientia, & bona cum illa acquisita, de quibus hîc fit mentio, funt aliqua extraordinaria, quæ non habentur ab omnibus iustis communiter:sed hoc esset falsum si intelligendus esset locus de virtutibus infusis, quæ omnibus iustis communicantur.

Denique ad vltimum locum ex Gal. 4. respon- Responso ad deo potiùs locum illum intelligendum videri de operatione virtutum, quæ est gratia gratis data, & consistit in patratione miraculorum, quam de virtutibus moralibus, & ita exponunt illum expresse Chrysostomus, Theophylactus, Anselmus (aut potius alius aliquis author explicationis epistolarum Pauli, quæ reperitur inter opera eius) glossa interlinearis, Lyranus, & cæteri Interpretes communiter.

Obiicies secundò, & est principalius fundamentum aliquorum ex aduersariis. Clemens V. Obiedio in Concilio Viennensi, vt habetur in Clem. vn. de summa Trinit. & side Cath. Nos, inquit, attendentes

Responsio ad

Continentia donum Dei.

252.

253. Concilio Vie.

Digitized by Google

Ad confirmationem Medina respon-

250.

Respondetur in particula-

ri ad promis-

fa loca.

Prudetia acquista cum dunine fidei potest distare de obseruantia quorumcumque praceptorum.

dentes generalem officaciam mortis Christi, qua per Baptisinum applicatur omnibus baptizatis, opinionem, qua dicit tam paruulis , quàm adultis conferri in Baprismo gratiam, & virtutes, dillis santtorum, & modernorum Doctorum Theologia magu consonam & concordem, sacro approbante Concilio, diximus eligendam. ergo Concilium probabilius saltem censet infundi virtutes morales.

Respense.

Respondeo, negando consequentiam, quia solùm dicit Concilium infundi virtutes:hocautem verum est, quia infunduntur, secundum omnes, iam Theologica.

Replies.

Dices primò, Concilium loquitur indefinitè, loquutio autem indefinita in dogmaticis æquiualet vniuersali; ergo vult omnes virtutes infundi, & tantum Theologicas. Respondeo primò, negando minorem, neque enim id vniuersaliter verum est, sed tantum quando ex natura controuersiæ id colligi debet, aut ex aliis circumstátiis: nullæ autem funt circumstantiæ, ex quibus id colligi posser in proposito, sed potiùs sunt circumstantiæ, ex quibus colligi debet oppolitum, vt postca videbimus. Respondeo secundò, negando consequentiam, quia ad summum tantum debet intelligi vniuerfaliter de virtutibus, quæ solent infundi, tales sunt solæ Theologicæ secundum nos; vnde priùs ostendendum est aduersariis quòd dentur virtutes aliæ per se infusæ, præter Theologicas, quàm possint docere hanc locutionem elle sic vniuersalem, vt comprehendat alias virtutes, quàm Theologicas.

Confirmatur, quia non debet esse sic vniuersalis, ve comprehendat omnes omnino virtutes; aliàs acquisitæ etiam deberent infundi contra omnes ferè etiam aduersarios, & experientiam, qua constat baptizatos non habere maiorem facilitatem ad operandum benè moraliter, quam non baptizatos: ergo solum debet intelligi vniuersalirer de infusis per se : sed nec debet intelligi de omnibus infusis possibilibus. Quis enim dubitet quin Deus possit communicare plures habilitates per se infusas etiam compatibiles cum statu viatoris, quam de facto communicat? Ergo debet intelligi vniuersaliter de virtutibus tantum infusis, quæ de facto communicari solent,& consequenter antequam sciatur, an comprehédat virtutes morales per se infusas, debet constare quòd de facto communicari solent rales virtutes.

Dices secundò, Concilium determinauit, vt pro-Alia replica. babilius aliquid, quod erat in controuersia, sed non erat in controuersia an infunderentur virtutes Theologicæ. Respondeo, negando minorem, nam qua ratione erat in controuersia infundi paruulis gratiam, erat etiam in controuersia an infunderenturipsis virtutes Theologicæ; imò potiùs de hoc deberet esse controucrsia, quàm de infulione gratix, quæ lecundum aliquos, necessariò requiritur, etiam de potentia absoluta, ad remisfronem peccati, quæ fine dubio fiebat in Baptilmo eriam paruulorum, vt semper erat extra controuersiam inter Catholicos. Quòd autem fuerit in confrouersia infusio gratiæ paruulis, & quòd de ea infusione loquatur Concilium, manifestum est ex ipsis iam citatis verbis, & ex præcedentibus etiam.

Dices tertiò, Concilium hîc determinauit probabilius id quod erat in controuersia antè apud Theologos:sed quamuis erat controuersia de infusione Theologicarum, erat etiam similis côtrouersia de infusione moralium; ergo probabilius

est morales infundi. Probatur minor ex c. maiores. de Baptismo, vbi Innocentius I I I. àit, Illud verò quod opponentes inducunt, fidem, aut charitatem, aliásque virtutes paruulis, vepote non consentientibus, non infundi, plerisque conceditur absoluté, cum propter hoc inter DD. Theologos questio referatur, alus afferentibus paruulis quidem culpam remitti, sed gratiam non conferri, nonnullu dicentibus dimitti peccatum, & virtutes infundi babentibus illas quoad habitum, non quoad vsum, donec perueniant ad etatem adultam. In quibus verbis dicitur aliquos negasse sidem, aut charitatem, aliásque virtutes infundi paruulis: sed non sunt aliæ virtutes præter fidem, & charitatem, nisi comprehendantur morales, quandoquidem ex Theologicis, sola vna restabat, nempe spes.

Confirmatur, quia verisimile est Concilium hîc determinasse, vt probabiliorem opinionem affirmatiuam ex illis duabus, de quibus mentio fit ab Innocentio hoc loco; sed ex his, vt iam patuit, affirmatiua erat de Theologicis,& moralibus:ergo dantur morales infulæ. In hac replica magis fundare le videtur Auerla, led quàm fragili nixus

sit fundamento iam apparebit.

Itaque respondeo primò, distinguendo antecedens:id quod erat in controuerlia quoad virtutes Responso 1. Theologicas, concedo; quoad morales, nego;& similiter distinguo maiorem confirmationis. Quod autem non determinauerit aliquid de virtutibus moralibus colligitur primò, quia nullam prorsus mentionem facit de illis. Secudò, quia controuersia, quam dirimit, est controuersia aliqua, quæ fuit ante, non quæ erat tempore Concilij, vt patet ex verbis antecedentibus: Verum quia quantum ad effe-Etum Baptismi,inueniuntur quidam Doctores Theologi Concilium opiniones contrarias habuisse, quibusdam ex ys dicenti- Viennense no bus per virtutem Baptisini paruulis quidem culpam re- agit de virmitti sed gratiam non conferri; alys contrà asserentibus ralibus. quòd & culpa eu in Baptismo remittitur & virtutes ac informans gratiainfundatur quoad habitum, &c. Sed tempore Concilij Viennensis erat actu controuersia inter Thomistas, & Scotistas de infusione moralium; ergo de illa nihil voluit determinare Concilium; imò datá operá Concil. videtur víum fuisse isto modo loquendi indefinito de infusione virtutu, vt determinaret id fuisse probabilius, in quo conuenicbant Doctores Theologi moderni Thomistæ, & Scotistæ, nimirum paruulis non solum remitti peccata, sed infundi aliquas virtutes Theologicas; & abstraheret à cotrouersia particulari, quæ erat inter eosdem Theologos de infusione moralium; & eadem eriam de causa Concil.Trident. quod magis explicitè determinat infulionem habituum sessi desinit infundi gratiam iustificantem inhærétem,& fidem, spem, & charitatem, nec vllam prorsus métionem facit de virtutum moralium infulione,per quod maximè confirmatur nostra sententia, quatenus supponit oppositam nulla fulciri authoritate.

Confirmatur, quia qualificatio, quam dat Concilium sententiæ affirmáti gratiam & virtutes infundi, est quòd sit magis colona & cocors dictis Sanctorum, ac modernorū Doctorū Theologiæ: sed illa qualificationon quadrat benè infusioni virtutum moralium; quadrat auté optime infulio ni gratiæ & Theologicarum:ergo de harum,non de illarum infusione agit Concilium. Maior patet ex ipsismet Concilij verbis. Consequentia patet, quia aliàs malè qualificaret illam sententiam. Probatur ergo minor, in qua fola potest esse difficultas, quia Henricus, Scotus, & Scotistæ om-

256. An fuerit in controuersia tempore Inmocenty terty infusio virtutum m ra. lium pa<sup>r</sup>uu-

255.

Soluitur.

Fuit in con-

trouersia an

infunderen-

tur virtutes Theologica

paruniu.

260.

nes illius ætatis erant tum moderni Doctores; sed infundi virtutes morales non erat magis consonum eurum dictis: ergo illa qualificatio non quadraret sententiz affimanti illam infusionem. Nec refert quòd illa infusio eras concors dictis aliorum modernorum Doctorum istius æntis, v.g. Thomistarum; quia hoc non obstante qualificatio aut non esset vera, aut certe non esset bona; quia quando Doctores moderni de aliqua re controuersiam habent, non posset verè dici quòd vlla pars controuersiæ illius esset magis concors Doctoribus modernis, quandoquidem quælibet pars esset ipsis concors, vna quidem aliquibus, alia aliis; nisi Doctores, qui in qualificatione tali ponerentur indefinité, intelligerentur vniuersaliter, & sic etiam esset falsa qualificatio, quandoquidem neutra pars teneretur ab omnibus Doctoribus. Quòd si sensus talis qualificationis esset, aliquam partem, verbi gratia affirmativam controversiæ esse magis concordem aliquibus Doctoribus modernis, nihil valeret qualificatio, quia per hoc pars illa nihil haberet probabilitatis maioris præ alia parte, quæ etiam esser magis conformis aliquibus aliis modernis Doctoribus. Hæc confirmatio benè ponderata efficaciter conuincit Concilium non fecisse mentionem vllam de controuersia circa virtutes morales infulas.

Respondeo secundò non faisse controuersiam

inter Theologos Catholicos, de virtutum mora-

lium infusione tempore Innocentij I I I. aut sal-

tem, quod nobis sufficit, Innocentium de ea non

loqui: ergo controuersia, quam decidit Viennense, determinando vnam partem probabiliorem, nullo modo extendit se ad virtutes morales. Consequentiam admittunt aduersarij, quia ex opposito antecedentis inferunt Concilium determinare probabilius esse infundi morales. Er probari etiam potest, quia Concilium determinat controuersiam, quæ fuit antè, vt patet ex verbis suprà citatis; sed nulla fuit antè, nisi illa, de qua Innocentius, quantum ad hoc: ergo si illa non comprehendebat morales, nec Concilium etiam eas comprehendit. Probatur ergo antecedens, quia Innocentius expresse proponit controuersiam, quam dicit fuisse suo tempore inter Theologos Catholicos, illis verbis, alys afferentibus per virtutem Baptismi parnulis quidem culpamremitti, sed gratiam non conferri. Ecc vnam partem cótronersiæ, quá decidit Concil. Viennense minus probabilem,& mínus conformem dictis Sanctorum, & Doctoribus modernis, quámque postea

tempore, non fuit de moralibus. Nec refert quòd paulò antè dicat: Illud verò quod opponentes inducunt, sidem aut charitatem aliásque virtutes paruulis, vipote non consentientibus infundi. Primò, quia hoc dicebatur ab hæreticis (contra quos deelarat Pontifex virtute Baptismi paruulos saluandos) ve ostenderent paruulos baptizatos non saluari, quandoquidem non habebant sidem, & Scriptura dicat, qui non crediderit condemnabitur, & qui crediderit,& baptizatus fuerit, salum erit : vt p2tet; vnde non erat pars cotrouersiæ, quæ erat inter Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Trident. omnino falsam esse docuit: Nonnullis di-

centibus dimitti peccatum, & virtutes infundi. Ecce alteram partem controuersiæ, quam probabilio-

rem Viennense, & certam esse docuit Tridenti-

num, sed in neutra ex his opinionibus fit mentio

vlla de moralibus, vt patet; ergo controuersia,

quam Innocentius ait fuisse inter Theologos suo

Theologos, & responder propterea Potifex illud posse concedi absolute, vt faciebant aliqui Catholici,qui tamen negarent confequentiam,& hic est sensus proprius & literalis verborum Innocentij, & ex eo clarè constat, quod dixi ex verbis Innocentij nullam, vel leuem coniecturam haberi, quòd controuersia Theologorum sui temporis extenderit se ad morales.

Secundò, quamuis daremus illam sententia fuisse negatiuam partem istius cotrouersiæ (quod so- Reijeitur 2 lùm possunt,& maxime prætendere aduersarij) ad catholicorum huc non sequitur quòd fuerit controuersia de virtutibus moralibus: ergo non est vnde colligatur controuersiam, de qua Innocentius, fuisse de moralibus. Consequéria pater. Probatur antecedens, quia si aliquis teneret no infundi virtutes Theologicas, aut morales, qui teneret oppositum non propterea deberet asserere infundi morales, sed sufficeret ipsi asserere quòd aut Theologicæ, aut morales infunderentur, vt manifestű est, nam cótradictoria propolitio, huic propolitioni: non infundütur Theologica,aut morales,est hæc:infunduntur Theologica, aut morales: sed ad veritatem huius disiunctiuæ fufficit veritas alterutrius partis, & non requiritur veritas vtriusque,vt patet:ergo quamuis illa ipsa propositio præmissa, quam opponebant hæretici, fuisset negariua pars controuersiæ, nempe sidem, aut charitatem aliasque virtutes, non infundi paruulis, non tamen sequitur quòd altera pars fuisset quòd fides, & charitas alizque virtutes infunderentur, sed tant um quòd fides, aut charitas alizque virtutes infunderentur; ex hoc autem non esset necesse quòd assererent authores istius partis alias virtutes à fide, & charitate infundi,& consequenter non est necesse vllo modo ex verbis Innocentij quòd fuerit controuersia de virtutibus moralibus.

Tertiò, quamuis Innocentius non vteretur illa particula, aut, sed viereiur particula &, quæ Reycitur 3. magis faueret aduersariis, dicerétque quod quidam Theologi istius temporis negarent sidem,& charitatem, & alias virtutes infundi; nisi tamen diceret quòd alij tenerent fidem & charitatem,ac alias virtutes infundi, non sequeretur quòd haberent controuersiam inter se quoad virtutes alias, quauis dicerentur habere inter se controuersiam, quia controuersia eorum posset esse de side, & charitate, vt patet: sed Pontifex non dicit alios tenuisse quòd infunderentur sides, aut charitas, aliæque virtutes;nec fides,& chasitas alięque virtutes; sed expresse dicit tantum eos qui tenuerunt partem affirmativam, asservisse dimitti peccatum, & infundi virtutes, quod posset esse veru, quauis nó asserer infundi virtutes morales; ergo ex verbis Innocétij nó potest ex vllo capite colligi fuisse tum controuersiam de virtutibus moralibus.

Plures authoritates ex Patribus adferri possent pro aduersariis, sed nihil aliud intendunt, nec dicunt quam virtutes morales esse dona Dei, non-qua obijeiunposse haberi absque gratia speciali. Hoc autem, vt sur. abundè patet ex dictis, non arguit cas esse supernaturales in substantia; vnde non est quòd vrgeantur, aut proponantur in particulari.

Vrgent præterea authoritaté Catechismi Romani tractatu de Baptismo §. sed vt Baptismi effectus.Gratia adharet nobilissimus virtutu comitatus, qua in anima simul cum gratia divinitus infunduntur.

Respondeo primò, non deberi maioré authoritate isti Catechismo quoad omnia, quæ cotinet, quàm quod debeat admitti, tanquam probabilia, 26 T.

Explicatio

262. Cateshilmo

259. Replica. Reijeitur 1. Venba qua premunt adsser∫arÿ erant diéta ab hareticis,

258.

Nonfacit In-

nocětius mě tionem de co

trouersia vlla

inter Catho-

licos circa infusionem

moralium.

Non omnia qua contint. tur in Catesbifme Romano sunt de Responsio 2. Quu sit nobi-

liffimme cho

ras virtută.

quatenns in co præcisè continentur; nam certè in Catechismis omnibus simul cum iis, quæ sunt de fide, proponuntur probabilia, sidque valde consultò,

Respondeo secundo, per nobilissimum virtutum comitatum intelligi comitatum virtutum trium Theologicarum, qui sine dubio est nobilissimus virtutum comitatus, vtpote longè excedens comitatum virtutum intellectualium, & moralium acqutlitarum.

Responsio 3. virtutes omnes adharerent charita-

Posser etiam iste locus sic intelligi, vt tantum velit quòd gratiæ adhæret nobilissimus virtutum etiam moralium comitatus, non quatenus iplæmet formaliter simul cum gratia infundantur; sed quòd baptizati, quibus infunditur gratia, si se gerunt vt deberent, secundum inclinationem gratiz, soleant variis aliis virtutibus imbui.

263. Obietio ex PATIONE.

Obiicies primò, ex ratione ab inconuenienti, quia sequeretur quòd paruuli non haberent virtutes morales in patria, quod videtur absurdum. Probatur sequela, quia non habent in patria, nisi quas habuerunt in via; sed in via non habuerunt acquisitas; ergo nullas, nisi admittantur infulæ.

Responsio 1. An paruuli habeant vir tutes morales in patria , 🕁 quomodo cas acquirunt.

Responder Scotus, s. & tunc prime, non esse necesse vt habeant paruuli virtutes morales in patria, quia possunt sufficienter inclinari ad omnem actum virtutis, quem ibi elicient, per charitatem, ex cuius motsuo dici possent elicere omnes actus voluntatis suz : & quemadmodum tales paruuli non habebunt scientias acquisitas in proprio genere, nec virtutes acquisitas in via, non est necesse ve habeant aliquam aliam scientiam, aut virtutes, nisi scientiam in Verbo, & virtutes Theologicas.

164. Responso 2.

Respondet secundo, negando sequelam, quia sicut secundum aduersarios, ista virtutes infusa morales infunderentur ipsis in Baptismo, quia funt perfectiones competentes statui viatorum iustorum, ita & multò potiori ratione, dici posset, quod acquisite virtutes infunderentur ipsis limul cum beatitudine, aut lumine gloriz, quia eilent perfectiones competentes istissatui.

Dixi autem potiori ratione, quia in statu beatitudinis statim poslunt habere aliquos actus istarum virtutum: in statu verò infantiæ non item; imò aliqui infantes nunquam habebunt tales actus; ergo potiùs debent illis infundi in statu beatitudinis, quam in statu infantiæ.

Responses 3.

Respondet tertiò, si ista virtutes non pertineant ad beatitudinis statum, & consequenter non debeat infundi in instanti beatitudinis, quòd possint infantes eos acquirere propriis actibus; ficut enim pollunt habere cognitiones nouas rerum in proprio genere, & mediantibus iis habitus intellectuales nouos, ita etiam possunt habere nouos actus virtutum moralium, & iis mediantibus acquirere nouos habitus.

265. Obiettio 2. à vatione.

Obiicies secundò, perfectio supernaturalis, quæ inchoatur in nobis, esset incomplera, nisi darentur alize virtutes supernaturales morales: ergo tales sunt asserendæ. Probatur antecedens, quia perfectio naturalis nostra esset incompleta, si tantum persiceremur in ordine ad finem naturalem, & non perficeremur in ordine ad media naturalia correspondentia ad talem finem: ergo si tantum perficeremur supernaturaliter in ordine ad finem supernaturalem per virtutes Theologicas, perfectio supernaturalis no-

stra esset incompleta: sed tantum sic perficeremur, nisi darentur virtutes infulæ supernaturales: ergo. hac obiectione viitur Caietanus, & post eum Valentia.

Respondeo, negando antecedens, & subsum- Responsa ptum probationis, quia quemadmodum cadem Perfettio su ptum probationis, quia quemaamouuni cauciii virtus nos inclinat ad finem naturalem,& ad menoffra no efdium, verbi graria, charitas, naturalis ad aman- set incomple.
dum proximum, & ad subueniendum ipsi in tali, za sine moravel tali necessitate, dando ipsi victum, vel vesti- libra infusi. tum, vel consilium: ita etiam ezdem virtutes supernaturales, quibus persicimur in ordine ad sisicimur ad sinem supernaturalem, perficiunt nos ad media nem 6 meproportionata isti fini: vnde per illas virtutes dium. complete perficimur in ordine supernaturali. Retorque Imò ex hoc potest retorqueri hæc obiectio. Per illas virtutes quibus perficimur ad finem naturalem, perficimur ad media omnia conducentia ad talem finem, quatenus media funt : ergo per illas virtutes, quibus perficimur in ordine ad finem supernaturalem, perficimur etiam in ordine ad media conducentia ad talem finem.

Quòd si etiam daremus alias virtutes dari circa Eadem virmedia distinctas à virtutibus circa finem, adhuc tu posser non sequeretur quod ve præter virtutes, quibus ne ad snem naturaliter perficimur in ordine ad finem natu- naturali de ralem, dantur aliz virtutes perficientes naturali- supernaturater circa media, & quòd alias perfectio naturalis lem. nostra esset incompleta; ita etiam præter virtutes supernaturales perficientes in ordine ad finem supernaturalem darentur aliæ virtutes perficientes supernaturaliter in ordine ad media; quia eædem iplæ virtutes perficientes naturaliter, suppolito imperio virtutis tendentis in finem naturalem, possent sufficienter perficere in ordine ad finem supernaturalem; supposito imperio virtutis supernaturalis tendentis in finem supernatu-

ralem, ve magis patebit ex dicendis.

Obiicies tertiò, ex eodem Caietano, & Valentia, causa supernaturalis debet habere effectum Obiedio 3. supernaturalem: ergo virtutes Theologicæ su- ex ratione. pernaturales debent habere virtutes morales supernaturales sibi correspondentes. Confirmatur, quia aliæ virtutes non essent ipsis sufficienter proportionatæ. Respondeo, distinguendo an- Responsio. tecedens: debent habere effectus suos elicitos su- 🐫 offettus pernaturales in substantia, concedo:effectus suos Theologicarii imperatos supernaturales in substantia, nego: sunt supersufficir enim quod huiusmodi effectus imperati naturales in sint supernaturales quoad modum : tales autem substantigerunt per hoc quòd imperentur à causis supernaturalibus. Similiter distinguo consequens: debent habere virtutes morales supernaturales quoad modum, transcat; quoad substantiam, nego.

Adde ad hæc, falfum fupponi in hoc argumento, nimirum virtutes morales infusas, si daren- Virtutes motur, debere esse effectus virtutum Thologica- rales no funt rum, loquendo de habitualibus virtutibus : nullum enim influxum physicum habere debent virtutes infulæ Theologicæ in virtutes morales, sed omnes simul infunduntur, & morales solum habere possunt dependentiam in suis actibus ab infusis, quatenus scilicet non possent habere actus suos, nisi præsuppositis actibus Theologicarum. Vnde in hoc sensu possunt virtutes morales, quoad actus suos dici aliquo modo effectus Theologicarum: & in hoc fensu respondi iam causam fupernaturalem in fubstantia, verbi gracià, charitatem, posse habere aliquem essectum in substan-

logicarum.



# Dist. X X X V I. Quæst.vnic.

Virtus Supernaturalis potest imperare attum mera naturalem in fubstätia.

tia, verbi gratià, charitatem, posse habere aliquem effectum in substantia naturalem à se, & suo imperio dependentem, vt manifeste pater, quiadatio externa eleemolynæ est in substantia naturalis secundum omnes, & tamen potest imperari à charitate, & vt sic imperatur potest dici Iupernaturalis quoad modum : ergo fimiliter charitas potest imperare actum virtutis naturalis in substantia, verbi gratià, temperantiz acquisitæ, & habere illum pro suo effectu, quo ve sic imperatus à tali charitate, potest dici supernaturalis quoad modum. Per quod patet etiam ad confirmationem, quæ neganda est: nam quemadmodum datio eleemosynz externa potest esse effectus proportionatus charitati supernaturali: ita similiter & actus voluntatis internus potest esse sufficientissimè proportionatus ipsi, quamuis non esfet supernaturalis in substantia.

268. obiectio for-mali virtutum infusarum.

Obiicies quartò, ex iisdem, quia virtutes iu-Obieffie 4.ex falæ morales, & acquisitæ habent obiecta formalia distincta, licèr conueniant in eodem obiedo materiali: ergo ponendæ sunt infusæ, vt agatur ob illam rationem formalem distinctam, ob quam non possunt agere acquisitæ. Probatur antecedens, quia virtutes acquisitz non tendunt in honestatem temperantiæ, quatenus conducit ad vitam æternam, seu finem supernaturalem, fed quatenus conducit ad finem naturalem : ergo habent obiecta formalia distincta virtutes morales infulæ,& acquilitæ.

Confirmatio.

Confirmatur, quia obiectum temperantiæ habet honestatem, non solum quatenus est conueniens homini, ve consideratur secundum statum puræ naturæ, sed etiam quatenus conuenit homini, secundum quòd eleuatur per gratiam habitualem ad statum supernaturalem : sed istæ duæ conuenientiæ sunt distinctæ rationes formales motiuæ: ergo obiectum temperantiæ habet diuersas rationes formales motiuas, circa quas possunt versari diuersæ virtutes, & consequente virtutes infulæ, cùm debeant versari e irca obiectum, quatenus conveniens est homini vt eleuaro, habent diuersam rationem formalem à virtutibus acquisitis, quæ tendunt in illud obiectum, vt est conueniens homini secundum esse naturale tantum. Ad hanc rationem reducenda est quarta corumdem authorum probatio desumpta ex diuerlo fine virtutum moralium infularum, & acquisitarum, naturali scilicet harum, & supernaturali illarum. Ad candem etiam reducitur secunda & tertia ratio Medinæ, cuius prima, & quarta ratio ex præcedentibus solutæ manent. In eadem denique consistit fundamentum Vasquis.

ad hanc reducibilu. 269. Virtus natu-

Alia obiettio

ralis & sapernaturalu non distinguütur sussi-cienter per oracem ad ulla obietta.

Soluitur confirmatio.

Respondetur tamen negando antecedens cum sua probatione, quia, vt suppono ex alibi dictis, & plures ex aduersariis fatentur, nulla est ratio obiecti vllius attingibilis per actus, ac virtutes supernaturales in substantia, quæ non possit attingi per actus, ac habitus naturales in substantia. Vnde non potest ex ratione vlla obiectiua colligi quòd detur virtus per se infusa, nec quidem Theologica, nam per charitatem, spem, ac fidem acquisitam possumus versari circa eadem obiectaterminatiua, & motiua, circa quæ versamur per Theologicas virtutes; & certè aliàs posset quis reflectendo benè circa suos actus, & obiecta eorum, cognoscere quando haberet actus supernaturales, & quando naturales. Per hoc paret confirmationem nihil concludere: quamuis

enim daremus esse diuersam honestatem in obiecto temperantiæ vt conueniens est homini secundùm statum naturalem,& supernaturalem;n6 tamen sequitur quin virtute acquisita posset attingere vtramque honestaté, seu rationé formalem. Vnde falsum est quod sapponitur in vltimo consequéti, nimirum quòd sola infusa virtus possit tendere in illud obiectum, quatenus conducens ad statum supernaturalem. Hæc responsio totaliter destruit vim huius obiectionis. Pro maiori tamen satisfactione,& confirmatione eius,

Quærendum est ab aduersariis, quænam sit ista honestas particularis obiecti temperantiæ, vt respicitur à virtute temperantiæ infusæ? si conducentia eius ad vitam æternam , aut finem super- ticularu virnaturalem, aut proportio particularis eius cum temperantia. charitate supernaturali : ergo non distinguitur à cæteris virtutibus moralibus infusis, quæ omnes conueniunt in ista ratione, si dantur. Si aliqua alia ratio particularis, certè mihi non occurrit,& credo aduersarios in ea assignanda laboraturos, & si tandem cam assignauerint, nihil iuuabit, quia in eam poterit tendere virtus temperantiæ acquisitæ.

Præterea si ex eo quòd obiectum temperantiæ dicit ordinem specialem ad vicam æternam, & ad eius consecutionem conducat, sequetur quòd habet honestatem distinctam ab honestate, quam habet, vt conducit ad finem naturalem, ita vt eadem virtus non possit in illam vtramque rationem tendere, sequitur quòd dabuntur necesfariò plures temperantiæ acquisitæ circa idem obiectum materiale ordinis naturalis: sed hoc videtur abfurdum , & negatur ab aduerfariis ; ergo. Probatur sequela , quia obiectum temperantiæ est conveniens in ordine ad acquisitionem castitatis, & liberalitatis, ac iustitiæ, aliarúmque virtutum;ergo si conducentia eiusdem obiecti naturalis ad diuerlos fines sufficit ve distinguantur habitus, qui versantur circa ipsum, plures temperantiæ dabuntur circa obiectum idem temperantiæ: verbi gratia, vna temperantia circa mediocritatem cibi, & potus, vt conducens ad liberalitatem; altera, vt conducens ad castitatem; altera vt conducens ad iustitiam,&c.

Quòd si dicatur, actum, qui versatur circa temperantiam, vt conducens est ad liberalitatem, Temperantia esse potius liberalitatis, quam temperantiz; aut non habet diesse liberalitatis imperate, hoc est, quatenus imperatur à liberalitate, temperantiæ verò elicité, cialem quatenus scilicet elicitur ex motiuo temperantiz. Contrà, ergo similiter actus, qui versatur finem supercirca obiectum temperantiæ, vt conducit ad vitam æternam, erit actus potiùs virtutis tendentis directe in vitam æternam, hoc est, charitatis, spei, qu'am temperantiz, aut certé erit imperaté istius virtutis,& elicitè temperantiæ;& tum quæro, quatenus elicitur præcise vtrum sit distinctæ rationis ab adu elicito temperantiæ, qui imperatur ex fine liberalitatis? si nó, ergo non datur virtus specialis téperantiæ tendens in obiectu temperantiæ, vt conducens ad vitam æternam, distin-Ca à virtute temperantiæ tendente in idem obiectum ve conducens ad finem naturalem, quod intendimus. Si sic: ergo dabitur specialis temperantia tendens in obiectum temperantiæ, vt conducens ad liberalitatem, distincta à temperantia, quæ tendit in idem obiectum, vt conducens ad iustitiam.

Vlteriùs, vt apertiùs adhuc videatur, quàm

Quanam est hone stas par-

271. naturale 👉 naturalem.

Virtue naturalu acquiss-ta posest conducere ad vi-

sine fundamento asserantur istædiuersæhonestates requirentes diuerlas virtutes; quæro an qui afficeretur sola charitate supernaturali ac side (Deo nimirum, vt benè posset, non communicante alias virtutes infusas,) & cognosceret placere Deo exercitium virtutum naturalium, poruny grarma, tiùs quam vitiorum oppolitorum, & existimaret præterea quòd conduceret tale exercitium ad vitææternæ |consecutionem; quæro, inquam, an talis possit exercere virtutes morales, verbi gratià, temperantiam, aut misericordiam, non potest negari quin posser, quia id est contra omnem experientiam; nam & hæretici, qui non habent virtutes Theologicas, & peccatores, qui non habent charitarem infusam, experiuntur se exercere aliquas virtutes morales, ex eo quòd existiment illas placere Deo; ergo habens charitatem, & non habens alias virtutes, idem præstare posset.

Si dicatur quòd talis posset exercere illas virtutes:ergo per virtutem acquisitam poterit exercere actum temperantiæ, vt conducens est ad vitam æternam, & placens Deo, & consequencer temperantiz, ve sic conducens non habet honestatem particularem exigentem diuersam virtutem ab acquisita.

Quòd si dicatur in tali casu actum illum temperantiæ esse prouenturum à charitate. Contrà, quia vel ad eum eliciendum concurrit etiam temperantia aliqua, vel non. Si sic, ergo adhuc maner quòd temperantia acquisita possit tendere in obiectum propositum, vt conducens ad vitam æternam: si non, sola charitas potest sussicienter facilitare ad actus temperantiæ, vt conducentes ad vitam æternam, & consequenter non sunt ponendi alij habitus per se infusi in ordine ad hoc faciendum.

Confirmatur hoc, quia charitas potest imperare actus virtutum acquisitarum; sed in tali casu actus illi essent conducentes ad vitam æternam, & procederent ab homine, quatenus eleuatus est per gratiam, & vt ciuis, ac domesticus Dei: ergo ve actus moralium habent tales rationes, non requiritur habitus moralis infusus. Minor & consequentia patent. Probatur maior, tum, quia certum est Deo placere actus tales; charitas autem potest imperare quod placet Deo; tum, quia nihil impediret præter improportionem, fed vt *supra* dixi non est maior improportio inter habitum acquilitum, & infulum, quantum ad hoc, quam inter actus potentiæ sensitiuæ externæ, verbi gratia oculi, & actum supernaturalem; sed potest voluntas per actum supernaturalem imperare actum oculi; ergo potest mediante habitu supernaturali imperare actum habitus naturalis. Confirmatur secundò, quia secundum plures ex aduersariis, & speciarim Vasq. potest actus virtutis naturalis acquisitz esse meritorius de condigno vitæ æternæ; sed omnis actus sic meritorius parest sine dubio imperari à charitate, & est conducens ad vitam æternam, & procedens à ciue,& domestico Dei : ergo hæ rationes in actu non arguunt supernaturalitatem eius.

Obiicies quintò, non cognoscitur nisi per sidem supernaturalem actus virtutum moralium esse conducentes ad vitam æternam, & meritorios vitæ æternæ; ergo non potest virtus acquisita tendere in illos, vt sic. Probatur consequentia, quia actus voluntatis debet habere proportionem cum cognitione, qua proponitur obiectum,

& actus virtutum cum regula sua, que est dictamen rectæ rationis: ergo quando cognitio intellectus,& dictamen sunt supernaturalia, actus voluntatis & virtutis debent esse supernaturalia. Confirmatur, quia voluntas per habitum chari- Confirmation tatis non potest tendere in obiectum cognitum fola cognitione naturali; ergo nec mediante habitu naturali potest tendere in obiectum cognitum cognitione supernaturali. Et sanè per hanc Rejeitur confirmationem, totaliter ruit responsio aliquorum Scotistarum, qui dicunt actum virtutis acquisitæ posse habere pro regula cognitionem supernaturalem, non tamen pro regula intrinfeca, sed pro extrinseca; ruit, inquam, hec responsio per confirmationem, quia actus charitatis non potest habere pro vlla regula cognitionem naturalem tantum, ergo nec actus virtutis acquisitæ potest habere pro vlla regula folam cognitionem supernaturalem.

Rursus, illa responsio nihil valet in casu, quo sola cognitione fidei cognosceretur actum virtutis moralis, verbi gratia, pœnitentiæ, esse bonum; in hoc enim casu ille actus non haberer vllam regulam, nec extrinsecam, nec intrinsecam, nisi supernaturalem: ergo non posset esse nisi supernaturalis, quantum ad illam responsionem.

Respondeo ergo primò, negando antecedens, quia per fidem acquisitam cognoscunt hæretici actus virtutum esse conducentes ad vitam æternam, & per lumen naturale potest, probabiliter saltem, id cognosci, supposita cognitione Dei gwosemmer vnius, vt manifeltum elt.

Respondeo secundò, negando consequentiam, namaterna. quia sicut potest oculus ex imperio voluntatis Responso 2. motæ per cognitionem supernaturalem, videre & non videre obiectum, & sicut potest potentia loco motiua, & appetitus sensitiuus habere actus imperatos à voluntate per actum præsupponentem solam cognitionem fidei; ita etiam concedi debet quòd eadem voluntas possit imperare sibi ipli actus virtutum acquilitarum, quando proponerentur isti actus, aut corun obiecta per solam fidem supernaturalem. Confirmatur hoc, naturalis te-posset Deus reuelate homini, vel Ecclesiæ, quod dere in obiesubuenire pauperi, verbi gratia, esset honestum sum proposihonestate naturali, nihil revelando de honestate tum per sola particulari distincta, quam haberet vt conducit naturalem. ad vitam æternam; led in tali casu posset voluntas per habitum naturalem tendere in illum actum: ergo habitus naturalis potest tendere in honestatem sola side supernaturali cognitam. Probatur minor, tum, quia gratissimè id negaretur; tum, quia posset aliqua virtute tendere in illud obiectum, vt manifettum est; sed non supernaturali, aut per se infusa, quia secundum aduerlarios, talis virtus habet aliam honestatem pro obiecto formali, qu'am naturalem, & tendunt in obiecta sua, ve conducentia ad finem supernaturalem:ergo mediante naturali.

Ad confirmationem objectionis respondeo Responsio: primò, negando consequentiam, & disparitas est Adeosfrasquòd cognitio supernaturalis ob suam perfectionem præ naturali possit sufficere, vt voluntas habeat actus tam naturales, quam supernaturales circa obiecta per cam proposita, quando haberet actus verosque; cognitio verò naturalis ob fuam imperfectionem præ supernaturali non possit sufficere ad hoc vt voluntas possit vti habitu lupernaturali.

Respondeo secundò, mihi non constare quin

Prima respo-Per fidem acquifitam covirtutes conducere ad vi.

Obietio quinta ex propositione Elei su, erna suralis.

274.

273

Non colligi-

sur superma-

substratialie

ex eo quòd

dat ab eleua.

so,aut ciui ac

domefico

Dei.

turalitas

276. volun Respensie lu possit tendere in obie-

cognitionis non infert diuersitatem adus voluntatis semper.

Replica.

Soluitur. Nec quidem quădo coeni tiones sunt diuerss ordi-

277.

Replica.

Soluitur.

278. Obietlio sexta ex possibilitate virtuli:im.

voluntas affecta charitate supernaturali posset amare Deum supernaturaliter quacumque cognitione propositum, sue naturali, sue supernaturali, siue scientifice, siue opinatiue; vn-An virtue de negari potest antecedens. Moueor autem ad hoc, tum, quia aliàs qui cognoscet Deum scientifice à posteriori, secundum perfectio-Bumpropos. nes suas absolutas infinitæ sapientiæ, bonitu cognitio- tatis, potentiæ, misericordiæ, &c. non posset me naturali. ipsum amare supernaturaliter, vt sic, præsertim in communiori vtriusque Scholæ sententia negăte fidem cum (cientia posse compati, quod vide-Diuersitas tur valde absurdum ; tum etiam , quia si diuersitas cognitionis inferrer diversitatem actus voluntatis, sequeretur quòd qui cognosceret aliquem per fidem humanam elle bonum, non polset amare ipsum tali amore in specie, quali amaret, si cognosceret ipsum experientia, aut scientifice esse talem, & sic darentur plures virtutes acquisitæ tendentes in idem obiectum: verbi gratià, vna temperantia acquisita correspondens fidei acquisitæ, qua cognosceretur obiectum temperantiæ esse bonum, & altera scientiæ; sed hoc videtur ridiculum : ergo & illud vnde sequitur. Et si dicatur non esse eandem rationem de diuersis cognitionibus acquisitis, ac dediuersis cognitionibus, quarum vna est acquisita, & altera infusa, quia hæ sunt diuersi ordinis. Contrà, quia cognitio fidei acquisitæ, & scientificæ sunt etiam diuersi ordinis, cum vna sit certa, altera incerta. nec sanè potest dari ratio cur diuersitas ordinis naturalis, & supernaturalis possit inferre potius diuerlos specie actus voluntatis, quàm diuersitas ordinis cognitionis certæ, & incertæ, claræ, & obscuræ.

Confirmatur, quando aliquis iustus ex charitate dat eleemosynam alicui tanquam pauperi, qui re vera non est pauper, ille actus est meritorius vitæ æternæ , & supernaturalis in substantia; fed cognitio ad illum prærequilita, qua cognoscitur talis vt pauper, non est fidei supernaturalis, cum sit erronea: ergo ad actum charitatis supernaturalis in substantia potest sufficere cognitio naturalis. Dices, hinc sequeretur non requiri ad meritum de códigno actum fidei supernaturalis, & sic sine side posse qué placere Deo contra Apostolum.Respondeo, distinguendo sequelam: tanquam proximum directiuum cuiusliber actus sic meritorij, concedo ( & id sanè concedere debet Vasquez, qui faretur actus virtutum acquisitarum sine imperio charitatis esse sic meritorios, quando procedunt à iusto, quod & multi Scotistæ concedunt etiam) non prærequiri vllo modo,nego. Itaque non obstante hoc modo dicendi, prærequiritur fides supernaturalis quatenus Deus non infundit charitatem, nisi habenti talem fidem, & si sit adultus, nisi eliciat actum talis fidei aliquem, & quatenus decreuit non dari auxilia in ordine ad operationes conducentes ad vitam æternam, nisi habentibus sidem, quod decretum ipsius colligitur ex illo loco Apostoli, & aliis similibus.

Obiicies sextò, possibilis est actus, & habitus supernaturalis in substantia, qui immediate versaretur circa obiectum temperantiæ acquisitæ: ergo dicendum est quòd de facto detur. Probatur consequentia, quia eo dato perfectiores haberemus actus temperantiæ, & magis proportionatos ad vitam æternam, quam vitam per tales acquirimus. Probatur antecedens, tum à pari,

quia quemadmodum circa obiecta charitatis infulæ & fidei potest dari, secundum nos, actus naturalis, & supernaturalis in substantia: ita videtur quòd circa obiectum temperantiæ acquisitæ possit dari actus supernaturalis, & naturalis; tum etiam, & fortiùs, quia in hoc nulla est repugnantia. Respondeo, (quidquid sit de antecedente, Soluitur. quod non à multis Scotistis negatur ) negando consequentiam, & ad probationem dico quod non debemus tribuere actibus nostris maiorem perfectionem, aut proportionem ad præmium, quam constat ratione, aut authoritate cos habere; illam autem perfectionem, & proportionem maiorem haberent sine dubio actus nostri, si essent supernaturales, non constat, nec ratione, nec authoritate iis inesse.

Per hæc patet ad fundamenta, quibus Suarez lib. 2. de necessitate gratia c 16.conatur probate dari actus virtutum moralium supernaturales in substantia, nam in re coincidunt cum prædictis obie-Aionibus. Sed ne aliquid necessarium omisisse videar, quia aliis terminis vtitur, respondebo parti-

Itaque obiicit quòd dentur quædam virtutes morales, quæ respiciunt Deum tanquam obiedum, cui, vt religio, & pœnitentia: ergo saltem prima Sua tales debent dici supernaturales in substantia. Probatur consequentia, quia Deus potest vt obiectum cui attingi per actus sic supernaturales, virtusum. & quia in actibus illarum virtutum reperitur aliqua ratio particularis, quia dat gratias Deo ob dona supernalia ac ob communicationem altiorem sic per ista beneficia ad nos, quam est communicatio eius per dona naturalia. Et certè, inquit, qui consideranerit excellentiam religionis, facile intelliget non posse oblationem eius sicut oportet per voluntatem mere naturalem sieri. Idem dicit de cultu

imaginum, ac reliquiarum, ae de pœnitentia. Deinde descendit ad probandum dari actus aliarum virtutum moralium supernaturales in Erex diffinsubstantia, quia scilicet habent honestates distinctas, dare eleemosynam homini quà homo est; & dare illi eleemosynam, quà fidelis, & cinis Sanctorum: quod probat ex illo Matth. 10. Qui recipit discipulum in nomine discipuli, vel Prophetam in nomine Propheta, merce dem discipuli, vel Propheta accipiet,& 1. Petr.4. nemo patiatur vt maledicus, si autem vt Christianus, glorificet Deum in isto nomine. Confirmat, quia velle aliquid quà conforme na- Confirmatio. turæ sensitiuæ, est distinctæ rationis actus ab actu volendi aliquid, quà contra conforme naturæ rationali; ergo & velle aliquid, quà conducens ad naturam secundum esse naturale, est diversæ rationis ab actu, quo quis quid vult, quà conducens ad naturam secundum statum naturalem.

Respondeo ad illud de Religione, & pænitentia, concedendo antecedens, & negando consequentiam. Ad primam cuius probationem dicum est suprà, non ex eo, quòd possit dari talis quatenus coactus, eum debere asseri, multa enim possunt fieri, ligionem & & tenderent ad maiorem perfectionem hominis, panisetiam. quæ non dantur; nec nos iam negamus virtutes infusas ex eo quod repugnent. Ad secundam pro- perfettiones bationem, dico nullam rationem esse assignabilem in obiecto virtutis supernaturalis, quæ non possit attingi virtute naturali acquisita, & certè euidens est hæreticos dare Deo gratias ob beneficia supernaturalia, & communicationem Dei, quam sperant se consequuturos post hanc vitam, quæ est maxima communicatio, & altissima, qua

eta bonesta-

28 r. Respondetur ad objections prebe**n**dit raque possunt dari debent

Deus

Dous se puris hominibus communicat; nec tamen habent habitus infusos. Ex iis etiam aliqui vouent, orant, colunt reliquias, & imagines, ficut & fideles peccatores, nec potest vila consideratione, aut experietia colligi esse disparitatem in substantia inter actus, quibus id faciunt, & actus iustorum; aliàs iustus posset cognoscere ex illa disparitate le esse iustum; quod falsum est. Itaque non solùm qui considerauerit naturam Religionis, non facile intelliget quòdoblatio eius non possit sieri per voluntatem merè naturalem, hoc est, sine gratia habituali (nam actualis gratia non facit ad propositum) sed potius intelliget id posse fieri, quia quantum ad considerationem omnem, quam potest habere independenter à reuelatione particulari, non poterit, vt dixi, discernere inter actus Religionis prouenientes à peccatore, & iusto; peccator autem non habet habitum infusum. Religionis secundum aduersarios communiter.

Ad illud etiam , quod dicit de aliis virtutibus,

282. Respondetur ad dinerlas bonestates. Omnes diuersitates qua sunt in mi sericordia po∬unt attin\_ ei virtute acquista.

Soluuntur lo-CA SCribtura à Suario adduta.

respondeo, licèt alia, & alia sit conformitas eleemolynæ, verbi gratia quatenus succurreretur per eam homini, quà homo, & quà Christianus, veráque posse attingi per acquisitam virtutem, siue vnam, siue diuersas, non curo; vnde illa diuersitas non probat dari virtutes infusas. Deinde omnino mirum mihi est quod hic author videtur supponere, nempe quòd subuenire homini, quà homo est, & non Christianus, nó posset este actus charitatis supernaturalis, cum certum sit posse nos ex charitate dare elecmosynam Turcis consideratis ve creaturis rationalibus factis ad similitudinem Dei, sine vllo ordine ad Christianitatem corum. Loca verò Scripturæ, quæ adducit, sunt prorsus impertinentia ad rem. Primus enim so-lum significat actum, quo quis subueniret discipulo, quà talis est, esse perfectiorem quam actus, quo subueniret ipsi sub aliqua alia ratione inferiori:ex eo autem quòd vnus actus sit altero perfectior, non sequitur si imperfectior sit naturalis ordinis, perfectiorem debere esse supernaturalis, quia in eodem ordine naturali & supernaturali, etiam intra latitudinem eiusdem virtutis potest vnus actus altero esse perfectior, secundum omnes. Sic qui reciperer hospitio Christianum, quà Christianus, vt sic non eliceret tam perfectum actum, quàm si reciperet ipsum non solum quà Christianus, sed etiam qua iustus, & specialiori modo amicus Dei, siue vtraque receptio esset naturalis, siue supernaturalis ordinis.

Secundus locus minus iuuat, quia sensus tan-

tùm est quòd non debeant malè facere, vt tanquam malefactores puniantur ac patiantur, sed si patiantur propter Christum, debere eos glorisicare Deum ista patientia, quia cedit & in honorem Dei, & in vtilitatem corumdem, qui patiuntur. Hoc autem nihil ad propositu facere euidens est.

Ad confirmationem, respondeo ista duo velle non esse distinctæ rationis in ratione moris, quado vtrumque esset iuxta dictamen rectæ rationis, nisi quatenus vnum velle, aut obiectum haberet honestaté distinctam ab honestate alterius, quod rura sensiti. non esser semper necesse, quia ex amore proprio, sa non meses. aut charitate naturali posset vtrumque velle pro- sariò dissinuenire; quòd si vnum velle esset iuxta dictamen re-Az rationis, & alterum non esset, sed vel contra, ve bonil navel sine vllo tali dictamine, tum essent quidem sura ratindistinct rationis in genere moris propter defe- nali. dum dictaminis ex parte vnius, vt est manifestum, & non præcise ob diuersam honestatem obiectiuam: & eodem modo de consequenti discurrendum est.

Dato etiam quòd ista duo velle, de quibus tam in antecedenti, quam in consequenti, essent diuersæ rationis, non tamen sequeretur quòd vllum ex illis exigeret virtutem per se infusam , vt sæpe dixi.

Obiicit præteres, sæpe fit vt medium temperantiæ propositum per prudentiam acquisitam sit Obietin vidiuersæ rationis à medio temperantiæ proposi- tima. tum per prudentiam spiritualem, quam docent sacræ literæ & SS.PP.vnde prudentia carnis, & fæculi, hoc est, acquisita, vocatur mors, & prudentia spiritus vita:ergo virtus moralis conformis prudentiæ carnis est distinctæ rationis à virtute con-

formi prudentiæ spiritus. Respondeo primò,dato toto,non sequi tamen Responho 1. vllam ex illis prudentiis, aut virtutibus iis conformibus esse per se infusam, quatenus quælibet ex illis distinguitur à fide supernaturali, & virtutibus Theologicis. Respondeo secundò, pruden- Responso 2. tiam acquisitam, quæ est virtus, non esse illam, Que prudenquæ vocatur mors, aut dicitur inimica Deo; imò tia vocatur sanè valde ipsi placer, & est donum eius. Sed habitus ille, qui dictat honores vanos ambire, diuitias fuperfluas quærere, iniurias vlcifci, etiam non obstante prohibitione diuina, & cum negligentia salutis æternæ, qui habitus vocatut prudentia, non quòd reuera sit talis, sed quòd reputetur talis à l'acularibus communiter, cuius oppolitus habitus, qui vera prudentia est, apparet ipsis esse potiùs stultitia, iuxta illud, nos insensati vitam illorum estimabamus infaniam,&c.

Ad confir-Velle aliquid

#### SCHOLIVM.

(Virtutes morales ad esse suum perfectum non requirere Theologicas, nec è contra: requirunt tamen morales Theologicas, vt elicere possint actus meritorios. Vide Rada 3. tom. Controvers. 15. Art. 4.

29. Resolutio terty artisuli.

283,

Vantum ad illum articulum dico sicut prius dictum est, virtutes morales non requirere Theologicas ad hoc, vt ipsæ morales sint perfecæ in specie sua, licèt non sint perfectione viteriori, quam possint habere:ita etiam è conuerso Theologicæ,siue in via,siue in patria non requirunt necessariò morales.

#### COMMENTARIVS.

Vantum ad illum articulum, &c. Concludit Doctor quandoquidem non dentur virtututes morales per le infusæ simpliciter, dicendum quòd virtutes morales non habeant necessa-

riam connexioné cum Theologicis; sed & Theologicas in specie sua posse esse perfectas, sine moralibus,& de facto id contingere tam in paruulis, quam in adultis; & similiter morales posse esse perfe

Digitized by Google

285. Coelusio Do-Boru quòd morales virtutes non habeant connsxionem cum Theologieu.

# Dist. XXXVI. Quæst. vnic.

perfectas in specie sua, sine Theologicis, quamuis regulariter non soleat contingere vt omnes morales sint in statu perfecto sine Theologicis, quia communiter adulti non iustificati, tam fideles, quàm indefides plurimis solent imperfectionibus, & vitiis oppolitis virtutibus esse obnoxij, præsertim si longo tempore sint absque iustificatione.

286. infusa si datentur habe. rent necessaxionem cum Theologicis. Non baberët.

287.

Panitětia

infusa posset deperdi de-

perdita fide.

Quòd si admitteremus tamen virtutes mora-An virtutes les per se infusas, quæri posset de connexione carum cum gratia, & charitate, & respondeo mihi videri (quamuis oppolitum sentiant Thomistæ communiter, respondendum negatiue. Fundamentum meum est, quia non videtur quòd maiorem connexionem habeant cum charitate quam sides, & spes: sed hæ possunt esse absque charitate, vt statim videbimus: ergo & ille. Probatur maior, quia secundum aduersarios, omnes, flount à charitate tanquam potentiæ, cui connaturaliter debentur,sicut animæ rationali debetur intellectus, & voluntas, & suz potentiz. Rursus, sicut assignatur pro conuenientia relinquendi in peccatore fidem, & spem sine gratia, vt habeat quo se disponar ad recuperandam gratiam, ad quam vna ex dispositionibus sinc prærequisitis est actus fidei, & spei, ita vr nunquam perdat fidem, nisi peccet peccato speciali contra ipsamet; sic similiter videtur esse congruum, vt relinquaturin ipso pœnitentia, ve per actus eius disponere se pollit ad iustificationem, ad quam etiam disponit actus pœnitentiæ, non minus quam actus spei, nisi peccer specialiter contra pœnitentiam, aut hisi perdat fidem.

Dico autem nisi perdat sidem. quia quemadmodum deperdita fide deperditur (secundum communem sententiam) spes sine peccato aliquo speciali facto contra spem, quia scilicet fides est regula ipfius ; ita fimiliter posset dici quòd pœnitentia ( & idem de cæteris moralibus est sentiendum) dedeperderetur deperdita fide, quia hæc esset regula eius, & cæterarum moralium infusarum,si darentur, aut saltem actus eius aliquis præsupponeretur necessariò ad actum pœnitentiæ infulæ no minus quam ad actum spei, & charitatis. Et sanè Vasq.disp.88.num. 3. fatetur connexionem moralium infusarum cum charitate nulla efficaci ratione probati. Auersa etiam fatetur rationem non debere peti ex natura rei, sed ex voluntate diuina, quæ colligitur ex authoritatibus, ex quibus colligitur dari virtutes morales infusas; sed certe quamuis ista authoritates concluderent. quòd cum charitate infundantur, sicut colligitur

quòd cum ea infunduntur fides,& spes,de quibus tam benè loquuntur istæ authoritates, quam de moralibus infusis, vt manifestum est; tamen nullo modo dicunt morales, etiam in conservari conne-Ai cum charitate plusquam illud dicunt de side & spe. Vnde sicut ex iis non sequitur quin fides,& spes conserventur sine charitate, ita etiam non sequitur quin aliquæ ex aliis virtutibus moralibus infusis absque ea conseruentur.

Dices, prudentia acquisita habet connexionem cum acquisitis moralibus, & infusa cum infusis moralibus, : sed deperdita charitate deperditur prudentia infusa. Respondeo primò, negando antecedens, cuius ratio patet ex dictis. Respondeo secundò, eadem ratione sequuturu quòd spes non maneret sine charitate, nam ad actum spei requiritur prudentia infusa, tam benè, quàm ad actum pænitentiæ; vnde si destructa charitate, destruitur prudentia,& hac destructa destruuntur virtutes infulæ requirentes iplam, lequitur destructa charitate destruendam spem contra Theologos communiter. Respondeo tertiò, nó necessario de Responsio 3. strui debere prudentiam infusam, quamdiu maner fides quamuis destrucretur charitas. Vnde quamuis virtutes infulæ morales haberent necessariam connexionem cum prudentia, adhuc non deberét perdi istæ virtutes morales perdita charitate.

Dices secundò, virtutes infusæ morales sunt media ordinata ad acquirendum finem supernaturalem ; ergo perdita charitate , qua fola voluntas rectè afficitur circa talem finem, tolli debent istæ virtutes. Confirmatur, quia non possunt exire in actum secundum sine charitate; ergo debent tolli ablata charitate. Respondeo, illas virtutes non esse media ad assequendum beatitudinem potiùs quàm spem : ergo sicut hæc manet perdita charitate, ita & illæ: vnde negatur consequentia.

Ad confirmationem dico, virtutes morales infusas posse exire in actum secundum ex imperio spei, tam benè, quàm ex imperio charitatis, vnde negatur antecedens. Imò possunt exire in actum fuum fine imperio vllius ex illis,fi darentur:nihil enim prorsus id impedit; nam sicut potest quis elicere actum virtutis moralis acquisitz, verbi gratiâ temperantiz, sine eo quòd amet, aut speret expresse,& formaliter finem naturalem, ita posset elicere actum temperantiæ infusæ sine eo quòd amarer, aut speraret expresse finem supernaturalem, & consequenter sine actu charitatis, aut spei. Præterea admisso antecedenti, nego consequentiam confirmationis, quia posset habere actum redeunte charitate.

288. Replica.

Responsio 1. Responsio 2.

fusa non deberet p**erdi** destructa charitate & manente fide. 289. Alia replica.

Confirmatie. Responsie ad replicam.

Item ad con-

#### SCHOLIVM.

Theologicas virtutes non necessariò esse connexas, patet, quia in patria manet charitas, non fides, nec spes, ex dist. 3 1. è contra sapè contingit in via , ex Trident. sessible. cap. 15. & can. 28. Secundò, ait in prima infusione simul tres Theologicas dari. Videtur haberi ex Trident. seß.6.cap.7.in terminis.Ita Soto 3.de nat.cap.8.Alm.tract.3.Mor.cap.7.Vega.7.in Trident.cap.28. Dur.3. dist.23. quast.6. Tertiò, ait sidem, & spem esse in suo genere perse-Etas virtutes sine charitate, sine qua tamen eorum actus non sunt meritory, est contra D Thom. 1.2. quaft. 65. art. 4.

Vantùm ad quartum articulum ',dico quòd virtutes Theologice no funt connexæ inter se, sieut patet in patria, vbi manebit habitus, & actus charitatis sine habitu & actu fidei,& spei: sicut etiam patet in via: vbi in peccatore manet fides,& spes sine charitate : igitur ex ratione habituum in existendo, non est necessaria connexio earum.

Sed nunquid " in fieri, vel in infusione sunt connexæ, ita quòd vna non possit insundi sine alia? Respondeo, que cunque separari possunt in esse, potest Deus separare

Resolutio quarti arti-

possunt in esse, potest Dem fepa-

logicas simul infun di.

3 T. Sola chariregni & perditionis.

32.

tia erronea

non genera-

tar virtus.

Ad 4.

2.4 3. Ex conscie-

Quecunque in fieri, & ided quantum est ex se non necessario connectuntur in infusione, sed ex liberalitate divina connectuntur:quia Deus totum hominem perficit, ita quòd sicut corporaliter nullum sanauit nisi persecte : ita etiam spiritualiter non sanat hominem, nisi perfecte sanct : perfecta autem sanitas est, si quantum ad intellectum habet sidem, & quanvare in fie- tùm ad voluntatem spem, & charitatem: de penit. dist. 1. cap. Sunt plures.

Si quæritur vtrùm fides \* & spes sine charitate essent virtutes? Dici potest sicut priùs Tres Theo- dictum est de virtutibus moralibus, quòd in specie sua possunt esse perfectæ, inquantum scilicer sunt principia propriorum actuum respectu propriorum obiectorum: sed perfe-&ionem illam vltimam, quam habent in attingendo finem, ad quem ordinantur ex charitate, non possunt habere sine ipsa. Et hæc quidem persectio tam in moralibus, quàm in istis, licèt dicatur communiter esse in attingendo finem per aliquam operationem elicitas dinidit tam, siue per aliquem ordinem istarum, vel corum actuum ad finem : potest tamen dici inter silies esse præcipuè in hoc, quod est acceptari à Deo ordinando ad beatitudinem; sic quippe nulla virtus, nec eius actus acceptatur fine charitate, quæ sola dividit inter filios regni, & perditionis.

> De habitibus intellectualibus 7, non oportet immorari:planum est enim, quòd non est necessaria corum connexio, nisi fortè sint habitus subordinati, quales sunt habitus principiorum, & habitus conclusionum, & in talibus prior potest esse sine posteriori, licèt non è conuerso.

Ad argumenta principalia z duo prima concedo : quia concludunt , quod di&um est Ad arg. 1. in primo articulo.

Ad tertium dico, quòd licèt ex frequenter sic operari, generetur quædam qualitas, quæ nata est esse concors redæ rationi,& esset virtus, si haberet redam rationem in operante, cui esset concors; tamen quia non est rectum dictamen in illo, deficit regula operationis recaz, & ideò electio, quz nata est esse recta, non est recta, quia non est regulata: & per consequens si generat qualitatem aliquam,illa tamen non est habitus electiuus,& per consequens nec est virtus.

Quartum concedo, quia concludit quod dictum est in articuio de connexione virtutum moralium cum prudentia. Ad alias rationes sequentes de virtutibus, concedo quòd licèt posset dici, quòd nullæ virtutes etiam in specie sint incompossibiles: tamen inquantum adducuntur ad propositum concludunt quod diuersæ species eiusdem generis virtutis moralis, vel diuerforum generum, non funt necessariò connexæ:& hoc concessum est in primo articulo quæstionis.

#### COMMENTARIVS.

289. An virtutes Theologica sunt inter se connexa. Prima conclusio gratia de charitas no necessarid conne Luntur cum fide.

Vanthm ad quartum articulum, &c. Hîc agit de connexione virtutum Theologicarum inter le, fidei scilicet, spei, ac charitatis:& quatuor ponit conclusiones, quas comuniter alij Theologi tenent. Prima est, quòd gratia, & charitas non habent necessariam connexionem cum habitu fidei,& spei. Probatur, quia in patria manet charitas line fide, & spe: ergo non habent necessariam connexionem de facto ista virtutes. Antecedens admittitur ab omnibus communiter, quamuis no careat difficultate, sed quia examinari solet in particularibus tractatibus de fide, spe, & charitate,& per se de ea Doctor agit suprà dist.31.2d hunc autem locum examen eius non nisi per accidens spectat, propterea illud supponendum duxi, & difficultates contra occurrentes, ad aliam occafionem remittere.

Secunda conclusio est, quòd sides, & spes non 2. Conclusio habeant de facto necessariam connexionem cum charitate in conservari. Hæc etiam est communis, & probatur, quia de facto manent in peccatore, cui ablata est ob peccatú mortale charitas & gratia; ergo in conservari non dependent à charitate. Probatur antecedens quantum ad fidem ex Trid. sess. 6.c.28. Si qui dixerit amissà per peccatum gratia, simul & fidem semper amitti, aut sidem, qua remaner, non esse veram sidem, licet non sit viua; aut eum qui fidem sine charitate babet non esse Christianum , anathemasit. Probatur etiam authoritate Augustini

15. trin. cap. 18. vbi cùm ostenderet ex illo Apostoli 1. Corinch. 13. Si habuero omnem fidem, ita vt montes transferam, charitatem autem non habuero, nibil sum. Fidem nihil prodesse sine charitate concludit. Ita vt ipsam fidem non faciat vtilem nisi charitas : fine charitate quippe fides potest quidem esse, sed non & prodesse. Quæ est doctrina aliorum Patrum communiter, dum tractant de parabola decé virginum Matth. 25. vbi per virgines fatuas intelligunt habentes veram fidem fine charitate.qua de re videri possunt Bellarm.1.de instif.c.15.& alij recentiores. Alij Patres, qui dicere videntur fidem non esse veram sine charitate, loquuntur de fide fructifera, & vtili ad salutem proximè, qualis sine dubio no est fides informis, seu non viua, quæ scilicet est sine charitate, sine qua nec potest principiare actum meritorium de condigno, nec sufficere ad salutem consequendam. Probatur etiam ex Scriptura eadem pars antecedentis Mat.7. Multi dicent mihi in illa die, Nonne in nomine tuo damonia eiecimus, & in nomine tuo virtutes mult as fecimus? & tunc conficebor illie, quia nunquam noni vos; discedite à me, qui operamini iniquitatem. Vbi significatur fidem quandoque reperiri fine charitate, cámque non sufficere: quod & paulò antè similiter indicauit illis verbis, Non omnis, qui dicit mihi, Domine, Domine intrabit in regnum calorum, sed qui facit voluntatem Patru mei, 10an. 12. Veruntamen ex principibus multi crediderunt în eum: sed

290. fides & spes ző necesarid consequatur cum charita se de fato in conseruari. crobatur uantum ad filem.

Probatur quond spers.

Probatio inu-Nő colligitur spes posse ma-mere sine chaquòd st di-Positio ad in-Stificationem.

Probatio Cominck reiici-ZUP.

Nec ex eo nod dicatur in Tridentine charites ad ipsam accedere.

292. An spes babeat necessazionë cŭ fide.

293. . lusso.

propter Phariseos non confitebantur et è Synagoga non eijcerentur : dilexerunt enim gloriam bominum magie quam gloriam Dei. Vbi expresse mentio est de vera fide, vt patet ex contextu, & illa dicitur fuisse in illis principibus sine charitate. Probatur etiam ratione, quia nulla est ratio cur quando alio peccato, quam infidelitatis aufertur gratia,& charitas, fides auferri debeat, quandoquidem actus eius possit & debeat esse necessariò ante iustificationem, vt dispositio ad ipsam. Idem antecedens principale probatur quoad

spem, non quidem tanta certitudine, sicut probatur quoad fidem, quia non est sic definita ab vllo Concilio; sed sufficienter tamen probatur, primò à paritate rationis, quæ eadem est de ipsa, & side, quandoquidem actus veriusque ex natura intrinseca sua non dependent ab actu charitatis,& sunt dispositiones ad iustificationem. Aduertendum tamen hîc non sufficienter probari de facto reperiri spem sine charitate, ex eo quòd Concilium ponat spem inter dispositiones ad instificationem, quia certum est actum perfectum contritionis esse dispositionem ad instificationem, & tamen non esse sine charitate, & gratia habituali pro vllo instanti temporis: ergo quamuis actus spei esset dispositio ad iustificationem, non propterea eo iplo sequeretur quòd possit esse sine charitate. Itaque eatenus ex Concilio potest colligi spem posse esse sine charitate, quatenus ex ea habetur quòd actus eius non dependet à charitate physicè, & hoc supposito nulla alia ratio necessariæ connexionis earum possit assignari. Coninck disp. 19. de spe dub. 12. dicit aperte colligi ex Concilio Tridentino quòd spes possit esse sine charitate, quia sessione, 7. dicit fidem & spem non vnire nos perfecte Christo, nisi accesserit charitas, vbi, inquir, apertè supponit illos habitus posse esse tine charitate. Sed (quidquid sit de sequela, quæ certè non est necessaria, quia posset dici accedere charitas fidei, & spei, quamuis non præsupponeret illas pro vllo tempore) non satis attente legit hic author Concilium, quia Concilium non dicit quòd imponit hic author, sed verba cius sunt, Nam sides, nisi ad eam spes accedat & charitas, quod longè dinerlum est, nam ex his verbis non habetur charitatem accedere ad spem; sed charitatem, & spem accedere ad fidem.

Quares an spes habeat necessariam connexionem cum fide. Respondeo cum communi non habere talem, quin fides possit esse sine spo, quia nulla est ratio necessariæ connexionis earum, nec physica,nec moralis,cum fides non præsupponat spei, sed potiùs è contra? habent tamen talem connexionem vt spes non posset esse sine side. Primò, quia fides est initium, ac fundamentum nostræ iustificationis: ergo ea sublata, reliqua pars ædificij spiritualis destruitur. Secundò, quia fidei est proponere obiectum spei:ergo congruum est, vt qui voluntariè demeruit priuari fide, priuetur etiam spe. Confirmatur communi colensu Theologorum, qui in re aliàs incerta magni habendus est, quando nihil vrget in oppositum. Ex iisdem rationibus patet & charitatem non esse sine side de facto, & præterea nullam esse necessariá connexionem ex natura tei inter hos habitus, sed benè posse esse spem sine side, & charitatem etiam sine side, & spe, quatum ad naturam physicam corum. u Sed nunquid in sieri, &c.Hîc ponit tertiam conclusionem, quæ est, quòd quauis simpliciter possit

Deus, sicut coseruat vnum ex habitibus, quando-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

que fine aliis iuxta iam dicta, ita etiam & quemli- No habet virbet ex illis fine aliis infundere, tamen de facto ex sures Theololiberalitate sua eas solet connectere in infusione, gica necessaeas simul infundendo. Prima pars huius conclufionis est communis, & certa, tum, quia in conferuari non dependent à se inuice de potentia ordi- absoluta. naria; ergo nec in fieri de potétia absoluta; tú, quia nulla potest affignari ratio necessariæ conexionis.

Secunda verò pars est longè difficilior. Eam tenet in terminis preter Doctorem & suos Durand. da ordinaria. in 3.d. 23.q.6.D. Bonauent. Richard. ibid. Gabr. bie firmatine. art. 2. Vega lib 7 in Trid. c. 18. & videtut etiam S. Thom. 1. 2.9. 62. art. 4. vbi asserit actus fidei, & spel esse priores charitate, habitus verò simul infundi. oppositum tenuit Caietanus, & Bañ. 2. 2. quaft. 6. Negatiua. art. 2. Suarez 3.p.tom. 3. disp. 28. Salas 1.2.tract. 11. disp 5.sett.3. Vasquez 1.2.disp.203. cap.9. Valentia 2. 2. disp. 1. quast. 6. Lorca ibid. disp. 32. Pesantius, Turrianus, & alij, quos citat, & sequitur Coninck disp.6. de babtribus supernaturalibus dub.4.

Probatur autem primò ex Concilio Viennensi, vbi dicitur probabilius esse tam paruulis, quam adultis infundi per Baptismum, gratia, & virtutes, & ex Trident fess. 6.0.7. vbi dicitur in iustificatione fidem, spem, & charitatem simul infundi, Vnde, inquit, in ipfa iustificatione cum remissione peccatorum hac omnia simul infusa accipit homo per Iesum Christu, cui inseritur, sidem, spem, & charitatem. Verum no videtur hoc Concilium in eo rigore intelligi debere, vt semper in instificatione simul tépore instificatus recipiat istas tres virtutes; nam secundum omnes, & est definitu ab codem Concilio, potest & solet peccator habere fidem infusam habitualem sine gratia; vnde sequitur tali, dum iustificatur de nouo, siue extra, siue intra Sacramentum non infundi fidem : ergo Concilium tantùm, vult quòd in iustificatione accipiat quis illas tres virtutes, si sit dispositus ad illas recipiendas, aut nisi aliquas ex illis habuerit antè.

Et eodem modo potest explicari Concilium Viennense, nimirùm sic vt tantùm velit paruulis, ac adultis infundi virtutes in Baptismo, nimirum si sint dispositi ad illas, ex hoc auté non sequitur conclusio nostra, ve paret, quia non est necessarium ve baptizatus adultus sit semper dispositus ad charitatem, quoties esset dispositus ad fidem.

Magis tamen fauet coclusioni Viennense, quàm Tridentinu, quia hoc tantum dicit quod in iustificatione simul infundantur, aut habeatur istæ tres virtutes, quod verum est, quia ad instification é requiritur charitas, quæ esse nequit sine side,& spe, secundum omnes, cum quo tamen stat quòd fides possit haberi sine charitate, vt patet. Viennense verò dicit in Baptilmo infundi virtutes Theologicas; ergo supponit quòd in Baptismo séper ha-beantur istæ tres virtutes, quemadmodú Tridentinum ex eo quòd dicat in iustificatione infundi illas tres virtutes, supponitur ab omnibus per hoc intelligere, quòd vel habeantur, vel infundantur tum: sed si soleret infundi aliquando sides sine reliquis virtutibus, nó esset verum necessariò, quòd in Baprismo sic infunderentur; quia baptizatus posser habere dispositioné sufficientem ad fidem, cùm nó haberet dispositioné sufficienté ad charitate, vt patet in casu sicti baptizati: sed si vnquam infunderetur fides line charitate, nunquă potiùs quàm tum : ergo verifimilius est quòd secundum Concilium non infundatur fides vnquá fine reliquis virtutibus. Et sanè hec est potissima probatio, quemihi occurrit pro hac sentétia ex authoritate.

zsoně in fieri de potentia

294. Probatur affirmatina, ex Trident.

Solutio pro-

Magis faviet Viennense.

295.

Dem nou fanas nife per-

Veru fenfu

barum aucto-

297.

Pars negati-

na est proba-

Probabile ba-

bitum fidei

infubli quă-

doque fine

cbaritate.

Reiicitur.

fine illis.

Probat Co-

ninck nega-

as adera bes

bilu.

ritalum.

Probari soler-ulgerius ex dist. 3. de panit. cap. Alia proba- Synt plures, ybi dicitur quod Deus nunquam alignem sanzuit, quem omnino non liberauit. Ad cuius confirmationem adducitur quòd totum hominem sanauit in Sabbato, vt habetur Matth, feat. quest. 1. quia & corpus ab infirmitate, & anis mam ab owni contagione liberavit, & subditur, Quedam eniminupieras infidelitatis eff ab illo, qui influ, & inflicte of dimidiatan fperare veniam. Cum guo concordad nnocentius III, cap. Maiores, da Raptismo. Anihis autem authoritatibus fundatur congruentia, quamadducit Scotus (qui etiam pitat allun vap. Sunt plures, quamuis per errorem Typographi in pluribus, codicibus habeatur cap, Si quid, qualquen habetur in nulla ex distinctionibus de pecnitentia ) Quamuis portò in bis aua thoritatibus, ve paret ex contextu,mentio fiat de perfecta, sanitate quoad remissionem omnium peccatotum; ita scilicet vt nunquam Deus sanet aliquem exparte tantum, liberando ipsum ab aliquibus peccatis, & relinquendo alia; sed semper sanet persecte, & totaliter liberando ab omnibus peccatis, eaque condonando. ....

Tamen exemplum illud quod ex Matth. 9. desumitur ad hos probandum animirum de sanitate, quam Deus dedit toti homini , quoad animam, de corpus, dat occasionem probabili. ter conficiendi quod ficut corporalizetant inquit Doctor, hullum languit nist perfecte non solum quoad animate a fed eriam quoad corpus; ita etiam apiritualiter non lanat hominem, nisi perfecte faure, & quidem upn folum quoad intelle-Aum trabuendo fidem; fed etiam quoad volunta-

rem tribuendo spem, & charitatem.

Hæc ergo sunt fundamenta huius conclusionis intellectæ in tigore, vt iacet & sonant verba, súntque probabilia. Verùm non minùs mihi probabile videtur oppositum, nimirùm, quòd quandoque infundatur habitus fidei fine habitu charitatis, & cadem est ratio de habitu spei.

Probat Coninck primò ex Tridentino suprà: nam fides nili ad cam spes accedat, & charitas, neque vnit perfecte cum Christo; neque corporis eius viuum membrum facit. Sed hæc probatio nihil vrget, tum, quia ad fidem posset ac-Poset ad fide cedere spes, & charitas, quamuis non infunderetur vna fine altera, & fic sæpe accidit in adulto, cui in Baptismo infundebantut fides, spes, & quamuu nen infunderetur charitas, & per peccatum amisic solam charitatem, aut eam simul cum spe, is enim in iustificatione recipit solam charitatem, & spem, quæ proprerea in instificatione iplius accedunt ad fidem, quamuis hæc non infusa fuerit primò sine illis: tum eriam, quia accessio alicuius ad aliud non semper denotat præcessionem temporalem rei, cui alia accedit; sed aliquando significat conjunctionem rei accedentis cum alia re, sine præcedentem tempore, sine non. Probat secundò ex Augustino lib. 2. ad Simplicianum q. 2. In quibusdam tanta est gratia sidei, quanta non sufficit ad obtinendum regnum colorum,& hanc ait esse catechumenorum habentium fidem sine charitate. Verum hic locus posset intelligi commodissime de fide actuali, & sic non faceret ad rem, yt patet.

Alia probație inutilie.

> Quantum ergo ad authoritatem melius probatur ex loco suprà citato ex lean. 12. vbi diçuntur ex principibus multi credidisse quidem in Christum, sed non habuisse charitatem, nam primò sit mentio de side habituali, quia aliàs malè

ex illo loco colligeretur communiter fidem habitualem maneraline cheritate. Deinde non constat ils vnquam ante gommunicatam esse charitatem. Confirmatur, quia illi de quibus Matth.7. dicitur quòd vir uses operati sint in nomine Christi, habnezunt sidem secundum omnes; sed nunquam habuerunt charita em: ergo fides infunditut quandoque sine charitate. Consequentia est enidens; probatur minor, quia alias non dixisset Christus, nunquam noui vos, scientia scilicet approbationis & dilectionis; nam sic cognouisser eos pro tempore, pro quo habuerunt charitatem; tum enim erant filij adoptiutie, hæredes regni, ac amici Dei.

Probat idem Coninck ratione. Primò, quia ve sine charitate conservantur, ita etiam infundi Probatio Copossint. Secundo, quia ideò relinquitur fides in minch à rapeccatore, vt fit fidelis: sed etiam, qui continue time depici. tiens ad Deum, & credit, ac paratus est eredere, est fidulis; ergo, debet poni in ipso fides habitualis. Manne 5.

At neutra ex his sationibus sufficit, non qui- Reissim L. dem prima, quia non controuertitur an pollit fides infundi, led an infundator de facto fine char ritate; hoc autem non sequitor exiller neque ex eo præcise quod conserverur fides sine charitates quia posset Deus ita disponere, ve conseruares eam, non tamen infunderet sine charitate. Non Reileitur : etiam secunda, quia non præcise, ideò relinquitur ve sir stidelis; sed quia Deus ita disposuit, ve colligiour ex Tridentino; & quia non demeruit Currelinquiob peccarum aliquod particulariter oppositum tur filiale-Edei es priusci, hun propteres colligitur peccator ricar. esse fidelis per habitum intrinsecum, quia supponitur habete fidem. Non ergo colligitur ex eo quòd sit, aut verè dicapur sidelis, relinqui istum habitumuled potius colligitur ex eo quad habeat talem habitum. quad sit sidelis. & talis debeat

Melius ergo probatur illa sontentia, quia sicut relinquitur iste habitus in peccatore, ex 50 quod Melior probanon sit peccatum ipsi oppositum, & ve get talem tie à ration. habitum disponat sead recuperationem, gratia; ita etiam tam congruum videtur quod quando quis ponit omnes dispositiones ex se prærequisitas ad habitum fidei, illum recipiat, quamuis charitatem non reciperet ob defectum dispositionis ad ipsam prærequisitæ: sed potest, & solet adultus habere omnes dispositiones ad habitum fidei ex se prærequificas, non ad charitatem:ergo verisimile est quod tum infundatur ipsi habitus fidei sine charitate. Probatur minor in casu adul- sapi difiniti, qui esset paratissimus ad credendum, & actu sur qui adficrederet omnia mysteria fidei, ut reuelata à Deo dem qui n'n
disponitur ad & propolita ah Exclesia e in ordine ad profiten- charitaten. dam illam fidem vellet baptizari, haberet tamen affectum:ergo aliquod peccatum particulare, verbi gratia, retinendi concubinam; is haberet omnes dispositiones ex se ad recipiendam fidem requilitas,& non haberet dispositiones ex se requisitas ad charitatem, haberétque demeritum particulare non recipiendi charitatem, quale non haberet respectu fidei.

Et si dicatur quod ipsum demeritum respectu Replica. charitatis est demeritum respectu fidei, & quòd non sit congruum quòd sic offendens Deum præmio aliquo tam magno, quam est habitus fidei lupernaturalis, afficiarur. Contrà pri- Reiicipy: mò, quia demeritum sufficiens ad perdendum charitatem non est sufficiens de facto ad per-

299.

498. Melior probatio sentenab authorica-

Digitized by Google

dendum

dendum fidem : ergo nec demeritum sufficiens, vt non infundatur charitas, est sufficiens vt non infundatur fides.

40I. Reiseitur 2.

No omme peccatum tollit

Potest qui esse dispositue bene ad side, o indisposizus ad charitatem.

Deinde, qui sic grauiter offendit Deum, vt mereatur priuari dono charitatis in pænam, non tamen semper punitur priuatione fidei : ergo quamuis talis sic offenderet, vt non deberet affici dono charitatis, posset tamen congruenter Confirmatio. affici dono fidei. Confirmatur hoc, quia est magna gratia, & fauor quòd peccans mortaliter non prinetur dono fidei : ergo non omne pecca-

tum est sufficiens ratio quin peccans afficiatur gratiam doni dono supernaturali. Confirmatur secundò, quia non est maior gratia, nec fauor, quòd Deus infundat peccatori gratiam fidei, quàm quòd eam in ipso conseruet, nec vnum magis dedecet Deum, quam alterum, nec magis est ipsi dif-

> Confirmatur, quia potest fieri vt quis habeat dispositionem actualem, & positiuam ad habitum fidei, nimirum affectum piz credulitatis, aut quemcunque alium, & non habeat vllam indispositionem positiuam incompatibilem cum gratia, aut demeritum aliquod actuale, ratione cuius ea non infunderetur ipsi, licet tamen non infunderetur ipsi, propter defectum alicuius dispositionis requisitz ex ordinatione Dei, qui defectus non esset peccaminosus peccatori: ergo saltem in tali casu (quidquid sit de casu præcedenti, in quo supponitur indispositio actualis positiua) congruum esset vt infunderetur sides fine charitate,

Probatur antecedens, quia si quis adultus voluntatem haberet credendi debito modo, & non haberet alium dolorem de peccatis, quàm attritionem, nec adesset copia confessarij, talis haberet dispositiones ex se requisitas ad credendum, & non haberet indispositionem vllam positiuam incompatibilem cum gratia, vt patet, quia illa priuaretur folummodo propter defe-Aum contritionis, aur absolutionis, qui defectus non esset ipsi peccaminosus : suppono enim non instare tum præceptum diligendi Deum super omnia, aut eliciendi contritionem, quod præceptum non obligat semper, & pro semper secundùm omnes.

Propter hæc mihi probabilissimus est hîc modus, nec videtur etiam esse contra Scotum, quia ipse optime explicari potest velle tantum quòd Deus non infundat vnquam vnum habitum fine aliis, quantum est ex parte sua, & quando subiectum est sufficienter dispositum ad omnes, non verò quòd vnum fine altero non infundat, quando subicctum est dispositum sufficienter ad vnum,& non ad alios.

Confirmatur hæc explicatio, quia sic explicant Conincle, & alij Authores cum ipso conuenientes D. Thom. & Concilium Viennense; cur ergo similiter non possemus nos explicare Scotum? aut cur illi sic non explicarent ipsum? Alias duas explicationes adducit Medina qu. 6. 2. art.4. pro D. Thoma, quæ æquè adduci possunt pro Scoto, vt patet consideranti: sed non funt tam commodz, quamuis non libeat cas impugnare, quia res est parui momenti.

x Si quaritur virum sides, &c. Resoluit hîc Fides, & spem, quando reperiuntur sine charitate esse perfectas in specie sua, quantum ad hoe quod possint suos proprios actus tum tam perfecte elicere quoad perfectionem intrinse-Scoti oper. Tom. VII. Pars 11.

cam, & physicam eorum, quam si adesset simul charitas; quia hæc, dum adest, nullam addit perfectionem intrinsecam istis habitibus magis quàm habitus virtutum moralium, vt patet, & hinc sequitur sidem informem & mortuam per quam illa intelligitur, quæ est in peccatore sine charitate non distingui specie à side formata, & viua, per quam intelligitur illa, quæ est simul cum charitate, & consequenter divisionem fidei supernaturalis, vt sic, in fidem infor- Fides formamem & formatam, non esse generis in species, sed 14. 6 inforsubiecti potiùs in accidentia, sicut est diuisio la-Ais in lac dulce & lac amarum, quæ doctrina est iam communis.

Quamuis autem fine charitate hæ virtutes, Perficiuntur sicut & morales, intrinsecè perfectæ sint in specie sua, tamen recipiunt aliquam perfectionem extrinsecam per hoc quòd adueniat ipfis charitas, quia ca adueniente operationes earum & actus aliqua speciali ratione attingunt finem, qua non attingerent sine ipsa, & propter carentiam huius attingentiæ dicuntur mortuæ, & occifæ sine charitate. Et si quæratur in quo consistat ista 25000000? specialis attingentia, aut qua ratione charitas informet, & viuificet fidem cæterásque virtutes. Respondet Doctor dupliciter, primò, quòd possit ista attingentia dici consistere in denominatione quadam desumpta ab imperio charitatis, ita scilicet vt per hoc quòd voluntas, ctu proueniente à charitate imperaret intellectui elicere actum fidei, aut alterius virtutis, iste actus fidei sic elicitus & imperatus ordinaretur ad finem charitatis, & participaret honestatem eius, atque adeò speciali ratione attingeret finem vltimum. Respondet secundò, & meliùs, magisque ad sensum proprium suum, illam attingentiam consistere in denominatione quadam morali, desumpta ab ipsamet charitate, & gratia, que vt constituit hominem amicum, & filium Dei, ita tribuit valorem quendam moralem eius opérationibus bonis omnibus, & præsertim supernaturalibus, ratione cuius acceptentur à Deo, vt meritum de condigno respectu vitæ æternæ.

Quia ergo actus fidei sine charitate carent hac morali perfectione, & valore, & propterea non producunt fructum vitæ æternæ, eam merendo de condigno, habent autem eum valorem, ex coniunctione cum charitate, producuntque istum fructum, optime potest dici fides occisa, ac mortua, seu infructifera sine charitate, & cum ea viua, ac fertilis. Et quia charitas est quæ tribuit ipsi hunc valorem, & hanc vim moraliter, non minus bene potest dici esse forma viuisicans, seu vita sidei, nec ad hoc requiritur aliqua informatio physica, qua physice informatet gratia fidem, vt videtur sentire informatur Richardus 3. dist. 23. art. 5. quast. 1. Imò talis in- physice per formatio nequir esse non solum generali ratione, quia nullum vnum accidens spirituale absolutum solet esse forma informans. & complens alterum; sed etiam quia charitas subiectatur in subjecto distincto à fide: hæc enim subjectatur in intellectu, illa in voluntate. Rationes, quibus moueri videtur Richardus, aut si quis alius est author istius sententiæ, sunt nullius momenti,& proinde non proponendæ. Cum Scoto conueniunt D. Thomas 2. 2. quaft. 4. art. 3. & Theologi communiter: nec ab eo etiam dissentit dum dicit fidem sine charitate, non esse veram virtutem: nam loquitur D. Thomas de vera virtute,

304.

Fides non charitatem.

303. sine charitate quomodo perfette.

302.

Sententia ne-

gatiua nõ eft

COMSTA SEO-

tum.

qua

quatenus talis dicenda est sola illa, quæ conducit ad vitam æternam, potéstque proxime ed perducere, iuxta illud Gregorij hom. 29.in Euangelia: Vera sides est quando id quod credimus, moribus, & vita confirmatur. Scotus autem non dicit fidem fine charitate in hoc sensu esse veram virtutem, aut fidem, sed esse veram virtutem, & fidem secundùm speciem suam: quod non negat D.Thom. non ergo habent inter se in hoc controuersiam,

quidquid dicat Scholiastes.

Habitm feculatina non babent necelfariă inter se connexionem.

305.

De babitibus intellectualibus, &c. Postquam fuse saris disseruisser de connexione virtutum moralium acquisitarum, & infusarum, tam intellectualium, quam appetitiuarum, supponit hîc obiter pro complemento huius materiæ extra controuersiam esse, & notum experientia, quòd habitus intellectuales non morales tam speculatiuz quam factiuz non habeant talem connexionem, quin ex iis, illi qui non sunt subordinati, possunt esse sine se inuicem, vt Metaphysica, Physica, & Mathematica: quòd si sint etiam subordinati, vt habitus principiorum, & habitus conclusionis Physica, & Medicina, habitus subordinans potest esse sine subordinato, verbi gratià, Physica sine Medicina, in quo non est vl-la controuersia; vnde ex hoc quòd communiter admittitur potest confirmari, quod nos tenemus de connexione virtutum moralium acquisitarum, nam isti habitus speculatiui iuuant se inuicem,& qui non scit Mathematicam, quamuis optimè sciret Metaphysicam, non posset tamen tollere non esse connexas viriu- difficultatem, quæ ex Mathematica opponeretur ipli contra conclusionem Metaphylicam, tam benè, quàm si sciret Mathematicam; & tamen hoc non obstante dicitur communiter Metaphysicam posse esse perfectam sine Mathematica: ergo similiter, quamuis temperantia iuuaret liberalitatem, & qui esset liberalis propter desecum temperantiæ non posset in omnibus casibus, tam expedité exercere liberalitatem, quam si esset temperans, non tamen propierea dici debet quòd liberalitas non possit esse persecta sine tempe-

306. a gumenta principalia. Duo prima argumenta Bobis fament.

tes appetiti-

uai.

Ad argumenta principalia, &c. Respondet Responsio ad hic more solito argumentis in quæstionis principio in fauorem partis negatiuz propolitis,& duo prima concludentia ex inclinatione naturali, quæ potest inesse alicui ad vnam virtutem fine inclinatione ad alteram, & ex eo quòd possit occurrere alicui materia exercendæ vnius virtutis non occurrente materia, aut occasione exercendæ alterius, posse quem acquirere vnam virtutem sine aliis, hæc, inquam, duo argumenta concedit, quia faciúnt pro sententia ipsius negante necessariam connexionem inter virtutes morales.

Ad tertium argumentum, quo probatur vir- Tertium 🦚 tutem moralem posse esse sine prudeutia, quia gumentum. scilicet quando proponeretur alicui per intellectum esse furandum, posset non furari; sed tum eliceret actum virtutis sine prudentia, quia istud dictamen, quo proponeretur non esse furandum,

non esset dictamen prudentiæ.

Respondet, istam electionem, qua nollet talis solucie. furari, non esse electionem reclam, ac virtuosam formaliter, sed tantùm materialiter, quia scilicet, vt esset virtuosa formaliter & moraliter , deberet proponi per regulam morum, hoc est, per di-Aamen rationis quod non esset furandum, sic autem non proponeretur, vt supponitur; non ergo esset electio illa virtuosa formaliter, esset tamen virtuola materialiter, quia esset talis, quæ esset reuera à parte rei conformis prudentiz, licèt ita non esset in apprehensione istius, qui in casu argumenti operatetur.

Quartum argumentum concedit, quo argu- Quartum ar. mento concluditur prudentiam posse haberi sine gumetum favirtutibus appetitinis, quandoquidem posito met urbu. dictamine prudenriæ, non necessariò voluntas deberet agere conformiter, propter quod ipsemet

tenuit intentum huius argumenti.

Ad cæteras rationes, quibus ostenditur non debere esse connexas virtutes propter incompossibilitatem actuum aliquarum ex ipsis,vt paupertatis,& liberalitatis, magnanimitatis,& humilitatis, virginitatis, & continentiæ coniugalis. Respondet, concedendo quod ex iis sequitur non Nulla virtunecessariò debere virtutes morales appetitiuas tes mesales esse connexas, quod & ipse tenet. Sed addit ta- incompatibimen non necessariò esse verum quod in his ratio-les sur in nibus prætenditur in terminis, nimirum virtutes iede. morales esse incompatibiles, quia posset, inquit, dicinullas virtutes morales repugnare in eodem subiecto, quod sanè iuxta ipsius principia verissimum est, nam non magis repugnat coniugatz etiam parturienti virginitas, quam Angelo temperantia cibi & potus,ac venereorum ; fed potest Angelus habere temperantiam talem : ergo & coniugata virginitatem quoad habitum, & plures actus iplius, licèt non quoad omnes; licut nec Angelus potest habere omnes actus temperantiæ, de quo tamen ad propositum non spectat ampliùs tractare.

307.



De praceptorum Decalogi distinctione in comparatione ad

scripturam tabularum.

ED iam distributio Decalogi, quæ in duobus mandatis completur, consideranda est. Habet enim Decalogus decem præcepta, quæ sunt decachordum psalterium. Quæ sic sunt distributa, vt tria quæ sunt in prima tabula, pertineant ad Deum,

scilicet ad cognitionem, & dilectionem Trinitaris: septem quæ sunt in secunda tabula, ad dilectionem proximi.

Digitized by Google

De

### De primo pracepto.

PRimum in prima tabula est, Non habebis Deos alienos. Non facies tibi sculptile, neque omnem similitudinem, &c. Hæc Origenes dicit esse duo mandata; sed Augustinus vnum [hoc enim ipsum quod dixerat; Non habebis dis libro Deos alienos, perfectius explicat cum prohibet coli figmenta, scilicet idolum, vel similitudinem alicuius rei. ] [Quæ duo Origenes ita dicit distare, lib.qu.super vt idolum sit, quod nihil habet simile sui: similitudo verò, quod habet Exod 9.71. speciem alicuius rei: vt verbi gratia, Si quis in auro, vel in ligno, vel alia Exod. 20. a re faciat speciem serpentis, vel auis, vel alterius rei, & statuat ad adoran- Deut. 5. a dum: non idolum, sed similitudinem secit. Qui verò facit speciem, quam Hom.8. super Exod. non vidit oculus, sed animus sibi finxit: vt si quis humanis membris caput ad cap. 20. canis, vel arietis former, vel in vno habitu hominis duas facies, non simite medium. litudinem, sed idolum facit: quia facit quod non habet aliquid simile sui. 1. Cor. 8. b Ideò dicit Apostolus, quia idolum nihil est in mundo. Non enim ali- Quomodo qua ex rebus constantibus assumitur species, sed quod mens otiosa, & cu- esse dicitur riosa reperit. Similitudo verò est, cum aliquid ex his quæ sunt vel in cœ- in mundo? lo, vel in terra, vel in aquis formatur.] Augustinus verò ita exponit illud, super Ioan. Idolum nihil est in mundo, id est, inter creaturas mundi non est forma idoli. cap. Ioan. Materiam enim formauit Deus, sed stultitia hominum formam dedit. Quæ- post medin. cunque facta sunt, naturaliter facta sunt per Verbum : sed forma homi- Eode tratt. nis in idolo non est facta per Verbum, sicut peccatum non est factum sed paulò per Verbum, sed est nihil, & nihil siunt homines cum peccant.] Sed quæ- De hoc suritur, Quomodo hîc dicatur forma idoli non esse facta per Verbum, cum pradist.37. alibi legatur, [ Omnis forma, omnis compago, omnis concordia partium lib. 2. facta est per Verbum.] Hoc autem à diuersis variè soluitur. Quidam enim Damas, cudicunt omnem formam, & quicquid est, à Deo esse, inquantum est: & im initium.

formam idoli inquantum est, vel inquantum forma est, à Deo esse sal a quoniam formam idoli inquantum est, vel inquantum forma est, à Deo esse, sed non vetusto, & inquantum idoli est, id est, posita ad adorandum. In hoc enim non est crea- in Coment. tura, sed peruersio creaturæ. Sicut illud, quod peccatum est, inquantum Ezech. peccatum est, nihil est: & homines cum peccant, nihil fiunt: quia ab illo, De secunqui verè est, separantur. Vnde Hieronymus. [Quod ex Deo non est, qui solus verè est, non esse dicitur. ] Ideoque peccatum, quod nos à vero esse la abducit, nihil esse, vel non esse dicitur. Alij verò dicunt omnem formam, ser Exod. quæ scilicet naturaliter est, & omne quod naturaliter est, esse à Deo: sed glessa ibid. forma idoli non est naturaliter, quia naturæ iustitiæ non seruit. Id enim na-Rom. 8. d turaliter esse dicitur, quod simplici naturæ iustitiæ, quæ Deus est, militat, pracepio. non resultat, & naturam creatam non vitiat. Secundum præceptum est, Non Exed. 20. b assumes nomen Dei tui in vanum, quod est dicere, secundum literam, Non iurabis pro nihilo nomen Dei. Allegorice verò præcipitur, vt non putes creaturam esse Christum Dei Filium: quia omnis creatura vanitati subiecta est: sed æqualem Patri. Terrium verò præceptum, Memento vet diem sabbati sanctifices: vbi secundum literam præcipitur sabbati observantia. Allegorice verò ve requiem & hîc à vitiis, & in futuro in, Dei contemplatione expectes ex Spiritu sancto, id est, ex charitate, & dono Dei: [non quòd Spiritus sanctus. sine Patre & Filio hoc operetur. Accepit vtique Ecclesia hoc donum, vt in Spiritu sancto fiat remissio peccatorum. Quam remissionem cum Trinitas facit, proprie tamen ad Spiritum sanctum dicitur pertinere: quia ipse est spiritus adoptionis filiorū.] Ipse est Patris, & Filij amor,& conexio, vel comunitas. Scoti oper. Tom. VII. Pars II. Ideóque

Domini in ge fau à fi-

August. lib. Ideóque & iustificatio nostra, & requies ei attribuitur sæpiùs. Hæc sunt tria mandata primæ tabulæ, ad Deum pertinentia. Et primum quidem quod ferm. 11.16- est de vno Deo colendo, pertinet ad Patrem, in quo est vnitas vel auctoritas. Secundum ad Filium, in quo est coæqualitas. Tertium ad Spiritum sanctum, in quo est viriusque communitas.

### De mandatis secunda tabula.

Primii praçeptum 2. tabula. Rom. 8. b Deut. 5. b Secundum praceptum. 2 Cor.3. De tertia pracepto. Aug. lib. q. Super Exod. ne tom.4. De quarto pracepto. Aug. ibid. Hieron. super Ezech. çap. 28. Super Psal. 54. circa non defe cit,& glof-fa ibid. Supa Ezec. lib. & cap. citatis 14. gu. 3. cap. Putant. Exod.c. 11. 103. circa illud, Et eduxit ilgento,

TN secunda verò tabula septem erant mandata, ad dilectionem proximi I pertinentia: quorum primum ad patrem carnalem refertur, sicut primum primæ tabulæ ad Patrem cælestem. Quod est, Honora patrem tuum, & matrem tuam, vet sis longauus super terram, scilicet viuentium. Parentes verò sic sunt honorandi, ve eis debita reuerentia exhibeatur, & necessaria ministrentur. Secundum est, Non occides: vbi secundum literam actus homicidij Matth.5.f prohibetur: secundum spiritum verò etiam voluntas occidendi. Vnde huic mandato secundum literam fit superadditio in Euangelio:quia litera Euangelij exprimitur, quod legis litera non exprimebatur. Euangelij litera exprimit intelligentiam spiritualem, id est, quam spirituales habent, & secundum qu.71. in st- quam spiritualiter viuitur. Litera legis sensum carnalem, id est, quem carnales habent, & secundum quem carnaliter viuitur, cui facta est superadditio. Tertium est, Non machaberis, id est, ne cuilibet miscearis, excepto sædere matrimonij: ] à parte enim totum intelligitur. Nomine ergo machia omnis concubitus illicitus illorum quoque membrorum non legitimus vsus lib. 6. circa prohibitus debet intelligi ] Quartum est, Non furtum facies, vbi sacrilegium, & rapina omnis prohibetur. [ Non enim rapinam permisit, qui furtum prohibuit : sed furti nomine benè intelligi voluit omnem illicitam vsurpatioversum, & nem rei alienæ.] Sacrilegium tribus modis committitur, quando, scilicet, vel sacrum de sacro, vel non sacrum de sacro, vel sacrum de non sacro aufertur. Sacrum verò dicitur, quicquid mancipatum est cultui diuino, vt Ecclesia, vel res Ecclesiæ. Hic etiam vsura prohibetur, quæ sub rapina continetur. Vnde Hieronymus. [Víuras quærere, vel fraudare, aut rapere nihil interest. Commoda fratri tuo, & accipe quod dedisti, & nihil superstuum quæras: Aug. Super quia superabundantia in vsura computatur.] Est enim vsura (vt ait Augustinus) cùm qui plus exigit in pecunia, vel qualibet re, quam acceperit. Item g.39.tom.4. Hieronymus. [ Putant aliqui vsuram tantum esse in pecunia, sed intelligant vsuram vocari superabundantiam, scilicet quicquid est, si ab eo quod dederit, plus est: vt si in hyeme demus decem modios, & in messe quindecim los cu ar- recipiamus.] Si verò quæritur de filiis Israël, qui Domino iubente, ab Ægyptiis mutuauerunt vasa aurea, & argentea, & vestes pretiosas, & asportauerunt, vtrùm furtum commiserint? Dicimus eos, qui vt parerent, Deo iubente illud fecerunt, non fecisse furtum, nec omnino peccasse. Vnde Augustinus, Israëlitæ non furtum secerunt, sed Deo iubenti ministerium præbuerunt. Hoc enim Deus iussit, qui legem dedit. Sicut minister iudicis line peccato occidit quem lex præceperit occidi, sed si id sponte facit, homicida est: etiamsi eùm occidat quem scit à iudice occidendum. Infirmi autem qui ex cupiditate Ægyptios deceperunt, magis permissi sunt hoc facere illis, qui iure talia passi sunt, quàm iussi. ] Hic opponitur, quod etiam boni in illo opere peccauerunt: quia naturalem legem, cui concordat Euangelium, & lex moralis præceptionis, transgressis sunt, quæ est,

## Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

est, Quod tibi non vis steri, alij ne seceris. Quam veritas scripsit in corde hominis: & quia non legebatur in corde, iterauit in tabulis, vt voce forinsecus admota redirer ad cor, & ibi inuenirer quod extrà legeret. Hanc ergo illi præuaricari videntur in illo facto, aliis facientes, quod no- libro contra lebant sibi fieri. Sed ibi subintelligendum est iniustè: vt non alij, scilicet Faustum iniuste, facias, quod tibi non vis sieri, alioquin huius præuaricator est iu- Manichaii dex, dum punit reum, nolens aliquid tale sibi fieri. Ita etiam & illud Domini verbum, Omnia quacunque vultu, ve faciant vobis homines, &c. de bonis ac-Maub.7.b cipiendum est, que nobis inuicem exhibere debemus. Quintum præceptum De 5. praceest, Non loquaris contra proximum tuum falsum testimonium: vbi crimen men- pio. dacij, & periurij prohibetur. [Solet autem quæri, Vtrum prohibitum sit. Aug. super omne mendacium? Quidam dicunt illud tantum prohiberi, quod obest, & infin.tom.4. non prodest ei, cui dicitur. Tale enim non est aduersus proximum: vt ideò videatur hoc addidisse Scriptura. Sed de mendacio magna quæstio est, quæ nec citò explicari potest.

#### QVÆSTIO VNICA.

### Vtrùm omnia pracepta Decalogi sint de lege natura?

Alensis 3. part.quest. 29. membr. 1. art. 1. Diuus Thomas 1.2. quest. 100. art. 8. & quest. 104. art. 1. Diuus Bonauentura bic art.1. quest.3. Richardus art.1. quest.1. Durandus quest.1. Gabriel.quest.1. Maior quest.10. Occham 1.quest.19.ad tertium dubium. Aliaco 1.disp.14. Gerson.alphab.61.lit.e.f. Vasquez 1.2.quest.99. art.5.& d.179. Alm.3.mor.15.& bîc. Molina tom.6.tract.5.d.57.num.6. Rada 3.tom.controuerf.16.Suarez lib. 2. de legibus, cap. 15. Aigidius hîc quaft. 3.

🧕 IRCA istam distinctionem " trigesimam septimam, in qua Magister agit de præceptis; quæritur vnum: Vtrum omnia præcepta Decalogi sint de lege naturz? Quòd non: in his, quæ sunt de lege naturæ, non videtur Arg. 1. posse Deus dispensare; sed dispensauit in aliquibus, que videntur esse nature. Contra precepta Decalogi, ergo. Probatio maioris; que sunt de lege naturz, vel sunt principia necessaria nota ex terminis: vel sunt conclusiones necessariò sequentes ex talibus principiis; sed siue sic, siue sic, habent veritatem necessariam: igitur Deus non potest facere ea esse falsa: igitur non potest facere illud, quod mandant sieri non esse bonum, & quod prohibent, non esse malum: & per consequens de tali illicito licitum. Probatio minoris; occidere, & furari, & mœchari sunt contra pracepta Decalogi, vt patet Exod. 20. sed in istis videtur Deus dispensasse. Nam de homicidio patet Genes. 22. de Abraham, de filio immolando. De furto, Exod. 11. & 12. de filiis Israël, quibus præcepir, vt spoliarent Ægyptios, quæ spoliatio est ablatio rei alienæ inuito domino, que est definitio furti. De tertio, scilicet mæchari, patet Osee 1. Fac filies fornicationum.

Præterea, Rom. 7. dicit Apostolus: Concupiscentiam nesciebam, nist lex diceret, non Arg. 2. eoncupifces, &c. sed ea, quæ sunt nota ex lege naturæ, sciuntur esse vitanda, vel agenda, etiamsi non sint scripta, sicut ea, quæ sunt naturaliter nota in speculatiuis, essent naturaliter nota, etiamsi non essent reuelata.

Præterea, Lex naturæ obligauit in omnisstatu, quia notum est in tali natura es- Arg. 3. se sic agendum, vel non: sed Decalogus non obligauit in omni statu, puta non in statu innocentiz, cùm tunc lex Decalogi non esset data, & antequam esset data, non obligauit.

Contrà in Canone distinct. 6. S. His itaque respondetur, & in principio decretorum, & 1. Ioann. 1. Quærc.

### [OMMENTARIVS.

Suma quest.

Irca istam distinctionem,&c. In hac quæ-stione gravissima hæc sunt, quæ præcipuè à Doctore tractantur. Primò, præmittit tria argumenta pro parte negatiua, & aliquas autho-

ritates pro affirmatiua. Secundò concludit Deum posse proprie dispensare in aliquibus ex Decalogi præceptis, & ea occasione breuiter explicat quid sit dispensare in præcepto aliquo. Tertiò, declarat

quid sit esse de lege nature stricté loquendo, & præceptorum Decalogi aliqua esse sic de lege naturæ, aliqua non elle resoluit. Quartò, ostendit, quid sit esse de lege naturæ large loquendo, & sic esse de lege naturæ reliqua Decalogi præcepta, que non sunt de lege nature stricte loquendo, affirmat. Quintò, docet qua ratione cum dispensabilitate aliquorum præceptorum posset stare indispensabilitas primi præcepti. Et sextò denique, satisfacit argumentis principalibus, secundum quòd locum habere possunt contra suam resolutionem.

Hæc Doctor. Sed quia non potest benè intelligi, an aliquid sit de lege natura, vel non sit nisi cognoscatur quid sit ipsamet lex naturæ, antequam quæstionis expositionem aggrediamur, priùs hanc difficultatem soluere visum est, circa quam plures sunt sententiæ.

1. Sent legem naturalĕ e¶e adum volum. tatu divine.

ter Authores buius sont.

Prima sententia est, legem naturalem esse actum voluntatis diuinæ, quo iubet aliqua fieri, & aliqua vitiari. Huius autem sententiæ Authores, licèt in hoc conueniant; in natura tamen istius actus, seu iussionis explicanda inter se dissentiunt, nam aliqui existimant illam iussionem, quæ est lex naturalis, esse actum liberum, sic vt Deus pos-Dinorsitatin- set ipsum non habere. Ita Gerson trast de vita spirienali, pare. 3. lett. 1. 2. & 3. Occham 1. quaft. 19. Aliacens. 1. quast. 14. art. 1. Andreas de Castronouo disp. 48. art. 1. Alij verò ex illis putant hanc Dei iussionem esse omnino necessariam, saltem ex suppolitione creationis hominum; & quidem cum his, quatenus afferunt Deum necessariò præcipere aliqua bona, & prohibere mala, ita ve non possit aliter facere. Conuenit Medina 1. 2. quest. 18. art. 1. Victoria in relect, de peruenientibus ad vsum rationis. Suarcz statim citandus, & alij.

Si verò quæratur ab iis, qui cum Occhamo conueniunt, an ex hypothesi illa, quam putat ille possibilem, quòd scilicet Deus non haberet illam iussionem, in qua constituent legem naturalemaliqua essent mala; aliqui dicunt (& præsertim iptemet Occham, & quotquot dicunt omnia, quæ funt mala; ideò esse mala, quia prohibita) in tali casu nullos actus, quos committerent homines, futuros malos, nec quidem odium Dei, nec mendacium, nec denique aliquid aliud. Alij verò dicunt, quòd in eo casu actiones aliqua, vr mendacia, essent quidem mala, sed non peccaminolæ. Alij quòd essent peccata, sed quòd non essent culpæ. Alij quòd essent culpæ, sed non offensæ Dei. 'Alij quod essent offensæ etiam Dei, sed quod non essent mortalis granitatis, nec propterea puniendææterna pæna. Alij denique quòd haberent omnes has rationes, sed tamen quòd carerent adhuc aliqua alia speciali deformitate, quam haberent in casu, quo esset illa Dei iussio.

Secunda sententia est legem naturalem includere quidem visionem Dei, sed tamen non in ea sola consistere; sed in aliquo alio. Suarez lib. 2.de legibus, cap. 6 satis fusè, & expressè.

Tertia sententia est quòd lex naturalis sint ip-3. Sent. qued fæmet propositiones obiectiuz, que proposite, sinterepositio intellectus deserminant informad indicione format intellectui decerminant ipsum ad iudicium ferennes obsective. dum, de corum conuenientia, aut disconuenientia; absque recursu ad volitionem vllam positiuam vilius Legislatoris, aut superioris, sine sint propolitiones immediatæ, vt sunt principia prima practica; sine mediaræ, vt conclusiones ex ill s deductæ : vr bonum est amandum , malum fugiendum : parentes funt honorandi ; mendacium

non est dicendum, & similia. Hanc tenet Maior 4. d.1. quest.1. Sinsuper. Lorca disput.6. de legibus. Montesinus disp. 12. quest. 2. difficultate 1. & meo iudicio videtur esse sancti Thomz quest. 90. art. 1.ad secundum.

Quarta sententia est Vasquez disput. 150. cap. 3. 4. Sent. quòl putantis cam consistere in ipsamer natura ra- cofistatinu. tionali.

Quinta sententia cam statuit in lumine natu 5. Sent, quid rali, leu iplamet natura rationali, vt cognosciti- cossifiat in naua est, seu potius, & clarius in ipsomet intelle- \*mra ratina-Au. Sic Abulensis in cap. 19. Matth. quast. 30. So- li vi cometus lib. 1. de Iustitia, & Iure, quast. 4. Auersa quaft.94. fett. 1. qui dicit Theologos vt plurimum ita sentite.

Sexta sententia est Alensis 3.p. quest. 27. & Divi 6. Sent. quòd Bonauenturæ in 1. d.29. art.2. quaft.1. asserentium cofistation legem naturæ elle habitum quendam luperaddi- bitu. tum potentiæ rationali, cámque determinantem ad iudicium de conuenientia, aut disconuenientia rerum, quæ sunt conveniences, aut disconuenientes independenter à volitione aliqua su-

Septima sententia est Caietani, Conradi, Me- 7. sent. quid dinæ, quaft.94. art. 1. Antonini 1. part. tit. 3. cap.1. cofiftat in Salæ disp.5. de legibus, sect. 1. Villalobi tom. 1. tract. 2. dicio intelle-difficult. 4. Valentiæ tom. 2. disp.7. quast. 4, puncto 1. qui putant legem naturalem consistere in actuali iudicio, quo intellectus iudicat aliqua esse facienda, aut non facienda independenter à lege positiua vilius superioris.

Hæ sunt præcipuè sententiæ, quæ sunt de difficultate proposita, quid autem re vera tenendum sit sequentibus dictis declarabitur.

Dico ergo primò, legem naturalem non consistere totaliter, nec partialiter in iussione vlla, quæ Aserio 1. sit actus volunțatis Dei.

Hæc est communissima Theologorum contra ville actu ve-Authores primæ, & secundæ sententiæ. Proba- luntatu dinitur autem primo efficaciter; quia quamuis Dens na non haberet vllam iussionem particularem, adhuc Probatio 1. daretur lex naturalis : ergo lex naturalis non consistit nec partialiter, nec totaliter in iustionevila Dei. Consequentia est euidens, quia nihil potest esse sine eo, in quo essentialiter consistit, sine totaliter, siue partialiter. Probatur antecedens, quia quamuis Deus non haberet vllam iussionem, esset maluminterficere aliquem hominem sine causa; irreuerentiam exhibere superioribus; se ipsum exponere manifesto mortis periculo: ergo quamuis non esset iussio vlla particularis Dei, qua illa prohiberet, aut iuberet, esset lex naturalis. Probatur consequentia, quia per legem naturalem intelligimus illud, propter quod aliqua actio esset bona, vel mala, independenter à lege positiua, & consequenter quandoquidem darentur plurimæ actiones bonæ, vel malæ, quamuis non daretur iussio aliqua Dei, daretur etiam lex naturalis fine tali iussione.

Probatur antecedens; tum, quia illæ actiones apparent malæ cuilibet capaci rationis, quamuis Alique alionon consideret, nec sciat Deum habere vllam ins- nes apparent sionem particularem de ipsis; tum principaliter, mala no con-quia qui negaret illas actiones esse malas absque siderato Do inflione Dei, posser eriam negare quod actiones illæ etiam accedente iussione Dei essent malæ:ted hoc est absurdissimum, & contra aduersarios : ergo id negari non debet. Probatur maior, quia ideò illæ actiones, si prohibeantur à Deo sunt malæ, aut ideò saltem colliguntur,& cognoscun-

Lex naturalu

2. Sent non in folo actu voluntatu dius na cam censi-

# Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

tur à nobis esse malæ, quia ex terminis apparet nobis quòd sit malum non obedire superiori; sed tam ex terminis apparet nobis quòd sit malum exhibere irreuerentiam superiori, aut exponere nos ipsos morti, aut pænarum perpetuarum periculo absque causa: ergo si sit malum non obedire superiori, istæ aliæ actiones erunt malæ, quamuis non daretur vlla particularis iussio de il-

lis, qua prohiberentur.

Confirmatur hoc, seu potius declaratur magis: est malum non obedire Deo iubenti,& præcipienti aliquid, quamuis non daretur aliqua iussio particularis, qua Deus iuberet, vt sibi iubenti obediatur: ergo est malum exhibere irreuerentiam Deo, quamuis ipsemet non iuberet, vt sibi non etiam ipsomet exhiberetur irreuerentia; & consequenter, quamid novocance. uis Deus non haberet vllam iussionem, adhuc daretur aliquod malum : sed malum nequit haberi absque lege aliqua, vel positiua, vel naturali: in tali autem casu non esset lex vlla positiua: ergo lex naturalis. Prima consequentia, ad quam cæteræ manifestæ sequuntur, est tam euidens, quam antecedens à paritate adæquatissima rationis. Hæc probatio meo iudicio, quasi demonstrat conclusionem, præsertim contra Occhamum, qui putat quòd nihil posser esse malum absque voluntate prohibitiua Dei, háncque voluntatem esse liberam Deo, sie ve posser eam non habere, & consequenter vt posset sieri quòd nulla prorsus actio

7. Responsio.

6.

Mali eft ex-

bibere irrene-

rentiam Dee

Reiscitur 1. Idem oft effe malum moraliser, ac effe peccatum, o culpam.

Reijcitur 2.

Reilcitur 3. Posset absque esse actio digna morte 4diuersi modi dicēdi 1.sent.

Probatur 2. Coclusio quoad actum nece∬arium. Cur Desu nece∬ariò prohiberet, aut praciperet aliqua.

Posser quis respondere futuras quidem multas actiones malas, quamuis Deus non haberet iufsionem, sed non tamen peccaminosas, aut culpabiles, & morte æterna puniendas.

Sed contrà, primò, quia esse malum moraliter idem prorsus est, ac esse peccatum, & culpam, aut saltem sunt concomitantia sic, vt nihil possit esse malum moraliter, quod non sit peccatum, aut culpa, nec è contra.

Contra secundò, quia si potest esse actio mala absque ratione peccati, aut culpæ, tum non erit de ratione legis naturalis, vt inducat malitiam peccati, aut culpæ, sed sufficit quòd inducat aliquam malitiam,& consequenter quamuis absque iussione Dei non posset haberi peccatum, aut culpa, aut offensa, aut meritum poenææternæ; tamen posset haberi lex naturalis absque tali iussione, quod est intentum nostrum.

Contrà tertiò, quia non est potior ratio cur actus, quo quis faceret aliquid, prohibente Deo, Dei iussione esset peccatum, aut culpa, aut offensa, aut digna morte æterna, quam actus, quo quis notabilem irreuerentiam exhiberet Deo, quamuis non da-Impugnantur retur iussio particularis Dei vlla: ergo si ille actus esser peccatum, culpa, ossensa, & digna pæna æterna, eodem modo dicendum est de actu illo irreuerentiæ, & consequenter adhuc sequi-. tur quòd posser committi absque iussione Dei non solum actio mala; sed peccaminosa, eulpabilis, offensiua Dei, & digna morte æterna.

Probatur secundò conclusio contra eos, qui dicerent legem naturalem consistere in iussione Dei, quam tamen ipse necessariò habet. Ideò Deus necessariò præcipit, aut prohibet aliqua, & aliqua alia non necessariò præcipit, aut prohibet, quia in illis est aliqua ratio particularis, qualis non est in his, antecedenter ad ipsius iussionem, neque enim aliter posset intelligi, cur necessariò haberet iussionem circailla potius, quam circa hæc; fed illa ipsa ratio particularis, aut illud, ratione cuius competit ipsis, est lex naturalis: ergo lex naturalis, nec totaliter, nec partialiter consistit in iussione Dei; sed potiùs præsupponitur omni ius-

Probatur minor, quia per legem naturalem intelligimus illam à qua per se primé independenter ab omni iussione habet aliqua actio esse bona, vel mala, si detur aliquid tale: sed illa ratio particularis, quæ est in actionibus necessariò prohibitis, aut præceptis, aut illud, ratione cuius talis ratio competit ipsis, est illud, à quo per se primò habent actiones illæ esse bonæ, aut malæ; & etiam datur à parte rei, vt manifestum est ex maiori: ergo illa ratio particularis, aut illud ratione cuius competit talis ratio actionibus, est lex naturalis,& non iussio Dei necessaria.

Responderet Suarez esse quidem aliquas actiones malas, & aliquas bonas antecedenter ad om- Responsie. nem Dei iussionem, & consequenter legem naturalem non consistere totaliter in iussione Dei,sed partim in illo, à quo haberent actiones esse bonæ, vel malæ antecedenter ad illam iussionem.

Sed contrà : quia si detur aliquid antecedenter Reiicitur. ad iussionem quamcunque Dei, à quo habent Nes partialiactiones esse bonæ, & malæ, nulla est prorsus ratio, cur illud non sir totaliter lex naturalis. Vn- allu alique de gratis, & abíque vllo fundamento authorita- Dei. tis, aut rationis dicitur à Suario esse partem legis naturalis.

Confirmatur, quia ob quamcunque rationem Confirmatio.

negaretur lex naturalis consistere totaliter in illo, à quo habent actiones esse bonz, aut malz antecedenter ad iussionem Dei, posset negari quòd partialiter confisteret lex naturalis in illo,& quacunque ratione probaretur quòd partialiter consisteret lex naturalis in illa ratione, probatur etiam quòd totaliter consisteret in illa: ergo malè asseritur consistere tantum partialiter in illa.Probatur antecedens; quia ideò non consisteret totaliter lex naturalis in illa ratione, quia isti rationi non potest competere propria ratio legis, quæ debet esse adus alicuius superioris: sed si hinc sequeretur quòd lex naturalis non posser consistere totaliter in illa ratione, sequeretur etiam quòd nec partialiter posset consistere in illa. Rurfus ided lex naturalis confisteret partialiter in illa ratione, quia illa ratio est à qua habet actio esse

tuatur in illa. Dices iussionem Dei addere specialem mali- Replica. tiam illis actibus, qui sunt mali antecedenter ad illam, & consequenter legem naturalem partialiter saltem consistere in illa iussione.

mala, aut bona: sed si hoc sufficit, vt lex partialiter

constituatur in illa, sufficit, vt totaliter consti-

Contrà, quidquid sit de antecedenti, non va- Reiscitur 1. let consequentia, quia quod prohibetur per vnam legem, & habet esse malum ab illà; illud ipsum pluribus legi-potest prohiberi per aliam legem, & accinere mapotest prohiberi per aliam legem, & accipere malitiam distinctam ab illa alia lege:sed hine non sequitur quòd illa prima lex non habeat integram rationem legis, aut quòd sit partialiter tantùm lex : ergo quamuis illa actio, quæ est mala antecedenter ad inssionem divinam, habeat specialem malitiam ex eo, quòd prohibeatur etiam à Deo, non inde sequitur quin illud à quo habet esse mala antecedenter habeat totalem rationem

Contrà fecundò, quia quando aliquis prohi- Reiicitur. bet aliquid ob rationem particularem ipsiusmet rei prohibitæ, non habet specialem malitiam,

saltem distincte rationis, illa res prohibita ob illam superuenientem prohibitionem : sed licèt Deus prohiberet illa, quæ sunt prohibita antecedenter ad ipsius prohibitionem, nulla est ratio vnde colligatur quòd ob aliam rationem prohibeat illa, quàm ob suammet malitiam præsuppositam:ergo gratis asserit Suarez, quòd ex eo quòd prohibeantur à Deo, habeant specialem malitiam; & consequenter malum est fundamentum, cui innititut, dum asserit legem naturalem esse partialiter collocandam in iussione Dei, ex eo scicet quòd iussio Dei addat specialem malitiam rebus, quæ sunt malæ antecedenter ad ius-

Alia relbőlio.

Alij responderent ad probationem secundam, sicut vitimò respondebatur ad primam probationem, num. 7. sed eodem modo responsio hîc etiam impugnari potest, quo illic impugna-

II. Probatioz.cotra Suatem.

Contraditio

Suarij,

Probatur tertiò, specialiter contra Suarez ad hominem, quia ipsemet eodem lib. 2. de legibus, cap. s.num. 9. expresse asserit naturam rationalem, quatenus habet vim ad discernendum inter operationes convenientes, & disconvenientes sibi ipsi, quæ visest ipsamet ratio naturalis esse legem naturalem, quæ humanæ voluntati præcipit, vel prohibet, quod agendum est ex naturali iure ; cámque sententiam fatetur esse Theologorum communiter,& probat ipsam authoritatibus Scripturæ, ac Patrum, & etiam ratione, & tandem, num. 14. dicit se non dubitare, quin in actuali iudicio mentis propriissimè consistat lex naturalis, sed certum est quòd iussio Dei non sit illa zecta ratio, aut indicium : ergo cum Suarez cap.6. sequente asserat, & probet legem naturalem non posse consistere in propositione obiecti mali, & boni, seu in iudicio rationis, quo cognoscitur obiectum esse malum, vel bonum; sed potius in iussione Dei saltem partialiter, omnino contradicit

11. Confirm. 1.

Confirmatur, quia in cap.5. dicit tationem naturalem esse legem naturalem, quæ præcipit, & prohibet, & in ea propriissimé consistere legem naturalem, sed cap. 6. dicit quòd iudicium rationis, quod præsupponi debet, vt quis operetur benè, vel malè in iis, quæ pertinent ad legem naturalem, non habeat rationem legis, aut prohibitionis, nec sit lex, aut prohibitio; sed certe in hoc modo loquendi videtur esse manifesta contradictio.

Confirm. 1.

Confirmatur secundo, quia ipse probat eodem cap. 5. legem naturalem esse rationem, quia lex naturalis est in homine; quia non est, inquit, in Deo, cum temporalis sit, & creata; nec est extra homines, quia non est scripta in tabulis, sed in corde; & non est ipsa natura hominis immediate, vt ostendit contra Vasquem; nec est in voluntate, quia non pendet ex voluntate hominis, sed potiùs illam ligat: ergo necesse est vt sit in ratione.

Ex hoe discursu habemus legem naturalem secundum Suarem non esse in Deo, cum sit temporalis, sed esse in ratione; ergo cum capite sequenti dicit quod consistat in iussione Dei, quæ iussio est in ipso Deo, & dum dicit legem naturalem non esse in ratione, omnino contradicit sibi.

1 3. Obie#io.

Obiicies pro Suarez primò, si lex naturalis non consisteret saltem partialiter in iussione Dei, confisterer in solo iudicio rationis; sed hoc est falsum. Primò, quia tale indicium non potest dici lex, vt per se constat, inquit, & ex definitione

legis, ab ipsomet suprà assignata. Secundò, quia prærequiritur iudicium, vt quis peccet contra legem humanam, & tamen lex humana non consistat in illo iudicio: ergo quamuis prærequireretur iudicium, vt quis peccet contra legem naturalem, lex tamen naturalis non consistit in ipso. Tertiò, quia aliàs Deus haberet legem sibi naturalem respectu suz voluntatis; quia habet iudicium, quòd aliqua sibi non sint facienda. Quartò, quia tale iudicium potest esse in æquali, vel inferiori: ergo non est actus superioris,& consequenter non inducit obligationem.

Hæc probatio nihil habet difficultatis, nisi contra eos solos, qui constituunt legem naturalem in iudicio rationis, ve pater; vnde authores foli facinemaliarum sententiarum facile negarent maiorem; ge naturalen sed neque contra illos alios, etiam multum facit, in actu intelvt stabilitur à Suario: possunt enim negare minorem cum sua prima probatione. Et sanè mirum Soluitur taest Suario visum tam euidens, quòd tale iudicium non posset esse lex, cum tamen ipsemet capite pracedenti dixerit ipsum fuisse legem, eaque sit sententia plurimorum Doctorum virorum.

Ad lecundam probationem respondere possunt negando consequentiam, quia alia lex præsupponituristi iudicio, quod prærequiritur ad transgressionem legis humanæ, nimirum ipsamet lex humana; secus verò est de indicio prærequisito, vt quis peccet contra legem naturalem fecundùm hos Authores.

Ad tertiam dicere possent tam sequuturum, quòd Deus haberet legem sibi præsixam in sententia, quia secundum ipsum, Deus habet sibi propositum in omnibus suis actionibus temporariis illud decretum zternum, & necessarium, quòd non lint facienda illa, quæ sunt prohibita per legem naturæ, tam necessariò, quàm habet propositum illud iudicium: ergo si ex eo quòd illud iudiciam esset lex, sequeretur quòd Deus haberet legem, etiam ex eo quòd Deus haberet 12lem legem.

Deinde non est absurdum quod Deus haberet Non effet ablegem naturalem, cui ex bonitate infinita sua deberet se conformare: & si hoc esser absurdum legem natupropter illam absurditatem, illud iudicium non ralem. deberet esse lex respectu Dei, quamuis esset lex respectu hominum, quos legibus astringi non est inconueniens.

Obiicies secundò pro eodem: illud quod est contra legem naturalem, necessariò est contra Obiestia 2.00 veram legem, & prohibitionem alicuius superio- eo quòd lax ris:ergo lex naturalis inuoluit iussionem aliquam beat esfe attus Dei, cum nullus alius superior possit assignari cu- superioru. ius iussionem inuolueret.

Probat antecedens ex Augustino lib. 22. contra Faustum, cap. 27. definiente peccatum esse di-Aum, factum, vel concupitum contra legem æternam, & addente legem æternam esse rationem, vel voluntatem Dei : sentit ergo , inquit Suarez, de ratione peccati esse quòd sit contra legem propriam alicuius superioris. Vnde lib. 2. de peccat. mer. & rem, cap. 16. ait idem Augustinus: Neque peccatum erit, si quid erit, si non divinitus inbeatur, vt non sit, & infrà. Quomodo dimittitur per Dei misericordiam, si peccatum non est, aut quomodo non vetatur per Dei iustitiam, si peccatum est? &c. Addie pro confirmatione definitionem illam Ambrolij lib. de Parad. c 8. Peccatum est legis diuina pranaricatio, & calestium inobedientia mandatorum, & illud Pauli Rom. 4. Vbi non est lex, nec pranaricatio.

Verùm

## Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

Soluitur. An lex natuvalu debeat e∬e attus ∫uperioris.

cată est contra legem 4ternam,

Verùm hzc obiectio est parui prorsus momenti. Vnde respondeo in forma, negando antecedens pro secunda parte; ad cuius probationem dico, primam authoritatem non esse ad propositum, quia non est sensus quòd nihil sit peccatum, nisi quatenus est præcisè contra legem æternam, seu voluntatem diuinam æternam,& necessariam, vt manifestum est, quandoquidem aliàs non daretur peccatum contra legem positiuam diuinam, aut humanam contra Suarem, & omnes. Sensus ergo est, quòd omne illud sit peccatum, quod est contra legem æternam; & prohibitiuam voluntatem Dei, & quod nihil sit peccetum, quod non, sit contra illam voluntatem : sed hinc non sequitur quin aliqua fint peccata præscindendo à lege illa zterna, ac voluntate Dei, imò Suarez ipse fatetur quòd aliqua sint mala antecedenter ad quamcunque iussionem, sen voluntatem Dei, saltem incompletè; ergo omnis malitiz non debet desumi per ordinem præcisum ad iussionem Dei.

Confirmatur, non obstante illa definitione, aliquid potest esse peccatum, ex eo quòd sit contra legem politiuam, quæ non est lex æterna, aut iussio aliqua necessaria Dei: ergo non obstante illa definitione aliquid potest esse peccatum ex co quòd esset contra legem naturalem, que non est lex æterna, aut iussio aliqua Dei.

16. An de ratione poccati st ese contra legem Superiorie.

Ad aliud verò quod infert Suarez, nempe Augustinum sentire quòd de ratione peccati sit esse contra legem propriam Superioris, in primis respondeo ex prædictis verbis non colligi hoc, nisi ex illis colligatur quòd de ratione peccati sit esse contra legem æternam : sed manifestum est quòd non sit ita de ratione peccati esse contra legem æternam, vt opponitur lex æterna legi positiuæ, sic vt non possit aliquid esse peccatum ex alio capite, nimirum ex eo quod esset contra legem politiuam : ergo non potest colligi quòd sit de ratione peccati esse contra legem æternam, sic vt non possit esse peccatum, quatenus esset contra legem naturalem, vt lex naturalis distinguitur à lege æterna.

Respondeo secundò ad idem illatum, quamuis concederetur non facere ad rem, quia lex naturalis est propria lex,& quidem lex Dei,qui est Superior noster, atque adeò lex Superioris; sed ex hoc non sequitur quòd debeat inuoluere aliquam ius-

sionem particularem.

Ad secundam authoritatem dico, de facto Deum vetare, & prohibere peccata omnia ob summam suam bonitatem, & fortassis etiam non posse ipsum non vetare illa : vnde eo ipso, quo veta-Quomodo omtur, aut prohibetur à Deo, colligi potest illud esne peccatum ideò est tale, se peccatum,& eo ipso quo non prohiberetur colligi potest quòd non esset peccatum, & hoc solùm volunt verba Augustini: sed hinc non sequitur quòd aliquod non sit peccatum formaliter ex alio capite, quam ex eo quod prohibeatur a Deo; nec consequenter inferri potest quòd lex naturalis inuoluit per se primo iussionem aliquam Dei.

Explicatur tertia authoritas.

17.

Explicatur 1. authorism.

quia probibe-tur à Deo.

Ad authoritatem Ambrosij responderi potest vt ad primam Augustini, & dici potest viteriùs quòd ipsa lex naturalis sit etiam lex Dei, ac mandatum eius, quamuis non inuoluat aliquam iusfionem eius.

18. Obiettio 3.

Obiicies tertiò, omnia quæ prohibentur per legem naturalem, prohibentur à Deo speciali præcepto, & voluntate, qua vult nos teneri, &

obligati vi authoritatis, fina ad illa feruanda ser- 👵 🦠 🦠 go lex naturalis est propriè lex præceptiua, seu in, linuatiua proprij præcepti.

Respondeo negando consequentiam in sensu Responsio. Suarij, ita scilicet, vt inuoluat iustionem aliquam particularem Dei; nam quæ prohibentur per legem politiuam, prohibentur etia per legem æternam Deila& tamen nemo dixerit quòd lex politiua inuoluat iussionem æternam, & necessariam Dei : ergo quamuis omnia quæ præcipiuntur per Liest probibilegem naturalem, præcipiantur etiam per voli- tum lege nalegem naturalem, præcipiantui cuiam per von turali sie pro-tionem aliquam passicularem Dei; tamen non turali sie propropterea lex naturalis involuit volitionem illam Dei.

Negaui autem consequentiam solummodò in institute Dei. sensu Suarij; quia nego quin lex naturalis sit propriissime præceptiua; sed quod non sit ita præceptiua, vt inuoluat partialiter, aut totaliter iufsionem aliquam, que sit acus voluntatis diuine. Respossio ad

Per hac patet ad confirmationem Suarijn. 10. confirm. nimirum quòd in Scriptura dicatur, quæ sunt contra legem naturalem esse contra legem Dei. Vnde Anselmus: Quicunque legi naturali obuiat, Dei voluntatem non seruat. Ad hanc, inquam, confirmationem patet ex dictis responsio, quia quamuis totum sit verum, non sequitur legem naturalem esse, aut includere volitionem diuinam essentialiter: sieut nec ex eo quòd quæ prohibentur lege humana, prohibentur etiam lege diuina, sequitur legem humanam includere legem divinam, aut volitionem aliquam Dei.

Dicò secundò, legem naturalem non consistere in natura rationali, neque vt præscindit à potentia intellectiua, neque vt dicit illam potentiam. consistie lex Hæc quoad primam partem est communissima naturalu in contra quartam sententiam Vasquez, & quoad se- natura ratiocundam partemest communior contra authores nali.

quintæ sententiæ.

quintætententiæ.

Probatur prima pars, primò, quia ipsæmet Non consissie in natura sectiones, quæ sunt malæ, ant bonæ independencundæ se conter à lege positiua, non habent esse bonz, aut ma- siderata. læ ex natura rationali: sed eatenus natura ratio, nalis, vt antecedit suas potentias esset lex naturalis, quatenus ab ea, vt sic ista actiones haberent esse bonæ, aut malæ: ergo vt sic, non est lex naualis. Minor, & consequentia sunt notæ.

Probatur maior, quia si non esset aliqua ratio Attiones lioparticularis in actione, quæ est bona, quæ ratio na, 6 mala non esser in actione mala, & nisi illa ratio desumeretur aliunde, quam ex natura rationali, ra rationali. profectò una actio non esset bona potius quam altera, nec è contra, vna actio esset mala potius quàm alia : ergo non habent esse bonæ, aut malæ à natura rationali.

Confirmatur, quia quero cur natura rationalis refunderet bonitatem necessariò in vnam 1. Confirm actionem, & malitiam in alteram, ita vt non possit refundere bonitatem in illam actionem, quæ est mala, nec è contra, malitiam in illam actionem, quæ est bona , quæro , inquam,, cur hoc ita accidit, nisi quia reperitur aliqua ratio particularis in actione illa, quæ est bona, quæ non reperitur in actione mala, & è contra, & hoc independenter à natura rationali: debet ergo necessariò admitti talis ratio particularis, led ab illa ratione particulari potius debet desumi malitia, aut boni; tas obiectiua, quàm à natura rationali;ergo natura rationali non est illud, unde habent actiones esse bonz, aut malz, nec consequenter est lex naturalis.

10.

in/dem.

Biones.

22.

astio bona. 👉

mala vt sic à

BALUFA FALIO-

nali.

Confirmatur lecundò, quia diuerlæ rationes in actibus non possunt desumi ab eodem termino sub eadent ratione formali, vt manifestum est: ergo bonitas, & malitia, que sunt diverse rationes, non possunt desumi ab eadem natura rationali sub cadem ratione: diversæ autem rationes vix assignari possunt.

2 1. Probatio 2. e. Actiones bona, & mala tionali, quam ulla aisa a-

Probatur secundò eadem pars, quia tam dependent actiones, que sunt male, & bone, vi legis positiuz à natura rationali, quam actiones, que sunt malz, & bonz independenter à lege positiua (loquor autem de dependentia, quam habent bege positive in effe boni, & mali moraliter) ergo sicut natura non est lex respectu actionum, quæ sunt bonæ, aut malæ dependenter à lege positiua, ita etiam non habet esse lex respectu actionum, quæ sunt bonz, aut malz independenter à lege positiua. Probatur consequentia, quia ideò esset lex respe-Au harum; quia hæ dependerent a natura rationali in quantum sunt bonz, aut malz: ergo si actiones, quæ sunt bonæ, aut malæ dependenter à lege positiua, tam dependent à natura rationali, in quantum sunt bonz, aut malz, natura erit lex respectu earum; aut si non sit lex respectu earum, non erit etiam respectu primarum actionum.

Probatur ergo antecedens, quia ideò depen-Cur depender dent actiones, que sunt bone, aut male independenter à lege positiua à natura rationali, quia natura est terminus conuenientiæ, aut disconuenientiæ earum, & quia non possunt intelligi esse convenientes, aut disconvenientes, nisi intelligatur natura,& ordo ipfarum ad naturam: fed etiam actiones, quæ sunt bonæ, & malæ dependenter à lege politiua, habent pro termino suæ conuenientiz, & disconuenientiz naturam rationalem, &

> ipsam : ergo tam hæ dependent, quàm illæ à natura rationali.

> Confirmatur, ideò natura rati nalis non est lex, qua constituuntur actiones, quæ sunt bonæ, & malæ vi legis politiuž in esse tali, quia debet accedere iussio aliqua positiua, & quia non habent esse conuenientes, aut disconuenientes naturæ, nisi propterillam iussionem : sed debet esse aliqua ratio particularis ex parte actionum, quæ funt'bonz, & malz independenter à lege positiua, ratione cuius sunt conuenientes, aut disconuenientes naturæ: ergo natura on est lex naturalis qua prohibentur, aut præcipiuntur istæ

> non possunt intelligi vt bonz, aut malz, quin

intelligatur ipsamet natura, earumque ordo ad

23. Probatio 2. )4rtu.nő *00*11fiftit len naturalis in natura, ut ineludis rasio-

24.

Probatur secunda pars assertionis, quia catenus intellectus; seu ratio, seu natura rationalis, quatenus est apta nata ad ferendum iudicium de iis, quæ bona sunt, & mala, esser lex naturalis; quia ve sic, est ostensiua malitiæ, aut bonitatis, sed hoc non sufficit : ergo vt sic, non oft lex naturalis. Probatur maior, quia nulla alia ratio potest allignari præter rationes similes illis, quibus probatur quod ipsa natura rationalis, vt præcedit potentias, sit lex naturalis, quas inter probandum primam conclusionis partem rejecimus. Probatur ergo minor, quia natura ve sic, etiam est ostensiua bonitatis, & malitiæ, quæ est in actionibus, quæ sunt bonæ, & malæ dependenter à lege politiua, & tamen non propterea est lex, qua prohibentur istæ actiones: ergo quòd aut intellectus, aut natura rationalis sit ostensiua bopitatis, aut malitiæ, non sufficit vt dicatur lex.

Propatur secundò, quia ideò intellectus, aut

natura, vt sic ostensiua, non dicitur ab aduersariis lex prohibens, aut præcipiens actiones, quæ Probatio 1. funt bonæ, aut malæ vi legis politivæ; quia præ- einste pant supponit intellectus in illis rationem aliquam, à no si lex prequa habent esse bonz, aut malz, nimirum iussio- espiens action nem aliquam superioris prohibitiuam, aut præ- mes, qua sum ceptiuam, ob quam rationem intellectus determinatur ad iudicandum quòd fint bonæ, aut malæ:sed præsupponit etiam in actionibus, quæ sunt bonz, aut malæ independenter à lege positiua aliquam rationem particularem, ob quam determinatur ad iudicandum quòd fint tales : ergo non est lex, qua prohibentur iftz actiones, & consequenter non est lex naturalis.

Confirmatur, quia non est vlla ratio, ob quam Si lex natu intellectus non dicetur effe lex politius, quatenus ralu cofferet est determinatus ad ferendum iudicium de actio- etia lex posnibus, quæ sunt bonæ, aut malæ ex suppositio- sina in il il. ne iussionis superioris, si dicatur elle lex natura- fiften. lis, quatenus est determinata ad ferendum iudicium de actionibes, que sunt bone, aut male

independenter à iussione humana.

Dices, aliquam esse rationem, quia natura supponit aliquam aliam legem, qua præcipiuntur, aut Response. prohibentur actiones, que sunt bone, aut male ob iustionem superioris; vnde intellectus non debet esse lex prohibens illas actiones; non præsupponit autem aliam legem, qua præcipiuntur actiones, quæ sunt bonæ, aut malæ independenter

à lege positiua.

Contrà, quia hoc est petere principium, nam Reiieitur. quod contendimus nos, est, intellectum tam præ- Intelleste ik supponere legem prohibentem actiones, quæ sunt prasuppnit lege naturamalæindependenter à lege positiua, qu'am præ- lem, qu'am per Supponit legem prohibentem actiones, que sunt sitinam. malæ, vi legis positiuæ. Quod etiam probatur, quia ided præsupponit legem respectu harum actionum, quia præsupponit aliquid à quo habent esse prohibitæ, seu disconuenientes naturærationali: sed præsupponit aliquid, à quo haent actiones illæ priores esse prohibitæ, & disconnenientes: neque enim sant ided habent esse à priori prohibitæ, aut disconuenientes; quia cognoscuntur esse tales, aut quia intellectus determinatur ad ferendum tale judicium de illis; sed potius ideò sic cognoscuntur, & ideò intellectus est sic determinatus; quia illa priùs, sine ex se, sine aliunde habent esse tales. Ex his

Dico tertiò, legem naturalem non consistere in vllo actu intellectus diuini, aut humani, & Asserio 3. multò minus in habitu aliquo superaddito intellan accordina. lectui, quo facilitaretur ad iudicandum quòd in milla affin illa essent mala, & bona, quæ sunt talia, absque intelletim, lege politina,

Hæc est Authorum, quos impugnauimus in præcedentibus assertionibus, & corum etiam, qui tenent tertiam sententiam contra Authoresseptimæ sententiæ, quoad primam partem, & contra Authores sextæ sententiæ quoad secundam

Probatur autem p ima pars, quia actiones illæ, Probatio 1quæ sunt malæ, aut bonæ independenter à lege paris. positiva sunt tales antecedenter ad omnem actum intellectus diuini, aut humani: ergo lex naturalis non consistit in vilo actu intellectus dinini, aut humani. Probatur consequentia, quia lex naturalis est, qua actiones, quæ sunt bonæ, aut malæ independenter a lege positiva, sunt tales; & consequenter si illæ actiones habeant esse tales antecedenter ad actus quoscunque intellectus lex

aut babitu.

Digitized by Google

n tu alis

naturalis erit antecedens ad illos actus, & sic non consistet in illis. Probatur antecedens, quia proprerea intellectus iudicat illas actiones esse bonas, aut malas; quia ita se habent ex natura sua, vel aliunde, & propterea illæ actiones determinant intellectum potius quam aliz actiones, quia habent aliquam rationem malitiæ, aut bonitatis obiectiuz, quam non habent aliz actiones.

Confirmatur primò, quia sequeretur omnem legem consistere in iudicio rationis, propter ea quæ dixi num. 23. in probatione, & confirmatione secundæ partis conclusionis præcedentis, illa enim facilè applicari possunt ad probandum hanc conclusionem.

Confirmatur secundò, contra eos qui dicerent quòd consisterent in iudicio, aut actu aliquo intellectus divini; quia quamuts non daretur Deus, modò darentur homines, aliquæ actiones conuenirent ipsis, & quidem notabiliter, & aliquæ disconvenirent etiam notabiliter;& certum est quòd multi ex his, qui non credunt Deum esse, iudicant tamen aliquas actiones esse bonas, & malas indeendenter etiam à lege politiua : ergo lex naturabonas ,aliquas lis, qua habent illæ actiones esse bonæ, aut malæ, non consistit in actu aliquo intellectus diuini.

> Probatur secunda pars, quòd scilicet non consistat in habitu superaddito; tum, quia quamuis nullus superadderetur, adhuc actiones aliquæ essent bonæ, & malæ; tum, quia ante acquisitionem habitus talis debet præcedere iudicium de bonitate, aut malitia actionum, ad quod iudicium determinatur, aut facilitatur intellectus per habitum, sed in illo priori, illæ actiones sunt prohibitæ, aut præceptæ per legem naturalem : ergo lex naturalis non consistit in tali habitu.

> Confirmatur, quia sequeretur quòd lex humana consisteret in tali habitu à paritate rationis, sed hoc est absurdum : ergo & quòd lex naturalis in tali consisteret. Obicctiones, quæ contra hanc conclusionem proponi solent, solum consistunt in hoc, quòd non possir ostendi, in quo alio consistat lex naturalis, sed ostendemus statim id esse

Dico quartò, quòd lex naturalis consistit in ipsamet conuenientia, aut disconuenientia actionum humanarum ad naturam rationalem, quam habent à se ipsis, seu ex natura sua intrinseca independenter à lege vlla positiua Dei, aut hominis. tia actionum, Hec videtur mihi coincidere cum sententia tertia statuente legem naturalem in propositionibus obiectiuis, quæ determinant intellectum ad iudicium ferendum de conuenientia, aut disconuenientia actionum aliquarum independenter à lege positiua; nam re vera illæ propositiones non sunt aliæ, quam ipsæmet actiones, vt conuenientes, aut dis-

Probatur autem conclusio hæc,primò,quia nihil aliud assignari potest, in quo consistit, vt patet ex dictis.

Probatur secundò, quia illud est lex naturalis à qua per se primò habent istæ actiones esse prohibitæ, aut præceptæ: sicut enim lex humana consistit in illo à quo actiones habent esse prohibitæ per se primò virtute legis humanæ:ita lex naturalis debet statui in eo, à quo habent actiones, quæ funt prohibitæ, aut præceptæ sine lege humana, esse prohibitæ, aut præceptæ: sed certum est quòd ab illa disconuenientia, aut conuenientia habent esse prohibitæ, aut præceptæ per se pri-Scoti oper. Tom, VII. Pars II.

mò: ergo lex naturalis in ea consistit.

Probatur minor, quia polità istà conuenientià, Quamuu niaut disconuenientia erunt actiones prohibitæ, aut præceptæ, quamuis nihil aliud poneretur, & ea ablata non essent sic; & præterea illa conuenientia, disconuenienaut disconuenientia non competit ipsis ratione tia actionum alicuius alterius; ergo ab illa sola habent esse per daretur, lex se primò præceptæ, aut prohibitæ, loquendo de præceptione, aut prohibitione, quæ competit ipsis independenter à lege positiua.

Confirmatur, quia illa conuenientia, aut dif- Conuenieria, conuenientia, priùs competit actionibus, quam & disconue sit aliquid aliud, in quo possit commodè statui lex nientia astionaturalis; ergo potius in illa debet constitui lex omnem aliam naturalis, quam in aliquo alio. Hæc sufficientissi legem natumè probant conclusionem; sed vt meliùs intel- ralem.

Aduertendum est quandoquidem per legem non intelligatur illud per quod haberet actio esse bona, aut mala quomodocumque, sed per quod ad intellettiohaberer actio esse facienda, aut non facienda cum nem conclualiqua obligatione, ita scilicet, vt si non sieret actio, quæ per legem statueretur esse facienda,eo lege habet aiplo malè quis ageret, elsétque meritò punibilis; #io esse bona, & præterea quandoquidem ad inducendam obli- & mala. gationem operandi non sufficiat quæcumque bonitas operationis, nam operationes consilij, vt seruare virginitatem, sunt bonæ, & tamen qui eas facere omitteret, etiam cum commodè posset, non male faceret positiue, nec esset punibilis, vt patet: quamuis fortè ad inducendam obligationem non operandi sufficiat quæcumque malitia operationis ; quandoquidem , inquam , hoc ita se habet, quando diximus legem naturalem consistere in convenientia, aut disconvenientia operationum humanarum, non debet hoc intelligi de quacumque conuenientia, sed debet intelligi de conuenientia tali, quæ determinaret intellectum ad iudicădum quòd omittere talem actum esset malum, & punibile. Itaque quotiescumque intellectus habet sufficientia principia ad iudicandum quòd actio sit tam conueniens naturæ rationali independenter à lege positiua, vt malè faceret,illam,cum eam facere posset,omittere, tum illa conuenientia particularis est lex naturalis præceptiua: & quotiescumque determinatur ad concipiendam talem disconuenientiam in actione aliqua, vt iudicaret esse malum, & punibile illam actionem exercere, illa disconuenientia particularis talis haberet rationem legis naturalis prohibitiuæ, seu inhibitiuæ.

Aduertendum vlteriùs, quòd de hac conuenientia, aut discomuenientia possit quis philosophari dupliciter. Primò, dicendo quòd sit respectus ali- tia ad idem. quis, siue rationis, siue realis actualis, aut transcendentalis. Secundo, dicendo quod non esset conuenientia re vera respectus formalis vllus; sed ipsamet en- actionu moratitas absoluta actus, aut aliqua formalitas abso- liñ, formalia, luta constitutiua ipsius, quæ formalitas, quia non fundamiposset intelligi, vt habet rationem convenientiz, nisi per modum respectus, esset consequenter respectus, non tamen formalis, sed secundùm dici.

Ex his autem diuerlis sententiis, quæ verior sit non est huius loci, sed potius pertinet ad disputationem de relationibus; unde independenter ab istius difficultatis decisione, conclusio nostra potest declarari, & defendi.

Nam si quis primo modo philosophandum arbitretur, quando quidem omnis respectus forma-

863

Aduertentia Quemodo per

29. Assertio 4. Lex naturalis cofistit in conmenientia, & disconuenienque ex se ipsis sunt bone, & mals.

27.

Confirm. I.

Confirm. 1.

Non cogne-

fcentes Deum

sciūt aliquae

actiones effe

28.

Probatio 2. partu , quòd feilicet no co-

fistat in babi-

Antecedenter ad omně ba-

bitum actio-

nes sunt bona,

& male.

malas.

Probatio 1.

30. Probatio 2. Lex naturalis à que habent &&iones per∫e primo prehiberi, aut pracipi.

33.

niësia, & dif-



Lex naturalie fatuenda eft in connenientia fundamëtali, non in formali.

lis ( saltem non extrinsecus adueniens, qualis respectus non potest esse illa conuenientia, aut disconvenientia actionum, vt scienti naturam istorum respectuum satis patet) siue rationis, siue realis, siue transcendentalis, aut aptitudinalis, præsupponat aliquid, ad quod necessariò sequitur vi omnes fatentur, conuenientia, aut disconuenientia actionum, in quibus statuimus in conclusione legem naturalem, non debet intelligi de conuenientia, aut disconuenientia formali; sed potius de fundamentali; quia actio per se prius constituitur prohibita, aut præcepta per illam fundamentalem formalitatem, quam necessario sequitur quicunque respectus formalis conucnientiæ, aut disconuenientiæ, quam constituitur præcepta, aut prohibita per ipsam conuenientiam, aut disconnenientiam formalem; neque enim vlla prorlus est ratio, cur non constitueretur prohibita, aut præcepta per illam formalitatem fundamentalem : vnde cum illa sit prior, quam respectus sequentes, priùs per illam constituetur actio prohibita, aut præcepta, quàm per illos respectus, qualescunque dicantur esse.

Si verò quis philosophandum duxerit secundo modo, aut etiam si dicat disconuenientiam, ac conuenientiam actionum esse respectum extrinsecum aduenientem, tum dicat nostram conclusionem intelligendam de conuenientia formali 5 & non radicali , quandoquidem non præfupponat aliam fundamentalem rationem, ad quam segnitur, sed ipsa per se primò competat actioni, quæ est conueniens, aut disconueniens, non secus ac rationalitas competit homini, sensitiuitas animali, & perseitas fundamentalis substan-

conclussonem.

Aufforitates probantes lepē naturalem e∬e ındiı # hominibus.

34. Contra noitrain conciuionem obsertantes authoritates, quibus significatur lex naturalis Contra nostram conclusionem obiici possunt esse indita cordibus hominum, innata, & insita homini, ac semper stabiliter manens in ipso: hæc enim verificari non possunt de conuenientia, aut disconuenientia actionum, aut de propositionibus vllis obiectiuis: ergo nostra conclusio est contra dictas auctoritates, & consequenter non tenenda. Porrò auctoritates illæ sunt hæ. Gentes qua legem non habent naturaliter, ea, qua legis sunt, faciunt, eiusmodi legem non habentes ipsi sibi sunt lex, qui ostendunt opus legis scriptum in cordibus fines, testimonium reddente illus confeientia ipforum. Roman. 2. Quis ostendit nobis bona? signatum est super nos lumen vultus tui Domine. Pfalin. 4. Lex Dei mentem nostram incendens eam ad se pertrabit, conscientiámque nostram vellicat, qua, & ipsa mentis nostra lex dicitur Damascenus lib.4. cap.23. Nulla anima est, que ratiocinari possit, in cuisu conscientia non loquitur Deus. Quis enim legem naturalem in cordibus hominum scribit, nisi solu Deus. Augustinus lib.2, de sermone Domini in monte. Ea lex non scribitur , sed innascitur , nec aliqua percipitur lectione; sed profluo quodam natura fonte in singulis exprimitur. Ambrosius lib.5. epist. 41. Est quidem vera lex recta ratio natura congruens diffusa in omnes, constans sempiterna, que vocet ad officium, iubendo, vetando,&c. Lactantius lib.6.c.8.ex Cicerone in lib. de Republ.

Kespondetur, quamuis expresse haberetur ex prædictis auctoritatibus quòd lex naturalis esset indita, innata, infixa cordibus hominum, in isfque stabiliter manens, inde nihil secuturum contra nostram conclusionem; quia id esset verum,

non quatenus ipsamet lex formaliter esset insita cordibus; sed quatenus vnusquisque habet propensionem naturalem, & facilitatem ad eam cognoscendam. Confirmatur hæc responsio, quia quando dicitur quòd lex naturalis lit indita cordibus hominum, id in sensu proprio, & formali, non potest intelligi etiam in sententia aduersa- Ise moduluriorum, sed cum aliqua accommodatione: ergo quendi ut s non debet ipsis videri mirum, aut disticile, quòd ferratu.
nos etiam explicamus aliter, quàm in sensu proprio: sed nulla alia difficultas est in nostra responsione, quàm quòd non videamur explicare illum

modum dicendi in sensu proprio.

Consequentia, & sublumptum patent. Probatur antecedens; quia siue teneatur cum Vasquez quod lex naturalis sit natura rationalis; siue cum Auersa quòd sit potentia intellectiua; sine cum Suarez quòd sit actus intellectus; siue cum Alensi quòd sit habitus, evidens est quòd neque natura, neque intellectus, nec cognitio, neque habitus fint proprie innata, ac insita cordi, per cor enim intelligitur ipsemet intellectus secundum omnes : sed neque natura inseritur naturaliter intellectui,nisi obiectiuè, eo modo, quo que cunque alia obiecta; nec ipsemet intellectus sibi ipsi inseritur alio modo quam etiam obiectiue; neque cognitio vlla innoscituripsi, cum plurimis annis sit absque vlla cognitione, nec denique habitus vllus ob eandem rationem. Itaque lex naturalis eatenus est insita menti, ac cordi hominis, quatenus habet facultatem luminis naturalis, quæ facilè illam potest videre, & cognoscere, quod nullo modo præiudicat nostræ doctrinæ.

Sed tamen pro maiori doctrinæ nostræ confirmatione ad prædictas auctoritates in particulari Responditor

respondendum est.

Ad primam ex Paulo, dico Apostolum nihil I. Explicate aliud velle, qu'am gentes non habentes legem po- authritain, sitiuam Mosaicam, quantum ad præcepta Decalogi, de quibus loquebatur, naturaliter (hoc est, sine reuelatione supernaturali illa, quæ fiebat Moisi, & Iudzis, mediante lumine naturz, & beneficio intellectus, ac gratia Dei, sine qua nulla cognitio practica conducens ad exercitium virtutis haberi potest, ve suppono ex materia de gratia actuali) cognouisse ea, quæ per legem illam positiuam Decalogi ordinabantur,& in hoc sensu eas sibi fuisse legem:quia scilicet quemadmodum lex illa Decalogi proponebat Iudæis ea quæ erant facienda, & non facienda, isa Gentes per lumen naturale proponebant sibi ipsis, quæ facienda, & non facienda è rant

Secundus locus ex Psal.nihil facit ad rem; quia 2. Explication manifeste agit de propositione boni, aut mali; non verò de lege. Totum quod dicitur in tertio loco ex 3. Explication Damasc.tam benè & propriè conuenit; imò magis propriè propositionibus obiectiuis, seu actionibus conuenientibus, ac disconuenientibus, quam vel naturæ, vel intellectui, vel cognitioni, vel habitui. Nam certum est illas propositiones vellicare conscientiam incendereque mentem, cámque ad se pertrahere,& esse legem Dei,ac etiam mentis:sunt enim lex Dei, quatenus actiones conuenientes placent Deo, & disconuenientes displicent, sic vt meritò possit punire facientes actiones disconuenientes, & præmiare factores actionum conuenientium: sunt etiam lex mentis nostræ; quia -funt lex, quam mens nostra independenter à promulgatione, aut iussione alicuius superioris cognoscit observandam.

Quartus

Digitized by Google

ad predicta

Quo fenfis lex naturalis . 65 innata et in fixa hominibus.

Responsio.

## Dist. XXXVII Quæst.vnic.

Ceribitur in corde ?

38.

Explicatio 5. austoritatis.

Quomodo ex-

primitur lex

naturalis in

intellettu, 🕁

sunascitur il-

Explicatio 6.

authoritatis.

Quomodo lex

naturalis est

39. Obiedio 1.

Confirmatio.

TALIO.

Quartus locus Augustini solum dicit legem naturalem scribi à Deo in cordibus hominum:sed hoc propriissime potest esse verum, quamuis conlisteret formaliter jin propositionibus obiectiuis, aut actionibus, quæ ex sua natura sunt conuenientes, aut disconuenientes: nam hæ propositiones scribuntur in corde, quatenus vel communicatur cordi, hoc est, menti, aut intellectui cognitio earum; vel quatenus mens, aut intellectus habet propensionem naturalem ad eas cognoscendas.

Quemadmodum enim scribitur lex positiua in charta per hoc, quòd voces fignificatiux scribuntur in charta, quæ voces non funt formaliter lex, fed potiùs signum legis, cum ipsa lex positiua sit actus intellectus, aut voluntatis superioris præcipientis, aut prohibentis aliquid; ita etiam, quamuis lex naturalis non sit cognitio, sed potius propositio quæuis obiectiua, qua aliquid conucniens ex se, aut disconueniens naturz, asseritur esse tale, tamen potest optime dici scribi in mente per hoc quod scribatur in mente, seu ponatur in illa cognitio, qua cognoscitur, & reptæsentatur.

Et hune eundem sensum,& explicationem habet manifesté quintus Ambrosij locus : nam dum intellectus vi sua absque lectione, vel studio cognoscit ea, quæ sunt legis naturalis, esse conuenientia, vel disconuenientia, optime potest dici quòd lex naturalis exprimatur in intellectu, &

quòd non scribatur, sed innascatur.

Sextus denique locus magis apertè videtur fa- . uere iis, qui statuunt legem naturalem in cognitione, sed in primis, quamuis ita sentiret Cicero, cuius verbis vtitur Lactantius, & auctoritate, non deberemus propterea recedere à nostra conclusione, cuius fundamenta maioris momenti sunt quàm Ciceronis auctoritas, quæ tamen seruire optime poterat Lactantio agenti contra Philosophos, & Gentiles, apud quos ipsius tempore Cicero magnum habebat locum.

Deinde per rationem in ea etiam auctoritate, vt in pluribus aliis, optime intelligi potest ratio obiectiua: sic autem intellecta ratione, locus ille magis fauer nobis, quàm aduerfariis. Imò fanè videtur meliùs sic intelligi ratio eo loci, quàm de ipsa cognitione; nam obiectum propositum per cognitionem potiùs est constans sempiterna, & vocans ad officium, quam ipsamet cognitio, qua cognoscitur.

Obiicies secundò, si lex naturalis statueretur in actione, ve conueniente, aut disconueniente, ex natura rei, etiam lex positiua posset constitui in actione, vt conueniente, aut disconueniente ex beneplacito alterius : sed consequens videtur absurdum; ergo & antecedens. Probatur soquela maioris à paritate rationis.

Confirmatur, quia sicut à seipsis habent aliqui actus disconuenientiam, aut conuenientiam, ita etiam supposita prohibitione, aliqui actus habent conuenientiam, aut disconuenientiam: ergo si conuenientia, aut disconuenientia illorum actuum est lex naturalis, quæ obligat, ita etiam convenientia, aut disconvenientia horum actuum

erit lex positiua, quæ obligat.

Respondeo primò, concedi posse sequelam maioris, & negari minorem : cum enim disconuenientia, aut conuenientia actionis, quæ est bona, vel mala, ex eo quòd ordinetur per legem positiuam, oriatur ab ipsamet lege positiua formaliter, non est inconueniens quòd actio, vt conueniens, sit lex positiua formaliter; nam idem est

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

hoc, ac dicere quòd ipsa ordinatio Legislatoris, à qua habet actio esse conueniens, vel disconueniens, sit lex positiua, per quod etiam patet concedi posse consequentiam confirmationis.

Respondeo secundò, negando consequentiam, Responsio 2 tam obiectionis, quam confirmationis; quia per legem positiuam omnes intelligunt illum actum superioris, quo prohiber, aut præcipit; non verò convenientiam, aut disconvenientiam sequentem ad talem actum, per legem verò naturalem, non potest intelligi aliud, quam conuenientia, aut disconuenientia propter fundamenta nostræ conclassionis.

Hæc dieta sufficiunt, quoad realem huius rei solutionem. Si quis tamen vellet difficultatem Quomodo posreducere ad quæstionem de nomine, is si velit ne- set eundi dogare quòd lex naturalis sit illud, à quo primò ha-bent actiones aliquæ independenter à lege posimu tradita. tiua esse bonæ, aut malæ, & præterea quòd prohibitio propria, aut præceptio talium actionum, non sit ipsa malitia, aut bonitas ipsarum, inquam, qui vellet ita dicere, facile defendere poterit le-

gem naturalem consistere per se primò in actu inturalia consitellectus, quo iudicat tales actiones esse bonas, fere in adu aut malas: quamuis enim non propterea fint bonæ, aut malæ, qua ita iudicantur, & quamuis etiam eo iplo, quo sunt bonæ, aut malæ sint præceptæ, aut prohibitæ aliquo modo; tamen posset quis dicere quod non sint prohibitæ, aut præceptæ proprie, & formaliter : sed solum fundamentaliter, & radicaliter antequam accedat actus aliquis alicuius superioris. Vnde cum nullus actus

accedere debeat præter actum intellectus, posset consequenter tenere quòd ab illo actu intelledus, adu haberent formaliter istæ actiones præ-

cipi, aut prohiberi, atque adeò quòd lin illo actu consisteret formaliter lex naturalis.

Nec refert quòd requiratur talis actus intellectus ad iudicandum de malitia, aut bonitate actuum, qui sunt boni, aut mali ex lege po- sisteret in asitiua, & tamen quod lex positiua non consi- in intellestat in tali actu, hoc, inquam, non refert, quia disparitas potest dici esse, quòd in his actionibus, quæ sunt bonæ, aut malæ, per legem positiuam reperiatur antecedenter ad actum intellectus alius actus superioris, quo propriè, & formaliter prohibentur, aut præcipiuntur istæ actiones; vnde in illo alio actu potius constitui debet lex positiua, quam in actu intellectus sequente. At in iis actionibus, quæ sunt bonæ, aut malæ independenter à lege positiua, non reperitur necessariò antecedenter ad actum illum intelle-&us, vllus actus, à quo proprie ista actiones præcipi, aut prohiberi possunt.

Hoc folum esse posset quod probabilem reddere posset sententiam statuentem legem naturalem in actu intellectus, sed certè, vt antè dixi, in primis fundatur totaliter hæc sententia in acceptione nominis legis; & præterea difficulter ostendere poterit cur actiones illæ, quæ sunt malæ ante actum intellectus, sint solum fundamentaliter prohibitæ, & non formaliter, aut cur requiratur alia prohibitio formalis per modum legis præter illam prohibitione, quam habent à seipsis, quamuis enim actus intellectus requiratur sine dubio vt quis peccet, tamen quòd ille actus habeat rationem propriam legis, non verò solam rationem propolitionis malitiæ, aut bonitatis, sicut habet in iis actionibus, quæ funt bonæ, aut malæ dependenter à lege politius, nunquam poterit suf-

Cur lex positius non confisteret in comičtia, aut tia actionum.

Duo fenfu intellettu.

Nec tamen positina con-

Impugnatur dicendi

40. Responsio 1. Etia lex posttina possit statui in consenientia actio-BHM.

866

ficienter oftendi; imò posset quis dicere quòd prohibitio illa superioris, qua prohibet res, que sunt malæ per legem politiuam, non esset prohibitio formalis, & propria; sed fundamentalis tantum, tam henè, quàm quod prohibitio antecedens actum intellectus in rebus, quæ sunt malæ seipsis esset prohibitio fundamentalis, & non formalis. Adde cognitionem , qua quis cognofcit actiones 🕨 esse bonas, & malas, non esse actum superioris, cùm idem sibi superior esse non possit.

43. An omne malum ided malum,quia pro-I. Sensus huius quaß.

In boe fensu

affirmatina

pars of vera-

Ex dictis hactenus facile constat resolutio istius quæstionis: an omne malum sit ideò malum, quia prohibitum? nam altero ex duobus modis hæc quæstio potest intelligi. Primò, ita ve sensus sit, an omne malum, seu peccatum, sit ideò malum, aut peccatum, quia prohibitum, capiendo prohibitionem pro disconuenientia actionis malæ ad naturam rationalem, seu pro principio istius disconucnientiæ, siue illa disconuenientia, aut principium eius oriatur ex actu aliquo positiuo superioris, quo prohibet, aut præcipit aliquid, siue non, & in hoc sensu certum est quòd omne malum sit ideò malum, quia prohibitum, ita vt nihil possit esse peccatum, aut malum quod non sit prohibirum, quia nihil potest esse malum, quod non sit sic disconueniens,& quod consequenter non habeat principia necessaria istius disconuenientiz, nec in hocest controuersia prædictæ quæstionis.

of vera.

negatina pars

44. Sent Fabri de hacre. Explicatur 1. lo sus Scots fanens Fabro.

Quomodo omne peccată est peccată, quia est cö'ra praceptum dini. tione, seu disconuenientia suprà statuimus legem BKM.

Secundò, potest intelligi ita vt sensus sit, an omne malum ideò est malum præcisè;quia prohibitum per actum positiuum intellectus, aut voluntatis aliculus superioris, ita vt nihil esset pec-In hoe fanfu catum, nifi interueniret talis actus. Et in hoc sensu patet ex dictis contra sententiam primam Occami non omne malum, aut peccatum esse peccatum, quia prohibitum, que est sententia communissima Authorum contra eundem Occamum, maxime intelligendo per prohibitionem aliquem actum voluntatis diuinæ, quem posset de potentia absoluta non habere. Nec sanè præter ea, quæ contra eundem Occamum suprà proposuimus aliquid aliud esset necessariò addendum in confirmationem huius communis sententiæ, nisi ex nostris Scotistis, Faber in dist. 14.4. sent. q. 1. disp. 1.c.6. fusè conatus esset illam sententiam defendere, & quidem ex sententia Scoti. Quare vt meliùs innotescat, & mens Scoti, & ipsa veritas, in impugnatione huius Authoris aliquantulu est immorandum. Itaque hic Author suprà num. 102. dicit Scotum expressè tenere illam suam sententiam, quia in 4. dist. 50 \$. Sic ergo intelligendo questionem, num. 9. ait:

quodeunque peccatum ideò est peccatum, quia est contra

praceptum diuinum; sed facillime explicari potest

hic locus Scoti dupliciter, ita ve non faueat vllo

modo Fabro. Primò, quidem si dicatur quòd non intelligatur præceptum diuinum eo loci solum-

modò de actu aliquo positiuo voluntatis eius; sed

vel de actu voluntatis positiuo, vel de ipsamet

prohibitione rei ex natura sua, seu disconuenien-

tia eius ad naturam rationalem, in qua prohibi-

naturalem; nam sicut ipsa lex naturalis est lex Dei,

ita præcepta legis naturalis funt præcepta Dei:po-

test ergo sic intelligi prædictus locus, vt velit

quod nihil sit peccatum, quod non sit contra præ-

ceptum aliquod Dei, siue illud præceptum sit præ-

ceptum iuris politiui diuini, consistens in actu ali-

quo voluntatis diuinæ, siue sit præceptum Iuris

naturalis; hoc autem modo intellectus locus ni-

hil fauet, vt patet, sententiæ Fabri.

Alio modo posset intelligi quòd omne peccatum sit peccatum, quia est contra præceptum diuinum politiuum, ita etiam vt nihil lit peccatum, sio einstallei, quod non sit contra tale præceptum; non tamen in sensu præciso, & necessario, quasi non posset aliquod esse peccatum ex alio capite, vel in casu, quo, per possibile, vel impossibile, non daretur præceptum diuinum politiuum; & in hoc sensu eriam nihil fauet ille locus Fabro: nam benè potest sieri quòd omne peccatum sit peccatum; quia contra præceptum positiuum Dei, quamuis etiam esset peccatum ex alio capite, & in casu, quo non daretur tale præceptum.

Quod confirmatur euidenter, quia si, vt benè Confirm. 14. posset contingere, Deus prohiberet de facto om- plicationis. nem actionem malam duplici præcepto, charitatis scilicet & iustitie, verum esset dicere quod omne peccatum esset peccatum; quia esset contra præceptum iustitiæ; & tamen non sequeretur Omne pecaquod omne peccatum esset peccatum præcise, sum poisse of quia esset contra præceptum institiæ, aut quod se peccania, non esset peccatum vilum, in casu quo non esset Deilege psipræceptum iustitiæ; quia quamuis non esset illud tinam,qui præceptum, adhuc posset esse præceptum chari- un no protatis. Quod si etiam ista duo præcepta haberent pura presinecessariam connexionem, ita vt vnum non posset esse sine altero, tamen adhuc ratio præcisa, cur aliquid de facto esset peccatum, non esset, quia esset contra quodcunque ex illis determinate, ve est accidens; ergo quamuis de facto omne peccatum sit peccatum, quia est contra præceptum positiuum diuinum; non tamen sequitur quòd ideò præcisè esset peccatum, quia esset contra illud præceptum, quandoquidem in calu, quo non daretur tale præceptum politiuum, posset esse peccatum ex co quod esset contra præceptum Iuris

Quòd si etiam non posset separari à parte rei præceptum Iuris naturæ à præcepto positiuo voluntatis diuinæ, provt existimant ij, qui dicunt Deum necessitari ad prohibenda positiuè ea, quæ sunt Iuris naturæ stricti, etiam adhuc non sequeretur quòd ratio præcisa, à priori saltem, cur omne peccatum esset peccatum, sit quòd esset contra legem positiuam diuinam, quandoquidem illo præcepto præciso, saltem per intellectum, adhuc contrarietas ad alterum præceptum Iuris naturæ esset ratio sufficiens cur peccatum esset peccatum.

Fundamentum autem intelligendi Scoti verba Rusia explialiquo ex his duobus modis, & non vt intelligit cationis praipsum Faber, est optimum. Primò, quòd verba exhibeant illos sensus tam bene, quam vllum alium. Secundò, propter rationes sententiz nostrz, quz vrgentissimæ sunt. Tertiò, quia nihil cogit ad aliter explicandum.Quartò, quia illi sensus sufficiunt intento Scoti. Quintò denique, quia id est conforme principiis Scoti in hac distinctione, vt postea magis videbimus.

Præterea Faber eod. num. ait facilè probati posse ex principiis Scoti quòd odium Dei, de quo maximè dubitari potest, non sit necessariò malum, at- elarat Fabri que adeò quòd malitia eius,& consequenter malitia omnis actus peccaminosi, habetur ex eo quòd sit contra prohibitionem positinam voluntatis scoro. diuinæ præcisè.

Ad hoc autem ostendendum postea dicit quòd facile posset id declarari ex suppositione quòd non possit dari odium respectu ipsius Dei, aut iustitiz eius, sed respecțu alicuius esfectus eius-

12

46.

47. odin Dei pife effe no peccamino um ex

#### Dist. XXXVII. Quæst.vnic. 867

dem iustitiæ; quia hoc supposito odium Dei non esset maximum peccatum. Et posset esse bonus, in casu scilicer, quo Deus faceret legem, quòd peccatum non puniretur, & quod peccator impænitens beatificetur (vt possibile esset de potentia absoluta) in tali enim casu secundum ipsum, odium Deilnon esser actus malus, sed bonus; quia conformis ordinationi diuinæ extraordinariæ.

48. Impugnatur pracedens dis-Vt odium Dei sit necessariò malum perinde est quod sit possibile, nec-

At prorsus non intelligo quòd faciat hæc do-Arina ad propositum : neque enim refert, an possit dari odium aliquod respectu Dei, aut eius iustitiæ immediate, ve odium Dei sit malum; nam examinamus malitiam, quam haberer, si esset pollibile, & poneretur à parte rei, & ostendendum est Fabro ad suum intentum, quòd si, per impossibile, posset dari odium respectu ipsiusmet Dei immediate, posset facere Deus quòd illud odium non esset actus malus, & de hoc odio est quæstio; non de odio, quod esset respectu effectus iustitiæ Dei, seu respectu vindictæ; quod odium vindictæ possitne fieri actu, bonus, vel malus de potentia absoluta, non spectat prorsus ad propositum, nisi quatenus esset cadem ratio de ipso, atque de odio Dei immediato, atque de quibuscunque aliis, que essent mala independenter à præcepto diuino positiuo; quòd si esset eadem ratio de illo atque de illis aliis, tum quemadmodum Deus non posser facere quòd illa alia non essent peccata, ac mala, ita nec posset facere quòd illud odium vindietæ non esset peccatum. Si autem esset diuersa ratio, illa ipsa diuersitas rationis faceret, vt dependentia talis odij à præcepto politiuo Dei non lit ad propolitum.

Quod verò in eo discursu addit Faber, nimirùm in casu, quo Deus non vellet punire peccatum odij; sed vellet peccatorem impænitentem beatificare, futurum odium illud Dei (quod aliàs Odium Dei scilicer esser peccatum) non esser peccatum, sed actus bonus; quia conformis ordinationi Dei, hoc, inquam, mirabile est; nam primò non propterea desineret esse peccatum, maxime in sententia Scoti de compatibilitate peccati habitualis, vt peccatum est, cum gloria, ac beatitudine. Deinde, quando Deus vellet dare beatitudinem peccatori impænitenti, nollérque ipsum punire, non sequeretur quòd præciperet, aut ordinaret actum illum peccaminolum, & consequen-, ter non sequeretur quòd odium Dei in tali casu esset conformis ordinationi diuinæ, aut propterea bonus

49. Alius discursu Fabri ad

e∬et peccatŭ quăuu Deus

nő puniret ipsum, sed eo nö

obstante fic peccante abs

beatificaret.

ue poznitětia

Rursus Faber num. 103. ad ostendendum quòd quamuis odium Dei esset actus, maxime malus, possit sieri bonus, supponit cum Scoto in bac diftinEtione voluntatem diuinam non posse necessitari ad extrà ad vllum actum simpliciter, nec eam posse practice dirigi in suis operationibus. Quo supposito sic argumentatur : si daretur aliquod bonum (vtor sensu, non verbis eius) ex se independens à voluntate divina ad extrà, quandoquidem proponeretur necessariò ab intellectu dinino omnia sciente voluntati, ipsa voluntas vel necessariò amarer, & vellet illud, & sic necessitaretur ad extrà, contra suppositum illud ex Scoto, haberétque regulam practicam dirigentem ipsam, ac præterea voluntas diuina non esset primum efficiens ad extrà, à quo omnia dependerent, quandoquidem illa veritas, quantum necessariò amaret, esset independens ab ipsa, omnis autem veritas sit ens; vel non necessitaretur ad ipsum

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

amandum, & volendum, & sic voluntas diuina esset iniusta; quoniam illa voluntas, inquit, est iniuita,& peccat, quæ non vult iustum.

Hæc est prima probatio principalis, qua vtitur Faber, ad quam (concesso illo supposito ex do- Impugnatur. Arina Scoti in hac distinctione, quam late explicabimus infrà sic, ve nihil possie deseruire Fabro) respondeo concedendo quòd voluntas diuina non necessariò vellet Deum à creatura diligen. Quani Deus dum, aut nollet creaturam ipsum odio prosequi; non necessario nec ramen inde sequeretur quòd voluntas diui- dia sui silud na esset iniusta; nihil enim absurdius est, quam tamen odium voluntatem aliquam eo ipso esse iniustam, quo non posse esse non vult positiuè bonum, aut quo non habet nolitionem positiuam mali, alias quoties cogitare- semper nolle mus de bono, deberemus ipsum velle positiue, positiud ma-& quoties similiter cogitaremus de malo, debe- lum, nec velle remus ipsum nolle positiue contra praxim omnium Christianorum.

Itaque vt voluntas sit iniusta requiritur quòd Quid requirinolit positiue bonum cum teneretur ipsum velle, tur, ve volun aut quòd velit malum, quod deberet nolle. Quamuis autem voluntas diuina non necessariò vellet bonum, aut noller malum, non tamen necessariò inde sequeretur quòd vellet malum, aut quòd nollet politiuè bonum, & consequenter ex ista hypothesi non esset iniusta.

Insuper quod Faber in hac sua probatione ait, secuturum, si Deus necessariò vellet aliquam veritatem ad extrà, seu si daretur aliqua veritas inde- prima causa pendens ab eius voluntate ad extrà, quòd non es- quamui aliset prima causa, à qua omnis veritas, & consequen- ad extra effet ter ens dependerer, & hoc esse absurdum, repug- independes ab nat omnibus principiis, atque etiam suismet:nam ipsius voluneuidens est quod mille veritates sint, quæ non dependeant à voluntate diuina, na hæ veritates: Omne totum est maius sua parte, omnis bomo est rationalis, & risibilis. Calor est accidens connaturale ignu. Frigus, aque:sicut duo, & duo faciunt quatuor : ita quatuor, & quatuor faciunt octo. Hæ, inqua, veritates, & infinitæ alize similes nullo modo dependent à voluntate diuina, quæ nec potest facere, vt non sint tales, & si per impossibile non esset, adhuc essent tales: ergo ex eo quòd aliquæ veritates non dependeant à voluntate diuina, non sequitur quin voluntas diuina sit prima causa, à qua omnia dependent in Deus est privero sensu, in quo id asserendum est, is autem sensus causa, à sus est, non quòd omnis veritas complexa, siue qua omnia practica, siue speculativa ab ipsa dependent, vt dependent. omnes tenent; sed quòd nulla res possit existere realiter à parte rei independenter ab ipsa.

Nec obstat huie impugnationi quod Faber dicit, illam propositionem, Deus non est odio prosequen- Responso Fadu, non esse notam ex terminis, sicut sunt propositiones speculatium, totum est maiu sua parte: bomo est rationalis:nam in primis illud est falsum. Deinde Reiicitur. non solæ propositiones euidentes ex terminis sunt mediata proindependentes à voluntate divina, sed propositiopositiones sunt
nes mediatæ omnes, quæ per verum discursum ex independentes talibus sequuntur, vt hæc: homo est rishilis, & admi- à voluntate ratium : ergo quamuis illa propositio, Dens non est Dei, sed eria odio prosequendu, non esset nota ex terminis; adhuc tamen posset esse independens à voluntate divina, quia scilicet posser inferri per discursum necessa-

riò ex propolitionibus sic notis.

Nec obest præterea quod dicat nihil effe vernm Alia resposso independenter ab intellectu diuino, & confe-eiustem. quenter nihil posse esse bonum independenter voluntate diuina; nam in primis fallum est antecedens. Nec enim hæc propositio: Omne totum est

Deus effet

propositio ve ra dependet à voluntate diwins.

Non comis maius sua parte, habet suam veritatem ab intelle-&u diuino, nec hoc est contra Scotum, licèt 1.d.36. dicat creaturas habere possibilitatem ab intelle-Au divino: aliud est enim de possibilitate creaturarum; aliud de veritate propositionum complex rum, ve omittam modò, quollensu dicat Scotus creaturas habere possibilitatem ab intellectu diuino, de quo aliàs contra fensum Fabri,& aliorum aliquorum Scotistarum sententiam, Deo volente, dicam quomodo debeat verè intelligi.

53. Probatio 1 Principalie Fabri

Secunda probatio Fabri est, quòd odium Dei, si esser ex natura sua intrinseca malum, & peccatum deberet esse semper peccatum, & omne odium nouum peccatum nouum : sed hoe est falsum; quia in inferno actus odij Dei, quos habent damnati, non sunt peccata, quia damnati nec merentur, nec demerentur; si autem peccarent demererentur. Quòd si quis, inquit, dicat actus odij Dei damnatorum esse malos, sicut & blasphemias corum, quandoquidem sint disconuenientes naturæ. Contrà est quòd hinc habetur, cos actus esse contra legem diuinam natura, atque adeò non esse malos, sed non habetur quòd sint ex se peccara; quia non habent ex se quòd imputentur,& ordinentur ad pænam ; sic autem deberent ordinari, si essent ex se peccata; quia aliàs Deus esser iniustus.

Impugnatur.

Ratio peccati, Gratio demeriti junt distinate.

Contra hanc probationem facit euidenter quòd confundat rationem peccati, & rationem demeriti in actu, qui est peccaminosus, & demeritorius, que tamen rationes sunt dictinctissima, & quidem separabiles realiter si loquamur de demerito, provt actualiter ordinatur pœna propter ipsum, aut obligat Deum ad eum sic ordinandu:n: quemadmodum enim bonitas moralis est fundamentum meriti, atque adeò distin-Az rationis à ratione meriti, habeturque de facto, siue ex natura rei, siue ex ordinatione diuina in actibus multis beatorum sine eo, quòd actu ordinentur ad præmium, ita etiam malit a moralis, ac peccaminositas est fundamentum demeriti, possérque reperiri in actibus damnatorum abique co quòd illi actus ordinarentur ad

54. damnatorum Sunt pecenta.

Vude in forma respondeo, negando minorem Attus multi cum sua probatione. Et sanè meo iudicio absurdissimè dicitur blasphemias damnatorum, & alios actus corum, quibus directe inducunt homines ad malum, non esse peccata. Quòd autem non demercantur per illos actus, in primis non facit ad rem, quia possunt separari ratio, actus mali, & demeritorij, sicut & ratio actus boni, ac demeritorij.

> Deinde negari posset optime, & dici quòd re vera ex se sunt demeritorij, ita vt si non deberetur damnatis pæna, quam patiuntur ob alia peccata, benè possent puniri ea pœna propter illa peccata.

I le est actus salm, & pec eaminosiu.

Contra autem id quod dicit in impugnatione replica à se proposita, nempe actus damnatorum esse malos, non verò peccata, contra illud, inquam, facit, quòd nihil aliud intelligamus per actus peccaminosos, quam actus malos, nam per illos actus, non intelligimus, nifi actus morales, qui nec sunt boni, nec indifferentes; sed actus morales mali, quales iple admittit esse actus damnatorum, non sunt boni, nec indifferentes, vt est euidens : ergo sunt peccaminosi in sensu, in quo iam loquimur.

Confirmatur, quia non est potior ratio cur ha-

haberent aliqui actus esse mali independenter à voluntate divina, quam peccaminosi; ergo cum iple admittat aliquos malos independenter à lege positiua voluntatis diuinz, deberet etiam admittere aliquos actus esse peccaminosos independenter ab illa.

Deinde quòd ibidem addit Deum futurum iniustum, si non ordinaret peccatum ad pænam gratis dicitur. Cur enim tenesetur illud sic ordinare, aut cur non posser quemadmodum dissimulat per tres annos, aut plures, semper dissimulare si vellet, &

nunquam punire?

Tertia ratio eiusdem est, quòd Deus posset facere quòd quæ sunt peccata, non sint peccata:ergo peccatum non est ex se peccatum. Probat antecedens, tum, quia Deus potest facere, vt res smt alio modo, quam ab ipsomet ordinatum est eas fieri; tum, quia potest facere vt quod modò est disconueniens homini in alio rerum statu, ab ipsomet Deo de potentia absoluta ordinabili, non sit ipsi disconveniens: sed hoc faciendo faceret ve quod est peccatum non sit peccatum.Hæc est tota vis tertiæ rationis.

Respondetur, distinguendo antecedens, qua Reiscitus. funt peccata præcisè dependenter à lege sua positiua, aut à lege positiua vllius creaturæ, concedo facere vi non antecedens:omnia que sunt peccata, aut illa que sur pucara. sunt peccata independenter ab ipsius lege, & indispensabilia, nego antecedens.

Ad primam probationem antecedentis, illam Quaun Deus concedo, sed inde non sequitur quod possir fa- possir facere cere alia peccata non esse peccata, nisi quæ pecca- quam ab ipso ta præcise habent esse talia ab ordinatione eius: ordinata sunt fic autem non se habent omnia, quæ surit peccata. este non

Ad secundam probationem, dico cam esse veram de aliquibus, non de omnibus, quia aliqua funt peccata, habent esse disconuenientia exordinatione po- non sint pusitina, aut ex se, sed dispensabiliter; alia verò ha- cata. bent esse disconnenientia homini, vt homo est, indispensabiliter,& immutabiliter,& talia non potest Deus facere conuenientia, sed priora tantum.

Quòd si concederemus Fabro nulla esse sic mala quin Deus posset facere ea esse bona per volu- Quauis Deus tatem suam, ac potentiam absolutam, atque adeò pose differa quod posset facere odium sui esse bonum, quod est summum quod hæ tres probationes possent malum indeconuincere; adhue non haberet intentum, quia pendenser à cum hoc benè posset sieri quòd aliqua essent mala voluntate poex se independenter à lege, aut prohibitione positiua Dei,nam optime potest sieri,vt honorare parentes esset bonum ex se in casu, quo Deus non habetet nec prohibitione, nec præceptionem eius, & tamen quòd Deus posset illud prohibere, ac facere consequenter, vt esset malum. Verum quidem est quòd bonitas illius honorationis dependeret à voluntate diuina, non tamen positiue, hoc est, ita vt non esser bonum, nisi Deus haberet aliquam voluntatem politiuam; sed negatiue, ita scilicet, vt non esset bonum, nisi Deus haberet negationem prohibitionis illius; hoc autem non est ad propositum; quia non quærimus an omne malum sit malum; quia non est permissum à Deo, sed, an omne malum sit malum ; quia prohibitum positiuè.

Quarta probatio est, quòd non implicet, odium eiusaem. Dei esse bonum, quadoquidem prædicatum istius Reiicitur. propositionis non sit negatio subiecti. Contrà, quia multæ propositiones implicant, quarum præ- stiones implidicatum non est negatio subjecti, vt hæ: bomo est brutum; calor non est conueniens igni. Sicut se habent tria ad quasuor, non ita se habent quatuor ad quinque. subiesti.

57. Multa proft pradicată ne

## Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

Quòd si velit Faber quòd omnis propositio, quæ implicat, debet habere prædicatum tale , quòd si affirmaretur de aliquo, eo iplo deberet necessariò negari de iplo subiectum, verum quidem dicit; sed ita se habet hæc propositio, edium Dei est bonum, nam eo ipso, quòd de aliquo actu prædicatur, quòd sit bonum, implicat quòd de eo prædicetur verè, quòd sit odium Dei directum, de quo loquimur.

Itaque quemadmodum implicat eandem propolitionem este fallam, & veram, prælettim li lit necessariæ veritatis, aut necessariæ falsitatis, ita implicat odium Dei esse bonum:nam odium Dei tam est necessariò malum formaliter, & moraliter,quando est liberum, quàm vlla propositio est necessariæ veritatis; & tam opponuntur inter se actus bonus, & malus moraliter, quam actus verus,& falsus, quantum ad propositum.

Addit Faber ad explicationem prædicæ rationis, quòd ideò hæc propositio, Odium Dei est malum, quia est disconueniens, & prohibitum à lege naturæ diuina. Vnde si Deus infunderet aliam oppositam legem naturæ, odium Dei esset bonum; & ideò, inquit, licèt odium Dei videatur esse magnum malum, & indispensabile, hoc prouenit quia lege naturæ est valde prohibitum, & opponitur primis principiis eius, ideò stante natura vt stat, est indispensabile non absolute. Confirmat, quia posser odium Dei esse indifferens, quia non erat necesse vt hominibus darenter præcepta primæ tabulæ : iis autem fublatis, esfet liberum creaturæ odio, vel amore prosequi Deum absque culpa vlla,sicut liberum est ipsi odisse, vel amare aliquem lapidem,quandoquidem nulla efset lex quæ prohiberet odium Dei in tali casu, sicut non est lex prohibens odium lapidis.

Totus hic discursus cum sua confirmatione dependet ex hypothesi hac, quòd ideò odium Dei sit malum, quia est contra legem positiuam diuinam, aut quòd Deus possit infundere aliam legem naturalem, qu'am de facto infundit mentibus hominum: sed hæc hypothesis quoad primam partem est, de qua controuertitur in præsentiarum, & quam nos negamus, patétque ex dictis contra Occamum esse falsam; lex enim naturalis non est actus aliquis positiuus voluntatis diuinz, nec dependet vllo modo à positione talis actus. vnde quamuis non darentur præcepta politiua primæ tabulæ, adhuc esset lex naturalis prohibens odium Dei, quod propterea non esset indifferens, sed pessimum, licèt odium lapidis esset indifferens, quia nulla est lex nec naturalis, nec positiua, prohibens odium lapidis. Et sanè mirabile est Fabro venisse in mentem odium Dei absque lege politiua non elle magis malum,quàm odium lapidis.

Altera pars hypothesis,ex qua dependet præcedens discursus, nempe quod Deus posser infundere nobis aliam legem naturæ,est etiam falla; nam cùm lex naturæ lit, vt suprà dixi, disconuenientia, aut conuenientia, quam habent actiones ex se, non potest autem fieri vt illæ actiones; quæ habent disconuenientiam, non habent illam, sicut non potest sieri, quòd homo non sit rationalis, sequitur manifeste quòd Deus non posset infundere aliam legem naturæ, quam quæ de facto hominibus infusa est, nec potest excogitari modus aliquis institutionis naturæ rationalis, in qua odium Dei non esser ipsi disconueniens ex natura lua intrinfeca, ficut modo est.

Ad hac adjungit in sua sententia probationem, authoritates Patrum, quas abunde explicauimus suprà sie, vt ipsi nulla ratione possint

Denique num. 119. & sequentibus respondere conatur ad fundamenta nostræ sententiæ, vt ab iplo sunt proposita; sed non proponit ea, vt à me suprà sunt proposita, nec ipsius responsiones, vt non sufficit. sic iis applicari possunt : vnde nolo immorari in refutatione responsionum ipsius, quæ facilè adhiberi potest. Solum aduerto eum videri sibi con- Videtur sibi tradicere in responsione ad tertiam rationem; contradicere nam dicit rationem cur de facto Deus non sit vocandus in testimonium falsi, esse, quòd Deus sit verax, imò ipla veritas: ex hoc autem lequitur quòd recta ratio dictet ipsi fieri iniuriam, cùm sic vocatur; nam eo iplo significatur Denm ipsum esse mendacem, quod est impium. Ex hac, inquam, ratione colligitur nostra sententia, nempe quòd non possit Deus facere vt vocatio sui in testimonium falsi non sit mala:ergo colligitur ex ea contrarium sententiæ Fabri. Probatur antecedens, quia non potest Deus de potentia absoluta, sic ordinare res, quin ipsemet sit summa veritas: ergo cùm non potest vocari summa veritas in testimonium falsi, quin significerur Deum esse mendacem, & hoc necessariò sit impium, sequitur manifeste quòd pro nullo rerum statu, etiam de potentia absoluta, possit vocari Deus absque impierate, & peccato in testimonium falsi.

Aduerre præterea, non sufficienter ipsum respondere ad quartam rationem desumptam ex No satusacie Scoro in hac distinctione, dicere quod Deus non guarta propossit dispensare in præceptis primæ tabulæ, quo- pra ex auctoad partem negatiuam, quamuis possit in præce- ritate Scoti. ptis secundæ tabulæ: & fortè etiam in præceptis primæ tabulæ, quoad partem aftirmatiuam. Ad quam rationem respondet Faber Scotum loqui stante lege naturæ, quæ de facto est,ea verò mutatâ, præcepta primæ tabulæ non futura nota ex terminis, atque adeò posse mutari, quod, inquit, non negaret Scotus, quia in 1. dist. 44. tenet res aliter fieri posse, quam ab ipso ordina-

Scd hæc responsio peccat primò, quia supponit legem naturæ, quæ de facto est, posse mutari, aut auferri, quod ex dictis paret elle falsum. Peccat secundò, quia Scotus loquitur absolutè, & de potentia ctiam abfoluta, negátque de ca posse dispensare Deum in præceptis primæ tabulæ, quod esser falsum, secundum doctrinam Fabri.

Confirmatur, quia dicitalio modo esse indispensabilia illa præcepta negativa, quàm præce pta secundæ tabulæ, aut præcepta affirmatiua pri mæ tabulæ : sed certum est quòd non possit di- sabilia pracespensare in præceptis secundæ tabulæ, aut in præ- pra prima saceptis affirmatiuis primæ de potentia ordinaria, bula quam sed solum de potentia absoluta:ergo vult præce pta negatiua primæ tabulæ non esse dispensabilia,etiam de potentia absoluta.

Confirmatur secundò, quando dicit Faber quòd Coffrmatio 2. stante lege naturæ, quæ de facto est,& cuius prima principia sunt præcepta primæ tabulæ, quid intelligit per legem illam naturæ? Vel ordinationem aliquam, quæ de facto est voluntatis diuinæ; vel aliquid aliud? Si primum, contrà, quia sicut est ordinatio diuina de facto præcipiens observationem præceptorum primæ tabulæ, ita est ordinatio de facto præcipiens observantiam præceptorum secundæ tabulæ; ergo si illa non sunt

61. Resposio Fari ad nostra

in responsione

59. Impugn**atur.** 

Odium Dei

tam necella-

riò malum

quèm vla

propositio est nece¶ariò

58.

Explicatio

pracedentia

probasionis.

Quamui non darentur pra. cepta positiua prima tabula odsii Dei e∬et malum.

60. Non potest Deus infundere alia legem natura.

870

De fatto D.u. ordina mit pracepts veriufque tabu.a.

64. No poseft da ei alia lex naturalis qui de fasto est.

Cohrmatio 3. Pracenta prima tabula non ided sunt principia pri-ma legis natura,quia ordinata funt à Deo.

65.

Explicator locus Scott in primo. Quana Dem posest ordimare aliter uàm de fa-Bo ordinauit.

66. Alia exp!ieatio eiusdem locs.

Poffer Dem ordinare ommia yna de facto ordinasit aliter ne. gatiue, non positind,

Alia impugnasio Fabri.

omnu sateu, qui est malus fit bonus.

dispensabilia de facto, nec hæc erunt, aut si hæc sunt dispensabilia, & illa similiter.

Si secundum intelligat, nihil aliud assignare potest præter naturam rationalem, aut intelle-Eum, aut cognitionem eius, aut conuenientiam, vel disconuenientiam, quam habent actiones aliquæ ex natura fua ad illam naturam, fed illa funt immutabilia: ergo non potest dari alia lex naturæ, quam quæ de facto est, & consequenter si ex suppositione legis naturz, quz de facto est, przcepta primæ tabulæ sunt indispensabilia, absolutè,& simpliciter sunt talia.

Confirmatur tertiò, quia quæro, cur præcepta primæ rabulæ sint principia prima legis naturæ, que de facto est? Si ex ordinatione diuina, contrà est, quia ordinatio diuina est de omnibus præceptis, tam primæ, quam secundæ tabulæ:Si ex alio capite; ergo independenter ab ordinatione Dei habent esse talia, & consequenter non omne malum ideò est malum, quia est prohibitum per ordinationem aliquam specialem Dei præcisè.

Quod autem addit Faber, Scotum intelligendum vt ipse intelligit, quia in 1. dist. 44. ait Deum posse ordinare res aliter quam de facto ordinauit; nihil concludit, nisi ex suppositione quòd res omnes de facto essent malæ præcisè ab ordinatione diuina, quod Faber non potest probare, & nos negamus. Iraque quamuis Deus posset res aliter ordinare, quam ipse ordinauit, non sequitur inde tamen quòd Deus possit ordinare, vt 'odium Dei, quod ex natura sua est malum, non sit malum, quia malitia eius non dependet præcisè ab ordinatione Dei.

Præterea illud quod dicit Scotus, intelligendum est de ordinatione non præsupponente ex natura rei aliquam rationem, ob quam non posset fieri opposita ordinatio, non verò de ordinatione præsupponente talem rationem; odium autem Dei, & blasphemia præsupponunt rationem, ob quam Deus non posset ordinare quòd sint bona, & ob quam consequenter non possit ordinare quòd se habeant alio modo, quàm de facto ordinauit, quantùm ad hoc.

Rursus, illud dictum posset intelligi, vel negatiuè, vel positiuè indeterminate, non verò debet intelligi politiuè determinatè; intelligeretur autem politiue, quando intelligeretur quòd quidquid ipse de facto ordinauit esse bonum, posset ordinare esse malum, aut è contra; negatiuè verò intelligeretur, quando intelligeretur quòd quidquid Deus de facto ordinauit, posset non ordinare, quamuis non posset ordinare ve opposito modo se haberet, & si hoc modo intelligeretur istud dictum, non faceret contra nos, nec faueret Fabro, vt patet.

Per hæc manet confutata sententia Fabri integrè, sed pro complemento maiori oftendendum breuiter est Deum ita necessitari ad agendum se circa aliquos actus, vt non possit de potentia abiolata facere, vt fint boni; hoc enim si ostendero totaliter ruit sententia Fabri. Probatur ergo id, Deme non po- quia Deus de potentia absoluta non potest facetest sa ere ve re ve actus, quo aliquis vellet prosequi obiectum malum, vt malum, formaliter sit bonus; ergo sic necessiratur in sensu hoc ad aliquos actus. Probatur antecedens, quia aliàs sequeretur contradictio: sequeretur enim quod esset actus malus, & non esser : esser enim, quia tenderet in obiectum malum, vt malum, vt supponitur; non ellet autem, ex altera hypothesi quòd esset bonus: ergo esset bonus, & non bonus; sed hoc implicat, & Deus non potest facere aliquid quod implicat.

His suppositis, circa naturam legis naturalis, ad pleniorem eius notitiam quædam dubia quærenda sunt, quæ & à Doctoribus communiter examinari solent, & à Doctore nullo also loco in specie tractantur.

Quzres ergo primò, Quenam sunt, qua probibentur, o pracipiuntur per legem naturalem? seu, quod Quană m idem est, in qua materia versetur? Ad hoc quasitum ex dictis patet folutio; nam cum lex naturalis per legem 14. præceptiua nihil aliud sit, quam conuenientia actionum ad naturam rationalem, seu obligatio Solutio Initu resultans ex illa disconuenientia, ad faciendas illas actiones; & cùm lex naturalis prohibitiua, nihil aliud sit quam disconuenientia actionum ad naturam rationalem, seu obligatio resultans ex illa disconuenientia ad non faciendas illas actiones, sequitur manifeste solas actiones sic convenientes, & disconvenientes præcipi, & pro- Materia cirhiberi lege naturali, cásque esse materiam circa ca quam verquam versatur. Et quia, vt suppono ex aliàs dicendis, honestas consistir in huiusmodi conue- adienes benientia, & inhonestas in disconuenientia, sequi- nesta, & intur consequenter solas actiones honestas, & in- honesta. honestas præcipi,& prohiberi lege naturali,eámque circa solas eas versari, nec in hoc potest esse difficultas huius rei; sed potiùs in hoc altero, An scilicet lex naturalis comprehendat omne honestum, & bonum, omnéque malum contrarium?

Hac de re prima sententia est, non omne honestum, & inhonestum cadere sub lege naturali, fed fola illa honesta, & inhonesta, quæ ex terminis sunt nota esse talia, ve sunt prima principia practica, non verò conclusiones inde deductas. Hæc tribuitur D.Thomæ 1.2. quaft.94. Durando tract. de legibus, Soco lib. 1. de Iust. quast. 5. & pluribus Iurittis.

Altera sententia est, quòd lex naturalis inclu. 2. Sententia. dat omnia honesta, quæ ex natura sua independenter ab vlla lege politiua sic sunt honesta, vt sit inhonestum, & malum illa omittere;& præterea omnia quæ sunt inhonesta, & mala ex natura sua, liue lint nota ex terminis immediate; liue mediatè, hoc est, ita vt per consequentiam necessariam possint deduci ex iis, quæ immediate nota sunt. Hæc est communior sententia cum D. Thoma 1. 2. quest.91. quem sequitur Suarez lib.2. de legibus cap. 7. num. 4. vbi alios plures citar. Est etiam sententia Scoti in has dist.num.4. vbi cùm distingueret ius naturale, seu, quod idem est, ca quæ sunt iuris naturalis in duo membra, sub primo comprehendit prima principia, & conclusiones ex iis necessariò sequentes.

Quamuis autem tota controuersia huius rei solum possit este de nomine, tamen illius ipsius Competitit quæstionis melior pars est huius secundæsententiæ, tum, quia & patrocinatur Philosophus 5. Ethic. 7. sub naturali iure comprehendens omne bonesta omitquod necellariam,& inuariabilem continct veritatem:non solùm autem principia prima, sed conclusiones necessarió ex iis sequentes talem continent veritatem. Cicero lib. 2. de Inuentione definiés ius naturæ esse quod nobis non opinio, sed quadam innata ius afferat, vt religionem, pietatem : talia autem funt non solum principia, sed conclusiones multæ, & denique communior sententia authorum, quorum authoritas, præsertim si sint antiqui, in quæstione de nomine maximam vim haber; tum,

67. cipiuntur, o

An lex naturalis comprebendat emne boneftum , 👉 inkonestum?

I. Sententia.

69. omnia inhenefta, o honesta que in-



# Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

quia omnia talia obligant:eo enim ipso,quo aliquid est inhonestum, obligat vt non fiat:est enim notum ex terminis inhonestum non debere fieri, & consequenter eo ipso quo aliquid ita est honestum, vt si non sieret, committeretur inhonestas, obligatur quis, vt illud faciat, sine sit notum ex terminis immediate, sue mediate, sed illa obligatio non est Iuris positiui; ergo est Iuris naturalis: nihil enim aliud intelligimus per ius naturale, quam ius, quod non est positiuum; tum denique, quia non est potior ratio cur illa prima principia dicerentur Iuris naturalis, quam conclusiones inde deductæ.

Verum quidem est aduersarios posse dicere quòd illæ conclusiones pertinerent non ad Ius naturale, nec ad politiuum, sed ad Ius Gentium: nec satis impugnari poslunt rationes, quia certum est illam differentiam, quæ est inter principia nota ex terminis, & conclusiones posse sufficere vt conclusiones vocarentur alio nomine quam vocantur principia, & consequenter posset sine dubio hoc nomen iuru naturalu poni ad signisicandum folum illud ius, quod fola illa principia comprehendit, quatenus illa comprehendit, & nomen iuris Gentium ad significandum ius comprehendens folas conclusiones; & si ita sierer de facto, certum est quòd conclusiones illæ non spe-Aarent ad ius naturale, nec principia ad ius Gentium. Sed gratis tamen id asserunt aduersarij,& ex Philosophi, Ciceronis, ac communi DD. sententia colligitur sufficienter oppositum, præsertim cum aduersarij nullam pro se rationem habeant, aut authoritatem vllius momenti, & hoc est fundamentum præcipuum, & meo iudicio, vniçum huius nostræ,& communis sententiæ.

Fundamentă Suarij pro no-stra sentētia.

Reiscitur.

Reiicitur quia petit principium.

71. Obiettio 1. foluitur.

Obiettio 2.

Responsso. nes actuavirtutum cadüt sub iure naturali.

Alio fundamento vtitur Suarez suprà, nempe à posteriori, quia præcepta omnia Decalogi sunt iuris naturalis, sed aliqua ex iis non sunt principia prima practica, sed conclusiones ex iis per difcursum deducibiles : verum petit principium in maiori, nam aduersarij, vt ipsemet præmisit, dicunt conclusiones omnes practicas in Decalogo contentas esse iuris Gentium, non naturalis; nec sanè impugnari possunt quoad hoc, nisi auctoritate corum, qui sic accipiunt ius naturale, vt etiam omnia præcepta Decalogi contineat,& comprehendat.

Obiicies pro aduerfariis primò fequuturum ius Gentium esse ius naturale, sed ad hoc patebit responsio infrà, dum quæremus quomodo se habeant ad inuicem ista iura.

Obiicies secundò, sequeretur omnes actus virtutum, qui etiam præcipiuntur à lege politiua, esse iuris naturæ, quod videtur absurdum.Respondeo distinguendo antecedens pro omni tempo-Quemodo on- re, pro quo ex natura rei independenter à lege politiua, ellet inhonestum eas non exercere, concedo antecedens, nec id est absurdum: pro aliis temporibus, nego antecedens. Nec refert quòd in illis etiam temporibus, quibus essent iuris naturalis, secundum nos, præciperentur lege positiua, quia idem duplici lege ordinari potest. Nec refert etiam quòd sæpè non cognoscerentur isti actus non esse iuris naturalis, aut non esse talis rationis, vt quis cognosceret eas omittere esse inhonestum, nam non omnia, quæ sunt iuris naturæ, debent cognosci esse tales, sed sufficit quòd à parte rei sint tales, quamuis illa cognitio deberet haberi, vt quis peccaret contra legem naturæ formaliter.

Plura conducentia ad maiorem huius sententiæ cognitionem dicemus infrà in explicatione

Quæres secundò, An lex naturalis sit una in se, & apud omnes homines omni tempore? Tres partes Quemodo Lx includit hoc quæsitum. Prima est an in se sit vna. Secunda, an sit vna apud omnes homines. Tertia, an sit vna etiam omni tempore.

Ad primam partem respondeo legem natura- Lex natura-

'lem in se esse vnam, vnitate tantum aggregatio- lu in se est nis plurium legum conuenientium inter se in aliqua vna ratione non conueniente aliis legibus, nic. quæ non funt naturales.Probatur, quia cùm plura præcepta contineat, consistátque ex dictis in propositionibus obiectiuis, aut potius in conucnientia, aut disconvenientia actionum aliquarum ex natura sua ad naturam rationalem, vel in obligatione sequente ad talem disconuenientiam, & cùm certum sit plures dari tales propositiones, ac actiones, non potest assignatialia vnitas legis naturalis in se,quam vnitas aggregationis:& rursus quandoquidem illæ propositiones, & actiones omnes habent esse tales ex natura sua independenter à voluntate, quæ ratio non conucnit vllis aliis legibus, quæ non sunt naturales, sequitur quòd habeant vnitatem aggregationis prædi-Cam. & eodem modo esset discurrendum de lege naturali, si consisteret in cognitionibus intellectus, aut habitibus ipsi superadditis. Si verò collocaretur in natura rationali, quandoquidem dentur plures naturæ humanæ distinctæ numero, Quomodo ofdarentur plures leges naturales distinctæ numero; imò & darentur plures leges naturales di- tura intellestinctæ speciei; quandoquidem natura humana duali, aut inrationalis, & natura Angelica rationalis sint di- telleau. stinctæspeciei, nisi diceretur quòd haberent rationem legis naturalis quatenus præcisè natæ essent iudicia illa esse facienda, vel non facienda, quæ sunt legis naturalis, & quòd vt sic præcisè non distinguantur specie, & codem modo proportione seruata discurrendum est de intellectu.

Quòd fi quæras, vnde defumatur vnitas istarum diuersarum legum naturalium? Respondeo Vnde desumieam posse desumi ex conuenientia illa, quam habent omnes, vt dixi, in eo quod omnes fint independentes à voluntate Superioris. Nec sanè video ex quo alio capite satis commodè deduci possit earum vnitas, vt distinguuntur ab aliis legibus; nam non potest desumi ex eo quòd ordinentur ad Deum honorandum, aut ad hominem, secundum quamcunque inclinationem perficiendum, aut ad bonum commune conseruandum, quia aliæ etiam leges positiuæ ad hæc conducunt, nec est necesse, ve aliam vnitatem habeant, sicut enim leges politiuz non debent habere aliam vnitatem quàm quòd dependeant à voluntate superioris, ita etiam nec leges naturales debent habere aliam, quàm quòd non dependeant à volunta-

Quoad secundam,& tertiam partem de vnitate legis naturalis apud homines omni tempore; An lex natu-imprimis certum est non omnia præcepta æque femper apud omnes obligare, sed aliqua hos, aliqua illos. Ex emnes homiiure enim naturali Principes ad aliqua tenentur, nest ad quæ non tenentur subditi; & è contra subditi ad aliqua, ad quæ non tenentur Principes; filique No omnes setenentur obsequia deserre parentibus, quæ pa- per omnibus rentes non debent filis, aut aliis. Præterea alia praceptis le-tempore pacis, alia tempore belli, alia in iuuen-tute, alia præcepta obligant in senestute, unde tute, alia præcepta obligant in senectute; vnde

naturalis fit

in hoc sensu non est eadem lex naturalis apud omnes homines omni tempore.

convenist in iis qua sunt

Similiter certum est quod aliqui existimare possint, & existiment de facto aliqua esse iuris naturalis, que alij non existimant cise eius, & è contra: nam inter Theologos ipsos controuersia est de iis, quæ sunt iuris naturalis, quare nec in hoc sensu eadem est lex naturalis apud omnes homines, quali omnes cognoscerent eadem esse iuris naturalis.

75. una len naturalis apud omnes hominas semper.

Leges positi-

us non funs

eadem somper

apud homi-

At non minus certum est quòd eadem præcepta iuris naturalis, que à parte rei sunt eius præcepta, si debitè applicarentur omnibus, cognoscerentur ab omnibus esse talia præcepta, & quòd obligarent ex se zqualiter omnes omni tempore, si fuissent in iis circunstantiis,in quibus illa præcepta vllos comprehendunt; & in hoc sensu lex naturalis est vna apud omnes omni tempore, in hócque different à legibus positiuis, quòd hæ non sunt eædem apud omnes homines, & omni tempore, etiam scruatis iisdem circunstantiis actionum, & personarum, ac temporum, præter circunstantiam ipsiusmet legis:nam ezdem actiones, quæ in aliquibus circunstantiis sunt prohibitæ per leges politiuas, non lunt semper prohibitæ similibus personis, etiam in eodem loco, quia leges politiuz, cum dependeant à voluntate, possunt mutari pro libito voluntatis absolute, &

76. ralis obliges in consciétia. Quid est obligari in con-(cientia.

Obligatio ad

pă est grauit,

ad tempora-

fem leuu.

Quæres tertiò, An lex naturalis obliget in con-Anlex nain- filemia? Pro resolutione huius quæsiti aduertendum obligationem in conscientia hîc intelligi cam, quam quis haber ad operandum, vel non operandum sic, vt si non fecerit conformiter, possit eo iplo meritò puniri.

> Quia verò duplex est pæna quæ possit infligi æterna illa sensus, & damni, qualem patiuntur damnati in inferno, & temporalis; hinc duplex potest assignari obligatio. Vna ad pænam æternam illam, & hæc vocatur grauis, & mortalis; altera ad pænam temporalem,& hæc vocatur leuis & venialis, in comparatione scilicet ad illam alteram, nam aliàs secundum se posser este granis, vt si esset incarceratio, aut damnatio ad triremes, aut suspensio.

> Hoc supposito non potest esse dubium quin præcepta legis naturalis obligent aliquo modo in conscientia taliter, scilicet vt transgrediens ea meritò possit à Deo puniti aliqua poena ex præmissis, nam aliàs non essent præcepta, nec transgressiones equim essent malæ moraliter.

77. Aliqua pracepta iuris paturalis obligant in coscientia ad

Vnde tota difficultas est, an obligent ad pœnam æternam; sed respondeo ex dictis, contra sententiam Occami suprà, aliqua præcepta iuris naturæ sine dubio obligare ad illam pænam, vt illa, quæ respiciunt Deum, prohibént que ipsi inferpanam eter-' re iniuriam, aut irreuerentiam; nam non est potior ratio cur obligaremur in conscientia sub tali pæna ad obediendum Deo præcipienti, quam ad non inferendum ipsi irreuerentiam aliquam directe. Nec refert quòd non possimus naturaliter cognoscere dari de facto talem pœnam æternam: nam non est necesse ve quis mereatur pænam, quòd cognoscat illam inferendam esse, aut etiam esse possibilem; sed sufficit quòd faciat actum, propter quem posser talis pœna insligi, si esset possibilis, aut daretur.

**78**. fic obligant.

An autem omnia præcepta legis naturæ respicientia proximum, aut rempublicam, vt sic præcisè obligent naturaliter sub tali pœna absque ordinatione speciali Dei, non est mihi tam certum, Suarez suprà cap. 9. videtur asserere quod sic, ex Sontentie af-Paulo ad Romanos 2. Quicunque sine lege peccaue- firmatius pi runt sine lege peribut. Sed hic locus nihil fauet, tum, mentum ny quia posset intelligi de peccatis, seu transgressionibus legis naturalis respicientis Deum, non verò respicientis proximum præcise; tum etiam, quia posset intelligi de facto ex suppositione ordinationis diuinæ cognitæ aliquo modo hominibus; aut ex suppositione quòd cognosceretur absque lege scripta Deus offendi per illas transgressiones sierique ipsi iniuria si non seruarentur præcepta iuris naturalis respicientia proximum, aut rempublicam. Itaque satis probabile puto quòd tras- Probabili of gressiones legis naturalis respicientis creaturas finentia przcisc, quatenus non considerantur vt pertinentes ad Deum, nec cognoscetur Deus offendi per illarum transgressionem, non obligent ad pænam æternam, quam patiuntur in inferno de facto damnati, quia non reperio rationem sufficientem in illis trasgressionibus, vt sic, ob quam talis pœna deberet infligi; quæ sententia videtur esse Gersonis 3.p.de vita spirituali lect. 4.alphab.62.litera G, & omnium authorum qui dicunt quòd transgressiones, que fierent in casu, quo non daretur prohibitio positiua diuina, essent quidem malæ, sed non peccata, nec meritoriæ pænæ infinitæ.

Dices, hinc sequeretur quod ignorantes Deum, Rollie. saltem innincibiliter, non peccarent mortaliter peccato exigente pænam æternam,& consequenter quòd non damnarentur. Respondeo, negando Responsa. sequelam pro secunda parte, quia damnarentur Deum insin ob peccatum originale, quod sufficit.

Quæres quartò, An lex naturalis obliget ad mo- narentur sidum virtutis? Sie scilicet, vt non possit impleri, nisi ne pecato per actum bonum, & honestum, verbi gratia, cum quis obligatur ex lege naturali ad subueniendum pauperi;an teneatur subuenire ipsi ex affectu virturis alicuius fine vlla circunstantia mala, an verò ralu obliget sufficeret ipsi subuenire per actum, vel indifferen- ad modi virrem, qui nec esset ex affectu honestatis, nec ex fi ne malo, nec cum circunstantia mala, velactumalè circunstantiato, qui scilicet fieret ex fine malo, du virtuth.

verbi gratià, vanæ gloriæ? Circa hoc dico primò legem naturalem obli- Asenio 1. gare vt non fiat observantia eius cum aliqua cir- Obigat ad cunstantia mala, quia vniuersaliter obligat lex naturalis ad vitandum malum, nam, vt ex dictis malum. patet, omne illud quod est ex natura sua disconueniens naturæ sationali, eo ipso prohibetur lege naturali, quæ vel confistit in illa disconuenientia, vel concomitatur iplam. Circa hoc autem aduertendum quòd duobus modis possit intelligi Duobus mo legem naturalem obligare ad sui observantiam die id press per actum no malum. Primò, ita ve obligacio non addendi circunstantiam malam oriatur ex ipsomet præcepto naturali, quod per actum aliquem hîc & nunc est observandum. Secundo, ita vt illa obligatio non necessariò oriaturab illo precepto, sed ab alio aliquo præcepto naturali, verbi gratiâ, in calu præmisso, quo obligaret præceptum naturale dandi eleemosynam, secundum resolutionem iam præmissam est obligatio iuris naturalis, vt non fiar cum aliqua circunstantia mala, sed illa obligatio posset considerari prouenire ab ipsomet præcepto dandi eleemosynam, & posset considerari non debere ab ipso prouenire determinate, sed vel ab ipso, vel ab aliquo alio præce-

Difficultas ergo modò est, à quo debeat prouenire?

pto iuris naturalis iuxta naturam circunstantiæ.

actuali mer-

80.

pracepsi per adum no ma lum oritur 2 praceptie probibentibus esti malum.

Obligatio no uenire? Ad quam respondeo quòd illa obligatio non operandi malè hac, vel illa malitia vniuersaliter prouenit ab ipsomet præcepto, quod prohibet talem malitiam, verbi gratia, à disconuenientia particulari actus, quam habet, vt afficitur illa, vel illa malitia particulari, verbi gratià, si quis det eleemolynam ob finem vanz gloriz,ille actus habet malitiam moralem particularem, & disconuenientiam,& ex illa oritur obligatio non dandi eleemosynam : sic rursus dare illam ob sinem decipiendi, aut interficiendi, aut mæchandi, habet aliam malitiam, & disconuenientiam distinctam, ob quam quis obligatur non dare elcemosynam sic.

Quoties obligat virtus ad finem suum, obligat ad vitandas circunstantias 🕁 fines ma-

praceptis po

test qui obligari ad nõ faesendü malü.

81. Affertio 2. Nullum praceptum potest obserwari meritoriè per actu malum, aut indifferentem.

82. Affertio 3. Porest actu differenti obferuari praceptă sicut sic observans non peccet morta-liter.

8 3. A∬ertio 4. No potest obnon liberum.

Sed vicerius addo quòd quoties obligat aliquis actus virtutis hîc, & nunc ex fine iplius virturis, tum criam ex illo præcepto oriatur obligatio particularis non adhibendi vllam malitiam circunstantialem actui, quia omnis talis malitia impedit quominus eliciatur actus virtutis illius ex fine ipsiusmet virtutis, qui est vt non popatur actus suus cum circunftantia mala vlla. Et vniuersaliter quoties quis obligatur ad finem, obligatur ad media necessaria ad finem. Vnde si quis obligaretur hîc,& nunc ad dandum eleemofynam de fine, & motiuo misericordiz, obligaretur ad non dandam illam ob finem vanæ glo-Ex pluribus riæ ex duobus capitibus, nempe ex præcepto misericordiz, quatenus illa circunstantia impediret quominus actus fieret ex fine milericordiz, & ex præcepto vitandæ vanæ gloriæ propter malitiam particularem vanæ gloriæ.Sicut si quis teneretur hîc, & nunc ad dandam eleemosynam, teneretur ex duplici capite ad non occidendum hominem eo tempore; primò quidem quatenus illa occisio esset impedimentum dandæ eleemosynæ; & secundò propter malitiam specialem ipsiusmet homicidij. An verò vnquam accidat, vt quis teneatur ad actum ex motiuo ipliulmet virtutis, statim declarabitur.

Dico secundò, nullam legem particularem naturæ posse observari meritoriè, aut vtiliter ad vitam æternam actu malo, aut indifferenti. Hæc est absque controuersia, quia ratio meriti fundatur in actu bono moraliter, vt suppono ex materia de merito, cum communi sententia: ergo nulla observatio præcepti, quæ non fit per actum bonum, potest esse meritoria vitæ æternæ: actus autem malus, & indifferens non est bonus moraliter, vt patet:ergo non potest eo meritoriè,& vtiliter ad vitam æternam obseruari vllum præceptum etiam particulare naturæ.

Dico tertiò posse sic observari præceptum aliquod iuris naturæ actu malo, aut indifferenti, vt propter transgressionem non peccaret quis mortaliter. Hæc etiam vix potest esse in controuersia; & patet, quia si quis datet eleemosynam extremè indigenti partim ex vana gloria leui, aut si quis audiret Sacrum die Dominica partim ad videndas mulieres ex intentione venialiter tantum peccaminosa, is non peccaret mortaliter contra præceptum audiendi Sacrum, aut dandi elcemosynam, neque contra aliquod aliud præceptum : ergo observaret quecunque precepta obligantia, tum sic, vt non transgrederetur illa per peccatum mortale, vt patet.

Dico quartò non posse observari præceptum aliquod vllo modo per actum non liberum simceptuper aftu pliciter. Hæc est communis,& patet, quia Deus non potest de potentia absoluta propriè præci-

pere actus non liberos; ergo præcepta quæcinque proprie dica respiciunt actus liberos,& consequenter non possunt observari vlla ratione per actus non liberos. Hinc infertur quòd si quis amens audiret Sacrum die Dominica, deberet postea aliud audire si restitueretur sensibus opportuno tempore, quo posser aliud audire, & fi quis talis diceret officium divinum, quòd deberet postes iterum illud dicere codem die restitutus menti.

Dices, li quis amens, aut dormiens dedisset Replica. centum scuta, aut extremè indigenti, aut creditori; cui teneretur ex iustitia dare tantum, non tenerctur postea ad dandum aliquid illis; ergo potest observari præceptum charitatis, & justitiæ per actum non liberum.

Respondeo, negando consequentiam, quia Responsa. non propterea non teneretur talis postea, quod suems debieum ante illud præceptum observauerit, sed quod sine libertate secerit vt non maneat viterius debitum; hoc autem posser sieri absque observatione præcepti itemm solveper ipsum facta; nam si ipsemet non dedisset illa ". scuta, sed aliquis alius subuenisset pauperi, aut illemet creditor tulisset per se illa, æquè amens non teneretur ad illa danda, ac si ipsemet illa dedisset : ergo signum est quòd non fuit ablata illa obligatio per obseruantiam aliquam præcepti, sed ex eo quòd fuerit mutata conditio pauperis, & creditoris.

Dico quintò, quando præceptum iuris naturalis est de actu aliquo externo, qui secundum Assertio 5.

Superior 5.

Porest alique modumentum il lud ratione cuius præcipiebatur independenter prum natuab intentione, aut fine alissve circunstantiis mo rale observaralibus, verisimile esse quòd illud præceptum ri per actum non obliget ad intendendam honestatem vllam indesserant illius actus, atque adeò quòd possit impleri per actum indifferentem, imò, & per malum. Hæc videtur mihi conformis doctrinz Nauarri tratt. de oratione cap. 20. num. 29. Medinæ eod. de orat. quast. 16. nec dissentit Suarez lib. 2. de leg. cap. 11. num. 13. vbi ait aliquod ius naturæ posse obseruari per actum malum ex circunstantia, quod etiam sentit Auersa:posser autem videri conclusio esse contra D. Thomam quest. 100. art. 9. & Soto lib. 2. de Iust. quest. 3. art. 9. qui dicunt ad obseruantiam iuris naturalis requiri, vt quis non solum faciat actum honestű ez genere suo, (qualis solus præcipitur iure naturali) sed etiam vt propter ipfammet honestatë, cam intendendo,illum faciat:hæc enim doctrina, si sit vera,non poterit observari præceptum vllum iuris naturalis per actum aliquem indifferentem, quia talis actus non potest esse circa honestum ex intentione honestatis.

Probatur autem conclusio, quia non ob honestaté, que est in danda elecmosyna extremè indi- Probacio. genti præcipitur iure naturali, led ob emolumen- Eleemofyna tum physicum, quod præstat indigenti ex natura pracipitur ob sua , ergo quandoquidem datio eleemosynæ ha- physica quod beat illud emolumentum, quamuis fieret ex ma- prasiut indila aliqua circunstantia , aut actu indifferenti , sa- *genti*. tisfieret isti præcepto de danda eleemosyna.Probatur antecedens, quia posset alius actus esse maioris honestatis, vipote actus amoris circa Deum, aut actus reuerentiæ ipsi exhibitæ, proptet quos tamen actus non liceret omittere subuenire pauperi; sed si ob honestatem præciperetur dare eleemosynam pauperi, profectò liceret omittere illam dationem, ob alios illos a&us maioris hone-

Statis:

statis: absurdum enim esset quòd quando præciperetur honestas præcisè, non liceret omittere minus honestum propter magis honestum.

Aduerte autem quando dico elecmosynam non præcipi ob honestatem, non velle me quin habeat honestatem, nec etiam quin præcipiatur illa honestas æquè ac honestates aliarum multarum virtutum; sed qued illa honestas non sit ratio, ob quam præceptum affirmatiuum de eleemosyna danda pauperi obliget hîc, & nunc, ita vt non possit disferri eius obseruantia.

Confirmatio. Das eleeme-Synam ob vanam gloriam non transgreprum enarimilitatif.

Confirmatur hæc doctrina per exempla communiter admissa, quòd nempe non transgrediatur præceptum charitatis, qui dat eleemolynam ob vanam gloriam, licèt transgrediatur aliud prædeur prace- ceptum de humilitate, & qui restitueret suum alicui, ita vt ex restitutione proueniret ipsi mors, non infringeret præceptum iustitiæ de dando suum cuique, sed præceptum charitatis de non impediendo cùm posset malo proximi; sed fieret transgressio charitatis, & justitiæ, si non possent observari per actum malum, aut indifferentem; ergo possunt sic observari.

Ex hac autem doctrina infero cotra Suarium, & Auersam posse quem observare totam legem naturalem, non intendendo honestatem vilam vllius virtutis, ita vt neque transgrediatur illud præceptum, cuius actus præcipitur, quod ipsi concedunt; neque vllum aliud præceptum,quod ipsi negant. Probo autem hanc doctrinam, quam infero, quia catenus non observaretur tota lex naturalis fine transgressione vlius præcepti nat ralis, quando daretur elecmosyna, verbi gratia, indigenti,non intenta honestate aliqua,quatenus deberet actus tum factus esse affectus aliqua cireunstantia, quæ prohiberetur per aliquam legem naturalem, sed hocest falsum, quia actus posset elle indifferes moraliter, quo daretur eleemosyna.

Confirmatur, quia si quis actu indifferenti daret elecinosynam extreme indigenti, non infringeret illnd iplum præceptum de danda eleemofyna, cum enim non infringatur illud præceprum secundum hos authores, actu malè circunstantionato per intentionem vanæ gloriæ, aut prodigalitatis, multò minus infringetur per actum indifferentem, sed nec infringeret vllum aliud præceptum necessario, quia posset sieri quòd non occurreret obligatio vilius alterius præcepti tum; non potelt autem infringi præceprum, nisi quando occurrit obligatio eius.

Dices doctrinam aduersariorum esse consequentem ad fua principia negantium actus indifferentes moraliter.

Contrà, quia sufficit nobis non esse tamen do-Arinam veram simpliciter, quam proponunt, licèt esset sic consequens.

Contrà secundò, quia Auersa admittit actum indifferetem, saltem ex opinione probabili quòd detur talis, & quòd hîc, & nunc aliquis existimaret probabiliter, innitendo scilicet authoritati Scotistarum, quòd actus, quem eliceret, esset sic indifferens. Et sanè credo neminem posse de hoc dubitare; sicut enim existimatio probabilis sufficeret, vt actus, qui renera esset malus, esset bonns, tamen proprer istam existimationem : ita fine dubio posser sufficere, ve actus qui reuera non esset indifferens à parre rei, esset tamen indifferens moraliter elicienti cum tali existimatione: ergo iuxta hæc principia Auerfæ posset quis obseruare totam legem naturæ hic & nunc, nullam

honestatem intendendo, ita vt politiuè obseruaretur vnum præceptum, verbi gratia, de danda eleemolyna, & nullo modo transgressio fieret vllius alterius præcepti, quamuis nulla prorsus honestas intéderetur ab co qui datet elcemosynam.

Dico sextò, quando emolumentum actus, qui præcipitur iure naturali, consistit in ipsamet honestate eius præcise, tum non posse illud præceprum observari per actum indifferentem, aut malum. Hæc à fortiori debet esse sancti Thomæ, & observari per Scoti, nec credo esse contra Suarium, & Auersam, attum indis. quamuis non specificent suam de hac re mentem. ferentem, aut

Probatur conclusio, quia si nullum aliud sit maium. emolumentum huiusmodi actuum, quam honestas, & præcipiantur, fine dubio ipsamet honestas præcipietur, & consequenter fiet transgressio præcepti nisi adhibeatur, sed non adhibebitur ab co qui eliceret actum indifferentem, aut malum: ergo, &c.

Ex hac conclusione infero quotiescunque te- Constanta nemur præcepto naturali ad aliquos actus circa Deum, vt ad actus præsertim charitatis, & Religionis,&quoscunque alios,qui non placent Deo, nec cedunt in honorem eius, nisi quatenus sietent honesto modo, nos non posse satisfacere huiusmodi præeeptis per actus malos, aut indisse-

Dico septimò, nullum præceptum naturale præter charitatis, obligare ad vllos actus virtu- Affering. tum particularium formalitet eliciendos, ita vt. Nulum prenon possit quis non eliciendo tales determinatos rele obligar actus non peccare pro tempore pro quo occur- prater charireret obligatio præcepti. Hanc conclusionem institudadu non reperio in terminis apud authores, sed cre- determinata do non posse eam esse in magna controuersia. virtutu for-

Probatur autem, quia si aliquod præceptum Probatis. obligaret, maxime præceptum religionis, aut pænitentiæ, aut fidei, aut temperantiæ: sed illa non obligant ita pro vllo tempore ad actus Religionis, pœnitentiæ, fidei, aut temperan-tiæ, formaliter loquendo, quin posset quis non eliciendo tales actus eo tempore, etiam supposita facultate eliciendi eos, non peccare: ergo nullum præceptum naturale sic obliget. Probatur minor, quia si quis eliceret illos siquialent actus, ex motiuo charitatis, ex eo scilicet quod Deumex sele placerent Deo, non considerando, nec intendenritari, nen do vllam aliam rationem particularem honesta- violares pratis in illis, certum est quod abunde satisfaceret coprum reliillis præceptis, sic vt non peccaret contra ea, sed ginus. eliciendo ex hoc motiuo illos acus non eliceret formaliter actum Religionis, aut fidei (loquor de fide prout est dependens à voluntate intendente honestatem particularem sidei) aut poenitentia, aut temperantiæ, vt patet : ergo posset non peccare contra illa præcepta, quamuis non eliceret actus illarum particularium virtutum formaliter, Probatur vltima maior, quia cum motiuum charitatis sit perfectius quam aliarum virtutum illarum, absurdum esset quòd lex naturalis obligaret ita ad motiuum illarum aliarum virtutum, vt non sufficeret motiuum charitatis,& cum non sequatur maius emolumentum ex natura physica, aut morali pœnitentiæ, verbi gratiâ, factæ ex motiuo pœnitentiæ virtutis, quam factæ ex motiuo charitatis, valde durum, & inconueniens videtur quòd præceptum naturale obligaret ita determinate ad ponitentiam faciendam ex motiuo pœnitentiæ, quin sufficeret eam facere ex motiuo charitatis.

Affertio 6

Poseft quis observare totam legë naturalem non intendendo ullam bonestatem,

**8**6.

Confirmatio. Non foluit pracepiŭ charitatis dans eleemolynam extremè indigenti per adum indifferentem.

Replica,

Impugnatur

Impuznatur

Dari potest actus indifferens ex opinione proba-

Digitized by Google

Confir

90. Confirmatio. Pauci fimi satisfacerent praceptis s quirerëtur tik forma-Les virtutum pracoptarum.

Confirmatur hoc, quia si requireretur ad observantiam talium præceptorum actus formales illarum virtutum, sequeretur paucissimos vnquam satisfacere etiam ex melioribus, & san-&ioribus obligationi istorum præceptorum : hoc autem esset absurdissimum: ergo. Probatur sequela maioris, quia vt elicerentur isti actus formaliter, oporteret cognoscere honestates particulares illarum virtutum, vt distinguuntur inter se, & ab aliarum virtutum honestatibus: hoc autem nulli facere possunt nisi doctiores, & ipsimet docti non tam benè id cognoscunt quin inter se dissentiant in illis honestatibus, assignadis, vt patet speciatim de ponitentia, quam aliqui putant non esse virtutem particulare distinctam à cæteris. Alij dicunt esse particularem, sed in eius ratione formali assignanda multu inter se dissentiunt.

Confirmatur secundò, quia si quis voueret elicere actum liberalitatis formaliter satisfaceret voto eliciédo actum charitatis perfectiorem, nec vi voti obligaretur ad actum liberalitatis formalem si veller elicere actum charitatis formalem, vt suppono ex communi doctrina in materia de voto. ergo quamuis quis obligaretur præcepto naturali ad actum liberalitatis posset satisfacere illi præcepto per actionem charitatis per-

fectiorem'à paritate rationis.

Dixi autem in conclusione prater praceptum charitatie, quia hæc cum sit perfectissima virtutum habet aliquam paticularem honestatem, quá nulla alia virtus supplere possit, vnde quoties vrget eius præceptum, quoad actum internum, nullus alius actus virtutis potest sufficere,& propterea qui non eliceret enm actum formalem chari-

tatis, peccaret mortaliter.

Dixi etiam in coclusione ad actus virtutum for*maliter eliciendos*, quia non est difficultas vlla quin instantibus talibus præceptis actus virtutum illarum materializer sint producendi: verbi gratiâ, quando vrget præceptum pænitentiæ quoad actum disciplinationis, túc omnino peccaret, qui Sufficeret aly. non adhiberet disciplinam; & quando vrgeret præceptum temperátiæ, quoad actum ieiunij, peccaret qui non iciunaret,& sic de reliquis, sed non deberet tamen tum quis disciplinare se ex motiuo particulari pænitentiæ virtutis, aut ieiunare ex motiuo formali temperantiæ, sed sufficeret ipsi vtrumque facere ex motiuo formali charitatis.

91. Precepta iuris naturs aliquando obligant ad determinates

Praceptum ebaritatis

obligans ad

actius forma-

les charitatis

non potest obseruari per actus aliarii

Virtutum.,

gant sape ad actus suos

materiales \*

ita ut non

Pracepta virtum obli-

> Pro quo meliùs intelligendo aduertendu præcepta iuris naturæ aliquado obligare ad determinatos actus tam internos, quàm externos, vt, verbi gratià, ad agendas gratias Deo, ad eum colendum, ad dolendum de peccatis, ad ea vindicanda (luppolito quòd cognolcatur Deum nó dimilfurum peccatum nisi vindicetur) ad honorandum parentes;ad subueniendű indigenti; ad restituendum alterius bona iniustè detenta. Quia autem hi actus habent ex natura sua conuenientias distin-& rationis, & quia aliqui ex illis sunt actus, ad quos virtus Religionis per se inclinat, vt colere Deum, tam externè, quam internè; alij ad quos. virtus gratitudinis, vt ad gratias agendas; alij ad quos pœnitentia, vt ad vindicanda peccata; alij ad quos pietas, & ad honorandum parentes; alij ad quos misericordia, vt ad subueniendum indigenti; alij denique ad quos iustitia, vi ad restituendom; & quia hæ virtutes obligarent ad hos actus, ita ve si non esset alia ratio ob quam quis teneretur ad cos habendos, teneretur ex obligacione paticulari, quam haberet ex convenientia harum, xirtutum Scoti oper. Tem. VII. Pars II.

ad suam naturam, illos habere: hinc dicuntur præcepta, quibus tenetur ad illos actus, esse præcepta illarum virtutum. Ex his autem actibus quot quot externi sunt, prærequirunt necessariò actum internum, quo libero, & humano modo fiant : vnde ex eodem capite, ex quo obligabitur quis ad actum externum, obligabitur etiam ad internum, sine quo fieri non possit; sed quia omnis actus externus, qui fit de facto, posset imperari per actus internos diuersissimæ rationis, quantum ad obligationem ortam ex actu qua virtuse externo, perinde prorsus est, qualis sit actus in- proueniat. ternus, modò sit ralis, ve ab eo proueniat actus externus, sed cuiuscumque tamen rationis formalissit, potest diei ex obiecto suo esse actus illius virtutis, cuius dicitur actus externus esfe, quia scilicet habet pro obiecto, circa quod imperandum versatur, actum illum externum.

Similiter ex prædictis actibus quot quot sunt interni, licèt respiciant per se talia particularia obiecta, tamen quia possunt illa respicere ex variis motiuis formalibus, licet ista præcepta iuris naturalis obligent ad illos actus particulares, sernos extalis quatenus respiciunt talia obiecta particularia; tamen non determinata, nec obligant, vt illi actus interni sint ex hoc, velillo motiuo particulari, sed sufficit ipsis quòd illi actus interni habeantur, siue habeantur ex motiuo parriculari istius virtutis, sine ex motino honestatis vt sic, hocest, ex eo quod ille actus sit bonus aliqua bonitate honesta, siue ex motiuo charitatis quod esser melius & vniuersaliter sufficerer. Vnde dicitur de charitate 1. Corinth. 13. Charitas patiens est, benigna est, non amulatur, non agit perperam. Vnde etiam dicitur quod plenitudo legis dilectio est. Et quod in præcepto eius tota lex pen-

det,& Prophetæ Mattb.11.

Quamuis autem charitas posset implere omnia præcepta quarucumque virtutum,& esse patiens, ac benigna, quatenus posset imperare actus aliarum virtutum, qui actus essent elicite ex moti- suo proprio uis propriis illatum aliarum virtutum & imperate à charitate; tamén posset etiam omnia illa præcepta implere, non imperando actus proprios, & formales aliarum virtutum; sed inclinando ex motiuo proprio suo ad actus materiales illarum virtutum: nam qui non cognosceret, aut consideraret honestatem propriam temperantiæ, aut patientiæ; sed temperate tamen, & patienter viueret ex solo motiuo charitatis, ex eo scilicet quòd sic viuere placeret Deo, abundè satisfacerer cuicumque præcepto de temperatè,& patienter viuendo.

Itaque quoties occurrit obligatio præcepti affirmatiui de actu alicuius virtutis, illa obligatio non extendit se ad actum illius virtutis formaliter eliciendum, sed solummodò ad actum mateterialem eius, & vlteriùs ad hoc quòd fiat ex aliquo motiuo honesto, quando non esset alia ratio, ob quam præciperetur præter honestatem; quando autem esser alia ratio, ob quam præciperetur præter honestatem, vt contingit in actibus institiæ; tum non esset necesse quòd actus ob vilam honestatem produceretur, sed sufficeret quòd produceretur ex motiuo indiffereti; sed de hoc fusius, & distinctiùs agi debet in materia de virtutibus.

Alia difficultas modò restat circa hoc quæsitú, an requiratur ve quis positiue impleat præceptu, cognitio ciusdé præcepti? Ad quá difficultaté breuiter respodeo, no posse esse dubium, quin debeat adelle cognitio præcepti, vt quis ex intentione

Quantum ad obligationem aclus externi

92. Praceptum iuric natura non obligat ad all su invel tali determinate

Charitas po-

Preseptum affirmatinu virtutis obligat poties ad adum matezialem quàm formalem.

93. An ad impledum praceptü requiratur cognitio eius. Solutio.

illud obseruet, quia nemo potest intendere quod non cognoscit; at non debet adesse cognitio præcepti, vt quis ipsum obseruet bene, & meritorie, quia quamuis non cognosceret quis præceptum hic,& nunc obligare ad colendos parentes, posset cognoscere quòd esset bonum eos honorare, & ex hac cognitione cultum illis exhibere. In tali autem casu observaret præceptum benè, &

Replica.

Responses,

Diligis Dell die Dominifcendo obligationem nen teneretur posten en di-ligere codem lie cognoscës obligations.

94. Obligatio precepti non of extenden da ad obsernantiam ex cognitione pracepti. Recitans offieium sine reflexione ad petur iterum adueniente *cognitione* recitare il-

Andiës Mif~ Jam non co gnoscens ad. esse diem fe stum, non tonetur iterum do cognoscit esse diem fe-

Dices, non observaret præceptum tum nisi per accidens, quia æquè faceret quod facit tum, fiue esset, siue non esset præceptum, vtpatet. Respondeo concedendo totum, sed dico tamen præceptű non obligare ad aliam observantiam, quam ad tale quod colligo ex eo, quòd si quis diligeret Deŭ actualiter eo ipso die, quo teneretur ex præcepto iuris naturæ non cognoscens tum actu currere illam obligationem, is si postea doceretur adesse obligationem eo die observandi istivs præcepti, non teneretur iterum actu amare Deu. Verbi gratia, si quis existimans cum recentioribus non obligare præceptum affirmatiuum charitatis diebus Dominicis, tamen Deum tali die amaret, & postea eodem die conuinceretur rationibus Scoti ad existimandum quòd reuera curreret illa obligatio fingulis diebus Dominicis, is non teneretur secuda vice Deum diligere, sed posset esse contentus dilectione prima vice exhibita.

Cuius ratio est, quòd præcepti obligatio non sit extendenda vitra id,ad quod ex tenore verborum, aut circumstantiarum, quibus concipitur, colligi possit extendendum esse; sed non potest colligi ex enore verborum, quibus proponitur præceptum de dilectione, neque ex circumstantiis, neque ex vllo prorsus alio capite quòd extendatur ad obseruatiam sui per se, sic scilicet, vt deberet ipsummet cognosci:ergo non debet requiri talis obseružtia. Confirmatur hoc, quia ex suppositione voti tenetur quis præcepto naturali ad recitationem divini Officij singulis diebus; sed si sine vlla reflexione, aut confideratione voti, aut obligationis recitaret quis diuinum Officium humano modo no teneretur postea cognita obligatione illud recitare, tum, propter rationem iam dicta; tum quia id esset nimis durum; ergo potest quis positiuè implere preceptum naturale humano modo fine cognitione præcepti, ita saltë, vt non teneretur postca ad illud implendum accedente cognitione, quamuis nulla fieret mutatio materia, aut obie-🍂 i præter mutationem , quæ accideret ob obseruantiam Et dico quamuis nulla fieret,&c. Quia posset benè fieri ve quis non teneretur ad observantiam præcepti, supposito actu aliquo, quo non observaret præceptum positive, vt si quis dormiens, aut inuitus dedisset eleemosynam extreme indigenti:is enim quamuis non observasset præcepiu, sed potius si dedisset inuitus, transgressus suisset iplum, tamen non teneretur postea aliam eleemolynam date, non quia antea obleruauit, sed quia per priorem actum reductus est pauper à statu extremæ indigentie, in quo solum statu currebat obligatio præcepti. At in casu nostro ratio cur non obligatur postea, est, quia observauit humano modo tam sufficienter, quam requirit preceptum.

Hinc autem facilè deducitur quòd ad observãtiam præceptorum humanorum, & politiuorum quorumcumque non requiratur cognitio præcepti,& quòd consequenter, qui audiret Missam die aliqua, qua non cognosceret se obligari ad eam audiendam, & postea cognosceret eadem die fuisse se obligatum, non teneatur iterum Missam au-

dire, quia si non requiratur cognitio præcepti ad observantiam præcepti iuris naturalis, multò mi-. nus requiretur ad obseruatiam præcepti iuris positiui, nisi specialiter in ipso præcepto inuoluatur illa circumstantia, sicut benè possit inuolui in pręcepto positiuo, diuino salté, vt si, Deus vellet obligare vi singulis diebus audiretur Missa ex formali,& expressa intentione satisfaciendi suo præcepro. Oppolitam doctrinam nostræ iam præmislæ de non requisita cognitione præcepti tenere videtur Suar.lib. 11.de leg.cap, 10.n. 10.fed nullo, alio fundamento, nisi iam præmisso, & soluto nimirum quòd sine cognitione non obseruaret præptum, nisi per accidens.

Quæres quintò, an Ius naturale obliget ad modum operandi ex dilectione Dei, seu charitate? Respondeo An lex mbreuiter cum D.Th.q. 100.art. 10.& comunissima mali obli-Doctorum sententia non ita obligare ius natura- get ad operăle ad observantiam cuiuslibet præcepti sui, vt illa charitata in debeat sieri ex dilectione, aut charitate Dei, siue cuiuslibet actuali, siue habituali, siue naturali, siue superna- pracopti deturali, quia potest observare positive, & formaliter, atque ex intentione preceptum honorandi pa- negatist. rétes sine vlla prorsus dilectione Dei, imò quamuis esset in statu peccati, & nunquam antè amasset Deum; nulla enim est connexio honoris parentum cum dilectione Dei,nec præceptum de illo honore involuit vllo modo obligationem habendi illam dilectionem; & quamuis Deus no esset, essent verò parentes, ratio naturalis dicaret honorados parentes propter honestatem propria talis actus. Confirmatur, quia nullum est preceptu Non tenamo ordinandi omnes actiones nostras ad Deum ex referre un charitate, neque elicitè, neque imperate; ergo pol- nes formalifumus observare ius naturale honorandi parentes terad Deum. absque violatione, vel ciusdem iuris, vel vllius alterius naturalis. Probatur antecedens, quia aliàs omnia opera peccatoris manentis in tali statu essent peccata contra definitionem Concil. Trident.sess.6.can.7. Theologos omnes,& rationem.

Dices illam ordinationem præcipi 1. Cor. 10. Replica. Omnia in gloriam Dei facite, Coloss. 3. Omne quodcuque facitis in verbo, aut in opere, omnia in nomine Domini nostri Iesy Christi. 1. Cos. 16.0mnia vestra in charitate fiant. Respondershis locis aut non propo- Raffonsia ni præceptum, sed consilium, quod mihi probabilius est, quia durissima prorsus esset obligatio, aut si proponatur præceptum, illud esse præceptum affirmatiuum tantum, cuius obseruatio non obligat semper & pro semper, sed determinato tempore, hoc autem supposito aliis temporibus non occurreret eius obligatio, quod nobis sufficit.

His tamen non obstantibus, sine dubio ius naturale obligat ad operandum ex dilectione, quia Aliquet pre in iure naturali continetur vnum præceptum po- septum sitiuum de diligendo Deo; sed difficultas est, quæ dilectio Dei præcipiatur illo iureiRespodeo vtrāque naturalem quidé præcipi ex suppositione no dilettione eleuationis hominis ad statum supernaturale; supranaturalem verò ex suppositione talis eleuatio- suppositione nis, nam ratio naturalis tam dictat Deum diligendum, ve authorem supranaturalé ex suppositione quòd cognoscatur esse talis author, quàm ad eum diligendum, vt authorem naturæ:nec refert quòd no cognoscatur naturaliter, vt author supranaturalis, quia inde non sequitur, quin si lognoseatur esse talis etia supernaturaliter, lex naturalis dictet cum amandú, quia certú est qued cognosceremus ipsű esfe diligendű supposita tali cognitionem at no ex lege positiua; quauis enim nulla talis daretur, adhuc cognosceretur diligendus: ergo ex lege

naturali , 🕁

naturali, hîc enim capimus legem naturalem pro ea quæ opponitur legi positiue. Quod si placeret alicui illam obligationem, quæ cognosci nequit independenter à reuelatione, vocare obligationem legis supernaturalis, nó verò naturalis, posset quidem dicere quòd lex naturalis non obligaret ad dilectionem supernaturalem, neque ad aliquos actus supernaturales; sed hoc esset facere quæstiomem de nomine, & adhuc maneret nostra resolutio, qui, vt dixi, non cepimus legem naturalem sie, sed prout omnis lex dicitur naturalis, quæ non est positiua.

Quæres fextò, quomodo fe habeat lex naturalis ad legem æternam, & ius gentium. Hæc difficultas magis consistit in explicatione nominum, quam in ipsa re. Vnde breuiter resoluenda est.

Dico ergo primò, si capiatur lex aterna pro dispositione, quá ab æterno Deus habuit circa creaturarum creationem,& directionem in suos fines, co modo, quo de facto diriguntur, quo sensu capit eam D.Th.q.3.& coincidit cum Dei infallibili prouidentia; & quo etiam sensu Deus dicitur non posse secundum legem ordinariam facere quin ignis sit calidus, licet posset simplicter secundum aliam legem extraordinatiam, quam posset habere, vellet ab æterno ita decernere,si, inquam, capiatur hoc modo lex æterna, non spectar ad legem naturalem, nec lex naturalis ad illa, cùm lex naturalis sit simpliciter necessariò talis, eterna verò in hoc sensu, non sit, sed omnino libera.

Et propter eandem rationem si capiatut lex aterna pro præceptis, quæ abæterno Deus habuit, lex æterna potiùs spectat ad legem positiuam, qua ad naturalé; quia quidquid Deus precepit ab æterno, præcepit id sua voluntate libera, & quidquid præcepit tali voluntate libera, præcepit id ab æterno, vnde omne tale præceptum est iuris positiui. Si verò non capiatur pro præceptis quibuscumque ab æterno habitis, sed pro præceptis, quibus ab æterno positiue, & libere statuit aliqua pro omni tempore debere sieri, & omitti, etiam vt sic lex æterna erit lex politiua, licet distincta aliquo modo à lege, secundum quam Deus statuit abæterno aliqua fieri pro determinatis tantum temporibus.

Quòd si denique capiatur lex aterna pro aliqua dispositione rerum, vnde oritur necessariò obligatio aliqua faciendi, vel non faciedi ab æterno independenter ab actu libero voluntatis vilius, tum omnino coincidit lex naturalis cum æterna realiter,& solum distinguerur formaliter, quatenus scilicet dicit ordinem ad diuersa, ita scilicet, vt eadem lex dicatur naturalis, quatenus habet vim obligandi independenter ab actu-voluntatis, aut intellectus vllius Superioris: dicatur verò æterna, quatenus habet vim obligandi pro omni prorfus tempore, & instanti æternitatis, quantum est ex meturalis ob parte sua, sie scilicet, vt nullum sit imaginabile tempus, aut instans in tota æternitate, in quo si

Scoti oper. Tom.VII. Pars II.

homines, aut Angeli existerent, haberentque facultatem illam legem obferuandi,non obligaren-

Dico secudò, si per ius gentium intelligatur omne illud quod præcipit, aut prohibet, aut permittit aliquid alias illicitum communiter apud omnes Isu gentium gétes, certum est ius naturale, & ius gentium partim conincidere, quia certu est quòd ius naturale parcim, 6 obliget communiter omnes gentes, sed ius gentiu in hac acceptione quoad omnem partem sui non finguuntur. coïncidit cum iure natura, quia aliqua obligant omnes gentes communiter, quorum obligatio non prouenit à iure naturæ, quamuis omne tale verifimiliter sit valde conforme juri naturæ, diuisio enim rerum, habere personas determinatas ad cultum diuinum, redigere in captiuitatem nanationes bello iufto victas, & fimilia,funt de iure gentium, quia funt in obferuatione communiter apud omneș,& tamen non funt de iure,licc. non

fint contra ius naturæ, sed valde consona ipsi. Si verò capiatur ius gentium pro ordinationibus aliquibus positiuis communiter admissis ab emnibus gentibus circa res, que nec precipiuntur, nec prohibentur iure naturæ, tum ius gentiŭ non spectabit, nec quoad partem quidem ad ius naturæ, sed potiùs erit ius merè positiuum, magis tamen consonum iuri naturæ, quàm alia iura positiua, quæ non ita communiter ab omnibus gentibus admittuntur ; quæ maior conuenientia ex eo ipfo,quòd communiter admittatur colligi potest. An autem capiendum sit propriè ius gentium hoc Quid est ius primo, vel secundo modo, vel etiam alio modo, gentium. prout significat illud, quod commune est hominibus,& animalibus,vt procreare,quæstio est merè de nomine, & mili magis placet secuda acceptio, quæ est S.Isidori 5. Etymologiarum, v bi dividit ins humanum in naturale, gétium & civile. Describit autem ius naturale esse, quod vbique instinctu natuiæ, non constitutione habetur, vnde supponit ius gentium,& ciuile constitutione haberi.Quod etiam confirmatur, quia exempla omnia, quæ ponit iuris gentium, sunt exempla pertinentia ad solos homines,& non spectantia ad ius naturale, sic enim loquitur c.6. Ius gentium est sedium occupatio, adificatio, munitio, bella, captinitates, servitutes, postliminia, fœdera, paces, inducia, legatorum non violandorum religio, connubia inter alienigenas probibita.

In quibus tamé exemplis id aduerti potest, non proponi in omnibus ea quæ debent ficri ex obligatione, sed aliqua debent fieri, vt legatorum non violatio; quædam quæ possunt, non tamen quæ debent fieri, vt captinitates, seruitures, & reliqua ferè omnia : vnde ius gentium pro maiori parte consistit in potestate faciendi aliqua, quæ aliàs possent fieri communiter apud omnes nationes recepta, & in prohibitione impedimenti talis potestaris. Sed folum hoe spectat ad nomen : vnde non est vlteriùs in eo immorandum.

SCHOLIVM.

Sententia D. Thom. & suorum, nulla pracepta Decalogi esse per Deum dispensabilia, quia funt principia Inris natura, vel conclusiones necessariò ex eis sequentes, & habent ex se bonitatem, qua sunt affirmatiua, & malitiam, qua sunt negatiua.

Ic dicitur b quòd fic,& ponitur talis modus. Lex naturæ est lex descendens ex primis principiis notis in agibilibus: talia sunt quædam principia practica, nota ex D. Th. 1.2. terminis, quæ sunt quædam seminaria, ad quorum veritatem inclinatur naturaliter in- 9.100. art. tellectus ex terminis: & ad assentiendum tali dictamini inclinatur voluntas naturaliter 1.6.8.

Affertio 2

Digitized by Google

Lex aterna accepta pro dispositione nccessaria 👉 Aterna rerum exquaneces. furio oritur obligatio ali quid jaciedi coincidit cu lege natura-

98.

Quomodo se

naturalis ad

Aternam &

ius gentium.

Lex aterna

accepta pro

na coincidit cu lege na-

99.

Lex eterna

praciptis for-

malibus Dei

non coinci-

dis cum lege naturali, nec

eä inclu!is.

prouidentia

tur. V.

A [ertio 1.

habet lex

Eastern lex potest vecari dinerfas con-Siderationes.

# Lib. III. Sententiarum

ex talibus principiis; sed omnia, que sunque sunt in Decalogo, sunt talia, vel immediate, vel mediate:omnia enim, quæ ibi præcipiuntur, habent bonitatem formalem, quæ secundùm se ordinata est ad finem vitimum, vt per illa homo conuertatur ad illum finem, & consequatur ipsum. Similiter omnia, quæ ibi prohibentur, habent malitiam formalem auertentem à fine yltimo; ita quòd ibi præcepta sunt bona, non tantùm, quia præcepta: sed ideò præcepta, quia secundum se bona. Similiter ibi prohibita sunt mala, non tantùm quia prohibita: sed ideò prohibita, quia mala.

Et tunc videtur consequenter esse dicendum ad primum argumentum, quòd Deus\* simpliciter non potest dispensare in talibus: quod enim ex se est illicitum, non videtur posse fieri licitum per aliquam voluntatem; vt fic occidere ex hoc, quod est actus transiens super talem materiam, scilicet proximum, est actus malus, stante illa causa semper erit malus: & ita nullum velle, quod est extra rationem illorum terminorum, potest facere, quòd sit bonus, & tunc oportet exponere auctoritates, que videnter dicere Deum in talibus dispensasse, & exponuntur vno modo, quòd licèt posset fieri dispensatio circa actum in genere actus, non tamen circa iplum inquantum est prohibitus, & ita nec contra prohibitionem.

Aliter dicitur, quod actus manens inordinatus non potest fieri ordinatus: actus autem inquantum est contra prohibitionem, est inordinatus, ideò non potest dispensare in illo inquantum est contra prohibitionem.

### COMMENTARIVS.

TOZ. Sentantia D. Thoma quòd omnia pracefint iuru na-

Fundamen. sum eius.

Replica contra banc sen tentiam ex dispensatione de facto data in ilu.

Thom Deum Bunquam di spensare in pracepsis Decalogi.

Is dicitur qued sic. Proponit hic Doctor sententiam D. Thom. quantum ad partem Principale huius quæstionis, quæ pars est an ompra Decalogi nia præcepta Decalogi sint de lege nature? Quam Parté resoluit S. Doctor affirmatiue, quia omnia, quæ in Decalogo præcipiuntur, habent ex se ipsis bonitatem, quæ vel ex terminis immediate patet cuilibet apprehendenti ipsos, vel deducitur manifeste ex principiis per se notis; & similiter omnia quæ in Decalogo prohibentur, habent malitiam apparentem immediaté ex terminis, vel sequentem necessariò ex principiis per se notis.

Quod si obiiciatur huic sententiæ, primum argumentum principale, nempe Deum aliquando dispensasse in aliquibus preceptis Decalogi, id autem fieri non posse, si ex se præcepta omnia essent bona, aut mala, quia si ex se est malum, & illicitum occidere innocentem, non patest fieri quòd per vllam volitionem diuinam non sit illicitum, & consequenter non potest in occisione tali Deus dispensare, quia si dispensaret, tum faceret per volitionem qua dispensaret, vt non esset malum, aut Responsto D. illicitu occidere. Si hoc, inquam, obiiciatur, dicit Doctor consequenter ad D.Th. sentétiam negandum esse quòd Deus vnquam dispensauit, aut dispensare posset in illis præceptis, & authoritates omnes, quibus dici videtur quòd Deus dispésauit in his preceptis esse aliquo modo sic exponendas, vt reuera non velint quòd Deus dispensauit.

Assignat autem ipse duas expositiones, quas so-

lent adferre sequaces istius sententiæ. Vna expositio est quò dequando apparet Deum dispensasse Horitates sp in actibus prohibitis in Decalogo; no dispensauir possuus sin tamen in illis, quatenus prohibiti sunt, nec con- 1. Expositio. sequenter quatenus continentur in Decalogo, sed quòd dispensauit in iis, quatenus sunt actus, abstrahendo à ratione illa, secudum quam sunt prohibiti, Alia expositio est, in re parum, aut nihil à 1. Espositio, priori distans, quod non dispensauerit vnquam Deus in actu, quatenus inordinatus, nec consequenter quatenus prohibitus, aut contentus in Decalogo, quia prohibetur, & continetur in Decalogo, quatenus inordinatus.

Cum his duabus expositionibus conuenit illa, Alia exposiguam S. Thom. habet 9.100. art. 8. ad tertium, vbi tio cum pradicit quòd illa, que prohibentur in Decalogo, posfunt considerari dupliciter : vno modo, quatenus habent inordinationé,& malitiam, & alio modo, quatenus non habent malitiam, aut inordinationem.verbi gratiâ, occisio potest considerari ve sit auctoritate publica, & vt fit auctoritate privata, si casideratur primo modo, est mala & inordinata, ac prohibita in Decalogo. Si secundo modo, non est nec mala, nec inordinata, nec prohibita in Decalogo.Dicit ergo S.Doctor, quòd Deus nunquá dispensauit, nec potuit dispensare in re prohibita, ve affecta illa circumstantia, secundum quam est prohibita in Decalogo, sed solumodo ve afficieur aliqua circumstantia, qua asfecta non habet rationem illam inordinationis, ob quam prohibetur

SCHOLIVM.

Explicat quid sit dispensatio propriè, improbando expositiones D. Thom. Secundò resutat quod D.Thom. ait omnia pracepta Decalogi habere veritatem necessariam ex terminis, vel ex his,per necessariam consequentiam. Primò,quia intellectus Dei necessariò apprehederet ea, & practicè contra dicta q.4.prol. & voluntas Dei necessariò conformaretur eis.Secundò,voluntas Dei determinaretur ad extra necessariò.Tria pracepta spectantia ad Deum suisse in prima tabula,& reliqua in secunda, tenet August. in Exod. 26. D. Thom. 1.2. q. 100. art. 4. & communis,licet Hier.in Osea 10. aliter numeret pracepta.

Quid sit di-CEd ista c expositiones (qua forte redeunt in idem) non videntur saluare propositum. Dispensare enim non est facere, quòd stante præcepto liceat facere contra præceprum: sed dispensare est reuocare præceptum, vel declarare qualiter debeat intelligi. de secundo. Est enim duplex dispensatio, scilicet Iuris reuocatio, & Iuris declaratio.

Quare

Digitized by Google

spēsare, vi-

# Dist. XXXVII. Quæst. vnic.

Quaro, an stantibus omnibus circumstantiis eisdem in isto actu, qui est occidere hominem, variata sola circumstantia prohibiti, & non prohibiti, posset Deus sacere quòd ille actus, qui cum talibus circumstantiis aliis est aliquando prohibitus, aliàs esset non prohibitus, sed licitus? Si sie, igitur simpliciter potest dispensare, sicut simpliciter mutauit legem veterem quantum ad cæremonialia, quando dedit nouam; non quidem faciens quod manente præcepto de cæremonialibus, illa non essent seruanda : sed faciens, quòd actu illo manente codem, non tenebatur quis ad illum, sicut priùs. Ita etiam dispensat quicumque legislator simpliciter, quando reuocat præce- Quid dispeprum Iuris positiui facti ab eo; non quidem faciens, quòd actu prohibito, vel præ-sare procepto manente secundum se, auferatur ratio illiciti: & siat licitum.

Si autem Deus non potest facere de isto actu, qui cum talibus eircumstantiis erat prohibitus, quòdmanentibus eisdem circumstantiis prioribus de prohibitione non sit prohibitus; igitur non potest facere quòd occidere non sit prohibitum: cuius oppositum manifesté patet de Abraham.

Præterca, quæ sunt vera ex terminis, siue sint necessaria ex terminis, siue consequentia ex talibus necessariis, præcedunt in veritate omnem actum voluntatis, vel saltem habent veritatem suam circumscripto per impossibile omni velle: igitur si præcepta Decalogi, vel propositiones practica, qua possent formari ab eis, haberent talem necessitatem, puta, quod hac esset necessaria: proximus non est occidendus, furtum non est faciendum, ita quòd circumscripto omni velle apud intellectum apprehendentem, tales complexiones essent sie notæ, intellectus divinus apprehendens talia necessariò apprehenderet ea tanquam ex se vera, & tune voluntas diuina necessariò concordaret istis apprehensis, vel ipsa non esset recta: & ita esset ponere in Deo rationem scientiæ practicæ: quod negatum est in primo. Esset etiam ponere quòd voluntas eius simpliciter necessario determinatur circa aliqua volibilia alia à se; cuius oppositum est prolog. dictum in primo, vbi tactum est quòd voluntas diuina in nihil aliud à se tendit, ni- Dist. 2. 6. si contingenter.

Quòd si dicatur voluntatem creatam necessariò debere conformare se istis ad hoc, quòd sit recta: non tamen voluntatem diuinam oportet conformiter velle istis veris; sed quia conformiter vult, ideò sunt vera. Iste respondet ad conclusionem, non ratio probat oppositum: nam intellectus diuinus priùs apprehendit istos terminos, & potest apprehendere veritatem complexionis in eis, quam scilicet complexionem habet ex terminis antequam voluntas sua habeat aliquem actum circa ea: igitur in secundo signo naturæ, scilicet quando voluntas habet actum circa illa, oportet necessariò, quòd velit conformiter illi dictamini.

#### COMMENTARIVS.

104. An possit Deus dispensare in praceptis Decalo-

c S Ed ista expositiones, &c. Antequam resoluat disticultatem principalem, impugnat hic predictas resposiones, & præterea ostendit Deum dispélare posse in præceptis aliquibus Decalogi, circa quam rem, est magna controuersia, que ad duas sententias extremas, quod attinet ad præsens, reuocari potest,quamuis in qualibet ex illis fint varij dicendi modi, ratione quorum diuidi potest in alias sententias; sed ad propositum sufficit specificare duas illas principales.

Prima sentëtia negatiua.

Prima sententia est negatiua, absolute negans Deum de potentia absoluta dispensare posse in vllo præcepto Decalogi, præter tertium de sanctisicatione Sabbati. Ita D. Thom. paulò antè citatus, & sui Commentores ibidem Soto, Vic. Viguer. Altil. quos citat,& sequitut Suar.2.de legibus,cap.15. Salas tract. 14. disp. 5. sect.9. Vasq. disp. 179. cap. 2. Auerla quast.94. sect.3.

2. Sententia quod possit in aliquibus,

Secunda sententia extremè opposita tenet Deŭ de potentia absoluta posse dispensare in aliquibus præceptis Decalogi. Ita Scotus cum suis. Gabriel. Almain. Mars. D. Bonauent. 1. dift. 47. Occam 2. 9.19. Petrus Aliacen. 1. dift. 14. Andr. de Castro nouo 1.diff.48.Gerson. Alphab.61.& alij infrà citandi,n.162.qui tenent humana authoritate posse di-Ipēlari in aliquibus pręceptis iuris naturę, hi enim Scoti oper, Tom. VII. Pars II.

à fortiori debent tenere hanc sententia nostram.

Quamuis autem ex huius sententiæ probatione sufficienter ostédi possit prædictas explicationes, seu responsiones non saluare propositum, hoc est, non oftendere quin Deus dispensauit de facto in præceptis Decalogi, tamen charitatis causa antequa probemus hanc lentétia, cuius probatio principaliter hîc intéditur, breniter impugnadæ sunt.

Itaque quando dicunt Thomistæ, quod no possit vlla dispensatio dari circa actus prohibitos in
D. Th. Supra Decalogo, vt isti actus sunt prohibiti, vel intelligunt per hoc quod in istis actibus pro illo instanti in quo sunt prohibiti in sensu composito prodem verissimum est secundum omnes, quia aliàs adu partiti actus esset simul prohibitus ac no prohibitus; sed to ve prohibi. non facit ad propolitu, quia ad dispensatione non tue est in sesu requiritur vt per ea actus prohibitus in sensu co- composito. posito prohibitionis sit non prohibitus; tum, quia aliàs nuqua posset dari dispensatio, nec in actibus prohibitis in Decalogo, nec in a&ibus prohibitis lege humana, quod esset cotra omnes; tu, quia di- Quid ost dispensatio proprie dicta est reuocatio, seu relaxatio fensatio. iuris, ac prohibitionis, quæ aliàs esfet; ergo quádo datur dispensatio in actu pro code instanti, non manet prohibitio istius actus. Dixi auté dispensario

IOS.

prami∫a n. Non

#### Lib. III. Sententiarum 880

p opriè dicta, nam quamuis, vt Doctor asserit, detur duplex dispensatio, vna que est reuocatio juris, altera que est declaratio iuris, tamen ex his duabus sola prima est dispensatio propriè dicta,

de qua hîc principaliter agimus.

Vel intelligunt Thomistæ illo modo dicendi, quòd sit aliqua ratio particularis in actibus prohibiris in Decalogo, ratione cuius ita prohibenrur necessariò, ve non posser Deus vilo suo actu efficere vt isti actus non fint prohibiti, & hoc est fallum, vt patebit statim ex probationibus sententiz fecundz: ergo quomodocumque intelligunt prædictas expoliciones quò minus Deus dispensare possir in præceptis aliquibus Decalogi.

106. Dane poreft disposars di-Bridge con proprie diffa .v praceptis ali paikus Dainhall. To kacuram-Enternis.

Probatur ergo iam illa secunda sententia; priniu authoritate sancti Bernardi de præcepto, & diipenlatione. Non occides, no machaberis, & reliqua ıllısı fiita qua etfi nullam prorfus bumana dispensationem admitiat, nec cuiquam hominum ex his aliquo modo soluere aut licuit, aut lisebit, Dominus tamen aliquid borum & quod voluit & quando voluit soluit, sine cum Hebrais Ægyptios exspoliari, sine quando Prophetam cum muliere fornicaria misceri pracepit. Quorum viique alterum quid nist graue furtifacinus; alterum quo i nisi flagity turpitudo reputaretur si non excususset, verumque factum auchoritas imperantu ? & infra. Deinde quod inuiolabile nominaui, illud intelligo, quod non ab bomine traditum, sed dininitus promulgatum, nist a Deo, qui tradidit mutari omnino non patitur, ve exempli canfa non occides, nec mœcbaberu, non furtum facies, & reliqua illius tabula.

Responsional werfariorim. Regeiter 8. Bernardus de ropria aispen actions bquitur.

Aduersary fatentur Bernardum nostræ sententiæ fauere, sed explicant tamen eum de dispensatione impropriè dicta, sed contra explicationem primò facit quòd nihil impediat quomiminus de propria loquatur, & deinde quod in illo libro ex professo agat de dispensatione propriè dicta; ergo de ea debet intelligi. Prærerea talem dispensationem concedit Deo, qualem negat hominibus, sed secundum multos ex aduersariis homines possunt in præceptis intis naturæ dispensare dispensatione impropriè dicta, & 11 opponeretur ipsis Bernardus, intelligerent, seu explicarent ipsum de dispensatione propriè dicta loqui: ergo talem dispensarionem proprie dictam debent secundum Bernardum concedere Deo.

107. Probatio 2. A ratione Quid requiritur vt Deus dispenfet in actu.

Probatur secundo țatione, vt Deus dispenset in præcepto, verbi gratià, non occidendi innocentem, sufficit quod actu suo possit efficere ve occisio illa affecta omnibus circumstantiis intrinsecis, & extrinsecis, præter circumstantiam actus istius divini, à quibus haberet esse prohibita, & mala, non sit prohibita, nec mala: nam ideò potest Princeps aliquis dispensare in sua lege positiua, verbi gratià, ideò potest Pontifex dispensare in comestione carnis die Veneris, quia potest actu suo efficere, vt comestio illa esset licita in omnibus illis circumstantiis, in quibus aliàs esset illicita præter circumstantiam istius actus quo id efficeret : ergo si Deus potest actu suo facere, ve occisio aliqua aff. Aa iis circumstantiis, in quibus esset prohibita per Decalogum, non sit illicita, omnino potest propriè dispensare; sed potest Deus id facere; imò de facto id fecit; ergo de facto dispensauit, & consequenter potest dispensare.

Probatur subsumptum, nam si considerentur omnes circumstantiz occisionis Isaac, præter circumstantiam illam præcepti divini, nulla prorsus reperietur, ob quam esset licita, & omnes reperientur, ob quas aliz occisiones quacumque sunt illicitæ: ergo quando quidem Deus fecerit actu præceptino suo, vt illa occisio non obstantibus illis circumstantiis esset licita, fecit actu suo de facto, ve occisio affecta circumstantiis, quibus redditur illicita, & prohibita, non sit illicita ac prohibita; & consequenter dispensauit de facto, atque adeò potest dispensare,

Nec valet si dicas quòd vna ex circumstantiis, à quibus occisio habeat esse prohibita per Deca- Resposse allogum, sit eam non præcipi, aut consuli à Deo, & mersariorum, consequenter quod occisio præcepta à Deo non Regeine. afficiatur iis omnibus circumstantiis, quibus redditur illicita, hoc, inquam, non valet, nam sic etiam dicere possum quòd vna ex circumstantiis, ob quas habet comestio carnis die Veneris esse illicita, sit quòd non præcipiatur à Superiote, aut quòd iple non confulat, aut licentiam det alicui comedere; & consequenter potest dici, quòd quando Superior præciperet, aut consuleret illam, vel licentiam eius concederet, non dispensaret in præcepto de comestione, sic tolleretur omnis dispensatio, quod est contra omnes, ctiam aduersarios. Itaque ve ostendant Quid profe-Deum non posse dispensare in præcepto Decalo- ret Deum no gi de non occidendo, sicut potest Papa dispenfare in præcepto de comestione carnis, oportet fine til bent eos ostendere quod sit aliqua circumstantia ex que in vio-parte occisionis præter negationem præcepti, aut latione icinconsilij, aut licentie dininæ, ob quam sit ita illici- nj. ta vt Deus non possit nec præcipere eam,nec colulere, nec licentiam eius faciendæ concedere, vt afficitur illa circumstantia; & quòd non sit vlla circumstantia, præter circumstantiam negationis præcepti, consilij, aut licentiæ Papæ ex parte comestionis, ob quam circumstantiam non possit Papa edendi licentiam dare : sed hoc non posfunt vllo modo facere: ergo debent concedere quòd Deus dispensare possitin occisione, sicut Papa in comestione.

Confirmatur,quia actus,qui est prohibus,materialiter consideratus, potest duobus modis le Confirmation habere. Primò sic ytafficiatur aliqua circunstan- Allus probitia, ob quam siue partialiter, siue totaliter habet duobus medit prohiberi. Secundò, ita vt afficiatur aliqua cir- potest conficumstantia, in qua reuera non erit prohibitus, derari. quia scilicet ob illam circumstantiam habet aliam rationem moralem ab illa, quam habet in illis circumstantiis, in quibus erat prohibitus. Rursus, hæc circumstantia, quam habet, ob quam non est prohibitus, potest esse circumstantia actus particularis Superioris prohibentis illų actum, quo præciperet, vel consuleret actum illum, quem aliàs prohibuit, vel licentiam daret eum faciendi; aut aliqua alia circumstantia concomitans illum actum, vel dependens ab illo; vel potest esse aliqua alia circumstantia independens ab actu tali, verbi gratia, comestio carnis, quæ est prohibita in Quadragesima, potest considerari ve proueniens à sano homine, cui non est necessaria aliqua particulari ratione ista comestio, & fiio. vt sic est prohibita sine dubio ista comestio; & 1. Modo of potest considerari ve proueniens ab homine in- prohibita. firmo, cui valde necessaria est ad mortem vitan- 2. Modo non dam illa comestio, & sic non est prohibita; nam certum est lege illa positiua mon esse prohibitum quod summe necessarium est ad vitam conservandam; & potest denique considerari, vt proueniens ab homine sano, cui dedit legissator licen-

Triplicites

1. Mode eft

1. Non item.

Nec mede.

Occisio Isaac babuit emzia requista vt e∬et mala excepta difensatione.

110. Cenfirmatio: fecunda. Dupliciter potest Princeps actu suo, efficere vt attus alids illicitus sit licitus.

1.Modus.

2 Medes. Primo modo non fieret dispensatio.

tiam comedendi, & vt sic etiam comestio non est prohibita, quia aliàs esset prohibita, & non esset prohibita simul, quod implicat in casu propolito. Si priori modo consideremus comestionem, nulla alia circumstantia considerata, certum est eam esse malam, modò liberè fiat & deliberate. Si secundo modo consideretur, non minùs certum est eam non esse malam; sed quòd non sit mala non prouenit ab aliqua dispensatione, quandoquidem non proueniat id ab vllo actu libero legislatoris, aut alterius habentis ad hoc tertio authoritatem. Si denique consideretur tertio modo, non erit etiam sine dubio mala, sed id habebit ex propriissima dispensatione, quia id habebit præcisè ab actu libero legislatoris.

> Hoc supposito sic argumentor : occisio illa Isaac, quam intendebat efficaciter Abraham,habebat omnes circumstantias, ob quas occisio est prohibita in Decalogo non minus, quam comestio hominis sani, cum quo fit dispensatio, habet omnes circumstantias, in quibus prohibetur à legislatore, & non habet vllam circumstantiam independentem ab actu libero. Dei præcipientis ipsam, ob quam debetet censeri non esse prohibita in Decalogo magis, quam comestio illa hominis sani haberet : ergo sicut comestio illa hominis sani habet solum non esse mala ob dispensationem,& sicut ille actus legissatoris, quo fit vt ista comestio non sit mala, est propriè dispensatio: ita etiam illa occisio habuit solum non esse mala ob dispensationem, & illa volitio diuina, qua Deus præcepit ipli occisionem, erat propriè dispensatio, & consequenter verum est quòd de facto Deus dispensauit in Decalogi præceptis.

> Confirmatur secundò, quia aliquis actus qui est prohibitus potest non esse prohibitus ob actum alicuius Superioris, aut Principis, vel legiflatoris dupliciter. Vno modo, quatenus iste Princeps haberet aliquem actum, quo nec formaliter præciperer, nec consuleret, nec licentiam concederet faciendi illum actum prohibitum, sed quo faceret aliquam aliam mutationem moralem, ratione cuius mutationis ita variaretur natura moralis illius actus vt non haberet iam eandem rationem moralem, quam aliàs haberet. verbi gratia, posset Deus, vt supremus Dominus rerum omnium, actu libero suo constituere Petrum dominum istarum rerum, quarum antè erat dominus Paulus, & sid fecisset, Petrus posset licitè etiam auferre ista bona à Paulo non minus quàm si nunquam fuissent ipsius bona, quamuis Deus nec præciperet, neg consuleret illam ablationem, nec positiue daret licentiam eius. Alio modo, quatenus ille Princeps præcise præciperet illi, aut consuleret illum actum, vel positiue, & formaliter daret ipsi licentiam eum faciendi. Si primo modo se haberet Princeps, tum non dispensaret in præcepto, quo prohibebatur actus; sed ita mutater naturam actus, vt non haberet illam rationem moralem, ob quam prohibebatur: nam certum est quòd præcepto illo Decalogo, non furtum facies. Non prohibeatur ablatio secreta bonorum propriorum auferentis, sed bonorum propriorum istius, à quo auferuntur: vnde eo ipso, quo bona, quæ antè erant Pauli, modò fiunt Petro, fit etiam vt ablatio istorum bonorum non cadat sub illo præcepto, & consequenter quòd quamuis nulla fiat dispensatio, illa ablatio non erit contra illud præceptum; quidquid fit an fit aliunde contra iustitiam, qua

tenus scilicet secrete auferentur, quod non facit ad rem.

Si aurem secundo modo se habet Princeps tum actus ille non fit licitus, nisi per propriam dispensacionem : nam aliàs quando Papa præciperet comestionem carnis in Quadragelima, aut eius comedendæ daret licentiam, non dispensaret, sed mutaret tantùm materiam, seu naturam moralem actus, quod est absurdum secundum

Hoc supposito, sic argumentor: de facto Deus præcepit Abrahæ interficere filium in illis circumstantiis, in quibus secluso præcepto peccaret dispensanit eum occidendo, nec fecit vllam mutationem moralem ex parte istius actus præter mutationem terfestione fi. illam, quæ desumebatur ex illo præcepto,vt præ- 14. ceptum est: ergo per veram dispensationem, & non per mutationem aliquam aliam fecit, vt illa occisio esser licita, que aliàs esser illicita.

Quòd si diceretur præceptum non posse habe- Responso. re rationem dispensationis, quia dispensatio non obligat ad actum faciendum, sicut præceptum non tollit difficultatem : primò, quia di- Reijeitur 1. spensario, vt dispensario, nec habet obligare, nec non obligare, sed habet præcise vim auferendi obligationem, & prohibitionem actus, in quo fit dispensatio. Vnde cum præceptum habeat illam rationem & vim, habet etiam rationem dispensationis, licèt præterea habeat rationem obligandi ad actum, in quo fit dispensatio, & cuius prohibitio per dispensationem tollitur, & certé nemo est, qui non fatetur quòd Papa, si præciperet alicui comedere carnes in Quadragefima, aliàs obligato ad eas non comedendas, dispensaret cum illo in præcepto de non comedendo

Secundo, quia qua ratione Deus præcepit Regeitur 2. Abrahæ non occidere filium, potuit etiam non præcipere, sed dare ipsi licentiam expressam, & nare interformalem eum interficiendi: at in tali calu inter- ficiendi fine fectio esset ipsi licita: ergo tum saltem dispensa- pracepto. ret propriè in illo præcepto non obstante prædicta responsione, quod sufficit ad intentum

Per hæc patet ad vulgarem responsionem aduersariorum ad illud exemplum Abrahæ, dicen- Non fuit Atium verum quidem esse quòd illa occisio reddebatur ipsi licita per actum diuinum, quæ aliàs non esset licita; sed tamen id factum esse non per nem morale dispensationem, sed per mutationem materiæ. Ad quod confirmandum dicit Auersa non quam dispejatione. cumque occisionem vetari præcepto Decalogi, Auersa consed occisionem factam, primata authoritate. Vn- tranos. de , inquit , de facto Principes (æculares dant facultatem interficiendi, nec dispensant in illo præcepto.

At non video quomodo hoc faciat ad rem, Rejicitur. nam certum est quòd illi Principes non possunt Cur Frincifacere veinterfectio sit iusta auctoritate sua præcisè, sed solùm quando afficitur aliquibus circumstantiis particularibus, ob quas circumstan- dendi quantias mutatur natura moralis istius interfectionis, & propterea no dispensant in illo præcepto; quòd si absque vlla variatione ex parte interfectionis possint facere, vt interfectio, quæ aliàs esset illicita, sola auctoritate sua esset licita, prosectò dispefare possent in illo præcepto non minus quam in aliis præceptis possunt;& cosequenter cum Deus sola auctoritate sua possit absque vlla mutatione materiæ præter mutationem ortam ex eius præ-

dare licen-

licita occisio distinctam à

pes no dispen-Sant in pracepto non occepto, vel consilio, vel licentia, efficere, ve occisio esset licita, dicendum est quòd possit dispensare; vnde illud exemplum Auersæ ipsimet aduerfatur.

Per hzc explicata, & probata manet prima ratio Doctoris, qua viitut num. 3. 9.si autem Deus non porest facere.

113. Probatio 3. mostre sententis.

Non of ouidens mediatè, aut immediate quin Dene possit propriè di-Spensare. Probatio Do-Boris.

114. Prima diffi cultas contra prami∬am probationem

Intelle Aus dininus necessariò indieat Deumna esse afficientia,nec mentiendum.

minor is.

115. contra cande probationem.

Non ef absurdum quòd Down necessis taretur ad probibes lun malum.

Probatur tertiò: si Deus non posset facere, vt occisio line vila variatione materiz esset licita, quæ aliàs esser illicita, sequeretur quòd hæc propositio esset ex terminis euidens, aut deduceretur ex propositionibus sic evidentibus. verbi gratià, occisso talis non est, nec potest esse licita per actu diuinæ voluntatis; sed hoc est falsum: ergo Deus potest facere per actum suz voluntatis, vt talis occisio absque alia variatione materiæ, quam quæ semper contingit, quoties fit dispensatio, sit licita; & consequenter potest dispensare propriè in præceptis aliquibus Decalogi.

Probatur minor (in qua sola potest esse difficultas) à Doctore, quia si ista propositio esset sic vera, sequeretur quòd intellectus cognoscerer illam esse sic veram, & consequenter quòd voluntas diuina deberet se conformare intellectui diuino, ita vt non posset præcipere, aut consulere talem occisionem: sed hoc est absurdum, tum, quia inde sequeretur in Deo reperiri scientiam, que haberer rationem scientie practice, & regulatiuz voluntatis divinz ; tum , quia sequeretur etiam quòd voluntas diuina necessariò determi-

naretur ad volenda aliqua ad extrà.

Contra hanc probationem minoris primò facit quod videatur retorqueri posse contra eundem Scotum; nam ipsemet concedit Deum non posse facere ve odium sui sie licitum, nec mendacium, nec irreuerentia, vnde expressè negat de potentia absoluta dispénsari posse in præceptis negatiuis primæ tabulæ, vt suprà vidimus contra fabrum, & postea videbimus : ergo hæ propolitiones lunt vel euidentes ex terminis, vel deductæ ex propositionibus sic euidentibus; Deus non est, nec potest esse odio habendus, nec mendacium faciendum, nec irreuerentia Deo exhibenda, & consequenter intellectus diuinus nedu irreueren. cessariò iudicat illas propositiones esse veras, atque adeò voluntas diuina necessariò conformare se debet intellectui, & sic datur in Deo ratio scientiz practicz, & voluntas diuina determinatur necessariò ad aliquid volendum ad extrà, non minus quam si illa alia propositiones essent sic ▼CIZ: non est occidendus innocens; non est adulterandum: ergo vel absardum quòd in Deo ponatur ratio scientiæ practicæ, & quod determinetur voluntas eius ad extrà contra Scotum, vel certè ex co quod iste propositiones essent sic vere, non sequitur quod detur in Deo ratio talis scientia, aut quòd voluntas eius fic determinaretur, quod etiam est contra eundem,

Secundò, contra eandem doctrinam facir, quòd 3. Difficultat licèt sit absurdum Dei voluntatem necessitari ad aliquid ad extrà producendum realiter, non tamen est absurdum quòd necessicaretur ex suppositione productionis eius ad aliquos speciales actus habendos circa ipíum, aut saltem, quod directe facit ad rem, non est absurdum quod necessitaretur ad prohibendum malum, aut præcipiendum bonum; quemadmodum enim ex suppositione quòd promisit vitam ætetnam, non potest non conferre ipsam ; ita ex suppositione quad creauerit hominem ratione vientem, non potest

non esse legislator eius, & præcipere ipsi quæ necessaria sunt ad consequationem finis, ad quem conditus est, & vetare que impediunt consequutionem eius; quia aliàs esset insipiens gubernator, quod tam repugnat ipsi, quàm mentiri: ita Suarez suprà cap. 6. num. 14. ex Caietano quaf. 100. art. 8.

Terriò, contra eandem facit, quòd licèt Deus iudicarer occisionem, verbi gratia, innocentis Torria diff. esse intrinsecè ita malam, vt nulla ratione posset cultus contra benè fieri, sicut iudicat mendacium esse malum, candem protamen non propterea sequeretur quod voluntas Quauis Deu diuina nollet sieri occisionem illam, aut menda- indicaret mecium à creaturis; cut esset necesse? non ex co cessaris mesquòd proponat intellectus illam malitiam; quia dacium est ficut nostra voluntas non obligatur ad positiue malum, tame nolendu quodcumque malum, quod proponitur problem ile nobis, esse malu; neque enim si videmus aliquem lud. interficientem alium, tenemur politiue nolle quòd ipse id faciar; sed sufficit quòd non velimus vt id faceret:ita etiam voluntas diuina,licèt videret occisionem talem esse malam, non teneretur positiue nolle ve sieret ab homine, sed sufficeret quòd non veller eam ab iplo fieri; nec malè faceret consequenter, si non haberet illam positiuam nolitionem, licet daremus quòd male faceret,si haberet posițiuam volitionem.

Quantum ad primam difficultatem, ex his aliqui conantur euadere, dicendo quòd Doctor non Solutio aliexistimet absurdum, aut inconveniens admittere tistariam ad aliquas propolitiones practicas necellariæ veri- primam diftatis ex terminis, & quod intellectus divinus ne- ficultatem. cellarid cognoscarillas, vt tales, & voluntas divina necessariò conformet se intellectui, modò tamen illæ propositiones versentur circa Deum sieut versantur illæ propositiones indispensabiles, verbi gratià: Non est adorandus alius pro Deo: non est exhibenda irreuerentia Deo , & fimiles alia, quia ex hoc non sequitur voluntatem dininam necessitari ad extrà, cum necessitetur tantum ad actus, qui versantur circa Deum; sed vult tantùm eam non deberi necessitari ad actus circa alia obiecta à Deo, quarenus non respiciunt, nec includunt formaliter & expresse ipium Deum.

Verum, meo iudicio, hoc non satisfacit plenè Non satisfacit difficultati, primò, quia non soluit quin in Deo detur ratio scientiæ practicæ, quæ consistit in hoc, quòd detur in ipso scientia alicuius obiecti, circa quod, vt sie cognitum, voluntas debet necessario habere actum sine suppositione alicuius Dem indicat alterius actus sui. Secundo, & principaliter, quia aliqua prinon solum secundum principia Doctoris aliqua positivati propositiones versatz circa Deum sunt necessariæ veritatis, sed aliquæ aliæ, vt verbi gratia, hæc: ca se essent bonum non est odio prosequendum, malum non est facien- rai, sed alias dum, & etiam hæc secundum Scotistas communi- etiam. ter; Mendacium non est faciendum; cum tamen secundum Scotum quest.seq. non habeat malitiam immediate oppositam Deo, aut pertinentem ad primam tabulam.

Itaque existimo aliter respondendum esse, & explicandum Scotum. Dico ergo Doctorem non Vera folatio asserere esse absurdum aliquas propositiones pra- 1. difficultacticas esse necessario veras independenter ab omni actu voluntatis diuinæ, eásque vt sic, cognosci à diuino intellectu, & ctiam voluntatem diui- Dollor alinamita necessitari respectu illarum, ve non possit quae propositement, ve que similibus propositionibus sunt rienes prastiprohibita, non sint prohibita, vt manifeste patet independiter per exempla opposita in difficultate; sed vult à voluntait

Non negat CAS effe VOTE tantum dinina.

tantum esse absurdum, & inconveniens, quòd omnia præcepta secundæ tabulæ sint talia,vt existimant Thomistæ, quia non potest assignari ratio, ob quam sint talia. Vnde vis rationis Scoti consistit in boc.

Absurdit est intellectum divinum determinari necessariò ad cognoscendă aliquă pro-positione non neces[ariò Veram.

Est absurdum quòd intellectus divinus determinetur ad cognoscendam necessariò aliquam propositionem, quæ ex se non habet necessariam veritatem, & est absurdum, consequenter quòd voluntas diuina habeat necessariò aliquem determinatum actum circa talem propositionem ex vi talis cognitionis, quod certé omnibus debet esse in confesso:nam propterea absurdum est quòd intellectus diuinus necessariò determinetur ad cognoscendum quòd paries sit albus, & est absurdum quòd voluntas diuina necessitaretur ex præsuppositione talis cognitionis ad volendum parietem esse album; & similiter est absurdum quòd daretur scientia practica præcedens omnem actu dininæ voluntatis in Deo, qua dictaretur aliquid esse ita malum, vt voluntas dinina non posset facere, quòd non esset malum vllo actu suo, cum non daretur aliqua ratio ex parte obiecti, ob quam sic determinatur intellectus divinus: & denique est absurdum quòd voluntas diuina ex se necessariò determinaretur ita ad aliquod obiectum practicum, vt non possit facere quòd esset licitum operari circa tale obiectum, vel fugiendo, vel prosequendo , prout ipsi placet , nisi istud obiectum habeat aliquam rationem particularem ex natura sua intrinseca, ob quam id repugnaret, vt manifeltum elt.

Sed aliqua præcepta secundæ tabulæ sunt talia, ve non possie assignari vlla ratio, ob quam implicatet voluntatem diuinam facere, vt ea quæ ipsis prohibentur, non sint mala: ergo est absurdum quòd illa dicantur esse tam necessariæ veritatis, vt intellectus diuinus independenter à voluntate diuina deberet intelligere illa esse ira mala, aut vt voluntas diuina necessariò deberet non dare facultatem ea faciendi.

Quòd si placeat adhuc breuiùs proponere hanc Vie rationie rationem Scoti,sic confirmari potest: non debet asseri quòd voluntas diuina ita necessitetur ad test permitte. non concedendam licentiam faciendi quamcumre & licetia. que operationem ad extrà, nisi aliqua ratio specialis ostendi possit ex parte istius operationis, ob quam id repugnaret; sed nulla ratio potest asfignari ex parte aliquarum actionum, quæ prohibentur in secunda tabula, ob quam repugnaret voluntatem diuinam hîc, & nunc dare licentiam eas faciendi: ergo non est asserendum quòd non possit dare illam licentiam, nec consequenter asserendum est quòd non possit in præceptis aliquibus secundæ tabulæ dispensare. In hoc ergo sensu Scotus putat esse absurdum, & contra determinationem suam in primo sent. quòd voluntas diuina necessitetur, aut determinetur ad extrà.

> Rursus, non debet asseri quòd intellectus diuinus habeat scientiam aliquam practicam dictantem quòd aliqua operateo sit ita mala, quin per voluntatem dininam possit sieri benè talis operatio, nisi assignari possit aliqua ratio ex parte operationis independenter à voluntate diuina, ob quam id esset dicendum : sed non potest ex parte occisionis prohibitæ in secunda tabula ostendi aliqua ratio independenter à voluntate diuina, ob quam colligatur quòd ita sit non facienda, quin per voluntatem diuinam possit licitè sieri hic, & nunc, ergo non est ponenda in Deo talis

scientia practica de occisione, ve etiam euidés est, & in hoc lensu asserit Scotus esse absurdum ponere in Deo rationem scientiæ practicæ talis de omnibus actibus prohibiris in fecunda tabula,per que patet ad primam difficultatem,

Ad secundam difficultatem, dico Scotum non putare esse absurdum quòd diuina voluntas ne- *solutio seci*lcessitetur ex suppositione ad aliquid volendum, da difficultaquando scilicet volitio, & nolitio ipsius haberet in posta n. necessariam connexionem cum ista hypothesi; 115. nec etiam quòd necessitetur simpliciter ad aliquid quando reperitur aliqua ratio, ob quam asserenda esset talis necessitas, sed putat esso ablurdum, & benè, quòd necessitaretur Deus, aut simpliciter, aut ex hypothesi ad aliquid volendum, aut non volendum, quando non posset assignati ratio, ob quamita necessitaretur qualis ratio non potest ostendi in proposito.

Quòd verò in illa secunda difficultate ait Sua- Deus non esrez, Deum futurum insipientem gubernatorem, si fet insipiens non prohiberet quæ sunt prohibita per legem natutz, & sic tam repugnare ipsi non prohibere ea, turz, & sictam repugnare ipsi non prohibere ea, qua sune pro-quam repugnat ipsi non mentiri, omnino falsum hibita lege est,& gratissimè dicitur, etiam ex hypothesi quòd natura: ordinaret hominem ad consecutionem vltimi finis, ad hoc enim vt non effet infipiens gubernator hominis sic ordinati, sufficeret quod esim perduceret ad vltimum finem : sed certè posset perducere ad vitimum finem, quamuis non prohiberet homicidium,& quamuis daret ipsi licentiam eius faciendi:ergo non esset insipiens gubernator hominis ordinati ad, vltimum finem consequendum, quamuis non prohiberet, homicidium, ver-

bi gratiâ.

Confirmatur hoc , quia Deus posser , si vellet, ordinare vt homo acquireret vltimum finem fine confirmation meritis propriis, & quamuis peccaret etiam, quia prima. posset ipsi condonare peccata,& si id fecisset,non esset insipiés gubernator, nec sequeretur vlla imperfectio in iplo li ita le gereret:ergo vt perducat hominem ad vltimum finem, non requiritur quòd prohibeat homicidium. Probatur consequentia, quia propterea requireretur ad hoc, quia deberet perduci ad finem per merita, & remoueri per demerita; sed posset perduci sine meritis, & posset non remoueri per demerita, quando Deus vellet condonare ipli demerita ; ergo non requiritur illa prohibitio ad perducendum hominem ad vitimum finem.

Confirmatur secundo, quia quamuis deberet Posser home Deus prudenter agendo perducere hominem ad prudenter finem per merita, & remouere propter demerita, perduci ad id posset optime fieri, quamuis non prohiberet rita o remooccisionem; quia vel illa occisio in casu, quo non ueri per deesset ista prohibitio Dei particularis, esset mala, merita, quă-& demeritoria; vel non mala ac demeritoria si uinon prehiesset mala: ergo posset propter cam remotieri homo à beatitudine, tanquam propter demeritum; si non esset mala:ergo posset ea non obstante perduci homo ad beatitudinem per merita.

Confirmatur tertiò, ad hoc vt Deus per modum prudentissimi gubernatoris perducat homi- terria. nem ad beatitudinem, sufficit quod det ipsi cognitium vet tionem, qua cognoscat media necessaria, & veilia Desu prudia ad eam acquirendam, ac impedimenta omniacius tissim peracquirendæ,& preterea facultatem vel efficacem, ducat bemivel sufficientem omnia illa media applicandi, & nes ad beati-illa impedimenta fugiendi; sed hoc posset facere, rudinem. quamuis non prohiberet occisionem, imò quamuis occidendi daret licentiam:ergo non sequere-

120.

111.

Confirmatio

Quale scientiam pradică non debet habere Dous.

119.

Quanam po-

volur tas

Scoti.

dinina.

tur ex non prohibitione occisionis, aut ex dispensatione in occisione, quòd Deus no esset prudentissimus gubernator. Maior, & consequentia sunt claræ. Probatur minor quoad primam parté, quia in casu quo non prohiberet occisionem, vel occisio esset impedimentum, vel non esset. Si esset, id posset cognosci,& sine dubio supposita illa cognitione,& cæteris auxiliis, posset homo illa vitare. Si non esser, eriam id posser homo cognoscere,& non esset necessarium occisionem vitare, nec etia facere. Probatur etiam æquè efficaciter eadem minor quoad secuda partem, quia in casu, quo Deus daret licentiam, tum fine dubio non esset impedimétum consequendæ beatitudinis, nec peccatum occidere: ergo posser homo co non obstante cognoscere impedimenta beatitudinis, & ea superare. Et per hoc abunde fit satis secundæ difficultati, & patet obiter quamuis occisio esset ita mala, ve non possit benè sieri, Deum tamen non necessatiò teneri ad eam politiue prohibendam, prout male asserit Suarez: ex quo etiam

123. Solutio tertia difficultatie.

Ad terriam difficultatem respodeo, verum quidem esse, quòd quamuis occisio non minùs esset intrinsecè mala quàm mendacium, aut cultus Idolorum;non nœessicari Deum ad eam prohibendã, nec id voluit Scotus, sed quòd necessitaretur ita voluntas diuina circa illam, ve non posset dare licentiam occidendi, sicut non potest dare licentiam mentiendi, aut adorandi idola.

Non eft vla ratio ex par te praceptoril 2 tabula cur Deus no pofſŧŧ.

Per hec defensa manet prædicta Scoti ratio, que quidem efficacissima est hoc modo intellecta; nec indiget vlteriori probatione, quàm vt ostédamus non posse assignari ex parte actuum prohibitoru in secunda tabula aliquam rationem particularé, ob quam Deus non posset dare licentiam illos · faciendi. Hoc autem oftendi potest primò à posteriori, quia de facto dedit licentiam Abrahæ interficiendi filium suum, qui crat innocens. Secundò, quia nullam rationem ostendunt aduersarij, quæ facillimam non habet responsionem. Tertiò, quia in humanis de facto multa possunt esse ex se indecentia, quæ accedente iussu Principis talia non sunt:ergo quamuis occisio esset ex se mala, accedente tamé inslu, vel facultate Dei supremi Principis, non etit talis. Quartò denique,quia,vt habet Doctor n. 5 sequenti, non omnia quæ prohibentur in secunda rabula, habent disconuenientiam aliquam obiectiuam moralem cum natura rationali, quatenus ordinatur ad vltimum finem, nec quæ præcipiuntur conuenientiam; vnde si Deus daret licentiam illa præcepta transgrediendi, transgressio non haberet malitiam formalem, in tali enim casu non posset intellectus formare iudicium, quo dictaret illam transgressionem esse disconuenientem moraliter naturæ rationali, sed de hoc postea eodem numero.

Hæc sufficientissime probant secudam senten-Aberientia tiam, quæ est Doctoris. Sed pro maiori rei clarirace,& ad virándam quæltionem de nomine, quæ sola fortassis hîc potest esse, advertendum est Doctoris intentum esse, quòd inter præcepta Decalogi datur huiusmodi differentia, quòd ex iis aliqua sint talis naturæ, vt Deus nullo modo possit facere vlla sua voluntatovi quæ iis prohibentur. abique peccato possint sieri; alia verò sint talis naturæ, vt in iildem circumstantiis, in quibus non possent actiones siis prohibitæ fieri absque malitia morali, Deus aliqua sua voluntate possit facere, vt absque morali malitia committantur, sed certè totum hoc aduerfarij necessariò fateri debent, nă non possunt negare quin occisio Isaac, quam intenderet Abraham, ellet mala in illis circumstantiis, in quibus fiebat, nisi accedetet voluntas diuina,nec quin ex fola volutate divina processerir, quòd in illis circumstátiis illa occisio esset licita.

Vnde quandoquidem conueniant in re nobifcum, solum videtur esse controversia de nomine, si rem benè examinemus, an scilicet illa volitio diuina sit vocanda dispensatio propriè, necne. Quòd autem sit sic vocanda patet ex dictis in prima probatione, & confirmabitur per solutionem obiectionum, imò & ex aduersariis Caietan. expresse fatetur suprà art. 8. quòd præcepta secudæ tabulæ sunt dispensabilia, sed non sunt dispensabilia,nisi per talem voluntatem; ergo talis volun-

tas est dispensatio secundum ipsum.

Quod autem idem addit esse quidem dispensationem, sed non quæ sit relaxatio præcepti, aut declaratio; sed qua fit vt occisio, verbi gratia, Isac, Becialu Caietan. non sit homicidium, omnino satis futile videtur; nihil enim aliud est dispensationem aliquam esse ritur vi direlaxationem præcepti, qu'am esse talem, ob quam spensario si fit,vt præceptum non obliget quod alias,nisi sieret ista dispensatio, obligaret; sed illa dispensatio, pruspii. qua Deus fecit vt sine peccato Abraham interficeret suum filinm, erat talis dispensatio: ergo erat dispensatio, quæ est relaxatio præcepti. Rursus,si per illam voluntatem solum eximebatur occisio illa à præcepto de non occidendo, quatenus scilicet adiungebat aliquam circumstatiam, ob quam istud præceptum non comprehendebet talem occisionem, vr asserir Caietan.ergo non est vocanda vllo modo dispensatio, quia quando iudex sentétiat aliqua bona, quæ antea erant in possessione Petri, non esse ipsius bona, sed Pauli, aut quando Deus, qui est Dominus omnium, bona, quæ modò funt Pauli transferret in dominium Petri, posset tum Petrus inuito Paulo accipere illa bona absque transgressione præcepti de non furando, aut de non concupiscendis bonis proximi; nec tamen tum aut iudex ille, aut Deus vllo modó dispensaret cum ipso, quia scilicet per actum illum, quo mediante fiebat licitum Petro auferre illa bona, addebatur circumstantia, per quam illa bona non erant Pauli, & consequenter per quam fiebat, vt non comprehenderentur sub illis præceptis ablatio eorum:ergo similiter si addebatur aliqua circumstantia per voluntatem diuinam, per quam fiebat, vt occisio illa non comprehenderetur sub præcepto Decalogi, profectò illa voluntas non est censenda vllo modo dispensatio.

Præterea, qua ratione Caictan.dicit illam voluntatem non fuille dispensationem, quæ esset relaxatio legis, sed quæ efficeret, vt extraheretur illa occisio ab illo præcepto, eâdem possemus dicere quòd nulla dispensatio esset dispensatio, que relaxatio estet relaxatio legis, seu præcepti, sed quòd omnis pracepti, malesser talis qua fieret, vr actus extraheretur à præcepti obligatione. Confirmatur, quia quemadmodum aduersarij dicunt quòd occisio illa non erat occisso prohibita in Decalogo, quia Decalogus non prohibet nisi occisioné iniustam, aut occisionem, quæ fieret priuata auctoritate, aut fine sufficienti occasione, quòd cosequenter iuffio diuina propter qua licebat Abrahæ, non erat dispensatio propriè dicta, aut relaxatio præcepti:ita etia posset quis dicere quòd comestio carnis in Quadragesima ex voluntate Superioris non esset comestio prohibita per legem de iciunada Quadragesima, quia illa lex nó prohibet nisi comestionem

Si facultat la faculias

125.

Quid requi

124. ad intille dionem meliorein fententia nostra. Differentia talis inter prace ta De calogi wr aliquserit lu possi it Deo inbence fieri, aliqua non possint.

Digitized by Google

iniustam,

# Dist. X X X V I I. Quæst vnic.

iniultă, aut quæ fieret absque sufficienti causa, aut auctoritate, & consequenter quòd voluntas Superioris, ratione cuius liceret ista comestio, no esset dispensatio propriè dicta, aut relaxatio legis, sed hoc est absurdum; ergo & illud vnde sequitur.

127. na Caist.

118.

est in controuersia pra-sencis

Reücktur.

Nec minus parui momenti est quod idem Ca-Alia dolle- ietan. subiungit, nempe quemadmodum hæc propolitio: Mortui non possunt resurgere; est necessaria, ita ve nec de potentia absoluta possit falsificari, intelligendo per ly possume potentiam naturalem, sic scilicet vt sensus sit, quòd mortui non possint refurgere vlla potentia naturali:ita hæc alia propolitio non est occidendum, in sensu, in quo est præceptum Decalogi, scilicet priuata auctoritate cum cæteris conditionibus, est propositio simpliciter necessaria, nec de potentia absoluta potest falsificari, quamuis enim de potétia absoluta possit sieri occisio innocentis, ob auctoritatem scilicet diuinam, non tamen ob auctoritatem priuatam. Vnde addit omnia præcepta Decalogi subintellectam habere hanc clausulam generalem,scil. quòd ex naturali mensura actus isti fiant, vel non fiant, sic enim ordinem iustitiæ insolubilem continent, ita quòd sensus est, nó esse naturali ratione committédum homicidium, adulterium, furtum: vnde cùm hoc sit omnino indispensabile, quia nunquam fieri potest, ve actus illi naturali ratione exerceantur sine malitia, quauis diuina ratione sic exerceri possint, sequitur quòd sint indispesabilia.

Hæc,inquam,do&rina,nullo modo rem hác declarat, nam no quæritur hîc, vtrùm præcepta De-Quid proprie calogi sint dispensabilia, ita ve possie quis priuata auctoritate interficere, aut furari; aut vtrùm sint dispensabilia per potentiam uaturalem; sed quæritur verum de potentia absoluta possit quis licitè in iildem circumstantiis,quibus occisso estet illicita aliàs, propter actum aliquem voluntatis diuinæ occidere, quod concedit Caietanus. Vnde quemadmodum si quæreretur vtrùm de potentia absoluta possit mortuus resurgere, pessimè respoderet qui diceret quòd non, licèt non posset mortuus refurgere per potentiam naturalem:ita similiter quando quæritur vtrùm de potentia absoluta possit sieri, vt sit occidendus, qui non esset occidédus aliàs, malè respondetur quòd non, quandoquidé certum sit posse eum occidi licitè de potentia absoluta; licet non possit occidi licité de potentia ordinaria, aut per auctoritatem priuata.

Deinde si vera esset hec doctrina Caietani, aut si esset ad propositum, posset quis dicere quòd non possit Princeps dispensare in suo præcepto, verbi gratia, de non ferendis nocu armis, nec quidem Deus iple, quod maius est; quia posset dici quòd gestatio nocturna armorum, prohibita tali præcepto, esset gestatio propria auctoritate, talis autem gestatio nec de potentia Dei absoluta posset esse licita ex suppositione prohibitionis magis, quam occibo propria auctoritate.

Confirmatur, quia quemadmodum dicit Caietan.quòd illa propolitio, non est occidendum, lit necessariæ veritatis in sensu, in quo prohibetur, scil. propria auctoritate,& in reliquis circumstantiis, ita etiam potest dici quòd propositio hæc,non sunt & no esse fe. ferenda arma noctu, supposito præcepto, sit æternæ veritatis in lensu, in quo prohibetur, nempe si no Supposita lege interueniat auctoritas sufficiens,& consequenter si ex eo, quòd illa prima propositio sit æternæ veritatis in illo sensu, sequitur quòd Deus non possit in illa dispensare, etiam in seçunda, quæ non minus in suo sensu est æternæ veritatis, non poterit dispensare contra omnes.

Confirmatur secundo, quia si in præceptis De- Costimatio 2. calogi intelligatur illa clausula, quòd ex naturali ratione actus, ij actus, qui ibi sunt prohibiti, vel præcepti, fiant, aut non fiant, etia in præceptis humanis, cadem clausula intelligi debet candem ob rationem,& consequéter si Principe imperante vt non gestarentur arma noctu, Deus ca gestandi licentiam concederet, non dispélaret, quia licèt ob illam licentiam possent gestari sine culpa, tamen non gestarentur ex naturali ratione, sed ex diuina, & sic Deus non posset dispensare in præceptis humanis, & politiuis.

Obiicies, Deus non potest mutare naturas rerū, sed ea quæ prohibentur in Decalogo ex natura sua habent esse mala, & quæ præcipiuntur, bona; possir Deue ergo Deus non potest facere quin, quæ prohibentur, sint mala, & consequenter no potest dispensa- tura rerum. re in illis, alias daret licentia faciendi quod malu est, vt malum in sensu composito. Minor probari potest dupliciter. Primò, quia illa non sunt mala, quia prohibita per aliquem actum positiuum Superioris, sed potius è contra, ideò sunt prohibita, quia mala,& propterea quamuis nó daretur actus aliquis positiuus Superioris, quo prohiberentur, adhuc essent mala. Secundò, quia aliàs non est vetilimile quòd apud omnes gentes, etiam non cognoscentes Deum, sed ciuilitate tamen aliqua, & doctrina imbutas, tam vnanimiter approbatentur anquam mala.

Respondeo distinguendo minorem: sunt mala Responsa ex natura sua necessariò in omni occasione, aut in calu, quo Deus præciperer, aut consulerer ea facere, aut ea faciendi daret licentiam; nego maiorem; ex natura fua, id est, independenter à voluntate, Superioris, aut in calu, quo non preciperer, confuleret, aut daret illam licentiam, cocedo minorem, & nego consequentiam, vtraque autem probatio minoris probat eam folummodò in fenfu, in quo conceditur, vnde non faciunt contra nos.

Pro maiori autem huius claritate, aduertédum, aliquid posse esse ex natura sua malum præcisa aliqua circumstantia, quod cum tali circumstantia reft elle male non esset malum : sicut, verbi gratia, malum esset non dare cibum extreme indigenti, sed si sciretur aliqua circucertò quòd accepto cibo interficeret alium, non fiantia quod esset malum ipsi non dare cibum,& certè ipsimet cum en aduersarij debent fateri quòd occisio Isaac non esset matum. esset licita Abrahæ pro eo tempore, quo volebat iplum interficere, nili accederet voluntas particularis Dei,& quòd ea accedente fuit licita:ergo no debet mirum videri quòd quamuis ex natura sua occisio aliqua esset mala non accedente dispensatione diuina, illa tamen cadem occisio accedente dispensatione non esset mala, & quemadmodum Deus non mutauit de facto naturas rerum, quando, mediante præcepto suo fecit, vt licita esset occisio illa Abrahæ, quæ alias non esset licita, ita etiam non mutare centendus est naturas rerum, Deu no musi mediante dispensatione sua faceret eam lici- taretnaturi tam; aut si hoc faciendo mutat naturas rerum, profecto poterit absque inconuenienti admitti, sando in ys. quòd possit mutare naturas rerum, & quidem si loquamur de mutione morali, de qua agimus in propolito, omnino non videtur absurdum quòd talem possit facere Deus. Vnde

Respondeti potest secudò ad obiectione, distinguendo maioré:non potest mutare naturas physi-Responsso 2. cas rerum, concedo maiorem; non potest mutare Desu naturas morales rerum, nego maiorem:quia certè potest secudum omnes facere, vt aliqua re, qua les rerum. moraliter non est in meo dominio, sit dominio

Obietto 1 ex eo quòd nö

Confirmatio. Duemadmo dum non e∬o occidendun est necessaria bumara.

129.

Roughtur 2.

#### Lib. III. Sententiarum 886

meo morali, & è contra: ergo potest mutare naturas morales rerum: nam hoc facere nibil aliud est, qu'am efficere ve aliqua res, que iam ex se vel ex aliis capitibus haberet aliquam denominationem moralem, postea talem non habeat: vnde cum Deus secundum omnes, hoc possit facere, poterit etia naturas morales rerum mutare.

Sed quia per naturas rerum intelligant authores comuniter prædicata intrinfeca per se primo constituentia rem in effe tali, quia per mutationem natura intelligunt mutationem, qua fieret ve res aliqua habens aliqua prædicata essentialia postea maneret cum aliis prædicatis intrinsecis essentialibus, aut sine suis: hoc autem implicat fieri, quia eo ipso, quo caret aliquo prædicato intrinseco, iam non esser eadem res, in qua includebatur illud prædicatum. Et similiter si adueniret nouum Duo sensu aliquod prædicatum incrinsecum, quod antè non fuit, non esser eadem res, que ante etat, phyfice quidem si prædicatum esset physicum; morum morali- raliter autem, si prædicatum esset morale; propterea meliùs est dicere quòd Deus no possit mutare naturas rerum, quamuis sine dubio possit facere, ve res aliqua physica mutetur physice, conferendo ipli, vel auferendo aliquam entitatem physicam, quam antè non habuit, aut auferendoaliquam, quam habuit, & quamuis similiter possit efficere vt aliquis actus habeat aliquam denominationem moralé de nouo, quam antè no habuit.

> Obiicies secundò: si Deus posset facere vt aliquæres prohibitæ in Decalogo non esset mala per actum voluntatis, siue malitia istarum rerum dependerer à voluntate divina, & sic non haber ét esse mala, nisi per ordinem ad voluntatem diuinam: sed hoc est conforme principiis Occami & contra communem Scholiasticorum omnium sententiam; ergo nostra sententia conuenit cum Occami, & est contra communem vtriusque

Scholæ Scotisticæ & Thomisticæ.

Respondeo distinguendo sequelam maioris:dependeret malitia illarum à voluntate divina, & non haberent esse mala, nisi per ordinem ad illam voluntatem, quatenus requireretur ad malitiam earum negatio dispensationis diuinæ, concedo sequelam; quatenus requireretur aliquis actus positiuus voluntatis diuinæ, quo prohiberet illas, nego sequelam maioris,& in hoc sensu sequela est iuxta Occamum, & contra communiorem sententiam Thomistarum & Scotistarum; non verd in sensu, in quo concessa est illa sequela. Quòd si Occamus in illo sensu concesso, velit tenere quòd quæ sunt in Decalogo, sunt mala dependenterà voluntate dicina, verum quidem dicit, quantum ad plura contenta in Decalogo. & dico qua-Aliqua, alia tùm ad plura, quia aliqua funt, quæ non dependet etiam hoc modo à voluntate diuina, nam illa hoc modo dependent ab illa, in quibus potest dispensare, in pluribus autem Decalogi preceptis nequit dispensare; vnde illa hoc modo à voluntate diuina non dependent quoad suam malitiam.

> Obiicies tertiò est S. Thom. suprà art. 8, si quæ præcepta continerent intrilecè in se ordinem iustitiæ, & virtutis, in illis non posset Deus dispenfare: sed in præceptis omnibus Decalogi, præter tertium salié, intrinsecè continetur ordo institiz, & virturis: ergo in iis non potest Deus dispensare.Probatur minor, quia preceptum, quod daretur de faciendo malo,& indebito,intrinfecè continet ordinem iusticiæ, sed præcepta Decalogi præcipiunt id quod est bonum & debitum, & prohibet id quod est malum, & indebitum: nam præcepta

secundz tabulz, de quibus maior est difficultas, præcipiunt vt circa proximum fiat quod est debitum, & non fiat quod non debet fieri : ergo continent intrinfece ordinem iustitiæ.

Respondeo distinguendo maiorem, quando il- Responsa. le ordo iustitiæ esset inseparabilis ab actibus præceptis, aut prohibitis, concedo; quando non esser, nego maiorem. Similiter distinguo minorem, ita Ordo inflitia intrinsecè includitur iste ordo in illis omnibus præceptis, vt sit inseparabilis ab actibus omnibus per illa præcepta prohibitis, aut ptæceptis, nego minore, vt sit separabilis ab aliquibus ex illis, cocedo minorem; & nego colequentiam. Distinguo quoque maiorem probationis, illud præceptű intrinsecè continet ordinem iustitiz, quod datur de faciendo debito,& indebito,à quo non potest separari talis ratio, concedo: à quo potest separari, nego maiorem;similiter distinguo minorem,præcepta omnia Decalogi præcipiunt quæ sunt debita, sed non necessariò, concedo minorem; quæ

sunt necessarià debita, nego minorem.

Vt hæc respósio intelligatur meliùs,& do&rina etiam D.Th.aduertedum ex dictis secundum om- Deur nes, quod Deus no possit dare præceptum, aut fa- 10st dare licultatem de faciendo indebito, et indebitum est circiam faformaliter, quia lequeretur manifelta cotradictio, nivetale sf. nimirum quòd esset indebitu,nam id supponitur, & quòd non osser indebitum, nam id, quod licet facere, non est indebitú: ex quo patet si sit aliquod præceptum, quod versatur circa aliquam action quæ ita necessariò indebita est, vt non possi debita, non posse Deu dispensare in tali presepto, & hinc rurlus lequitur quòd quandoquidem omne præceptű prohibens versetur circa aliqued indebitum formaliter loquendo,nam co ipso quòd præcipitur pro aliquo instanti res aliqua, illa res est prohibita, & indebita consequenter pro illo instanti, sequitur, inquam, quod dicit Scotus, fieri non posse, vt pro codem instanti, pro quo manet obligatio præcepti possit dari dispensatio in præcepto,& consenquenter etiam difficultatem przsentem non posse esse in hoc sensu.

Quando ergo dicit S. Th. quòd præcepta prohibentia indebitum inuoluant intrinsece ordine Parfi medie iustitiæ, atque aded sint indispesabilia, & quod talia sint præcepta secundæ tabulæ, tripliciter hoc espta Decapotest incollini Deine. potest intelligi. Primò, ita vt velit quod præcepta legi inulque prohibét illud quod est ex natura sua intrin- nant iminseca independeter ab illo præcepto indebitum, & feed ordnen quod nulla ratione possit fieri, vt non sit indebi- 1. Sensus. tum, inuoluant ordinem iustitiæ, & sint indispensabilia: & hoc quidem verum est; sed falsum est quòd præcepta secudæ Decalogi tabulæ sint talia.

Secundo, potest intelligisie, vt velit quod præ- 2. Sm/m, cepta omnia, quæ prohibent illa, quæ sunt indebita; sed habent tamé à solo præcepto esse indebita, contineant intrinsecè ordiné iustitiæ,& præterea funt indispensabilia,& in hoc sensu manifestú est illam doctrinam esse falsam, siue quoad hoc quòd talia præcepta intrinsecè inuoluat ordinem iustitiæ, siue quoad illud alterum, nempe quòd sint indilpenlabilia,nam aliàs nullum præceptum etiam politiuum,liue humanum,liue diuinti,ellet dilpésabile cotra omnes:nã omne præceptű positiuum prohibés respicit aliquid quod habet esse indebitum ab ipsomet præcepto illo positiuo, vt pater.

Tertiò denique potest intelligi illud quod dicit S.Th. sic vt sensus sit, quòd omnia præcepta quæ 3. Sensus. prohibent ea quæ sunt prohibita, & indebita ex natura sua absque vila lege positiva contineant intrinlece ordinem iustitie, atque aded fint indispen

Ex eo quòd rum probibitarum in Decalogo no de pēdeat à voluntate di-

133. Obiottio 2.

Baturai re-

Responsio. In aliquo sesu dependet malicia aliquarum reru prohibitarum in Decalogo à voluntate dinina.

non depëdent voluntate

134. Obietio 3. \$. Thoma ex ordine iuffisia inuoluso in pracentis Decalogi.

indispensabilia,& in hoc sensu, si sint aliqua, quæ funt ex natura sua indebita independenter à lege politiua, sed possunt fieri tamen non indebita per præceptum, confilium, aut licentiam diuinam, do-Arina Diui Thomæ non erit vera, nimirum quòd præcepta, quæ versantur circa talia indebita, contineant intrinsece ordinem iustitiz, sintque indispensabilia; vnde, quia secundum nos, aliqua, quæ prohibentur per præcepta secundæ tabulæ, sunt talia, propterea manifestè patet rationem Dini Thomæ non concludere quòd præcepta, quibus prohibentur, sint indispensabilia, quidquid sit an intrinlecè contineant ordinem iustitiæ,nisi ostendat sanctus Doctor illa, quæ prohibentur in secunda tabula, nó esse talia, quod non credo ostédi posse, & sic eneruatur tota vis rationis D. Thomas

Dixi quòd ratio D. Thomæ non concludat illa præcepta non esse dispensabilia, quidquid sit an includant intrinsecè ordinem iustitiz, quia an includant illa precepta huc otdinem, nécne, videtur mihi esse quæstio de nomine, & propterea independenter ab ca posse & debere solui præsentem difficultatem.nam si præceptum illud dicatur intrinsecè includere ordiné iustitiz, quod prohibet indebitu, siue illud indebitu ex se habeat esse tale, siue ab ipso præcepto, tum illa præcepta, vt & omnia etia iuris politiui, intrinsecè continebunt ordinem iustitiæ; sed non propterea sequitur quòd sint indispensabilia, sicut non sequitur quòd præcepta iuris politiui sint indispensabilia. Si verò ca præcepta sola, & omnia dicutur intrinsecè includere ordiné iustitiæ, quæ prohibent illa quæ sunt indebita antecedenter ad præceptum politiuum, tum illa præcepta intrinsecè cotinebunt ordinem iustitiæ, sed non propterea erunt indispensabilia, quia aliqua possunt esse indebita antecedenter ad præceptu ex le line dispensatione, quæ per dispensationem possunt sieri licitè, atque adeò non sint indebita: si verò denique illa præcepta dicutur intrinsecè continere, & includere ordinem iustitiæ, quæ prohibét ea quæ necessariò, & in quacunque hypothesi possibili sunt indebita, tunc falsum est quòd præcepta secundæ tabulæ, saltem omnia, intrinsecè includant, aut contineant ordiné iustitiæ.

Obiici porest præterea contra nostram doctrinam de dispensabilitate in præceptis secundæ tabule, presertim illo de occisione, illud quod Scho. liastes præmisso scholio, dicir esse præcipuú argumentum, nempe quòd daretur bellum viringue iustu sine ignorantia, quia is cum quo dispensaret Deus in præcepto occisionis, posset licitè aggredi aliquem, & is, quem inuaderer, posset licite defendere se,& impugnare inuaforem. Sed hoc est contra comunem sententiam, vt idem Scholiastes asferit, qui tamen negat sequelam esse absurdam de potétia absoluta, & adfert multos casus ex authoribus, in quibus de facto idem cótingere videtur.

Sed quod ad me attinet, imprimis existimo hanc obiectionem non magis contra nos facere, quàm contra aduersarios, qui sine dubio concedere debent quòd Deus possit dare licentia interficiendi în calibus, in quibus aliàs nó liceret interficere: id enim constat manifesté ex historia illa Abrahami & Isaac, siue dispensando id faceret, vt nos tenemus, siue mutado materiam illam, cámque sic extrahédo ab obligatione iuris naturalis, vt alij existimant. At in illo casu tam liceret ei, qui esset interficiendus, se defendere, & aggredi, & interfectorem, siue Deus dispensando concederer licentiam, siue mutando materiam : ergo tam benè Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

currit difficultas huius obiectionis contra aduerlarios, quàm contra nos: vnde non video quomodo difficultas illa sit præcipua, quæ vrgeri possit contra nostram doctrinam, vt diuersa est à doctrina aduersariorum.

Ad ipfius autem difficultatis folutionem, quatenus nobis cum aduersariis, est communis. Dico Responsio ad primò in casu, quo dispensationem, aut facultatem illam specialem, quam Deus concessit ad interfectionem, aut alienorū bonorum ablationem ret interficie. non cognolcerent ij, qui essent interficiendi, aut à du in sasu quibus bona essent auferenda, non esse dubium quo Desse diquin iure relistere possint, & aggredi inuasores, traordinarie quamuis hi etiam iure eos aggrederentur, atque ad eius interadeò in eo casu bellum verinque futurum iustu; at fellione cum interueniret tamen in hoc casu ignorantia partis aliquo. inualæ, quæ supponitur no cognoscere dispensatione, aut licétiam concessam à Deo inuasoribus.

obiectionem. spensares ex-

140.

Quòd si dispensatio, aut facultas illa, aut mutatio materiæ cam extrahens ab obligatione iuris naturalis sufficienter constat virique parti, tum considerandum est qua ratione detur ista facultas, an præceptiue, an verd per consilium, aut facultatem cum qua nec præceptum, nec confilium coniungeretur, vt si diceret Deus, ego non imputabo tibi pro peccato si interfeceris Petíu, aut abstuleris eius bona, eo inscio, sed tamen nec Quid si sieres præcipio, nec consulo tibi vt id facias; si facultas illa detur cum præcepto, videretur dicendum quòd pars inuala non posset resistere, quia non deberent impedire executionem præcepti diuini: at ex alio capite videri posset adhuc quòd posset relistere, quantum in se esser, quia posser interpretari præceptum diuinum non esle,vt absolutè, & simpliciter fieret interfectio, aut ablatio bonorum; sed vt fieret quantum posset pars inuadens; manifestum autem est quod si præceptum esset hoc secundo modo, posser inuasus impedire executionem præcepti istius diuini, sicut posset impedire, ne le iplos interficeret, qui ex ignorantià inuincibili putaret se debere eos interficere, & supposita illa ignorantia, in casu, quo non posset tolli, haberet obligationem præcepti iuris naturalis diuini interficiendi, non quidem absolute, & simpliciter, sed quantùm est ex parte sua.

At in hoc casu non contingeret bellum verinque iustum, quia is, cui Deus præciperet interfe- In hoc casu ctionem, non deberet eo ipso in omni casu velle non fieret belinterficere; sed teneretur abstinere in aliquibus, verbi gratià, in iis, in quibus probabiliter timere si Dem praposser, aut sua interfectionem, aut aliorum, quos eiperet occiinterficiendi non haberet facultatem, nam quam- fione, non prouis Deus dispensaret in præcepto iuris naturalis pteren debe-quoad intersectionem Petri verbi grasia nonce quoad interfectionem Petri, verbi gratiâ, non ta- omni occasiomen eo ipso necessarió consensus esset dispensa- ne interficere. re in præcepto naturali quoad interfectionem aliorum, aut expolitionem manifeltam luiiplius periculo propriæ interfectionis; atque ided teneretur abstinere ab interfectione in casibus, in quibus probabiliter causam interfectionis sui, aut aliorum, quos non præciperetur interficere, subministraret; vnde si non abstineret, bellum ex parte ipsius esset iniustum, & ex parte aduería iustum.

Sin autem Deus ita præciperet Paulo interfectioné Petri, vt in omni euetu, & cum quocunque Si Dem praexistimo Petrú adhuc resistere legitime posse, nipericulo vitæ fuæ,& aliorú eam procuraret, tum si specificaret Deus quod propter demerita ipsius. sione, adhue daret illud præceptum; quia posset existimare occidedus pof-

dispensatio eŭ pracepto.

lum verinque

Obiettio bac non magis facit contra nos quàm aduer-Sarios.

135.

Obiettio 4.ex Scholiafte ex

bello virin-

An possit dari

bellum virinque instum?

que i usto.

138.

Quid oft pre-

ceptű intrin-

secè includere

ordinem iu-

(titia?

quòd set resistere.

quòd licet Deus præciperer alteri hoe facere, non tamen præciperet sibi illud permittere, & in hoc casu sequererur bellum verinque iustum, absque vllo inconuenienti. Dixi autem, misi Deus spesificanet se precipere illam interfectionem ob demerita Petri, quia si id fecisset, credo Petrum id scientem non debere resistere, quia cum esset nocens, deberet ferre poenam statutam à Legislatore, & domino, non minus, quam de facto debent cæteri nocentes, quos omnes fatentur non posse per vim resistere ministris iustitiz. Paulus enim in illo calu haberet le instar ministri iusticiæ.

143. Bellü verin-que suftă non eft inconne-

Quòd verò non lit ablurdum bellum vtrinque iustum in aliquibus casibus, non solum suadent exempla deducta à Scholiaste; sed quotidiana praxis, nam certum est dum Reges Christiani inter se dissidét, plures ex militibus vtriusque existimare se vocatos à suis Principibus ad militiam teneri ad obsequendum; & reuera probabile est eos ita teneri, etiam in casu, quo per particularem scientiam aliqui ex illis cognoscerent suum Regé habere ex parte sua iniustitiam; modò tamen id publicè no esser compertum, nec ipsi possent id persuadere rationibus opportunis, certu, inquam, aut saltem nimis probabile est in tali casu bellum inter illos milites ytrinque futurum iustum absque vlla ignoratia ex parte iplorum, quia verique polsunt cognoscere quòd bellum juste inferat alteri, Itaque licet bellum ipsorum à parte rei non fuisset iustum verinque, camen moraliter sine dubio esser iustum.quòd si moraliter siat de facto iustum ytrinque, non videtur esse difficile quin non solum moraliter, sed à parte rei posset esse iustum inter aliquos in aliquibus casibus de potentia extraordinaria, ve in casu proposito, aut clarius in casu, quo Deus præciperet duobus aggredi se inuicem, & conari se interficere, vt sine dubio posset facere : ex quo patet aperte non esse tam difficile illud de bello verinque iusto, quam à multis putatur esse, & hæc sufficiant modò de casu dispensationis per præceptum.

Quòd si dispensatio, aut mutatio materiæ siar Quid si di- non per præceptum, sed per consilium, aut licen-Matio feret tiam, nunquam debet quis inuadere, nisi in cirone pracepto. cunstantiis, in quibus possit absque periculo vita luz, aux aliorum, quos interficiendi licetiam non haber, id facere: in talibus autem circunstantiis non crit bellum iustum verinque, quia alter non resister, ve, verbi gratiâ, si reperiretur dormiés, aut sic infirmus,& imparatus ad defensionem,vt non posset se defendere, vel si resistere possit quidem, sed tamen non ita, ve periculum sit intersiciendi aggressoris, aut alterius, poterit quidem resistere, vt sic bellum erit vtringue iustum absque vlla inconuenientia. Si autem accideret vt dispensatus, dum in initio aggrederetur, esset absque periculo, sed postea ob aliorum scilicet aduentum in fauorem inuali, esset in periculo, tum deberet se retrahere à pugna, & alij tenerentur non insequi vlteriùs; sed contentí esse quòd inuasionem omiserit, quo criam deberet esse contentus is qui inuadebatur, quando cognosceret alterum habuisse inuadendi licentiam, aut consilium.

145. Obietio 5.ex

Obiici præterea possunt aliquæ sancti Angustini auctoritates, quibus significare videtur S. Augustino. Deum non posse dispensare in iure naturz, nam de vera Relig. cap. 31. asserit, Neque Patrem de aterna lege indicare posse,& 1.de lib. arb.cap.6.Legi aterna semper esse obsemperandum, & illam esse incommutabilem. & infra, An potest aliquando iniustum esse,

vt mali miferi , boni autem beati fint,aut vt bonestus, & granis populus, ipse sibi magistratus creet dissolutus verò, ac nequam ista licentia careat, video banc aternam, & incommutabilem legem esse.

Sed hz, & quzcunque auctoritates aliz ad Explicat hunc effectum, in primis possent intelligi commodè de potentia ordinaria. deinde possent intelligi de lege naturæ strictissima, & sic credo speciatim intelligendum primum locum, & posse intelligi secundum. Tertius autem locus sine dubio intelligendus est de lege æterna, & naturali, quantum est ex natura rei, nisi adueniat actus aliquis diuinæ voluntatis:nam certum est quòd posset esse iniustum, ve populus honestus, & grauis sibi crearet magistratus, quando scilicet Deus id illis vetaret,& benè posser. Similiter etiam posset esse iniustum, vt dissolutus populus, & nequam careret tali facultate, quando Deus imperaret, vt eam haberet.

Obiicies denique ex Molina de iurisdictione tract. 57. hac principia sunt euidenter nota lumi- Obistio 5.22 ne naturæ, Deo, parentibus, & proximo non esse rianen su fa faciendam iniuriam, ita ve nec de potentia Dei cienda. absolura possir ipsis irrogari imuria: sed ex principiis his, omnia quæ prohibentur in secunda tabula sequuntur: ergo non potest Deus facere vt licité quis ea possit facere,

Respondeo, distinguendo maiorem, quantum Responsa. ad iniuriam faciendam parentibus, & proximis, & est notum lumine naturæ non esse faciendá ipsis pessit suria liente. iniuriam, quatenus effectio iniuriz inuoluit modum illicitum, & peccaminosum operandi eirca iplos, concedo maiorem; quatenus effectio iniuriz przscindit à tali modo, & involuit solum illationem nocumenti temporalis, aut spiritualis, quod ex natura rei non deberemus inferre iplis, nisi Deus specialiter id præciperet nobis, nego maiorem. & concessa minori, quidquid sit de veritate eius, distinguo similiter consequens; non potest Deus efficere ve licite quis faciat ea quæ prohibita sunt in secunda tabula primo modo, concedo consequentiam, nec facit contra nos; secundo modo, nego consequentiam.

Itaque duobus modis fieri posset iniuria alicui, Duobus primò, quatenus fieret aliquod nocumentum ipli die petell fici modo indebito, & peccaminoso, ita vt sic operans peccaret, & hoc modo non potest vilà potentià fieri iniuria vili licitè, quia sequeretur contradictio, nempe quòd licitè fierer, & quòd non fieret licitè. Alio-modo fic, vt fieret alicui nocumentum quod ex natura rei, aut ex lege posiciua non deberet ipsi fieri, ob aliquam dispensationem; & in hoc sensu in nostra sententia posset fieri iniuria parentibus,& proximis.

Sed quia facere iniuriam simpliciter sonat illum modum illicitum,& peccaminolum operan- Qui occidere di, propterea potest concedi maior simpliciter, & minor etiam, & distingui consequens: ergo non faceret non potest facere Deus vt illa fiant iniurioso modo, concedo consequentiam; vt illa fiant modo non iniuriolo, nego consequentiam.

Dices, non prohibentur illa in Decalogo, nisi Reptica. quatenus fierent iniurioso modo: ergo si non potest Deus esticere, vt licité possint sieri iniurioso modo, non potest facere, vt illa licitè fiant fecundùm quòd prohibentur in Decalogo, atque adeò non potest dispésare in præceptis Decalogi.

Respondeo, si hoc argumentum valeret, sequuturum quòd non posset dispésari in præcepto humano, contra omnes, quia etia præceptum huma-

# Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

Praceptu bumanum non probibes ne aliquid fat. nisi malo wo-

Responsso 2.

148.

Differentia

inter pracepeŭ posteinum

& naturale

quoqddispen-

fabilitatem,

num non præcepit ne aliqued fiat, nisi quatenus fierer malo & peccaminoso modo:sed Deus non potest facere ve quod sic præciperetur sieret peccaminoso modo: ergo non posset facere ve fierer secundum illam rationem, secundum quam præciperetur ne fieret,& consequenter non posset dispensare in præcepto humano;& sanè quacunque ratione mihi respondebit Molina ad hoc argumentum; ego potero facilè respondere ad præmissam replicam : vnde zquè contra ipsum,czterósque aduersarios, ac contra me concludit.

Respondeo secundò, distinguendo primú consequens, quatenus ille modus, secundum qué prohibentur in Decalogo, inuoluit illum iniuriolum modum agendi,concedo primam confequentiã,& nego fecŭdam; quatenus non inuoluit illum modum iniuriosum agendi, nego primá consequentiam.Itaque(vt læpè ante diximus)vt Deus dispéset in præcepto aliquo, non requiritur quòd efficiat, vt illud licitè fiat iniurioso, & illicito modo; quia hoc involuit manifestam contradictionem: sed sufficit vt actu suo possit efficere, vt si fierer, non fierer illicito,& iniurioso modo in circustantiis,in quibus alias si fierer, fierer illicito, & iniurioso modo sine vlla variatione materia, præter variationem desumptam ab illo actu; vnde cum hoc possit facere circa præcepta secundæ tabulæ, poterit sine dubio dispensare in illis.

Pro quo viteriùs aduertendum differentiam inter præceptum politiuum & naturale, quatum ad dispensabilitatem, non oriri ex eo, quòd naturale præcipiat ne fieret actus iniuriolo, aut peccamino. so modo, quia vtrunque præceptú id præcipit; sed differentia colistit in hoc, quòd ille actus qui prohibetur iure naturæ, haberet annexum ex se istum modum iniuriolum agendi, ita vt non posset sieri liberè in illis circunstantiis, in quibus prohiberetur, præter circustantiam prohibitionis; quin necollariò esset prohibitus, & cosequenter quin necessariò haberet istum modum iniuriosum; actus verò qui præcipitur iure politiuo, posset fieri liberè in omnibus circustantiis, in quibus prohibetur præter circunstantia prohibitionis, qua prohibetur, & consequenter sine eo quòd haberet illum modum iniuriosum annexum; vnde si posset essici per actum diuinum, vt nó haberet actus prohibitus lege naturali in illis circunstantiis, in quibus prohibetur præter circunstantiam prohibitionis, annexă secum prohibitionem, aut consequenter modum illű iniuriolum, tam benè posset dispenfari in præcepto naturali, ac in politiuo: ed potest Deus sua licentia efficere ve actus prohibitus lege naturali in omnibus circunstantiis, in quibus precipitur, præter circunstantiam prohibitionis, non habear circunstantiam prohibitionis annexam, nec consequenter modum iniuriosum agendi; ergo potest in aliquo præcepto iuris naturalis tam benè dispensare, quam in præceptis positiuis.

Rursus, vr meliùs adhuc intelligatur res, aduertendum cst, iniuriosum modum agendi non præsupponi præceptis iuris naturæ, nec esse obiectum prohibitionis naturalis, sed potius sequi ad ipsum præceptum, aut concomitanter se ad illú habere: vnde præceptú Decalogi habet aliud pro obiecto, nimirum actione illam, quam prohibet secudum aliquas determinatas circunstantias, verbi gratiâ, præceptum non occidédi habet pro obiecto præcisè ipsammet occisione liberam, quando non sequitur emolumentă publicum ex illa. Vnde illud quod prohibetur est occisio in illis circunstatiis, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

in quibus non sequeretur huiusmodi emolumentum publicum, & prohiberur secundum quòd afficitur illis circunstátiis, non verò prohibetur secundum quòd iniuriosè fieret, ita quòd iniuriosa factio præsupponeretur prohibitioni, sicut etiam cotingit in præcepto politiuo, quod non prælupponit iniuriosam, aut malitiosam factionem rei, quam prohibet, sed præsupponit actioné cum aliquibus circunstantiis, quam in illis circunstantiis prohibet, & supposita prohibitione sequitur, vel concomitatur malus, & peccaminosus modus agendi talis actionis in illis circunstantiis.

Ex hoc potest responderi aliter ad replicam, di-Ainguendo antecedes: non prohibentur, nisi qua- Responso alia tenus fieret iniurioso modo, ita vt ille iniuriosus ad replicam modus se habeat præsuppositiue ad illa prohibi- positi,n. 147. tione, nego antecedens: ita vt habeat se concomitanter ad præceptu, concedo antecedes: & fimili- probibetur ter distinguo primu consequensisecundum quòd aliquid niss prohibentur, prout secundum quod denotat rationem præsuppositá præcepto, nego cosequentiam; quamuis enim nó possit esticere vt illicito modo fiant res præceptæ:potest tamen efficere, vt licito modo fiant, secundum quod sunt præcepta hoe sensu; secundum quòd prohibetur, prout ly secundum quod denotat rationem sequentem, aut cocomitantem prohibitioné, concedo consequentiam primă,& nego secundam; quia vt dispenset no est necesse vt faciat ea licité posse fieri secudum quod præcepta hoc sensu; sed sufficit quòd possint licitè fieri secundum quòd sunt præcepta priori sensu,vt patet ea dispésatione in præceptis positiuis,

Ex his habemus Deum posse dispensare in præceptis aliquibus Decalogi præter præceptum ter- An possie ditium. Nuc breuiter restat, antequa progrediamur sposarin praviterius, decidere, an aliqua potestate humana id logi potestate possit sieri, nam id etiam corrouertitur; sed non in humana? hoc sensu, an scilicet possit de potentia absoluta Deus concedere facultaté dispentativá hanc hominibus?na ex hypothesi iam probata,quòd Deus Deus pesses iple possit dispensare in illis, non est dubium quin communicare possit communicare illam facultatem hominibus facultate diquibuscunque, quia in tali communicatione nulla minibus. potest assignari repugnatia; quod auté non implicat, omnipotentiæ diuinæ attribuendű est secundùm omnes. Difficultas ergo præsens est, an de fato talis potestas sit communicata hominibus, & speciatim, an sit data Regibus, Principibus abtolutis, aut Potifici maximo?nam si his non sit data, certum debet esse quòd nullis aliis sit concessa, imò si his etiam communicaretur, non propterea sequeretur quòd aliis hominibus esset communicata, quia magna posset esse congruentia eam his communicandi, quamuis non communicaretur aliis non habentibus similem auctoritatem, aut curam. In hoc ergo sensu

Prima sententia est affirmatiua, qua tenet glossa in cap. A nobis, de decimis in l. manumissiones in l. Im 1. Sententia ciuile, ff de Iust. & iure. Abbas in cap. A nobis, & cap. assumation. cum tato,& cap.Que in Ecclesiaru, de constit.Felin.& Innoc.ibid.Angel.verbo Papa.Nauar.conf.2.in cap. Qui fily. Sanch.lib. 8. de matrim.difp. 6. Hent.lib. 8. de Euch.c.13. Fundaméta huius sentétiz sunt quidam Fundamencasus infrà ponédi, in quibus de facto videtur au- tum esu. &oritate humana dispésatú fuisse in lege naturali.

Secunda sententia negativa est, & omnium au 2 Sententia thoru fuprà citatorum, qui negant Deum posse di- est negatina. spensare in vllis præceptis Decalogi,na à fortiori debent negare posse homines vlla au&oritate in iis, aut vllis præceptis iuris naturalis dispensare.

inrioso mede.

149. Iniursofus modus agendi non prasuppopro inru na-EHT4

Fundamen-

353. Scotou nibil

babes pro

una, velal

tera sentetia.

Quastio vi-

detur potifi-

mum de no-

mine.

tum eine.

Fundamenta huius sentétiz sunt illa ipsa, quibus probare conati sunt suprà hi authores Deu ipsum non posse in his præceptis dispensare, sed quadoquidem illa fundamenta iam soluta sunt, non satis probate possunt hanc sententia; vnde qui cam tenere volucrit, debet alia habere, & quidé vnum, & principale posset esse, quòd à seipsis nó possint homines talem auctoritatem habere,& quòd non constat auctoritate, vel ratione Deum ipsis talem dedisse,& præterea quòd facilè responderi possit fundamentis oppositz sententiz, propter que sola sustentatur à prædictis auctoribus.

Quod ad Doctorem nostrum artinet, non video aliquid vnde possim eius mentem hac de re colligere, nec reperio quòd hanc difficultaté sibi proposuerit vllibi: unde quæcunque ex prædictis sentéciis, sine doctrinz Scotisticz prziudicio defendi potest. Quod eriam ad ipsam rem attinet imprimis sentit vix elle alia quastionem hîc quam de nomine : nam qui asserunt humanam potestatem dispensare posse, ideò mouérur, quia de facto propter exépla inferiùs ponenda videbatur ipsis dispensatu fuisse in illis,&nihil aliud in re volut, nec ad praxim vllž aliud requiritur quàm quòd illa exempla sint vera, & similia practicari possint.

Totum autem hoc fatentur Authores sententiz negatiuz, vnde controuersia est, an illi actus, quibus ea, quæ alias erant illicita, de lege naturæ reddebantur licita? Quos actus veriusque sentériæ authores fatentur de facto fuisse, & posse esse in hominibus, fint vocandi dispensatio, nécne, quod videtur totaliter elle de nomine.

Probabilius tamen mihi videtur, quòd in nullis præceptis expressis Decalogi possit de facto Pontifex, aut Imperator dispensare, nec eti: m in vllo alio præcepto iuris naturalis.

Prima pars huius assertionis est conformis secudæ sentétiæ, nec credo eam negari ab Authoribus primæ sententiæ:ná licet dicant posse dispensari humana auctoritate in preceptisiuris naturæ, non tamen id dicunt de omnibus præceptis iuris naturæ,& consequenter ex eo non sequitur quòd pollit dilpenfari in præceptis expressis Decalogi.

Probatur autem illa pars; primò, quia ita expr ssè asserit S Bernardus in libro de præcepto,& dispensatione: Deinde, inquit, quod inuiolabile nominaui, illud intelligo, quod no ab homine traditum, sed diuinitus promulgatų, nisi à Deo, qui tradidit, mutari omnino non potest, ve exempli caus à: non occides, non mæchaberis, non fürtum facies, & reliqua illius tabula. Et suprà in codem loco, Qua essi nullam prorsus humanam dispensationem admittant, nec cuidam hominum ex his aliquo modo soluere, ant licuit, aut licebit.

Probatur secundò, quia quod ad Reges, & Imperatores attiner, non habet vllam authoritatem, nisi quam acceperunt ab ipsis hominibus, homines autem non habent auctoritatem supra legem naturæ, quæ indepédens est ab corum voluntate. quod verò spectatad Pontificem, non habet auctoritatem, vt talis, nisi quam dedit ipsi Deus; sed non constat Deum dedisse ipsi hanc auctoritatem dispensatiuam in his præceptis, nec debet dici quòd vlla potestas sit ipsi communicata, nisi id constet vel ratione, vel auctoritate.

Probatur tertiò,& præcipuè,quia si possent diipensare in vilis, maxime in præceptis secundæ tabulæ; sed in illis non possunt, alias possent dare facultatem interficiendi innocentem, fornicadi, concupiscedi, & accipiendi bona proximi, absque vlla causa; sed hoc est falsum secundum omnes:

ergo non possunt dispensare in illis præceptis.

Confirmatur, quia non videtur quod fit potior Confirmatio. ratio cur possint ipsi dispesare in aliquo præcepto secundæ tabulæ, quàm in quocunque alio, in quo prælertim Deus iple possit dispensare; sed no posfunt dispensare in præcepto homicidij, aut fornicationis, in quibus tamé Deus posset dispésare, ve posteavidebimus; ergo nó possut in vllo dispésare, Secunda pars est Authorum secundæ sententiæ contra Authores primæ sententiæ. Et probatur Probatur primò, quia ipsimet Principes, & Papa obligantur præceptis iuris naturæ; ergo non possunt dispensare in illis : si enim possent dispensare, ipsimet multu precenon obligarentur.

Probatut secundò, quia est eadem ratio de quibuscunque aliis præceptis naturæ,& de præceptis Decalogi, in quibus potest Deus dispélare: sed non possunt dispélare in præceptis vllis Decalogi ex ja dictis : ergo,nec in vllis aliis præceptis naturæ.

Dices ad hoc, & ad præcedentis partis confirmationem vltimam, esse rationem cur Papa possit aliquibus. in aliquibus præceptis iuris naturæ, licèt no possit in vilis præceptis Decalogi,& cur posset etiam in aliquibus præceptis secundæ tabulæ, licet non vitatu adurposset in reliquis, quia scilicet oriretur aliqua vtilitas reipublicæ in dilpenlatione aliquorú præceptorū, tā iuris naturę, quàm Decalogi in aliquibus casibus,& non oriretur aliqua talis vtilitas ex dispensatione in aliis præceptis in aliquo casu, quæ sanè ratio esset sufficiés vt dispélatio possit quadoque dari in iis,in quibus sequeretur vtilitas, quãuis non daretur in aliis,in quibus nó sequeretur.

Sed contrà,quia fi esset talis ratio,ob quá vtile esset reipublicæ, vt sieret dispélatio, certum vide- Reicum. tur esse quòd ipsa lex naturalis non obligaret in illo casu, hæc enim non obligat ad faciendum quod cederet in detrimentum reipublicz, & hzc Lex naturalis est ratio, ob quam colligimus quod licet prohi- no obligat ad beat lex naturalis interfectionem, non tamé prohibeat interfectioné iniusti aggressoris, aut malefactoris, quia scilicet cederet in detrimentum reipublicæ non posse interfici talis: ergo no esset necessaria dispensatio in illo casu, & consequenter resposio non tollit difficultatem probationis, aut confirmationis præmissæ, cum non ostendat rationé cur posser dispensari in aliquibus præceptis iuris naturæ,& non possit in aliis,nisi assignando instantiam in casu, in quo non currit obligatio legis naturalis, nec est necessaria dispensatio.

Dices posse esse talem rationem vtilitatis in transgressione alicuius præcepti naturalis, verbi Alia replica. gratià, illius, quo tenemur promissa observare & vota, quæ quidem non sufficeret secundum se ex natura rei ad auferendă obligatione legis naturalis, sufficeret ramé accedéte dispésatione Potificis.

Contrà, quia sic posset dici de aliis præceptis, Reiscitur 1. verbi gratiâ,interfectionis innocétis, & fornicationis, quòd posset aliquado adesse vtilitas aliqua in eoru trasgressione, que tamé secudum se nó suf. ficeret nisi accedete dispensatione: sed hoc est falsum:ergo nulla est illa ratio. Rursus, si sit aliqua Resicitur 2. vtilitas aliquando in violatione promissionis, aut Quoties estet voti, verbi gratiâ, quæ vtilitas sufficiat cũ dispensatione, nó potest assignari ratio cur nó sufficiat ex quam possent natura rei secundum se ad tollenda obligationem iuris naturæ fine dispensatione, quamuis posset suralis ifsa requiri ex obligatione, vel iuris naturæ, vel iuris politiui, vt recurreretur ad superiorem, non quidem pro dispensatione propriè dicta, sed pro declaratione sufficientiæ istius vtilitatis maio-

1 56. qued non pof-sit vilus home dispensare peu iniu na-Probatio 3. Est cade ratio eur poffent dispensare in quibu Dau Replica. Ratio diffa-

157.

1 58.

viilitas ob disperare he nő obligaret.

154. Reformin. Nes in pracepsu expressis Decalogi, nec in ullu aliu inris nature possune bomines dispésare.

Probatur indispë subslitas praceptorum Decalogi bumana aucto-Tisate.

155. Reges no acceperunt salk auchoritatem.

Nes Pötifex.

Probatio 3. Non possent Reges , aut Pontifices oc sidere innocentem.

### Dist. XXXVII. Quæst.vnic. 108

159. Probatur tertiò soluendo exempla admersariorum. Primă exemplum de communitate bo-Borum

An fuerit pracaptum de ommunitate bonorum.

160. Scotus no temuit praceptนี fui∬e rigorosum de communitate re-

Probatur bac explicatio Scoti primà.

Probatur ...

161. Non fuit praceptum de comunitate re-

Dinisio rord magis cŏgruit natura apta quàm comunitas.

ris, quod viteriùs per diceda magis cofirmabitur.

Probatur tertiò principaliter, soluendo exempla quædam, quæ solent adducere aduersarij contra nostram doctrinam, quæ sunt vnicum fundamentum corum. Primum exemplum, quòd de facto humana potestate abrogata sit lex naturalis, quæ erat de communitate bonorum omnium, aliàs non liceret hominibus habere proprietatem vllo-. rum bonorum, nec consequenter esset præceptum aliquod naturale, aut positiuum de non concupiscendis bonis proximi.

Hoc exemplum supponit fuisse præceptum naturale de communitate rerum. & quidem Suarez suprà cap. 13. ac Salas disp.5. de legibus sett.7. n. 35. dicunt Scotum nostrum 4.dift. 15.9.2.art. 1.asserere quòd in statu innocentiæ homines habuerunt præceptum de communitate rerum, ipsúmque proprerea impugnant; primò, quia non constat fuisse aliquod præceptum positiuum ea de re,nec possunt assignati principia, ex quibus colligeretur fuisse præceptum iuris naturæ. Secundò, quia rationes Scoti solum vrgent fuisse congruam, & conuenientem illi statui communitatem rerum, sed ex hoc non sequitur fuisse præceptum de illa communitate.

Verùm hi authores non rectè intellexerunt Scotum,nam quando iple asseruit in illa distinctione fuisse præceptum de communitate rerum, non intellexit de præcepto rigorosè accepto, & obligante ad observantiă, ita vt quis transgrediendo peccaret: sed solum de præcepto large loquédo, quatenus tale dicitur illud, quod esset valde congruú, aut conueniens pro aliquo statu ex natura rei:huiusmodi autem præceptű non negant, nec impugnant dicti authores, led præceptum rigorose acceptum, de quo non agebat Scotus; vude sequitur quòd non intellexerint ipsum. Quòd autem Scotus non egerit de præcepto rigorosè accepto,patet primò, quia vt ipsemet Suarez fatetur, eius rationes non concludunt tale præceptű, sed quando Author aliquis asserit aliquid dari, vel nó dari ob rationes aliquas, si illud quod asserit est æquiuocum, in eo sensu cantum intelligendus est Author de illo agere, in quo eius rationes iplum concludunt, non in alio sensu, in quo non concludunt; ergo cum Scoti rationes non concludant præceptum strictum, sed largum, non debet intelligi de præcepto stricto, sed de largo.

Paret etiam secundò, quia in hac ipsa quæstione, quam iam explicamus, Scotus dicit aliqua esse de iure naturæ dupliciter. Primò strictissime, & talia putat indispessabilia. Secundò, largè, vt sunt illa quæ sunt consona legi naturæ; ergo cùm ipse ideò dicat fuisse præceptum de communitate rerum pro statu innocentiz, quia illa communitas erat valde consona naturæ istius status, debet intelligi loqui de præcepto largè loquendo, quod mihi videtur manifestum.

Sed vt ad propositum huius loci revertamur, dico illud exéplum nihil concludere, nam omnino falsum puto quòd fuerit aliquod preceptum iuris naturalis de comunitate rerum: quauis enim diuifio rerŭ per legem politiuž introducta lit, & hoc etiam occasione peccatoru, quæ cómittebant homines, dum omnia erat comunia; tamen non proprerea sequitur fuisse præceptú aliquod iuris naturæ de illa comunitate, quæ vigebat ante legem illam politiuam, qua statuebatur reru divisio, quia nec apparet ex terminis illam communitatem ex natura rei fuisse necessariò obseruadam:nec sunt Scoti oper. Tom, VII. Pars II.

vlla principia naturalia, ex quibus colligi possit necessaria observantia eius; imò supposita inclinatione hominis pro hoc statu potius videretur esse præceptum iuris naturæ de divisione rerum, ita vt magis congrueret naturæ humanæ pro statu peccati quòd ab initio statueretur illa diuisio, quam quod omnia relinquerentur in communitate, & hæc ipsa erat ratio positiuæ legis, per quam statuebatur illa divisio.

Quando autem dicitur quòd omnia crant communia de iure naturæ, hoc non ita intelligendum 🕬 🕬 😘 omest, quasi esset aliquod ius nature obligas homines communia de ad comunitatem rerum seruanda, sed quod si spe- lege nature. Cetur ius naturz non erat vllu przceptum, quod obligabat ad diuisionem rerum, nec vllu fundamentu, vnde hæc res spectaret ad dominiu huius, illa ad illius, & consequenter quòd vnusquisque cuiusque rei dominiú prætendere posset æquè, ac quicunque alius:& hinc colligitur ratio, ob quam comunitas rerum porius quam divisio specter ad legé nature, (licèt, vt suprà dixi, supposito peccato magis consonú esset naturæ, vt diuisio ordinaretur,quam vt ordinaretur,aut relinqueretur rerum cómunitas) quia scilicet pro diuisione rerú debebat accedere consensus positiuus hominu, aut positiua ordinatio, vel Dei, vel ipsorummet hominum;ad communitatem autem non requirebatur consensus, quia cum nullus posset prætendere ius particulare ad aliquam rem ex natura rei, etiam ex natura rei maneret illa communitas absque auctoritate aliqua humana, aut divina libera.

Dices cum Fortunio Garcia I.manumissiones, n.8. si non esset præceptum iuris naturæ de communi- Obiettio Gartate rerum, lequeretur quòd antequa ordinaretur sia. diuisio reru, posset vnusquisque licitè appropriare sibi quamcunque rem, quia id faciendo non contrairet vlli præcepto. Respondeo, negando seque- Responsio. lam, quia licèt non esset præceptum de retinenda comunitate, erat tamen præceptum vt ea manéte nemo sibi appropriaret res, quia est præceptű iuris natura, ve quandin aliquis habeat ius ad ali- Quamui non quam rem, nemo priuer ipsum eo iure, nisi ad hoc este pracepia auctoritatem habeat : manente autem rerum communitate omnes æquale ius haberent ad res, mo posset sibi for si aliquis non habens auctoritatem, appro- aliquid propfiaret sibi rem aliquam, verbi gratia, equum, tum pria autoriprivaret alterum iure, quod habuit ad illam rem.

Dices, ergo ex natura rei in tali statu vnusquisque haberet ius ad rem, verbi gratiâ, ad equum, & consequenter est ins naturæ quod res sint comunes.Respondeo, distinguendo primu consequens, guo se su umhaberet ad equum ius obligans, vt equus spectet nes haberent etiam ad ipsum, nego consequentiam, haberet ad im ad res ex equum ius, id est, haberet dominium equi, & conlequenter occasionem tam benè eo vtendi, quain vnusquisque alius, concedo consequentiam; similiter distinguo secundum cosequens:est ius naturæ,id est, ex natura, res sunt communes, licèt sine obligatione aliqua relinquendi eas in illa communitate, concedo consequentiam; sed consequens sic non facit ad propositum.

Itaque duobus modis potest intelligi quòd res fint comunes de jure nature, aut quod fit jus natu- Duoles moræ de comunitate. Primò sic, vt sit obligatio aliqua relinquédi res in illa comunitate, ita vt nullo ci res comu modo, vel non, nisi cumdispensatione possit sieri,vt res non sit communis: & in hoc sensu si res Primus meessent communes de iure naturæ, valeret præda probatio, & efficaciter convinceret fuisse fctam dispensationem in lege naturæ; sed nega-

tate appro-

Responsio.

165. du po∬unt dines de inre nature.

mus communitatem terum esse de jure naturæ in hoc sensu, idque probatur, tum, quia non potest ostendi ex quibus principiis colligatur quòd in eo fenfu fit communitas de iure naturæ ; tum, quia vnusquisque in particulari, antequam statuebatur lex de diuisione rerum, poterat abdicare se sine dubio, si veller, quocunque inre,& dominio ad res alias ipsi cum exteris communes, sicut potest iam supposita divisione retum absque vila dispensatione, sed hoc esset falsum, si esset præceptum obligans ad communitatem rerum ieruandam.

166. 2. Modus.

Secundo modo potest intelligi quòd communitas rerum sit de jure natura, sic nempe vi à natura habeant omnes æqualiter dominium retum omnium, nec possit quantim ex parte naturæ haberi vlla ratio, cur hæc res potiùs ad hunc, quàm ad illum pertineat, licèt etiá non sit aliqua ratio cur non possit sieri per ipsosmet homines, vt vna res ad vnum potius quam ad alium specter? & in hoc sensu concedo communitatem rerum esse de jure naturæ; sed tamen hinc nihil habetur ad propolitum,nam quando quærimus,an pollit humana auctoritate dispensari in lege naturæ, quæstio debet intelligi de lege natura praceptiua, nam solum in lege præceptiua potest esse dispensatio; ynde cùm non sit lex aliqua naturæ, aut ius præceptiuum comunitatis rerum, licet effet aliquod ius naturæ non præceptiuum de ista communitate, quamuis humana auctoritate possit sieri vt res non sint communes, tamen non dispensat humapa authoritas in lege naturæ. Adde ad hæc fortallis elle conforme naturz vt qui priùs incideret in possessionem alicuius rei, is eius dominium haberet; sed de hoc in tractatu de dominio fusiùs.

167. Secundum exemplum de leruitute. Non est pra ceptum inru natura de non reddendis bominibus in feruiturem.

Secundum exemplum aduersariorum est de seruitute, que inducta est humana auctoritate, cum tamen libertas sit de jure natura. Sed facilè respondetur ex dictis, negando esse vilum præceptum naturale dictans non esse reddendos homines in seruitutem, alias nemo posser propria auctoritate facere se seruum, quod omnino patet elle fallum, quandoquidem nulla prorlus assignari possir ratio cur id facere non possit,& de facto communis praxis sit, quòd se faciant aliqui sernos; sed solummodo est præceptum naturale quòd non fiant aliqui serui absque legitima caula, hoc est, nisi vel ipsimet cedant suo iuri,& vltrò se in seruitutem dedant, vel nisi sit ordinatum ab auctoritatem habentibus, vt propter tales, & tales causas quis fiat seruus, qui aliàs esset liber; ynde qui facit aliquem seruum ob tales causas non transgreditur legem naturz, neque indiget vlla dispensatione, quia, vt dixi, dispensatio non requiritur, nec potest haberi, nisi quando est præceptum obligans ad actum non faciendum, in quo fit dispensatio. Confirmatur, quia non est magis contra ius naturæ redigere in seruitutem quam interficere: sed interficere cum debita causa non est contra ius naturæ, nec vt quis sic intersiciatur requiritur dispensatio vlla:ergo, nec redigere in feruitutem est contra ius naturz, nec ad id faciendum requiritur dispensatio vlla.

Dices, si hæc doctrina sit vera, posset dici quòd Deus non dispensauit cum Abrahamo ad interfectionem filij, quia posset dici quòd Deo iubente non obligabat præceptum aliquod naturale, quia non est præceptum naturale, vt non fiat occisio innocentis simpliciter, sed vt non siat, nisi cum auctoritate sufficienti. Respondeo negando

sequelam, quia si quoties præceptum non obliga- 8i que tin ret, non fieret dispensatio, nunquam fieri posset 174 dispensatio: nam quoties fit, nunquam obligat foret diffes præceptum in sensu composito dispensationis. sio, m Ratio autem disparitatis est inter casum occisio- firi. nis,& casum seruitutis ( & idem est de casu dinisionis bonorum, quæ aliàs essent cómunia) guòd divisio bonorum, & servitus non sint prohibita ex natura rei, quandoquidem quis posset propria auctoritate ea inducere, occisio innocentis est prohibita ex natura rei, nec poterat fieri propria auctoritate Abraham, aut Isaaci.

Dices, quamuis quis posset se liberè dedere in seruitutem propria auctoritate, tamen non petest Alia rolica. alium inuitum cogere ad seruitutem sine auctoritate Superioris absque violatione præcepti iuris naturalis : ergo si mediante auctoritate publica possit alium cogere ad seruitutem, ille, qui habet auctoritatem publicam, potest dispensare in illo præcepto naturali, quo ille obligabatur ad non redigendum alterum inuitum in seruitutem. Nec valet dicere quòd licèt præceptum naturale obligaret homines ad non redigendos alteros inuitos ad seruitutem, tamen non obliget vt id non faciant mediante auctoritate publica, & propterea quòd non fieret dispensatio cum ipso ab co, qui haberer publicam auctoritatem; hoc,inquam,non valet, quia posset idem directissime dici de Abrahamo, quòd Deus scilicer non dispensauit cum iplo, sed quòd dedit ipsi auctoritatem occidendi innocentem Isacum, sicut Rex daret auctoritatem redigendi alium in seruitutem absque dispensatione.

Respondeo, negando consequentiam, non ob eam rationem iam benè impugnată, quòd scilicet Cur dans fapræceptum naturale non obligat in casu facultadigitain ser tis receptæ ab auctoritate publica; sed quia Rex, withtem nm seu persona habens auctoritatem publicam non diffenset in potest dare illa veniam redigendi alium inuitim imparant in seruitutem ex mero beneplacito suo; sed ex eq quòd hîc,& nunc sequatur,aut iudicetur sequi ex dicta illa facultate maius bonú reipublicæ, quàm esset libertas istius hominis : quia ergo nó potest dare illam facultatem nisi ex suppositione istius boni,& quia ipía lex naturalis non obligat ex ista suppositione, quando illa esset certa, propterea non debet censeri ista facultas data esse dispensatio. Quia verò Deus posset dare licétiam Abrahæ interficiendi filium, abíque eo quòd vlla maior villitas sequeretur ex interfectione,& quia de faco verisimile est illum sic fecisse, propterea potest dici quòd Deus dispensauit in lege illa naturæ de non interficiendo innocente, quamuis non possit dici, quàd Rox tribuens facultaté redigendi in seruituté dispenset in lege naturæ, quæ prohibet,ne quis aliu redigat in servitutem invitum.

Dices præterea, si propterea Rex dans auctoritatem redigendi in seruitutem non dispensat, quia Replica alia. non potest dare illam facultatem, nisi ex suppositione aliculus boni maioris, sequeretur quòd Reges, aut superiores de facto non possent dispensare in lege positiua humana, quia non posfunt dare licentiam transgrediendi illas leges,nisi quando sequeretur aliquod bonum.

Respondeo, negando sequelam, & ad probationem dico quòd quamuis non facerent benè *legibre pofit* dispensando in legibus semel publicatis, & acceptatis absque causa, tamen fine dubio absque vlla causa possent dare facultatem hic, & nunc illas le forte il transgrediendi, sicut & possent simpliciter eas facerent.

Responsio. ossens Reges dispensare in

Replica.

168.

Responsio.

abrogare. Deinde quamuis, ve dispensarent deberet esse causa aliqua, non tamen maior, quamea fuit, ob quam lex primum statuta est; nec quidem æquiualens: sicut enim illa causa, ob quam lex instituta est, non obligabat Principes ad statuendam legem, ita nec obligat ad eam iam statutam conseruandam, nisi per accidens ex ratione aliqua particulari, quæ hîc, & nunc posset occurrere, licet non deberet occurrere semper.

Terrium exemplum est de non auferendo alieno, quod est legis natura, & tamen abrogatum est de facto per legem positiuam humanam, qua licet retinere alienum per vsucapionem, & przscriptionem.

Respondetur, in casu vsucapionis, aut præscri-ptionis rem, quæ alias erat aliena, non esse aliecapionis, & nam ex iure naturæ; vnde retentio rei in tali casu non est contra ius naturz, nec illa lex positires aliàs alieua, qua statuitur, vt non sit censenda res illa aliena no est aliena ex natura na, est dispensatio, aut abrogatio legis natura; tum, quia certum est non esse vilo modo contra legem naturæ, sed potiùs iuxta eam quòd superiores,& Principes possint disponere de bonis particularium, secundum quòd melius cedet in bonum Reipublicæ; vnde quia melius est, aut saltem meliùs existimatur esse quòd res aliàs alienz in casu vsucapionis, & præscriptionis non sint alienæ, optime poterat statui lex, vt in tali casu non censerentur moraliter alienæ, & ea statuta, qui retineret illa, non retineret aliena, sed propria.

Confirmatur, quia si quis dominium suarum rerum transferret in alium; iste alius accipiendo illas res, non faceret contra legem de non auferendo alieno, nec vteretur dispensatione vlla; ergo similiter dicendum est in casu vsucapionis.

Quartum exemplum est de iure naturali, quod habent vir, & mulier, mediante consensu suo ad contrahendum matrimonium, & quilibet dominus rerum suarum ad condendum testamentum ex arbitrio suo; nam de facto per leges humanas factum est, vt non valeat matrimonium initum, aut testamentum conditum, nisi ex suppositione aliquarum circunstantiarum, & conditionum, quæ non requirebantur ex lege naturæ. Sed facile respondetur non licere per legem naturæ vllo consensu matrimonium inire, aut condere testamatrimonium mentum, nisi consensu non prohibito per legem ex lege natur natur , aut alias leges iustas ; vnde cum Principes possint prohibere alios consensus omnes præter eos, qui fierent cum talibus circunstantiis, non est mirum quòd alij consensus non facti cum illis circunstantiis non sufficiant ad matrimonium, aut testamentum; nec est dicendum quòd leges exigentes huiusmodi conditiones, & circunstantias, ac prohibentes alios consensus non habentes illas, tint contra legem naturæ, cùm nulla sit lex naturæ, quæ prohibet quo minus possint statui tales, leges.

Quintum exemplum est, & quod magis solet arridere aduersariis, ac nobis facessere negotium, de dispensationibus, quas solet Pontifex dare in votis, & iuramentis, quæ tenetur quis ex iure naturali observare,& de dispensatione in matrimonio rato, ac residentia Episcoporum, quæ est de iure naturali secundum Trid. seff. 23.cap. 1.de refor-

Respondeo, licet dicatur communiter Pontificem dispensare in dictis præceptis iuris naturæ, re vera tamen ipsum non dispensare dispensatione

propriè dicta. Quod vt meliùs intelligatur, priùs aduertendum est, quod paulò suprà infinuaui, dispensationem propriè dictam esse facultatem alicuius superioris ad faciendum aliquid quod aliàs in iildemmet circunstantiis omnibus esset prohibitum per aliquam legem abíque vlla prorfus variatione materiæ (præter variationem ortam ex ipsamet facultate superioris, qua fieret, vt res non esset prohibita, vnde fit, vt vel non requiratur aliqua causa ex parte obiecti, ob quam detur dispensatio, nam illa ipsa causa esset variatio sufficiens ipsiusmet materiæ, distincta à variatione desumpta à facultate superioris; vel si requiratur, non tamen necessariò requiratur, nec talis sit causa, quin ea non obstante adhuc obligaret ius naturæ, nifi accederet voluntas dispensantis, qui licèt hîc, & nunc requireret illam causam, posset tamen absolute,& simpliciter dispensare sine illa.

Aduertendum vlteriùs Pontificem nunquam dispensasse in voto, vel iuramento absque aliqua causa, nec etiam in matrimonio rato, aut residentia Episcopi, si sit de iure diuino.

His suppositis, facile patet Pontificem non dispensare in lege naturali dispensatione propriè dicta in prædictis cafibus, & sanè si posser sic dispensare, posset dispensare absque vlla causa.

Dices in prædictis casibus lex naturalis obligat; ergo cum non obliget accedente facultate Ponti- Replica.

ficis, Pontifex propriè dispensat.

Respondeo, mihi videri satis probabile quòd Responsio. lex naturalis non obliget in casibus, in quibus fit fensatio in dispensario; quia non existimo dispensari vnquam in voto, nisi quando ex observatione eius sequeretur aliquod detrimentum, aut quando loco ipsius aliquid moraliter æquiualens, aut magis bonum præstaretur Deo; vt, verbi gratia, si quis voueret castitatem voto simplici, & reperiret se in tali statu, in quo non posset moraliter considerata fragilitate humana illud obseruare: quin non solum infringeret illud votum, sed etiam peccaret peccato fornicationis, aut adulterij, aut alio aliquo peccato, quo non peccaret si absolueretur à voto; quia scilicet duceret vxorem; in tali ergo casu ex non violatione voti per contractum matrimonium seque etur maximum detrimentum, & consequenter non obligaret ius naturale ad eius observantiam; tum, quia ipsemet Non obligne vouens moraliter censendus esset non voluisse voit, ant invotum suum extendere ad illum casum;tum,quia lex naturalis nunquam obligat ad illud, ad quod sur magnum moraliter sequitur tam graue detrimentum, quæ detrimentum, est ratio ob quam si quis voueret soluere alicui & notabile. viginti libras certo die, & videret ex illa solutione secuturum certò, moraliter loquendo, magnum detrimentum Reipublicæ, aut personæ cui soluerer, aut sibi ipsi non peccaret non obseruando votum, & idem est de juramento quantum. ad hoc.

Rursus si aliquis voueret dicere septem Psalmos singulis diebus, & videret maius obsequium Satufit voto, esse Deo ex natura rei meditari tanto tempore, Giuramento aut recitare Rosarium, aut visitare infirmum, nec lius prastade, posset vtrunque facere, in tali casu non obligareposset vtrunque facere, in tali casu non obligare- quam vone-turad recitandos Psalmos ex iure natura, si vellet batur, aus illa alia opera facere : quæ est sententia commu- imabatur. nior cum Diuo Thoma 2. 2. quest. 88. Rodriquez §.9. num. 106. Caietano v. voti commutatio. Medina cap. 1 4. summe Ludouici à Cruce in expositione Bulle Cruciata, disp. 1. cap. 7. dub. 3. num. 5. & 8. vbi pluresalios citat. Ratio autem est, quia aliàs qui pro-

sirca boc.

Advertentia

vel iuraměto absque causa.

175.

ramentum

174. 5. Exemplum de dispesationibus.

172.

3. Exemplum

de legev suca-

pionu, & pre-

Criptions.

Responsio.

Praferiptionis

173. 4. Exemplum

de matrimo-

nioser coden-

do testameio.

Responsio.

Quis confen-

sus sufficit, &

requiritur ad

Responsio. Non diffensat Pontifex dispensatione. proprie dicta in votu , aut iuramentu.

Digitized by Google

mitteret

### Lib. III. Sententiarum 894

mitteret dare Ecclesia cereum, non satisfaceret dando calicem aureum; & quia lex naturæ nunquam obligat necessatiò ad omittendum maius bonum: & hæcest ratio, ob quam existimo non obligare promissionem matrimonialem in casu ingressus Religionis, nec residentiam Episcopalem in casibus, quibus cum ipsis dispensari posser, quando scilicet maius bonum sequeretur ex abfentia, quàm ex residentia, siue à parte rei, siue in æstimatione morali.

177. Replica.

Dices, illa causa, quam requirit Pontifex, vt dispenset in voto, vel iuramento, vel est causa, ob quam non obligat ius naturale, vel non est talis causa; si non sit talis causa, ergo Pontifex concedens facultatem non observandi votum, vel iuramentum, propriè dispensat; quia concedit facultatem faciendi aliquid in circunstantiis, in quibus obligaret ius naturale ad id non faciendum, nisi adueniret voluntas Pontificis: si sit talis causa; ergo non esset necessariò recurrendum ad Pontificem pro dispensatione, quod est contra praxim communem Ecclesiæ.

Quoties di-

178.

fatto verbo

dispensandi.

Respondeo, persistendo adhuc in præmissa do-Spesat Pontif. Arina, causam esse talem, ob quam non obligat ius naturæ: sed nego quòd propterea non debeat sum sus natu. recurri ad Pontificem, quia id posset esse necessarale non obli- rium, vt declararet causam esse talem causam: gat ad illa. quemadmodum enim licèt aliquis esset certus Tamen debes quòd res aliqua esset sua, non posset tamen ali-Pontif.quan- quando ipsam sibi vindicare propria auctoritate, doque: de curt sed deberet expectare sententiam Indicis, ita similiter licet aliquis esset certus quod causa esset legitima caula, ob quam non obligaret hîc,& nunc ius naturale, tamen non deberet ptopria auctoritate facere illam rem; sed deberet expectare declarationem eorum superiorum, quibus ea facultas declarandi esser concessa, præsertim cum absque grauissimo damno suo, vel aliorum posset expectare.

Ad quæ addendum est, quòd fortassis quando constaret causam esse talem, spectatis omnibus circunstantiis, ob quam Pontifex daret dispensationem, tum ex natura rei non esset petenda dispensacio, nisi vel ob consuctudinem, vel ob legem positiuam, & ordinationem Ecclesiæ, quæ sufficienter colligitur ex communi praxi omnium recurrentium semper ad Pontificem, vel alios superiores pro dispensatione in votis, & non infringentium ea, nisi ca obtenta, & etiam ex mul-

tis particularibus statutis, & legibus.

Quod maximè autem contra hanc doctrinam facit est, quòd secundum eam Pontifex non tam Replica praciona on co dispensarer, quam declararer, aut sententiarer lequòd viatur gem naturalem non obligare in circunstantiis, in quibus conceditur dispensare: sed hoc non videtur ita esse, primò, quia ipse vtitur dum sic dispensat, verbo dispensationis simpliciter, non secus ac quando re vera dispensat in lege positiua sua, nec ex natura dispensationis, quatenus exprimitur per verba Pontificis, aut scripta, potest desumi vlla prorsus differentia in vtroque illo casu,& quando scilicet dispensat in lege naturali, & quando dispensat in lege positiua: ergo dicendum est, vel quod in neutro, vel quod in veroque dispensat casu. Secundò, quia manifestum videtur quòd non sit talis occasio, aut causa, (seclusa voluntate Pontificis) ob quamius naturale non obliget ad residentiam Episcoporum, ad quam aliàs obligaret, quoties Pontifex dat licentiam Episcopis non residendi : ergo verè, & propriè dicendus est dispensare cum illis in talibus casibus, quamuis fortè in aliis casibus non dispensaret, quod sufficit ad impugnationem nostræ doctrinæ.

Sed ad hæc responderi potest negando minorem. Ad cuius primam probationem dico ver- Responso bum dispensatio esse æquiuocum, & significare aliquando quemcunque actum superioris, quo fit, vt sin his, aut illis circunstantiis sit aliquid licitum, quod alias sine illo actu non censeretur li- fignificati pro citum, siue ille actus sit proprie dica dispensa- priam, quan tio, fiue non: & in hoc sensu vitur Pontifex verbo dispensationis in casibus iuris naturalis, de qui-

bus agimus.

Aliquando verò fignificat dispensationem propriè dictam suprà explicatam, & in hoc sensu non vtitur Pontifex verbo dispensationis in illis casibus. Nec refert quòd simpliciter viatur isto verbo æquè in illis casibus, ac in aliis juris positiui human:, in quibus propriè eo vtitur, & quòd non possit ex natura verborum colligi eum non eodem sensu eo vri in vrrisque casibus; nam non colligimus ex natura verborum diuersitatem acceptionis in illis casibus, sed ex natura rei subie-&z, nimirùm quia materia casuum iuris positiui humani est ita subiecta Pontifici, vt possit absque vlla causa antecedente suam volitionem dare licentiam in ea operandi, vel non operandi, quod est propriè posse dispensare, proprerea dicimus eum proprie dispensare, dum dat licentiam; quia verò materia iuris naturæ est talis naturæ, vt Pontifex non possit sine causa rationabili antecedenti suam voluntatem, dare licentiam eam operandi, si sit prohibita; aut non operandi, si sit præcepta, propterea dicimus quòd quando dat facultatem operandi, interueniat talis causa, atque adeò propriè non dispenset:vtitur autem isto modo loquendi; tum, quia perinde est quantum ad praxim fidelium; tum, quia magis conducit ad timoratorum simplicium scrupulos tollendos, quemadmodum dat sæpissimè privilegium faciendi multa in casibus, in quibus aliàs liceret ea facere, & consequenter in quibus re vera non dat verum priuilegium, vt scilicet timoratorum conscientiis, qui dubitarent, aut timerent sibi ea facere non licere, consulat, de quo Authores communiter.

Ad secundam probationem minoris respondeo primò, fallum supponi tam in ea, quàm in exem- Respossad1. plo vltimo contra nostram conclusionem propofito, nempe ex Concilio Tridentino colligi quòd Ex Conc. Tri Episcopi teneantur de iure naturæ residere in suis dentino non Diccelibus; nam in seff. 23. cap. 1. de reformatione, colligium nf vbi de hoc agit, dicit tantum esse præceptum diuinum, vt Episcopi faciant multa, quæ nisi assisterent suis gregibus, non possent facere. Cum pracepto, inquit, dinino mandatum sit omnibut, quibus animarum cura commissa est, oues suas cognoscere, pro his sacrificium offerre, verbique dinini pradicatione, Sacramentorum administratione, ac bonorum omnium operum exemplo pascere, pauperum, aliarumque miserabilium personarum curam paternam gerere, & in catera munera pasteralia incumbere, qua omnia nequaquam ab iis prastari, & impleri possunt, qui gregi suo non inuigilant, neque assistunt, sed mercenariorum more deserunt : sacrosantta Synodus eos admonet, & hortatur, ve dininorum praceptorum memores, factique forma gregis, in iudicio, ac veritate pascant, & regant; sed ex his nullo modo habetur quòd residentia esset de jure naturæ, quamuis forte habetur quod

spensatio

180.

### Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

sit de jure diuino, cum non sit idem esse de jure diuino, & de iure naturæ, vt patet. Probatur minor, quia ex illis verbis non potest haberi quòd retidentia sit de alio iure, quam de iure illo, ex quo obligantur Episcopi ad præstanda quæ præstare non possunt sine residentia: at ex Concilio non habetur quòd ea præstare tenentur ex iure naturæ, sed ex præcepto diuino : ergo non habetur quòd teneantur ad residentiam iure naturæ, sed tantum quòd ad eam teneantur iure diuino; si tamen hoc ipsum colligatur ex Concilio satis clarè, de quo sanè dubitare posser, cùm omnia illa, ad quæ dicit cos Concilium teneri, præstari possint ab illis non residentibus corporaliter, nec assistentibus immediate, & personaliter in iisdem Ecclesis. Sed quidquid sit de hoc, cuius examen aliò remittendum est, cum non spectet ad propositum.

Respondeo secundò, Pontificem nunquam'dispensare de facto cum Episcopis vt non resideant pro co tempore, pro quo est obligatio iuris, aut naturæ, aut diuini ad residendum, nisi ob grauissimam causam, talémque, ob quam meritò existimare possir, nec Deum, nec naturam obligare ad residentiam. Quando autem ob leues causas dispensat, si tamen id vnquam faciat, id solum contingit, quando eius præsentia non est ita necellaria, aut viilis gregi, quin prudenter existimari possit quòd nec Deus, nec natura obliget sub peccato, faltem mortali, ad residentiam.

Auersa quast. 94. sect. 3. S. Ad omnia dicit Pontificem, quando dat veniam non residendi Episcopis non dispensare in lege natura, quia dat illam veniam, relaxando promissionem Episcopi ad residendum, & quemadmodum si aliquis sibi promittenti dare centum scuta, ignosceret illa scuta, eo ipso efficeret vt iste non obligaretur ipsi promissioni, & tamen non dispensaret cum ipso, quia scilicet tolleret obligationem per relaxationem promissionis: ita etiam in casu proposito Pontifex licèt tolleret obligationem residendi ortam ex promissione Episcopi snon tamen dispensando hoc faceret, sed relaxando illam promissionem.

Suarez etiam lib. 2. cap. 14. dicit non obligari Episcopum, nisi ex pacto inito cum Ecclesia, in quo pacto includebatur subordinatio ad superiorem Pastorem Ecclesiæ, itascilicet, vr si iste superior Pastor in se recipiat curam Ecclesiæ, aut statuat hoc, vel illo particulari modo ipsi esse prouidendum, eo ipío Episcopus non obligetur ad residentiam ex vi sui pacti, quamuis propriè cum iplo non dispensetur: quando autem Pontifex dispensat cum ipso, quasi in se accipit curam Ecclesiæ, & statuit ipsi esse prouidendum absque assistentia Episcopi, vnde tum non propriè dispensar: similiter respondent iidem Authores quando dispensat Pontifex in votis, iuramentis, aut matrimonio rato, eum non propriè dispensare, sed relaxare promissionem, quæ in illis casibus fit.

Sed hæc doctrina, nili accommodetur nostræ, ( quod an possir benè fieri, necne, modò non curo) non placer mihi, nam in primis si ex pacto aliquo Episcopi cum Ecclesia sua oriretur vt residere deberet in ea, ipsamet Ecclesia posset relaxare illud pactum, nec esser recurrendum ad Papam, quod credo neminem dicturum, quandoquidem illa residentia sit ex iure diuino , vt patet ex Tridentino, & quandoquidem semper recurratur ad Papam. Deinde si esset ex pacto, posset Episcopus expresse negare pacisci de illa residentia. Et posset Pontisex admittere hoc sine vlla causa, quod etiam videtur absurdum: non ergo ex hoc oritur ista obligatio, sed ex præcepto diuino positiuo, vel naturali, quo præcipitur, vt qui curam Diœcesis assumit, siue paciscatur, siue non de residentia , resideat.

Deinde quamnis esset illa obligatio ex pacto, profectò non credo Pontificem posse relaxare pactum, aut promissionem illam, nisi vbi subest debita causa, qua sine Ecclesiæ istius graui in commodo, aut ob magnum emolumentum Ecclesiæ vniuersalis, aut boni publici, aut longè maiori bono ipsius Episcopi, aut aliorum, quam esset in commodum Episcopatus, posset, aut deberet sieri ista non residentia. Quando antem adesset talis Pontifino pocausa, quamuis Pontifex non relaxaret istam pro- test relaxare missionem, aut pactum, ex natura rei, non vide- pactum cum tur quòd lex naturalis, aut dinina obligaret ad illam residentiam, licèt ob vitandas inconuenientias multas, quæ orirentur ex nimia Episcoporum facilitate ad persuadendum sibi subesse tales causas, quando re vera non subessent, consultò ordinatum sit ab eodem Concilio Tridentino, vt Pontifex cognoscat, & determinet sufficientiam caulæ quando potest commodum recurri.

Confirmatur hoc, quia Pontifex non potest relaxare promissionem, aut pactum initum cum Pontif.nequit aliquo de dando ipsi centum scuta, nisi ob causam relazare de-legirimam, verbi gratia, vel dando ipsi æquiua-lentem summam, vel quando maius bonum Rei-publica orizetta ex an anad has remaindent publicæ oriretur ex eo, quòd hîc, & nunc non obseruaretur istud pactum: ergo nec potest relaxare promissionem Episcopi, aut pactum eius cum Ecclesia sine sufficienti causa, ob quam scilicet meritò posset existimare quòd nec lex naturalis, nec diuina obligaret, & consequenter quando dispensat cum Episcopo non id facit relaxando præcisè promissionem, nec per veram dispensationem.

Et eodem modo potest impugnari illud de cæteris promissionibus, & votis, ac etiam de matrimonio rato, nimirum quod Pontifex non possit præcisè tollere illarum obligationem per relaxationem, modo quo explicant aduersarij, sed solùm declarando quòd|in illis circunstantiis,in quibus dat licentiam, vt non observentur, non obliget ius naturale, aut dininum ad eorum obseruantiam.

Probatur vltimò nostra conclusio,& simul confirmatur prædicta impugnatio Suarij, & Auersæ. Vltima proba-Non est vlla ratio, aut sufficiens auctoritas vnde tiococlusionis, colligatur Papam habere auctoritatem, aut dispensandi in præcepto vllo legis naturæ, aut re- iam pramissa laxandi promissiones, vota, aut pacta, nisi in casi- ex Suario, & bus in quibus prudenter iudicare posset quòd lex Auersa. naturæ, aut dinina non obligarent ad eorum obseruantiam; sed in talibus casibus non dispensarer dispensarione proprie dicta, de qua hîc agimus: ergo non est dicendum quòd possir vllo mo-. do dispensare tali dispensarione. Minor pater, quia dispensatio propriè dicta sit solum in casibus, in quibus, ca non data, lex obligaret. Consequentia cst euidens.

Probatur maior, in qua sola potest esse difficul- Non ost vatio tas, primò quoad rationem, quia eatenus esset aliqua ratio, quia esset expediens Reipublicæ, vt in praceptis hîc, & nunc posset dari talis dispensatio, aut re- infunatura. laxatio; sed quoties esset expediens Reipublicz,

obligatio Epi-

Ecclefia abfque cause.

182. Non placet tradictorum Authoru doctrina.

18r.

Pontef.no di-

spensas im re-

fidentia Epi-

Scoporii quan-

do obligat ius

natura , aut

Sent. Auerfa de dispæfatio-

ne in residen-

Sent Suary de

calem.

dininum.

yt daretur talis facultas, aut relaxatio, non posset lex naturalis obligare ad aliquid faciendum : lex enim naturalis non obligat ad faciendum aliquid, cuius affectio non esser expediens Reipublicz, cùm lex naturalis sit, aut id quod demonstrat id,

quod ex natura sua est expediens, aut illud ipsum quod est expediens, aut conuenientia rei expedientis, vel disconuenientia rei non expedientis.

Probatur secundò eadem maior quoad auctoritatem; tum, quia non potest assignari; tum, quia non videtur vlla ratione congruum, vt tribueretur facultas ab aliquo homine faciendi aliquid, quod ex natura rei, & secundum quod exigeret humana natura, vt rationalis est, non solùm non esset bonum, aut indifferens, sed etiam esset ma-

lum,& disconveniens isti naturæ.

Dices illam facultatem concessam fuisse in illis Replica corra vetbis: Quacunque solueritis super terram, erunt soluta & in calis, Matth. 18.

hocultimum. Qualem pere statem recepit Pontifex. Matth. 18.

185.

Nec autori-

JA.

Contrà, quia potestas hîc concessa non potest extendi ad aliquid, nisi quod non disconuenit ex natura sua, aut ex ordinatione d'uina fieri; aliàs posser dici quòd ratione eius posset Papa dispensare in mendacio, homicidio innocentis sine causa; imò etiam & in odio Dei, quod est absurdissimum : ergo vt intelligatur extendi ad dispenlationem in præceptis iuris naturæ, aut relaxatione votorum, aut promissionum, debet priùs ostendi quòd ex natura sua non disconveniant illa; sed id ostendi non potest, & certè posser independenter à prædicta auctoritate colligi quòd Papa haberet illam facultatem dispensandi, & relaxandi : eo enim ipso quo est caput Ecclesiæ, posser. optime colligi quòd talis auctoritas concella ellet illi:imò deberet etiam dici quòd Regibus,& Principibus in suis territoriis esset concessa; nam in primis nihil impediret: & præterea valde congruum esser, vr possent disponere de omnibus ad Rempublicam pertinentibus, præsertim iis, quæ concernerent regimen temporale, secundum omnem rationem non disconuenientem naturæ ra-

186. Confirmatio. Perturbare sur resp si fa cultas propriè dispësands esfet concess Regibus, aut Pontifici.

Confirmatur, quia si posset Papa, aut Rex aliquis iustè relaxare vota, aut promissiones absque tali causa sufficienti, ob quam secundum rectam rationem posser iudicari quòd lex naturalis non obligaret ad observantiam votorum, aut promissionum, perturbaretur multum ordo Reipublicæ: nemo enim deberet fidere promissionibus, przfertim magni momenti ; quia posset timere quòd Papa, aut Rex relaxaret illa; sed certe hoc valde perturbaret Rempublicam. Nec sanè refert an Papa per veram dispensationem posset efficere absque tali causa, vr quis non observaret vota, aut promissa, an verò id faceret relaxando illa sine vera dispensatione, vt asserunt Auersa, Suarez, & alij; quia in vtroque casu perinde quis timere posset, quòd daretur facultas, & consequenter posser dubitare de promissis omnibus.

Dices similiter posse quem dubitare de promissis, ac votis, si Deus ipse posser dispensare in illis, aut ea relaxare : sed suprà concessum est Deum posse dispensare in illis, aut saltem tollere obligationem earum ex mera libertate sua absque vl-la causa: ergo hæc ratio vel non valet, vel certè contra nos etiam militat.

Responsio.

Replica.

Respondeo negando maiorem, quia non debemus rationabiliter timere quod Deus sit facturus illa, quæ non potest facere, nisi de potentia absoluta: sed non nisi de tali potentia potest dispensare in præceptis iuris naturæ. Deinde non tam valer ad perturbandam Rempublicam, quòd Possimu of ex dispositione particulari, & fibera Dei aliquid se quod finn præindiciosum nobis posset ordinari, quam si in manibus hominis alicuius id esset situm; vnde lim extrancertum est nos de facto non timere, quòd Deus sit subtracturus miraculosum concursum conser- state, qu uatiuum nostri, vt sine dubio facere posset, cum tamen sine dubio timeremus, si id esset in manibus villus hominis viatoris, aut Diaboli: cuius ratio est, quòd licèt id sit in manu Dei, habemus bitrio. experientiam quòd non nisi rarò, ant fortè nunquam id faciat, & quòd infinitæ eius bonitati, & fapientiz posfemus confidere, nobisque persuadere id cam non facturam præsertim sine nostra culpa; at si id esset in hominis potestate, cum omnis homo sit mendax, & ducatur variis passionibus, nec videmus liberam vllum ferè esse aliquibus imperfectionibus, meritò potuissemus nobis timere.

Et si dicatur quòd ita illa facultas esset concessa hominibus, vt tamen Deus haberet curam, ne Alia replica, vnquam vterentur ipla, aut saltem, vt non vterentur nisi rarissime. Contrà est primo, quod binc Reiseim. sequitur non esse Reipublicæ necessarium concedi talem hominibus vllis potestatem: quomodo enim posser potestas aliqua esse necessaria Reipublicz, que nunquam, aut non nisi rarissime in actum potest exire? Deinde non constat nobis Deum talem assistentiam dedisse Pontifici, quin oosset semper liberè facere quidquid non est malum, vt fiat; non esset autem malum, vt supponitur, quòd ipse interficeret, aut relaxaret vota, ac promissiones.

Per hanc autem probationem patet solutio ad Potostan difundamentum rationis eorum Authorum, qui te- spensandi in nent Papam posse dispensare, nempe, qu'a illa non est veille facultas dispensatiua potest esse valde necessaria Respublica. Reipublicz, vt scilicet in aliquibus occasionibus, quibus conduceret fidelium saluti, vt non obseruarent præcepta naturalia, possit haberi dispensatio, ve non obseruentur : ergo est admittenda illa facultas.

Patet, inquam, ad hoc fundamentum ex iam dictis, negandum enim est antecedens; imò potiùs erit vtile, & expediens Reipublicz vt non concedatur.

Hæc dicta sufficiant quantum ad considerationem speculativam huius controversiæ. Quantum guid m bu autem ad praxim, partim parum refert quid te- contrours neatur, partim multum refert. Parum enim refert, quantum ad casus, qui de facto acciderunt, & in quibus folet Pontifex dispensare, an per veram, & rigorosam dispensationem dispenset; an verò dispenset dispensatione largè accepta; & si huiusmodi dispensatione vtatur, parùm etiam ad praxim refert, an tantum declaret ius naturale in illis casibus non obligare, ve nos hactenus docuimus; an verò mutet materiam, addendo, vel tollendo aliquam conditionem, ob quam non cadit sub iure naturali, relaxando scilicet promissionem, aut condonando debitum satisfaciendi voto, vt magis communiter docent recentiores, perinde, inquam, est quantum ad praxim, quæ de facto habetur, quid horum dicatur; quia sufficit ad praxim quòd Pontifice dante licentiam, possit quis licité facere ea, quæ sieri posse concedit, quidquid sit de natura istius licentiæ.

Multum autem referre posset vera resolutio huius rei, quantum ad sciendum an Pontifex pos-

Non item lex

BATHTALU.

set absque vlla sufficienti causa dare licentiam non observandi vota, aut promissiones: nam si possit iple verè, & propriè dispensare, tum posset dare illam licentiam absque tali causa; si autem non possit dispensare dispensatione propriè di-&a, tum non poterit dare illam licentiam ablque

tali causa, vt probabilius ego iudico.

Si autem non exigatur bona caufa,quando daret Pontifex licentiam non observandi vota, aut promissiones, perinde est ad praxim, an illa licentia esset vera dispensatio, an verò mutatio materiæ talis, per quam fieret, vt non comprehenderetur sub obligatione iuris naturalis, sub qua alias fuisset, nisi esset facta illa mutatio. Vnde quod solum scitu necessarium ad praxim id esset, an Pontifex posset ex mera libertate sua, sine vlla causa, aut sine causa, ob quam posset siudicari quòd lex naturalis à parte rei non obligaret, dare licentiam non observandi vota, aut promissiones, an verò id non posser facere, qua de re pater ex dictis nostram sententiam esse quòd non

189. maturalis corrigs,aus emëdari, aut ex-

kiam.

explicari.

possit. Ex hactenus dictis fácile ostendi porest quod An possit lex lex naturalis non possit corrigi, aut emendari, aut accommodè exponi per Epiikiam, eo modo quo solet sieri circa leges humanas, quia illa correponi per Epii- Cio, emendatio, & interpretatio per Epiikiam deberet esse sic, vt in circunstantiis aliquibus, aut casibus, in quibus re vera lex naturalis de facto prohibuit, aut præcepit aliqua vel formaliter, vel virtualiter, declararetur tamen quòd non deberet extendi lex naturalis ad illa, sed quòd deberet benignè quis interpretari quòd nó voluerit comprehendere dictos casus, sic corriguntur, emendantur, & per Epiikiam benignè exponuntur leges humanæ quandoque, vt, verbi gratiå, cum Lex possina Princeps fert vniuersaliter legem, ne quis ferat bumana po- arma de nocte, nec vult formaliter vllum casum sest corrigi, e- excludere, aut circunstantias, si contingeret abexcludere, aut circunstantias, si contingeret abmendari, de fente Principe aliquis casus, in quo maximum per Epitkiam præiudicium sequeretur Reipublicæ, nisi aliquibus personis liceret de nocte ferre arma, benignè quis posset interpretari voluntatem Regis non fuisse extendere se ad illum casum, etsi vniuersali vsus sit prohibitione; nec cùm tulisset legem,re vera vllum casum voluerit formaliter excludere;

imò etiamfi tum interrogatus, an vllum prorfus casum exciperet, responderet negatiue; nam posset non obstante ista responsione benignè quis existimare quòd propterea sic responderit, quia existimanit non futurum casum vnquam, qui deberet excipi. Nec solum posset quis per Epiikiam interpretari eius voluntatem, ac legem, sed posset alius Princeps omnino corrigere legem, aut addenda, demendo aliquid quod alter expressè voluit : nec addere, nec demere ; quia scilicet poterat rem meliùs considerare, & prudenter esse ad decernendum id, quod esset melius, & quia posset etiam ex toto abrogare legem prædecessoris, non minus quam iplemet prædecessor posser.

Sed lex naturalis cùm sit ipfa conuenientia, aut disconuenientia actionum, vt suprà resoluimus, aut ipsæmet propositiones obiectiuz, quibus quæ sunt facienda, aut non facienda à parte rei independenter à lege positiva, dicuntur esse talia, non patitur huiusmodi Epiikiam, aut correctionem; nam Epiikia, aut correctio fieret declarando, aut interpretando, aut statuendo aliquid esse faciendum, aut non faciendum in circunstantiis, in quibas lex naturalis ordinavit, vt ficret, aut non fieret; sed si lex naturalis consistit in illa disconuenientia, aut conuenientia, aut in actu intellectus, quo cognosceretur ista disconuenientia, aut conuenientia, aut in ipsomet intellectu, ve natus est elicere talem actum (iuxta diuersos modos philosophandi de lege naturali, de quo suprà) certum est quòd lex naturalis comprehenderet factionem, aut non factionem rei in illis circunstatiis:ergo non fieret tum Epiikia, aut correctio legis naturalis in prædicto sensu. Cum quo tamen stat quòd possit quis hic, & nunc declarare, an in aliquibus circunstantiis occurreret obligatio legis naturalis, in quibus nisi adhiberetur talis declaratio, posset esse dubium, an occurrerer necne; vnde huiusmodi interpretationem, & declarationem patitur sine dubio lex naturalis, nec de hoc credo posse esse vllam difficultatem inter eos, qui conuenirent in explicatione terminorum, quare quæcunque difficultas huius rei solum videtur esse de nomine; sed iam reuertamur ad textus explicationem.

### SCHOLIVM.

In hac litera primum dictum, quod est de lege natura stricté, est principium practicum ex serminis notum, vel conclusio euidenter, & necessariò ex eo deducta. Exemplum primi, bonum amandum, malum fugiendum; secundi, Deus summe amandus. Quod verò est de lege natura largé , est aliquid valdé consonum legi natura stricté; vt divisio rerum huic principio, pacificè est viuendum. Ita Doctor hic, & 4.d. 17. quast 1. & d. 26. quast. 1. Secundum dictum, pracepta secunda tabula pleraque dispensabilia sunt per Deum, quia non sunt de Iure natura stricté. Probatur primò ex allatis contra Dinum Thomam num. 4. Secundò, quia affirmatina secunda tabula non continent bonitatem necessariam ad vitimum finem, nec negativa malitiam necessariò avertentem ab eodem : potest enim faciens contra pracepta ista non concipere se auerti ab oltimo fine. Ita Occam, Aliaco, Gerson, Alm. Ægid. citati, & D. Bonauent. 1. d. 47.quast. 4. citans Bernard. de dispensat. cap.5. & omnes Scotiffa. Pracipuum contra hoc argumentum est, quòd daretur bellum vtrinque iustum, contra communem sine ignorantia, quia dispensatus ad occidendum posset oppu-gnari per inuasum. & sic virinque iuste, & scienter pugnaretur: sed de potentia absoluta forte hoc non est inconueniens, quia etiam de facto id videtur multu casibus admitti. Soto 5. de iustit. quast 1. art.7. ait putantem se bona side pugnare, posse aggredi alterum, quem scit innocentem. Item reus condemnatus contra scientiam privatam iudicu , potest resistere, secluso scandalo secundum multos citatos à Couarr. 1.var. cap. 2. num. 13. Item

si duo in naufragio simul caperent scapham unius tantum capacem, possent pugnare pro ea vtrinque iuste sine ignorantia. Ita Maior 4. d.15. quest.22. Assortom.3.lib.2.cap.3. Item duo damnati ad mortem, vel ad duellandum, possent iuste duellare, secundum Maiorem 4. d.15. quest.23. Assor. 3.tom. lib.2. cap.5. ques. 4. Vide ipsum ibi cap.7. ques. 2. & Sayrum lib.7.cap.2.num. 15. Petrum Nauarrum 2.de restit.cap.3.num. 148 Lessium lib.2.c. 13. num. 30. qui alios casus similes tractant. Tertium dictum, pracepta prima tabula, sumpta negatiue sunt indispensabilia. Ratio est opposita rationi allata pro secundo dicto. In hoc omnes convenient, prater Occam, Alsaco, Gerson, & Alm. citatos.

D quæstionem igitur dico d quòd aliqua possunt dici esse de lege naturæ duplici-ter. Uno modo tanquam prima principia practica, nota ex terminis, vel conclulege nature, siones necessario sequentes ex eis: & hæc dicuntur esse strictissime de lege naturæ. Et quende, illa rationes contra primam opinionem probant quòd in talibus non potest esse dispensafunt indispe- tio; quas concedo; sed talia non sunt quæcunque præcepta secundæ tabulæ: quia ratiosabilia ralia nes corum, que ibi precipiuntur, vel prohibentur, non sunt principia practica simplinon sunt se- citer necessaria, nec conclusiones simpliciter necessariæ. Non enim in his, quæ præcicuda tabula. piuntur ibi, est bonitas necessaria ad bonitatem vltimi finis, conuertens ad finem vltimum: nec'in his, quæ prohibentur, est malitia necessariò auertens à fine virimo; quin si bonum istud non esset præceptum, posset sinis vltimus amari, & attingi: & si illud malum non esset prohibitum, itaret cum co acquisitio finis vitimi.

De præceptis autem primæ e tabulæsecus est, quia illa immediatè respiciunt Deum Duo prima pro obiecto: duo quidem prima si intelligantur esse tantum negatiua, primum: Non habebu deos alienos; secundum: Non assumes nomen Dei tui in vanum, id est, non facies ma tabula Deo tuo irreuerentiam sista sunc stricte de lege natura ; quia sequitur necessario, si est funt de lege natura, fri Deus, est amandus vt Deus: & quòd nihil aliud est colendum tanquam Deus, nec Deo Etè loquedo. est facienda irreuerentia: & per consequens in istis non poterit Deus dispensare, vt ali-

quis possit licité facere oppositum talis prohibiti.

çolere.

Tertium præceptum f, quod est de Sabbato, est affirmatiuum tanquam ad aliquem 3. Pracepiù cultum exhibendum Deo determinato tempore, & quantum ad determinationem huquomado est ius temporis, vel illius, non est de lege natura, stricte loquendo. Similiter, nec ad parde lege na tem negatiuam, quæ includitur, qua scilicet prohibetur actus seruilis pro tempore determinato, prohibens à cultu tunc exhibendo Deo: ille enim actus non prohibetur, nisi Anssi de le-quia impediens, vel retrahens ab isto cultu, qui pracipitur. Sed an sit de lege natura stricté hoc præceptum de Sabbato, quantum ad cultum pro aliquo tempore determinato exhibendum Deo, dubium est: quia si non, igitur absolute Deus posset dispensare, quod homo toto tempore vitæ suæ non haberet bonum motum circa Deum; quod non videtur probabile, quia line omni bono *velle* finis vltimi, non potest aliquis habere limpliciter bonum velle circa ea, quæ sunt ad finem, & ita nunquam teneretur ad bonum velle simpliciter; quia qua ratione non sequitur ex lege natura stricte loquendo, quòd nunc sit exhibendus cultus Deo, pari ratione nec tunc; & ita pari ratione de quolibet tempore determinato: & ideò, strictè loquendo, non videtur quomodo possit concludi, quando aliquis teneatur tunc, vel nunc exhibere cultum Deo: & pari ratione, nec aliquando indistincte, quia ad nullum actum tenerur aliquis pro aliquo tempore indeterminato, ad quem non tenetur pro aliquo tempore signato aliquibus opportunitatibus concurrentibus.

Si autem illud sit de lege naturæstricte, ita quòd sequatur necessariò, Desu non est odiendus; vel ex aliquo alio dato, igitur Deus est diligendus: & hoc aliquando actu elicito circa ipsum; tunc argumentum illud non tenet à singularibus ad vniuersale; sed est fallacia figuræ dictionis, sicut in aliis à pluribus determinatis ad vnam determinatam. Si autem illud tertium præceptum non sit de lege naturæ stricte, tunc iudicandum est de illo, sicut de præceptis secundæ tabulæ.

Alio modo dicuntur galiqua esse de lege naturæ; quia sunt multum consona illi legi; Consona le licet non sequantur necessarió ex principiis practicis, que nota sunt ex terminis; & omni intellectui apprehendenti sunt necessariò nota, & hoc modo certum est omnia præcepta etiam secunda tabula esse de lege natura, quia corum rectitudo valde consonat pri-

gè loquendo, mis principiis practicis necessario notis.

Ista distinctio potest declarari in exemplo: nam supposito isto principio Iuris positiui, pacifice esse viuendum in communitate, vel politia; ex hoc non sequitur necessario: igitur quilibet debet habere possessionem distinctam à possessione alterius: posset enim stare pax in conviuendo, etiamsi omnia essent eis communia. Nec etiam supposita infirmitate

# Dist. XXXVII. Quæst.vnic.

insirmitate illorum qui conviuunt, est necessaria illa consequentia. Sed tamen posses- Insirmi masiones esse distinctas pro personis infirmis valdè consonat pacificæ conversationi: infirmi enim magis curant bona sibi propria, quam bona communia, & magis vellent appropriare sibi communia bona, qu'am communitati, & custodibus communitatis, & ita fieret lis, & turbatio: & ita est ferè in omnibus Iuribus positiuis, quòd licèt sit aliquod principium, quod est fundamentum in condendo alias leges, vel Iura, tamen ex Leges posiquod principium, quod est rungamentum in condende and conserve, sucception quo illo principio non simpliciter sequentur leges positiuz: sed declarant, siue explicant il tiua quolud principium quantùm ad certas particulas; quæ explicationes consonant valdè principio naturali vniuersali.

Sic igitur omnia recolligendo, primò negatum est omnia præcepta secundæ tabulæ esse de lege natura, stricte loquendo. Secundo concessum est duo prima prima tabulæ esse de lege naturæ, strictè loquendo. Tertiò dubitatum est de tertio primæ tabulæ præcepto: & quartò concessum est omnia esse de lege naturæ, largè loquendo.

bona sibi quàm communitatis, ex lege na-

#### COMMENTARIUS.

191. An pracepta Decalogi sint šuris natura?

D quastionem igitur dice, &c. Præmissa impugnatione explicationum, quas folent dare Thomistæ de dispensationibus factis in præceptis Decalogi, ostensóque in genere quòd possit Deus propriè dispensare in aliquibus Decalogi præceptis, nunc resoluit quæstionem principalem, an scilicet præcepta Decalogi sint iuris naturz,& præterea in particulari docet in quibus præceptis Deus possit dispensare, & quibus non

Dupliciter aliqua pos-funt dici iu-PŘ BASUPA.

Primò ergo diuidit ea, quæ sunt iuris naturæ, in duas classes, quarum prima est corum, quæ sunt aut principia prima practica, vt bonum est faciendum, malum fugiendum; aut conclusiones ex iis necessariò sequentes,& huiusmodi, inquit, sunt strictissime de jure natura, nec in ils dispesari potest, vt probant rationes contra primam opinionem, hoc est, contra partem negativam huius questionis. Duas enim tantum præmisit adhuc sententias de quæstione principali, vnam negatiuam pro qua faciunt argumenta principalia in initio textus propolita n. 1. alteram affirmatiuam, quam proposuit n.2. §. bie dicitur quod sic; huius ergo sententiæ rationes dicit hie tantum probare contra primam, quòd quæ sunt in hac secunda classe preceptorum iuris naturæ, nempe quæ sunt strictismè de iure naturæ, sint indispensabilia.

Vnde in hoc ipse conuenit eum illa secunda opinione; sed discouenit in alio, nam secunda sentétia asserit omnia præcepta Decalogi præter tertium esse hoc mdo de iure naturæ, & inde infert Pracepta se- illa omnia esse indispensabilia. Doctor verò contrà negat omnia precepta Decal.esse de hac prima classe iuris natura, hocest, eorum qua sunt iuris naturæ strictissime,& consequenter negat ca omnia esse hoc modo indispensabilia de potentia abfoluta , quod & fuprà in genere abundè probatú est,etiam per hanc ipsam rationem,quæ hîc propolita est,nempe,quia non omnia illa habeant ex se bonitatem necessariò conuertétem ad vitimum finem que in Decalogo precipiuntur, net que prohibentur malitiam disconuenientem, aut auertentem necessariò ab vltimo fine, quia quamuis aliquis nec amaret aliqua ex his, quæ præcipiuntur, nec odio haberet, aut fugeret ea, quæ prohibentur, adhuc benè posset quis amare vitimum finem, cúmque acquirere.

In hoc Doctoris discursualiquot difficultates explicandæ sunt : vna est circa illam diuisionem præceptorum iuris naturę, cuius vnum membrum adhuc propositum est, alterum verò proponitur Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

postea §. alio modo dicuntur:nam si omnia illa sunt huius primæ classis, quæ sunt principia prima pra-Aica, aut conclusiones ex illis deductæ, & si omnia talia sunt indispensabilia, vllo modo, vt fatetur Doctor, sequi videtur præcepta secundæ tabulæ esse huius primæ classis, atque adeò indispensabilia secundum eum, quod tamen est contra ipsummet. Probatur sequela, quia omnia illa sunt principia, vel conclusiones practica, qua ita independenter à positiua voluntate præcipiunt, vel prohibent aliqua, vr peccaretur, si contra præceptionem, aut prohibitionem fierer, nam nisi essent principia practica, vel conclusiones practica ex talibus principiis necessariò deductæ,non videtur vnde possent habere talem vim obligandi, vt contra faciendo peccaretur; nec potest assignari ratio, cur vlla alia dicantur principia practica, aut conclusiones practicæ necessiriò sequentes Ratio probas ex principiis talibus, nisi quòd habeat talem vim pracepta 2. obligandi ex natura independenter ab omni actu voluntatis humanæ, aut diuinæ; sed sic est quod fime, occisio innocentis, furtum, adulterium, honoratio parentem, funt ex le talis naturæ independenter ab omni actu voluntatis diuinæ, aut humanæ, vt quis peccaret faciendo quodcumque ex tribus primis,& non faciendo quartum tempore opportuno: ergo illa sunt de prima classe iuris natura, & consequenter sunt de iure naturæ strictissime, atque adeò indispensabilia, sed si quæ alia præcepta secundæ tabulæ non essent de illa classe, maximè illa; ergo omnia præcepta secundæ tabulæ sunt strictissime de iure natura, ac propterea secundùm se indispensabilia, & consequenter Scotus malè id negat.

Ad hanc difficultatem respondeo, omnia præcepta Decalogi esse principia prima practica, vel Responsio. conclusiones ex iis deductæ, propiet rationes iam Omnia prapræmissas, nec aut id esse contra Scotum, aut inde sequi quòd sunt indispensabilia: quod quidem quantum ad hoc secundum de indispensabilitate probatur, quia, vt suprà dixi, benè porest fieri vt aliquid secundum se sit faciendum, aut non faciedum sub pœna peccati independenter ab omni actu positiuo voluntatis vllius, quod tamen ex suppositione alicuius actus voluntatis posset non esse faciendu aut esse faciédum: vnde posser consequenter aliquid tale esse dispensabile:nam posfet fieri quòd ipsemet actus voluntatis quo fieret vt quòd fine ipso esset faciendum, cum ipso non esset faciendum, aut quòd sine ipso non esset faciendum cum ipso esset faciendum, posset, in-

iure strictif-

193. cepta z tabula sunt prinpradica, vel conclusiones Inde non fequitur quin sabilia.

192. Prima difficultas contra prami∬am dostrinam.

la Decalogi

non sunt de

iure strictis-

quam, fieri quod ille iple actus voluntatis effet dispensatio, & consequenter quandoquidem ille actus voluntatis posset adesse, illud preceptum esset dispensabile.

Nec ettam of compa Scotë.

Quantum autem ad Scotum, dico eum non velle quòd omnia principia prima practica, & conclusiones inde deductæ, sint iuris naturalis Arictissimi; sed solum vult quod illa principia,& coclusiones sint iuris illius strictissimi, quæ sic se habent, vt mulla voluntate accedente possint aliter se habere. Vnde quamuis omnia præcepta seeundæ tabulæ essent principia prima practica,aut conclusiones inde deductz, modò tamen non essent talia principia, quæ per accessum voluntatis vllius possent mutari, non sequeretur, secundum Scorum, quod essent iuris naturalis strictissimi, aut indispensabilia. Itaque ius naturale potest dividi primò in ius

naturale proprium,& strictum; & in ius naturale

improprium, & largo modo. Ius naturale primo

194. Prima dini-No iuris naturaluin proprium,& improprium.

Ius proprium naturale, ut sic comprehé Decalogipracepta prater tertium. Quid im nasurale improprium.

An successio primogenisi šu bareditatë patris sit de sure natura.

195. proprium diuiditur in ftrictum , & ftridissim**ä.** 

modo est id, quod obligat ad faciendum, vel non faciendum independenter ab actu vllius voluntatis, ita ve quamuis nulla daretur voluntas, quis transgrediendo peccaret. Et in hoc sensu in initio huius quæstionis egimus de iure naturæ, statuimusque in quona formaliter consistit, & comprehendit sine dubio omnia Decalogi præcepta præter tertium;nec propterea tamen omnia sunt indispensabilia. Ius naturaleimproprium, & largo modo, est omne illud, quod ex se esset valde congruum naturærationale, vt fieret, aut non fieret, quamuis si contra sieret non peccaretur, vt verbi gratia divisio rerum pro hoc statu, & plurima ex illis, quæ per leges politiuas sunt ordinata. Dico autem plurima, quia omnia sine dubio non sunt talia, sed quædam omnino indifferétia, ita vt non magis ipsa, quàm opposita ex natura rei sint consona nature, quale forté est illud quòd filius debet succederein hæreditate patri, vt communius iam apud nationes ciuiles statutum est; cùm tamé fortassisid magis naturæ cosonú non sit, quàm quòd hæreditas æquè divideretur in omnes filios, aut quòd hæreditati acceptæ à maioribus possidendæ succedat non filius patri, sed senior ex eadem familia, vt olim in Hibernia moris erat, de quo forsan alio loco fusiùs agam.

Ius naturale strictum, & proprium rursus diui-Ins naturale di potest in ea, que sunt ita facienda, aut non facienda, ve nulla voluntate accedére fieri possit, ve no sint talia, cuiusmodi sunt aliqua præcepta primæ tabulæ, vt Deus non est odio hahendus. Deo non est irreuerentia exhibenda:non sunt colendi falsi Dei,& aliqua etiam secundæ tabulæ, vt non est peierandum secundum comunem sententiam, de quo postea, & in ca, quæ licet ex se sint facienda, aut non facienda, non tamen ita, quin accedente aliqua voluntate, possent non esse sic facienda, & non facienda, & huiusmodi sunt aliqua præcepta secundæ tabulæ, vt suprà ostendimus, & aliqua etiam primæ,vt postea videbimus.

Quæ sunt iuris naturalis proprij, & stricti primo modo, vt discriminentur ab iis, quæ sunt iuris naturalis proprij, & stricti secundo modo, oprime dici possunt esse de iure naturæ strictissimè, quia magis strictæ sunt obligationis, quàm quæ sunt de iure naturæ vllo alio modo; & quæ sunt de jure naturæ proprio secundo modo, licèt sint stricte de jure naturæ, tamen in comparatione ad illa 'priora possunt dici esse de iure naturæ largè, hoc est, minus strictè, quam illa priora. Hac ergo que sunt de jure nature illo primo modo, sunt indispensabilia secundum Scotum, & secundùm eundem non omnia præcepta secundæ tabu- Pracepta en læ sunt sic de iure naturæ, nec sunt principia talia nia secunda practica, aut coclusiones tales practice quin posfin: mutari, accedete voluntate aliqua, præsertim natura findiuina, per quod patet ad præmissa difficultatem. #isimo.

Quòd autem sit huiusmodi differentia inter præcepta iuris naturæ, vt aliqua accedente volun- Probaturdiftate aliqua diuina possint esse licita, que alias ex ferentia mi se essent illicita, aliqua verò non possint, ab omnibus concedi debet : nam omnes fatentur occisionem, quæ secundum se esset illicita, sieri posse pruepia Dilicitam imperante Deo, & promissiones, iuramen- calogi.in qua ta, aut vota, quæ de iure naturæ essent obseruáda, volente Deo posse non observari, siue illa voluntas diuina quæ accederet, esset dispensatio propriè dica, vt nos contendimus posse fieri, siue non sit dispesatio, sed mutatio materie, aut relaxatio promissionis, aut obligationis, vt tenent aduersarij.

Similiter omnes concedunt communiter nulla Nulla pete voluntate diuina posse esse licitum, vt Deus inho- fate licere noretur, vt colantur Dij falfi, vt quis mentiatur; potofinbon nec quidem volutate, qua mutaretur materia, aut rare Dom. tolleretur obligatio; ergo omnes fateri debent illa quæ sunt iuris naturæ dividi posse in ea, quæ sunt ita principia, vel coclusiones practice, ve non possint vlla volitione, aut mutatione res per eas prohibitz, aut przceptz, non esse prohibitz, aut præceptæ;& in ea, quæ sunt ita principia, & conclusiones practice, ve res per ea prohibite, aut præceptæ,possint aliqua volitione reddi,nec prohibitæ,nec præceptæ; hoc autem supposito nihil prorsus impedit què minus priora dicantur sola esse ca, quæ sunt strictissime de jure naturæ,& posteriora dicantur quidem de iure naturæ, non tamen ita stricte, & consequenter large, in comparatione ad priora, licèt in comparatione ad alia que sunt improprie de jure nature, hoc est, ea que sunt convenientia,& disconvenientia natura,sed citra obligationem faciendi, vel non faciendi, illa sint reuera stricte & proprie de jure naturæ.

Quòd si dicatur hanc explicationem Scoti non esse bonam, primò, quia gratis assignatur. Secun- Replica come dò, quia ipsemet Scotus infrà num. 8. explicans maditta susecundum membrum corum, quæ sunt iuris naturæ, in quo membro collocat præcepta dispensabilia secundæ tabulæ, dicit aliqua esse de lege natura,quia sunt multum consona illi legi, licet non sequantur necessarió ex principys practicu, qua nota sunt ex terminis, & omni intellectui apprehendenti sunt necesfariò nota , & boc modo certum est omnia pracepta secunda tabula, (dispensabilia nempe) esse de lege natura.ergo non videturadmittere præcepta 2.tabulę, dispensabilia esse vllo modo propriè de lege naturz, sed solum improprie, sicut illa quz diximus non obligare, quamuis sint valde consona nature.

Respondeo, negando assumptum, & ad primam Responso probationem dico, explicationem non esse gratis, Funda quandoquidem fundetur in optima ratione, nimi- pramsfa : rùm in ea, qua probatur quòd ex natura rei independenter à voluntate vlla sit malum occidere innocentem, adulterare, fornicari; & tamen non sit ita malum, quin Deo iubente possent fieri absque vlla malitia; &ideò Scotus non debet intelligi sic,vt nolit dari huiusmodi, & consequenter non debet intelligisic, quin dentur aliqua præcepta propriè dicta iuris naturalis distincta, & ab iis quæ præcipiunt aliqua, quæ nulla voluntate accedente licitè fieri possint, & ab iis etiam, quæ sunt conso-

tabula non funt de im-

differentia miffa dinife.

Qua sunt do natura Ari#issmo sunt indispe-Sabilia,

na naturæ; sed non obligant, nisi ex suppositione volitionis alicuius politiuæ: sed talia sunt, quæ wocamus hîc præcepta iuris politini stricte, sed non strictissimé; ergo non gratis explicatur Scotus conformiter ad hoc, sed cum probabilissimo ad minus fundamento.

Quo fensu pracepta Dese, aut immediate.

198. Non rede inzellexit Suar. Scotum.

Ad secundam probationem, nego consequen-Beotus negat tiam, quia Scotus tantum vult quod non sint de calogi ese de iure natura strictissimè eo modo, quo sunt illa, iure natura, que possit in primo membro, e quod non sintita ue ese eui- nota ex terminis, aut deducibilia ex vllis principiis notis ex terminis, quin aliqua voluntate possit sieri,vt aliter se haberent,hoc est, vt quæ ex iis prohibentur,& sunt ex se illicita, possint fieri licita,& quæ præcipiuntur,& funt licita,possunt fieri

Ex quibus patet non benè intellexisse Suarium Scoti mente, dum ait lib. 2. de legib.c. 15. n. 8. Scotum non tam asseruisse præcepta iuris naturæ esse dispensabilia, quamaenuisse præcepta secundæ tabulæ non esse de iure naturæ proprie, & rigorose, arque aded esse dispensabilia; vnde consequenter, inquit, videtur non admittere aliquod proprium præceptum legis naturæ, nisi quod ad Deum pertinet. Quo etiam modo intellexit Scotum Salas disp. s. de leg. sett. 9.n. 55. & Molina de iurisd:tratt. 51 disp.57. ac alij.

Patet, inquam, Suarem malè Scotum intellexifse, quia licèt Scotus benè asserat præcepta secundæ tabulæ omnia non esse iuris naturæ strictissimè modo suprà explicato, atque adeò ex hoc capite non esse indispensabilia, tamen non dicit ea non esse iuris naturæ propriè loquendo,& strictè, & rigorose: latum enim est discrimen inter hæe duo: præcepta secundæ tabulæ non sunt de iure naturæ propriè, & non sunt de iure naturæ ftridiffime. Primum afferit Scotus. Secundum asserie eum dicere Suarez. Sed nec illud eriam quod consequenter ad præmissam doctrinam tenere. Scotum dicit, aut consequens est, aut tenetur à Scoto, nempe sola illa esse propria præ-Mon sequitur cepta iuris natura, qua ad Deum spechant; non exscet.dedri-ma, quòd fola quidem est consequens; quia quamuis non omnia præcepta Decalogi essent iuris naturæ propriè lopracepta reficieria Den quendo, atque adeò non omnia essent indispensasine de iure bilia secundum Scotum; tamen aliqua ex ipsis benè possent esse de iure natura propriè loquendo, atque adeò indispensabilia etiam secundum Scotum. & consequenter cum omnia præcepta secundæ tabulæ respiciant alia à Deo, benè posset sieri, vt secundum Scotum aliqua essent præcepta iuris naturæ propriè loquendo, quæ non spectarent formaliter, aut directeud Deum. ....;

Scot. expresse venet aliqued e∬e pracepië iuris natura,

199.

pramissm,

m.ly1.

BAINTA.

Non etiam illud consequens tenetur à Scoto, quia ille expressè tener mendacium spectare ad secundam tabulam, & esse proprie, ac strictissime quod non re. de iure naturæ, atque adeò indispensabile vilo Bicit Deum. mado, cum tamen non spectet formaliter, aut directe ad Deum. Frustra ergo laborat Suarez impugnando Scotum num 9. in sensu illo, quem non prætendit Scotus, nec ad propositum suum principale erat necessarium ve prætenderet; quod si vacatet, aut faceret ad præsentis difficultatis solutionem, non esser disficile vel omnia, vel magnam partem corum, quæ adducit Suarez in sua impugnatione, satis evidenter impugnare, sed id

modò omittam.

Secunda difficultas, quæ contra prædictum Sco-1.Diffic.colre dottrina Scoti ti discursum facit, est, quòd in probatione sua videri posset propreren excludere præcepta secun-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

dæ tabulæ à ratione corum, quæ funt strictissimè de iure naturæ,& indispensabilia, quia non dicunt ordinem ad vltimum finem. Sed hæc ratio non videtur valere;tum, quia est præceptum stri-Ctissimi iuris naturæ de mendacio non faciendo, quod tamen non dicit ordinem ad vltimum finem formaliter, & expresse; tum, quia non potest assignari ratio cur aliqua non essent de tali strictissimo iure, quæ non dicerent talem ordinem.

Sed facile respondetur Scotum non propterea No propterea præcisè dicere præcepta secundæ tabulæ non esse pracisè Scotus de iure strictissimo nature, ac indispensabilia, quòd non dicant talem ordinem, propter rationes la effe indiiam obiectas, sed propterea, & quia supposuit non spensabilia. posse dati aliam rationem, ob quam essent indi- quia non dispensabilia, nisi quòd dicerent talem ordinem.

Itaque vis rationis Scoti consistit in hoc: si quæ esferratio, ob quam homicidium, verbi gratiâ, fornicatio, adulterium, furtum, essent de iure naturæ strictissimo, atque aded indispensabi- pre ex erdine lia, maxime quia dicerent malitiam necessario ad vieimum auertentem ab vltimo fine, alia enim ratio assig- finem. nari non potest. Quamuis enim lumine naturali constet quòd illa secundum se non sint facienda, & quòd qui talia faceret, pellimè faceret, possetque meritò pœna magna puniri, tamen non est notum lumine naturali, quòd non possint sieri Deo inbente, aut licentiam concedente, nisi dicant ordinem necessariò auertentem ab vitimo fine: ergo si non dicunt talem ordinem, omnino non erunt ftrictissimi iuris naturæ, nec consequenter indispensabilia:sed non dicunt talem ordinem, quia non potest assignari ratio cur Deus talia facientes, se iubente, aut licentiante, nollet perducere ad vltimum finem.

Confirmator, quia furtum, homicidium, &c. Confirmatio. non dicant ordinem expressim ad vltimu finem, Pracepta Jevt manifestum est, cum possint formaliter comwitti, quamuis non cognosceretur vitimus finis; cunt ordinem imò & quamuis vltimus finis non esset possibi- expressum ad lis: ergo catenus dicerent talem ordinem , qua- vitima finom? tenus effent mala moralia, & quarenus non effet dignum, ve perduceretur aliquis ad vltimum finem affectus malo morali; neque sanè alia ratio anersionis ab vitimo fine potest in illis actibus considerari : ergo, ve cognoscantur habere ordinem necessariò auertentem ab vltimo fine, necessarium est ostendere quòd habeant isti actus necessariò secum coniunctam malitiam moralem, ita non possint elici liberè, quin debeant esse mali moraliter : sed non potest ostendi quòd semper habeant huiusmodi malitiam necessariò annexam, & præsertim in casu, quo Deus iuberet ea fieri; nec potest ostendi quòd Deus non posfet id iubere: ergo non est dicendum quòd habeant isti actus malitiam, necessariò auertentem ab vleimo fine. Per hoc patet ad difficultatem lecundam, & declaraturmens Scoti sufficienter.

Suarezn. 12. conatur tollere vim buius rationis Seoti; quia scilicet bonitas, & malitia actuum non Respons. Suar. desumitur ab vitimo fine, sed ab obiecto, vnde, inquit, mendacium iocosum, vel officiosum in rigore non privat vltimo fine, cum sit peccatum veniale folummodo, & tamen est indispensabile; quod si dicatur impedire beatitudinem, quia illo durante non potest obtineri beatitudo, donce reatus illius pœnæ tollatur: sic constat assumptum esse falsum (nempe quòd nullus actus circa creaturam necessariò impedit consecutionem beatirudinis) nam multi actus circa creaturas, vel

. aa 1

negauit pracepta 2.tabuount ordinem ad vit. finem. 200.

Vis rationis Scoti desum-

Digitized by Google

omissio

omissiones earum possunt esse necessarij ad beatitudinem, vel possunt illam impedire, nam propterea dicit Apostolus sine lege perituros, qui talia faciunt.

Leiicitur.

Quemede pomaļitia de lumi ab ordine ad vitipoum finem.

202, Non solus 4-Aus prinans ultimo fine est indipésabilis fecildan Begeung.

103.

Qua pracepea

continesur in

prima, & qua

in secilda ta-

bula.

Sed necetiam in hoc hic Author est assecutus mentem Scoti, aut respondere videtur ad propositum; quia Scotus non vult bonitatem, aut malitiam actus desumi per se primò ab habitudino ad vitimum finem, cùm concedat passim eas desumi ab obiecto. Si autem diceret quòd malitia, aut bonitas actuum desumeretur secundariò, & quasi à posteriori ab habitudine ad beatitudinem, quatenus scilicet ille actus colligi posset esse bonus, qui per se directe conducerer ad beatitudinem per modum meriti de congruo, aut condigno, & ille actus colligererur esse malus, qui per se impediret eius assecutionem, sine dubio optimè diceret, nec ab vllo id negari posset.

Non vult etiam Scotus quòd ille actus solus sit indispensabilis, qui prinat vitimo fine, vt intellexit Suarce; nam propterea ad hoc impugnandum adduxit illud de mendacio iocolo,& officioso, quæ sunt indispensabilia, quamuis non priuent vitimo fine; sed solum vult quòd non sit vila ratio, cur aliqua ex præceptis secundæ tabulæ essent indispensabilia, nisi quatenus prinarent vitimo fine. Præterea non intendit Scotus nullos actus circa creaturas impedire consecutionem vltimi finis de facto, cum id esser contra sidem, & ipsius etiam ac omnium Doctorum sententiam, vt intellexisse islum videtur Suarez in vitima parte prædicti sui iam citati discursus; sed solummodò întendit quòd nulli actus circa creaturam habetent ita impedire consecutionem beatitudinis, quin iis non obstantibus possit quis consequi beatitudinem de potentia absoluta (quamuis de fa-&o,& lege ordinaria non posser)aisi illi,à quibus ostendi potest malitiam moralem esse inseparabilem; vnde cùm in pluribus actibus prohibitis in secunda tabula malitia non potest ostendi esse inseparabilis, Deo præsertim inbente, sequitur benè illos tales non necessarió auertere ob vitimo fine, arque aded non habere ex hoc capite, nec à priore, nec posteriore malitiam, aut indispensabilitatem. Quamuis autem aliqui actus circa creaturam haberent malitiam inseparabilem, vt mendacium; tamen non, proptorea sequeretur idem de aliis actibus prohibitis in Decalogo, per quod patet prædictam responsionem Suarij non esse ad propolitum.

e De praceptis autem prima tabula , &c. Ostendir hîc Doctor Deum, quamuis dispensare possie in præceptis secundæ tabulæ, non tamen posse dispensare in præceptis primæ tabulæ aliquibus. Vt autem, & litera Doctoris, & res ipsa meliùs intelligatur,

Aduerrendum primò, licèt aliqua sit inter Pares, & Doctores differentia in assignanda diuisione decem mandatorum Decalogi, & attribuendo sua cuique ex duabus tabulis, in quibus ea sculpta tradidit Deus Moysi, vt habetur Exod. 20, & alibi sæpè. Nam Hæsichius quatuor primæ attribuit, & sex secunda tabula, & similiter Origenes; licèt non conveniant nec inter se, nec cum aliis in carum partitione. Iosephus verd 3. Antiq. 6. quinque primæ,& totidem secudæ ascribit.Communior tamen sententia iam tenet cum S. August, q. 71. in Exad. tria tantum præcepta pertinere ad primam tabulam,& septem ad secundam.Ad primam spectant hac. Primo, Ego sum Dominus Deus

tusu:non babebis Deos alienos coram me,nec facies sculptile. Secundo, Non assumes nomen Domini Dei tui in vanum. Terriò, Memento ve diem Sabbati santtifices. Ad lecundam verò spectant, primò: Honora patrens, & matrem. Secundò, Non occides. Tertiò, Non mæchaberis. Quarto, Non furtum facies. Quinto, Non loqueru contra proximum tuum falsum testimonium.Sextò, Non concupisces vxorem proximi. Septimò, Non domum, non agrum, non seruum, non ancillam, non bouem, non asinum, & universa, que illius sunt.

Aduertendum secundò, omne præceptum, siue affirmatiuum, siue negatiuum sit, inuoluere duo præcepta, quorum vnum fit affirmatiuum, alterum praceptă Dinegatiuum.Nam præceptum affirmatiuum de diligendo Deo, & de observandis parentibus involuit pra. primò,& directè,ac principaliter illud præceptum affirmatiui, quo tenemur politiue diligere Deum, & honorem exhibere parécibus, quod przeeptum non obligat semper, & pro semper, vt dici solet, quia non tenemur vi illius omni tempore positiuè amare Deum, aut honorare parentes; sed aliquado, temporibus quibusdam opportunis, aut determinatis ad hoci& præterea involuit præceptum negatiuum nunquam ponendi, aut volendi ponere impedimentu, quod impeditet obseruantiam præcepti istius affirmatiui, quod præceptum obligat propterea semper, & pro semper. Rursus præceptum negatiuum non colendi falsos Deos,nec occidendi sine causa,inuoluit ipsummet præceptum negatiuum, quo prohibemur nullo vnquam tempore, aut colere falsos deos, aut occidere fine caufa, que velle illa facere; & præterea inuoluit præceotam affirmatiuum applicandi omnia media, quz hîc,& nunc videbimus necessaria ad obseruantiam præcepti illius negatiui. Circa quod id tamen notandum est quòd quando præceptum est simpliciter negatiuum, tum præceptum affirmatiuum, quod in co inuoluitur, determinat tantum ad medium conducens ad observantiam præcepti negatiuj.Quando verò præceptum est simpliciter affirmeriuum, tum præceptum negatiuum, quod in eo inuoluitur, determinat solum ad medium necessarium ad obseruantiam præcepti affirmativi, & proprerea suprà dixi in initio huius aduertentiz, quòd illud ipsum, quod præcipitur affirmatiuè per oræceptum affirmatiuum,fit illud quod principaliter intenditur per illud.

Quamuis autem hæc ita se habent, tamen non malèldicit hîc Scotus duo prima præcepta, si intelligantur tantum negatiue, esse stricte de jure patura; nec per hoc intellexit quod possent ita intolligi taptum negative, quin necessariò inuoluerent præceptum affirmatiuum modo iam explicatoised alludit ad alium modum intelligendi illa præcepta. Possunt enim intelligi sic, ve non solum dicant præcepta negatiua per se primoalind præceptum affirmatiuum, non quo præciperetur quidquid positiuum esset hîc, & nunc necessarium ad observantiam præcepti negativi istius, sed quo præciperetur aliud positiuum, quod non esset simpliciter necessarium ad observantiam istius negatiui; nec consequenter præciperetur vt medium necessarium ad ipsum : verbi gratiå, præceptum primum Decalogi potest inuoluere, & præceptum politiuum colendi aliquando Deum verum, & negatiuum non colendi Deum falsum vllum.

Similiter præceptum secundum potest dicere & præceptum affirmatiuum assumendi nomen Domini in testimoniu veritatis tempore opportuno;

204. Quedlibet



### Dist. XXXVII. Quæst. vnic. 903

& negatinum non assumendi nomen eius in vanum sine sufficienti scilicet causa, & multò magis non assumendi illud falsò. Si intelligantur illa præcepta, vt inuoluunt illa præcepta affirmatiua, eodem modo dicendum est ea, vt sic, esse stricte de lege natura, quo dicetur tertium praceptum esse de lege naturæ, de quo statim. Si verò intelligantur solum comprehendere præcepta illa negatiua, aut si considerentur præcise, vt involuunt illa præcepta, dicit Doctor hîc illa esse stricte de iure naturæ, non solùm provt illa sunt de iure naturæ, quæ sunt prohibita independenter ab omni ordinatione voluntatis alicuius, quia sic etiam sunt strictè de iure naturz omnia przeepta Decalogi, etiam ea quæ sunt secundæ tabulæ; sed etiam provt illa dicuntur esse de iure nature, que strictissimè sint talia, hoc est, quæ ita sunt ex se prohibita, vt nulla voluntate possint licitè sieri.

Conclusio ergo Doctoris hîc est, quòd duo præcepta prima Decalogi intellecta negatiuè, provt scilicet prohibent irreueretiam, exhibédam Deo, aut per cultum deorum falsorum, aut per assumptionem nominis eius in vanum, sint strictissimè de iure naturæ, atque adeò omni modo indispensabilia. Hæc conclusio est Doctoris hic expressè, & omnium suorum, ac propterea Thomistarum, ac recentiorum omnium, qui dicunt omnia præcepta Decalogi esse talia, quos suprà citauimus. Est autem contra Occamum 2.d.q.19.& alios,qui putant omne malum, ideò esse malum præcisè, quia prohibetur à Deo, Deúmque posse pro libitu suo ea non prohibere, quorum in hoc sententiam suprà impugnausmus.

Probatur autem conclusio ratione Doctoris, quia ex terminis notum est Deo nulla ratione irrogari posse absque culpa mortali iniuriam, aut irreuerentiam, non minus quam patet ex terminis nulla ratione posse sieri, vistotu sit minus sua parte.

Confirmatur primò, quia est notum ex terminis malum morale non esse faciendum, seu non posse licitè fieri id quod cognoscitur esse malum morale, quia sequeretur contradictio, nimirum quòd non posser licité fieri, & quòd posser licité fieri: sed nullum malum morale potest esse maius, quàm inferre irreuerentiam Deo summo bono; ergo non potest ipsi licitè vlla ratione itrogari irrenerentia.

Confirmatur secundò, quia est euidens non esse parétibus, aut Regibus, alissque superioribus Rei-Enidens est publicæ exhibendam irrenerentiam, saltem absque dispensatione, sue propriè dica, siue impropriè dicta Dei, vel alicuius alterius personæ maioris auctoritatis, quam esset persona illa, cui exhiberetur per dispensationem irreuerentia: ergo nec Deo etiam porest inferri irreuerentia mediante dispensatione propriè dicta, vel impropriè dicta alicuius superioris ad Deu, cum Deus non habeat superiorem aliqué, à quo posset haberi illa dispensatio:ergo non potest vlla ratione fieri, vt ipsi licitè quis exhiberet irreuerentiam sciens, & prudens.

> Dices Deum ipsum posse in hoc dispensare sicut posser etiam aliquis Princeps dare licentiam alicui exhibendi fibi irreuerentiam; ita videtur quòd Deus simmliter potest facere. Respondeo, negando assumptum, & ad probationem dico primo, non posse Principem dare licentiam alicui subdito exhibere sibi irreuerentiam, nisi saltem, quatenus tolleret rationem fundamentalem ex parte sua, aut subditi, vnde otiretut illa obligatio exhibendi renerentiam, vt verbi gratià, fi abdicaret se Principatu, aur si dimitteret subditum à sua iuris-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

dictione. Vnde cum Deus non possit abdicare suam auctoritatem supra homines, nec eos absoluere à seruitute, quam ipsi debent essentialiter ex natura sua propter dependentiam essentialem, quam habent ad Deum: propterea non potest Deus facere, vt in vllo casu possit homo sibi irrogare irreverentiam.

Dico secundò abstrahendo ab eo quòd Princeps aliquis, aut homo quicunque posset facere circa Deu nequit irreuerentiam sibi exhibendam, vel non exhiben- dare licentia dam, non posse Deum dispensare in irreuerentia fibi irroganda, quia nó posset hoc facere, nisi mediantel actu aliquo voluntatis', per quem actum fieret, ve irrogatio irreuerentiæ aliàs illicita esset licita: sed non potest id facere mediante tali actu: ergo nullo modo potest dispensare in illis præceptis. Maior, & consequentia sunt claræ. Probatur minor, quia non est magis notum ex terminis, aut vllis principiis, quòd possir licitè fieri quòd Deus inberet, aut quod non possit licitè sieri, quod Deus non prohiberet, quam est notum quod Deo in vllo casu sit irroganda irreuerentia:ergo sicut nullo Iuo actu posset facere, vt quod iuberet fieri, non fierer, aut quod prohiberet, fieret licitè pro eodem instanti, pro quo id iuberet, aut prohiberet; ita non potest facere vllo suo actu, aut irreucrentia sibi vlla ratione licitè exhibeatur.

Confirmatur hoc, quia est notum ex terminis Confirmatio. esse semper obediendum Deo, nec Deum posse facere quin sit sibi obediendum : sed id non est magis notum, quam quòd non sit ipsi exhibenda irreuerentia vlla, & præsertim quandoquidem fortassis ideò ipsamet inobedientia est mala, quia est dam irreneirreuerentia quadam que aminima de la daminima irreuerentia quædam, aut quia inuoluit irreueren- rentiam. tiam:ergo Deus nequit facere vllo suo actu, vt sibi exhibeatur irreuerentia licitè.

Confirmatur lecundò principaliter, quia eo iplo quo aliquid fieret iubente Deo, non fieret ipsi irreuerentia: ergo implicat vt Deus possit dare facultatem exhibendi sibi irreverentiam.

Confirmatur tertiò, quia exhibere irreuerentiam Deo est malum morale: ergo Deus nequit dare facultatem id faciendi.

Hæc sufficienter probant prædictam Scoti conclusionem; quoad verunque primum præceptum, Probatur esquæ etiam potest probari particulariter quoad clusio partiprimum præceptum ex illis de non adorandis, scilicet diis falsis ex suppositione principij communiter recepti, quòd non possit vlla ratione sieri mendaciú licitè, quia scilicet non potest quis ado- sos deos sic corare deos falsos, quin métiatur: ipsamet en im adoratio est significatio quòd habeat illos pro Diis veris, cuius oppositum ipse cognoscit de illis.

Quamuis autem non lit magis certum hoc principium quòd non possit quis mentiri, quàm illud alterum,& quamuis aliqui dubitauerint de eo;tamen postea illud probabimus, quatenus saltem spectat ad Deum, nam ostendemus quòd licèt homines possint mentiri, Deum tamen nullo modo posse, aut per se immediate mentiri; aut velle vt alius mentiatur: vnde cùm in confesso sit non posse licitè adorari deos falsos,nisi Deo subente,quandoquidem Deus non possit velle, vt aliquis mentiatur,& illa adoratio sit mendacium, vel inuoluat mendacium , sequitur Deum non posse velle , vt fiat ista adoratio.

Tertium praceptum, &c. Primo supponit hîc duo inuolui in tertio præcepto de Sabbato, De tertio praaut potius tria. Primum est, aliquem cultum esse exhibendum Deo aliquo tempore, & quoad hoc

Non est magis notă esse obediendum Deo quàm ipsi non

209. ad primu pra-Adorans fal-

parentes , & Superiores reuerendos nisi accedat diffé-Satio.

206.

Concl. Doff.

Duo prima

pracepta pri-

ma tabula ne-

gatind acce-

pta sunt stri-Etissime de iu-

Probatio Do-

Ex terminis

notum est Deo

non esse exhi-

bendam irre-

uerentiam.

Confirm. 1.

morale est main, quàm

inferre Deo

irreneretiam.

207.

Confirm. 2.

Nullum malā

Aoru.

re natura.

Replica.

Responsio. Quomodo poffet Princeps dare licetiam vt subditus inhonoraret ipsum.

Cifematio 3. Longe tempore potest quis vinere abs que dilectione Dei : ergo st. per ex difpenfatione.

219.

Confirmatur tertiò, quia potest quis licité absque violatione legis naturæ viuere longo tempore, aut saltem septem diebus absque amore Dei, aut cultu politiuo, secundam recentiores, & Thomistas communiter, qui putant durum esse obligare homines ad diligendum Deum singulis diebus Dominicis, vt obligare videtur Scotus : sed hoc supposito, non videtur vlla ratio quin si quis esser victurus capax rationis per seprem solummodò dies, Deus posser cum ipso di-Ipenfare, vt non diligeret, nam quòd ipfe fit, vel non sit ampliùs victurus, non videtur esse conditio necessitans Deum ad non dandam ipsi licentiam illam, quam aliàs posset dare: ergo non est obligatio iuris naturæ strictissimi amare, aut colere Deum politiue sic, quin Deus licentiam concedere possit amandi, aut colendi se.

Propter hæc ergo concludo mihi longè probabilius videri quod illud primum, quod includitur in tertio præcepto, non sit strictissime de iure naturz, nec consequenter indispensabile,& credo etiam Scotum in hoc magis inclinari, vt suprà dixi. Hoc tamen non obstante, si exhibere cultum illi esset quandoque ob aliquas circunstantias necessarium ad non irrogandum ipsi iniuriam, ita ve si non exhiberetur ipsi cultus postiue, inferretur ipsi iniuria positiua, tum sine dubio exhibere cultum positiue esset de iure naturz strictissimo, sicut & non exhibere irreuerentiam, sed præcedens resolutio nostra non comprehendit talem casum; sed solum quando non esser exhibitio cultus necessaria ex præcepto vllo alio, quàm ex præcepto affirmatiuo directè in ipsammet tendente.nec credo hypothesim iam præmissam vnquam accidere, nisi quando adest aliquod præceptum politiuum, aut alind præceprum præter terrium hoc præceptum vt est iuris

110. Secădum mëbrum dinisionu Scoti explicatur.

De ijs qua funt large de lege natura,

Alio modo dicuntur aliqua, &c. Hîc ponit se- / cundum membrum diuisionis iuris naturalis, quam incepit suprà num. 5. & ex dictis suprà patet eum non intendere hic per ea quæ sunt confona legi naturæ ea quæ ex se non obligant, sed solum ea que non obligant taliter, quin possit Deus efficere aliquo actu suo, ve non obligarene. Nec vult etiam quòd præcepta secundæ tabulæ non fint principia euidentia ex terminis, aut conclusiones deductæ ex talibus principiis, sed quòd non sint principia sio euidentia, quin possit Deus efficere, ve liceret facere ea, que secundum ea dictantur esse illicita; nec conclusiones extalibus

principiis deductæ, vr patet suprà codem loco. Nec refert quòd vtatur exemplo divisionis rerum ex hypothesi præcepti de pacificè viuendo, quæ diuisio non est obligatoria ex natura rei, quia exempla non debent eurrere, vt dicitur, quatuor pedibus, sed sufficit quòd habeant aliquam proportionem ex aliquo capite ad declarandum intentum, quamuis in pluribus aliis capitibus dissiderent, vt omnes fatentur. Illud autem exemplum deseruiit Scoto ad ostendendum quòd præcepta secundæ tabulæ non essent principia, aut conclusiones juris naturæ strictissimi, quemadmodum diuisio rerum non erat principium, aut conclusio necessariò sequens ad ius illud, quod esset de pacificè viuendo; sed quòd quemadmodum illa diuisio erat valde conducens ad observantiam istius præcepti de pacificè viuendo, ita etiam præcepta secundæ tabulæ essent valde conducentia ad observantiam præceptorum ivris naturæ stri-&issimi, quamuis viterius illa præcepta essent obligatoria ex natura rei, non tamen ita, quin Deus posser efficere actu suo, vr non obligarent.

Hîc autem vlteriùs aduertendum, quando Docor in §. Ista distinttio, dicere videtur quòd sit iuris politiui esse pacifice viuendum in communitate, vel politia non esse necesse, vt velit per hoc, quòd illud non sit principium iuris naturalis, aut conclusio sequens ex tali principio; existimo Pacifici vienim este de iure naturæ, & qui viuunt in com- nere est imis munitate pacifice viuant, quia non possent non pacificè viuere, si non facerent iniuriam proximo, auferendo eius bona, aut inferendo ipsi damna: ad hæc autem non facienda est præceptum sine dubio iuris natura, vel prima classis, hoc est, omnino indispensabile; vel secundæ, hoc est de po-

tentia absolute dispensabile.

Vult ergo Scorus tantùm quòd esse pacifice vi 🛭 💵 sensu 🗚 uendum sit principium iuris positiui, non quod iuris positius. ius positiuum illud ordinaret, sed quòd ius positivum statuens divisionem rerum, & alia, quæ conducunt ad pacifice viuendum præsupponat illud principium, & ad consernationem eius ordinet illa alia tanquam media, seu quòd illud principium sit fundamentum concedendi illas alias leges, vt ipsemer Doctor in fine eiusdem paragraphi loquitur, dicens omnia ferè iura positiua præsupponere aliquod principium, quod est fundamentum in concedendo illas leges,& iura.Vnde vno verbo, pacificè viuendum esse in communitate est iuris positiui principium, non verò statutum solummodò à iure positiuo.

SCHOLIVM.

Obiicit contra dictum secundum praced. Scholy; quia diligere Deum est legis natura stricte, & diligere proximum sequitur ex hoc necessario, & ex hoc secundo necessario pracepta secunda tabula concluduntur : ergo sunt indispensabilia. Respondet tripliciter. Primò,diligere Deum positiue forte non esse de lure natura stricte, imo videtur quod Deus posset in eo dispensare. Secundò, esto sit stricte de lure natura, ex eo non concluditur necessario dilectio proximi. Tertiò, ex dilectione proximi non concluditur necessariò adimpletio praceptorum secunda tabula, quod explicat discurrendo per pracepta.

Ontra primum istorum arguo, quia secundòm Apostolum ad Rom. 13. Non adulsterabis: Non occides, & si quod est utind mandatum, in hoc verbo instauratur: Diliges proximum tuum sicut teipsum: igitur in isto præcepto, Diliges proximum tuum, includuntur necessariò præcepta secundætabulæ: hoc enim videtur Apostolus ibi probate expresse, vnde in fine concludit : Qui diligit proximum, legem impleuit. Hoc probatur Matth. 22. auctoritate Saluatoris Matth. 22. In his tota lex pendet & Propheta; sed dilectio proximi necessa

necessario sequitur ex hoc principio necessario, Deus est diligendus; igitur à primo ad vltimum omnia præcepta secundæ tabulæ sequuntur necessarió ex primo præcepto primæ tabulæ : & ita si præcepta primæ tabulæ sunt stricte de lege naturæ, quia includuntur in primo præcepto primæ tabulæslequitur quòd præcepta secundæ tabulæ erunt

ctiam stricte de lege naturz, licer sint conclusiones eiusdem principij.

Probatio assumpti patet ex dictis dist. 28. vbi probatur dupliciter, quòd perfectus amor Dei non potest esse zelus, appropriate loquendo: quia amor boni communis, ve appropriati sibi soli, est inordinatus: amor etiam alicuius nolentis dilectum condiligi, est impersectus: ergo sequitur quòd si Deus est persecte, & ordinate amandus, quòd amans Deum debet velle proximum diligere Deum, & hoc volendo diligit proximum: hoc enim modo folum diligitur proximus ex charitate, sicut dicitur ibi : ergo.

Ad hoc potest tripliciter responderi. Primo modo, quod illud præceptum, Diliges Dominum Deum tuum, non est simpliciter de lege natura, inquantum est affirmatiuum, Diligere sed inquantum est negatiuum prohibens oppositum, non odire enim est simpliciter de Deum an sit lege naturæ: sed an aliquando amare, dubitatum est suprà in tertio præcepto: nunc au praceptum tem ex illa negatiua non sequitur, quòd volendum sit proximo diligere Deum, licèt natura strisequeretur ex affirmativa illa, de qua non est certum, quòd sit de lege naturz, strictè loquendo.

Secundò potest responderi, quòd ex illo præcepto, Diliges Dominum Deum tuum, non sequitur quòd debeam velle proximum diligere Deum. & cum probatur, quia zelus non potest esse amor perfectus & ordinatus: Respondeo, non debeo velle bonum commune esse alicuius tantum, & ita non amari ab alio : sed non oportet me velle illud bonum esse alterius, puta quia non placet illi illud bonum esse eius; sicut Deus prædestinans vnum, & non alterum, vult bonum esse prædestinati, & non alterius. Et per idem ad illud, quòd perfectè diligens vult dilectum condiligi. Potest dici, quòd hoc est verum ab eo scilicet, cuius amicitia placet dilecto:non autem est certum ex lege naturz de quocunque, quòd eius dilectio acceptetur à Deo dilecto.

Tertiò potest dici, quòd licèt sit de lege naturæ strictè proximum esse diligendum, sicut priùs expositum est, id est, simpliciter esse volendum proximo ipsum diligere Deum, quia hoc est diligere proximum: tamen ex hoc non sequentur præcepta secundæ tabulæ, puta quòd nolendum sit ipsum occidere, quoad bonum personæ propriz, vel quòd nolendum sit adulterari, quoad bonum personz coniuncaz sibi : vel quòd nolendum sit furari quoad bonum fortunz, quo ille vtitur : quòd exhibenda sit parentibus reuerentia tam in honoribus, quàm in sustentationibus, & ita de aliis præceptis fecundæ tabulæ: quia possibile est me velle proximum diligere Deum, & tamen nolle, vel non velle sibi vitam corporalem, vel seruare fidem coniugij, & sic de aliis: & per consequens possunt ista duo stare simul, scilicet me velle proximum diligere Deum, ficut ego debeo Deum diligere, ficut quoddam verum necessarium conclufum ex principiis practicis: & me nolle proximo hoc bonum, vel illud cuius est expressium præceptum secundæ tabulæ; cum non sit verum necessarium.

Et tunc ad auctoritates Pauli, & Christi potest dici, quòd Deus nunc de facto explicauit dilectionem proximi vltra illud, quod includit inquantum sequitur ex princi- Demexplipiis legis naturz, ita quòd, licèt, vt concluditur ex principiis legis naturz, non conti- caust dileneat nisi velle proximo ipsum diligere Deum in se : tamen ve explicatum est, includie ctione proesse volendum bona illa, vel saltem esse non volendum proximo mala opposita; vt iniu- id quod instè sibi auferre vitam corporalem, sidem coniugij, bona temporalia, &c.

Verum est igitur, quòd diligens proximum, legem impleuit, eo modo scilicet, quo quantum selex explicata est debere servari; licèt non eo modo, quo dilectio proximi concluditur quitur ex ex primis principiis legis naturæ: & à simili, tota lex quantum ad secundam tabulam, principiis & Prophetz pendent ex hoc przecepto, Diliges proximum tuum, sicut teipsum, intelligendo tale præceptum, non ve sequitur ex primo principio practico legis naturæ, sed qui diligie ve Legislator intendit debere illud servari, prout explicatur in præceptis secundæ proximuletabulæ.

ximi vltra gë impleuit, explicatur.

### COMMENTARIVS.

¬Ontra primum istorum.Ptæcedenti § sic igi-Jtur omnia, in quatuor affertiones compendiosè redegit totam suam resolutionem præcedentem circa hanc quæstionem, quarum primam dicit esse quòd præcepta secundæ tabulæ non sint de iure naturæ stricte, & proprie, in sensu suprà

222.

explicato, & probato. Contra hanc ergo asserio- Obiettio connem proponit hie vnam obiectionem, cuius tota nem S. eti de vis consistit in hoc: Diligere Deum est strictissis praceptu se-mè de jure naturz; sed dilectio proximi sequitur cuda sabula. necessario ex dilectione Dei:ergo dilectio proxi- An dilectio mi est strictissime de iure natura : sed observatio

manda lectione Del.

mandarorum secundæ tabulæ, sequitur necessariò ex dilectione proximi:ergo illa observatio est de iure naturæ. Hoc subsumptum probat optime ex Philosopho. Primam autem minorem probat, quia dilectio Dei, que est de iure nature, est dilectio perfecta, & non inordinata:ergo non est dilectio, qua vellet quis sibi soli appropriare Deu, nec cum qua stat actus, quo nollet ipsum diligi ab aliis : ergo est dilectio, cum qua coniungitur voluntas, qua velit Deum ab aliis diligi:sed talis voluntas est dilectio proximi: ergo dilectio proximi sequitur ad dilectionem Dei, quæ est de iure natura ftricissimo.

Repontio 1.

Tres ad hane obiectionem dat Doctor responsiones. Responder primò, negado maiorem, nempe quòd diligere Deum sit ftrictissime de iure naturæ, cuius ratio patet ex paulò antè dicis.

Respondet secundò, negando minorem, nempe

quòd dilectio proximi sequatur ad dilectionem

223. Rosponsio 2.

praceptine inre natura non inuoluit acta o quis velquo que lut ipfam ab ulÿs diligi.

Dei necessariò. Ad cuius probationem dicit quòd licet amor perfectus Dei, qui esser præceptus per Amer Dei ius naturæ strictum, non fit amor, quo vellet quis appropriare libi Deum, ita vt nolit politiuè iplum ab aliis diligi; tamen non debet esse amor, quo velit positsuè illum ab aliis diligi, sed sufficit quòd sit amor ipsius Dei secundum se, abstrahendo ab hoc quod est velle ipsum positiue, aut nolle ipsum positiue ab aliis diligi. Assignat autem Doctor rationé cur non debeat quis amans perfecte Deum velle ipfum ab aliis diligi, aut possideri, quia scilicet non placeret ipsi Deo se communicare illis aliis, aut ab illis possideri; aut quia non esset notum diligenti quòd id ipli placeret: sicut enim licèt Deus de facto vult se communicare illis, quos prædestinat, cosque habere pro amicis, & ab iis vt talibus diligi; tamen non vult sic se communicare illis, quos non prædestinat, aut ab illis diligi: ita non est mirum quòd diligens ipsum non vellet ipsum necessariò esse communicatum aliis,

aut ab iis diligi,, nisi quando constaret ipsi quòd

id Deo acceptum esset, quod constare non potest

naturaliter, atque adeò non potest esse præce-

ptum iuris naturalis strictissimi, quamuis talis

Tri, Heiser **po**∬e considetari preceptum inris matura diligendi Denm. Prisintes 1800der.

iuris esset diligere Deum. Ve hoe adhue melius intelligatur, aduertendum, tribus modis posse considerari quòd esset præceptum iuris naturalis strictissimi de diligendo Deum. Primo sic, ve diligeretur ipsemer secundum se supra omnes alias creaturas tali modo, ve nollet quis vllo modo offendere ipsum mortaliter ob amorem vllius creature; & si hoc præcisè præciplatur, certum est quod ex præcepto de co diligendo præcisè, non sequatur præceptum vllo modo diligendi proximum, nisi quatenus offenderetur mortaliter, si non diligeretur proximus; vnde quamuis esset talis dilectio Dei sub præcepto iuris naturæ; quia tamen non esset necessarium vr ipse mortaliter offenderetur ex naturarei si non diligeretur proximus, propterea non esfet necessarium ex iure natura, vt diligetetur proximus, quamuis esset de iure naturæ, vt sic diligeretur Deus.

224. Secundas mb-

Secundo, posser esse præceptum ad diligendum Deum non solum secundum se, sed ita etiam ve teneremur velle vt omnes aliæ creaturæ diligerent iplumi& hoc modo verum est quòd dilectio proximi sequeretur ex dilectione Dei; sed adhuc negari posser quòd observatio mandatorum sequeretur ex dilectione proximi, propter tertiam responsionem Doctoris mox subjungendam.

Tertio modo, posset esse præceptum diligendi Tertim me-Deum, & omnia illa, que vellet Deus diligi, quam- du. uis non offenderetur mortaliter si non diligerentur, & ex hac dilectione non sequeretur diligendus proximus necessariò sic, quin posset Deus dispensare in dilectione proximi: & rursus quamuis deberet diligi proximus, non tamen tali dilectione, ex qua inferretur necessariò observatio mandatorum secundæ tabulæ, nisi quatenus constaret quòd Deus vellet eum tali dilectione diligi : non potest autem naturaliter constare quòd Deus sic velit eum diligi tam necessariò, quin possit difpenfatiuè dare licentiam eum non diligendi tali dilectione, & consequenter talis dilectio eius non est Aricissime de jure natura, quamuis esset de iure naturæ diligere Deum hoc tertio modo.

Respondet Doctor tertiò, quòd quamuis esset diligendus Deus ex præcepto stricto, ac indispen- Responso 3, sabili legis naturæ,& quamuis esset ex eodem,vel alio pracepto simili diligendus proximus dilectione tali, qua vellemus ipsum efficaciter diligere Deum, & peruenire ad beatitudinem; tamen Nen fequitu inde non sequeretur obseruatio præceptorum se- 🍪 firma cundæ tabulæ, quia eatenus ex præcepto de hu- cunda tabula iulmodi dilectione proximi sequeretur illa obser- necessari en uatio, quatenus sine ea non posset proximus tali diligna dilectione diligi: sed potest, nulla enim est repu- proximum is gnantia quòd aliquis vellet proximum diligere ordine ad Deum, & peruenite ad vitimam beatitudinem, & Doum quòd simul cum hoc vellet interficere ipsum corporaliter,& auferre ipsi bona quæcunque corporalia, imò posser aliquando quis(licèt id malè faceret)vii ista interfectione & ablatione bonorum tanquam medio ad perducendum ipfum ad dile-Aionem Dei: vt quando quis existimaret quòd aliquis esset in gratia, & quòd si moreretur, consequeretur vitam æternam, aut quando existimaret quòd ablatio bonorum temporalium esser ipsi maxima occasio disponendi se ad Deum diligendum, & quærendum, vt solet sæpè contingete, iuxta illud : Tribulatio dat intellection , @ virtus in insirmitate persicitur. In his, inquam, casibus posset quis in ordine ad perducendum proximum ad dilectionem Dei,& beatitudinem,ipsum interficere, & aufetré ipsi bona quæcunque temporalia, quantum est ex natura rei, licet de facto id facere non debeat. S. Poplar William Confirmatur hoc, quia Deus iple vult præde- Confirmath.

stinatos diligere se, & acquirere beatitudinem æternå,& diligit eos consequéter tali dilectione, qualis est illa, de qua modò agimus, & tamen hoc non obliate læpe interficit eos, & aufert ipfis bo- Cum diloffina, aut saltem id sine vila controuersia potest fa- ne supernamna, aut laitem id line vila controuerlia poteit rarali prizimi
cere, & est gratia specialis ipsis quandoque quod posset compati id faciar; sicut morsest gratia specialis iis, qui ra- volunu ii piuntur ne malitia mutet intellectum corum:er- terficiendi go interficere aliquem, aut auferre quæcumque issum, o pris illius bona, non est incompatibile cum dilectione bonis. illius tali, ex qua oriretur vt quis vellet efficaciver eum diligere Deum, & consequi bearitudinem, & consequenter quamuis quis teneretur Deum diligere, & velle etiam vt proximus diligeret eum, ex eo quod vtrumque horum esset iuris naturæ stricti, atque adeò indispensabile, quia scilicer vtrumque concluderetur, vt supponitur, ex principiis primis practicis, non quibuscumque, sed talibus, in quibus non posset dispensari; tamen non esset necessarium vt quis nollet proximum interficere, aut ipfius bona auferre, aut facere aliquid ex his, que expresse prohibentur in secunda

#### Dist. X X X V II. Quæst.vnic. 909

tabula, quia non constat quòd illorum prohibitio sequatur ex principiis primis practicis indispensabilibus.

126. Obiectio conera pracedentem dettri-Responsio.

Quemodo di-

mi, ex qua sequitur ob-

fernantia

praceptorum

fecunda sa-bula, non est

leois nature.

Dilectio pro-

obseruantiam mandatorum

dupliciter co.

siderari potest

esse de lege

Secundus mo-

Dilectio pro-

fernantia.

ge natura.

mandatorum

secunda tabula,est de le-

natura.

deratio.

Et si obiiciantur contra hanc doctrinam, auctoritates præmisæ numero nono textus, ex quibus videtur colligi quòd observantia mandatorum secundæ tabulæ sequatur ex dilectione proximi, & hæc ex dilectione Dei. Responder §. & tunc ad auctoritates, observantiam illam non sequi ex dilectione proximi præcisè, quatenus illa dilectio est legis naturæ; sed quarenus illa dile-&io est præcepta à Domino Deo; hoc autem non facit contra prædictam doctrinam, vt pa-

Circa quod aduertendum, quòd non velit Scolettio proxi- tus non esse de lege naturæ talem dilectionem proximi, ex qua sequitur quòd nolit facere ea quæ sunt prohibita in secuda tabula: sed tantum quòd non sit de lege naturæ quatenus infertur ex dilectione Dei, aut ex dilectione proximi, que necessariò sequeretur ex natura rei ad dilectionem Dei. Pro cuius vlteriori intelligentia rursus aduerzimi inferens tendam, quòd dilectio proximi inferens obseruantiam præceptorum secundæ tabulæ,possit considerari dupliciter esse de lege naturæ. Primò, quatenus sequeretur necessariò ex dilectione Dei, & hoc modo negat Scotus illam dilectionem, vt sic, hoc est, vt ad eam sequatur illa observatio, esse de Prima confi- lege natura. Alio modo quatenus illa dilectio, vt sic, sequeretur ex aliis principiis primis practicis, aut seipsa esset euidens: & hoc modo non negat Scotus quin sit de lege naturæ; nec ego dubito ximi ex qua fequitur obquin hoc modo sit de lege naturæ, quia quamuis Deum esse non cognosceretur, imd & quamuis non esset vllo modo, recta ratio dictaret non esse furandum, interficiendum, adulterandum, &c. & quamuis in tali casu non posset cognosci quòd transgrediens illa præcepta esset puniendus æterna pœna inferni sensus, aut damni, prout pœna damni dicit prinationem visionis, & fruitionis beatificæ;tamen posset cognosci quòd posset optime puniri morte, aut aliis grauissimis suppliciis à Principe quocumque Reipublicæ, quod sufficit vt dicatur illa observatio præceptorum secundæ tabulæ esse de lege naturæ, non quidem quatenus infertur ex præcepto de dilectione Dei, quod vocatur à Scoto in fine S. Verum est igitur, primum principium practicum legis naturæ, quia versatur circa vitimum finem naturæ; sed quatenus vel est per se nota, vel sequitur ex aliis principiis pra-

227. Alia expli-CATIO Scoti quatenus dicit dilettionem proximi ex qua sequisur obseruantia secunda tabula, non e∬e de lege natura. Responsso secunda ad pradictam obie aionem.

Posset viterius alio modo explicari Scotus sic, vt non velit quòd illa dilectio proximi, vt ad eam sequitur observatio præceptorum secundæ tabulæ, non sit de lege naturæ, sed quòd non sit de lege naturæ strictissima, ac indispensabili, quamuis dilectio Dei esset de tali lege,& etiam dilectio talis proximi, ex quo oriretur quòd vellemus ipfum diligere Deum, & consequi beatitudinem. Et iuxta hoc facile, & breuiter responderi posset secundò ad prædictas auctoritates, concedendo quòd propter eas observatio secundæ tabulæ sequatur ex dilectione Dei, admittendo etiam quòd dilectio Dei esset de iure naturz strictissimo; sed negando tamen quòd ita necessariò sequatur obseruatio secundæ tabulæ ex dilectione Dei quin Deus posser dispensare in illa observantia, benè enim potest sieri quòd illa obseruantia sequatur ex dilectione Dei naturaliter, sed non tamen ita quin Deus posset in ea dispensare, & sanè ita existimo de facto contingere, nempe quòd etiam ex dilectione Dei sequatur quòd debeamus diligere proximum, & non dare ipli occasionem offendendi Deum; nec facere ipsi iniuriam, auferendo eius bona, quamuis hoc non ita necessariò sequatur, quin Deus posset hîc, & nunc cum aliquo dispensare sic, ve non teneatur non auferre bona proximi. Per hæc patet mens Do-Aoris in resolutione totius huius quæstionis, sed pro majori tamen complemento aliam explicationem mentis eius adiungere visum

Itaque quando Scotus dicit præcepta secundæ tabulæ non esse de lege naturæ, quia non sunt principia prima practica, nec conclusiones necessariò deductæ ex talibus principiis, non solùm potest intelligi vt hactenus ipsum explicui, sic scili- pracepta secet, vt velit tantum quod non sint de lege naturæ strictissima, ac indispensabili, nec principia, aut iure natura. conclusiones talis legis; sed etiam potest intelligi quòd non fint de lege naturæ præceptiua fub pæna inferni, aut priuationis vitæ æternæ vllo modo,nec dispensabiliter,nec indispensabiliter; sed quòd habeant esse sie prohibita, aut præcepta à voluntate Dei. Pro quo intelligendo obseruandum quòd aliquid possit esse prohibitum, vel præceptum, dupliciter. Vno modo sub pæna ali- Pracepta sequa in confuso, aut sub pœna determinata ordi- cunda tabula nis quasi naturalis, scilicet mortis temporalis, aut incarcerationis, aut iactura bonoru, vel omnium, na mortis vel quoad partem, ita vt qui faceret contra quam atema, seu esset ipsi præceptum, posset iudicari dignus mor- inferni ex te, aut aliqua alia pœna ex prædictis, aut similibus. Alio modo posset aliquid esse præceptum, natione diaut prohibitum, sub pœna inferni, & priuationis wina. beatitudinis, sic, vt quis transgrederetur præceptum meritò posser iudicari eo ipso dignus inferno, aut illa privatione beatitudinis, quam aliàs consequeretur. Quòd autem esset prohibitum ex natura rei quouis modo ex his independenter ab vlla lege positiua, seu ab vllo actu voluntatis diuinæ, aut humanæ esset prohibitum de lege naturz; & in hoc sensu omnia przecepta Decalogi essent de lege naturæ, & essent vel principia prima practica, vel conclusiones deducte extalibus principiis, quatenus scilicet esset notum ex terminis, vel posset concludi ex propositionibus aliquibus sic notis, quòd qui ea transgrederetur esset dignus aliqua pœna, vel temporali mortis, aut incarcerationis,&c.vel æterna inferni, & priuationis beatitudinis, nec hoe vnquam negauit

Sed non esset tamen necessarium vt quidquid Non est nepræcipitur, aut prohibetur in Decalogo, maximè esse ve prain secunda tabula, esset prohibitum præcepto iuris naturalis obligante ad pœnam æternam inferni, aut Beatitudinis perdendæ, independenter ab fub pæna inordinatione positiua Dei; neque enim patet ex ferni. terminis tantam esse malitiam in adulterio, verbi gratiâ, aut homicidio, aut furto, vt ex natura rei, propter ea commissa deberet quis puniti pæna tam atroci, quam est æterna illa sensus, & damni, quam de facto ea admittentes luunt in inferno; nec possunt assignari vlla principia, ex quibus id naturaliter concludi posset, præsertim cùm ex natura rei non videatur per illa deli-& inferri iniuriam Domino Deo, aut aliquid committi, quod per se directè incompatibilitatem habeat cum vltimo fine, aut eius assecutione.

228. Alia explicatio Scoti quatenus dicit

natura rei

#### Lib. III. Sententiarum 910

posit aliqua actio esse indecens grani ter naturam raticaalë, 🕁 tamě ně pec . camino a mortaliter.

Hoc ergo posset esse intentum Scoti, & posset etiă esse intetum corum authorum #.2. suprà dixi legero naturæ constituere in visione, aut prohibitione, quæ esset actus voluntatis diuinæ, & insuper opinari quòd in casu quo Deus non prohiberet aliqua, tum quidem committi possent actiones indecentes naturam rationalem; sed quòd tamen illæ actiones non essent offensæ Dei, aut saltem non essent offensæ mortalis granitatis, ac dignæ pæna æterna sensus,& damni,quam patiuntur peccantes mortaliter; sed discrimen tamen latillinum inter hos Authores,& Scotum est,quòd illi id putauerint de omnibus actionibus, quæ sierent in casu, quo Deus non haberet iussionem politiuam; Scotus autem id non dicat nisi de præceptis secundæ tabulæ, ac iis quæ similem habent rationem.

Obietio contra pracedentem destrină.

Hæc doctrina non aliam videtur habere difficultatem, quàm quòd videri posset esse corra Paulum Rom. 2. dicentem. Gentes, qua legem non habent, naturaliter ea que legis sunt faciunt, & qui sine lege peccauerunt, sine lege peribunt. Ex his enim vltimis verbis videtur dicere quòd quamuis non esset lex aliqua positiua de præceptis Decalogi, qualis de facto data est per Moysem populo Iudaïco,& per Christum nobis, adhuc aliquis propter transgressionem eorumdem præceptorum, quatenus sunt iuris naturæ posset perire, hoc est, puniri morte æterna, seu pænis Inferni.

230. Responsto.

At valde facile responderi potest, cos qui sine lege peccarent, non quibuscumque peccatis, sed peccatis illis, que sunt prohibita lege nature sub pæna mortis æternæ, vt est cultus Idolorum, & quecuque, grauis salté, irrenerentia exhibita Deo, perituros: hinc autem non sequitur eos qui peccarent transgrediendo præcepta iuris naturę contenta in secunda tabula perituros, in casu quo non datetur præceptum positioum Dei de illis,

Replica.

Nec refert quod Paulus dicat cap. 1. Deum eos, qui sine lege peccauerunt, tradidisse propterea in reprobum lenlum, vi faciant que non conneniunt, repletos omni iniquitate, malitia, fornicatione, auaritia, nam hine non sequitur, vt malè intulit Suarez lib. 2. de legib. cap. 15. num. 10. Paulum, dum ait cos, qui sine lege peccauerunt, sine lege perire, loqui de peccatis contra secundam tabulam, quasi illi, qui ea committerent sine lege positiva perirent; Responso. tantum enim vult Paulus quod propter peccata Idololatria, & irrenerentia erga Deum, Deus permiserit gentes, que sic peccauerunt, incidere in omnia illa aliorum peccatorum genera, quæ ibi commemorat, vt ex ipso contextu totius discursus satis constat; ob quæ etiam peccata contra secundam tabulam, quamuis non punirentur morte æterna, tamen poterat iplis denegari gratia, qua liberarentur tam ab iis, quam ab aliis illis grauioribus, vt non perirent, sed saluarentur.

Dices cum Sala diff. 5. de legib. sett. 9. Idem Pau- Aliarquica. lus dicit 1. Cor. 6. An nescitu quia iniqui regnum Dei non possidebunt ? Nolite errare, neque fornicary, neque adulteri, &c. Regnum Dei possidebuns : crgo secundum ipsum, quamuis non esset lex positiua aliqua vetans illa, adhuc excluderetur quis propter illa à Regno Dei.

Respondeo negando sequelam, quia Paulus Responsa non loquitur in casu, quo non esset lex positiua, sed de facto.

Dices, si non loqueretur in illo casu, non esset Aliampica, verum quòd de facto talia agentes priuarentur regno Dei, quia posset de facto contingere quòd qui ea facerent, non cognoscerent ea esse prohibita per legem politiuam Dei ex inuincibili igno-Tantia. Respondeo in casu talis invincibilis igno- Responsa rantiz probabile esse iuxta doctrinam præsentem, quòd non privarentur regno Dei de facto transgradit-ij, qui ea committerent propter illa præcise, 2. tabala proquamuis commissio eorum posset esse causa cur preres perires Deus permitteret talia agentes incidere in alia in casu inpeccata, propter que excluderentur illo regno, de ignorancia de cur non daret iplis gratiam efficacem poenitendi Deo 6 inde illisaliis peccatis sicut oportet, vt iustificatio- ferno. nis gratiam consequerentur.

#### S C H O L I V M.

Ad secundum, infinuat habenti scientiam vnius Dei, non esse necessariam fidem de eodem. & secundum D. Thom. 2.2. quast. 1. art. 5. impossibile videtur quòd cam habeat. Vide ipsum ibi quast. 2. art. 4. ad primum. Ad tertium, benè explicat, qualiter pracepta Decalogi in omni statu ligant. Ad quartum, optime explicat quomodo Israelita non dispensatiwe nec intuste soliarunt Egyptios. De quo Exod.3.12. 13. Ita communia, & D. August. 9.39 in Exod. & lib.22.contra Faust.c.71.Iren.4 contra har.c.49.Phil.l. 1.de vita Moysi.

13, Ad arg. 1, Ad 2.

Hebr. 11.

D argumenta principalia k. Primum est pro me, quia probat, quòd præcepta se-Loundæ tabulæ non funt de lege naturæ, strictè loquendo.

Ad secundum dico, quòd etsi Deum esse posset no includi ratione naturali ex principiis per se notis:tamen illi populo rudi, & exercitato in intelligibilibus non erat hoc notum nisi ex lege vnde ad Hebr. 11 Oportet accedentem ad Deum credere quia est; intellige si non habeat, nec habere possit aliam notitiam de Deo. Ita, etsi aliqua concupiseentia possit concludi esse contra legem naturz: hominibus tamen corruptis non erat notum esse contra legem natura; ideò necessarium fuit explicare per legem datam. Vel aliter concupiscentiæ prohibentur per præcepta secundæ tabulæ:& de illis concessum est, quòd non sunt per se nota.

14. Ad z. Qua pracipiuntur in vi statu,

Ad aliud dico, quòd in omni statu scruabantur, & scruari debent ista præcepta In beatitudine quidem erit summa observatio illorum affirmatiuorum, nisi fortè illius solius de honoratione parentum; non quin tunc ibi sit voluntas honorandi, sed quia non erit necessitas impendendi actum huius, saltem prout honor ille extenditur ad sustentabent in our tionem necessariam, quia ibi nullus indigebit auxilio.

Digitized by Google

Iŋ

In statu innocentiz, & ante legem scriptam tenebantur omnes ad ista, quia erant scripta interiùs in corde, vel fortè per aliquam doctrinam exteriorem datam à Deo, quam discebant parentes, & deriuabant in filios: nec oportuit ea scribi in libro; quia poruerunt illa faciliter memoriæ commendare, & retinere, quia populus illius temporis erat longioris vitæ,& fuit melioris dispositionis in naturalibus, quam populus temporis posterioris; quo tempore infirmitas populi requirebat legem dari,& scribi.

Et ad aliud, quod tangebatur in primo argumento de filiis Ifraël spoliantibus Ægyptios, potest dici, quòd ibi non dispensauit contra præceptum de furto, quia ipsi non acceperunt simpliciter alienum: tum, quia Deus erat superior Dominus, & potuit transferre dominium illarum rerum in cos, etiam inuitis inferioribus dominis, & hoc modo spoliarunt non peccauit Christus licentians in porcos intrare dæmones, qui statim præcipitati sunt Ægyptios in mare: non enim iniustè privavit illos porcis suis : tum etiam, quia filij Israel serviendo dupliciter Ægyptiis meruerant tanta recipere, licèt Ægyptij nollent ea reddere: & tune per supe- expenitur. riorem iudicem potuerunt compelli, de cuius licentia filij Israël potuerunt iuste, & licitè accipere.

Ad illud in oppositum de Canone debet intelligi de lege largè loquendo : & hoc de præceptis secundæ tabulæ.

COMMENTARIVS.

2 3 I. Responses ad argumenta principalia. Primum gumentum principale. Exempla probantia dispensasse Deum in praceptis Decalogi.

Responsio.

Spoliatio

Ægyptiorum

posset saluari

sine dispensa-

D argumenta principalia. Respondet ad Aargumenta initio quæstionis huius propolita, quorum primum consistit in hoc : Deus de facto dispensauit in præceptis secundæ tabulæ, in quinto quidem de non occidendo, Gen. 22. vbi præcepit Abrahæ, vt filium suum Isaac sibi immolaret.In sexto Osea primo vbi Osez Prophetz przcepit sumere vxorem fornicariam,& facere filios fornicationum.

In septimo denique Exodi 11.& 12. vbi præcepit filiis Israel spoliare Ægyptios suis vasis aureis, ac argenteis: ergo præcepta omnia Decalogi non sunt de lege naturz, que enim sunt talia, funt indispensabilia.

Responder Doctor hoc argumentum facere pro lua relolutione præmissa, quia concludit præcepta lecundæ tabulæ non esse de lege naturæ ita stricte, vt sunt eapræcepta, que sunt indispen-

Circa verò spoliationem Ægyptiorum inferiùs num. 15. \$.6 ad aliud quod tangebatur, ait posse saluari illam spoliationem sine eo quòd Deus dispensauit in septimo præcepto, quia per illud præceptum non prohibetur nisi ablatio rei alienæ; sed posset dici quòd filij Israel in ista spoliatione non abstulerunt alienum: ergo non erat ipsis necessaria dispensario. Probatur maior dupliciter, primò, quia posset dici quòd Deus, qui est Dominus vniuersorum, potens disponere ad libitum fuum de omnibus omnium bonis, transtulerit dominium bonorum illorum, quæ abstulerunt Israclitæ ab Ægyptiis in Iudæos,&, si hoc fecisser, illa bona non essent amplius Ægyptiorum, sed potiùs Iudzorum, & consequenter ea auferendo Iudzi non auferrent aliena, sed sua. Secundò, quia posset dici quòd Iudzi, propter labores suos, & oblequia præstita Ægyptiis meruerint ab illis tantum, quantum abstulerunt ab illis, vnde cùm Ægyptij nollent soluere illis quam debebant mercedem, poterant absque vlla dispensatione per sententiam Dei supremi Iudicis illa auferre licitè tanquam sua.

Ex his duabus rationibus, quibus Doctor oftendit quomodo saluari posset quòd sudæi non abstulerunt alienum, nec consequenter transgressi fuerint septimum mandatum, etiam cum dispensatione, prima viuntur D. Bonauentura Scoti oper. Tom. VII. Pars II. d,47.4.1. g.4. Richardus ibidem; vtraque verò vtitur Durandus & Tostatus cap.3. Exodi.

Sanctus autem Augustinus secundæ rationis mentionem facit lib. 22. contra Faustum cap. 71. & præterea assignat rationem cur Deus congruè posset ab Ægyptiis dominium illorum bonorum auferre, nempe quia iis abutebantur ad cultum idolorum, & propterea puniri meritò poterant illa spoliatione, verba eius sunt: Carnalu itaque ille populus, & rerum terrenarum cupiditate occupatus;Ægyptiis verò sacrilegi , & iniqui. nam & auro illo, hoc est, Dei creatura malè vientes ad creatoru iniuriam suis idolu serniebant , & homines peregrinos labore gratuito iniustè, ac vehementer afflixerunt. Digni ergo erant isti,quibus talia inberentur, & illi, qui talia paterentur.

Verum quamuis hoc modo saluari posser quomodo Iudzi non acceperint res alienas, sed suas, Porerat illa atque aded non indiguerint dispensatione; tamen Sielistio mihi non est dubium quin etiam per veram dispensationem accipere possent illa spolia, ita scilipensatione. cet, vt quamuis Deus non transfetret dominium illorum spoliorum in Iudzos, nec etiam in pænam peccatorum vllorum ordinaret Iudzis illa accipere ; tamen abfoluté posset iubere Iudæis ea spolia etiam manentia sub dominio Ægyptiorum, ac propriissime aliena non solum specificatiuè, sed reduplicatiuè, auferre, & Deo id inbente Iudzi per veram dispensationem possent ca auferre; quia illa & iussio Dei, aut permissio haberet! rationem veræ dispensationis; nec enim magis ablurdum est, aut difficile quòd Abrahamus, mediante vera dispensatione, potuerit occidere filium suum Isaac, qu'am qu'od aliquis posser auferre aliena bona per veram dispensacionem; nec est vila difficultas in co quòd per veram dispensa; tionem, vtrumque fieri posset, nisi quòd non posse sit dispensari in præceptis vllia Decalogi, tuius contrarium suprà abundè ostendimus.

Quod attinet autem ad secundum exemplum quo in primo argumento probetur dispensatio in sexto præcepto, nempe quod Deus præcepit Olea accipere vxorem fornicationum, & facerd filios fornicationum, Scotus nihil resoluit de re ipla, sed admittendo exemplum currere in sensu obiectionis, dicit illud pro sua sententia

> bЬ Quomodo

234.

232.

Prima expostelo minus probabilis de sensu spirienali.

de sensu lit-perali.

235.

Prima expoficio littera-

Obie#ie conposscionem.

236. Response 1.

Responsio 2.

237

Contra s.

Quomodo verò intelligendus sit ille locus, non convenitur inter Authores. Aliqui intelligunt totam illam historiam spiritualiter, ita Sanctus Hicronymus super Oseam in proæmie, & sic intellecta nihil faceret ad propositum huius loci, vt patet. Sed longè communior sententia est quod literaliter debeat intelligi. Sic. Irenzus lib.4.6.37. Basilius in Isaiam c.8.D. Augustinus c.12. doll Christ. lib. 22. contra Fanstum c. 80. & 89. Cyrillus, Theodoretus & Scholastici communiter, inter quos tamen adhuc est controuersia de sensu cius literali.

S. Augustinus cotra Faustum suprà c. 8. dicit ita intelligendum locum illu,vt Prophetæ præceptu sit accipere mulierem, que anté erat meretrix, in matrimonium, & ex ex sic legitime coniuncta suscipere filios, verba eius sunt. Quid enim aduersum elementis veritatis, si meretriz relicta fornicatione in castum coniugium commutetur? & infrà. Itaque chm meretricem Propheta accepit vxorem, advitam corrigendam mulieri consultum est.

Tostatus in cap. 3. Exodi similiter exponit illum locum, & ex recentioribus Ribera, & Sanctius in cap. Osea. Molina de Iusticia crast. ç. disp. 57. Suarez 2. de legibm c. 15. & alij. Fauet autem huic expositioni quod præcipiatut ipsi accipere vxoré fornicationum, & non mulierem, idque no solùm habeatur in textu nostro, sed etiá in Hebræo.

Et si obiiciatur quòd non solum præcipiatur Prophetæ accipere vxorem fornicationum, sed etiam facere filios fornicationum.

Respondent dupliciter. Primò, quòd vocentur fili fornicationum; non quia erant geniti ex fornicatione, sed quòd essent filij geniti ex vxore fornicationis, seu tali que erat aliquando meretrix, & hæc responsio placet D.Hieronymo, Richardo, Riberæ, & Sanctio, fauérque ei plurimum translatio, quâ vsus est 5. Augustinus suprà, sic enim in ea habetur, Accipe vxorem fornicariam, & fac filios de fornicaria.

Secundò respondent vocari filios fornicationum, quia erant filij, qui fornicarentur ad imitationem matris, & in hanc responsionem magis propendere videtur Ribera & Sanctius luprà, qui confirmant eam ex verlu 4. capitis 2. & filiorum illius non miserebor , quoniam sily sornicationum sunt. nam verisimile putant codem sensu dici filios fornicationum, hîc & in primo capite; sed hîc non possunt sie dici in alio sensu, quam iam propolito,nimitùm quòd ellent filij qui fornicarentur, quia si sic dicerentur, quia geniti essent ex fornicatione, non poterat hoc esse sufficiens ratio, cur Deus non misereretur eorum.

At mihi videtur difficilis vtraque responho. Prima quidem, quia est contra communem modum loquendi vocare filios ex legitimo matrimonio natos filios fornicationum, quamuis mater corum esser fornicaria, aut meretrix; benè quidem pollent vocari filij meretricis & fornicariæ, sed non fornicationum, vnde quamuis illa responsio effet bona, supposita translatione illa S. Augustini, tamen non nisi satis impropriè accommodari potest editioni vulgatæ, quæ sine dubio præferenda est cuicunque alteri.

Secunda etiam videtur difficilis, tum, quia non habet patrocinium ab auctoritate Patrum, aut antiquorum Theologorum: tum, quia est valde durus modus loquendi, fac filios fornicationum, id est,fac filios, qui postea erunt fornicarij : tum denique, quia non fauer ille alius locus ex 2.cap.primò, quia non esset necesse vt filij fornicationum eodem modo ibi intelligeretur & in primo capite. Secundò, quia in secundo capite videtur potiùs intelligi debere quòd loquatur de filiis, aut genitis ex fornicatione, aut genitis ex matre fornicaria, quia subiungitur immediate, vt ipsemet Ribera aduertit, quia fornicata est mater corum confusa est, qua concepit eos. Ideò autem posset Deus non' Posset Deus milereri eoru milerarione efficaci ob fornicatione ob demoits matris, maxime spiritualem Idololatriz, de qua parentum de sine dubio in illo secundo capite sit mentio, quia riam effet. ob illam posset Deus subtrahere gratiam estica- cem sajifi. cem illis. nam sicut ob merita parentum & iu- me filiu. storum sæpe miseretur aliquorum efficaciter: ita propter demerita parentum posset non exhibere aliquando talem misericordiam, præsertim vbi non interuenit aliqua alia circumstantia zquiualens illi demerito.

Sanctus Bernardus de præcepto, & dispensatione aperte insinuat præceptum suisse Prophete, s. Expession vt misceret se mulieri fornicariæ non ductæin littralis. vxo cm. Non occides, inquit, non machaberis, & reli-

qua illius scita, qua , etsi millam prorsui bumanam dispensationem admittunt, nec cuiquam bominum ex bie alique mode soluere aut licuit, aut licebit; Dominus tamen aliqued horum, & qued voluit, & quande voluit, soluit, siue cum Hebrais Ægyptios expoliari, siue quando Prophetam cum muliere fornicaria misceri pracepit. Quorum viique alterum, quèd niss graue furti facinus, alterum quod nisi flagity turpitudo reputaretur, si non excusasses verumque factum auctoritas imperantis. Nam si duxisset Propheta eam in matrimonium, quamuis non accederet imperium aliquod Dei, non flagitiose se illi misceret, & possit id per alios reipublicæ superiores ipsi imperari, si altera consensisser. Hanc eandem sententiam tenet Alensis 1.p.q.37.& S. Bonauentura 1.d. 47. qui tamen negant Prophetam fornicasse cum illa muliere, aut Deum id præcepisse: intelliguat autem per fornicationem, non quamcumque copulam cum aliena muliere, sed eam quæ fit animo libidinoso, aut ex cupiditate; vnde negant Deum dispensasse in præcepto sexto cum Propheta. Sed la viri cum certe, salua tantorum virorum reuerentia, existimo prohiberi illo præcepto quamcumque copu- hibetur fexto lam cum aliena, seu non sua, & non requiri ad much. tran!gressionem istius præcepti, copulam libidinosam, nisi quatenus talis dicenda est quæcumque, quæ fit cum non sua; nam alias si quis cognosceret vxorem alicuius animo tantum procreandæ prolis, non peccaret contra sextum præceptum, quod nequit dici. Sed quidquid sit de hoc S. Bernardus, Alensis, & D. Bonauentura intelligunt locum Osez in sensu, in quo proponitur in argumento,& sanè in illo sensu magis propriè explicari possunt verba, & magis ad sensum verum, & literalem, quem præ se ferunt, quam vllo alio modo,& hoc ipsum conducit ad probabilitatem maiorem istius expositionis. Nec refert quod illa Suadetur mulier vocetur vxor in vtroque textu, nostro scilicet, & Hebraico, tum, quia sæpe in Scriptura de expessioexer capitur pro muliere, aut formina; tum præ- nu lineralis. cipue, quia posset esse vxor alterius, exposita tamen fornicationi, vt plures aliz modò sunt,& sz-

pe fuerunt. Quomodocumque verò ille locus explicabitur, ex dictis parer Deum de potentia absoluta posse dare licentiam alicui miscendi se cum aliena, seu non sua muliere, & hoc absque vlla causa, præter solam suam voluntate, atque adeò etiam in sexto præcepio

bilitas fecum

præcepto ipsum posse dispensare, siue de facto vnquam dilpenlauerit, fiue non.

139. De occisione Isaci per patrem in-1. Expositio.

1.Expositio.

g. Expositio.

240. Argumentum secun pale.

Responsio.

Explicatur illed Pauli: eccupiscentiam nescie-

Omnia qua funt de lege BACUTA NON debent posse cognosci ab omnibus fa-

Rosponho.

De tertio etiam quod tangitur in hoc ipso primo principali argumento, nempe de occisione Isaaci præcepta Abrahæ à Deo, varij sunt modi dicendi:aliqui enim dicunt quòd non præceperit Deus ipsammet occisionem, sed oblationem. Alij quod præceperit quidem occisionem, sed propter peccatum originale, propter quod meritò, & absque transgressione legis naturalis posset interfici, non secus ac potest puniri zterna pæna sensus, aut damni. Alij verò alio modo sic tem explicant, vt non sit opus recurrere ad dispensationem; sed tamen quidquid sit de facto, ex dictis similiter patet quod posser Deus præcipere eius occisionem, sine vila prorsus causa, sed per propriam dispensationem, quod sufficit ad intentum argumenti, cuius vim propterea admittit Scotus, tanquam suz sententiz fauentem.

Secundum argumentum principale est. Concupiscentia prohibetur in Decalogo, maximè in nono, & decimo præcepto; sed non prohibetur lege naturz:ergo przcepta Decalogi non sunt de lege naturæ. Probatur minor, quia concupiscentia non cognosceretur vitanda naturaliter, sed solum per legem scriptam Mosaïcam datam à Deo, vt patet ex Apostolo Rom. 7. Concupiscentiam nesciebam, nisi lex diceret, non concupisces: sed quod prohibetur lege naturæ cognoscitur vitandum independenter ab omni lege scripta data, vel à Deo, vel à quibnscumque Superioribus: ergo concupiscentia non prohibetur lege naturæ.

Ad hoc argumentum non responder Doctor directè, sed subministrat doctrinam, ex qua facilè solui possir, iuxta quam in forma respondeo negando minorem, ad cuius probationem distinguo maiorem:non cognofceretur vitanda naturaliter ab omnibus communiter, transeat maior; non cognosceretur à doctionibus, issque qui cum esbam nisi lex sent boni ingenij, benè considerarent naturam diceret, non concupiscentia, nego maiorem. & similiter diconcupilces. stinguo minorem:cognoscitur ab omnibus etiam fimplicioribus,& indo&is,nego minorem; à do-Aioribus considerantibus naturam eius, concedo minorem,& nego consequentiam: quia non omne quod est de lege naturæ debet cognosci ab omnibus, etiam rudibus, & indoctis. nam aliquæ sunt de lege naturæ, quatenus sequentur per necessariam sequelam ex principiis primis per le notis, quamuis non sit tam facile cuilibet habere illos discursus, qui essent necessarij ad illa inferenda ex illis principiis.

> Et si dicas Paulum fuisse doctum, & boni ingenij, ipsúmque tamen non cognouisse concupiscentiam, nisi per legem scriptam, atque ided, neque doctis etiam constare posse, quòd concupiscentia esset contra legem naturæ. Respondeo Paulum potuisse esse doctum,& boni ingenij,non tamen de facto applicuisse sibi illa principia,quibus posset concludere prohibitionem concupiscétiæ ex natura rei, licèt posset illa applicare; sed cognouisse per legem scriptam præcisè prohibitionem illius. Quemadmodum enim non omnia quæ cognosci possunt naturaliter, cognoscuntur ab omnibus, etiam doctis, ita non est mirum quòd Paulus licèt esset doctus, & boni ingenij, non cognouerit de facto prohibitionem concupilcentiæ naturaliter, led lolummodò per legem, licèt posset illa prohibitio naturaliter cognosci, & sic cognita fuerit à multis aliis.

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Dices, fi posset illa prohibitio cognosci naturaliter ab aliquibus, illi possent alios docere, qui Alia replica. non cognoscerent, & sic non esset opus vt reuelaretur specialiter à Deo illa prohibitio. Respondet Doctor quod quemadmodum licet posset co- Responsio, gnosci naturaliter quòd Deus sit, quia tamen plurimi sunt rudiores,& inexcercitati in intelligibilibus, ac propterea non capaces discursuum, quibus id oftendi posser, valde congruum erat vt reuelaretur Deus esse, quia talibus aliàs non posset esse sufficienter notum, nisi sic reuelaretur : vnde Cur erat neest illud præceptum : Oportet accedentem ad Deum eredere, quia est. Quod explicat ita Doctor vt non latio malitia sit præceptum de fide vnius Dei impositum, nist tia. iis, qui aliunde non habent notitiam sufficientem,& perfectam Dei:ita quamuis cognosci posset naturaliter quòd concupiscentia esset prohibita, quia tamen plurimi rudiores non essent capaces illorum discursuum, quibus id probaretur, opportunum valde erat vt reuelaretur à Deo, quò omnibus facilèposset patere. Adde viteriùs quòd quamuis esset notum naturaliter omnibus quòd concupiscentia rei alienæ esset mala ex natura rei,non tamen esset notum quòd esset adeò mala, vt propterea quis deberet puniri pæna æterna, nisi esset prohibita positiue à Deo. In ordine ergo ad hanc cognitionem necessaria esset illa prohibitio legis positiuæ diuinæ: & fortassis hoc etiam intendebat Paulus in prædictis verbis: Concupiscentiam nesciebam, nisi lex diceret, non conempisces, fortassis, inquam, per hoc intendebat quòd non cognoscebat concupiscentiam vt culpam, aut malum, cui deberetur pœna zterna, nisi cognouisset eam esse prohibitam lege positiua diuina, quamuis cognosceret eam esse malam, & disconuenientem naturæ rationali.

Supposito autem quòd hoc intendebat Paulus, neganda esset maior probationis argumenti, quia non sequitur ex illo Pauli loco, quin cognouerit concupiscentiam esse prohibitam naturaliter, sed solum quod non cognouerit naturaliter illam esse sie prohibitam, vt deberetur ipsi pæna ærerna inferni.

Rursus posser intelligi Paulus non de lege Alia exposiscripta tantum, sed de naturali etiam loqui, vt tio Pauli. eum intelligit Origenes: sic autem intellectus prædictus locus non facit ad propolitum.

Deinde Scotus infinuat aliam responsionem; nempe quòd concupiscentia prohibeatur in secunda tabula, & non sit legis naturæ, hoc tamen non elle contra suam resolutionem, quandoquidem concesserit quòd omnia præcepta Decalogi non sint de lege naturæ stricté, sient appareret ex terminis, aut per discursum naturalem, quòd essent necessariò observanda.

Tertium argumentum principale est, quòd lex naturz obligat pro omni statu; sed Decalogus Tertium arnon obligavit in vllo statu, antequam datus erat gumentum Moysi,& scriptus in tabulis, ac propositus homi- principale. nibus:ergo præcepta eius non sunt legis naturæ.

Responder Doctor, concedendo maiorem, & Responsio. asserendo etiam quòd in statu beatitudinis sit Lex natura perfecta observatio affirmativorum præceptorum, præter præceptum quartum de honore parentum, quod non observabitur ibi, quantum ad actum aliquem exteriorem tendentem in sustenz tationem, aut subsidium parentum, quia ibi non indigebunt tali actu. Quantùm autem ad negatiua præcepta nullibi perfectius, quam in cœlo obseruabuntur. Supposita ergo maiori, minorem bb 2 distinguo

242.

distinguo:Decalogus,seu decemmandata Decalogi non obligabant, quatenus præcepta politiue à Deo, & scripta in tabulis, promulgataque per Moylen, concedo; non obligabant ve præcepta per legem naturæ,nego minorem, & similiter distinguo consequens.

Alio modo posset faciliùs negari simpliciter minor.& si quæratur, vnde haberetur notitia co-

Responsie.

Responder Doctor quod id haberetur lumine naturali intellectus, iuxta illud : Quis oftendet nobis bona? signatum est super nos lumen vulsus tui Domine, Psal. 4. vel fortè haberetur per doctrinam aliquam exteriorem datam à Deo, quæ non necelsariò committeretur tabulis, aut libris, siue pro statu innocentiæ, siue prostatu aliquo alio. quamuis suppositis variis hominum peccatis, & obcæcatione intellectus inde proueniente, valde congruum fuit, vt tempore Moysis scriberentur.

Præmissa responsione ad tria argumenta principalia partis negatiuz. S.ad illud in oppositum: 10spondet ad auctoritatem suadentem partem affir-, maciuam: citat autem in initio quæstionis duas auctoritates ex Decretis: vnam ex ipsomet principio Decretorum ; lus naturale est qued in lege , &

Euangelio continetur, quo qui que inbetur aliis non in- Responso ad ferre quod sibi non vult fieri. Altera auctoritas est ex auctoritats dist. 6. 5. bu itaque respondendum : sunt enim in lege probantes quadam moralia pracepta, vt, nonoccides; quadam calegi effe mystica, vipote sacrificiorum precepta, vi de agno, & iniu nature, alia similia pracepta bis. Moralia mandata ad naturale ius spectant.

Ad has auctoritates responder Doctor, quatenus significant præcepta Decalogi esse de lege naturæ, id intelligendum quoad aliqua præcepta secundæ tabulæ de lege naturæ non stricta, ac indispensabili, sed de lege naturæ in latiori signisicatione, quatenus vel significat legem obligantem, licer dispensabilem, vel quatenus significat legem non obligantem, sed suadentem, propter

magnam rei congruitatem.

Citat Doctor inter auctoritates pro parte illa affirmativa aliam ex prima loan. primo capite, sed nihil ibi reperio ad propositum. Vniuersaliter autem ad omnes auctoritates, quibus significaretur quòd præcepta omnia Decalogi essent de lege naturæ, patet ex dictis, quomodo responderadum sit, nempe id non esse intelligendum de lege naturæ stricta ac indispensabili, sed de loge naturæ in largiori fignificatione iam explicata.

# DISTINCTIO

De generibus mendaciorum.

Aug, super Psal, s. ad oŭ versum, Perdes omnes qui loquuntur mendaciű, non longe à principio enarratio-Exod, 1.6 Posus 2,4

CIENDVM tamen tria esse genera mendaciorum. [Sunt enim mendacia quædam pro falute, vel commodo alicuius, non malitia, sed benignitate dicta: qualiter obstetrices mentitæ funt,& Raab.Est & aliud mendacij genus,quod fit ioco, quod non fallit. Scit enim cui dicitur, causa ioci dici. Et hæc duo genera mendaciorum non sunt sine culpa, sed non

cum magna. Perfectis verò non conuenit mentiri: nec etiam pro temporali vita alicuius,ne pro corpore alterius animam fuam occidant. Licet autem eis verum tacere, sed non falsum dicere: vt si quis non vult hominem ad mortem prodere, verum taceat, sed non falsum dicat. Tertium verò genus mendacij est, quod ex malignitate, & duplicitate procedit, cunctis valde cauendum.] Hîc videtur innui mendacia illa,quæ fiunt ioco, vel pro falute alicuius, imperfectis esse venialia peccata, perfectis verò illud quod pro commodo alterius dicitur esse damnabile: quod etiam de mendacio iocoso putari potest, August. 11b. præcipuè si iteretur. De mendacio autem obstetricum, & Raab, quod fuerit veniale, Augustinus tradit, dicens, Forsitan sicut obstetrices non remuneratæ sunt, quia mentitæ sunt, sed quia infantes liberauerunt, & propter hanc miselib. 4. super ricordiam veniale fuit peccatum, non tamen nullum: sic Raab liberata est propter liberationem exploratorum, pro qua fuit veniale peccatum. Sed ne August. in putet quisque in cæteris peccatis, si propter liberationem hominum fiant, ita posse concedi veniam: multa enim mala detestanda talem sequuntur errorem. Possumus enim & furando alicui prodesse, si pauper cui datur, sentit commodum, & diues cui tollitur, non sentit incommodum. Ita & adulterando possumus prodesse, si aliqua, nisi ad hoc ei consentiatur, appareat amando moritura,

dacium e. 15.0° Leuit.q.68. Ench. 6.22. 22. que.2. epist.con.

moritura, & si vixerit pœnitendo purganda: nec ideò peccatum graue nega- De octo gebitur tale adulterium. Sciendum est etiam octo essegenera mendacij, vt Audaiy, ad gustinus in lib de mendacio tradit, diligenter notanda sunt, vi appareat quod Consemia mendacium sit veniale, & quod damnabile. [Primum capitale est menda- Aug. lib. de cium, longéque fugiendum, quod sit in doctrina religionis: ad quod nulla mendacio causa quisquam debet adduci. Secundum, quod tale est, vt nulli prosit, sed 1944 obsit alicui. Tertium, quod ita prodest alteri, vt alteri obsit. Quartum sola mentiendi fallendique libidine: quod † maximum mendacium est. Quin- † d. merū. tum, quod sit placendi cupiditate de suauiloquio. His omnibus enumeratis cap. 12.13. sequitur sextum genus, quod & nulli obest, & prodest alicui: ve si quis pecu- 14. pulche niam alicuius iniuste esse tollendam sciens, vbi sie, nescire se mentiatur. Sep- de 6.7. de timum, quod & nulli obest, & prodest alicui: vt si quis nolens hominem ad 8 generibm mortem quæsitum prodere, mentiatur. Octauum, quod nulli obest, & ad hoc mendacy. prodest, vt ab immunditia corporali aliquem tueatur. In his autem tantò c. 21. circa minus peccat quisque dum mentitur, quantò magis à primo recedit. Quis-sinem. quis verò aliquod genus esse mendacij, quod peccatum non sit, putauerit, decipit seipsum turpiter : cum honestum esse deceptorem aliorum arbitretur. Omne ergo genus mendacij summopere fuge: quia omne mendacium non est à Deo. l

### Quid sit mendacium?

Ic videndum est quid sit mendacium,& quid sit mentiri. Deinde, vtrùm omne mendacium sit peccattim, & quare? [Mendacium est (vt ait Au-Lib. contra gustinus) falsa significatio vocis cum intentione fallendi.] vt ergo menda- mendacium ad Consencium sit, necesse est vt falsum proferatur, & cum intentione fallendi. Hoc tium c. 22. enim malum est proprium mentientis, aliud habere clausum in corde, aliud in fine t 4.

Ibidem in promptum in lingua.

Ench. c. 18. in Enchir.

### Quid sit mentiri?

\*\*Entiri verò est loqui contra hoc, quod animo sentit quis, siue illud ve-Trum sit, siue non. Omnis ergo, qui loquitur mendacium, mentitur, quia loquitur contra hoc, quod animo sentit, id est, voluntate sallendi : sed non omnis qui mentitur, mendacium dicit: quia quod verum est loquitur aliquando mentiendo, ficut è conuerfo falfum dicendo, aliquando verax est. Vnde ait Augustinus. [Nemo sane mentiens judicandus est, qui dicit fal- In Ench. sum, quod putat verum: quia quantum in ipsoest, non fallit ipsa, sed fallitur. 64918. Non ergo mendacij arguendus est, qui falsa incautus credit, ac pro veris habet. Potiusque contrario ille mentitur, qui dicit verum, quod putat falsum. Quantum enimad animam cius attinet, non verum dicit: quia non quod sentit, dicit, quamuis verum inueniatur esse quod dicit. Nec ille liber est à mendacio, qui ore nesciens loquitur verum, sciens autem voluntate mentitur.] Hîc quæri solet, Si Iudæus dicat Christum esse Deum, cum non ita sentiat animo, vtrum loquatur mendacium? Non est mendacium quod di- Quod omcit: quia licet aliter teneat animo, verum tamen est, quod dicit, & ideò non ne mendacium su est mendacium, mentitur tamen illud quod verum est dicens. Quod verò peccainm. omne mendacium sit peccatum, Augustinus insinuat. [Mihi, inquit, vide- Ang lib. & cap. eislem tur omne mendacium esse peccatum, sed multum interest, quo animo, & de in initio ca. quibus rebus quisque mentiatur. Non enim sic peccat qui consulendi, vt qui picis. ЬЬ

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Digitized by GOOGLE

Ench. 19. inilio. Ibidem tap. 20. Ibidem cap.17.

Midem 23. nocendi voluntate mentitur: nec tantum nocet qui viatorem mentiendo in diverso itinere mittit, quantum qui viam vitæ mentiendo depravat.] [Por-Hue verbe ro omne mendacium ideò dicendum est esse peccatum, quia hoc debet loenam 9.68. qui homo, quod animo gerit, siue illud verum sit, siue putetur, & non sit. super Leuis. Verba enim ideò sunt instituta, non vt per ca homines inuicem fallant, sed per ea in alterius notitiam suas cogitationes ferant. Verbis ergo vti ad fal-August. in laciam, non ad quot sunt instituta, peccatum est. Nec ideò etiam vllum mendacium putandum est non esse peccatum, quia possumus alicui aliquando prodesse mentiendo, possumus enim, ve prædictum est, & furando, & adulterando prodesse. Mendacium quoque non tunc tantum esse possumus dicere, quando aliquis læditur. Cum enim à sciente dicitur falsum, mendacium est, siue quis, siue nemo lædatur. ] Ecce ex his constat omne mendacium esse peccatum: non tamen de omni mendacio accipiendum est illud Psalmi: Perdes omnes qui loquuntur mendacium. Nec illud, Os quod mentitur, occidit animam. Nec omne mendacium isto præcepto prohiberi videtur, nec præmissa descriptione mendacium ioci includi.

### Vbi cum periculo erratur, vel non?

[ TLlud etiam sciendum est, quòd in quibusdam rebus magno malo, in qui-I buldam paruo, in quibuldam nullo fallimur. In quibus rebus nihil interest ad capessendum Dei Regnum vtrum credantur, an non, vel vtrum vera putetur, an falfa, siue sint, siue non, in his errare, id est, aliud pro alio putare, non arbitrandum est esse peccatum: vel si est, minimum, arque leuissimum. Et sunt vera quædam, quamuis non videantur; quæ nisi credantur, ad vitam æternam non potest perueniri. Et licet error maxima cura cauendus sit, non modò in maioribus, sed eriam in minoribus rebus, nec nisi rerum ignorantia possit errari: non tamen est consequent, vt continuò erret quisquis aliquid nescit, sed quisquis se existimat scire, quod nescit. Pro vero enim approbat falsum, quod erroris est proprium. Vorumtamen in qua re quisquis erret, interest plurimum. Sunt enim quæ nescire sit melius, quam scire. Item, nonnullis errare profuit aliquando: sed in via pedum, non in via morum.] Solet etiam quæri de Iacob qui se dixit esse Esau, aliter animo sentiens, verum mentitus sit? De hoc Augustinus ait, Tlacob quod matre secit auctore, ve falleret patrem, si diligenter attendatur, videtur non esse mendacium, sed mysterium.] Intendebat enim matri obedire, quæ per spiritum nouerat mysterium: & ideò die c. som. 4. propter familiare consilium Spiritus sancti, quod mater acceperat, à mendacio exculatur lacob.

tra mendacium ad Consentiu, 6.10.in me-

QVAE

#### QVÆSTIO VNICA.

### Vtrum omne mendacium sit peccatum?

Alens. 2. par. quast. 139. m. 2.3.4. & 3.p. g. 37. m.s. D. Thom. 2.2. g. 1 10.a.3. & 4. vbi eius expos. D. Bonau. bîc art. 1. quest. 2. Richard. art. 1. quest. 2. Gabr. quest. 1. Argent. 9.1.a.3. Vasq. 1.2. d. 68. 69. Cassianus collat. 17. cap. 17. 18.

🛠 IR CA istam \* distinctionem trigesimam octavam, in qua Magister agit de quibusdam peccatis pertinentibus ad explanationem quinti præcepti, puta de mendacio, e periurio, que in illo precepto prohibentur, queritur, V trùm omne mendacium sit peccatum? Quòd non, Genes. 22. Ego, & puer Arg. 1. illue of que properantes, postquam adorauerimus, reuertemur ad vos. Sed ipse intendebat occidere puerum, quia erat præceptum: igitur intendebat puerum non reuersurum secum: igitur dixit oppositum eius, quod habuit in mente: igitur mentiebatur. Nec est verisimile quòd tune peccauerit, quando exequebatur talem obedientiam, pro

qua tantùm à Deo commendatur. Præterea, hoc probatur per multa exempla alia, Gen. 27. dixit Iacob se esse primoge- Arg. 2. nitum, quod tamen sciebat esse falsum.

Præterea, Gen. 42. dixit loseph frattibus suis, Per salutem Pharaonis exploratores estis; & Arg. 3. tamen sciebat oppositum esse verum. Idem etiam terrens fratres suos de scypho inuen- Gen.44. to in facco Benjamin, dixit fe augurari in fcypho, cùm tamen non effet augurator : quia non licuit augurari habentibus legem Dei.

Præterea, Raab mentiebatur de illis exploratoribus, Iosue 2. & Iudith similiter, Arg.4. Iudith 10. & Rachel sternens sibi stramenta cameli super Deos patris sui: dicens sibi accidere secundum consuctudinem mulierum Gen. 3 1. Obstetrices etiam mentiebantur dicentes Exodi primo de mulicribus Hebræis, quòd scilicet haberent artem obstetricandi:nec videntur in hoc peccasse, quia bond fecit eis Deus, & ædificauit eis domos: non retribuit autem bona pro malis:ergo.

Præterea, non est maius peccatum simulatio in verbis, quam in factis: imò sicut facta Arg. 5. sunt euidentiora signa, quam verba, ita si est falsitas vtrobique, vituperabilior videtur esse fallitas facti, quia magis prætendit illud, quod est in anima, quàm falsitas verbi: sed mendacium, siue simulatio in facto non ponitur semper esse peccatum, sicut patet in illo fa-&o Dauid 1. Regum 2 1 qui coram Achis simulabat se furere. Ichu etiam 4. Regum, simulabat se colere Baal; cuius tamen cultores voluit destruere: nec in illa simulatione vitu- 4. Reg. 10. perabatur, sed magis laudabatur, quia videbatur habere zelum Dei contra Baal.

Contrà est Augustinus in libro de mendacio, & adducuntur auctoritates eius in litera.

Præterea, quod omne mendacium sit peccatum mortale, probo, quia est contra illud oppos. præceptum logis naturæ: Non facies alij, quod tibi non viu sieri: nullus autem vult se decipi à proximo, quando proximus debot fibi exprimere conceptum suum: igitur nec alteri debetalter facere.

Præterea, quicquid est contra aliquam virtutem necessariam, vel eius actum, est peccatum mortale: mendacium est huiusmodi, quia est contra veracitatem, quæ est virtus contenta sub institua: verax enim communicat proximo, quod est communicandum, scilicet conceptum cordis sui, sicut est: mendax autem non, sed subtrahit illud, quod in loquendo debet communicare: quia ad hoc loquitur ve conceptum suum exprimat, & illud non exprimit, sed oppositum.

Præterca, mentiri est abuti voce, quia ad hoc voces inuentæ sunt secundum Platonem in Timao, ut præstò fiant voluntatis indicia: mentientes autem non utuntut vocibus tanquam indiciis volumatis, sed oppositi.

Præterca, hoc videntur dicere auctoritates quædam Augustini in libro prædicto, quæ adducuntur in litera.

GOMMENTARIVS.

I R c A istam distinctionem, &c. Vnicæ hvius quæstionis summa hæc est:pri-mò, pro ponit multa exempla ex Scri-

ptura pro parte negativa, & auctoritatem sancti Augustini, ac tres rationes pro parte affirmatiua. Secundò, proponit sententiam communem,

Digitized by GOOGLE

quæ tenet partem affirmativam, cámque probat aliquot rationibus, quarum aliquas improbat, aliquas non improbat, licèt nec eas etiam probet. Tertiò, dividit mendacium in tria genera, vel species, docétque vnum tantum genus, nempe mendaciorum perniciosorum esse peccatum mortale semper. Quartò ostendit alia duo genera posse esse mortalia ex circumstantia aliqua personæ. Quintò negat personas religiosas ve sic, habere illam circumstantiam. Sextò denique, soluit argumenta principalia. Ad hæc nos aliqua adiungemus, ve an Deus ipse possit mentiritàn liceat æquivocatione, ant amphibologica locutione vei.

Priusquam autem ad hæc explicanda acceda-

Quid oft mëdasium ?

mus, prænotandum est pro fundamento dicendorum, quid sit mendacium, & quid mentiri. Itáque omissis variis descriptionibus Mendacy, quas proponic S. Augustinus in libro de Mendacio; descriptio communiter ab Autoribus accepta est, quam habet idem S. Doctor in altero suo libro contra Mendacium c.2.2.nempe quòd lit falsa significatio vocis cum intentione fallendi. Cuius descriptionis verus sensus est, quod Mendacium sit oratio lignificans fallum, liue à parte rei, liue in imaginatione proferentis, & prolata significatiue ac seriò: nam in huiusmodi prolatione consistit ille animus decipiendi, qui ad mendacium requirieur. Mentiri autem est ire, hoc est, loqui contra mentem, seu significare aliquid esse, vel non esse aliter quàm loquens rem apud se habet : seu eam concipit. Ex quibus duabus descriptionibus Magilter in hac distinctione infert quòd omnis, qui mendacium profert mentiatur, quia non potost proferre orationem falsam cum animo decipiendi, quin eat contra mentem, quamuis non omnis, qui mentiatur proferat mendacium, quia si quis proferret orationem veram, quam putaret fallam cum animo decipiendi, iret quidem contra mentem, sed non proferret mendacium, quia non proferret orationem falsam, quæ videtur requiri ad mendacium ex præmissa eius descri-

femper proferat mendacium.

An montions

Sed hæc doctrina Magistri neque recipitur communiter, neque sequitur ex descriptione prædicta necessario. non quidem recipitur communiter, nam qui dicit verum, quod tamen ipse putat fassum, & mentitur, & mendacium formaliter dicit, secundum authores tam communiter, speciatim Suarem disp. 3. de side sect. 5. Less de sulos. Vnde idem Malderum de abusu restrict ment. c. 6. & alios. Vnde idem Malderus tria assignat genera mendaciorum, vnum formale tantum, quando scilicet quis dicit verum, quod tamen ipse putat esse falsum; alterum materiale tantum, quando quis dicit falsum, quod tamen putat esse verum; alterum materiale, & formale simul, quando quis dicit falsum, quod reuera scit esse falsum.

Nec sequitur denique ex descriptione Augustini, quia non est necesse vt intelligatur in illa quòd mendacium debeat esse oratio falsa à parte rei; sed quòd debeat esse talis in opinione eius, qui eam profert, sine sit ita à parte rei, sine non sit, quod suprà in explicatione aduetti.

4. Quid menda-

Itaque, vno verbo, mendacium est oratio, qua significat aliquis rem esse aliter, quàm ipse eam esse putat, vt si quis existimans hominem sedere, dicat eum stare; & mentiri, nihil aliud est quàm proferre talem orationem. Circa quod aduertendum, quòd si quis proferret aliquam orationem

fallam, quámque iplemet putaret fallam, non tamen nomine luo iplam proferret, sed alterius, ve si in persona alterius loqueretur, tum non mentiretur, quia oratio sic prolata non censeretur moraliter sua oratio, vnde non significaret aliquid specialiter, quam ipsemet putaret rem esse, similiter etiam qui recitatiue diceret orationem fallam,& contrariam menti suæ, non mentiretur: vt si quis legeret librum, in quo essent tales orationes, aut si quis diceret, Ego proferam propositionem falsam,& quam ego iple cognosco talem, verbi gratia, homo est equas. Ratio veriusque est, quia ve quis mentiatur, aut dicat mendacium, formaliter saltem, debet proferre orationem significatiue, sic scilicet, vt per eam significet se talem habere conceptum de re, qualem oratio præ se fert, in prædictis autem casibus non significat vllum suum conceptum de re significata per

Er sanè inxta hoc intelligo particulam illam descriptionis mendacij supra positæ, nimirum Quis a quòd debeat esse oratio prolata cum animo decipiendi; neque enim puto alium animum deci- ad menda piendi ad mentiendum, seu mendacium requiri, cian 6 men quam quod quis ita dicat rem esse aliter quam tientem. iplemet sentiat, vt ex natura verborum, & circumstantiarum possit vnusquisque intelligere eum habere talem conceptum de re, qualem verba præ le ferunt, quamuis rarò, aut nunquam contingat vt fic proferat verba aduertenter, quin habeat animum decipiendi; vix enim potest occurrere ratio cur sic dicat falsum, nisi ve persuadeat alteri rem ita se habere, vt oratio dicit, aut se saltem ita sentire. Dixi autem vix petest, quia aliquando posser contingere ratio mentiendi absque alio anime decipiendi, quàm qui requiriur, ve tali modo verba quis proferat : si enim semel negaret quis aliquam propositionem veram, à qua nollet exterius recedere ob pertinaciam, quamuis convictus talibus demonstrationibus, vt non posser existimare possibile esse decipere alterum, cui loqueretur, non haberet animum decipiendi, quia de hoc desperaret, & tamen adhuc ob pertinaciam posset dicere illam propositionem falsam, & significare se habere talem conceptum de re.

Alium casum proponit S. Augustinus lib. de mendacio sep.4. cius qui fallum diceret, quia putaret sibi non adhibendam fidem , vt sic alij non deciperentur, velut si quis (loquor verbis Aug.) aliquam viam nouerit obsideri à latronibus, & timens ne per illam pergat bomo, cuius saluti prospicit, & eum scit sibi non credere, dieat eam viam non habere latrones;ad bot vi illac non eat; dum ideò credat lævenes ibi esse, quia ille dixit non ibi esse, cui non credero statteit, mendacem putans. Quamuis Augustinus non resoluat eo loci, an is, qui ita se gereret, mentiatur; nec etiam ad mentiendum requiratur animus fallendi. Et sanè quod ad me attinet, existimo posse talem optime à mendacio & mentitione, ve ita loquar, exculari : nam licet ex' communi vocum institutione profestet fallum, & deciperet, tamen ex suppositione circumstantiarum illarum, omnino per illam orationem significaret illum ipfum verum conceptum, quem in mente habuit ea de re, & quidem id faceret efficacius, quam si vreretur oratione de se vera, dicendo adesse latrones in loco, quod si dixisser, alter putaret eos non adesse, & illum etiam id sentire.

Aduer

Digitized by Google

Quid mensiri?

5.

Tria genera

Mendacium non debet elle eratio vocalic

6.

Aduertendum præterea quòd quando dicimus mendacium esse orationem falsam contra loquéțis mente prolatam, & mentiri esse proferre tale oracionem, non loqui nos folummodo de oratione propriè dicta vocali, quia aliàs Angeli non possent mentiri sibi inuicem sine assumptione corporum, quia non possunt sine iis loqui vocaliter.Intelligimus ergo per orationem quodcumque, per quod fignificaremus aliis nos habere talem conceptum de re, qualem re vera non habemus de illa, vnde per nutus, & quæcumque signa, quibus potest suam mentem alteri significare, tam benè potest quis mentiri, quam per

#### SCHOLIVM.

Ponit communem sententiam,scilice#mendacium esse intrinsecè & indispensabiliter malum; pro qua ponit primò rationem quorundam, quia scilicet auertit necessario à prima veritate. Reiscitur, quia malitia contra bonum creatum non auertit necessario à primo bono. Secunda ratio est D. Thom. quia scilicet transit super obiectum disconueniens. Contrà, magu disconueniens rationi est hominem occidere, quam decipere mendacio. Secundo, sequitur quòd non efi contra praceptum secunda tabula, quia bac omnia non sunt de necessario, nec oppositum corum est essentialiter malum.

N ista quæstione b tenetur communiter ab omnibus, quòd ipsum mendacium est peccatum. Quod perfuadetur ratione Augustini libro contra mendacium, stultum est credere illi, cui licet mentiri: sed multis est credendum, alioquin totaliter periret conuicus humanus,& manifestatio conceptuum, & affectionum mentis:igitur illig quibus est credendum, non licet mentiri.

Ratio autem quare hoc est ', ponitur diversa à diversis. Quidam dicunt, quòd ideò Petrsu de necessariò mendacium est peccatum, quia necessariò auertit à Deo, qui est veritas, & Taran. mendacium est contra veritatem.

bîc q.4.

5.

Sed contrà, mendacium non opponitur immediate primæ veritati, sed veritati alicuius rei,de qua loquens mentitur; ficut igitur malitia opposita alicui bono creato, non necessariò avertit à bono increato: ita nec falsitas opposita cuicumque veritati impertinenti primæ veritati, auertit à prima veritate.

Aliter dicitur d, quòd actus dicitur bonus, vel malus in genere moris ex obiecto, quia genus sumitur à potentia, & est etiam potentiale respectu differentiarum: pri- D. Thom. 2. mum autem, propter quod actus constituitur in genere moris, vt vlterius possit deter- 2.9.110. minari per alias circumstantias quasi per differentias, est obiectum: nam vitra bonita- 4.3. tem naturæ, quam habet actus ex quiditate sua; primum, quod determinat ipsum, vt sit moralis potentialiter, & materialiter, est obie & um. Tunc ad propositum dicitur, quòd actus malus ex genere nunquam potest esse bonus, quia nulla circumstantia adueniens potest tollere malitiam illam, quæ habetur ex per se obiecto , quia omnis circumstantia alia præfupponit obiectum: mentiri est actus malus ex genere, quia transit super materiam disconuenientem actui: nam materia conueniens actui, loquendo, debet esse verum, vel creditum esse verum: in mentiendo autem est materia opposita.

Contra hoc, non magis est materia indebita locutionis, quando creduntur omnia esse falsa, quàm sit illicita materia occisionis mors hominis innocentis, & vtilis Reipubliex: sed stantibus istis conditionibus ex parte materix, scilicet hominis, & c. potest fieri licitum occidere talem hominem, puta si Deus reuocet illud præceptum, Non occides, sicut dictum est in q.pracedente,& non solum licitum, sed meritorium; puta si Deus præcipiat occidere, sicut præcepit Abrahæ de Isaac : igitur à simili, vel à maiori potest fieri licitum proferre orationem creditam esse falsam, si præceptum reuocetur; quod videtur esse de non decipiendo: sicut si reuocetur præceptum de non occidendo: quia non magis ligat hoc præceptum de non decipiendo, qu'am illud præceptum de non occidendo: minus enim malum est auferre proximo opinionem veram, vel occasionaliter generare in co opinionem falsam, quam auferre sibi vitam corporalem, imò non est quasi comparatio.

Confirmatur, quia si mentiri habeat necessariò malitiam ex hoc, quòd transit super talem materiam:igitur mentiri non prohibetur per præceptum secundæ tabulæ; quia in secunda tabula non prohibentur nisi mala proximi. Istud autem, per te , non est malum tantùm,quia nocet proximo:quia tunc,vt argutum est,cùm sit minus malum, quàm oçcidere hominem, ita esset possibile, quòd hoc non haberet rationem mali, sicut illud, imò possibilius:igitur est contra præceptum primæ tabulæiquod non videtur probabile, quia non auertit immediaté à Deo, sicut necactus oppositus habet immediaté Deum pro obiecto, loquendo de aliquo vero indifferente.

Præterea,

Przterea, si dicens hane orationem, ille eurrit, esset deceptus,& crederet illud esse verum, actus dicendi transiret super candem materiam, sicut si non esset deceptus: & tamen credens esse verum quod dicit, non peccat: igitur non est ibi malitia ex obiecto, super quod transit.

COMMENTARIVS.

alafio puincipalu. Mendacium est indispenb In ista quastione tenetur communiter, &cc. Hîc proponit Doctor primam conclusionem principalem huius quæstionis, quæ est, quòd omne mendacium sit peccatum, non solum de facto, sed ita necessariò, vt in nullo casu possit, etiam de potentia Dei absoluta, mendacium præferri absque peccato; quamuis enim Doctor non addat hanc determinationem in ipsamet conclusione, tamen ex toto discursu sequitur quòd hæc sit ipsius mens. Conclusio in hoc sensu, quatenus dicit omne mendacium de facto esse peccatum, est communissima apud omnes Theologos contra Origenem 6. Strom. qui approbat sententiam Platonis 3. de repub. dicentis Deo quidem indecens, & inutile esse peccatum, hominibus verò vtile ac necessarium, vt eo tanquam medicamento vtantur, que est sententia Cassiani collat. 17.6.8. & Priscillianistarum, quorum commune documentum erat,

Iura,periura,secretum prodere noli.

Plures alios Authores veteres, & recentiores citat pro eadem sententia Emonerius, aut quicumquealius est Author libri nuper Lugduni imprellianno 1627.apud Antonium Berterium , & intitulati Splendor veritatis moralie.

Probasur

Probatur autem conclusio quoad hanc partem ex Scriptura Plal. s. Perdes omnes, qui loquuntur medacium. Sap. 1. Os, quod mentitur, occidit animam. Eccl.7. Noli velle mentiri omne mendaciñ. Leuit.19. Non mentiemini, nec decipiet unusquisque proximum sum. Colost.9. Nolite mentiri inuicem, expoliantes vos vetere hominem cum actibus suis. Ephes.4. Propter quod deponentes mendacium loquimini veritatem unusquisque cum prexime suo. Prouerb.13. Verbum mendax instus detestabitur.

Probatur Au-Boritate Patrum.

Probatur ra-

Mendacium

officit con-

uer ationi bumana.

tione.

aium e∬e pac-

eatum ex

Scriptura.

Probatur secundò auctoritate Patrum, Innocentij III. cap. super eo, de vsura, dicentis: Diuini pracepti verbo constanter vetari ne quie etiam pro alterius vica seruanda mentiatur.

Augustini diffusè & data opera in libris de mendacio,& contra mendacium, ex quibus libris duas hîc auctoritates placet adferre, vnam ex cap.15. Ea que contra legem Dei siunt, iusta esse non possunt. Dictum est autem Deo. Lex tua veritas, ac per boc quod est contra veritatem, iustum esse non potest. Quis autem dubitet contra veritatem esse mendacium omne? Nullum ergo iustum potest esse mendacium. Altera auctoritas est ex cap.21. Quisquis verò aliquod genus esse mendacy, quod peccatum non sit, putauerit, decipit seipsum turpiter.

Item sancti Hieronymi Apol. 1. contra Ruffinum,& cæterorum Patrum communiter.

Probatur ratione, primò, quia honestum, & laudabile est esse veracem : ergo inhonestum est esse mendacem. Secundò, quia totaliter destrueretur societas, & conversario humana, quia si non esset malum, & peccaminosum mentiri, meritò nulli crederemus : stultum est cum credere, cui licer mentiri, & sic cum nullis conuersari deberemus. Probatur tertiò per rationes, quas adfert Doctor n.2. pro parte affirmativa quæstionis, quæ sine dubio efficaciter probant hanc partem conclusionis, quidquid sit an probent secundam partem. Probatur viteriùs hæc pars conclusionis per ea, quibus probabitur secunda pars eiusdem.

Conclusio quoad secundam partem, nimitùm quòd mendacium sir ita ex natura sua intrinseca 2. Par m peccatum, vt Deus non possit in co dispensare, elusionis est communis cum D. Thoma q.110.4.3. Doctore cum suis contra aduersarios præcedentis partis, & fie indifen etiam contra Occamum, Aliacum, Almain. & cos sabile. Authores, qui dicunt omne malum esse malum, quia prohibitum præcisè per volútatem dininam, posseque Deum propterea in præcepto omni dispensare. Quamuis autem hæc pars lit communis, tamen non est adeò facile eam probare: quod ve meliùs appareat, & res ipla exactiùs examinetur, aliquot rationes minus sufficientes expendam. c Ratio autem quare bec eft. Hic proponit Do-

Aor primam aliorum rationem, que est, quòd Prima milio mendacium omne necessario auertat à Deo, qui est dispussibiliveritas. Hanc benè impugnat Doctor, quia licet taten men-Deus sit veritas, non est tamen illa veritas, cui im- daej. mediate opponitur mendacium omne mentientis, Reisitu. sed potiùs illud mendacium opponitur alicui veritati complexæ, quam mentiens habet in mente. Mendacium verbi gratia, qui mentitur dicendo Petrum elle musum qmortuum, quem scit esse viuum, habet in mente Pontur it fibi propositam hanc veritatem obiectiuam : Po- mediate Des, trus non est mortuus; & præterea habet actum formaliter verum, in intellectu suo, nimirum assensum, quo assentitur illi propositioni: Petrus non est mortuus; mendacium autem ipsius immediate op ponitur huic veritati, quia significat Petrum esse mortuum; non autem habet immediatam oppositionem cum veritate, quæ est Deus, cum nihil prorsus dicat de illa veritate, nec mentiens, cum mentitur, ac profert médacium, necessariò de Deo, aut eius veritate cogitet. Sublumo, sed quòd immedia- 2nd im tè, & formaliter tantum opponitur bono creato diate opponi-(quemadmodum mendacium ex dictis solum immediate opponitur veritati create, quam habet necessarit mentiens in corde suo) no necessario auertit à bono increato:ergo prædicta ratio non sufficienter Des. probat necessariam, & intrinsecam malitiam médacij. Probatur subsumptum, quia intemperatè viuere habet oppositionem cum temperantiæ createbono, & tamen non necessariò auertit à Deo.nam fine dubio Deus posset dispensare ad intemperate viuendum, & similiter interfectio habet oppositionem cum vita creata, & tamen non necessariò qui voluntariè interficit, auertitur à Deo: ergo quod opponitur bono creato immediatè, non necessariò auertit à Deo.

Dices verum quidem esse, quòd nó omne quod auertit immediate à bono creato, necessariò auer- Replica. tit à Deo, sed aliquid tamen quod auertit à bono creato posset ex ratione sua speciali, etiam necessariò auertere à Deo;huiusmodi aurem posset esse mendacium, non obstantibus prædictis exemplis.

Contrà, quia hoc est, cuius ratio modò quæritur, cur mendacium, quod immediate, & formaliter tantum opponitur veritati creatæ, habeat talé rationé particularé, vt necessariò auertat à Deo? Dices rationé sufficienter esse assignată per hoc,quòd omne mendaciú habeat aliquam

Rolleitur.

Non magu opponitur Dee vt ef veritas mendacium, ut eft vita.

12. 2. Impugna-tio pradicta rationis.

13.

eiusdem in-dispensabili-

tatis peccati.

Reitcitur.

à Deo.

oppositionem cum Deo; qui est veritas, licèt non habeat immediatam oppositionem cum ipso.

Contrà, mendacium non dicens immediatum, & formalem ordinem ad Deum, vt v.g. illud quo mentiens diceret Petrum, quem scit viuum, esse mortuum, non magis opponitur Deo, qui est veritas, quàm interfectio opponitur Deo, qui est vita; sed ex oppositione, quam habet interfectio cum vita Dei, non sequitur eam necessariò auertere à Deo:ergo ex oppositione, quam habet prædictum mendacium cum veritate Dei,non sequitur iplum necessariò auertere à Deo.

Impugnatur præterea præmissa ratio, quia, quando dicis quòd mendacium omne necessariò auertit à Deo, vel loqueris de auersione aliqua physica, per quam physicè nollemus conuertere nos ad Deum, aut vellemns sistere in creatura aliqua tanquam in vltimo fine, aut faceremus aliquam irreuerentiam directam ipsi; & certum est omne mendacium non sic auertere vt est euidens in mendacio circa mortem Petri, verbi gratia; vel loqueris de auersione aliqua morali, quæ esser in mendacio, quatenus habetet rationem peccati, eo sensu scilicet, quo per quodlibet peccatum dicimur auerti à Deo, & sic priùs deberemus ostendere quòd mendacium sit peccatum necessariò, quàm quòd sic auertat à Domino Deo, & consequenter quando quæritur verum mendacium omne sit necessariò peccatum, non be-

d Aliter dicitur. Proponit hîc secundam rationem, quæ est D. Thomæ 2.2. 9.110.4.3. quòd mendacium omne sit malum ex obiecto, & consequenter quòd non possit benè sieri, quia nullus actus malus ex obiecto potest sieri bonus; quòd autem mentiri lit malum ex obiecto , patet, quia versatur mentiens, & suum mendacium circa materiam indebitam, nempe falsam.

nè id probatur ex co quòd mendacium auertat

Impugnat Doctor hanc rationem, quia actus mendacij non magis est ex obiecto disconueniens, quàm occisso innocentis, circa quam versatur actus interficientis ipsum; sed ex hoc non sequitur talem occisionem esse tam malam, quin posset Deus efficere vt non esset mala, si nimirùm dispensaret in præcepto de occisione, sicut dispensauit cum Abrahamo, aut saltem sicut potuit dispensare, vt patet ex dictis distinstione pracedenti:ergo ex obiecto mendacij non sequitur præcisè quòd sit ita necessariò malum, quin posset benè

fieri, saltem Deo dispensante.

Confirmatur, quia minus malum fit proximo decipiendo ipsum aliquibus mendaciis, quam interficiendo, autaccipiendo eius bona: ergo ex eo piendo ipfam, quòd versetur mendacium circa deceptionem quàm interproximi, non sequirur quin possir fieri. Dec dis sessido. proximi, non sequitur quin possit fieri, Deo dispensante, sine peccato tam benè, quàm interfectio. Confirmatur secundò, quia velle intemperatè viuere, verbi gratià, víque ad ebrietatem, est fine dubio malum ex obiecto, sed certum est posse Deum dispensare in hoc, ita vt qui intemperate viueret, non peccaret: ergo quod mendacium verserur circa obiectum malum, non facit quòd ita necessariò sit malum , quin Deus possit in ipso dispensare. Duas alias confirmationes adfert Doctor, quæ claræ funt, & probabiles.

Impugnatur viteriùs D. Thomæ ratio, quando dicitur quòd mendacium transit circa obiectum, Alia limpuseu materiam disconuenientem, vel sit mentio de materia disconuonienti physicè, vel de materia disconuenienti moraliter: si primum dicatur, certum est quem absque peccato versari circa talem materiam: actus enim peccaminosi non habent esse tales ex eo quòd versentur circa materiam disconuenientem physicè; sed ex eo quòd'versentur circa materiam disconuenientem moraliter.

Si verò dicatur secundum, petitur manifestè principium: nam qui negaret mendacium esse necessariò malum, negaret ipsum versari circa materiam necessariò disconuenientem moraliter; & quæreret rationem cur materia, circa quam. versatur mendacium, sit ita necessariò disconueniens moraliter, vt non possit non esse conueniens, aut saltem non disconueniens; quòd sa etiam concederetur materiam, circa quam versatur, esse disconvenientem moraliter ex natura fua sic, vt non possit conuentre homini secundum rectam rationem versari circa talem materiam, nisi quis cognoscerer Deum dispensare secum, adhuc assignanda esset ratio cur esset ita necessariò disconueniens moraliter, ve Deus non posset in ea dispensare, & vt mediante dispensatione sua non faceret vt non esset disconueniens fic.

#### S C H O L I V M.

Sententia D. Bonau. ideò mendacium esse indispensabile, seu essentialiter malum ; quia est semper cum intentione fallendi, qua nequit separari à malitia. Hanc rationem non examiwat Doet. Gabr.hîc q. 1.con. 1. & quidam Hybernicus apud Greg. Arim.1. d. 42. tenent mendacium esse dispensabile à Deo.& idem tenent Occam, Aliaco, Gerson, & Alm. dist. praced. post tit. citati, qui vniuersaliter docent posse Deum in omni pracepto dispensare. Fauet Pasq. 1.2. d.90. c.4. dicens Deum posse infundere actum erroru, si actum vllum infundere potest. Quod etiam tenet Greg. 1.d. 42 q.2.a.2. sed tenendum cum D. Tho Scot hic, & communi, mendacium esse indispensabile. Rationem non assignat Doct nec sufficit illa quam dat D. Thom sed dici potest non haberi rationem huius à priori, sed sufficit dari à posteriari, v. g si mendacium licité fieri posset, Deus per alium posset mentiri, vel dicere falsum; & sic non esset infallibilis testis verstatis, quod est contra Patres, & Scripturas, ex quibus habetur non posse mentiri. Deum, Num. 24. 2. Tim. 2. Tit. 3 Hebr. 6. August. 22. Civit. 25. Chryf. hom. 1. in Symb. Ambr. lib 6. epist. ep. 17. Vide Valen. 2.2.d. 1 g. 1. p. 3. Cano 2. de loc. c. 3. Adde mendacium non posse quoad materiam mutari, ut liceat, sicut furtum & occisio; quia materia eius non est limitata, nec dependet ex dominio Dei: hoc non est contra Dott. quia d.praced. tantum dixit non omnia pracepta secunda tabula esse indispensabilia. Quòd hoc sit secunda tabula, tenet infrà dist. 39. 

Aliter

. 3. 1

#### Lib. III. Sententiarum 922

6. S. Bonau. presenti dist. q. 2.6 Gerar. Odonis. 1.Elbic.

Adulteriú & furtum significant actus fimul

Ioan.8.

fimiliter

mendaciú.

Liter dicitur e quod mentiri ex ratione sua dicit intentionem malam, quia intenctionem decipiendi:licèt autem aliqui actus non includentes intentionem malam, possint aliquando esse boni ex aliqua bona circumstantia: actus tamen includens secum intentionem malam, nunquam potest esse bonus, quia includit formaliter malum velle:ita est in proposito.

Hoc potest exponissic, quia licèt actus positiuus, & malitia non sint vnum per se, nec in re, nec in conceptu: potest tamen aliquod nomen imponi ad significandum nec actum solum, nec deformitatem illam, sed totum simul. Sicut hoc nomen adulterium impositum est ad significandum non tantum actum naturalem coëundi,sed cum deformitate, scilicet cum aliena. Et similiter hoc nomen furtum impositum est ad significandum non solàm acceptionem alicuius rei alienz, sed etiam contra voluntatem eius, cumstantiis, cuius est, & cuiuscumque alterius superioris domini. talia tota importata per huiusilles defor- modi nomina non videntur posse esse bona; sed illud, quod est sibi substratum, puta áctus coëundi, vel accipiendi talem rem, possibile est esse sali deformitate. Ita in proposito, licèt prolatio talium, vel talium verborum quorumcunque significatorum, possit esse sine peccato: tamen prolatio corum cum conscientia oppositi; & per consequens cum intentione fallendi non potest esse sine peccato; quia includit actum substratum cum circumstantiis ipsum necessario deformantibus. Assum ptum patet, quia istam orationem: Si dixero, quia non seio eum, ero similis vobis mendax; protulit Christus, sed non assertiue. Quæcumque etiam verba latina quantumeunque falsa, posset vnus Græcus proferre sine peccato.

#### COMMENTARIVS.

15. Alia ratio D Bon. indispensabilitatis mendacÿ.

Declaratio buius ratio-

. D. Bonauenturæ hîc est, quòd mentiri ex natura sua intrinseca, sit necessariò malum, quia dicit necessariò intentionem decipiendi, quæ intentio est semper mala. Hanc rationem nec approbat, nec improbat Doctor, sed declarat, quo sensu intelligi debet; vis autem declarationis consistit in hoc, quòd licèt ipsamet prolatio physica verborum eorumdem, quibus mediantibus quis mentitur, possit esse absque peccato, vt pater, tum, quia quicumque non intelligeret verba falfa, non mentiretur ea proferendo; tum, quia Christus Ioan. 8. dum dixit : si dixero quia non scio eum, ero funilis vobis mendax, protulit verba, quibus mediantibus mentiretur, si non adfuissent aliquæ circumstantiæ, & tamen non mentitus est proprer illas circumstantias, nam illa verba per se considerata essent falla, non scio eum: & illa alia, ero similis vobis mendar, licet, inquam, huiusmodi prolatio possit esse absque peccato, tamen non potest esse cum animo decipiendi, neque cum circumstantiis illis, in quibus verba haberent ratio-

Liter dicitur quod mentiri. Alia ratio caque

16. Redicitur pradicta ra-

Sape babetur animus decipiendi absque peccato.

nem mendacij, absque peccato. Sed neque hæc ratio, meo iudicio, sufficit, quia adhue non oftenditur sufficienter cur non possit quis habere animum decipiendi absque peccato, Deo dispensante, imò de facto semper absque poccaro habetur talis animus, secundum communem sententiam: nam qui in bello vtuntur stratagematibus, habent sine dubio animum decipiendi,& tamen non peccant, & qui vtuntur æquiuocationibus, habent talem animum, tam benè, quam necessarium est ve mentions eum habeattergo ex eo quòd mendacium necellarió connexum sit cum animo decipiendi, non sequitur quòd sit peccatum tam necessariò, quin aliquando fieri possit absque peccato. Rursus, non esser necessarium vt mentiens semper haberet animum decipiendi, nisi quatenus dicerer aliquid quo fignificaret se habere aliud in monte, quam quod non h bet; nam si quis desperaret de aliis decipiendis, ex eo scilicer quòd putaret veritatem iis constare, adhue posser mentiri, vt liberaret se à

tormentis, que, si confessione esse veritatem, debe- que sin antere pati; ergo si mendacium non est ex alio ca- moderipindi pite malum, quam ex eo quod conjungatur cum difindo ab animo decipiendi, aliquando poterit quis monti- rendi fallum, ri absque peccato.

Denique maius malum est proximo, quòd quis Mendacium velit ipsum interficere, quam quod velit ipsum non ided & decipere; ergo si potest quis licitè aliquando inrersicere proximum, & quidam innocentem. posestimation. set etiam licité velle ipsum decipere; & conse- eum anin quenter si mendacium solummodò habeat anne- desipiendi. x m malitiam deceptionis, poterit quis licitè

quandoque mentiri.

Aliam rationem adfert Scholiastes in Scholio huius loci, nempe mendacium non posse quoad Aliaratis pro materiam mutari ficut liceat, quemadmodum po- indifensation test furtum, & homicidium, quia non habet materiam limitaram & subjectam dominio Dei. Sed Reisim. contrà, quia hæc ratio supponere videtur quòd furtum, & homicidium non possunt fieri licitè per dispensationem proprie dictam, sed solum Non ided per mutarionem materia; sed hoc suppositum est mendacium falsum, vt patet ex dictis dist. pracedenti. Itaque est indispensation quemadmodum Deus potest date licentiam interficiendi absque vlla muratione materiæ præter non of submutationem, quæ fieret per ipsammet licentiam, ieda Des seu dispensationem; ita diceret quis quòd posset dare licentiam mentiendi, absque vlla mutatione materiæ præter mutationem, quæ sieret per ipsam,& licentiam.

Deinde quando dicitur quòd materia mendacii non sit limitata, aut subiecta dominio Dei, si intel- Alia ratie ligatur hoc de non subiectione quoad hoc quod pro eadem possit sieri licitè Deo iubente, peritur manisestè indispensable principium: hoc enim est quod quæritur. Si de alia non subjectione, non est ad propositium; bic enim quærimus an ita subiiciatur mendacium Deo, vt eo iubente possit licitè sieri, aut vt ipse possit iubere, aut præcipere mendacium.

Aliam rationem assignat idem Scholiastes ibidem, quia sequererur quòd Deus per alium mentiri posset, quod est inconueniens. Sequelam: probaret, quia si mendacium sieri possit licitè ablque

17.

fit quando-

Mendacium

### Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

absque peccato ab homine, Deus posset per se directe cum homine concurrere ad mendacium, &

sic per alium mentiretur. Reilichtur.

Hæc ratio hoc modo intellecta non sufficit, quia negari posset sequela; & ad probationem negandum esset quòd quamuis Deus concurrerer per se directè cum alio ad mentiendum, iple per alium mentiretur eo modo, quo mentiri disconueniret Deo,quia mentiri eatenus disconuenit Deo,quatenus opponeretur summæ eius veracitati; sed concurrere ad mendacium, quo alter mentiretur, non opponeretur summæ veracitati diuinæ, quia non esset necesse vt illud alterius mendacium esset tale quod significaret Deum habere conceptum falsum de re, circa quam fieret mendacium: sed solum tale mendacium quod id significaret, opponeretur veracitati diuinæ: ergo quamuis Deus concurreret ad aliud mendacium, non sequeretur, quòd ipse mentiretur modo inconuenienti.

Confirmatur hoc:ille dicitur propriè mentiri, qui significat aliquid esse, siue per se, siue per alium, aliter quam ipsemet existimat illam rem se habere; sed si Deus concurreret per se ad mendacium, quo Petrus, verbi gratia, diceret: Homo est irrationalis, non significatet Deus rem esse aliter quàm ipsemet concipit illam rem, ve pater : ergo non mentiretur propriè, nec modo sibi inconuenienti. Dico autem non mentiretur proprie, nec modo sibi inconuenienti, quia impropriè, & modo sibi conuenienti, seu non repugnanti quantum ad hanc rationem, posset dici mentiri, quatenus scilicet concurreret per se ad mendacium alterius, quod ex hypothesi nec esset peccatum, nec esset oratio fignificans Deum habere alium conceptum de re, quàm reuera habet.

Alia ratio adduci folet ex intrinseca & inseparabili indecentia morali, quam habet mendacium, quæ consistit in hoc, quòd quis perderet omnem auctoritatem apud homines : nam hoc ipsum videtur magna Indecentia moralis, nec tolleretur vllo modo per dispensationem vllam Dei:quauis onim propter illam dispensationem, si daretur, scirent homines ipsum non peccare, tamen sine dubio fugerent eius conucrfationem,& comercium, iudicarentque iplum indignum cum quo homines tractarent, & sic peccaret, & non peccaret.

Contra hanc rationem facit quòd si Deus dispensaret cum aliquo ad interficiendos quoscumque, omnes fugerent eius conuersationem, & tamen certum est quod Deus posset sic dispensare, & quòd eo dispensante, is non peccaret : ergo ex eo quòd fugerent homines meritò conuersationem mendacis, cum quo dispensaret Deus, non propterea ipse peccaret. Et si dicas quòd talis posset, si non esset mendax, assecurare eos, quibus cum vellet conuersari se eos non intersecturum. Contrà est quòd non solum Deus posset dispenfare ad interfectionem, dando licentiam, sed præcipiendo interfectionem; tum autem non posset vllos assecurare. & consequenter omnino eius conuersatio esset ab omnibus sugienda.

Contra eandem rationem facit secundò, quòd quando dicitur, quòd is, cum quo Deus dispensaret, esset indignus conversatione, & commercio cum hominibus, vel id intelligitur de indignitate culpæ,& hoc tam facilè negari posser, quam asseritur; vel de alia aliqua indignitate, & non facit ad propolitum. Solum enim quæritur hîc, vtrum à mendacio possit separari ratio culpæ.

Scoti oper, Tom, VII. Pars II.

Itaque quemadmodum conversatio leprosi esset fugienda hominibus, quoties non vrgeret charitas, propter detrimenta, quæ ex illa conuersacione iis resultarent, nimirum infectionis, quando sciretur certò secutura infectio, licèt leprosus non peccaret: ita etiam conuersatio illius, cum quo Deus dispensaret ad mentiendum, & interficiendum vniuersaliter, esset meritò fugienda, propter detrimenta inde sequutura, quamuis ille posset sine peccato mentiri & interficere.

Suarez disp.3.de fide fett.5.n.8. probat conclusionem primò, quia certum est mendacium per se spectatum, nec esse bonum nec indifferens; ergo est malum. Secundò, quia est valdè dissonum naturæ rationali, quia euertit ordinem eius, & est contra finem, & necessitatem verborum, & locutionis rationalis:nam ad hoc institutum est à natura verbuin externum, vt per illud significemus internum, & ita possit iniri & servari inter naturas rationales societas,& fidelitas.

Sed contra has rationes est, quòd licèt menda- Reiicitur. cium non sit bonum, nec indifferens ex se sine di- Qued non efspensarione diuina, posset esse samen quantum set benum ex ad rationem Suarij bonum, & indifferens accedente tali dispensatione, sicut homicidium est; & num accedeeodem modo licèt ex se esset malum, aut dissonum 10 diffensanaturæ rationali, seclusa dispensatione; non tamen zione, esset sic dissonum ea supposita, sicut nec homicidium, nec adulterium. Illud verò quod addit de fine institutionis verborum, nihil facit ad rem, funt fieri coquia certum est multa posse licité sieri contra sinem, ad quem ordinantur à natura ; sic semen ar- sura sine pecboris potest proiici in ignem, cum tamen sit ordi- cato. natum à natura, vt seminetur, & concurrat ad generationem alterius arboris: imò & ipsum semen humanum, quod non potest de facto effundi absque peccato grauissimo, nisi in vas naturale, posset fine dubio effundi, Deo dispensante, absque vllo peccato. Rurlus verba non solum sunt instituta, vt lignificentur cóceptus interni, qui reuera funt, sed etia qui non sunt, vt iis mediatibus possit quis verum dicere,& mentiri`provt ipsi placuerit,licèt Deus & natura magis intendant veritatem, quàm falsitatem; ergo qui vtitur verbis mentiendo, non facit contra finem,& necessitatem verborum.

Itaque alio modo secunda pars conclusionis, quæ communissima est, probari debet. Et sanè mihi non occurrit alia melior ratio, quam quòd mendacium sit talis naturæ, vt nec Deus ipse pos- nu. sit mentiri immediate, & hoc propter indecen- Mendacy intiam moralem, quæ est in mendacio; ergo habet dispensabiliintrinsecam,& inseparabilem malitiam moralem. Probatur consequentia, quia si non haberet ta- morali ratiolem, nihil impediret quominus Deus posset im- ne enime Deo mediate mentiri, tam bene, quam potest imme- repugnat. diatè dicere verum.

Confirmatur, quia Deus se solo potest facere actus alios, in quibus potest dispensare cum homine sine vlla indecentia moralijergo si posset difpenfare cum homine ad mentiendum, posset ipse immediatè mentiri fine indecentia morali. Probatur antecedens, quia potest ipse immediate interficere hominem, auferre eius bona, tollere eius famam, significando imperfectiones occultas eius, quæ non pollunt ab homine sine peccato, possunt autem cum dispensatione divina sieri.

Dices Deum non posse intemperate viuere, nec Replica. adulterare,& tamen potest dispésare cum aliis, vt talia faciant:ergo quauis Deus iple no posset métiri, posset tamé cu aliis dispensare ad mentiendu. Respon

dem indilie-

2 T. Probatio vera conelusio-

19.

ro eadem in-

dispensabili-

Alia ratio

tate.

Non necessa-

rid mentire-

tur Dem co-

currendo ad

nendacium

aliquod de-

terminatum.

Non propterea mendaciü est indispen Sabile, quia mendacis cosversatio effet Witanda. Replica.

Reilcitur.

Reileitur.

Reileitur. Intemperate vinere cur repugnet Dec.

Mendaeinm

non repugnat

Dee ex ali-

qua incompa-

tibilitate

physica sed ob indecen-

tiam mora-

An Dem

poffit ulla ra-

tione mõtiri.

lem.

Respondeo, distinguendo antecedens; non potest illa facere ex indecentia morali, quam habent, nego; propter incompatibilitatem physicam, quam habet eius natura cum talibus actionibus, ex eo scilicet, quòd sit spiritualis substantia, concedo antecedens, & nego confequentiam: quia ratio, ob quam non potest mentiri, non est ex so quod mentiri fit repugnans ipsi ex aliqua incompatibilitate phylica, quam habet eius natura cam tali actione.

Quod ve clariùs intelligatur, aduerten dum quòd si intemperate viuere esset actio bona, adhuc non posset competere Deo, sicut nec Angelo, quod est maximum indicium quòd talis actio non repugnet Deo ex indecentia aliqua, aut malitia morali ; sed ex natura physica actionis ; ex altera verò parte si mentiri esset actio bona moraliter, Deus posset mentiri, sicut & Angelus potest. Vnde ratio cur nequeat mentiri, oritur ca indecentia morali, quam habet mendacium, non verò ex repu-

gnantia aliqua phylica.

Restat iam probandum illud principium, cui tota hæc ratio innititur, nempe Deum nulla ratione posse mentiri, nec de ordinaria, nec de absoluta potentia. Quod principium tenetur à Theologis communiter contra Armenos, & Priscillianistas, qui putarunt Deum de facto mentitum fuisse,& etiam contra Gabrielem , Aliacens. & Adamum, qui tenuerunt Deum non posse quidem mentiri de potentia ordinaria, benè tamen de abfolura, sed sine peccato.

Probatur illud principium, primò ex Scriptura

Probatur andd non ex Scriptura.

n. 23. Non est Deus quasi bomo, vt mentiatur. Rom. 3. Est autem Deus verax, omnu autem bomo mendax. In quibus locis fit mentio non solum de mendacio, & veracitate in actu secundo; sed etiam in actu primo,ita vt sensus sit, quòd Deus sit ita verax, vt non habeat potentiam ad mentiendum, homo verò non sit ita verax, quin habeat potentiam ad mentiendum. Quòd autem hoc modo sint illa loca intelligenda, patet, quia aliàs non benè distingueretur Deus in veracitate ab omnibus hominibus: sunt enim, aut possunt saltem esse plerique homines, qui nunquam actu sunt mentiti; ergo non debent intelligi illa loca sic, vt velint Deum actu non fuille mentitum, homines verò actu elle mentitos, quod si sic etiam intelligerentur, valerent contra hærericos prædictos, contra quos etiam valet illud ad Tit.3. In spem vita aterna, quam promisit, qui non mentitur Deus. Qui tamen locus non multum vrgeret Gabrielem, & Catholicos aduersarios, contra quos tamen faciunt hæc alia loca, 2. Tim. 1. Ille fidelis permaner, negare seipsum non potest. Hebr.6. In quo Deus volens abundantiùs ostendere pollicitationis haredibus immobilitatem consily sui interposuit insurandum, vt per duas res immobiles, (nempe promissionem, & iusiurandum) quibus impossibile est mentiri Deum, fortissimum solatium baberemus. Quibus locis mentionem esse non solum de potentia ordinaria, sed de absoluta, patet ; quia si Deus de potentia absoluta posset mentiri, non habuissemus de promissionibus divinis sirmissimum solatium: dubitare enim possemus an de fa-&o in aliqua ex suis promissionibus Deus vsus sit potentia extraordinaria, & sic potuissemus timete de adimpletione illarum promissionum.

Probatur fecundo idem ex PP.

Probatus

fortime ex

Scriptura

minales.

contra No-

Probatur secundò ex Patribus, Athanasio lib.de Incarnat.verb.absurdum est Deum in suis verbis mentiri; non enim Deus fuisset. Dionys. de diuinis nom. Veritatis negatio quadam est ab ipso ente prolapsio,

Dem antem ab ipso ente cadere non potest. Basil.serm. de abdicatione rerum : Has verba Dei sunt, & ideò falsa esse non possunt. August. de symbolo c.1. Deus omnipotens, & cum st omnipotens, mori non potest, falli non potest, mentiri non potest, & quod ait Apostolus, negare se ipsum non potest. Quam multa non potest, & omnipotens est, & ideo omnipotens est, quia ista non potest:nam si mori posset, non esset omnipotens, si mentiri, si falli, si inique agere, non esset omnipotens. Ansel·lib. 1. cur Dens homo, c.12. Non enim sequitur si Dem vult mentiri,iustum esse mentiri, sed potii:s Deum illum non effe. Chrysoft. hom. 1. in symbolum. Creditis Deo omnipotenti, quia posse ipsim non potest inuenire non posse, tamen aliqua non potest, vipote falli, fallere, mentiri. Nec valet dicere hæc esse vera de potentia ordinaria, quia tam sequeretur Deum non esse, aut Regeitur. non esse omnipotentem, si mentiretur de potentia absoluta, quàm si de potentia ordinaria

Ex his, ac aliis auctoritatibus Scripturz & Pa- Cenfina fatrum aliqui, vt Suarez, non solum sententiam hz- tenticafereticorum aduersariorum, quod certum est, sed rentis De etiam Catholicorum hæreticam putant; alij temerariam asserunt, & sine dubio falsa est, quod nobis sufficit.

Probatur tertiò idem principium ratione, quia habere infinitam auctoritatem in dicendo,& qua maior cogitari non potest, est sine dubio perfectio, sine imperfectione: ergo id attribuendum est meniri un Deo: sed si posser mentiri in vllo casu, non haberet talem auctoritatem, quia maiorem haberet posses Deus qui non posset mentiri : ergo.

Confirmatur hoc, quis si esset aliqua ratio, ob summan an quam Deus in aliquo casu posset mentiri, maximè quia occurrere posset aliquando casus, in quo si non mentiretur, sequeretur aliquod magnum inconveniens, quæ ratio est, ob quam videri posset quòd licitum esset hominibus quandoque mentiri, quando scilicet, nisi mentirentur, perueniretur de viile Die in cognitionem alicuius rei, quam necessarium ose bominiesset ipsis occultare: sed non posset occurrere talis hu. casus,quia Deus ob suam infinitam sapientiam & potentiam posset ita ordinare res omnes, vt nunquam occurreret casus, in quo si non mentiretur, sequerentur vlla detrimenta, aut incommoda, quibus non posset ipse variis modis aliis quam mentiendo obuiare, licèt id homines facere non possent:ergo non est dicendum quòd Deus possit in vllo casu mentiri.

Probatur quartò ratione ab inconuenienti, quia si posset Deus mentiri etiam de potentia absoluta, possemus dubitare de veritate totius Scriptu- à ratione. ræ, ad quam dubitationem tollendam Apostolus Si Dem Mfsuprà ad Hebr.6. dixit Deum non posse mentiri. fet menti Vnde enim constare nobis posset quòd essent infallibiliter vera quæ in Scriptura dicuntut? Dices scriptura. id constare posse, quia Deus significaret se in Scripturis nó mentiri. Sed cótrà, quia possemus dubitare an tú cùm hoc iplum lignificaret, mentiretur.

Dices secundò nos habere de facto moraliter Replica. infallibilem certitudinem de multis rebus, vt quòd sit Constátinopolis, quòd fuerit Iulius Casar, ob auctoritatem humana, quæ simpliciter fallibilis est : ergo quamuis Deus posset de potentia absoluta mentiri, possemus habere moralem certitudinem, de iis rebus, quas significaret nobis. Respondeo , negando consequentiam , quia non ob auctoritatem humanam præcise habemus infallibilem moraliter certitudiné de illis rebus, sed ob eã.& quia quandoquidem constet nobis,quòd no soleant omnes homines couenire in asserendis

ventiri po∫o.

24. tione Deum en baberat teritates in

Non potest mendaci offe mocoffa-

disendo.

25. Alia probatis

Responfie. Non ab an & oritatem bumanam pracisè credemos certo qued fit Conftant inopolis nobis no vila.

rebus

# Dist. X X X V III. Quæst.vnic.

rebus incertis, præsertim quorum incertitudo facilè constare posser, inferre benè possumus quòd non concenirent homines communiter in afferenda Constantinopoli, nisi reuera existeret Constantinopolis, præsertim cum facile esset aliquibus examinare deturne, necne; sed non haberemus vllum principium, aut coniecturam, vnde colligeremus quòd ea quæ Deus reuelar de rebus venturis, quarum falsitatem in hac vita ostendere non possumus, sint vera, si Deus possit vlla ratione mentiri:ergo non est idem dicendum de certitudine, quam habemus de existentia Constantinopolis,& de rebus reuelatis à Deo.

Confirmatur hoc, quia non possumus habere infallibilem moraliter certitudinem de eo quod vllus homo, qua homo præcisè abíque particulari Spiritus sancti assistentia dicit, & hoc ex eo quòd possit mentiri; ergo si Deus mentiri possit, non possumus habere infallibilem, etiam moraliter,

certitudinem, de iis quæ dicit.

Per hæc probata manet sufficienter,& præmissa conclusio Doctoris, & alia illa, cui innititur, nempe quòd Deus non possit mentiri. Sed antequam viteriùs progrediamur, aliquas alias difficultates cum hac doctrina connexas examinare operæpretium erit. Prima est, an Deus possit mentiri per alium? Secunda, an possit infundere assensum falsum, aut habitum erroneum inclinantem ad allenlum fallum? Terria,an Deus,vel homines possint amphibologica, seu equiuoca oratione vti?

Circa primam difficultatem communis resolutio est negatiua contra cosdem authores, qui di-An possit cunt quòd Deus possit per se immediate mentiri, nam eadem ratione fine dubio dicent quod possit mentiri per alium. Probatur autem hæc resolutio ex di&is,quia tam indecet Deú mentiri per alios, ac per le & quia quandoquidem totam Scripturam propoluit nobis per alios, possemus de tota dubitare, li Deus per alios posser mentiri. Confirmatur, eo ipío quo ipíe per se cócurretet cum alio ad proponendum nobis aliquid suo proprio nomine, sufficienter significaret nobis quòd ipsemet haberet talem conceptum de illa,& consequenter si ille conceptus esset falsus, directe mentiretur; quia directe mentiri non est aliud, qu'am aliquem per se essicere ve alij existiment ipsum habere conceptum de re, qualem non habet: Deus autem hoc faceret in tali casu; nam nos non crederemus illam rem, nisi cognosceremus Deum per se ordinasse illi alteri, vt suo nomine illud significaret. Aduerte autem iuxta superiùs dicta, non necessariò Deum mentiri per hoc quòd per se concurret ad mendacium alterius, nisi quando mendacium esfet tale, quo significaretur ita intelligi, aut concipi ab ipsomet Domino Deo. Sed neque potest Deus per se concurrere ad vllum mendacium ex suppositione doctrinæ præmissæ, quod omne lum mendamendacium sit necessariò peccatum, quia non potest concurrère per se'ad vllum peccarum.

> quòd in Scriptura habetur Prophetas nomine Dei aliquando prophetasse falsum, vt Isaia 38. vbi prophetizar Ilaias Ezechiæ, Morieris tu, & non vines. Cum tamen non fuerit mortuus ex illa infirmitate, sed potius impetrauerit vitam quindecim annorum Item Ionæ 3. Adhuc quadragima dies & Niniue subuertetur: cum tamen propter eorum pænitentiam id non successerit. Respondeo, hæc & similia loca non intelligenda esse simpliciter, sed conditionate, nist scilicet apponerent aliquam

> Contra hanc resolutionem obiici potest primò,

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

conditionem; & quamuis illa conditio non specificetur nobis in Scriptura expressè, tamen colligimus appositam fuisse ab effectu:& deinde verisimile est quòd ij, quibus proponebantur huiusmodi prophetiæ, intellexerunt illas fuisse conditiones ex aliis verbis, aut factis Prophetæ, id quod manifeste patere videtur ex secundo loco: nam nisi intellexissent Niniuitæ prophetiam fuisse conditionatam, non adhibuissent conditionem pænitentiæ, quam tamen adhibuerunt, & ea mediante consequebantur veniam.

Obiicies (ecundò loca, in quibus Deus dicitur Obiettio 2. iussisse vt alij loquerentur fallum, vt 3. Reg. 22. vbi Explicantu Deus dæmoni promittenti se decepturum Achab Deus insisse dicit:Decipies, & pranalebis; egredere, & fac ita. Respondetur, talia loca intelligenda esse permissiue, dicere falsic scilicet, vt velint Deum permittere deceptio- sum. nes & fallitatem, sicut permittit varia alia peccata,ad quæ tamen non concurrit sine dubio per se.

Circa secundam difficultatem, an scilicet Deus possit per se causare assensum falsum, seu habitum erroneum in intellectu, siuc se solo effectiuè producendo talem assensum, & habitum, siue simul cum intellectu.

Prima sententia est Medina 1.2.9.24. Suarij ibi- bitum erro dem tract.4.disp.4.sect.2.& disp.3.de fide sect.5.Turrian. 2. 2. disp. 3. dub. 4. Coninck disp. 10. de fide dub. 2. num. 30. qui tenent Deum non posse infundere gatina. habitum erroris, & consequenter tenere debent eum non posse ipsummer actum erroris immediatè infundere; hoc enim magis dedeceret ipsum, quàm infundere habitum.

Secunda sententia est Valquis disp. 90. c. 4. & Secunda senquorumdam aliorum tenentium Deum de potentia absoluta posse infundere se solo habitum erroris, & actum eriam, si tamen posset vllum

actum vitalem se solo producere.

Vt resoluamus hanc difficultatem, aduetten- Aduertentia dum est duplicem dari posse in homine assensum prima. falsum; vnum, quo indicaret aliquid falsum esse vetum ex eo, quòd putaret Deum ita sentire, vt si quis iudicaret Deum sentire Antichristum non esse futuru, & propterea etiam iudicaret ipsum de facto non esse futurujalterum, quo iudicaret quis aliquid falsum esse veru, vt hominé non esse visibilé, sine vilo ordine ad cognitioné Dei en de re.

Aduertendum secundò, quando quæritur vtrùm secundo. Deus possit infundere alsesum falsum, abstrahendum esse ab illa controuersia, qua habent Scotiste, & Thomista, an Deus possit infundere se solo, intellectu non concurrente,actum vitalem intelle-Aus, qualis est assensus erroneus, & quæcuque cognitio intellectus. nam qui in hac quæstione negant Deum posse producere assensum erroneum, non propterea id negant solummodò, quia est actus vitalis, sed propter aliquam rationem particularem, quam talis actus haber, ob quam rationem, quamuis non esset actus vitalis, aut quamuis Deus posset actus vitales producere, tamen non posser per se immediate producere errorem; vnde controuersia hîc examinanda directé est, an ex suppositione quòd Deus posset producere se solo actus vitales, posser producere actus erroris.

Dico ergo Deum posse per se,& directe producere habitum, & actum erroneum, seu falsum talem, quo iudicaret intellectus aliquid falsum esse Potest Deme veru absque ordine ad cognitioné Dei de illa re. producere
Hæc est iuxta authores secundæ sententiæ, & proromeum ép batur, quia in hoc nulla prorsus potest assignari aliques assus repugnátia:productio auté omnis rei quæ Deo nó falsos.

CC

videtur afios

28. An Dem un per se susare aspossit per sensum falum, aut ba-Prima fententia eft no-

29.

Responsio. Explicantur prophetia Seripeura qua Wideri poffent falje.

26.

Dem mentiper alium.

Deus nequit

mentiri per

Advertentia

Dem nequit

per se ad vil-

27.

Obiettio 1.

CONCHERE

cinm.

circa bos.

alium.

### Lib. III. Sententiarum

repugnat, debet ascribi Deo; ergo. Probatur maior, quia si repugnacet Deo talis productio, maximè ob impersectionem physicam, vel moralem talis effectus: sed neutrum dici potest: non ob imperfectionem phylicam, quia Deus potest multa producere imperfecta physice, ve hominem czcum, claudum, quadrimanum; non etiam ob moralem, quia homo ipse producendo tales actus, & habitus non peccat, peccaret autem, si estet imperfectio moralis in illis.

Cognicio errunen poffet conducere ad

Confirmatur hoc, quia illi habitus, & actus possent sæpè conducere ad acquisitionem vitæ æternæ, & quidem directe, eo modo, quo vlla cognitio conducit: ergo non habent imperfectionem moralem.Probatur antecedens;nam qui existimaret erroneè aliquid coducere ad vitam zternam, quod reuera non conduceret, & propterea faceret illud in statu gratiæ, mereretur vitam æternam per hoc, & ad illud meritum conduceret illa existimatio erronea directe, sicut si fuisset vera: ergo actus erroneus, & consequenter etiam habitus inclinans ad illum, conduceret ad vitam æternam tam directe, quam actus verus, ac habitus ad ipsum inclinans.

30. Cognisio orrones posset effe ex gratia particulari.

Confirmatur secundò, quia talis cognitio posset esse quandoque ex gratia particulari Dei:ergo non habet vllam imperfectionem, ratione cuius Deus ipsam infundere non posset nec moralem, nec physicam. Consequentia patet, quia si haberet talem imperfectionem, non posset Deus gratia particulari ad ipsam concurrere, & vniuersaliter omne sillud potest Deus se solo producere ad quod potest præstare gratiam particularem, si aliunde non repugnat, quam ex imperfectione præsertim morali eius. Probatur antecedens primò, quia omnis cognitio conducens directe ad meritum vitæ æternæ,est ex gratia particulari, vt suppono ex materia de auxiliis ex illis principiis: non sumus sufficientes cogitare aliquid ex nobis, tanguam ex nobis. Quid babes quòd non accepisti? & c. Probatur idem antecedens secundò, quia posset fieri quòd si quis non haberet in illis circumstantiis illam cognitionem erroneam, sed oppositam veram,non haberet actum meritorium : ergo debet agere gratias particulares Deo, quòd habeat illam cognitionem, & consequenter est ex gratia particulari Dei.

Dem poteft per fe conces pere ad coenisiones probabiles.

Confirmatur, quia cognitiones probabiles, earúmque habitus, sunt cognitiones satis proportionatæ pro hoc statu hominibus, & licèt non fint tam perfectæ, qu'am cognitiones scientificæ, & certz, tamen lunt perfectiores, quam ignorantia, aut cognitiones improbabiles: ergo Deus potest eas per se directé communicare homini : sed ex illis aliquæ sunt sine dubio falsæ, quandocumque scilicet vtraque ex contradictoriis est probabilis:ergo Deus potest esse causa per se actus falsi, & consequenter erroris.

31. Probatur 1. Conclusio quoad babitum.

Responsio Reiicitur 1.

Relicitur 1. Deus non co.

Probatur secundò conclusio specialiter, quoad habitum, quia potest Deus se solo conservare habitum erroneum in intellectu secundum plures ex aduersariis, & speciatim Coninck suprà n. 3 1. ergo & potest se solo ipsum producere à paritate rationis. Negat Coninck consequentiam, quia non conseruat ipsum, nisi cocursu vniuersali. Sed contrà primò, quia qua ratione potest concursu vniuersali se solo conseruare, poterit etiam se solo tali concursu producere ipsum, quod sufficit nobis. Contrà secundò, quia non solùm concursu vniuersali conseruat se solo, quoties ita coseruan,

sed particulari; nam conservat ipsum, & sine cau- servat se felo sa secunda particulari vlla, vt supponitur,& supplet consequenter concursum particularem causa secundzised quotiescumque Deus ita se habet ad sed per pari effectum, non solum agit concursu vniuersali, sed cularem, etiam particulari; hac enim ratione, quando se solo producit ignem, non solum dicitur causa vniuerfalis, fed particularis eius.

Probacur terriò de actu erroris, quia potest Deus obiicere alicui substantiam ligni, vel lapi- Probatio; dis cum talibus accidentibus, vt ille iudicaret il- Quod att. lum lapidem esse hominem: ergo Deus potest causare actum erroris per se, concurrendo cum intellectu ad illum. Coninck negat consequen- Responsa tiam, quia solum ex hoe sequitur quod Deus ellet Coninck. occasio aliqua erroris, non verò causa per se, quandoquidem error ille tribuendus sit ipsi ho-

mini, qui ex imprudentia, aut ignorantia iudicat ex accidentibus ipsum hominem subesse.

Contrà primò, quia non imprudenter iudica- Reiiciur, ret intellectus in tali casu se videre hominem;neque illud iudicium procederet ex maiori ignorantia, quàm iudicium verum, quo iudicat se videre hominem, quando eum videt : eadem enim motiua potest habere verobique.

Contrà secundò, qui per se dat occasionem ali- Riidin. cuius effectus ex intentione, præsertim eius, est

causa moralis cius. Contrà tertiò, quia illa propolitio specierum Reicina 3. magis determinat ad errorem, quam habitus er- Prophio roneus:posset enim quis facilius detinere se, non Beciera ma obstante habitu, à iudicio erroneo, quam posset su determiin casu talis propositionis: sed ex eo, quòd produ- rem qua baceret habitum, esset necessariò causa ercoris se- bim vum. cundum Coninck : ergo & ex eo quod propone-1 et illas species.

Confirmatur conclusio, soluendo repugnan- Solumnum tias, quas adducunt aduersarij, eorumque funda- findamenta menta.

Itaque fundamentum Medinz est, quòd hac ratione colligant Theologi fidei diuinz non posse subesse falsum, quia à Deo infusa est, qui nequit tum Medine.

Hoc fundamentum manifestè falsum esse vi- soluisur. detur : illa enim non est ratio Theologorum; sed Non ideo sidei quia innititur reuelationi divinæ tanquam obiequia innititur reuelationi divinæ tanquam obje-cto formali que, ita vt non feratur in vllum obiectum, nisi in reuelatum à Deo. Vnde cum Deus insunditur non possit reuelare falsum, non potest sides ten- à Des. dere in fallum,& consequenter non potest ei subesse falsum. Quòd si fides non infunderetur à Deo, sed esset tamen ex natura sua determinata ad non eliciendum actum, nisi circa obiectum reuera reuelatum à Deo, profectò non posset ipsi subesse falsum magis quam iam potest, & si etiam infunderetur à Deo,& posset tamen tendere in obiectum non reuelatum à parte rei à Deu, posset ipsi subesse falsum:ergo ratio formalis cur non possit ipsi subesse, falsum non est, quia infunditur à Deo, aut non infunditur.

Dices, saltem nos ipsi admittimus quòd ideò non possit sidei subesse falsum, quia innititur Replica. auctoritati Dei, qui nec fallere potest, nec falli; hoc autem videtur sufficere vt Deus non possit infundere actum erroris, quia eum infundendo

Contrà, quia quando dicitur o nòd fides inni- Reiicitur. tatur Dei auctoritati, qui nec fall ere, nec falli potest, non est sensus quòd ipse non posset fallere Deus nequit producendo errorem, sed quad non possit fallere fallere. mentiendo,

33.

Quomedo

# Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

mentiendo, seu reuelado aliquid este aliter, quam ipsemet concipit illam rem esse; optime autem potest Deus habere hisusmodi infallibilitatem, quamuis posser producete errorem, seu assensum fallum talem, de quo loquimur in conclutione.

Medina ibidem proponit aliud suz sententiz fundamentum, nempe quia possumus demonstrare prima principia esse vera dependenter ab hoc quòd Deus non possir fallere, nec falli ; nam fi essent falsa, quandoquidem Deus producat naturam humanam cum inclinatione, & necessitate affensiendi primis principiis, iple falleret.

cii Contra hoc fundamentum facit primo, quod supponat prima principia demonstrati posse, aut indigere vt demonstrencut, quod verum non est; nam câm lint nota ex-terminis, non indiger difcurfu intellectus, vt iis allentiatur; nec potett al-Lumere aliquas propositiones magis claras, quâm iplaimer, per quas ca demonstret; vnde qui negeset prima principia intelleciis terminis, nunquam posser cogi ad assentiendum illis. Et sanè non changis, net etiam tam notum communiter Deum non posse failure, nec falli, quam est hac principia prima elle vora, Totum est maiu sua Veritas primorum prin-cipierum non parte, quedliket est, vel non est; nec ctiam est tam norum,quàm hæc funt nota, quòd natura humapotest demon-strari per hoc na sk. facta à Deo cum inclinatione & necessitate quod Dom nequent rene-Assendi primis principiis: ergo veritas istorum principiorum non debet demonstrari per illare falfum. la principia: Deus non potest fallere, nec falli, & patura humana est facta à Deo cum necessitate assentiendi principiis.

> ... Confirmatur : propteres aliqua vocantur pri-1902 principia, quia seipsis sunt manifesta intelle-Aui sine dependentia ab aliis principlis; ergo prima principia non debent demonstrari esse ve-🗚 🖈 sed debent sé ipsis vera apparere intellectui

apprehendenti terminos.

Confikmatus fecundò, quia vt colligam principia prima esse vera dependenter ab infallibilitate Dei . & necessitare nature humane ab eo facte ad affentiendum illis, debeo cognoscere, quòd illa ipla principia fint vera, nempe Deum non polso fallere, noc falli, & natutam humanam esse ab co factam cum tali necellitate. Tune quero, an hec cognoscuntur elle vera fine recursu ad alia? Si sine recursu, ergo illa alia principia sic similiter cognoscuntur; nam certe si non sit maior ratio cur sic cognoscantur, nemo dixerir esse minorem rationem. Si cum recurlu, dabitut processus in infinitu, vel certè stabitur in aliquibus principiis, de quibus non erit maior ratio, cur seipsis appareant potius quam quæcumque alia principia prima,& præsertim iam præmissa.

Contra idem fundamentum secundò facit, and fi Deus faceret naturam inclinatam, & necessitatem ad assentiendum falsis principiis, adhuc non falleret modo sibi inconvenienti, hoc est, dicendo aliquid esse aliter, quam res sit, aut ipsemet existimet rem esse; si autem falleret alio modo , producendo errorem in intellectu , non esser inconveniens, imò esser necessarium quòd

Deus posset sic fallere.

per hoc, quòd produceret ipsam cum inclinatione ad necessario assentiendum falso, sed potius obiectum propolitum ipli, aut proponens obiectum, aut vtrumque simul falleret eam: sicut enim Deus non est causa per se, oui attribui debet moraliter

Deinde nee sie eriam falleret Deus naturam' combustio, aut interfectio hominis, licet fecerit Scoti oper, Tom, VII. Pars II.

iplius naturam cum necessitate ad patiendum combustionem, & interfectionem à talibus, vel talibus causis, sic applicatis; sed potiùs ipsæ causæ, aut applicantes eas sunt, quibus per se attribui debet illa combustio, aut interfectio: ita directe in proposito, licet Deus faceret naturam cum tali necessitate, vt deberer necessariò assentiri principiis fallis apprehensis, non deberet ipsi attribui ista deceptio, aut error, sed potlus ipsismet principiis, aut applicantibus illa.

Confirmatur, quia de facto habet homo inclinationem ad affentiendum propolitionibus falsis sic, ve in aliquibus circumstantiis non possit non assentiri falso : nam sæpe assentimur aliquibus propositionibus tanquam veris, sine vlla dubitatione propter defectum sufficientis reflexibnis; & suppositis solis illis, que tum proponun- - - - - tur nobis, non pollumus non assentiri, quia intellectus est causa naturalis, atque ided ex se deter- " ! minata necessariò ad omnem suum essedum in illis circumstantiis, in quibus illum producit; licèt possimus posteà non assentiri, quando facimus reflexionem sufficientem; ergo in tali casu maroru vel Deus fallit hominem, quem produxit cum tali inclinatione; vel certe non sufficit vt dicatur Deus fallere hominem, quod produceret hominem cum tali inclinatione.

Fundamentum Coninck ad probandum, quòd Deus non possit producere assensum falsum, per Fundamen quem intellectus assentiretur, eft, quod ficut diui- im Coninch næ bonitati repugnat non solum per se peccare, pro non pro sed etiam esse veram causam, cur alius peccet, ita diuinæ veritati eius repugnat non solum per se mentiri & errare, sed etiam esse veram causam, cur alios errer.

Contrà, quia Deus non est magis prima veritas, quam est prima vita, & non magis repugnat primæ veritati fallitas, seu error, quam primæ vitæ mors; vnde non magis repugnat Deo errare propter summam eius veritatem, qu'am mori propter summam eius vitam, nec magis repugnat summæ eius veritati, quòd ipse se solo produceret errorem, quo formaliter erraret creatura, quam summæ viræ eius producere interfectionem, seu esse causam mortis, aut interfectionis, qua creatura formaliter interficeretur, & moreretur: sed certum est quòd Deus posset esse causa per se interfectionis; ergo posset esse etiá causa per se erroris.

Contrà secundò, summæ bonitati Dei non repugnat producere in homine aliquid, quod est ipsi malum phylicè, vt verbi gratia, tantum frigoris, quantum ipsum redderet ineptum ad suas funquantum ipium redderet ineptum ad luas fun-aliquam im-ctiones, & disponeret ad mortem; ergo summæ persettionem veritati eius non repugnat quòd Deus producat Physicam. errorem aliquem physicu in intellectu hominis.

Contra tertiò , magis directè, negando confequentiam fundamenti, quia maxima est disparitas antecedentis,& consequentis; nam infinita veritas Dei consistit in hoc tantum formaliter, quòd nulla veritas obiectiua Deŭ latere possit, & quòd non possit decipere, aut fallere significando se sentire aliquid aliter se habere quam reuera sentiat; vnde nihil aliud ratione diuinæ veritatis debet Deo repugnare qu'am decipi, aut decipere hoc modo; producere verò errorem non est nec decipi,nec decipere,nec habet necessariam connexionem cum hoc:ergo non potest repugnare Deo ratione infinitæ suæ veritatis. Infinita auté bonitas diuina cofistit in hoc, quòd no possit velle directe, aut per se malu morale, & quòd possit velle dire-

ducibilitate erroris, que erraret intellettes.

Rejicitur 1. Non magis repugnat pri-ma veritats falfitas quàm

Reiicitur 2. No repugnat Deo produce re in homine

39. Reiscitur 3 Idem fund

Cur poffet Dem concus rere ad falfitatem, & non ad malitiam moralem.

36. Reiscitur idem fundamentum.

Relicitor La Prima prin-cipia funt

demonstrabi-

Negans prima principia

noquis dif-

Coffernatio 1.

Cur prima priescipia vo-

earstur talia.

**...**`

Secunda.

eursu vilo

consinci.

Dens producendo babisum erroneğ non falleret villo modo proprio.

Ac, ac per le omne bonu morale, & quòd propterea possit omni possibili modo communicare se; vnde ratione huius, Deus nequit nec ipse peccare, nec esse causa per se directa peccati alterius.

Conform. 2. Cur repugnat Des concurrore ad pec-CAIRM.

No est eadem nueniensia in concurfu Dei ad ad errorem.

Secunda con cutrens per fe ad peccasum nece¶srid

Concurrens ad erroren non necessarid erat.

40. Pundam tum eiusdem pro non pro ducibilitate erroru que në erraret intelletteu.

Reifeitur.

41. sum eiusdem Comin k pro non produci bilitate ba bicus erronei.

Reilcitur 1. Magu porest Dem at babism erro neos quam ad errorem comemprere.

Canfe ent Deus produ zeret babitus erroneos & erreres.

Confirmatur hoc, quia ideò repugnat Deo ob summam suam bonitatem concurrere per se dire-&è ad peccatum, quia sic concurrere esset malum, & omne malum morale opponitur per se bonitati diuinziergo vt repugnaret ipsi à paritate rationis ob suam summam veracitatem producere errorem in alio, deberet errare si sic faceret; sed certum est quod ipsemet non erraret hoc faciendo: ergo non repugnat ipsi producere errorem in alio, peccaeum & ratione summæ veracitatis, sicut repugnat ipsi ratione summæ bonitatis producere, aut causare per le peccatum.

Confirmatur secundo, quia non solum peccare est peccatum, & malum, sed per se directe inducere ad peccatum, & consequenter cui repugnat vnum,repugnat alterum,& consequenter vlterius, quia repugnat Deo peccare per le, repugnabit ipli esse caula per se peccati alterius:sed producere errorem in altero, aut quomodocumque concurrere ad errorem alterius, non est errare, posset enim qui optime sciret naturam rei concurrere vt alius erret circa illam rem: ergo non necessariò ei, cui repugnat errare secundum se,repugnabit producete, aut causare errorem in altero,& consequenter licer repugnet Deo ratione sur veracitatis errare, non eo ipso repugnabit ipsi efficere, vt alius erret.

Fundamentum eiusdem Coninck ad tenendum quòd Deus non posser se solo producere errorem in intellectu, quo quia produceretur ab eo folo,& consequenter non esset actus vitalis, nihil intelligeret,nec iudicaret intellectus,est, quia licèt intellectus per talem non erraret, tamen esset ex natura sua indecens tale subiectum,& ex natura aptus facere intellectum errantem.

Hoc fundamentum ex iam dictis facile destruitur. nam si Deus posser producere errorem, quo intellectus actu erraret, multò magis posset producere errorem, quo adu non erraret quantum ad has raciones, nam primus error æquè, aut magis indeceret, & faceret errare, quam secundus. Impugnabitur etiam vlteriùs per dicenda statim con ra eundem Authorem.

Fundamentum denique eiusdem ad tenendum quod Deus non possir producere habitum, erroneum est, primò quia sic inclinaret ad errorem. Secundò, quia esset indecens intellectum, & indignus, quem prima veritas produceret, prælertim cum nulla causa possit assignari, cur illum produceret.

Hoc etiam fundamentum ex dictis soluitur: nam si potest Deus ipsum errorem producere, qui fine dubio minus decet intellectum, & minus dignus est, qui à Deo prima veritate producatur, multò magis poterit habitus erroneus produci ab iplo, & si potest Deus habere causam cur producar errorem, poterit sine dubio habere causam cur producat habitum erroneum: & sanè ad vtrumque producendum posset sufficere pro optima causasprimò quòd sic ostenderet suam omnipotentiam se extendere etiam ad tales effectus, de quo iam dubitant aduersarij, & non dubitarent, si semel produxisset eos, idque iis significaret. Secundò, quòd sic puniret particulariter eos, in quibus vellet errorem, & habitum erroneum producere. Quòd si etiam nos non possemus caufam aliquam particularem affignare cur vellet illos effectus producere, non propteres deberemus negate quin posset cos producere, & quin ipse possit habere causam cui, si deesset alia, sufficeret pro ratione voluntas, ficut suffecit iph ad producendum mundum , tum cum produzit potius quàm antè.

Præterez impugnatur hoe fundamentum quantum ad primam partem de inclinatione ad erro- Relicio rem, quia quamuis Deus non posser producere Idea fund iplum errorem, posset tamen producere habitum erroneum,qui ad errorem inclinaret,primò, quia porest de facto producere ipfummes intellectum, eden qui latis est ex natura inclinatus ad estosem producendum in se in iis circumstantiis in quibus in iplo producitur:& quamuis non lit tam determinatus, quàm habitus, tamen non potest oftendiratio cur fi potest Deus producere aliquid, quod six In aliquibus circumstantiis determinatum ad erzorem, non pollie producere illud quod fie tem inclinatum, quàm habitus.... 📠

Secundò, quia propositio talis specieram, ad Reiidur: quam sequitur error , magis determinat ad errorem, quam habitus i namilla necessario determinat quamuis non ellet habitus præfertim nifi vo- freini na luntas impediret; habitus autem non posset de- gu dami terminare line illa propositione, nec eum illa nat ad mietiam nolente voluntate, præsertim secundam priducti aduerlarios, quamuis non pollet elle canfa erro- bitu errori. ris:ergo & habitus.

Terriò, quia Deo æquè fine dubio nifi multò magis repugnabit producere habitum vitiosum, Reikitur, ac erroneum: sed potest vitiosum habitum pro-- ducere quamuis non pollit iplum vitium;ergo & erroneum, quamuis non possit producere ipsum errorem. Major, & consequentia huius rationis sunt claræ. Minor (quam negat Medina suprà, & ex proposito Suat tract. 4. in 1.2. dispis, fect. 2. mm, 5.) Petet Dem probetur, quia si non posset, maxime vel quia inclinaret ad peccatum, & effet contra infiritam sissiam, bonitatem Dei producere aliquid, quod inclinaret ad malum, vel quia Deus eo ipso diceretur causa moralis peccati : sed vtromque est falsum: ergo potest producere talem habitum. Probatur 🛪 🚜 🚜 hac vitima minor quoad primam partem, nimi- 174 besitet rùm quatenus dicit quòd fallum lit effe contra diainam? bonitatem divinam producere aliquid, quod inclinatum sit ad malum; quia ipsemet appetitus sensitions est inclinatus ad bonum delectabile, sensition of non obstante prohibitione cius, & producitur à inclinatu Deo:ergo Deus potest producere alsquid inclina- ad malam. tum ad malum fine præiudicio fuæ infinitæ bonitatis.

Confirmatur, quia appetitus senfiriuus secun- Cifirmain L dùm se est bonus, quia tendit in obiectum, vt bonum aliqua bonitate (licèt etiam tendat in illud fecundom fo bonum, non obstante malitia eius) quia non ten- eèt inclinetm dit in illud ex se modo peccaminoso, & imputa- ad malam. bili, nifi cum fubordinatione ad voluntatem, in cuius manu est ipsius actum compescere, aut saltem non velle obiecum ab ipso volitum: sed eriam habitus vitiolus, verbi gratia, intemperantiæ, rendit in obiectum bonum bonitate delectabili,& non tendit in illud vt prohibitum,nisi dependenter à voluntate : ergo ficut vnum potest produci à Deo, ita & alterum.

Confirmatur secundò, quia habitus vitiosus po- Confirm. 2. test per se cocurrere ad augmentu meriti ipsius, cui Habitan vicommunicaretur; quia habenti talem habitu actus tiesm prest bonus esser ceteris paribus difficilior, quam non ausmentum

habenti: meriti.



## Dist.XXXVIII. Quæst.vnic.

habenti : difficultas autem operis auget , (vt cum omnibus suppono) meritum: ergo esser contra bonitatem diuinam ipsum infundere in ordine ad peccatum, non tamen in ordine ad hunc effectum bonum, quem posset habere; co vel mazime, quòd posser Deus ipsum infundere solum in illis circumstantiis, in quibus sciret quod non traheret actualiter ad peccatum, & quod posset etiam tantum habitus oppositi virtutis, aut plus fimul cum ipso infundere, per quem fieret, vt non haberet vim determinatiuam moraliter voluntatis ad malum.

let canfa poctiosum.

Inclinatio wile.

Magù escurrit Dem ad peccatum cŏmateriale eina, quă pro-ducendo habitum vitio-∫um.

Roplica.

Replica. e au sa pecca-

Reifcitur 1.

Quid requirisur ad racath

Ex his probatur eadem minor, quoad secundam partem, qua dicit quòd si Deus produceret huiusmodi habitum, esset moralis causa peccatis quia non est talis causa peccati per hoc quòd producat appetitum sensitiuum. Nec refert quòd dicat Suarez non esse candem rationem de appetitu, & habitu, quia inclinatio appetitus est ad bonum, & ipsemet est conveniens natura, hoc, in-Inclinatio quam, non refere, quia eius inclinatio non est strum non est ad bonum honestum, sed ad bonum delectabile; ad bonk bo- inclinatio auté habitus est ad rale bonum. Deinde quòd sit ad bonum inclinatio eius, & quòd sit conueniens nature, non facit quin inclinet ad rios es ad malum, hic, & nunc: ergo manet adhuc intenbonum dele- tum, quòd Deus quamuis possit causare aliquid, Habile, vel quod inclinat ad malum hic, & nunc: modò non necessitet ad malum, nec detur in ordine ad malum, sed in ordine ad bonum; non debeat tamen dici causa moralis istius mali, & consequenter ex eo quòd habitus inclinat ad malum, non sequitur quin possit causari à Deo, sine eo quòd Deus sit causa moralis istius mali, ad quod inclinaret hîc, & nunc.

Confirmatur, magis concurrit ad peccatum concurrendo ad materiale eius, quam producencurrendo ad do talem habitum, & tamen non est propterea causa moralis peccati : ergo non esset talis dicenda, quamuis produceret habitum.

Dices, ad rationem causæ moralis alicuius effectus non requiri quòd necessitet ad effectum, sed sufficere quòd quoquomodo impellat ad illum, ve patet in homine consulente, aut iubente vt fiat malum: talis enim est causa moralia istius mali, quamuis sir liberum ei, cui iubet,& consulit, facere malum, vel non facere.

Contrà, quia fi licet argumentari ab hominibus ad Deum, sufficeret ad hoc quod Deus esset ti, quamuis causa moralis, quòd permitteret peccatum cum modo se posset ipsum impedire, quia homines sunt cause morales peccati,sic vt peccent, si permittant pecmines aliqui cata, cum possint, commode saltem,illa impediqui dieuniur re: ergo non licet inferre quod Deus sit causa eausa pecea- moralis peccati ex eo, quòd exhibeat se circa peccatum, quocumque modo, quo, si homines se exhiberent, essent tales causæ.

Contrà secundò, quia ad rationem causæ moralis alicuius effectus mali, sic, vt ipsi sit imputabilis ille effectus, debet illa causa, vel intendere zienem sausa per se moraliter illum effectum positiue; vel si meralie pee- non intendat, debet ita se gerere circa illum, quomodo præcipitur ipsi particulariter ne se gerat, & hinc tam Deus, quam creaturæ sunt causæ morales illorum effectuum, quos inbent, consulunt, & multò magis, quos præcipiunt sieri; homo etiam est causa moralis peccati, quod teneretur impedire,& non impedit,Deus verò,quia non habet præceptum vllum impediendi peccati, potest non impedire illud absque peccato. Sed.

Deus non necessariò intenderet per se peccatum, dum produceret habitum vitiolum, imò posset intendere bonum ipsius, cui ipsum infunderet, nempe augmentum meriti eius : ergo per produ-Ctionem illius maxime in circumstantiis, in quibus sciret certò non peccaturum illum, cum eum communicaret, non'esset causa moralis peccati,

Dices, quidquid sit, an Deus esset causa moralis ipsius peccati esset causa moralis ipsiulmet Replica 2. habitus vitiosi; qui est imperfectio moralis hominis, & indecens ipsum; sed repugnat bonitati diuinæ esse causam per se talis imperfectionis. No repugnat Contrà primò, quia ipfamet inclinatio hominis Des effe cauad bonum delectabile, non obstants eins prohibitione, est imperfectio moralis, si isse habitus sit in que ne est imperfectio moralis; & tamen non repugnat peccasum. Deo producere illam: ergo neque habitum. Contrà secundo, quia non repugnat Deo pro- Reijeitur 2. ducere imperfectionem moralem in actu primo, in ordine ad bonum, non intendendo imperfectionem moralem in actu secundo, neque per modum finis, neque per modum medij.

Ex hac doctrina sequitur primò quod iam proposuimus, nempe Deum posse producere habitum erroneum, quamuis non posset producere ipsummet errorem. Secundò, si talem habitum produceret, non propterea tamen eum censendum esse causam per se erroris, quod abunde sufficit ad impugnationem prædicti fundamenti

Coninck, quoad primam partem. Impugnatur denique idem fundamentum quoad secundam partem, de indecentia istius habitus erronei, quia certum est maiorem esse imperfectionem hominis esse czcum, vel claudum, vel mortuum, quam habere aliquem errorem speculatiuum in intellectu, verbi gratia, talem, quo iudicaret erroneè conceptum entis vt sic, esse analogum, vel æquiuocum, vel vniuocum, qualis scilicet non esset à parte rei; & nemo est, nisi imprudentissimus, qui non magis doleret de cæcitate, aut morte, quàm de tali errore, & qui non haberet pro maiori gratia lumen oculorum, ac vitam, quàm cognitionem veram oppolitam isti minis esse caerrori: sed Deus potest facere hominem czecum, eum qua haclaudum, & mortuum, non obstante eorum imperfectione; ergo & producere talem habitum. Confirmatur, non dedecet Deum, qui est vita, interficere hominem; ergo neque dedecet ipsum, quamuis sit veritas, communicare talem habi-

tum. Dico secundo, Deus non potest talem errorem infundere, quo aliquis ludicaret rem aliter se habere, quam habet, & ita eam concipi à Deo: Deus nequit potest tamen habitum erroneum ad illam inclitem, quia sic mentiretur: significaret enim rem aliquis quod se habere aliter qu'am ipsemet concipit ipsam, aliquid sa su non minte and sa su concipit ipsam, aliquid fa su non minte and sa su concipit ipsam, aliquid sa su non minte and sa su concipit ipsam, aliquid sa su non minte and sa su concentration de sa su concen non minus quam si verbis ita significantibus vteretur, vt patet; hoc autem esset mentiri. Per hoc vum. patet ad fundamentum primum Medinæ suprà, quo vtitur ad probandum quòd Deus non possit causare errorem, quia scilicet mentiretur; hoc enim fundamentum solum vrget Deum non posfe caufare errorem talem particularem, de quali hîc agimus ; non verò quòd nullum omnino poffit causare errorem.

Quoad secondam partem, nempe quòd Deus potest causare habitum inclinantem ad huiusmodi errorem, parer ex iis, quæ paulò antè diximus contra Connink, & præsertim ex eo quòd possit lem errorem.

46.

Sam imperfe-

47. Impugnatio fundamenti . Coninck quo ad fecundam partem. Ex indecentia babitus vitios no sequitur Den ipsum producere non pofse. Maior est imperfectio bobere errorem aliquem Baculatiuum.

à Deo ut ve-

Dens potest berum incli-

producere habitum vitiosum, nam non minus repugnat ipsi producere habitum erroneum, quam viciolum, vnde si hunc possit producere, & illum etiam.

De aquino-

estione, & restrictione

rejes els.

Hæc de ipso mendacio propriè dicto, quantum ad inseparabilem malitiam eius sufficiant nunc antequam ad textum accedamus, pauca adiungenda sunt de zquiuocatione, & mentali restri-Ctione orationis, an scilicet, & quando liceat tali oratione vri, qua de re Emonerius prædictus, Author Splendoris veritatis, satis prolixum edidit librum, & Malderus alium, sed breuiorem.

Quid of UINOCATIO de qua bic.

Vt status autem controuersiæ intelligatur,aduerrendum est zquiuocationem, de qua hic agimus, esse orationem ambiguam, que scilicet duplicem, aut multiplicem habeat significationem, vt cft illa:

Aio te Æacida Romanos vincere posse.

Potest autem contingere, vt ex pluribus sensibus, quos oratio habeat, vterque sit satis vulgari ris, & communis, nec vnus sit magis proprius, quam alter, vt in prædica orațione ex duobus sensibus eius non magis proprius, nec vulgaris, aut obuius est, quod vincere posset Æacides Romanos, quàm quòd ipsum Romani vincere possent. Potest etiam quandoque contingere vt vnus ex sensibus sit magis communis,& alter minus, vipote, cuius vius sit valde rarus, vi in hac oratione: mus currit suis pedibus. magis communis sensus est ille, quo significat quòd currat propriis pedibus; minus autem communis, quòd currat pedibus animalis, quod dicitur sus.

Quid est ora-\$10 reftricte mentaliter.

Aduerrendum secundò, restrictionem m n-alem in proposito esse orationem, que habeat aliquem sensum ex suppositione alicuius conceptus mentalis, quem loquens habet, qualem sensum non habet, nisi adfuisset talis conceptus mentalis, verbi gratia, si quis dicat Petrum non esse domi, subintelligendo in mente, vt noceat illa oratio coniuncta cum illo mentali conceptu signisicat quod non sit domi, vt noceat,& vt non coniunca cum illa, aut alia simili significaret tantum quòd non esser domi, vnde quando coniungitur oratio cum huiusmodi mentali restictione, aut reservatione, vocatur oratio cum restrictione, aut reservatione mentali, & potest vocari zquiuoca, seu amphibologica, non minus, quam præcedens; quia habet duplicem fensum, vnum quem præ se ferr externè; & alterum quem habet vt conjungitur cum illa interna reservatione. Differt tamen ab amphibologica locutione priori, quòd illa suos plures sensus habeat externè, hæc verò non habeat omnes suos externè, sed vnum, aut plures habeat, vt præcisè coniungitur cum conceptu interno loquentis externè non fignificato.

differt oratio restricta ab ar atione am phibologica.

Quomodo

50. Licet Vii oratione reamphibologica quălo non babet falfum fenfum.

Aduertendum tertiò non quæri hîc, an liceat vti oratione æquiuoca, aut amphibologica, siue restricta quomodocumque, quia non potest dubitari quin guando oratio haberet vtrumque sensum suum verum, possit quis ea vti absolute, & simpliciter, vnde si aliquis peteret, an Petrus esser domi, modò non esser domi, posser sine dubio responderi cum restrictione mentali, dicendo non esse domi, & intelligendo in mente quòd non esset domi vt noceret; sed difficultas est, an possit quis istiusmodi oratione amphibologica vti, quando vnus sensus ipsius esset falsus: vt, verbi gratià, an possit quis quærenti an Petrus sit domi, dicere quòd non sit, cùm tamen reuera sit

domi, intelligendo tamen internè quòd non effet domi, vt noceret, supponendo quòd non esset domi ad talem finem. Et si quis quæreret, an Petrus occiderit Paulum, qui Petrus renera occidit Paulum, an possir quis respondere dicendo: mibi conftat Petrum non occidisse Paulum, intelligendo seilicet, quòd Paulus non occiderit Petsum, prout oratio tam benè significat ex se, quàm quòd Petrus non occiderit Paulum.

Aduertendum quartò, non esse etiam dubium quin possit quis oratione amphibologica habente sensum falsum, & verum vti, quando non adnerteret ad sensum fallum,& quando etiam licet an beim adverteret, sciret tamen, aut probabiliter opi- somsamsalis naretur eum, cui loqueretur, intellecturum ora-i 196 tionem in sensu vero : vnde si putaret quis quot telliquela in interrogans an Petrus occiderit Paulum, qui Pe- fensia von, trus reuera occidit ipsum, intelligeret hanc orationem : certum est Perrum occidisse Paulum, vt fignificat quòd Petrus occiderit Paulum, no no vero vt significat quod Paulos occiderie Perrum, posser sine dubio isti interroganti respondere Petrum occidisse Paulum, quamois aduerteret orationem illam esse æquinocam,& habere aliquem sensum falsum., Vnde à primo ad vitimum tota Natur difficultas confistit in hoc, an possit quis vti ora- munfa tione habente sensum falsum, & verum proco tempore, pro quo sciret eum, cum quo conuersaretur, intellecturum illum orationem in sensu falso; aut an possit vti oratione, quæ quantum ad externa omnia non haber nisi sensum falsum,adiungendo aliquam restrictionem mentalem non significatam vllo modo externè, que restrictione addita oratio haberet sensum verum, quando præsertim sciret audientes non intellecturos orationem cum ista restrictione, sed in sensu fallo, quem externé, suppositis omnibus circumstantiis, præ se ferret.

Dico autem suppositis omnibus sircumstantijs externis, quia certum est quòd oratio aliqua que se- Oratio ex se cundum le haberet sensum falsum, possit suppo- fals que se suit suppo- fals que se suit medi lositis circumstantiis personarum, aut modi loquendi, aut interrogationis, cui per eam responderetur, habere sensum verum, nam si quis dice- dicendi, sut ret ironice quòd aliquis esset pulcher, qui à parte aligneiremrei non esser pulcher, illa oratio vocalis secun- saniji. dùm se esset falsa, & tamen supposito isto modo loquendi, quo proferri solet oratio ironicè, esset vera : nam omnes intelligerent quòd fenfus effet oppolitus, nempe Petrum non esse pulchrum. Et si quis diceret interrogatiue, Petrus est sanus? oratio illa non esset vera, nec falsa, quæ tamen secundum se abstrahendo ab illo modo loquendi, quo solet proferri oratio interrogativa, esset, vera, vel falsa, prout scilicet Petrus se haberet à

parte rei. His suppositis,

Dico primò, quandoque non licere vii oratione amphibologica habente sensum falsum, quando cognoscitur is, cui loquimur, intellecurus eam in sensu falso, siue ex se habeat alium sensum verum, siue non habeat ex se, sed habeat tamen, vt coniungitur cum aliqua restrictione mentali. Hæc assertio est certa apud omnes authores; & pater, quia quandoque occurrit præceptum lignificandi externè veritatem, quam internè concipimus, sic vt alij, quantum in nobis est, eam intelligant, vt verbi gratia, quando occurrit præceptum confitendæ externè fidei: ergo tenemur tum non vti oratione æquiuoca vllius rationis, quæ haberet sensum falsum significan-

Affertio 1 . Quandeque non liset Wil phibologica quando in-

telligenda co-

gnoscitur in

sensu falso.



tem externè nos non habere talem fidem sic, vt ij quibus fides esset confitenda, intelligerent orationem in illo sensu falso, quo significaret nos non habere talem fidem, quamuis haberet alium sensum verum. Cuius probationem viteriorem qui desiderauerit, adire poterit commentum meum in quæstionem primam dist. 25. huius tertij *num.* 170. vbi per fe id probaui.

Quando cersum eft nen licere vti oratione amphibologica.

53. Assertio 2.

<u> L</u>quinocare

quando potes obligare ad

detrimentum

erium ex m

*Subeundum* 

aquinocando

Pracipit non

equinocare.

Non licet

Quòd fi quæratur,quando , aut quibus cafibus est extra controuersiam non licere vti oratione amphibologica, aut restrictione mentali in sensu iam propolito. Advertendum est, obligationem non vtendi oratione amphibologica in illis casibus oriri posse, vel ex præceptis aliarum virtutum, quam sit veracitas, vt in casu confitendæ fidei oritur ex præcepto fidei, vel ex ipsamet veracitate, & quidem quatenus oritur ex aliis virtutibus, spectat resolutio ad materias, & tractatus illarum aliarum virtutum; quatenus verò oriretur ex veracitate, spectat huc.Pro resolutione autem eius in vniuerlali,

Dico secundò, quotiescumque aliquis præcipit non æquiuocare, qui potest obligare ad subcundum illud detrimentum, quod ex non æquiuocando sequeretur, tunc non poste nos vti æquiuocatione; secus autem dicendum esset, quando non posser nos obligare ad subeundum illud detrimentum, quod ex non zquiuocando sequeretur. Hæc videtur non posse esse in controuersia, & probatur prima pars, quia talis habet auctoritatem, respectu talis præcepti: ergo tenemur obedire. Probatur antecedens, quia si aliquid impediret, maximè quia non posset obligare ad incurrendum istud detrimentum, quod ad non æquiuocandum requireretur, sed posset ex hypothesi conclusionis; ergo posset obligare ad non æquiuocandum.

Confirmatur, ideò non deberemus obedire, quia incurrendum esset tale detrimentum, vt suppono: sed hoc non potest sufficere, quandoquidem ille posser nos obligare ad illud incurrendum. Hæc autem pars intelligenda est, quando non constaret nobis per Epiikiam, aut aliunde quod mens præcipientis non esset obligare nos in casu magni detrimenti, licèt posset nos obli-

gare ad illud etiam subeundum.

Probatur secunda pars; quia eo ipso quo non potest obligare ad illud detrimentum, non potest obligare ad illud, ad quod requiritur, aliàs obligaret ad illud, & non obligaret; non obligaret ex hypothesi; obligaret autem, quia qui obligat ad finem, obligat ad media necessaria: incurrere autem tale detrimentum est medium necessarium ad non zquiuocandum, aut aliquo modo necessariò coniunctum cum non æquiuocatione, vt suppono. Non dico autem quòd in tali casu non esset obligatus ad non æquiuocandum; sed quòd non esset obligatus ex vi præcepti talis per-

Hinc deducitur primò, Deum posse obligare ad non æquiuocandum, non obstante quocumque detrimento, quia potest obligare ad quodcumque detrimentum subeundum, cum sit dominus vitæ,& mortis, ac vniuerforum.

Deducitur secundo, illegitimum iudicem, aut dominum non posse obligare ad non æquiuocandum in casu vllius detrimenti, quia talis non habet auctoritatem obligandi ad subeundum detrimentum vllum.

Deducitur tertiò, legitimum iudicem, & do-

minum non posse obligare ad non zquiuocandum, quando sequeretur maius damnum meum, notabiliter saltem, quam esset emolumentum sequuturum ex non æquiuocatione. Vnde si sequeretur mea mors ex confessione furti, & non candum sequeretur aliud bonum, quam restitutio furti, non posset iudex obligare me ad non æquiuo-

Deducitur denique, vniuersaliter loquendo, quoties non potest exigere à me iuste responsionem, non posse ipsum me ad respondendum sine non posses ob-

equiuocatione obligare.

Dico tertiò, non licere vti vllo genere æquiuocationis in administratione iustitiæ, aut contractibus priuatis, aut publicis libere factis. Hæc est communis, & pater, quia administratores iustitiz tenentur eam sincerè administrare ex ipsiusmet obligatione, & similiter, qui incunt inter se aquinocarein contractus, debent ex iustitia syncerè procedere iuxta mutuam contrahentium intelligentiam, & sanè aliàs tolleretur plane & contractuum inter bus publicu, homines fæderúmque commercium, & executio iustitiæ, quod ad summum. Reipublicæ vergeret detrimentum. Dixi autem libere factis, quia si esset quis coactus ab aliquo ad contrahendum, fortallis non posset ex vi contractus initi obligari ad non æquiuocandum.

Confirmatur, quia non licet proximum deci- Nă potofi depere, præsertim quando ipse non præberet causam sufficientem, sed vtendo æquiuocatione in sufficienti. contractibus sic deciperetur:ergo. Probatur maior, quia si quis mediante etiam æquiuocatione deciperet proximum, teneretur ad restitutionem; ergo non licer æquiuocatione mediante decipere

proximum.

Confirmatur secundo, quia dum convenitur Non lices in cum ipsilmet hostibus, saltem publicis, non possumus æquiuocatione vti : ergo multò minus cum aliis. Antecedens patet, quia aliàs non posset relinqui locus sedandi controuersias, & bella publica, quia quæuis pars meritò posset semper timere de fraude mediante æquiuocatione; & hinc meritò malè fecisse ab omnibus æstimati funt, qui in huiusmodi conuentionibus zquinocatione funt vsi, vt, exempli gratia, Cleomenes ille,de quo Plutarchus in Apophthegmatibus, qui triginta dierum cum hoste pactus inducias, noctu hostiliter se gerebat, non noctium, sed dierum pactas inducias asserens, cum tamen hostes noctes etiam comprehensas intelligerent.Plura alia exempla recenset Molanus lib. I. de fide hæreticis seruanda, & Serarius in cap.nonum Iosue q. 5.

Dixi autem in confirmatione saltem cum hostibus publicis. nam de hoste priuato, & latrone res non est tam certa, nam Molanus suprà, Nauarrus in summa cap. 12. num. 14. Lopes 1. parte instructory, cap. 42. Angelus v. Iuramentum 5. num. 8. Syluester v. Iuramentum 4. quast. 7. §. 2. Emonerius cap. 4. num. 16. existimant posse quem æquiuocatione vti cum latrone: si enim non dimitteret, quos caperer, nisi promissa magna mercede, possent promittere oratione æquiuoca, quæ in vno sensu præ se ferret promissionem; in alio verd sensu non, & postea nihil soluere; & rationem assignant, quòd ex deceptione tali latronis, non sequerentur illa incommoda, que sequerentur ex deceptione hostium publicorum in publicis conventionibus, & quòd vlteriùs ille non habebat ius obligandi illos ad promittendum; nec consequenter ad promittendum sine æquiuoca-

Legititions index,& dominus possunt obligare non aquinomultis cafibace. nos in omnibus. Qui no potest infid exigere ligare ad non respondēdum cum equinocatione.

55. Assertio 3 Non lices administratione institie, aut privatie libere factio.

absque causa

publica cum bostibus vii aquinocatio-

An liceat vii Aquinocatione inter pa-cifcendă cum hoste prinate.

Fundament E partis affir matina.

Ex nullius Pracepto obligaremur ad non aquiuscandum qui non posset obtigare nos ad ferendum detrimentum ortum ex non aquinocă lo.

54. z.Corollariŭ, ex căclusiono pracedenti.

Deses potest obligare ad non equinecandum in nullo cafu. 2.Corollari#.

Illegitimus index , aut dominu nequit obligare ad non equiwocandum in Wille calu.

3. Corollarium.

Antie partie tione. Ego tamen existimo resolutionem hanc non esse tam facilem, quam videri posset prima facie, nam grauissima etiam incommoda, & ad quæ vitanda quilibet particularis meritò teneri posset, sequi poruissent ex deceptione tali hostium priuatorum, seu latronum; nam si semel dubitarent tales de huiusmodi licentia equiuocandi secum, nunquam verisimiliter conuenirent, sed vel interficerent, vel detinerent apud se omnes, quotquot caperent; quod sanc cederet in magnum viatorum, & reipublicæ detrimentu m. sed quidquid sit de hoc, saltem in aliis præmissis calibus, certum est non licere vti zquiuocatione, quando oratio equiuoca esset communiter accipienda in sensu, in quo esset falsa.

Vnde aritur oblivatio non equinocandi en pradidu cafibm.

An verò obligatio non vtendi zquiuocatione procedat in illis casibus ex veracitatis virtute, vel ex aliquibus aliis, non multum refert, sufficit enim quod sit illa obligatio ex aliquo capite, quantum ad praxim; quantum autem ad speculationem attinet, certum est illam obligationem procedere ex iustitia in iudice, & contrahentibus ; sed etiam satis probabile puto quòd præterea oriatur ex veracitate, quia si obligatio huius virtutis possit vnquam habere locum, maxime in casibus prædictis, & omnibus, in quibus grauia sequerentur incommoda, si non ohseruaretur veritas in dictis, & factis: & ita sentit expresse Anthor Splendoris veritatis coa. 4. num. 20. & consequens est ad alia nostra prin-

eratione 4quinoca, ant restricta abs

caufa.

Dico quartò, nunquam, etiam extra casus prædictos, licere vti sermone æquiuoco, aut menta-Non liest vii liter restricto, quando cognosceretur esse intelligendum ab eo cumquo esser loquendum in sensu fallo, ablque legitima aliqua causa. Hæc assertio que legisima est estam communis, quia si possis quis absque peccato vti simili fermone absque rationabili causa, nunquam deberemus credere vlli etiam honestissimo, & sanctissimo, nisi in casibus prædictis.nam lanctissimus quisque posset vti æquiuocatione quoties non esset peccatum ea vti; nec refert quòd ipse diceret se non vsurum zquiuocatione, quia etiam hoc dicendo posset vti æquiuocatione,& deinde absurdissimum esset eò conuersationem omnem reduci, vt non esset vlli credendum, nisi diceret se non æquiuocare. Quòd Si liceret si semel tolleretur sides dictis, iam vsus præcipuus sermonis, & conuersationis inter homines consequenter tolleretur, quod grauissimum sanè detrimentum est, & tale quòd sub pœna peccati esset cuilibet vitandum: ergo æquiuocatio sine legitima c'ula lub peccato est vitanda.

equiuocatio

solleretur co-

gersatio bu-

ra dic<del>ăt cre-</del> den di. Tam non crenocantibus quam mendacibus,

58. An liceat equinocare causa ali-9 44.

Confirmatur, quia etiam ex hoc capite omnes fatentur mendacium esse peccatum, quod si liceret, tolleretur conversatio humana; & quod omnes meritò fugiunt mentientium connersationem; nec etiam vera loquentibus credunt nisi Mendaces, aliunde constet verum esse quod dicunt, iuxta illud sancti Hieronymi ad Iulianum Diaconum: Antiquus sermo est: Mendaces faciunt, ve nec vera dicentibus credatur. Sed certè tam esset fugienda delum equi- æquiuocatorum conversatio, & tam non esset credendum ipsis, etiam cum non æquiuocarent, nisi aliàs constaret quòd verum dicerent; ergo æquiuocare absque legitima causa erit peccatum.

Hæc funt quæ communiter pro certo in hac materia habentur, nunc ad controuersiam vealiquando cu niendum est, quæ consistit in hoc, an aliquande liceat ob instam aliquam cansam vii oratione aquiueca? Qua in re plures sunt Doctorum sententiz, quidam enim vniuersim negant in illo casu 1. Sententia vtendum vlla oratione æquiuoca, quando co- Unimersia gnosceretur intelligenda in sensu falso ab eo, cui megani. aliquis loqueretur. Ita scentire videtur Ioannes Barnelius, Anglus Benedictinus, in dissertatione sua contra zquiuocationes, ad quam satis acerbè respondet Author Splendoris veritatis, quisquis is est, nec doctrine parcens, quod sufficere deberet, nec Auctori etiam, quod non exigebat contro-

Secunda sententia est, licere vii quandoque 2 Sententia ob legitimam causam oratione æquiuoca, quæ secundum se externè profertur, haber duplicem sensum, vnum verum, & alterum falsum, ine adiunctione alicuius conceptus mentalis, non significati externè, non verò oratione zquiuoca, quz non habet ex se, vt externè profettur, sensum verum, nisi adiuncta mentali restrictione.

Hanc sententiam expresse tenet Coninck, dif. 10. de actibus supernaturalibus, & pro ea citat Caietanum 2.2. quaft. 89. Sotum lib. 8. de iust. quaft. 1.art.7. Eam etiam tenet Azor.tom. 1.lib. 11.cap.4. quest 5. Aragon. 2.2. quest. 69. art. 2. Malderus ex professo opust. de restritt mentali cap.5.6 10. Rebellus part. 2. lib. 4. quaft. 10:num. 2. Paulus Laymannus lib. 4. Theologia moralis tractat. 3. cap. 3. num.7. Cydonius contra Casaubonum cap. 5. & in Apol. pro Garneto cap. 2. & alij plures Theologiæ Profellores, qui nondum sua scripta typis commise-

runt hac de re.

Tertia denique sententia est, licere quando- 3. Sententia. que vti oratione æquiuoca, etiam cum restrictione huiusmodi mentali. Pro hac sententia tione restri-Ægidius Coninck suprà citat Syluestrum v. lu- a. ramentum 3.quast. 2. Angelum v. Iuramentum num. 2. Eam tenet sine dubio Nauar. cap. 1 1. num. 8. 9. 👉 19. Couar. lib. 1. var. resol. cap. 2. num. 2.3.4. Valen.2.2. disp. 5. quast. 13. puncto 2. & 3. part. disp.7. quest. 13. puncto vitimo, Salon. 2. 2. quest. 69. art.2. contr. 11. Suar.tom. 2. de relig. tract. 4. lib. 3. cap. 10. Lest. de Iust. cap. 42 dub 9. Reginaldus lib. 18. num. 90. Tolet, lib. 4. sum. 21. num. 9. Sanchez lib. 1. de matrimonio disp. 10 in fine, & de praceptis lib.3.cap. 6.num. 15. & prædictus Author Splendoris veritatis, qui & cam parum, aut nihil à priori sententia diuersam esse, & omnium fusissimè probat.

Dico quintò, quod ad praxim attinet, posse quem vii accedente debita causa, oratione æquiuoca vtriusque rationis, & quam concedit secunda,& tertia sententia, & quam negat secunda, & concedit tertia. Hæc patet, quia tot authores tenent huiusmodi orationum vsum, vt nemo pos- strittam presit non iudicare esse probabile licere talem vsum presposabiin praxi, præsertim cum liceat secundum communiorem sententiam vti sententia minus probabili; ergo licet in praxi, ob legitimam causam, doribu ips

vti tali oratione.

Confirmatur, quia si to authores tales dicerent licere vti mendacio, profectò in praxi id liceret; ergo cum dicant licere tales orationes, licebit in praxi, vti illis, & præsertim hoc verum est respectu corum omnium, quibus non est persuasum, quòd à parte rei non liceat vei talibus orationibus, vt funt authores secundæ sententiæ, quantum ad orationes restrictas. Addo tamen vt ilissimum fore, vt examinaretur benè hæc res & docideretur an à parte rei liceat hic vsus, & si reperiatur quòd non, penitus prohibeatur, ne quod à parte re i licitum est, in praxim reducatur.

59. Affertio S. Licet ia pradicare mationem saui-MOCAM, O TOlicatem qua babet ab auapprobanti-



60. Affertio 6. Ä parto rei lices uti orazione aquinoea non restri-Aa mentaliter , quando quis non insendit deceptionom Probatio.

Confirmatio.

canfare dece-

Corollarium.

61.

Toi aliquădo

quinoca non

restricta, ut is

anm quo loiitur nõ in-

zelligat ∫ensä

Probatio 1.

Abraba.

ex fattis San-

A [ertio 7. Potest qui

oratione.

ptionem

cet.

Indirett

licentia sequendi opinionem probabilem, & independenter à probabilitate, quam illa sententia habet ab authoribus eam tenentibus, vti orațione æquiuoca, vel amphibologica prioris rationis, hoc est, tali quæ habeat ex se duplicem sensum, quatenus externè profertur, modò quis non intendat deceptionem alterius. Hæc est communis authorum secundæ,& tertiæ sententiæ; & patet; quia in tali casu, nec quis it contralmentem, quando quidem significet ipse quò dad se attinet ex natura, & institutione sermonis, illum conceptum, quem habet in mente, & consequenter non mentitur. Deinde non intendit deceptionem alterius, nec tenetur adhibere diligentiam aliquam particulatem ne decipiatur, vt etiam suppono, & solummodo dat occasionem, ex qua alter propria culpa, & negligentia decipitur: ergo quoties adest aliqua rationabilis causa poterit quis vti tali oratione in tali casu.

Dico sextò, licèt à parte rei independenter à

Confirmatur, quia non magis concurrit ad deceptioném, aut errorem alterius vtens tali oratione sine intentione erroris, quam mulier pulchra ornans se, & prodiens in publicum, cùm probabiliter scit aliquem inordinate esse cupiturum ipsam, dat occasionem istius peccati, sed Potest ita se ornare, & prodire in publicum ad alios bonos fines sine peccato, modò non directè intendat istud peccatum secundum communiorem sententiam : ergo similiter absque peccato potest quis ob debitam causam dare occasionem talem deceptionis, & erroris, modò non inten-

Hinc patet quòd si quis loqueretur vni oratione amphibologica, quem putaret ipsum intellecturum, in sensu vero, aliis præsentibus intellecturis in sensu falso, non peccaret si intenderet per se significare veritatem isti, quem sciret orationem in sensu vero intellecturum, quamuis sciret alios præsentes intellecturos in sensu falso illam.

Dico septimò, posse quem ob legitimam causam vii oratione æquiuoca habente ex se sensum verum cum falso, ne alius intelligat sensum verum istius orationis, sed potius vt intelligat sensum fallum.

Hzc ctiam est communis authorum secunda, & tertiz sententiz, & probari solet prime, ex fa-Ais virorum san Aitate celebrium, qui simili oratione sunt vsi, vt Abrahæ, qui cùm timeret se interficiendum, si cognosceretur Saram ipsius esse vxorem, eam dicebat suam esse sororem, æquiuoca fignificatione vocis foror vsus, que vox apud cos, quibuscum tum conuersabatur Abraham non solum genitam codem, aut iisdem parentibus, qualis non erat Sara, sed etiam propinquam aliis ortam parentibus, qualis erat Sara, significabat. Item S. Felicis Nolani, qui ambiguitate vocis Felicis, qua significat hominem prosperum, & etiam qua est nomen proprium, vius latellites le ad necem quærentes, & ipiummet, an cognouisset Fælicem interrogantes elusit, asserens se nesciuisse felicem: quam Historiam narrat S.Paulinus natali 5. S. Felicis.

Item S. P. N. Francisci; qui vt refert Nauarrus in Manuali cap. 12. num. 8. & alij, interrogatus qua transiisset homicida, quem in ea via transcuntem paulò antè viderat, immissa vna manu intra alterius manicam, vt eos ab homicida insequendo diuerteret, respondit, non transiuit bac, intelligens quidem ipfe, quòd per manicam non transiuit, sed reuera significans alus quòd non transiuit illa via. Plures aliæ huiusmodi historiæ adduduci possent ad idem intentum.

Ego tamen syncerè faceor mihi hæc exempla non suffectura, nisi aliunde suppereret ad legitimationem huius vsus, autratio, aut authoritas, nam, vt postea inter soluenda argumenta principalia dicendum erit, non est necesse saluare omnia Sanctorum facta absque peccato veniali, nec consequenter sequitur si ipsi vsi sint aliquando aliquo facto dictove, illud licere absque pec- absque paccato veniali. Deinde possent dicti Sancti excusari à peccato, quia licet reuera à parte rei peccauissent, posset dici quod ipsi non putauerint se aliqua facepeccasse ob ignorantiam inuincibilem. Deinde peccaso ob possent etiam excusari quòd id facerent ex im- ignorantiam pulsu, & indistinctu speciali Spiritus sancti di- inuincibile, spensantis cum illis in eo facto, quod aliàs esset & ex dispenillicirum seut dicimus in multis aliis cossus. As satione parillicitum, sicut dicimus in multis aliis casibus, & ticulari. hoc præcipuè dici posset si teneretur æquivocationem huiusmodi illicitam esse absque dispensatione diuina, ea autem mediante licitam. Rur- Possent etiam sus, excusari possent ex eo quòd talis modus loquendi suo tempore non esset habitus prohibitus nosa facere iuxta dicta assertione quinta, quamuis reuera à absqué pecparte rei non esset licitus.

Nihilominus ex suppositione quòd ratio, aut probabile ef-critas habeatur aliunda al male al m auctoritas habeatur aliunde ad probationem afsertionis, inde sumi poterit occasio bona interpretandi illa facta Sanctorum absque peccato, aut Doctorum. ignorantia, quæ aliquam imperfectionem arguunt, & etiam absque instinctu speciali Spiritus sancti, ad quem sine necessitate non est recur-

Probari etiam solet ratione, quia qui sic loquitur non mentitur, quandoquidem lignificet, Probatio conque in mente habet : ergo si habeat legitimam causam sic loquendi, non est quòd id ipsi dicatur esse prohibitum.

Confirmat Emonerius in splendore suo veritatis Confirmatio. sap. 6. num. 6. Quia aliàs deberet quis antequam loqueretur esse sollicitus, an sua oratio esset æquiuoca, & haberet aliquem sensum falsum, & quandoquidem omnia ferè verba habeant plures sensus, vixque vlla proferri possit oratio, quæ non sit propterea aquiuoca: incredibilis, inquit, oriretur anxietas, si non liceret vui oratio-

tione æquivoca.

Hæc etiam probatio non videtur concludere Impugnatur intentum, quia licèt talis non mentiretur, tamen probatio. intenderer, vt suppono, errore m alterius,& quidem non solum per accidens, sicut mulier prodiens in publicum, & cognoscens aliquos ex sua data pulchritudine peccandi occasionem capturos, per intendit deaccidens tantùm intenderet eorum peccatum, si nullo-modo directè illud intenderet, aut tanquam finem, aut tanquam medium:non,inquam, per accidens hoc modo, sed aliquo modo, nam optaret sequi deceptionem, & licèt non haberet illam pro fine, vellet tamen ipfam pro medio ad alium finem, nam sine dubio S.P. Noster Franciscus cupiebat vi illi, quos fefellerat, putarent homicidam non transinisse illa via, & Abraham optabat ve illi apud quos degebat putarent Saram non fuisse vxorem ipsius, & quicumque data opera vteretur locutione æquiuoca ad cooperiendam veritatem, magis qu'am indirecte, & per accidens intenderet errorem, & deceptionem: non sufficit ergo ad legitimationem æquinoca-

62. Difficultas contra pracedeniem pro-Non eft necesse saluare Borum fatta Possent functi

peccata aufforitatem

Quomode valere pos-sunt pradicta exemple.

63. clusionis à ra-

Equinocane ceptionem.

S. Felicie.

S. Francisci.

tionis quod equiuocans non mentiatur; sed probandum est viterius, quòd liceat sic intendere errorem, quod sanè recentioribus dicentibus Deum non posse directe causare errorem, non adeò facile factu est; si enim Deus id facere nequit, multò minùs homo.

Impugnatur confirmatio.

Confirmatio longè minoris est momenti, nam extra controuersiam vllam est, posse quem vti oratione, quam ipsemet solum cognoscit habere sensum verum, quamuis à parte rei haberet senfus fallos, & affertione præcedenti diximus pofse quem vii oratione æquiuoca, quando per accidens tant ùm intenderet deceptionem : vnde non esset vlla ratione anxiè explorandum, quos sensus haberer oratio proferenda, sed sufficeret non cognoscere sensus falsos,& si tales cognoscerentur, fushceret non intendere, vt in co sensu intelligeretur, præsertim habita occasione legitima sic loquendi. Et sant pro sufficientissima occasione iudicarem quòd ille modus loquendi esset consuetus ad exprimendum sensum illum verum, qui esset exprimendus, & quòd communiter soleret in illo sensu intelligi, licet hîc, & nunc aliquis ex incuria, aut imperitia sua esset alio sensu fallo illam orationem intellecturus.

Posset aliàs probari, quia Deus de facto vsus Probatio alla est in Scriptura sacra simili locutione sapissime; ou Seriptura. & speciation Christus Dominus, in quem non poterat cadere vllus defectus voluntatis, aut intellectus, loan. 11. rogatus inuisere Lazarum, locutus est æquipocè, dicens: Lazarus amicus noster dormit ; sed vado, ve à somno excitem enn, que oratio tam benè ex se significabat excitationem à somno propriè dicto, qui est ligamen potentiarum sensitiuarum, quo sensu esset falsa, quam somnum mortis, quo sensu esset vera,& ab ipso prolata; ergo licet vti tali oratione. Sed contra hanc probationem facit, quòd im-

primis potius certum sit Deum non fu sse vsum

locutione amphibologica, vt aliquem deciperet,

atque non intendisse ipsum sic loquendo dece-

ptionem, aut errorem, vnde quòd sit vsus locu-

tionibus æquiuocis, non patrocinatur huic asser-

fauet. Quod addo, quia licèt Deus sis vreretur,

non continuò sequeretur simile licere hominibus, absque præserrim licentia speciali ipsiusmet.

nam ipse præcepit Abrahæ interficere filium

soum, quod tamen ipsimet Abrahæ non liceret,

Difficultas buttu probar tionis.

Deus non est Vsu oratiove alique de- tioni; sed potius præcedenti, si tamen illi eriam și Deus tali queretur bomines tali Wti po∬e.

Christus etix decipere per Orationem Aquinoçam.

Duomodo Christen 4quiu cauit Joan. 11.

Melior probatio conclufionu,

aut vlli alteri absque facultate à Deo accepta. Quod ad Christum autem attinet, mihi cernon intendit tum est quod ipse non intenderit deceptionem, aut errorem aliorum in prædicta, aut vlla alia simili oratione sua, nec tanquam finem, nec tanquam medium, licèt cognouerat aliquos intellecturos in sensu falso. Imò, nec ex illo loco constat quòd Apostoli, aut Discipuli, cum quibus loquebatur, intellexerunt in sensu falso, licèt enim subiunxerint aliqui, Domine si dormit, saluus erit; tamen non est necesse, vt intellexerint absoluté Christum de somno propriè dicto; posset enim optime fieri, quod dubitauerunt de quo somno esset locutus; & quòd exploraturi veritatem, subiunxerint illam orationem, vt scilicet iple ea occasione quid intellexerit, significaret.

Meliùs ergo mihi videtur probari conclusio, quia posset contingere vt deceptio, aut error proximi, quem quis intenderet mediante orarione æquinoca decipere, esset minoris momenti, quàm aliquod aliud malum, quod sequeretur si non deciperetur: nam si aliquis latro esset iniustè interfecturus innocentem, nisi deciperetur, maius tine dubio malum esset interfectio innocentis non solum ipsimet interficiendo, sed etiam latroni, quam eiusdem latronis deceptio; vnde iplemet deberet pro beneficio habere luam deceptionem in tali casu, si sapiens esset : ergo in tali casu nihil impedit quò minus quis posset intendere, vel optare eius deceptionem, atque ad id vti oratione æquiuoca.

Confirmatur primò, quia non potest ostendi De iperealia quòd decipere alium sit intrinsecè malum : ergo non est necesin casu, quo esset medium ad impediendum maius malum, posset quis co licitè vti, præsertim si non sit præceptum aliquod particulare id impe-

Confirmari posser ex Emonerio suprà, quia si Construatio quod esset præceptum non æquiuocandi, maxi- ex Emeneria, mè affirmatiuum, quo quis obligatur hîc, & nunc ad significandam sincerè veritatem; sed tale præ- Non est preceptum non obligat semper, & pro semper, & coptum confivitatio maioris mali esset causa, ob quam quis tendi sempen posser existimare prudenter illud malum maius faten veri-

Sed contra hanc confirmationem facit quòd Reileiter. licet sit preceptum tantum affirmatiuum destignificanda veritate simpliciter, & sincerè; adhuc tamen posset esse præceptum negatiuum de non decipiendo, præsertim ex intentione directa : ergo illud de præcepto affirmativo nihil facir ad propolitum.

Confirmatur itaque melius, quia est præce- Confirmatio ptum negatiuum de non retinendo alterius bono eo inuito non minus, quam est præceptum betar pracenegatiuum de non decipiendo altero : sed in casu pro negatur quo restitutio esset cessura in damnum domini, absolute, po & in maius notabiliter damnum alterius, quam test sieri in restitutio cederet in bonum ipsius, non teneretur quis restituere : ergo in casu quo non decipere aliquem cederet in damnum magnum ipfiufmet, non teneretur quis ex præcepto negatiuo non decipere, & consequenter posset quis vti oratione æquiuoca ad eum decipiendum.

Confirmatur præterea, quia non maior vide- Iuramentum tur obligatio non deducendi alium in errorem, promissionam quam observandi iuramentum, & votum; sed eum motabili hæc non sunt observanda quando notabile ma- detrimento. lum sequeretur proximo, aut nobis ipsis ex ipsorum observantia, ve communis tenet: ergo nec esser cauendum errori proximi, quando ex eo sequeretur magnum aliquod emolumentum.

Obiicit Emonerius contra hanc conclusionem, quòd amphibologice loquens sit causa er- Obitation roris in audiente: ergo non potest sic loqui. Et Reffusso inrespondet ipsemet quòd non sit causa per se erroris, sed per accidens, & quod possit esse talis causa obiustam rationem absque peccato. Verum licet hæc responsio possit sufficere huic obiectioni, quatenus opponeretur conclusioni præcedenti, vix potest sufficere ei, quatenus opponitur conclusioni præsenti. nam in casu huius conclusionis, qui amphibologice loqueretur, esset causa ertoris per se in intentione sua, quandoquidem reuera optaret errorem, saltem ex hypothesi, vt patet ex dictis: hoc autem sufficeret vt esset illicitum sic loqui, nisi aliunde posset excusari.

Itaque respondeo aliter concedendo antecedens, & distinguendo consequens, quando oriretur maius bonum ex errore causato, aut etiam minus, cui loquens deberet potius cauere, quam

Respesso ve Quado deberet quis ca. Mere errorem preximi.

malo erroris, nego consequentiam; quando non, transcat consequentia.

Responsio. loquens sie se rids ficut of interiùs. Replica.

Obietio 2.

Obiicit secundò ex Barnesio, vnusquisque tenetur se exhibere foris per verba qualis intus est in mente: sed sie se non exhiberer amphibologicè loquens : ergo peccaret. Respondeo breuiter negando minorem, quia vt sic se gerat, sufficit quòd oratio eius ex se habeat significare conceptum loquentis, quamuis aliud etiam significet.

Dices cum eodem Barnesso, oratio amphibologica habet triplicem tantum acceptionem; aut enim sumitur amphibologice, prout habet dinersos sensus, verum & falsum sine vila dererminatione externa ad vllum ex illis, & sic est falsa, quia nihil enunciat; vel sumitur, prout determinatur ad rem, de qua informari vellet audiens, & sic non est amphibologica, sed vera, si enunciar de illa re, prout se habet, vel falsa si non enunciat; vel denique sumitur, prout determinatur ad rem aliam, de qua non petitur, & sic est falsa, quia per eam non enunciatur de re illa, de qua agitur inter loquentem, & audientem: ergo à primo ad vltimum, non licet vti amphibologica locutione in sensu falso. Sic in re proponit discursum Barnesij Emonerius, nescio sanè an bona fide, quia Barnesij librum non potui habere ad manus, & difficulter persuadere mihi possum, sic discursurum virum doctum.

Sed vt vt se res habet, respondetur ad replicam, admittendo triplicem illam acceptionem amphibologicz locutionis, & negando quòd sit falsa in acceptione prima, aut tertia: non quidem est falsa in prima acceptione ex eo quòd nihil enuncier, quia ve esset falsa, deberer enunciare aliquid; posset quidem esse falsa, si loquens vellet significare vtcumque sensum, sed non esset falsa, si vellet tantum significare sensum verum. Non etiam esset falsa in tertia acceptione, quia licet non significaret aliquid ad propositum, significaret tamen aliquid verum, quod non esset ad propositum respondentis, hoc autem sufficerer vt non esset falla

In secunda etiam acceptione, quamuis determinaretur ad rem, de qua fierer interrogatio, non desineret ex se esse amphibologica, quia haberer alium sensum; quamuis in casu, quo nec loquens, nec audiens intenderet illum alium sensum, esser omnino per accidens ad veritatem, vel falsitatem orationis: hæc enim mensurari debeat per rem, quam vult loquens fignificare, & quam ex se significat oratio.

Obiici posser viteriùs quòd tolleretur conuer-Obietio 3. satio humana, quia si liceret huiusmodi orationibus vti, posset quis semper dubitare an verum esset quod diceretur, quo argumento vsi sumus ad probandum quòd non liceat amphibologicè loqui sine causa: & quamuis deberet esse securus de veritate simplici, & sincera, hoc est non duplici, nec æquinoca significatione, quando non adesset causa sufficiens secus faciendi, tamen semper meritò dubitare posset an adesset talis causa, & sic semper hærere posser perpiexus.

Confirmatio.

Confirmatur , quia ideò non licet mentiri in vlla causa, quia sic tolleretur confidentia, & credibilitas, quam deberent homines inter se habere, quæque necessaria esset ad conuersationem incundam; fugiendas lites, &c. fed non minus tolleretur per locutionem ambiguam : et-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

go illa non licet in vllo casu ob vllam causam.

Respondeo negando assumptum: ad cuius pro- Responsio. bationem dico, quòd quandoquidem non liceret æquiuocare, nisi ob causam rationabilem, nersatio buob quam ipsemet, cui fieret æquiuocatio, deberet esse rationabiliter consensus, non deberet sidentia muomitti conversatio, nec deponi confidentia, nocatione. pro quibus conseruandis sufficeret securitas de non æquiuocando, nisi quando adesset talis caula.

Ad confirmationem dico impedimentum con- Non of illiuersationis, & alia quæcumque damna, quæ se- citum menquetentur ex licentia mentiendi, non esse rationem præcisam, ob quam nunquam liceret men impedimenti tiri; tum, quia his damnis sufficienter esset pro- couersationis uisum per hoc, quod non liceret mentiri absque bumana. rationabili causa, ve providetur ad damna æquiuocationis; tum etiam, quia ex illis damnis non sequeretur quin Deus posset dispensare in mendacio saliquando: nam magis damnum immineret reipublicæ, & minus fiderent homines sibi inuicem, si liceret cuilibet quemlibet alterum interfiere, quam si liceret ipsis mentiri, & tamen certum est quòd Deus potest dare illam licentiam, & dispensare in præcepto de homicidio; ergo cum non possit dispensare in præcepto de mendacio, signum est quòd aliam habeat rationem malitiæ, quam quod ex eius licentia sequerentur illa detrimenta.

Dico octanò nunquam licet in vllo casu vti oratione, quæ solum ex se vt externè profettur, habet sensum falsum, quamuis haberet sensum verum, vt connecteretur cum restrictione aliqua mentali. Hæc est Authorum secundæ sententiæ suprà citatorum, & probari posset primò tione quatăex eo quod tolleret humanam conversationem, tam est vera quia vnusquisque posset dubitare de quocumque, an verum diceret, & sic non deberet prudenter fidere ipsi, præsertim vbi non intercederet obligatio alterius virtutis, quam veracitatis.

Et si dicatur, et dixi numero præcedenti, re- Responsio. spondendo ad hanc rationem, prout opponebatur contra præcedentem conclusionem, quod caueretur sufficienter humanæ conuersationi per hoc quòd sciretur non posse quem vti huiulmodi oratione, nisi quando esset grauis causa, quia tum vnusquisque deberet rationabiliter contentus esse non significari sibi veri-

Contrà opponi posser primò, quòd per hoc Roplica. non caueretur conucrfationi, quia semper posset quis dubitare an subesset talis causa iusta, & sic nunquam deberet eredere. Deinde quemadmodum caueretur hoc modo conuersationi humanæ, & communi commercio, nec tolleretur fides hominum mutua, quia scilicet scirent se non posse vei locutione restricta, nisi quando adesset rationabilis causa, ita etiam posset dici quòd licentia mentiendi tum solum cùm esset rationabilis causa, non tolleret conuersationem, nec mutuam fidem.

Propter has replicas existimo hanc probationem optime valere contra eos, qui putant-mendacium in nullo casu licere ex eo, quòd si liceret, tolleretur mutua fides, & conversatio hominum inter se : non dubito enim quin locutiones restrictæ tam pugnent cum huiusmodi conuersatione, ac commercio, quam mendacium; vnde si ex hoc capite non licet mendacium in vllo casu, etiam cum adesset rationabilis causa,

69. Assertio 8 Nunqua liset vii oratione restri-Ba, fen eraáligua reseruatione.

70. Contra ques valet pradi-Ha probatiof

Lecutio repugnat cum conversatio-กะ , ๆแม้ กาะาง-

Non volet nec locutio etiam restricta licebit. Verum quia ista, ve autè dixi, non est ratio, ob quam mendacium sit intrinsece, & indispensabiliter malum, quia magis tolleretur communis conversatio, & commercium, si vnusquisque alterum posset interficere, quam si vnusquisque alteri posset mentiri; & tamen Deus posset dispensare, vt vnusquisque alterum posset occidere, ideò existimo non lusticere hanc rationem absolute, & simpliciter ad probandum quòd non liceat, faltem mediante dispensatione diuina, vei locutione rèftricta.

71.

Dico autem mediante dispensatione dinina, quia fortassis illa ratio sufficeret, vt non liceret talis locutio absque dispensatione diuina, nisi saltem in casu, quo dubitari posset |quòd alius vellet nos decipere. & dico in tali casu, quia quemadmodum licèt non debeamus proximum interficere propter prohibitionem legis naturæ, & Decalogi, possumus tamen interficere illum in defensionem nostram, si scilicet aggrediatur nos. Ita etiam licèt non debeamus decipere nos inuicem per locutionem restrictam, peopter prohibitionem legis naturæ, quæ id vetat ; tamen fi alius vellet nos decipere, aut si iniuste inferret nobis aliquod graue damnum, quod vitarenon possumus, nisi eum decipiendo locutione restricta, tum potuissemus absque vlla dispensatione diuina vti tali locutione, quantum est ex parte huius rationis: vnde hæc ratio solùm habet simpliciter locum ad hominem, vt dixi contra cos, qui ob eam putant nulla ratione licere mendacium in vilo casu. Sed quomodocumque sit, non placet vllo

modo responsio Emonerij, qui cap. 14. num. 5.

negat locutiones restrictas tollere vitam socia-

lem: quia alioquin Christus dum vtebatur locu-

tione restricta, peccaret contra sinceritatem hu-

manæ conuerfationi debitam : & Consiliarij

etiam, ac Legati Principum, qui vtuntur tali

locutione communiter, nec damnantur menda-

cij, sed potius ob prudentiam commendantur:

hæc, inquam, responsio non placet. nam quod

ad Christum attinet, ostendam postea eum non

fuisse vium locutione restricta, de qua hîc agimus. Quod ad alios verò illos Confiliarios, &

Legatos, dico cos non debere laudari ob pru-

dentiam aliquam, quam monstrant locutione

restricta viendo; sed potiùs propierea essent vi-

tuperandi, & si quis eos propterea laudaret, fine

dubio vituperaret eos, qui talibus locutionibus

nollent vti, essétque ex numero corum, à quibus deridetur susti simplicitas, & quibus nihil stul-

tius videtur (vt inquit Gregorius lib. 10. in Iob

cap. 16.) quam mentem verbis oftendere, nihil calli-

da machinatione simulare. Qui etiam bene describit eodem loci illam prudentiam huiusmodi

Consiliariorum, & Legatorum, dum dicit: Huius mundi sapientia est cor machinationibus tegere,

sensum verbu velare, cui inferius opponit veram

prudentiam, dicens: Sapientia iustorum, est nihil

72. Responsio Eredictă probationem.

Reileitur.

No funt lan-Aw.

dandi Consliary, aut Legati Principum ob locusiones restri-

> per ostensionem singere, sensum verbis aperire. Probatur ergo secundò, quia re vera talis oratio est directum mendacium. nam mendacium nihil aliud est, quam oratio significans oppositum illius quod mente concipitur; ac talis esset oratio, de qua fir mentio in conclusione: ergo sicut mendacium nunquam licet, ita nec illa. Nec refert vllo modo, quòd illa oratio haberet sensum verum ex suppositione conjunctionis

cum conceptu illo interno, quem quis haberet in mente; nam ille conceptus non est pars, nec aliquid prorsus perrinens ad orationem vocalem externam, cum nemo mortalium posset quantacumque adhibita diligentia, colligere ex oratione, ve externè profertur, (prout suppono,) quòd haberet sensum talem, qualem haberet simul cum illo conceptu interno.

Confirmatur, quia malitia mendacij consistit in significatione conceptus contrarij conceptui mentis: sed sic loquens significaret solummodo conceptum contrarium conceptui mentis: ergo sic faciendo tam malè faceret,

quàm si mentiretur.

Dices cum Emonerio cap. 24. num. 2. §. quead Respusse E. restrictiones; quando quis loquitur restricte, moneny ad eum exterius proferre quod interius sentit, nam qui dicit se non seire, subintelligendo vt poslit, aut debeat dicere, habet interius conceprum, quòd non sciat ad illum finem: ergo non significat exterius quod interius non sentit, & consequenter non mentitur.

Contra hanc responsionem, que mihi nullo modo placet, facit quòd hac oratio, non Ri scio, ex sc, & impositione hominum, significet sciossenitate absolute, & simpliciter negationem scientiz vilius ea de re, de qua dicitur quòd non sciatur, seine. non verò significat negationem scientiz ad ta-

lem, vel talem finem, nec negationem scientiæ talis, vel talis : ergo licet proferens illam orationem haberet internè conceptum, quèd non haberet scientiam ad dicendum, tamen non haberet conceptum quòd non haberet scientiam simpliciter ea de re : ergo quandoquidem oratio illa significet quòd non habeat scientiam simpliciter ea de re, si proferat illam,

cùm habet scientiam simpliciter, omnino men-

Confirmatur, si quis dicerer Petrum non es- Cofirmatio 1. se hominem, subintelligendo quòd non esset Dicens Pe homo secundum quid, verbi gratia, homo pictus, aut homo lapideus, aut ligneus, fine du- intelligendo bio mentiretur, quia vox bomo fimpliciter prolata ab omnibus intelligitur tantum de homine sadam quid, simpliciter, qui scilicet est animal rationale, & mentitur. non significat sie hominem secundum quid: ergo quandoquidem hæc verba, non scio, significent absolute, & simpliciter prolata negationem vllius scientiz de re, de qua id dicitur, non poterit significare negationem scientiz, secundum quid, hoc est, scientiz talis, vel ad talem finem; & consequenter licèt esset conceptus internus de negatione talis scientiæ secundum quid, si ta-. men non sit conceptus de negatione scientiæ simpliciter, seu scientiz omnis, illa verba erunt falla.

Confirmatur secundò, quia non habemus alia verba, quibus commodius significamus nos Cofirmatios. nullam habere scientiam de re, quam illa, & ex communi omnium acceptione, qui illa profert, intelligitur de omni prorsus scientia, & non de hac, vel illa determinata; aliàs quando dicimus, non scio, volentes significare quòd nul-lam haberemus scientiam, deberemus vlte-riùs addere, non scio per vllam scientiam, nee per divinam, nec per humanam, & alias limitationes multas, quod absurdissimum effet.

Confirmatur tertià, quia sine dubio posses Cofirmatio; quis mentiri, dicendo se nescire aliquid quod sciret, quamuis non sciret illud in ordine ad ali-

trum non esse beminë, sub-

Digitized by Google

Vera probatio conclusionu. Oratio externd falfa quärestrictione mentali, est merdacium.

## Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

quem particularem finem; sed hoc esset falsum, secundum prædictam responsionem, quia iuxta illam illa oratio non est falsa, quæ est conformis alicui conceptui, quamuis sit difformis alicui alij conceptui : sed illa oratio nescio, esset in tali casu conformis secundum prædictam responsionem, isti conceptui interno, quem haberet eam profetens; nempe non scio vt dicam, aut vt aliquid aliud faciam: ergo non posset esse falsa,& consequenter talis per eam non posset mentiri, quod sanè mihi est valde ridiculum, & tale quid ex quo sequitur quòd non possumus vnquam etiam volentes mentiri, nisi ex defectu alicuius cognitionis, quam facile possemus habere, nimirum ex defectu cognitionis illius conceptus interni, cui, si eum haberemus, oratio esset ipsi conformis, & consequenter necessariò vera.

76. Replica reijcitur I. Velle mentiri, 👉 mentiri nö est idem.

Relicitur 2.

Quid facien. dum, vt ali-

quis mentia-

Ziens.

Dices posse committi mendacium, quia talis vellet significare falsum. Contrà primò, quia velle mentiri,& mentiri non est idem; ergo quamuis vellet mentiri, non tamen mentiretur, nisi proferret orationem, quam sciret esse fallam: sed non sciret orationem quam proferret in casu nostro esse falsam, sed potius esse veram; quia sciret ipsam esse conformem conceptui alicui suo interno, quod sufficit secundum prædictam responsionem ad veritatem orationis.

Contrà secundò, quia eatenus ipse vellet menriri, aut significare falsum, quatenus vellet proferre orationem, quæ absolute, & simpliciter significat aliquid,cuiús oppolitum iplemet internè sentit absolute, & simpliciter: sed dum dicit non scio, volens mentiri, non magis vult proferre talem orationem, quàm dum profert cam æquiuocando per orationem restrictam, vt mihi est euidens; ergo vel in vno casa non valt mentiri, & fignificare fallum; vel certè vult mentiri in viroque casu, quod est intentum.

Reiicitur 3. Vtens oratiorestricta walt signifi care falfum, minus quam men-

Contra tertiò, dum viitur oratione restricta, cerrum est quòd velit significare falsum, quia licet ipse habeat conceptum interne, cui est conformis oratio secundum aduersarium, nempe conceptum illum restrictum, quod non sciat ve dicat; tamen non vult illum significare, sed conceptum falsum, quem non habet internè: proprerea enim viitur oratione restricta, & propterea non significat externè restrictionem. Verbi gratia, qui interrogatus, an aliquis sit domi, dicit non esse, subintelligendo vt dicat interroganti, vult omnino quòd interrogans intelligat orarionem illam in sensu, in quo est falsa: ergo vult significare falsum; ergo si hoc sufficiat vr, cum velit, mentiatur, sufficiet etiam vt mentiatur, dum loquitur restricte.

Nec valet dicere quòd vellet indirecte falsum fignificare; quia non posset directius significare fallum, & quia illa oratio ellet per le lignificatiua falsi, non minus quam explosio bombardæ ad locum vbi videretur homo, esser per se interfe-Aiua hominis; nemo autem diceret quòd qui sic exploderet, non per se intenderet illam interfe-

ctionem.

Probatur secundò conclusio, quia si liceret huiusmodi locutio, nihil esset facilius, quam vitare omne mendacium, & non nisi ignorantissimus vnquam mentiretur. Quid enim esset facilius, quam in omni affirmatione, aut negatione addere restrictionem mentalem, talem qualem volunt aduersarij sufficere, hoc modo, est ita quantum teneor tibi dicere, non est ibi quantum teneor ti-

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

bi dicere, aut vt alij sufficere putant : est ita in eo sensu, in quo hæc oratio potest à me cum veritate dici, aut non est ita in co sensu, in quo id à me dici potest. At sanè valde mihi improbabile videtur mendacia tam facilè vitari posse, cum ab auocadis hominibus ab illis,& ipsa Scriptura SS. PP. & omnis ætatis Philosophi, ac Doctores tantopere laborent, nec vnquam proponant hoc medium ea vitandi, quod tamen facillimum esset,& omnium captui tam opportunum, vt si sufficienter proponeretur, nunquam ferè committerentur mendacia: nam omnes sine dubio vterentur potiùs huiusmodi locutione restricta, quæ æquè seruiret ac mendacium, quantum ad vtilitatem, & non esset peccaminosa. Vnde cum sancti Patres non proposuerint hoc medium vitandi mendacium, mihi satis patet cos non putasse illud fuisse in se legitimum, etiam supposita quacumque causa, nisi ca quæ sufficeret ad excusandum ipsum mendacium, si causa vlla talis repetiri possit.

Confirmatur primò, quia nunquam posset ali- Nec aliquis quis convinci mendacij; nec deberemus vnquam Poffet conuinexistimare quòd aliquis mentiretur, aut esset es mendacy, mendax, quia omnis oratio quantumuis falsa pos- mendax. set esse vera cum aliqua restrictione mentali facillimè adhibenda, & nemo posset scire quin adesset talis restrictio semper; imò deberemus semper existimare quòd adesset, quia semper debemus præsumere quod melius est de proximo, nisi oppositum constet aliquo modo; non potest autem constare quòd non adsit restrictio talis, nisi persona loquens esset tam rudis, vt non posset eam adhibere: sed certé hæc videntur esse & contra pra-

xim,& latis ablurda.

Confirmatur secundò, quia si oratio restricta Nec aliquis huiulmodi non coincideret cum mendacio, ne- conuincere mo, nisi imprudentissimus, vnquam peieraret, tur periury. quia nullo negotio possit semper addere orationi, quam vellet confirmare iuramento, aliquam restrictionem, secundum quam esser vera. Deinde quidquid sit, an quis verè peieraret, non posset conuinci periurij, nec deberet quis existimare quòd peierarer, quia potiùs deberemus existimare quòd addiderit aliquam talem restrictionem; & sic frustrà essent ordinatæ pænæ pro periuris, contra praxim omnium ferè gentium. Nec valet dicere quòd istæ pænæ possent ordinari,& imponi propter præsumptionem fori externi, quia non deberet esle talis præsumptio, imò potiùs deberet esse opposita, vt ex dictis constat. Nec valet eriam dicere quòd illæ pænæ possunt statui, & infligi propter deceptionem proximi, quæ ex tali asseueratione sequeretur; quia reuera pona non est imposita de facto propter hoc, sed propter irreverentiam, quæ exhibetur Deo, adducendo ipsum in testem falsi, & propterea multò grauior ordinata est, quam ordinaretur propter fimplicem deceptionem; vnde cum non deberet præsumi esse facta talis irreuerentia, nec posset vllo modo probari, non deberet infligi talis pœna, nec consequenter statui. Adde ad hæc quòd si quis peierauit externè tantum, iuraret se addidisse restrictionem internam, adhue non liberaretur illis pœnis : at certè deberet liberari, si id faciendo non peierauit, & quamuis sic peierando, externè tantum. peccaret; modò tamen non pecaret verè peccato periurij, non deberet puniri pæna peccati periurij.

Digitized by Google

dd 2

Confir

77. conclusionis.

Si liceret oratio restri-&a ,nemo nis ignorantissimu menti-

retur unquă.

Cur Christus Pracepit non iurare?

Confirmatur tertiò, quia propterea Christus præcepit, aut consuluit, vt dift. feq. dicemus, vt nunquam iuraremus, sed semper vteremur illis verbis Est,est, Non, Non, aut æquiualentibus, vt vitaremus periuria, que inter frequentia iuraméta vix possunt vitari. Vnde Author imperfecti hom. 12.in Matth. 5. Nisi iuramentum interdicatur, non possunt amputari periuria: nemo enim est qui frequenter iurat, & non aliquando periuret. Et Augustinus lib. 1. de serm. Domini in monte: Ita ergo intelligitur pracepisse Dominum, ne iuretur,ne quisquam sicut bonum appetat iuramentum, & assiduitate iurandi ad periurium per consuetudinem delabatur. Sed multò faciliùs retraheret cos à peierando, ostendendo iis hanc viam orationis testrictz; vnde cùm id non fecerit, signum est quòd non putauerit eam esse licitam.

Hzc sufficienter probant conclusionem, prout iacet; sed quia potest sieri vt aliqua oratio, que ex se solum habet sensum falsum, habeat tamen sensum verum ex suppositione modiquo profertur, aut aliarum circumstantiarum, ex quibus colligi possit quòd loquens aliud intendat, quàm verba ipla secundum se sonant, & quia tum liceret vti tali oratione, sine præiudicio nostræ conclusionis, ad praxim, & veritatem multum conduceret examinare quando posser, & ex quibus circumstantiis colligi aliud intendere loquentem, qu'am nuda oratio præ se fert; sed vt hoc ipsum commodius siat, obiicienda sunt fundamenta oppositæ sententiæ contra conclusionem: occasione enim illa soluendi dabitur via significandi illas circumstantias, præterquam quòd ex natura verborum, & eircumstantiarum id facilè cognosci possit, & præterea per corundem fundamentum solutionem valde confirmabitur nostra conclusio.

79.

Obiicies primò denunciationem Ionæ Pro-Obiectio v.ex Phetæ Ionæ 3. Adhuc quadraginta dies , & Niniue prophetia Io- Subuertetur. Quæ locutio facta nomine Dei à Propheta vera esse debet, & licita Prophetæ; sed non esset vera, nisi quatenus coniungitur cum restrictione aliqua mentali non significata exterius, nempe quod subuerteretur Niniue, nisi ponitentiam agerent, aut placarent iram Dei: nec vt sic esset licita Prophetæ, nisi licita esset quandoque talis locutio restricta, & nisi esset distincte rationis à mendacio, quod nunquam

Respondeo Ionam nomine Dei denunciasse

Responsio.

Comminationes Dei <del>in</del>telligenda conditionate.

subuersionem illam Niniuitis credentibus iam tum in Deum, vt patet ex eodem cap.sed ex communi vsu, & modo agendi Dei, qui credunt in iplum, sciunt non velle iplum aliquid absolutè erdinaria sur facere, quoties dicit se illud facturum absque conditione expresse proposita, sed aliquando quidem ita absolute facere solere, aliquando verò non facere, nisi ex suppositione conditionis alicuius; vnde nisi ipsemet aliud significet, aut locutiones illæ conditionate sunt intelligendæ, aut certè dubitandum est an absolute, vel conditionatè intelligendæ sunt; tales ergo locutiones propheticæ Dei,licet ex se habeat vnum senfum absolutum; tamen ex suppositione modi loquendi Dei non habent talem sensum absolutum, sed vel dubium, vel conditionatum; quare non sunt locutiones restrictæ; de quibus loquimur in conclusione, vt mihi manifestum est.

Confirmatur hoc, quia Niniviræ non intellena absolute. xerunt illa verba absolute, sed vel intellexerunt illa conditionatè, ita scilicet vt esset subuertenda ciuitas, nisi agerent pænitentiam; & propterea addiderunt illam conditionem, quæ erat impeditura subuersioné, vel dubitauerut quo sensu esset intelligenda, & in omnem euentum maioris fecuritatis causa apposuerunt illam pœnitétiæ conditionem, vt si fortè conditionatum sensum haberent, euaderent subuersionem: ergo verba illa non habebant ex communi vsu întelligendi loquutiones propheticas absolutum sensum, sed vel dubium; vel conditionatum.

Deinde ex praxi communi Dei, qui promisit remittere peccatum, quoties ingemiscit peccator, & auertit se ab iniquitate, ac convertitur ex toto corde ad Dominum; quoties Deus comminatur mortem peccatori, quia certum est illum non posse contradicere sibi, sufficienter intelligitur quod non comminetur mortem, nisi sub conditione non pænitentiæ, vnde restrictio illa conditionis ex his circumstantiis facile patebat, nec erat occulta, vt sunt restrictiones, de quibus nos agimus.

Dices cum Emonerio, quamuis Deus pepigerit cum peccatoribus, vt quoties ingemiscerent, & Replica E. dolerent dolore debito de suis peccatis, toties ea condonaret ipsis, & consequenter posset optimè intelligi quòd si minaretur ipsis ob scelera mortem æternam, eius comminatio esset conditionalis, nisi scilicet facerent pœnitentiam; tamen non pepigit cum ipsis quòd quoties adhiberent pœninitentiam parceret ipsis pœnas temporales; nec etiam id de ipsius benignitate præsumédum semer est, cùm sæpissimè nulla ratione velit ignoscere talem pænam, vt docuit, inquit, pæna Dauidis in paruuli morte, & pœna Moysis de non ingredienda terra promissionis; ergo quando comminaretur talem pænam, sicut in proposito comminatus est Niniuitis, non esser fundamentum intelligendi restrictionem mentalem condi-

Respondeo, distinguendo consequens: non Responsaesset fundamentum determinate colligendi talem conditionem cum aliqua certitudine, transcat; non esset fundamentum dubitandi de illa, aut sun intellietiam probabiliter coniiciendi quòd includere- genda absolutur, nego consequentiam; quia benignitas, & 12, nec condimisericordia Domini præbere posset sufficiens tienate, defundamentum sic consiciendi, & etiam experientia multarum pænarum, quas minatus est, & ali postea adhibita conditione pœnitentiæ condo- tudins.

Et sanè ipsemet Ionas significat sufficienter se dubitasse de inclusione istius conditionalis in illa denunciatione; nam vt probabilior sententia sanit de infert, propterea cùm iuberetur ire ad faciendam illam denunciationem Ion. t. volebat fugere à fua poplefacie Domini in Tharsis, vt scilicet declinaret illam denunciationem, ex qua scilicet si includeretur talis conditio, iple falsi prophetæ nomen videbatur sibi non posse declinare, quod & ipsemet abunde significat sap.4. vbi conquerens cum Domino de non subuersa ciuitate ait : obsecro Domine, nunquid non hoc est verbum meum, cum adhuc essem in terra mea? propter hoc preoccupani, ve fugerem in Tharsis; scio enim quia tu Deus clemens, & miserieors es , patiens , & multa miserationu , & ignoscens super malitia.

Adde ad hæc Deum nullatenus voluisse, aut intendisse, vt aut Ionas, aut Niniuitæ intelligerent illam orationem absolute, sed potiùs voluisloquedo cum

81.

Niniuita non intellexerunt

80.

se, & optasse vt intelligerent ipsam conditionatè in sensu vero; vnde ad minus sequitur quòd hoc exemplum nullo modo possit patrocinari vsui restrictionum mentalium cum animo decipiendi, quod est magis principale intentum nostræ conclusionis, & id cuius notitia habere posfit emolumentum.

83. Obietio 1. Ex denăciasione Isaia fata Exs-

Responsio. Intelligebatur conditio mate illa demunciatio.

Responsio 2.

Illa douticiatio erat abfolute vers quoad ipfa verba fine restrictions.

84. ex disto Raphaëlu Tobis.

Responsio.

Illa locutio ETAL VETA 13me restrictio-

de filijs If-

Quo sensu AZA-

Azarias significat auzilium Dei. Quo sensu eras filius

Anania 184gni. Ananias significat gratiam Dei.

Obiicies secundò, denunciationem Isaiæ Prophetæ nomine Dei dicentis Ezechiæægrotanti: Dispone domui tua, quia morieru tu, & non viwes : quæ denunciatio falsa est secundum verba, nisi adiungatur aliqua restrictio mentalis, nam postea vixit quindecim annos, quos motus oratione eius, & lacrymis Dominus addidit, vt eodem cap.refertur, super dies eius.

Respondetur vt suprà, illam orationem non fuisse intelligendam, aut etiam actu intellectam absolute, sed conditionaliter, nisi scilicet Dominus esset misertus eius: vnde Ezechias subitò convertit se ad orationes, & pænitentiam, quibus Deum flectere posset ad misericordiam, quod certè non est verisimile facturum fuisse, si intellexisset illam denunciationem absoluté. Deinde illa denunciatio, si verba spectentur, non indigebat ad veritatem vlla restrictione, aut conditione, quia nihil aliud præ se fert, quam quòd iple eller moriturus, & non victurus, quod verum esser, sue ex illa infirmitate, siue post centum annos postea esset moriturus : vnde hæc denunciatio potius locutionem amphibologicam fine restrictione, quam ad loquutionem restrictam in sensu nostro esset referenda. Nec refert quòd etiam fuerit coniuncta cum restrictione, quia ve excludatur à restrictionibus, de quibus iam addimus, sufficit quod ex se fine restri-Aione haberet sensum aliquem verum, vt pater. Per hæc patet responsio ad omnes huiusmodi de-

nunciationes propheticas. Obiicies tertiò Angelum Raphaëlem, qui Obiedio 3. nec mentiri, nec peccare potuit, dixisse Tobia 4. se esse de filiis Israël, & Azariam Ananiæ magni filium. Quæ locutio esset falsa, aut peccaminosa, nisi liceret vti restrictione; falsa quidem, nisi adderetur aliqua restrictio, & peccaminosa si adderetur, cum eam addi non liceret.

Respondeo locutionem illam Angeli habuisse sensum verum externum sine vlla prorsus restrictione: nam imprimis erat de filiis Israël, non solum affectu, & charitatis coniunctione, vt explicat Lyranus, & Carthusianus, quo sensu sæ-Que seasu pe, qui sunt vnius patriæ, verbi gratia, Italiæ, erat Raphaël dicunt se alterius esse patriæ, verbi gratiâ, Hispaniæ, quod satis vulgare est; non solum, inquam, hoc sensu erat de filiis Israël, sed etiam quatenus erat ex filiis adoptiuis Dei, qui possunt bene vocari filij Israël, id est, filij specialiter electi à Deo. Adde non dixisse Angelum se esse natu ex filiis Ifraël, fed potiùs venisse ex, seu à filiis Ifraël, hoc enim sufficiebat respondere Tobiæ iuniori quærenti: Vnde te habemus bone iuuenis? Poterat etiam se vocare verè Azariam sine vlla restrictiope non expressa externè; quia erat verè auxilium Dei, quod fignificat Azarias, missum opportund ad succurrendum necessitatibus veriusque Tobiæ. Et poterat etiam se vocare filium Ananiæ magni, quia erat filius gratiæ Dei magni, quod significatur per Ananiam magnum. Deinde poterat verè dicere, & id etiam significat illa locutio se esse Azariam filium Ananiæ magni, quia poterat assumpsisse corpus omnino smile cor-Scoti oper, Tom, VII. Pars II.

pori illius, qui sic propriè vocabatur, & sic esset repræsentatione, & similitudine Azarias

Has explicationes adducit Serarius in idem caput, & sunt satis faciles, & communes, significantúrque etiam per illa verba ex se, quod miror negare videri Emonerium cap. 12.num.7. vbi etiam non satis rectè reiicit expositionem Barnesij, quæ coincidere videtur cum nostra. Itaque hic locus potiùs adduci posset in fauorem loqutionis amphibologica non restricta mentaliter, quam restrictæ. Adde Raphaëlem non videri habuisse sufficientem occasionem vtendi oratione restricta; ergo cum non licet ea vti sine tali causa, dicendum est quòd ca non sit

Obiicies quartò exempla Abrahæ, Iudith, Iacob, qui æquiuocatione huiusmodi videntur vsi fulliu homifuisse, sed ad hæc postea cum Doctore responde- Testaments bimus inter soluenda argumenta principalia.

Obiicies quintò illum locum Marci 13. De die autem illo, vel hora nemo scit, neque Angeli in calo, neque Filius, nist Pater, quem locum Emonerius vocat palmarem, & verè ineluctabilem, quia scilicet ita conuincit vsum restrictionis mentalis aliquando esse licitum, vt non possit quis vlla recla explicatione euadere vim eius, quæ in hoc consistit, quòd illa verba secundum Vi obiectiose intellecta sine restrictione mentali externè non manifesta, sunt falsa: ergo cum Christus non potuerit dicere falsum, neque vt Deus, neque ve homo, admittendum necessariò est eum vsum fuisse restrictione mentali, atque aded licitum esse quandoque talem vsum; nec orationem sic restrictam coincidere cum mendacio, vt nos supponimus in probatione nostræ conclusionis.

Ego certè quamuis non dubitem locutionem Non est maillam , prout prædictis verbis comprehenditur, ioris momeri præcisè esse falsam, atque aded eam esse supplendam, vt vera sit, aliquo addito; tamen non existimo ex ea inferri efficacius argumentum, quam ex præcedentibus, & non solum non ineluctabilem sentio, sed satis facilis responsionis. Itaque imprimis respondeo Christum mediante Responsie 1. illa locutione non intendisse vllo modo deceptionem, aut errorem discipulorum. quid enim Non intendie ad hoc ipsum vrgeret : vnde quamuis illa locutio esset locutio habens veritatem solummodò ex mentali restrictione non significata exterius, oratione. tamen non esset ex genere illarum, quas potissimum vellemus exterminari in omni euentu à communi conversatione, quandoquident non fuerit prolata cum intentione fallendi, aut

decipiendi. Confirmatur, quia non possunt aduersarij Confirmatio ostendere quòd Christus habuerit sufficientem prima. causam æquiuocandi, aut vtendi oratione restri-&a tum cum suis discipulis: sed secundum eosdem aduersarios, non licer vii oratione restricta absque causa: ergo non debent dicere quòd Christus tum vsus fuerit tali oratione. Probatur Christus non maior, quia aliam non affignant, nisi quòd si diecret se scire illum diem, & nollet tamen illum significare suis discipulis, illi contristarentur, sam aquinoaut conqueri possent minus eum confidenter cum ipsis agere: sed certè illa non viderur sufficiens causa, præsertim cum Christus posset mille aliis viis tollere illam tristitiam, & suspicionem. Adde ex illa oratione potuisse ipsos acci-

num Veteri foluesur post-

85. Obiettio 5.ex ditto Christi

quam prace-

deceptionem di [ci) ular um Christus illa

pere vehementem occasionem dubitandi de divinitate Christi, & de omni scientia eius, quod erat multò magis inconueniens, quam tristitia illa, quam conciperent : ergo non est verisimile quòd Christus ita dixerit filium nescire, vt ipsi non intellexerint, quo sensuid dixit, vel saltem, vt ex modo loquendi, & circumstantiis non cognouerint, illud dictum habuisse aliquam specialem interpretationem, quam ipsi nondum intellexerant.

86. Responsio 2. Significant Christus aliquo modo latuisse aliquă refirictionem in pradicta aratione.

Respondeo secundò, & quidem principaliter, licèt de facto non lignificetur in Scriptura sacra, quòd illa restrictio, secundum quam prædicta locutio est vera, fuerit exteriùs significata Discipulis, quibus Christus loquebatur, omnino tamen verisimile esse, quòd aut significauerit ipsis, siue aliis verbis, siue aliquo particulari loquendi modo, quo sensu dicebat neminem cognouisse diem illum præter Patrem, aut certé addiderit aliqua ex quibus ipsi facile capere possent non esse intelligenda illa verba, prout secundum se sonant ; quamuis tum non intelligerent alium sensum eorum, sed habuerint illa inter cæreras parabolas, & obscuras locutiones Christi, quas aliquando ipso docente essent intellecturi: hoc autem supposito, manifestum est ex illa locutione nihil contra nos adduci posse.

87. responsionis.

Moueor autem ad hoc existimandum primò, quia nihil impedit, quò minàs ita dicatur. nam quòd sacra Scriptura id non significet, nihil facit ad rem. Scriptura enim, vt manifestum est, multas circumstantias actionum, & loquutionum Christi subricer, & quidem aliquas etiam, quæ valde conducerent ad faciliorem intellectionem rerum, de quibus agit, cuius rei infinita ferè exempla ostendi facile possunt, & sunt obuia; vnde ex hoc oritur partim obscuritas Scripturæ, cuius multi passus satis obscuri essent faciles, si adderentur aliquæ circumstantiæ, quæ reuera concomitabantur actionem, aut sermonem, de quibus fit mentio in illis passibus.

Secundò moueor ob fundamenta conclusionis nostræ, & magnam difficultatem, quæ est in secernenda oratione, quæ in solo sensu restricto non fignificato exteriùs, habet veritatem à mendacio; hinc enim non debemus, nisi coacti, tales orationes ascribere Christo, nec quà Deus est, nec quà homo; cùm ergo nihil cogat ad dicendum quòd non significauerit discipulis, quo sensu deberet intelligere illa verba, & si id dicamus, facile soluemus non fuisse ipsum vsum locutione restricta, meritò dicendum est id illum signisicasse. Tertiò moucor, quia non video, quam ob caulam vellet illis externè significare illud quod erat falsum, quamuis non esset falsum in sensu, in quo ille loquebatur, non fignificato illis aliquo modo, quòd non deberent loquutionem intelligere in sensu falso, quem præ se ferebat ex-

88. Replica.

Dices sanctos Patres intelligere illam loquutionem cum restrictione mentali, præsertim Augustinum in Psal,9. Hilarium q. de Trinitate, quos sequuntur Scholastici communiter: ergo ita intelligenda est, & non in sensu nostro.

Responsio.

Respondeo aliud esse quòd locutio illa sit intelligenda cum restrictione aliqua, quæ non habetur in verbis, quod Patres asserunt, & nos non posiumus, nec volumus negare; aliud verò quòd Christus non significauerit discipulis, quibus loquebatur, fuisse aliquam talem restrictionem adhibendam, ratione cuius non essent intelligenda verba, vt sonant; & hoc est quod ego assero, & credo quòd à nullo Patre negatur, sufficitque ad eximendam illam Christi loquutionem à genere loquutionum, quas nego in conclusione li-

Confirmatur, quia nulli sancti Patres ex illis verbis occasionem sumplerunt ad persuadendum orationem restrictam; quod tamen facerent verisimiliter, (præsertim illi, qui videntur fauere orationi restricta, & qui voluerunt cauere mendacia) si putarent illam orationem fuisse restri-

Quòd si quæratur, in quo sensu intelligenda sit illa locutio? Respondeo id non pertinere ad Dui sir ser propositum præsens, ad quod sufficit quòd aliquem sensum verum habuerit, secundum quod bernen eam proferebat Christus, & quòd significatum fuerit Apostolis aliquem alium habuisse eam senfum, quam illum, quem ipsamet verba expressa in Euangelio significant ex se. Ex plurimis autem sensibus, qui adferri solent, illi sunt difficiles, quod non sciuerit illum diem, vt eum indicaret sesse dif. discipulis, aut aliis, aut quòd non sciuerit illum, eilinim. vt Magister, aut vt Legatus; quia sic non satis benè videtur addi posse illud, nisi pater; nam nec Pater etiam illum nouit, vt reuelaret illam hominibus, nec vt Magister, nec vt Legatus. Faci- Sensu facilis autem est, si dicatur quòd nemo scire possit lier. illum diein, nec quidem filius à se. nam sic solus Pater nouit illam diem, quia licet filius, vt Deus, & Spiritus sanctus etiam nouerunt illam diem, non tamen à se, sicut Pater nouit, quandoquidem ipli seipsos, & quidquid ipsis competit, habent à Patre. Facilis etiam esset sensus, si dice- Alius sensus rerur quòd solus Pater, & qui cum ipso vnum facilis. funt natura, & essentia, vt Spiritus sanctus,& Filius, etiam quà Deus, nouerint illum diem sine vlla reuelatione alterius, & quòd nullus alius, nec quidem ipsemet Filius quà homo, sic nouerit illum.

Ex responsione huius loci facilè respondetur ad alium locum Ioan. 7. Ego non ascendam ad diem Soluitur lefestum bunc: cùm tamen postea ascenderit; nam em alim quamuis aliquo modo illa oratio esset supplenda, ve vera sie, (quod ipsum non aded certum est) ramen dicendum est quòd discipulis ille modus, quo suppleri debet, fuerit significatus; aut saltem quòd fuerit ipsis significatum cam orationem non fuisse intelligendam secundum sola verba; & sanè si sensus Christi erat quòd non erat ascensurus publice. & cum celebritate aliqua, aut in ordine ad docendum, vel manifestandum se per miracula, vt communiter exponitur, satis facilè erat discipulis ex sua petitione, (id enim ipsi petebant) cognoscere quòd in hoc sensu loquebatur. nam responsio facilè ex communi modo loquendi admittit limitationem ab inverrogatione, aut petitione.

Barnesius aliam responsionem adhibet ad has Resposso Baro omnes obiectiones, nempe quod quamuis con- nesij ad mestaret Christum, aut alios Sanctos ex ordinatione speciali Dei vsos fuisse huiusmodi locutione restricta: non tamen propterea cuilibet alteri id liceret propria auctoritate, aut vlla præter dini- responsio ex nam. Quam responsionem improbat Emone- suppositione rius: sed certe ex suppositione sententiæ Nomi- posser dissennalium, & aliorum, & dispensabilitate in men- fare in mendacio, responsio est optima; imò quamuis Deus dacio. am non posset dispensare in mendacio, modò sit oratione re-aliqua

Esset bona



#### Dist. X X X V III. Quæst.vnic. 941

aliqua differentia inter mendacium,& orationem restrictam, ratione cuius mendacium esset diuerfæ,& grauioris malitiæ,quam oratio restricta,adhuc valeret illa responsio, quia posset oratio restricta habere talem malitiam, vt quamuis Deus posset in ea dispensare, non tamen homines; quemadmodum omnes admittunt de homicidio innocentis. Hoc autem supposito non sequeretur: Christus, Prophetæ, Angeli boni vsi sunt tali oratione:ergo talis est licita hominibus sine speciali Dei concessione.

Obicālo 6.

Responsie.

Obiicies sextò, Authoritates Patrum explicantium loquutiones illas cum adiunctione restrictionis mentalis, quod non facerent, si non putarent orationes restrictas licere. Sed respondi Paulò ante eos non dicere, quòd restrictio, quam adiungunt, non fuerit aliquo modo significata à Christo, quod esset necesse ve colligerentur approbare orationes restrictas, de quibus hîc agimus.

Obietio 7.ex S.Greg.

Obiicies septimò. S. Gregorius lib. 6. in primum Regum cap.3. dicit Tyrannorum versutiam atque sanitiam quandoque esse pia fraude deludendam, & obsicienda eu que credant, ve nocendi aditum non inneniant. Addit postea id ita esse faciendum, vt caueatur culpa mendacy, quod tunc benè perficitur, cùm illud fit quod afferitur, sed quod fit, sic dicitur, vt celetur, quia ex parte dicitur, & ex parte reticetur. Non potuit, (inquit Emonerius cap.12. num.4.) apertius,& explicatius proponere, quod hic asserimus, nimirum licere oration es restrictas.

Remonsio. Non patrocinasur Grezorises oraționi rostriä4.

Respondetur tamen Gregorium hîc nullo modo patrocinari Emonerio, vt patet ex intento Gregorij & toto eius discursu. Quod vt intelligatur, aduertendum Gregorium prædicta verba habere in illud 1. Regum 16. Et ait Samuel, quo modo vadam? Audiet enim Saul, & interficiet me. Et ait' Dominsu, Vitulum de armento tolles in manu tua, & dices: Ad immolandum Domino veni; in hunc, inquam, locum sic loquitur Gregorius. Quid his verbis ostenditur, nisi quia Tyrannorum versutia atque sauitia quandoque est pia fraude deludenda? Pracepto namque Domini de armento vitulus tollisur, immolatio simulatur, & ad Regiam untiionem peruenitur, quia dum nocere tyranni cupiunt, obiicienda sunt eis quadam, qua credant, vt nocendi aditum non inueniunt. Sic tyranni deludendi sunt ; vt caneatur culpa mendacy, quod tunc benè perficitur, cum illud fit, quod asseritur, sed quod fit, sic dicitur vi celetur, quia ex parte dicitur, & ex parte reticetur . Propheta namque Samueli disitur vt ad ungendum Regem vadat, & se immolaturum Domino, non Regem uncturum afferat, vi immolans verum dicat, & vnctionem celans Tyranni sauitiam vera dicens, deludat.

Ex hoc integro Gregorij discursu patet eum, nec mentionem quidem facere de oratione, quæ esser falsa exteriùs,& vera sotummodò cum coniunctione conceptus interni, solumque cum dicere quòd possit quis deludere tyrannum signisicando externè aliquid verum, & occultando, seu non fignificando aliud verum, quod daret ipfi occasionem malè faciendi. Et sanè ad hoc solummodò dedit ipli occasionem locus ille, quem exponit , in quo Dominus iussit Samueli , vt ad vitandam indignationem Saulis externé diceret se ire ad immolandum : quod verum erat, & non fignificaret alium finem, quem habebat vngendi Dauidem, cuius significatio esset ipsi nociua. Nec refert quòd dicat caueri benè mendacium, cùm illud fit, quod asseritur, sed quod fit, sic dicitur vt

celetur, quia ex parte dicitur, & ex parte reticetur: nam per hoc solum vult quod caueatur mendacium dum decipitur tyrannus absque mendacio per hoc, quòd dicatur aliquid fieri, quod verè fit,& quod celetur aliquid eiusdem, verbi gratiâ, finis, aut circumstantia eius:per hoc enim partim dicitur,& partim reticetur. Quòd autem hoc velit Gregorius, patet ex facto Samuelis, quod subiungitur ab ipsomet Gregorio in exemplum do-Arinæ à se propositæ, cuius facti aliquam partem significauit Samuel, nimitum immolationem, & aliam celauit, nimirum vnctionem, quod tam clarum est ex ipsismet verbis, vt mirum sit visum Emonerio non potuisse Gregorium apertius, aut explicatius proponere doctrinam de oratione restricta, de qua non videtur, quantum ad prædicta verba attinet, Gregorius vel cogitasse quidem.

Addit Emonerius Gregorio Augustinum tanquam suz sententiz fauentem, dum in Pfal.s. di- Obiettio 8.ex xit in discrimine vitæ corporalis, aut etiam propriæ, non elle quidem vnquam mentiendum, fas tamen esse verum tacere,& occultare.

Angustino.

Verum cum ipsemet Emonerius fateatur ibi- Responso. dem eum subobscuriùs fauere, & intelligendum tamen non de occultatione negativa, sed de positiua, nempe simili, de qua agit Gregorius, non est frida. diutiùs in eo explicando immorandum, cùm ex dictis conster Gregorium non loqui de occultatione per orationem restrictam, sed per orationem,in qua significatur aliquid verum, licèt non fignificetur illud verum, cuius cognitio loquenti, aut aliis obesset. Imò omnino videtur Sanctus Augustinus non posse de illa occultatione positiua per orationem restrictam intelligi, quia cum dixisset quòd qui non vult hominem ad mortem prodere, paraius esse debet verum occultare, non falsum dicere, ve neque prodat, neque mentiatur, ne occidat animam suam pro corpore alterius : subiungit : si autem hoc nondum potest, vel sola huiu necessitatu habeat mendacia, vt etiam ab istis, si sola remanserint, liberari mereatur, & Spiritus sancti robur accipere, quo quidquid perpetiendum est, pro veritate, contemnat. Ex quibus verbis videtur eum loquutum fuisse antecedenter de aliqua occultatione, in qua esset aliqua difficultas, & ob quam quis posset aliquid pati pro veritate, non verò de aliqua occultatione facile, ob quam nihil pati posset, qualis esset occultatio positiua illa, & restricta Emonerij, in qua nihil prorsus est difficultatis, nec periculi, vt sanè non debuerit Augustinus dubitare quin posset quis sic occultare veritatem, nisi accepto robore aliquo speciali à Spiritu sancto.

Miror autem quòd venerit Emonerio in mentem vt confirmaret mentem Augustini de occul- Confirmatio tatione illa politiua per exemplum affine, quod, praditta obinquit, mox Augustinus ad honestatem occulta- iettionie. tionis veri aperiendam adhibet; nempe cius qui furentis gladium apud se depositum habens reposcente furioso negat se redditutum, quæ non est mera omissio restitutionis, sed positiua inficiatio. Miror, inquam, cum adduxerit ad proposi- soluitur. tum suum hoc exemplum, quod neque ex se habet aliquid commercij cum locutione restricta, nec vllo modo ab Angustino adducitur ad declarationem doctrinæ de occultanda veritate; sed ad rem prorsus distinctam, nempe ad ostendendum quòd illud non possit esse mendacium, quod. non fit cum duplici corde. Verba eius sunt,& quidem absoluta, & nullam habentia connexionem cum præcedentibus, sed proponentia nouam, vt

dixi, dostrinam: Illud verò quod non habet duplex cor, nec mendacium quidem dicendum est, tanquam, verbi gratia, si cui gladius commendetur, & promittat se redditurum, cum ille qui commendauit poposcerit, si forte gladium suum repetat furens, manifestum est tunc non esse reddendum,ne vel se occidat, vel alios,donec ei sanicas restituatur:bic ideò non babet duplex cor, quia ille, cui commendatus est gladius, cum promittebat se redditurum poscenti, non cogitabat furentem posse repetere. Ecce integram doctrinam Augustini hac de re, quæ ve euidens est, nihil haber commercij cum locutione restricts.

Quòd si oporteret esse talem proportionem huius exempli cum occultatione veritatis, quam permittit Angustinus, vt quemadmodum is, apud quem depositus est gladius, non solum negatiuè se habet, non reddens, sed etiam positiue, affirmans se non sedditurum, ita posset quis occultare veritatem, non solum negatiue, sed etiam positiuè, nihil adhuc euincerer Emonerius:nam posset quis occultare veritatem fine locutione restricta, vel ambigua, si positine negaret se nolle indicare, vt si interrogatetur vbi esset homicida, non solùm taceret, quod esset negatiuè se habere, sed eriam audacter negaret se id dicturum, quod esset tam politiue veritatem occultare, quam negans gladium restituere furenti, positiuè id negaret.

Adde ad hæc ipfummet Augustinum subdere alia exempla directè suadentia honestatem occultandæ veritatis; subdit enim ad prædicta verba: Verum autem occultauit & Dominus , cùm discipulis nondum idoneis dixit: multa habeo vobis dicere, sed nunc non potestis portare illa, & Apostolus Paulus, cum ait, non potui lequi vobu quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus; unde manifestum est non esse culpandum, aliquando verum tacere. Ecce exempla Augustini de occultanda veritate, in quibus non apparet vel leuis mentio de occultatione per verba æquiuoca, aut restricta, sed potius de alia occultatione, politiua quidem in priori exemplo, ne-

gatiua verò in posteriori.

96. Auzustinee wel non nouit otationes re ftrittm,vel babuit eas mědacy loco. Probatio 1.

Probatio 1.

Occultari po-

seft veritas.

Sed meo iudicio clarissimè potest colligi Augustinum, vel nunquam somniasse de orationibus restrictis, vel certe non alio cas loco habuisse, quàm mendacia ; colligi , inquam,id potest ex libro ipsius contra mendacium, in quo pleniùs, & accuratiùs suam sententiam de mendacio exposuit, quàm vllo alio suo opere. Nam in hoc libro, cum proposuisset sibi cap. 17. quæstionem; an meliùs fecissent obstetrices, & Raab, si nullam misericordiam prælitissent nolendo mentiri?Respondet obstetrices si fuissent ex iis, qui pertinent ad Ierusalem coelestem, nec mentituras, nec assumpturas etiam curam interficiendorum paruulorum. Et cum replicaret sibi, quod tum mouerentur, responder; at vide quod sequatur. Morerentur enim cælestis babitationis incomparabiliter ampliore mercede, quam domus illa, quas sibi fecerunt in terra esse potuerunt. Morerentur enim futura, in aterna falicitate, mortem perpessa pro innocentissima veritate. Et deinde agens de Raab, ostendit qua ratione commode posser absque mendacio respondere, nimirum si diceret : Scio vbi sunt, sed Deum timeo, non eos prodo. Et cum obiiceret quod illi ministri justiciæ scrutarentur domum, & sic fieret vt exploratores interficerentur, respondet quod si ita accideret, forté exploratores non reperirentur, & illa vitam istam finiendam pretiosa in conspechu Domini morte siniret, & erga exploratores eius beneficium inane non fuisser. Et cum postea

vicerius instaret quòd fortassis venirent scrutatores ad locum, vbi ablconditi funt exploratores, respondet quòd fortè id accideret etiam, quamuis illa meretrix mentiretur, quia scilicet forte non crederetur ipsi,& postea significat omnia illa pericula, quæ mendacio euadi poterant relinquenda tutelæ diuinæ. Sic enim loquitur: & vbi ponimus voluntatem, ac potestatem Dei? an forte non poterat & illam, nec cinibus suis mentientem, nec homines Dei prodentem, & illos suos ab omni pernicie cuftodire? Ecce quomodo Sanctus Augustinus docet potuisse Raab mendacium cauere, sincerè fatendo veritatem, & directe nolendo prodere quos occultabat, ac reliqua pericula, quæ cum eo agendi modo coniuncta erant, magna sanè, & manifesta, relinquendo divinæ providentiæ. At si putaret Sanctus Doctor cam potuisse vri locutione restricta, qua scilicet diceret:nescio vbi sint. Subintelligendo in mente, ve dicam vobis, aut exierunt, intelligendo in mente, si placuit Deo, aut aliquam aliam restrictionem, quandoquidem sic commodè posset prouidere tot malis absque mendacio, vel peccato, sine dubio illam potiùs loquelam suaderet, quam apertam illam ac periculosissimam, nisi Deus miraculose subueniret negationem prodendi exploratores; ergo cum hoc non fecerit, quandoquidem fuisset ipsi opportunissimum, signum est, vel quod non venerunt illæ restrictiones ipsi in mentem; vel certè, quod verisimilius est, quòd non putauerit eas fuisse licitas magis, quàm ipsa mendacia.

Rurlus cap. 18. cum fateretur quod in rebus humanis vinceret se sensus humanus, præsertim Probatio 3. cum proponeretur sequens exemplum, quod ipsiusmet verbis melius proponitur: Ecce, inquit, graui morbo periclitatur agrotus, cuius iam vires ferre non possit, si ei mortuus vnicus, & carissimus filim nuncietur; si à te quarat, an viuat, quem vitam sinisse tu nosti, quando quidquid aliud dixeris prater unum de tribus, aut mortuus est, aut viuit, aut nescio, nibil alind credit ille quam mortuum, quod te intelligit timere dicere, & nolle mentiri? Tantumdem valet etiamsi omnimodo tacueris. Ex illis autem tribus duo sunt falsa, viuit,& nescio,nec abs te dici possint,niss mentiendo? Illud autem vnum verum,id est , esse mortuum si dixeru, & perturbati hominis mors fuerit subsequuta, abs te occissus clamitatur. Ad que sanctus & doctissimus

Doctor subjungit.

Et quis ferat homines exaggerantes, quantum sit mali salubre mendacium deuitari , & homicidam diligi veritatem? Moueor his oppositis vehementer, sed mirum si etiam sapienter. Cùm, inquam, proponeret sibi difficultatem magnam huius exempli, concludit potius farendam veritatem, quam mentiendum: Nec me mouet, inquit, contemplantem luminosum bonum, in quo mendacij tenebra nulla sunt, quod nobis mentiri nolentibus & hominibus vero audito morientibus homicida dicitur veritas.

Ex hoc discursu Sancti Augustini colligitur manische, quod aut non sciuerit restrictiones mentales, quas negamus, aut quòd eas non distinxerit à mendacio; tum, quia expresse ait quòd non possit quis sciens mortem filij interroganti patri,si veritatem sciat, morituro, dicere?nescio, absque mendacio, quod tamen esset falsum, si licerent orationes illæ restrictæ; tum etiam, quia facile posset vitari difficultas magna istius casus, quo tantopere mouebatur Augustinus, dicendo quòd possit quis respondere nescio, cum restrictione mentali, & quòd ita faciendo caueretur periculo

## Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

periculo patris, & non committeretur menda-

Rursus cap. 20. proponit alium casum, in quo videri posset licere mendacium, nempe si aliquis baptizandus sit in potestate infidelium, ac impiorum, qui eum baptizari non sinant nisi decepti aliquo mendacio; & resoluit non esse ipsi succurrendum remedio Baptismi, sicut non esset succurrendum remedio adulterij, in casu scilicet quo isti sideles non permitterent ipsum baptizati, nisi quis committeret adulterium. Cur enim, inquit, si custodes isti, ve nos ad baptizandum bominem admittant stupro illici possent, non facimus contraria castitati, & si mendacio decipi possunt, facimus contraria veritati. & paulò infrà : sed quomodo inbeat veritat, ve bomo baptizetur, esse mentiendum , si non iubeat castitas, vt homo baptizetur esse mæchandum. Atqui si liceret oratio restricta, non esser recurrendum ad mendacium, quia facilè posser aequiri oratione restricta quidquid posset per mendacium.

Longior sum in declaranda mente Sancti Augustini, sed non inutiliter, vt spero; tum, quia nul-lus Patrum diligentius, aut magis ex proposito tractauit de mendacio; tum, quia etiam nullus est corum, qui habeat maiorem, quam ipse auctoritatem; tum denique, quia ex hac ipsius doctrina facilè respondere potest ad casus omnes, in quibus videri possit necessitas locutionis restrictæ.

Idem Emonerius, præter prædictas auctoricates, adducit pro sua sententia factum Synesij Ptolemaidis Episcopi, qui cum vellet declinare Episeopatum, vt à se eligendo cos, quorum intererat, auertere, in Epistola sua 105 multa, si verba externa considerentur, dicit mendacia, quæ tamen non erant mendacia, ob mentalem restrictionem, vt quòd esset deditus ludis, quòd nollet vsum publicum vxoris dimittere, quamuis initiaretur,nec omittere opiniones quasdam philosophicas sidei dogmatibus non congruentes.

Verùm imprimis quamuis admitteremus eum vsum fuisse oratione restricta, non propterea sequeretur quòd id licere putaret absque peccato, saltem veniali; quia non tantam ipsi sanctitatem came liceres. concedere debemus, quin posset peccare venialiter, & aliquando etiam poccauerit, & præserrim cum scripsic illam epistolam, nempe ante suum baptilma.

> Deinde non debemus ipsi tantum doctrinæ ascribere, quin posset ipse existimare licere sibi restricte loqui, ad euitandam dignitatem sibi, vt putabat, valdè obfuturam, quamuis reuera à parte rei id non liceret.

> Confirmatur hoc efficaciter. Primò, quia iple codem loci, vi in illa re vsus est locutione restri-&a, ita etiam in materia fidei, dicens se non abie-&urum opiniones hæreticas; sed, secundum ipsosmet aduersarios, non licèt vti oratione restricta in illa materia; ergo vel ipse peccauit in ea vrendo tali oratione, vel putauit sibi id licere ex ignorantia inuincibili. Si primum dicatur, ergo quemadmodum in hoc peccauit, potest dici quòd peccauit in cæteris restrictionibus, quas tum adhibuit.Si dicatur secundum, vt de facto dicit Emonerius, sic excusans ipsum à peccato; ergo similiter potest dici quòd passus fuerit talem ignorantiam in reliquis restrictionibus.

> Confirmatur secundò, quia eodem loci videtur idem Synesius approbate aliquando mendacium; ergo non est mirum quòd ipsemet mentiretur, & consequenter ex facto ipsius non potest

colligere quòd liceat mentalis restrictio. Probatur antecedens, quia expresse habet hæc verba. Animus certè quidem Philosophia imbusus, ac veritatie inspector, mentiendi necessitati non nibil remittit. & paulò post : Ac ve ophealmicis caligo magis expedit, eodem modo mendacium vulgo prodesse arbitror, Verum est quod Emonerius capiat hîc mendacium large, prout comprehendit locutiones restrictas, & ambiguas: sed præterquam quod id gratis asserat, de co postea aliquid dicam.

Ad hæc adde quòd plures antiqui illam epistolam Synesij ab eo sincerè scriptam sine vlla Responsio 3. æquiuocatione intellexerint, nominatim Euagrius lib. 1.6.15. & Nicephorus lib. 14.6.55. & quamuis Emonerius dicat hos authores turpiter hallucinatos, mihi sanè videtur turpiùs historicis tam celebribus talem censuram inurere sine aliqua magna ratione, aut auctoritate, quorum neutrum adest Emonerio. Neque coniectura Baronij an.410. factum Synesij hoc modo interpretantis, tanti momenti est, vt turpiter hallucinatos cos dicamus fine viteriori fundamento: nec adhue etiam sufficit fundamentum istius coniecturæ, nempe quòd aliàs Theophilus Alexandrinus Synesium non esset in Episcopum assumpturus, si síncere,& non zquiuoce putaret eum loqui: nam Theophilus non erat talis, in quem error cadere non posser, & præterea poterat ex bona conditione, & natura Synesij, expectare vt assumptus statim deponeret omnes philosophicos errores, & plenè accommodaret se fidei dogmatibus,& ritibus, quam spem confirmauit postea euentus ipse, vt prædicti historici affirmant.

Adducit præterea idem Emonerius in luæ lententiz fauorem auctoritatem S. Dorothei Doct. 9.num.7.Interdam, inquit Dorotheus, alicuius rei necessitas incumbit, quam nisi parumper occultaueris, S.Dorothei. dissimalauerisque, in maiorem turbationem, & afflictionem conuertetur. Quando igitur huiusmodi casu occurrerit, & nouerit homo coactum se eiusmodi necessitate, mutet verba, variet sermonem, ne granior siat afflictio,& maior, vt dixi, turbatio maiúsque periculum, ac discrimen. Quemadmodum dixit Abbas Alonins Abbati Agathoni. Ecce , inquit, duo viri iuxta te cadempatrarunt; alter ad cellam tuam fugit. Ecce princeps, seu iudex illum quarit, interrogat te vtrum homicidium, & cades illa coram te sit perpetrata, & apud te sit homicida; nisi te moderate ac prudenter gubernaueris, ad supplicium mortis hominem trades. Quando igitur ait discrimen aliquod ingens ingruerit licere puto. Ita ipsemet Emonerius citat hanc auctoritatem ex translatione Chrysostomi Calabri Cassinensis, sed addit sensum in fine vix consistere & hiare; vnde corrigit clausulam ex translatione Hilarionis Veronensis, hoc modo: Abs te petit vbi sit bomicida , nunquid huiusmodi bominem ad mortem trades?an verba commutes ? licere,ait,puto in tali artieulo,& necessitate.

Ad hanc auctoritatem imprimis dico, parum ad propositum referre quænam ex his translationibus sit verior; & sanè facilè ex vtraque colligitur sensum Alonij fuisse, quòd liceret mutare verba, aut variare sermonem, vrgente tali necessitate,& posterior etiam translatio non adeò perfecta est, quantum ad integrum sensum, quin aliquo modo hiet sicut prima; nam licere puto posset referri commodè ad totam interrogationem præcedentem,& non solum deberet, si verba spectes, referriad vitimam partem eius, ad quam tamen, vt vera sit, debet referri. Sed

100.

An vsu sit

Synefice aqui-

Mosations.

Obiettio 9.ex

Responsio 1. Quamuis Symesius vteretur oratione restricta non

Obietio 8.ex

au Horitate Symefij.

Responsso 2. Poffet Synefius ex igno-Pantia putare Grick Licere.

Confirmatio responsionis.

Confirm. 1.

### Lib. III. Sententiarum

101. Responsio. Doroshem non fauet orationi refri&4.

Potest variari sermo & mutari orasio absque oratione re-Brida.

Cifirmatio 1.

Sed quidquid sit de hoc, respondeo ad vitandam magnam necessitatem, licere mutare verba, & variare sermonem, quod est totum, quod prædica authoritas vult, secundum quamcumque translationem : sed nego ex hoc sequi quòd liceat vti oratione externè falsa,& vera solummodo secundum mentalem restrictionem. Imò nescio vnde illud poterat inferre Emonerius nisi diuinando. Posset enim quis mutare verba per orationem æquiuocam oprime, & clarissime, sine restrictione mentali, vt in casu proposito, si iudex peteret ab aliquo, an homicida esset in cella sua, si is responderer, non est, intelligendo per est comedit, profecto mutaret verba, & variaret sermonem, nec tamen vieretur oratione restricta:ergo ex eo, quo dicat Dorotheus licere mutare verba, & variare sermonem, non licet inferre quòd dicat licere vei oracione restricta, de qua agimus.

Confirmatur hoc. Primò, quia videtur loqui expresse de mutatione aliqua, & variatione, quæ indigent prudentia & circumspectione, vt patet ex verbis illis, quæ sunt in prima translatione, nist te moderate, & prudenter gubernaueru, sed nulla prorsus est opus prudentia ad mutanda verba, aut variandum sermonem cum restrictione mentali, non significata externè: quis enim vel imprudentissimus non posset facile respondere interroganti, an homicida esset domi, eum non esse, intelligendo in mente, ve dicam tibi, aut ve faciat impoffibilia? nam hæc etiam restrictio tam sufficeret, quam quæcumque alia,& vniuersaliter potest cadere in quamcumque responsionem negatiuam, qua negatur aliquid esse: non autem est tam facilè inuenire oracionem zquiuocam, cuius vterque sensus sit externè significatus, correspondentem interrogationi, vnde circumspectione, & prudentia opus elle potelt ad inueniendam orationem æquiuocam talem;non verò ad orationem restrictam,& consequenter de æquiuoca, non de restri-& videtur loqui Dorotheus.

Cĕfirmatio 2.

Non mutat werba wtens prations firicia.

103. Replica.

Responsie.

Confirmatur secundò, quia reuera qui profert verba secundum se falsa, non mutat ea,nec significationem corum, addendo restrictionem mentalem,non lignificatam vllo modo externè,vt mihi euidens est. Quid enim facit ad verba ista restrictio? ergo dum Dorotheus dicit licere mutare verba, aut variare sermonem, non loquitut de oratione restricta.

Dices cum Emonerio, murare verba apud Dorotheum esse mentiri, vel reipsa, vel in speciem; ergo mutare verba ob granem necessitatem est mentiri non re ipsa, quia sic non liceret; sed in speciem: sed mentiri in speciem est oratione restricta vii : ergo intelligit Dorotheus per mutationem verborum licitam, talem orationem.

Respondeo, concedendo consequentiam, & negando subsumprum; nammentiri in speciem est vti oratione æquiuoca non restricta; vti autem oratione restricta est reuera mentiri. Quòd si etiam hæc restricta oratio esset mendacium in speciem, quandoquidem oratio etiam amphibologica non restricta sir tale mendacium, non sequitur quòd Dorotheus concedens mendacium in speciem ob grauem necessitatem concesserit quodcumque tale mendacium:posset enim intelligi de mendacio in speciem amphibologico.

Confirmatur hoc, de cadem mutatione verborum, & variatione sermonis agit Dorotheus, dum eam licere ait ob grauem necessitatem, de qua suprà agebat, eam reprehendendo cùm fit ob explendam concupiscentiam, dicens : firem quamli-bet concupiscit, & appetit, non audet dicere, rem illam desidero, & concupisco sed sermonem peruertit, & amphibologia, seu circumlocutione veitur, dicens : hoc patior, hac re mihi opus est, huic rei subditus, & obnoxius sum,& toties mentiri pergit,quoad desiderium, & coneupiscentiam suam expleat; sed in hoc loco agit de mutatione aquiuoca, & amphibologica non insensibili, id est, restricta, ve putat Emonerius; sed externa non restricta, vt patet ex ipsismet exemplis adductis à Dorotheo; ergo mutatio verborum, quam admittit aliquando; est talis mutatio, & externa,& non restricta.

Plura alia possent facilè addi ad ostendendum quòd Dorotheus nulla ratione faucat orationi restrictæ, sed hæc ipsa abunde sufficiunt. Quod si Dorotheus esset in ea Emonerij sententia, adhuc responderi posset, non esse sequendam eius do-Arinam: tum, quia ipsemet videtur dubitare, quòd poccaret qui vteretur ista mutatione: nam subiungit,nec sis tamen v sque adeò sècurus, & supinus, ac socors sed resipisce, sed pænitentiam, ac lasrymas funde, & plura coram Deo, atque hoc tempus reputa, vt tempus tentacionis, neque id sapins ac frequenter agas; sed semel in multo tempore. Ex quibus verbis duo habemus ad propositum. Primum est, quòd existimauerit non fuisse licitum mutare verba, etiam vrgente graui necessitate, quin postea de ea mutatione esset dolendum; hoc autem non esset verum, nisi id facere esset peccarum, aut saltem dubitaretur esse tale; sed manifestum est non esse faciendum quod est peccatum, aut quod dubitatut esse tale; ergo sicut Dorotheus errauit in hoc, poterat etiam errare in illo altero. Secundò;dixit id sæpiùs fieri non posse: sed certè si posset fieri absque peccato, pollet etiam sæpissimè fieri, accedente tali causa, ob quam posset sieri semel : ergo putauit fuisse aliquo modo peccaminosum id facere, & consequenter non videtur eius doctrina, quoad hoc,amplectenda.

Confirmatur, quia Dorotheus non proponit illam sententiam nomine suo, sed nomine Abbatis Alonij, aut Agathonis: sed non sufficit authoritas vllius ex ipsis, vt teneatur illa doctrina; quamuis qui sequeretur eorum authoritatem deferens corum sanctitati, & captiuans intellectum fuum ipsis,bene faceret in praxi, quando non constaret ipsi quòd eorū doctrina aliàs nó esset bona.

Pergit Emonerius confirmare sententiam suam auctoritate Origenis, Chrysostomi, & Cassiani. Obiesio 10. Ex Origene adducit locum ipsius 6. Stromatum, ex Origen adductum à S. Hieronymo lib. 2. aduersus Ruffinum, Chrysof. 6 in quo loco ait licere hominibus, quandoque vti mendacio; vbi per *mendacium* intelligit fecundûm Emonerium locutionem restrictam. Verum gratissimè sic intelligit mendacium, & contra sanchum Hieronymum, qui codem loci Origenem de mendacio propriè dicto intelligit, & propterea reiicit eius doctrinam. Quis autem non puter Respondetus Hieronymi suffragium hac in re præponendum Originalies. esse coniecturæ satis friuolæ, & malè fundatæ Emonerij? Nec refert quod Origenes adfert in exemplum mendaciorum, quæ intellexerat, mendacia Iacobi & Iudith: nam hæc mendacia, vt postea videbimus,non erant locutiones restrictæ, sed vel amphibologicæ, vel mendacia propriè dicta. Quod ad auctoritatem autem Origenis, dico eum in hoc potuisse errare, sicut errauit in aliis, eique opponimus authoritatem Hieronymi, eius doctrinam reprobantis. Quòd

101.

Confirmatio responsionu.

# Dist. X X X V III. Quæst.vnic.

Quòd si otiam expresse diceret licere orationem restrictam, etiam negaremus eandem ob rationem, eius auctoritatem.

106. Respondetur Chrysoftemo.

Ex Chrysostomo n. 14. adducit duo loca, vnum ex homilia 5. de pœnitentia, vbi laudat mendacium Raab meretricis, inquiens : O bonum mendacium? ô bonum delum, diuina non tradentem, sed pietatem custodientem. vbi etiam per mendacium intelligit Emonerius locutionem restrictam. Alterum etiam locum adfert eiuldem, ex fine libri primi de Sacerdotio, vbi laudat circumuentionem, & fraudem bono animo factam: Fraudu, inquit, magna vis , modò ne fraudulento animo fiat , quam ipfam tum ne frandem quidem nominandam putauerim; verum aconomiam quandam potius ac sapientiam artémque, qua possis a mediu, isque imperitu desperatarum rerum angustiu, difficultatibusque, correctu emendatisque animi vitiis euadere.

Sed facilè respondetur non constare vllo modo quòd Chrysoftomus loquatur de oratione restricta in vllo ex his locis, sed vel de vero mendacio, vel de oratione æquiuoca non restricta. Quòd si de vero mendacio loquatur, eius auctotitas neganda est, & eidem opponenda auctoritas Augustini & aliorum Patrum, qui negant in vllo casu mendacium licere. Si loquatur de oratione amphibologica non restricta, non facit ad propositum; sed cius auctoritas confirmat conclusionem præcedentem, qua dicimus talem quando-

que licere.

107.

Mulley Pater

erationi 76-

**S**uffrag**atur** 

Britta.

Respondetue

C-fiane.

Eodem modo posser responderi ad locum Cassiani, quem num. 16. adducit Emonerius ex Collatione 17. cap.17. quo in loco inter cætera dicit: Quando igitur grane aliquod imminet de veritatis confessione discrimen, tunc mendaciorum sunt recipienda perfugia. Vel enim loquitur de mendacio propriè dicto, ve intelligit Sixtus Senchsis lib.5. Bi-bliotheca annot. 107. Cuychius ad eiusdem Cassiani lib. 5.instit.e. 37. Ciaconius ibidem, & alij, quorum auctoritatem, & doctrinam, nemo non præferet Emonerij aliter intelligentis, & sic non est admittenda eius doctrina, ficut nec ellet, si de oratione loqueretur restricta: vel intelligendus est .de mendacio improprio, hoc est, de oratione amphibologica,& sic non facit ad rem.

Ex quibus pater ex tanto numero Patrum, quos pro sua sententia citat Emonerius, nullum prorfus iph suffragari. Postea cap. 14. & sequentibus tribus capitibus citat Theologos speculatiuos,& morales, ac Iurisconsultos magno numero, adductis corum verbis pro sua sententia; sed quia non est dubium quin plures Doctores eam teneant, veritatis gratia, & vt admoneatur Emonerius, delectum adhibere in citandis authoribus, fignificando breuiter ex auctoribus, quos citat

aliquos, qui ipsi non patrocinantur.

Et vt à primo, à quo agmen Scholasticorum ducit, incipiam, nimirum Gulielmo Altissiodorensi, dico eum in verbis ab ipsomet citatis ex lih. 3. sum. tract. 18. 9.2. nec leuem mentionem facere orationis restrictæ:nam solum dicit quòd si quarant ab aliquo apparitores, an reus morte plectendus, sie fuz domi, possit respondere: Creditis quòd si ipse esset, hîc, quòd ego dicerem vobis? Vel sic: nec possum mentisisnec possum esse proditor:quæ responsiones, viexcludantur à mendacio, non indigent vlla restrictione mentali, vt manifestum est. Imò si Altissiodorensis, aut Præpositiuus, quem iple citat eo loei, putatent licere orationem restrictam, potiùs innuerent aliam re-

sponsionem faciliorem, qua vti posset sic interrogatus, nimitùm vt absolutè diceret : Non est domi, intelligendo in mente, quantum teneor sibi dicere; vel potius, quod esset adhuc facilius, intelligendo in mente, ve faciat impossibilia, Vnde planè puto Altissiodorensem, & Præpositiuum esse pro nostra conclusione contra Emonerium, & illam responsionem, quam dant, accepisse ab Augustino lib.contra mendaciŭ c.17.vbi similem proposuit, qua vti posset Raab, interrogata de exploratoribus.

Ex fancto Thoma tria loca adducir, vnum ex 4. d.21.q.3.art.1.questione 1.ad 2. & 3. vbi dicit Con- Nee S. Thofessarium interrogatum de peccato in confessione,etiam provt in ea audito, iurare posse quòd illud nesciat, subintelligendo quòd nesciat ve subiectus. Secundum ex 3.d. 38.q. vnic. art. 2. ad primum, vbi excusat Iacobum dicentem se esse Esau primogenitum Isaaci, à mendacio, quia revera erat primogenitus, ex ordinatione divina: & loquebatur ex instinctu Spiritus sancti ordinantis eius verba,& intendebat loqui in sensu, ad quem Spi-

ritus sanctus ordinabat.

Tertium ex 2. 2. q. 69. art.2. in corpore, vbi ait reum non interrogatum iuridice posse subterfugere per appellationem, vel aliter. Sed vt ab hoc loco incipiam, certum est quòd non faciat ad propositum, quia non est necesse vt illud aliter intelligatur de oratione restricta mentaliter, sed vel de oratione amphibologica, vel negando se debere respondere, vel absolute dicendo quòd non debet respondere, vel diuertendo semper orationem ad alia: quòd si alij aliter intelligant D.Thomam, tum corum non D.Thomæ authoritas fauebit sententiæ, quam impugnamus in conclusione. Secundus etiam locus nihil iuuat, quia ex suppositione quod primogenitura erat à Deo ordinata Iacobo, si ipse id sciuit, poterat verè dicere quòd esset primogenitus:nam ex vulgari vsu primogenitus solet significare illum filium, cui deberur primogenitura, nec erat opus vlla mentali restrictione, quæ non significabatur per verba. Quòd si ipse id non sciebat modò, tamen intelligebat se ad ea verba dicenda impelli à Spiritu sancto, quandoquidem poterat cognoscere Spiritum sanctum non impellere ad mendacium, poterat scire quòd illa verba habebant aliquem sensum verum, & poterat ea dicere in eo sensu; nec tamen id faciendo wi deberet oratione reftricta, sed potiùs vteretur oratione vera in suo vero sensu, & hoc tantum vult S. Thomas.

Tertius locus magis fauer, sed postea patebit quomodo possit Confessarius id facere absque oratione restricta, de qua hîc agimus. Aduertendum autem hîc obiter quòd in responsione ad secundum nihil dicat S.Thomas ad propositum: lolùm enim dicit quòd cui præciperetur sub excommunicatione dicere si quid sciret de peccato cognito solùm in confessione, possit non confiteri veritatem; hoc autem est diuersum ac dicere

quàd posser negare se aliquid scire.

Scotum nostrum, quod nostra magis interest, adducit pro se in quarto duobus locis. Primò d. 29.q. vnic. lit. E. vbi dicit posse adactum metu ad mens Scoti. accipiendam aliquam in vxorem, quamuis cognoscat se verè non accipere illam, dicere tamen: Accipio te in meam, sine mendacio. Secundò in dift. 15.94.fin. vbi admissa locutione restricta, inquit Emonerius, subdit tum postea fore pænitere de huiusmodi locutione,eo quòd dubium sit an in ea interuenerit culpa.

109.

1.10. Explicatur

Altissodorësis non patrocinatur orationi restri-AL. ., ; ;

108.

Gulielmus

Digitized by Google

Sed

Non fauet reftrictie in primo loco.

Sed nec Scotus vllo modo fauet, his locis, locutionibus restrictis, imò potius obest : nam in primo loco adactum metu ad dicendum illa verba, affirmat debere habere animum conformem, quod non esset necesse, si liceret vti locutione

Quòd autem sciat non posse se accipere verè illam, non facit quòd mentiatur; quia verba illa ex se tantum tignificant quòd ipse cam accipit, quantum est ex se, & hoc est verum absque vlla restrictione mentali, si habeat talem animum, qualem dicit Scotus eum debere habore; qui ctiam optime addit non esse necesse vt ipse addat externè illam clausulam : Si Dominus Deus permiserit ; quia talis clausula in omni conventione intelligenda est vniversaliter ad veritatem conuentionis. Quando enim conuenimus cum aliis de aliqua re, certum est nos non posse conuenire nisi cum subordinatione ad voluntatem Dei; vnde ista vniuersaliter intelligitur. Deinde quando promittimus aliquid, certum est quòd non intelligamur alio modo promittere, quam quantum est ex parte nostra:vnde quandiu verum est quòd id facimus, quantum est ex parte nostra, promissio absolute, & simpliciter est vera.

In secundo leco non magis fauet Scotus. nam imprimis nullo modo dicit licere orationem restrictam, sed potius oppositum significat. nam non aliam responsionem concedit reo interrogato à iudice de crimine vero, sed non probato, quam responsionem cautam Iuristarum, nempe : nego proposita ve proponuntur, que responsio non est restricta, sed vera absque vila restrictio. ne: & postea addit si viteriùs cogatur ad viteriorem responsionem, posse ipsum omnem aliam negare, & persistere in illa priori, ac rogare vt iudex procedat iuridice secundum allegata, & probata. Quod si putaret licere orationem re-Aricam, omnino diceret posse reum ad viceriorem responsionem redactum absolute negare se crimen illud fecisse, intelligendo, vt volunt aduersarij, ita vt teneretur illud confiteri

Verum quidem est quòd postea subiungat; sed nunquid si neget, intendens tamen negare ve proposisum est, scilicet vt publicum, sieut sacerdos facit de confesso, dicens, nibil mali scio ipsum fecisse, quia loquitur in publico, audinit autem in alio foro, nunquid tenetur ille, qui ita negauit pænitere? & 10spondet tutum esse pænitere de tali negatione, indistincte tamen, hoc est, tanquam de tali, quale est; si mortale, tanquam de mortali; si veniale, tanquam de veniali. Sed ex hoc non sequitur vllo modo quòd Scotus permiserit locutionem restrictam illam, sed dat tantum consilium, quid agendum sit in casu, quo aliquis ea vteretur. Imò potius videtur eam non admittere, quandoquidem ex responsione videatur supponere, quòd ad minus sit dubium an talis liceat neene, & propterea dat confilium pænitentiæ tali oratione vtenti, quòd sanè non daret, si putaret eam esse licitam; unde ad summum tantum habetur quòd fuerit dubius, an liceret, nécne. Adde ad hoc,, quamuis liceret ralis oratio in casu illo Scoti, id non fauere aduersariis, vt postea ostendam. Durandum citat in 4. dist.21. quast.4. num.10. dicentem Confessarium de peccato pœnitentis in confessione audita interrogatum, posse negate se quidpiam tale scire; sed postea ostendemus quomodo hæc doctrina possit esse vera sine restrictione mentali, de qua hîc agimus, & præterea quandoquidem expresse ille neget licere alicui negare quod scit in communi sermone, & nisi quis interrogetur, manifeste sequitur quòd non faucat aduersariis in ea vniuersalitate, in qua ipsi tenent oppositum nostræ conclusionis.

Citat præterea Adamum Goddam 3. dist. 14. quast.5. difficultate 3. asserentem quod si Christus Explicatu dixisset: A fore secundum voluntatem & scientiam diuinam, adhuc illa propositio: A erit, poterit esse contingens; quia dato quòd A non foret, dicendum esset quod Christus non intendebat assere quòd foret A absolute; sed quòd foret sub aliqua conditione intellecta, que non erit secundum potentiam ordinatam, licet aliter esse potuerit secundum potentiam absolutam. Verùm hæc doctrina non fauet aduersario. nam sensus est quòd locutio illa Christi deberet intelligi quantum ad potentiam ordinariam, non verò quantum ad absolutam : vt , verbi gratia, si diceret Christus quod ignis combuneret domum, illa locutio deberet intelligi natu saliter, ita vt deberet esse vera, nisi poneretur aliqua conditio, quæ naturaliter non adesset, v erbi gratia, nisi fiat miraculum; quia autem absolute Deus posser facere miraculum, propterea propositio illa esset contingens, & posset non esse vera;nec tamen Christus mentiretur, quia ipse non intendebat dicere quòd ignis combureret absolute, sed quòd combureret, quantum ad naturalem retum cursum. nec etiam vteretur oratione restricta, de qua modò agimus, quia illa subintellectio, quam haberet, quantum ad naturalem rerum cursum, significatur sufficienter ex natura locutionis. Quando enim dicimus aliqua esse futura, vt si diceremus, ignis applicatus calefacerer, omnes intelligère deberent quòd loqueremur iuxta naturalem ordinem rerum, nisi contrarium specialiter significaremus. Quòd autem hoc modo intelligendus sit Adamus, patet, quia si fundamentum istius doctrinz esset quòd vii liceat quandoque oratione restricta, non deberet limitare assertionem Christi ad conditionem, quæ naturaliter non fieret. nam sussiceret eam limitare ad quamcumque vellet conditionem, sue que naturaliter, sue que supernaturaliter fieret.

Citat insuper Gregorium Arimin. 1. dift. 42. art. 2, ad primum asserentem Deum per Prophe- Explication tas vsurpasse quandoque orationes restrictas; in Gregorius quibus aliquid non exprimebatur, sed à Deo intelligebatur. Sed facilè responderi posset quòd non loquatur Gregorius de restrictione alicuius non expressi per voces, nec significati ex circumstantiis, aut communi modo loquendi, sed de restrictione, & subintellectione alicuius non expressi quidem per voces, sed tamen intellecti ex communi modo intelligendi , aut circumstantiis; sic autem explicatus Gregorius non fauetaduersariis, vt patet.

Postea citat Paludanum 4.dift. 21.quest. 3. art. 3. descriptum à Capreolo 16. quaft.2. sed ille etiam Exponient non adeò clare fauet quam Emonerius putat. mens Palu-Verum quidem est quod fateatur posse quem ne- dani. gare crimen cognitum tantummodò in confessione; hoc verò poterit esse verum absque restrictione mentali, ve sæpè dixi, & postea clarè ostendam. Vitra quod addit Paludanus: Qui

115.

112. Exponitur Durandus.

negat se scire aliquid omni modo, dicens: nullo modo sciendi scio illud, si scit illud aliquo modo mentitur, & peccas si iuret, si camen illa negatina sit uninersalis secundum mentem, sicut secundum verbu. Alias cum sermo sit subiectus intentioni, & non è contra, quantumcumque verva sint generalia, si loquens intendat se restringere, & audiens similiter debet intelligere, non est mendacium, of sic est in proposito, nempe in materia loquendi de re cognita per confessionem, quia qui confessionem audinit, non intendit de illis loqui. Qui autem eum audit in communi locutione, vel in quasumque dispositione coasta, vel spontanea, non debet intelligere de confessione , de qua non licet respondere, vel deponere ; sermones enim requirendi, & accipiendi funt secundum materiam. Hæc verba Paludani putat Emonerius tam perspicua, vt glossam, vel extensionem non desiderent. Et ita quidem est, sed potius contra Emonerium, quam pro ipso; nam non dicit Paludanus verba ita subiecta esse intentioni, vt possit quis quando vellet absque mendacio vii verbis secundum se falsis, restringendo, vel extendendo illa ad libitum,iuxta suam intentionem; sed expresse addit aliam conditionem ad hoc requiri, nempe quòd audiens debeat intelligere verba proferri cum tali restrictione, secundùm quam sunt vera;& tum solum dicit esse licitum vii verbis ex se falsis:quantumcumque, inquit, verba sunt generalia, si loquens intendat ea restringere. Ecce vnam conditionem requisitam ad excusandum à mendacio. & audiens similiter debet incelligere. Ecce alteram conditionem; non est mendacium. Et ex his duabus conditionibus infert Paludanus, quòd si quis dicat nescire se aliquid; quod tamen scit in confessione, siue id dicat in communi sermone, sive coactus, sive sua sponte, non mentiatur; quia & ipsemet potest restringere se ad cognitionem extra confessionem, & alij sic eum debent intelligere; vnde patet manifestè quòd Paludanus non faucat orationi restrictæ in fensu aduersarij.

Citat deinde Gabrielem 4.dist. 15.9.16. lit. M. vbi dicit quòd non mentiatur, qui interrogatus de crimine occulto, negat se scire illud, quamuis sciat, subintelligens quòd negat illud, quatenus publicum, & publice probatum. Sed cum idem ibidem dicat difficile esse saluare talem locutionem à veniali, quantum ad eius auctoritatem id sufficit nobis:nam solum asserimus in conclusione non licere absque peccato aliquo vii oratione restricta. Deinde postea ostendam quomodo possit negari veritas occulta in iudicio absque mendacio, aut restrictione, de qua hîc agimus.

Citat postea Pelbartum in Rosario V. mendacium §. 9. sed ipse nihil aliud dicit quam quòd qui non tenetur respondere veritatem, possit vti verbis duplicibus, & simulatis, quod non facit ad propofitum; neque enim per hæc verba necessariò intelligendæ sunt orationes restrictæ, vt patet, quidquid gratis dicat Emonerius.

Citat præterea Adrianum, Caietanum, & Ioannem Medinam, sed illi manifestè loquuntur de restrictione, quæ ex natura rei, vel verborum, vel circumstantiarum significatur sufficienter, de qua restrictione hîc non agimus, vnde non fauent aduersariis. Imò Caietanus expressè negat restrictiones mentales 2.2.9.89.art.7. & licet eum intelligat Emonerius de restrictione non significata vilo modo verbis, hoc nobis sufficit, qui talem solam licere negamus, & eodem modo exponi possunt maiori ex parte, cæteri, quos citat Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

ex Theologis, ex quibus tamen non diffiteor aliquos ipli fauere.

Post Theologos speculatiuos citat cap. 15. plures morales, ex iis tamen Ioannes Nider nec fauet quidem, cùm solum concedat hanc responsionem interrogato, vbi sit iniustè quæsitus ad mortem: Creditis quod si ipse esset bic, ego dicerem vobis? Ex exteris plures explicari possent de oratione reftricta, significata exterius restrictione, sed nimis longum esset de quolibet in particulari discur-

Idem est iudicium meum de Iurisconsultis, quos citat n. 17. quorum primus, nempe Hostiensis, non facit in toto suo discursu vllam prorsus mentionem de oratione restricta, sed de re amphibologica, non restricta.

Post auctoritates, quibus opposita conclusioni sententia fulciri possit, nunc nobis opponenda

funt momenta rationum, quibus nititur. Prima ratio est, quòd nostra sententia tollat Prima obieviam, qua multa mendacia vitari possunt, & con- Gio rationis. sequenter dum nos conamur retrahere ab æquiuocarionibus restrictis, demus occasionem committendi multa mendacia: ergo. Respondeo hanc Responsio. obiectionem non posse vrgeri contra nos, nisi ostendatur quòd non mentiatur quis vtendo oratione restricta; nam si talis oratio sit mendacium, vt nos putamus, eo ipío, quo tollimus illam, tollimus viam latissimam mentiendi, quam aduerfarij aperiunt,& dum retrahimus ab illa, retrahimus à mendacio; aduersarij verò concedendo vsum orationis restricte ve vicentur mendacia, nihil aliud faciunt quam incidere in Scyllam, (vt dicitur)dum volunt vitare Charybdem;nam concedunt aliqua mendacia, vt declinentur alia. Vnde in forma nego sequelam antecedentis. Quòd si dicas in aliorum sententia consuli multum conscientiæ hominum,& dari ipsis viam,qua possent absque peccato multa facere, que aliàs facerent cum peccato; in nostra autem sententia oppositum fieri, atque adeò nostram sententiam esse longè difficiliorem oppolita. Respondeo, totum Ex difficulquidem verum esse, sed non propterea tamen no- tate maiori stram esse postponendam; nam non debemus ad nostra sentenconsulendum conscientiis, nec ad facilitandam deserenda. viam non peccandi, asserere aliqua non esse peccata, nisi aliunde quam illa facilitate costet nobis quòd non sint peccata; aliàs certè potuissemus dicere quòd mendacia ipsa manifesta non essent peccara, quia id dicendo efficeremus vt multi non eccarent mentiendo, qui aliàs peccarent;& fimiliter potuissemus dicere quòd cætera peccata omnia non essent peccata, & sic dicendo facilitaremus viam non peccandi, seu daremus occasionem vitandi multa, & gravia peccata, quæ committi quotidie solent, & non committerentur, saltem formaliter, si proponeretur quod non essent

Secunda ratio est, qua viitur Nauatrus in cap. Humana aures q. 1,n.2. & probabilem fatetur Su2rez lib.3.de Inr.c.10. n.7. Consistit autem in hoc; Quemadmodum datur terminus mixtus ex vocali,& mentali:ita etiam dari potest oratio mixta constans partim ex vocibus & partim ex conceptu interno: ergo si oratio sit vera, vt componitur ex illis duabus partibus, licebit ea vti:sed oratio restricta, quæ negatur licere in conclusione, est huiulmodi oratio, vt patet : ergo licet , & confequenter conclusio est falsa. Hæc ratio meritò displicet ipsemet Emonerio, & ad cambreviter respon

119.

Exponitur Pelbartus.

116.

Explicatur Gabriel.

117. Explicantur Adrianus. Caietanus. Ioannes Med.

Responsion

respondeo, quamuis daremus dari talem orationem vnam mixtam;non inde tamen sequi, quòd liceat ea vti; vnde in forma nego consequentiam, & dico quòd licèt vtens oratione restrica habeat interné apud se vnum conceptum mentalem verum correspondentem isti orationi restricte mixte ex verbis, & conceptibus, quem conceptum verum si exprimeret, verum loqueretur; tamen non exprimit illum conceptum verum; sed exprimit conceptum fallum, quia solùm exprimit illud, quod verba significant ex se, & circumstantiis, illud autem, vt suppono, est fallum. Confirmatur hoc, quia si quis dicerer, homo est lapis, volens significare per hoc, quòd esset animal, modò sciret illam vocem lapia solum salsum secundum hominum acceptionem non habere quamuis intendat signi. caret; quia licèt conceptus, quem ille vellet significure verum. ficare, esset verus, tamen'illum non significat, sed conceptum falsum; ergo quantumuis dicens quòd Petrus non sit domi, quem tamen scit esse domi, velit significare quòd non sit domi, vt faciat Chimæram, mentietur tamen, aut saltem peccabit; quia oratio illa non habet ex acceptione communi significare hoc, sed solum quòd Petrus non sit domi.

120. Tertia obie-Bio ex ra. sione.

fignificat ,

Tertia ratio est ipsiusmet Emonerij, quam proponit cap. 20. num. 3. hoc modo: dimidiara illa conceptus expressio, quæ sit ab viente oratione restricta, vel esset illicita, quia non est expressio totius conceptus veri, quem loquens habet internè; vel quia est expressio contramentem loquentis, vel quia est contra ius audientis, tollitque simplicitatem, & candorem conuersationis humanæ: sed non est illicita ex vllo ex his capitibus, vrgente causa sic loquendi; ergo non est tum illicira vllo modo. Minorem, in qua est difficultas solummodò, probat quoad primam partem, quia non potest ostendi vnde oriretur illa obligatio exprimendi totum suum conceptum. Probat etiam quoad secundam partem, quia sic loquens habet talem conceptum in mente, quem exterius profert; licet etiam habeat alium conceptum præterea, quem celat: ergo non loquitur contra mentem. Probat candem minorem denique quoad tertiam partem, aliquantulum fusiùs: summa est, quòd ius alterius non obliget quempiam ad significandum totum conceptum, quando inde sequeretur graue detrimentum loquentis, aut aliorum.

12 1. Responsso. Vieus oratione refericia, non babet interius talem conceptum. qualem fignificat , fed oppositum.

Reilcitur, quam quis mentiretur.

Respondeo breuiter, negando minorem pro secunda parte, quia non habet in mente illum conceptum, quem exprimit : qui enim externè tantum dicit quod Petrus non sit domi, quem scit esse domi, solum exprimit quòd non sit domi simpliciter, non autem habet internè talem conceptum; sed potius oppositum, scit enim iplum esse domi simpliciter, licet habeat alium conceptum quod non sit domi, vt faciat Chimæram. Qudd si dicas in hoc ipso conceptu, non est domi vt faciat chimaram, includi quòd non sit domi, vt propterea eum, qui id scit, habere necessariò conceptum quòd non sit domi, quia qui habet totum, habet partes in ipso inclusas, atque adeò eum non loqui contra mentem. Contrà est quòd si hoc sufficeret ad excusandum à mendacio, nunquam posset quis mentiri, per orationem laltem affirmatiuam, nam qui dicit quòd Petrus est domi, quem scit non esse domi, habet internè conceptum quòd Petrus non est domi,

& in hoc conceptu, tam benè includitur, Petrue oft domi, quam in conceptu, quo dicit quis internè. Perrus non est domi, ve faciat Chimaras, includitur conceptus ille quòd Petrus sit domi; ergo dicendo quòd Petrus est domi, non dicit contra mentem. Itaque vt aliquis dicat contra mentem, Quid requisufficit quòd significet externè aliquod indicium completum, & absolutum, quale internè non habet ; sic autem se habet qui loquitur restricte: tem. ergo si non liceat loqui contra mentem, non licet sic loqui.

122.

ritur ve all.

quis loquatur

Confirmatur, quærendo an qui haberet hos duos conceptus internos: Petrus est domi, & Pe- Consumatio, trus non est domi ve faciat chimaras, posset, si vellet, mentiri, dicendo quòd non esset domi. Si dicas quòd non id videtur absurdum, & contra omnium sensum. si sic, ergo potest mentiri, quamuis non ita loquatur contra mentem, quin habeat internè conceptum talem, qualem exprimit in sensu aduersariorum. Si dicas quòd ipse possit mentiri, quia posset intendere ire contra conceptum verum absolutum, quem haberet internè, licèt non iret contra alium conceptum. Contrà, ve dixi suprà, intentio mentiendi licèt sit peccaminosa, non tamen est mendacium: neque enim qui intendit mentiri, eo ipso mentitur, nisi vltra intentionem procedat ad actum, eundo contra mentem; ergo ab intentione eundi contra mentem habet ille mentiri pracisè, sed ab aliquo alio: quaro quid est illud aliud, à quo habet actu ire contra mentem ille, de quo loquimur? & sanè non credo aliud assignari posse, quàm quòd ille protulerit orationem lignificativam iudicij abloluti, quod non habet in mente; sed potiùs oppositum : sed qui vtitur oratione restricta, de qua agimus; profert talem, ergo mentitur.

Confirmatur secundò per dicta superiùs; Consirmaquia intendens significare per hanc orationem: tie s. bomo est lapis, cum intelligit significationem communem verborum, quod esset rationalis, mentiretur, & tamen non intenderet significare conceptum fallum; ergo intentio lignificandi conceptum fallum, non est que facit vt quis mentiatur, loquendo de alia intentione distincta ab intentione proferendi orationem, quam scit significare fallum.

Itaque mentiri prorsus nihil aliud videtur, quam proferre orationem, quam scit esse solummodò significatiuam conceptus falsi. Vnde cum loquens restricte, talem proferat, videtur mentici.

Hinc autem potest negari eadem minor pro- Responsive. politæ rationis, quoad primam partem, quia licèt non habeat quis obligationem exprimendi totam mentem, quando non exprimendo eam totam, non loquitur contra mentem; tamen quando, nisi exprimat totam necessariò, it contra mentem, habet obligationem exprimendi totam mentem. Quare si quis conciperet Petrum esse album, & bonum, vellet hunc conceptum totum significare, cum diceret, Petrus est albus, posset desistere absque peccato, etiam sine vlla causa, quia & illa ipsa orario non est falsa, & nihil vrget ipsum ad exprimendam reliquam partem; at si vellet dicere : Deus non est Angelus, non potest data opera solum dicere, Dem non est: sed teneretur adiungere Angelus, aut aliquid aliud, quod faceret propositionem veram, aut saltem fignificare

123.

fignificare aliquo modo quòd volebar aliquid aliud adiungere, quia sine adiuncto aliquo tali, propositio esset falsa, & habet quis obligationem non proferendi voluntarie, & significatine propolitionem falfam, nisi quando significarer iplemet aliquo modo quòd non protulerit integram

propositionem.

124. Confirmatio Emenery.

Quando ali-

qua circum-

stantia lo-

cutionic in-

notescit fine verbis non est

necesse eam

per verba.

Ad confirmationem, & declarationem maiorem prædicæ, etiam folutæ rationis, addit Emonerius hunc discursum: si quis interrogatus à iudice iniustè, an fecerit aliquam rem, quam fecit, sed non tenetur fateri, responderet : non feei talem rem, prout adstrictus obligatione respondendi, verum diceret: sed si idem responderet : non feci, non additis illis allis verbis, idem dicerct, ac quod diceret iis additis: ergo secut iis additis diceret verum,ita etiam iis non additis diceret verum, & consequenter oratio restricta non est mendacium, nec ea vtens mentitur. Probat minorem, quia ex circumstantiis illius interrogetionis sufsicienter innoteseit quòd ipse sic respondeat in illo sensu, & quoties ex vno verbo significatur sufficienter aliquid, non est necessarium addere alia verba. Exemplum dat Emonerius, in eo qui solet frumentum vendere, & non habet amplius vllum, quod sit venalo, licet habeat quod retinere vult ad proprios vsus, is, si quæratur ab ipso, an habeat frumentum, potest absolute, & simpliciter dicere quòd non habeat, intendendo quòd non habeat frumentum venale; necest necesse vt addat illa verba: non habeo quod vendam, nam ex circumstantiis id intelligitur eum velle suffi-

Hoc exemplum tradit vniuersaliter ad omnes locutiones restrictas, que fiunt cum debira causa: existimat enim qued quemadmodum intelligitur ex circumstantia huius responsionis, quòd intelligat de frumento venali, ita semper quoties quis loquitur, aut dicit aliquid esse, vel non esse, debeat intelligi quòd id non dicat, nisi in sensu aliquo vero, siue illo, quem exprimit, siue alio, quem mente premit, & non tenetur ob legitimam causam exprimere. Vude videtur sibi conciliare in re Authores secunde & terriæ sententiæ, quia dum Authores secundassententia affirmant licere restrictionem, quando significatur aliquo modo exteriùs,& dum Authores tertiæ sentétiæ negant licere restrictionem, nisi quando est causa legitima,quandoquidem,quotiesest causa legitima,toties secundum Emonerium, significatur restrictio exterius, sequitus manifeste qued verique authores conveniant in re in casibus, in quibus licet

& non licet restrictio. Ad hanc confirmationem imprimis dico esse mihi certum quotieseumque ex vircumstantiis personarum, aut negotij intelligitut ex communi acceptione vocum quòdaliquis loquatur cum aliqua determinata sestrictione, non significata per verba' præcisè, & secundum se considerate, non esse necessarium significare verbaliter calem restrictionem, & oracionem sic restrictam licere, cámque nihil habere commercij cum mendacio; hac enim ratione sufficienter significamus conceptum nostrum verum, nec significamus conceptum fallum vlla ratione: nam licèt oratio vocalis, quam proferimus, sit falsa secundum se, determinatur tamen ad aliam significationem per illas circumstantias, quam candem ob rationem vtimur, & bene orationibus imperfectis, si secundum se considerarentur, quia scilicet determi-

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

nantur sufficienter ex circumstantiis aliquibus ad fignificandum perfecte non minus, quam si iplæmot perfectæ essent. sie si aliquis quærat an Petrus sit domi, benè respondemus: non, aut est, quia licet illa verba ex se non significent Petrum esse, aut non esse domi, tamen ex circumstantia talis interrogationis sufficienter determinantur ad significandum non minus, quam si diceremus: Petrus est domi, aut Petrus non est domi, imò quia sic determinantur, non tam commodè quis responderet interroganti, an Petrus esset domi, dicendo: Petrus non est domi, quam dicendo non solummodo, ve patet ex communi modo loquendi.

Vnde libenter fateor quòd venditor ille frumenti, de quo in exemplo, possit licitè, & aptè interroganti an habeat frumentum, respondere quòd non, licet habeat frumentum necessarium ad suos proprios vsus,& non venale; quia reuera ex communi modo loquendi ista negatio habet sensum illum de frumento venali, sicut & interrogatio illa, nisi addantur aliquæ aliæ circumstantiæ, ob quas daretur intelligi quòd non

sic esset intelligenda, sed alio modo.

At fi interrogatetur an haberet frumentum venale,& responderet negatiue, intelligendo quòd non haberet frumentum venale interroganti, licèr haberet illud venale aliis, existimo quòd splendide mentiretur, quia interrogatio illa non intelligitur ex communi modo loquendi de frumento venali interroganti, sed simpliciter de venali; vnde etiam responsio de tali intelligenda venit, atque adeò est falsa,& illicita.

Vnde diroctè ad propositum respondeo in for- Responsio ma ad confirmationem, concedendo maiorem, & diretta ad distinguendo minorem, si verum est quod supponit probatio minoris, intelligi sic responsionem ex eius eircumstantiis, concedo minorem, & nego id esse contra conclusionem, aut ad sensum controuersiæ, quæ non est de oratione restricta, cuius restrictio ex circumstantiis innotescit; sed de ca cuius restrictio non sic innotescit, si id non sit verum, nego minorem. An autem sit sic verum, nce nemon incumbit mihi definire ex obligatione confirmationis præmissæ. Sed dico quamuis id verum esser, non esse tamen idem dicendum in omni occasione restringendæ orationis, vt vult

Emonerius, sed de hoc viceriùs postea.

Quarta ratio', quam adducit Emonerius c. 21. pro vsu locutionis restrictæ contra nostram conolusionem, est ab incommodis, quæ aliàs imminerent, & solummodò vitari passent communiter tali lacutione, ob que sanè incommoda Au- ti nostre senthores quasi coacti sibi videbantur admittere illas orationes restrictas. Primum incommodum est, quòd aliàs non possit quis cauere manisesto periculo earissimi amici, aut patris, cum scilicet quærererur ab interfecturo, virum effer domi, aut terrogate vbi vbi esset eli enim non negaret eum esse domi, aut sit aliquis infoire se vbi esser, intelligendo ad dicendum interfectori, sed vel fatereur directè veritatem, vel taceret ; aut responderet disparato modo, manisestum offer periculum, quòd aut amicus, vel pater interficeretur; aut iplemet, nisi directe responderer. Seeundum incommodum esser, quod vxor adultera, interrogata à marito interfecturo cam, si veritatem fassa sit, aut non respondear directe, an commiserit adulterium, non possit vitare adulterium. mortem, aut mendacium, nisi posset respondere se non commissse adulterium, intelligendo ad dicendum ipsi; mortem quidem si fateatur veri-

premissam

confirmatio-

126.

127. 4.Obiettio ex tatione de-Sumpta ab inconueniententia. Primum incommodum nostra sen-tentia de interficiendus.

1. Incommo. re interrogata

125.

tatem, aut non respondeat directe: mendacium autem si respondeat directe se non commissie, nihil subintelligendo per restrictionem, aut etiam subintelligendo aliquid, si locurio sic restrica sit mendacium.

128. medum do reo iniustõ interrogato an crimen commisoris.

Terrium incommodum est de reo inique in-Terrium in- terrogato, an aliquid fecerit, quod reuera fecit, qui si faceatur verum aperte, inferetur ei supplicium; si non, inique licet, afficietut tormentis ipsa morte granioribus, quo malorum labyrintho facile extricare se posset, vtendo locutione restri-Ca,& nullo alio modo.

4. Incomme-dum de confessario interrogato de crimine in confossione au-

Quartum incommodum est Confessarij, qui interrogatus de peccato aliquo in confessione audito, an scilicet illud vnquam in confessione audiuerit, nisi respondeat directe, intersiciendus sit;& si respondeat directe le audiuisse, sit fracturus sigillum Confessionis; mentiturus autem si directe neget le audiuisse.

129. nmedum do confiliario Regu interrogato de arcawis reip.

Ad hæc priuata incommoda addi possunt mul-Quineum in- ta etiam publica, sed vnum tantum specificare sufficiet, nimirum si quis Reipublicæ Consiliarius, cui arcana quædam maximi momenti, ex quorum occultatione Reipublicz salus dependeat, commissa sunt, interrogetur an nonerit talia arcana, & statim interficiendus sit, nist directè respondeat absque ambagibus:noni; vel non noui. quid faciat? Si dicat, noui, iam Rempublicam supremo exponet, vt suppono, periculo:si dicat: non noul, nihil subintelligendo, mentietur, imò & mentietur etiam in nostra sententia, aut saltem peccabit. Si dicat, non noui, subintelligendo restri-Aionem mentalem: sed si liveret vti locutione restricta,& Rempublicam, & se etiam tam à morte corporis, quam à morte anima, & quocumque peccato indemnem seruabit.

Hæc ergo, & similia gravissima tam publica, quàm priuata incommoda, quæ vitari non pofsunt, nisi mediante locutione restricta, vel sola sufficere deberent, vt vsus talis locutionis licere

dicendum esfer.

Sed certè ex dictis suprà circa mentem Augustini de restrictionibus facilis est ad hanc obiectionem responsio, nec enim ferè graviora sunt hæc incommoda, qu'àm quæ iplemet Augustinus sibi tum imposuir, vnde ad hæc responsiones

iplius ad illa accommodari pollunt..

Nulla incom moda excufant locutioses restrictas, ficut nee ipfa mendacia.

110.

Responsio L.

Respondeo ergo primò generaliter, nisi ostendatur locutionem restrictam non habere neque talem malitiam, qualem habet mendacium, neque malitiam aliquam intrinsecam, vt habet mendacium, siue eiusdem, siue diuersæ rationis, vitationem prædictorum incommodotum, & quorumcumque aliorum , non fufficere vt licitus dicatur vlus locutionum restrictarum:nam quemadmodum si vitari non possent nisi per mendacium, nemo diceret mendacium licere in casibus, in quibus occurrerent prædicta incommoda, ex eo quòd mendacium supponatur intrinsecè, & indispensabiliter esse malum, ita etiam qui putat locutionem restrictam esse mendacium, aut habere malitiam tam necessariò, & inseparabiliter annexam, quam mendacium, consequentissimè dicet non licere talem locutionem, quantumuis, nisi ea mediante non possent vitari prædicta, & quæcumque alia incommoda. Si autem ostendatur semel quòd locutio restricta non habeat inseparabilem malitiam, quemadmodum haber mendacium, tum non erit difficultas quin licere poslit ad vitanda prædicta incommoda; nihil enim

tum impediret. non ergo probatur sufficienter. meo iudicio, vius restrica locutionis per pradicta incommoda; nisi aliunde constaret quòd non esset intrinsecè malus:id autem aliunde non constar, nisi ex aliis præmissis rationibus, & au-Aoritatibus, quas abunde soluimus: ergo hæc probatio ex incommodis non vrget nostram sententiam. Sed breuiter dici potest illa incommoda non esse vitanda, nist-possint vitari alio modo, quam per orationem restrictam, aut mendacium.

Nam., vt optime Augustinus contra mendacium cap.7. sed ea que constat effe pescata, nullo bona Que sui incausa obtentu, nullo quasi bono fine, nulla velut bona intentione facienda sunt. Quod cum probasset fusius, ibidem subiungit : Quod enim sceleratissimum faci- bona. nus, quod turpissimum flagitium, quod impiissimum sacrilegium non dicatur posse sieri recte, atque instè, ve in eo perpetrando non solum supplicia nulla timeantur, sed sperentur & pramia:si semel concesserimus in omnibus malu operibus bominem non adeò quid fiat, sed quare fiat, esse quarendum, ve quacumque propter bonas causas facta inueniuntur, nec ipsu mala esse iudicentur. Vnde etíam in toto ferèdiscursu istius libri, cùm opponeret sibi Augustinus ex sententia eorum, contra quos arguebat, quòd per perpetrationem mendacij possent vitari aliqua incommoda, & procurari emolumența, semper respondebat quòd similiter per perpetrationem furti,& adulterij,ac aliorum criminum possent etiam vitari incommoda, & procurati emolumenta, & quòd tamen non propterea vilus dicere posset quòd liceret talia facere, & hinc inferebat quòd similiter non licebat mendacium, quamuis illa incommoda per iplum vitari pollent, & procurari commoda, cum tamen ii cognouisset vsum restrictæ locutionis, facile posset ostendere quomodo possent vitari illa incommoda absque mendacio.

Respondeo secundò directiùs: nisi possint vitari illa incommoda per locutionem amphibo- Responso s. logicam, aut declinationem responsionis, aut responsionem impertinentem, aut aliquo modo, quam per locutionem restrictam, aut mendacium, non debere caueri ista incommoda, sed illa esse relinquenda Deo, in quo fi quis spem collocaue Incommodo rit, non dubito quin pro sua bonitate, & miseri- si mun possioni cordia, sit iis incommodis remedium illud adhibiturus, quod magis opportumum est nolenti fritts, su ex veritatis,& non offendendæ diuinæ maiestetis amore, ca caucre per locutionem restrictam, aut linquenda mendacium; & nunquam potius quam in similibus occasionibus vrgere putarem præceptum

spei secundæ vittutis Theologicæ.

Et hoc etiam videtur satis insinuare Augustinus supràsap. 17. vbi cùm proposuisfet responsionem quandam veram, quam Raab daret iis, quos fefellerat, & opponeret sibi quòd interficeretur li fic responderet, & etiam quod forte inucnirentur exploratores, subiungit: Et vbi ponimus voluntatem, ac potestatem Dei, an forte non poterat & illam, nec ciuibus suis mentiontem, nec bomines Dei prodentem, & illos suos, ab omni pernicie custodire. Et ad confirmandam hanc spem proponit exemplum ex Scriptura Genef. 19. Vbi Deus mitaculosè custodiuit Loth à Sodomitis volentibus per eum habete hospites Angelos, quos acceperat, & quos non negauerat domi suæ esse, quia nolebat mentiri, cum tamen posset forte mentiendo excusare omnem illam vim, quam intétabant Sodomitæ non minus, quàm exculauit Raab luo men-



dacio viterius scrutinium domus suz. Nisi forte, inquit Augustinus , obliti sumus boc fuisse in Sodomis factum vbi masculi in masculos nefanda libidine accensi,nec ostium domus,in qua erant,quos quarebant, innenire potuerunt, quando vir iustus in causa oranino simillima pro suis hostibus mentiri noluit, quos esse Angelos nesciebat, & vim morte peiorem ne paterentur timebat. Et certè poterat talia respondere quarentibus qualia in Iericho mulier illa respondit nam prorsus similiter & illum interrogando quasinerunt; sed homo instru noluit pro corporibus hospitum animam suam suo mendacio maculari.

Et subiungit quod ad totum hoc argumentum ab inconuenientibus valde conducere potest: Faciat ergo homo etiam pro temporali hominum salute quod potest, cum autem ad hune articulum ventum fuerit, vt tali saluti consulere , nisi peccando,non possit, iam se existimet non habere qued faciat. Nisi ergo constet orationem restrictam non esse peccatum, non est adhibenda fides ad vlla incommoda vitanda, sed tum illorum incommodorum cura diuinæ committenda est prouidentiæ.

Ex duobus autem incommodis, quæ in aliquibus ex prædictis casibus imminerent, mortis nempe propriæ, aut reuelandi crimen auditum in confessione, vel prodendi arcana Reipublicæ, mortis propriæ periculum esset sine dubio postponendum illis aliis incommodis: vnde posius deberet quis pati mortem, quam fateri le aliquod peccatum determinatum audivisse in confessione, aut prodere arcana Reipublicæ, vt omnes fate-

Dices paucissimos reperiri posse, qui non volunt potius peccare, quam exponere se tam manifesto ericulo mortis. Respondeo, si hoc ita sit, paucislimos elle qui non peccabunt.

Instabis : sed melius esser dare eis viam, qua possent vitare peccatum: talem autem dant aduersarij, concedendo vsum orationum restri-Carum, nos verò negantes talem vsum, non da-

mus talem viam. Contrà, si melius esset ipsis dare talem viam, deberemus dicere quòd non peccarent mentiendo, quia si essent semel possessi hac doctina, facilè vitarent incommoda illa fine poccato. Itaque quemadmodum aduersarij negarent essemelius dare ipsis viam cuadendi ista incommoda per licentiam mentiendi, nos dicimus eriam non esse melius dare ipsis talem viam per licentiam orationis restrictæ: sola enim illa via est danda, quæ potest iniri absque peccato vllo: talis secundum nos non est via orationis restrictæ, sicut nec est secundum vilos via mendacij,

Respondeo tertiò particulariùs, quoties cumquealiquid quæritur à Confessario, aut reo, vel teste, in publico examine absolute & simpliciter, si sit res, quam confessarius solum nouit in Confessione, aut quam iudex non possit, quà talis peteret, posse & Confessarium, & testem absolute dicere se non scire tale quid, & esiam si opus esset id negare cum iutamento, nam ex communi omnjum acceptione, interrogationes quæ fiunt Confessario circa cognitionem alicuius rei, intelliguntur idem est de de cognitione, quam aliunde, quam ex confessione scit; & intertogationes, quas faciunt iudex, & ministri iustitiæ, intelliguntur esse interroganiones competentes iplis iuxta præloripta legis; vnde & responsiones etiam ex communi vsu intelliguntur esse proportionatæ interrogationibus, ita vt quemadmodum interrogatio facta Confessario, Scoti oper, Tom, VII, Pars II.

an scilicet cognouit aliquam rem, habet hunc sensumjan cognouit illam rem extra confessionem, eodem modo responsio, qua diceret quòd non, habeat similiter hunc sensum, quòd non cognouit extra confessionem, qui est verus, arque aded licitus: & quemadmodum interrogatio facta à iudice, teste, aut reo, an scilicet cognouerit, vel fecerit tale quid, haber hunc sensum, an cognouerit, vel fecerit illud, sicut debeat illud interroganti tum fateri: similiter responsio habeat hunc sensum, qu'dd nó cognouerit, vel fecerit, sie vt reneatur illud ei sic interroganti fateri. Itaque quemadmodum in casu venditoris frumenti, de quo suprà, si quis quareret ab ipso an habeat frumentum,id intelligeudum esset, non de frumento quomodocumque, sed de frumento venali,ita in his casibus, interrogatio intelligenda est non de cognitione rei simpliciter,& absolute, sed de cognitione rei, cum limitatione præmissa; quare qui responderet negatiue ad illas interrogationes subintelligendo in mente sua rem cum illis limitationibus, non vteretur oratione restricta, de qua agimus in conclutione, quia ipla restrictio ex communi vsu ab illis circumstantiis significaretur abunde, ita vt non esset opus verbali expressione vlteriori eius. Non loquimur autem in conclusione, vt sæpè dixi, de restricta oratione hujusmodi, sed de excuius respictio non esset significata sufficienter secundum communem acceptionem. In hoc sensu intelligo plutes ex Doctoribus, qui videntur significare vsum orationum restrictarum osse licitum, & præsertim qui illum concedunt in casu rei, ant testis iniustè examinatorum, & Confessarij interrogati de crimine audito in Confes-

Ad hæc adiungo quando aliquis absolute, & simpliciter quærit aliquid, nisi determinet in interrogatione quòd velit illud scire quacumque ratione, fine peccando, sine non, intelligendum esse eum sie, vt non velit illud scire, si non potest id scire absque peccato, quia vniuersaliter præsumendum est quod homines non sint mali, nec operentur male, nisi sufficienter appareat quòd operentur male, mili lumcienter appareat quod fine prain-fint tales, aut quòd taliter operentur; vnde si ali- dicio nostra quis peteret à me, ut irem cum ipso quocumque conclusionis. vellet, posset absolute, & simpliciter id promittere, sed si postea significaret se velle vt irem ad domum pestis, aut meretricis, non deberem ire, nec vllus meæstimaret propterea violare promissionem, quia promisso abomnibus intelligeretur prudentibus cum limitatione ad res, quæ possent sieri absque peccato. Præterea, si aliquis interro- Promittens garet, absolute, & simpliciter, an cognoscerem facere alialiquid, ex eadem ratione omnes prudenter intel- quid abjoluie ligerent quòd non vellet illud scire cum magno aliquo respondentis detrimento, sed quòd inten- cum condideret illud scire, ita vt non tenderet in tale de- tione si possie trimentum; vnde & responsio sic etiam intel- absque pecligenda veniret, ita nimitim vt si negatet inter- cato. rogatus se tale quid scire absolute,& simpliciter, omnes prudentes existimagent quòd id non seiret, itavt posset illud dicere absque graui detrimento, nisi aliud ex aliquibus circumstantiis con-

Ex his patet quòd vniuerfaliter quoties peccaret quis interrogatus simpliciter respondendo fine restrictione, aut quoties incurreret magnum detrimentum, liceat ipli vti oratione restricta, & quòd restrictio significetur sufficienter ex citcumstantiis interrogationis, quæ debet haberi de 135.

Quendo poffit quis vii ora-tione restricta

Mors propria potius susti-nenda quàm teuclandum peccatum in tonfessione anditum, ant <del>ri</del>uelanda fetreta grawia reip.

Replica.

Responsio.

Alia roplica.

Relicitur.

134. Responsio 3. ed illud de Confessario & reo. Comfeffarius abfolute interrogatus an wliquid nouit auditum in von fessione, potost negare. reo iniuste interrogato 👉 de cofto.

952

de interrogante, nisi aliud constet; atque adeò quòd talis restrictio non præiudicet nostræ conclusioni, & iuxta hoc intelligendum puto esse Coninckum disp. 10. de actibus supernaturalibus dub.z.n.51.652.

135. Quando ex circumstaniis excluditur restrictio vii.

Quando non possit reus iniuste interrogatus vii frista.

Quando item Confessarius men poffit vti vestrictione.

Si liceret refiritio in ca-∫u Confe∏arÿ 👉 rei, liceret etiam wbicunque pec-caretur fa-sendo simplieiter Verita-\$47734

Nulla est differentia inter illas restictiones, sie ve possum & he ut debeam dicere.

At his non obstantibus nullo modo existimo posse quem vii responsione restricta in vilis casibus, in quibus significat interrogans se excludere restrictionem, quamuis reuera alias teneretur ea non licet es excludere. Vnde si iudex quærat, an reus fecerit tale quid vlla ratione, siue sic vt debeat, aut possit aliud fateri ; siue sic vt non debeat, nec possit ; & siue ipsemet iudex habeat auctoritatem interrogandi, siue non habeat; existimo tum reum non posse negare cum illa restrictione, ita aut possim dicere, aut, ita ve debeam, quia illa testrictio ex oracione re- suppositione talis particularis interrogationis intelligitur exclusa ex communi omnium acceptione: quemadmodum in casu venditoris frumenti, licet si quis pereret absolute an haberet frumentum, cùm non haberet vendibile, licèt haberet non vendibile, posset respondere quòd non; tamen si interrogaretur an haberet vllø modo frumentum, sue vendibile, fiue non vendibile, non posser respondere, non habeo; quia ex natura intereogationis præcludebatur illa restrictio de vendibili. Similiter si quis quæreret à Confessario, audivisti ne, aut vt homo, aut vt minister Dei, aut vices eius gerés tale peccatum in confessione hesterna à tali homine, sue possis, autrenearis illud dicere, siue nó, non credo quòd possir dicere, quòd non audiuit illud, modò illud audiuctit, quia restrictiones, quasalias adhibere posser ex simplici interrogatione, & præsertim illæ, quas communiter adhibere solent, nempe non audiui, sta ve tenear, aut possim dicere, non audiui ve bomo, non audini vt subditus; sunt præclusæ per ipsammet interrogationem lic limitatam, ita vt. nemo prudens possit intelligere ex circumstantiis illius interrogationis quòd locutio eius effet restrictaillis restrictionibus.

Et sanè à id liceret supposita tali interrogatione,in casu confessionis, aut rei, liceret etiam vniuersaliter in omni occasione, in qua peccaret quis confitendo veritatem vei reftrictione, & vniuersaliter illa restrictio in omni tali occasione esset ram sufficienter nota ex circumstantiis interrogationis, ac effer in casu hoc Confessarij. Vnde in hoc conuenio cum Emonerio, quòd minùs consequenter discurrant ij Theologi, qui concedunt vlum restrictionis in casu confessarij, & rei, & non concedunt illum vniuersaliter in omni calu, in quo peccaretur confitendo vernatem sine restrictione, imò si liceset eam adhibere in casu Confessarij interrogati cum limitationibus alme propositis, omnino liceret ca vti in omni prorlus calu, in quo sequererur notabilo detrimentum, si quis ea non vteretur, sine posset exponere se illis nocumentis, sine non absque peccato, Nec fatis intelligo differentiam illam, quam adhiber Malderus in tractatu de abusa restrictionum mentalium cap. 10. sect. 2. inter has duas restrictiones, que conjungi possunt & solent internè cum responsione negatiua : nescio nempe, sic vt debeam dicere, & sic ve possim dicere, quali prima liceret in casu aliquo, in quo altera non liceret, non enim dubito quin in quocumque casu, in quo possit quis verè dicere:nescio se ve possim dicere, politi etiam verè dicere: nescio sic vi debeam dicere, nam quando non potest quis aliquid facere,

non debet illud facere: vnde in quocumque casu porest quis habere in mente hanc restrictionem, sic ve possim, potest etiam habere alteram, sie ve debeam. Imò & quotiescumque potest quis dicere verè, nescio sic vi debeam dicere, porest eriam dicere: nescio sic ve possim commode, quia debet non vei restrictione mentali, nisi in casu, in quo non possit quis commode sine detrimento ea vti, & consequenter quoties potest habere hanc restrictionem:nescio ve debeam dicere, potest habere alteram nescio ve possim.

Non etiam intelligo differentiam aliam, quam assignat Sotus de detegendo secreto in 3.9.3.6 lib. s.de luft.q.9.4.2. inter restrictiones, quæ sierent mediantibus verbis dicentibus ordinem ad loqui, & non dicentibus, quali licerent restrictiones cum illis primis verbis, & non cum secundis, ita scilicet ve qui interrogaretur homicida, an fecerit hamicidium, non posset dicere, non feci, subintelligendo sic, vt tencar illud fateri; si verò inter- bus. rogareturan sciuerit quis interfecerit, possit dicere, non: subintelligendo, sic vt debeam dicere; non intelligo, inquam, hanc differentiam, nec dubito quin in quocumque casu liceat vti vna restrictione, liceat etiam & altera;nec credo vllum esse qui ex natura horum verborum, nescio quis fecit, potiùs intelligat, aut intelligere possit restrictionem illam : vt dicam, quam ex verbis, mon feci, non est domi: vnde ruit fundamentum Soti, nempe quòd ex communi hominum víu subintelligeretur illa restrictio in verbis quibusdam,& non in aliis. Adde necessirati illi, ob quam Authores recurrant ad restrictionem, vt vitent scilicet præmissa incommoda, non satisfieri posse per restrictiones illas solas, quas admittu Soto, quia interrogantes possent facillimè vrgere ad responfionem in verbis illis, quæ dicit Soto esse inca-

pacia restrictionis. Quòd si quæras, quid ergo faciendum sit resti, aut teo, quando iniustè examinantur à iudice ex- 🛭 Quid debet cludente per modum interrogationis restrictio- facre softis nes ? Respondeo ipsos respondere posse se non do nen pessent teneri alio modo, quàm secundum formam iuris vii oratione respondere; secundum autem formam iuris se ne- mfinita. gare quòd fecerint:& quòd si vegeantur viteriùs, non debent viteriùs respondere, sed repetere prædictam responsionem, aut tacere, vel diuertere sermonem semper ad alia, & rogare vt agatur secnm iuridice, cæteraque committere Deo, quæ est

doctrina Doctoris 4.dist.15.quast.4.

Idem dico de Confessario, si interrogetur iuridice, quamuis huic semper respondendum purarem, fi interrogaretur an audiuerit tale quid in Confession. confessione, se quæ audiuerit in confessione nec Viderur prisdebere, nec poste dicere, nec dicurum, etiamsi ad mortem esset damnandus, tale crimen, quamuis illud audfuisser. Imò circa hoc aduerto mihi videri periculosum Confessario dicere se non au- fessione cridiuisse tale crimen in confessione, quamuis reue- men aliqued, ra illud non audiret, quia hoc iplum videtur esse aliqua reuelatio confessionis.

Præterea puto non esse consultum vt Confessarij significent se per confessionem continuam Petri, verbi gratia, cognoscere quòd nunquam «Confessary peccauit, aut nunquam se audiuisse ab illo in confessione peccatum mortale, quia præterquam aliquis non quòd aliquo modo fignificaret confessionem alterius; adhuc pauci crederent illis, & darent occassonem aliis malis hominibus mentiendi in non confessus confessione, & non significandi sua peccata, vt

136.

Inutilis eft distinctio 100 strictionum que fiunt cum verbis dicentibus ordinem ad loqui &

in tali café culosum Condiniffe in con-

138. confultum Vi scilicet mertale.

scilicer idem diceretur à Confessario de ipsis, quòd facerent talia, vel talia opera bona, & quòd non peccauerint, & sic reputarentur boni. Sed præcipuè moueor ad hoc sentiendum, quia eo iplo, quo Confessarius soleret dicere de aliquibus quòd ipfi non peccauerint mortaliter, toto eo tempore quo iple audiuit eorum confessiones, & non diceret hoc de aliis, eo, inquam, iplo significaret quòd alij peccauerint mortaliter, & sic reuelaretur aliquo modo aliorum confessio: posset enim vnusquisque formare apud se hunc discursum; cur ille Confessarius diceret Petrum sibi confitentem tanto tempore non peccasse mortaliter,& non diceret idem de Paulo, nisi quia Paulus est ipti confessus aliqua peccata mortalia, non verò Petrus.

Itaque consultum omnino existimo Confesfariis, ve non solùm non agant de peccatis particularium personarum, sed nec etiam de virtutibus, tanquam in confessione cognitis; sed quantum ad scientiam habitam in confessione eodem modo se gerant respectu omnium, nec hos magis laudantes, quàm illos, sed de omnibus codem omnino loquentes modo, quo loquerentur, si eorum

confessiones non excepissent.

139. Si non possent Confessarij

absque 'ora-

zione refiricha

respondere de

percetis asceptis in con-

fossione, debe-

terst pati

mortem.

140.

Reblica.

Responste.

Quòd si pati deberent mortem, nisi ad mentem interrogantis categorice responderent, audiuisse se à Petro tale peccatum in confessione, aut non audiuisse, tum occurrit obligatio per sequutionem, torméta, & mortem iplam subeundi, & si senes sint, aut debiles proptereaque suo, & aliorum iudicio tormentis sufferendi impares, sperandum tum est in Domino, qui non confundit, nec derelinquit sperantes in se, nec patitur nos tribulari supra id quod possumus. Illis autem recolendum effet illud Augustini lib. contra mendacium cap. 17. Sed inquies, ipsa morerentur. At vide quid sequatur, morerentur enim cœleftis babitationis incomparabiliter ampliori mercede, quam domus illa, quas sibi fecerunt in terra, esse potuerunt. Morerentur enim futuræ in æterna fecilitate, mortem perpessa pro innocentissima veritate.

Dices, si Confessarius non negauerit absolute se audiuisse in confessione crimen, de quo interrogatur, eo ipso intelligetur, aut saltem vehemens suscipio habebitur, quòd istud crimen audivit, quià aliàs simpliciter negaret se illud audiuisse; nec in hoc difficilem se præberet : ergo tenebitur id negare. Respondeo negando sequelam, si significet se non posse dicere, nec audiuisse se, nec non audiuisse, siue audiret, siue non audiret: fateor quidem si esset talis, qui negare soleret audiuisse se in confessione, que non audiuit, quoties interrogaretur de illis, tum vehementem daturum eum de peccato suspicionem, de quo interrogatus nollet respondere se id non audiuisse. Vnde ex hoc ipso capite confirmo quod dixi, non debere homines negare, aut asserere quidpiam, de quo interrogantur, tanquam de re intellecta in confessione; quia si ita se gerant in casu prædicto còm negauerint se posse respondere negatiue, aut affirmatiue ad interrogationem, non dabunt vllam suspicionem de audito crimine; aliàs autem da-

Quantum ad casum vxoris interrogatæ à vito de adulterio, commodè respondebit istius modi interrogationem esse impertinentem, ac talem, cui ipsa non debetet respondere; & quòd si ipsa esset conscia istius criminis, & negaret ipsum,

non deberet fides ipsi adhiberi. Quæ enim vxor conscia talis criminis vellet illud fateri? Hæc etiam responsio esset commoda: Marite mi, cur me de hoc interrogas?putasne me aut vllam aliam talis criminis coniciam, fassuram illud; an non scis quòd talia crimina difficulter confiteamur ipli Deo? quid ergo putas nos ea fassuras extra confessionem, & quidem maritis, quibus minimè omnium ca vellemus esse comperta.

Hæc ergo,& simili aliquo modo absque mendacio, aut restrictione deberet se extricare, & si

non posset, patienda essent omnia.

Ego vitrò fateor paucissimas fore mulieres, quæ, quamuis consciæ criminis, de quo interro- Rara sunt gantur à marito, non statim id negabunt se vn- qua non abquam fecisse, si quæ sit, quæ id non negabit, de folute menea posse dici merito: Que est hac, & laudabimus cam, casu. fecit enim mirabilia in vita sua, quod de viro insto, & contemptore diuitiarum Eccles.3. dicitur; sed fum etiam certiffimus, quòd cùm sic interrogantur,vix, aut ne vix quidem, recordentur æquiuocationis, aut restrictionis, sed splendide & simpliciter mentiantur, & negent fecisse se quod fecerunt. Nec id pro fragilitate humana mirum videri deber, cum in eo mendacio non esset, vt communiter supponitur, alind peccatum, quàm veniale, & meliores Christiani aliquando peccent venialiter fine occasione tam vrgenti, iuxta illud, septies in die cadit instru: miraculum potius esset, si fragilis mulier non peccaret venialiter mentiendo officiose, ad vitandam tam grauem calamitatem, quam pati deberet si veritatem fateretur. Vnde imprudentissime à maritis, aut aliis Imprudemis. proponuntur illis tales quæstiones, cum debeant sime propoesse moraliter certi, quòd ipse, si consciæ sint, non fatebuntur veritatem. Nec minus etiam prudenter, sed magis impiè adigunt ipsas aliquando ad iurandum quòd tale crimen non fint perpesse, nam neque verisimile est eas iuraturas, ex veritate saltem, iuxta mentem corum, qui illud proponunt, & præterea datur ipsis valde vrgens occasio peierandi sine emolumento

Quod si in his gravissimis casibus vei locutione restricta non liceat, multò minùs ca vti licebit in aliis minoris momenti, & præsertim communiter, & ad singulas ferè interrogationes, in quibus, quamuis quis posset absque magno incommodo fateri veritatem, mallet tamen eam occultare.In quo sanè deplorandus est nimius quorundam abulus, & quod peius cft, instructio, cum Cum vienti. quibus quod ad me attinet, non alio modo con- bus locatione uerfor, quam cum merè mendacibus me gererem, restritta conihil prorsus credendo ipsis, quam quod mea connersannon referr credere, quamuis fallum estet. Nec ne- dum ac cum gari potest quin æque ipsis ac mendacibns in om- mendacibus. nibus, quæ dicunt credendam, aut discredendum sit. Ham vix mendaces etiam solent absque aliqua causa mentiri, & quoad eos, quibus aliquis loquitur, perinde prorsus est quod is vtatur, aut non viatur restrictione.

Ex hactenus dictis, in solutione præsertim argumenti deducti ex incommodis, que oriri possent, nisi licerent orationes restrictæ, cum caula sufficienti, habemus regulas faciles ad discer- refritta? nendum, quando licet vti restricta oratione, & quando non.

Nam quoties in ipfa interrogatione, aut ex circumstantiis locutionis excluditur omnis restrictio, non licebit ca vti, ob quamtumuis grauem caulam; cc

qualiones

143.

141. Quod faciendum vxori interrogat L de adulterio.

# Lib. III. Sententiarum

954

causam: quoties autem non excluditur restrictio, sed quaritur aliquid simpliciter, tum vix regula vniuersalis dari potest, sed ex natura personarum ac interrogationis, ac aliarum circircumstantiarum facile colligi potest hic & nunc in particulari, quando restrictio subintelligi potest sufficienter, & quando non.

Quoties quis
posest vis
posest vis
posest vista absque
peccaso, tosies
posest eam
consirmare
jure jure jure jure
1 io.

Vbi obiter aduertendum, quòd quoties quis vti potest locutione restricta absque peccato, aut mendacio, toties possit, si opus sit, absque periurio iurare mediante tali restrictione. Vnde si iudex interroget à reo, aut teste, an fuerit tale quid, quod non tenetur fateri, quia potest ex dictis simpliciter dicere quod non fecerit, poterit etiam iurare quòd non fecerit illud, quæ est sententia communis Authorum, & fundamentum eius est obuium, quia potest quis absque periurio confirmare quamcumque orationem veram, quando est necesse: sed ex dictis illa oratio est vera in illis circumstantiis; ergo potest confirmari iuramento. Idem est de Confessario dicendum, quando interrogatur simpliciter, an cognouerit aliquod tale, vel audiuerit:licèt enim audiuerit illud in cofessione, quia potest absolute dicere quòd non audiuit tale quid, potest etiam iurare quòd illud non audiuerit, subintelligendo extra confessionem.

144. Quemodo iuratus non aquinocare, potest equinocare.

Ad hæc, Authores tenentes licere vsum restrictionum mentalium, quotiescumque est vrgens causaiis vtendi, dicunt quòd quamuis quis iuraret se non æquiuocaturum, possit tamen æquiuocare; vnde vidi cuiusdam viri doctissimi conclusionem, qua asseruit: suratus non aquiuocare, aquiuoca. Quod tamen non ira intelligendum est, vt si iuraret absolute, & simpliciter se non æquiuoca-

turum, possit postea vilo modo æquiuocare, quia hoc esset maniseste peierare; sed ita intelligi debet, vi in ipsomet iuramento æquiuocet, nimirùm iurando externè absolute & simpliciter quòd non æquiuocabit; sed subintelligendo in mente, nissi quando possit legitimè æquiuocare: supposito autem huiusmodi\_iuramento, eo non obstante poterit postea æquiuocare, quoties aliàs legitimè id facere posset, quia non iurauit tum se non æquiuocaturum.

zquiuocaturum. Verùm hæc doctrina ad prædictam nostram doctrinam, vt vera sit, est accommodanda, nimirum sic, vr si quis absolute, & simpliciter querat iuramentum de non æquiuocando, possit tum quis id iurare cum subintellectione præmissa, quia in tali casu præsumendum esset de altero, nisi aliud constatet aliunde quòd nollet alia ratione iuramentum exhiberi. At si exigeret iuramentum sic, vt iuraret is, à quo exigeretur iuramentum, quòd nullo modo vellet æquiuocare, nec si posset aliàs,nec si non posset,& quòd etiam nulla ratione æquiuocatet in ipsometillo iuramento, nec h posset, nec si non posset, existimo quòd non posset tum zquiuocare, nec inter præstandum illud iuramentum, nec postea etiam, antequam absolueretur ab obligatione iuramenti, quia per huiusmodi circumstantias sufficienter excluditur restrictio quacumque, ita vt non fignificetur vllo modo ex communi acceptione, & intellectione hominum. & hæc modò sufficiant de æquiuocatione, & restrictione mentali, ad quæ addi debent, quæ postea dicemus inter soluend argumenta principalia. Nunc repeten-

### SCHOLIVM.

dus est Scoti textus.

Dividit mendacium in perniciosum, officiosum, & iocosum, & explicat singula. Primum docet esse mortale. Impugnat D. Bonau quatenus ait alia duo in perfectis esse mortalia, non tamen in imperfectis; quia perfecti non se obligarunt amplius quam aly.

7.
Triplexe
mendaciü,
perniciofum, officiofum, & iocofum.
Perniciofum eft
mortale.

Secundo, f videndum est quale peccatum sit mendacium, & licèt distinguatur multiplex mendacium ad propositum, tamen sufficit distinctio trimembris, scilicet per niciosum, officiosum, & iocosum.

Perniciosum est, g quod est nociuum ex se, vet nocet cui mentior, vel de quo mentior, & si nocumentum est quantum ad religionem Christianam, puta circa sidem, vel mores, tunc est peccatum mortale: si quantum ad vitam corporalem, vel quantum ad sidem coniugalem non seruandam sibi: vel quantum ad prolem, vel personas quantum-cunque, vel qualitercunque sibi coniun as auferendas: vel quantum ad alia bona temporalia, secundum quòd plus, & minus nocet, quod pensatur ex bono cuius est ablatiuum; secundum hoc pensatur granius, & minus graue: & vniuersaliter omne tale mendacium ex deliberatione dicum, est peccatum mortale cuicunque. Prohibetur enim simpliciter illo præcepto: Non loqueris contra proximum tuum falsum testimonium. Non enim testimonium est præcisè in iudicio, sed quando aliquis ex certa diliberatione asserit quod ignorat, vel cuius oppositum scit. Quicunque igitur cum intentione decipiendi illum, cui profert oppositum eius quod scit, vel credit este verum, & sic dicendo intendit nocere illi cui loquitur, vel de quo loquitur; dicit salsum testimonium contra proximum. Vtrum autem indeliberatio excuset, tangetur quæstione sequenti.

8. Quid mendacium officiosum & iocosum?

Exod. 20,

Officiosum est h quod nulli nocet, & alicui vtile est. Iocosum i autem non est narrare fabulam, de qua omnes audientes sciunt quòd non est verum, nec narratur tanquam verum, vbi nec audiens decipitur, nec loquens intendit decipere, nec sermo est de se deceptiuus: quia non est talis, qui sit natus credi ab audientibus, sed magis, vt sciatur esse dictum sine opinione facienda alicui de veritate: sed mendacium iocosum est, quando aliquis iocando intendit decipere, ita quòd deceptus verè decipitur: non tamen in aliquo, in quo sibi nocumentum magnum inferatur; in quo etiam iocantur illi,

Digitized by Google

qui

# Dist XXXVIII. Quæst.vnic.

qui sciunt ipsum decipi. Et similiter potest ipse iocari, quemadmodum dicit Augustinus fuisse de mendacio loseph, qui veraciter voluit decipere fratres suos in verbis suis, dicens: Exploratores estis, &c. tamen ipse, qui sciuit veritatem, iocari potuit de ipsorum de- Gen. 42. ceptione, & timore, quem incurrerunt decepti: & si qui alij hoc sciuissent, percepissent tandem ipsum non seriosè, sed iocosè fuisse locutum.

De istis duobus k officioso, & iocoso, conceditur communitor quòd neutrum est S.Bonau. peccatum mortale in viris imperfectis: quia neutrum ex se est contra charitatem, nec prasenti

contra aliquid de se requisitum ad statum talium personarum.

Sed in viris perfectis i dicitur à quibusdam vtrumque esse peccatum mortale, quia auferunt eis auctoritatem ne credatur eis, & in hoc faciunt statum suum vilescere, & ctiam obfunt audientibus propter scandalum.

Contra illud secundum arguitur, quia nulla circumstantia facit quod est veniale in vno, esse mortale in alio, nissille alius necessario obligerur ad illud, ad quod non obligatur alter: sed vir perfectus non obligauit se ad veritatem seruandam in verbis, aliquo voto, vel iuramento, plus quam quicunque Christianus: igitur circumstantia personæ, ex quo ipsa non est specialiter obligata, non transfert veniale in mortale.

COMMENTARIVS.

145.

Secundò videndum eft,&c. Suppossto ex præ-cedentibus quòd omne mendacium sit peccatum, examinaturus iam quale peccatum fir,an scilicet mortale, vel veniale, vt videatur an aliqua médacia sint ventalia, & aliqua mortalia; an verò omnia sint mortalia, vel omnia venialia, optimė dividit mendacium, vt sie, in tria genera, nimirum in perniciosum, officiosum, & iocosum. nam cum nullum prorsus sit mendacium, quod ad aliquod ex his non reducatur ex ratione peccati annexi his tribus generibus, pater sufficienter quale pecca-tum sit omne mendacium, & consequenter quale peccatum sit mendacium vt sic, nam si illa tria mendacia fint peccata mortalia, mendacium, vt sic, erit mortale, & silla tria sint venialia, mendacium vt fis, erit veniale: si verò aliquod membrum ex his est poccatum veniale, & aliud mortale,tum mendacium vt sic, abstrahet à mortali, & veniali.

ex natura sua, per hoc quòd ostenderetur quale peccatum esset, quando fieret ob tales, ac tales fines, verbi gratià, ad occidendum, aut potandum, aut subueniendum pauperi; aut quando fierer in circumstantiis, in quibus tales, vel tales effectus lequerentur, & conlequenter non latisfacere Doctorem propositæ dissicultati, ostendendo qualia peccata sunt mendacia iocosa, officiosa, & Respondes es ipso, que ostendit Doctor men- Responsie.

dacium aliquod in particulari coniuncum cum

dacij in offi-ciofum, iocofum , perni-

Diuisio men-

Hane candem dinisionem mendacij habet Sanctus Thomas 9.100.8.2. pro caque cirat glos-sam in illud Pfale 5. Perdes omnes, qui loquuntur mendacium, eámque approbant Doctores communiter, & valde idonea ell'ad folutionem propolitæ iam difficultatis:nam cum hæc divisio sir mendacij per ordinem ad finem, quem habet mentiens ad proferendum mendacium, aut ad effe-Chum eius; & cum certum sit quod finis & effe-Aus aggrauet, vel diminuat rationem peccari; aggtauet quidem si sit malus; diminuat si sit indifferens, ve colligatur gravitas malitiz mendacikopumè récurritur ad fines, seuesfectus, propter quos solet fieri.

Illa dinifio Quòd si cui displicet trimembris hæc divisio, posest reduci ex eo, quòd puter omnem diuisionem bonam dead trimembere esse bimembrem, quidquid sit de hac ipsa sententia, quò domnis dinisso talis esse debeat, de quo in Logica, facile poterit hæc divisio ad bimembrem reduci, dividendo mendacium, vt sic, primà in perniciosum; & postea subdividendo mendacium non perniciolum in iocolum, & officiolum.

Secunda divisio est ex Augustino lib. de mend. Alia divisio sap. 14. qua diuiditur in octo gradus, qui expresse in octo grahabentur in textu Magistri, & propterea hic non du. sunt repetendi.

146. Replica.

Et si quis dicat viteriùs non sufficienter ostendi posse quale peccatum sit mendacium ex natura sua, ex quòd ostenderetur quale peccatum esset, vt sierer propter fines tales, vel tales, vel vt haberet tales, aut tales effectus, sicut non ostenderetur sufficienter quale peccatum esset furtum

vali fine, aut effectu, non esse peccatum mortale, sed veniale, sufficienter eum ostendere quòd mendacium, vt sic, ex se non sit peccatum mortale, sed vel veniale, vel certe tale peccatum, quod abstrahit à venialitate & mortalitate, & non habet ese nec mortale, nec veniale, nisi quatenus conjungitur cum fine, aut effectu tali, vel tali. Et land lic etiam oftenderetur fufficiéter an furtum, vt sic, ex natura sua esset mortale, vel veniale, ostendendo in particulari quòd omnia furta particularia, quæ possunt fieri, essent talia: hoc est ergo intentum Doctoris, qui, quia hæc diuisio ad hocipli sufficiebat, optime omittit alias mendacij disiliones, tanquam propolito luo non necesfarius, quarum divisionum duas habet S. Thomas articulo supradicto. Prima est ex Aristotele 4. Ethic. 11. que dividitur in iallantiam, quæ est mendacy ve mendacium, quo quis maiora de se prædicat Quid es quam ipli conveniunt : vt si dicat le nobilem, aut mendacium diuitem, cum non lie; & Ironiam, quæ est mendacium, quo quis minora, quam sibi insunt, & de se Quid sis mendicit, aut laudabilia, quæ insunt, negat. Verum nia. hæc dinisio, vt aduertunt Authores communiter, Hac dinisio non est adæquata diuisio mendacij, & sic quan- non est adadoquidem non comprehendat mendacia, quibus quata. quis negaret aliquem esse domi, qui reuera est domi, & infinita alia; sed comprehendit tantum mendacia alicuius, spectantia ad laudem sui.

nt repetendi.

Aliam diuilionem tradumt alij ratione ligni, illudquod fie quo quis lignificat fallum, que ligna cum fint per verba & duplicia, nimirum vel verba, vel facta dividitur fatta. mendacium hoc modo in illud, quod fit per verba, & vocatur propriè dictum mendacium. Sub fit per verba.

Alia diviho

Alia dinisio

956

Mendacium simulationis.

verbis autem comprehenduntur scripta, & in illud, quod fit per facta, & vocatur simulatio, de quo postea aliquantulum discurremus num.201.

Alias mendacij diuisiones breuitatis causa omitto, & vlteriorem harum ipsarum declarationem ad divisionem Doctoris accedens.

148. Quidest mëdacium perniciosum.

Perniciosum est,&c. Ex tribus membris, in quæ diuisit mendacium, explicat iam illud,qnod vt ex iplo nomine pater, est grauius peccatum, & dicit esse illud mendacium, quod secum adfert aliquod nocumentum ex natura sua, sue illud detrimentum afferatur ei, cui dicitur mendacium, vi si diceretur ipsi quòd equus, verbi gratià, quem emeret, ellet optimarum conditionum, aut qualitatum, cum reuera non esset, & per hoc mendacium adducererur ad illud emendum; fine ei, de quo diceretur mendacium, vt si quis diceret Paulo mendaciter quod Petrus ellet fur, aurmalus Christianus; sine eriam alicui alteri, cui, nec de quo diceretur mendacium, vt si diceret quis mendaciter Petro habitaturo Roma, verbi gratià, in ædibus Francisci, & hae ratione daturo emolumentum ipsi, quòd si iret Romam, incurrerer vitæ periculum, sue in via, siue in ipla Vrbe, vt scilicet sic anerteret ipsum ab eundo eò, & consequenter impediret emplumentum Francisci. Nec refert quòd Scotus non fecerit mentionem huius tertij membri, sed solummodò duorum priorum; neque enim voluit omnia membra mendacij officiosi describere; sed illa quæ communius fiebant, & ad propolitum eius lu flieiebant.

149. montum debet adferre mendacium ut sit pernigiosum.

150.

Itaque vno verbo mendacium perniciosum Quale nocu- est, quod adfert secum detrimentum aliquod, distinctum à detrimento malitizain ipsomet inclusæ, præcisum à mentiente, vel saltem tale, quod præuideri ab ipso debpit, & præuideretur, nisi fuisset culpabiliter ignorans. Dico autem distinctum à malitia, quam intrinsect includir, quia si intelligeretur per nocumentum, in ordine, ad quod doscribitur mendacium pernicioium, nocumentum malitiæ, quam ingrinlecè includit,omne mendacium ellet perniciolum:nam, vt luppono, omne mendacium est peccetum, & habet consequenter seçum nocumentum malitiæ sux intrinsecx, & sie non sufficienter per hanc descriptionem distingueretur perniciosum, mendacium à iocoso, aut officioso.

Imò propter eandem tationem existimo quòd nocumentum, quod specialiter dicit mendacium perniciosum, debeat esse nocumentum distin-Crum à deceptione eius, cui fit mendacium; quia talis deceptio ex se comitatur omne mendacium, quamuis serté per accidens hîc, & nunc non comitaretur, ex co scilicet quod audiens mendacium non crederet.

Addidictiam in descriptione vitima mendacij perniciosi, quod nocumentum sit, aut debuérit esse præuisum à mentiente, quia alias per accidens sequeretur, & non sieret voluntarie à mentiente sub ratione mendacij perniciosi, vnde non esset ipsi mendacium perniciosum formaliter, sed tantum materialiter. hic autem agimus de mendacio pernicioso formaliter, ve scilicet habet rationem peccati distincti à peccato mendacij officiosi, & iacosi. Et sanè hanc conditionem intelligendam dedit Doctor, quando dixit hocipso paragrapho, quòd omne tale mendacium, ex deliberatione dictum, sit peccatum; nam nisi præuideretur, aur præuideri deberet, &

culpabiliter tantum omitteretur eius præuisio, non fierer ex deliberatione, qua tale mendacium, scilicet qua perniciosum. & dico qua tale, quia posset præuideri, quà mendacium, & non præuideri qu'à perniciosum, & sic committeretur quidem peccatum mendacij formaliter, non verò peccatum mendacij pernicioli formaliter, sed vel officioli, vel iocoli.

Supposita hac descriptione, & enumeratis variis bonis, in quibus mentiendo nocumen- Coclusio Do. tum possit fieri alicui, concludit Doctor omne foru de menmendacium perniciosum cuicumque homini in quocumque gradu, aut statu constituto, esse peccatum mortale; quod tamen sine dubio limitandum est ad mendacia, ex quibus nocumentum niciosum in graue sequitur; nam cum tatio nocumenti sit, ex materia graquo desumitur malitia mortalis mendacij, si no- la sa gmen cumentum sequens sit tam leue, vt benè posset su. esse, ve nequear refundere malitiam mortalem, Mendacium mendacium, per quod adfertur tale nocumentum, non potost esse mortale.

Confirmatur, quia licèt furtum prohibeatur in parui me-Decalogo pracepto particulari, tamen non omne mentiampe furtum ell peccatum mortale, sed furtum rei no- 10st esse pertabilis ; quia non videtur quòd Deus vellet pro- tale. hibere furum rei parui momenti, sub peccaso Furum ni mortali:ergo quamuis prohiberetur loge mature, parti mevel positiua dinina «mendacium emne, quod ad- menti un est ferret nocumentum; tamen nisi ngoumentum esser graue, non debet diei quòd mendacium esset peccatum mortale. Adde hanc esse sententiam

communem, Probat autem Doctor quodomne mendaciem perniciolum, ex quo scilicer Tequitur graue no- Probatio co cumentum, sit peccatum mortale, quia prohibe- clusionii prae tur præcepto illo Decalogi: Non loqueris comra missa proximum falfum testimonium, vbi mon folum per mendacium restimonium intelligit illud, quod datur in iudicio, perniciosum sed omnis tellisicatio fals, exquo proximo se pracepto sequitur nocumentum, quo modo communicer prime. Doctores intelligunt illud præceptum, & nominatum Lynamus in Exed. 19. Lorinus, & Cornelius à Lapide in Deutoron. 5,...

Probari eriam potest vitersus, quia velle ma- Alia probalum grave proximo , cat fine dubio peccatum tio. mourale; ergo & mentiri, quoties ex mendacio se-

quitur malum grane,

Probari etiam potest viterius, quia aliquod Probatio, mendacium est peccatum morrale, vi paret ex aucharitatibus suprà citatis. Os quod momient occidit animam, Sap. 1. Perdes omnes qui loquanque mendacium, Plal., nam peccans venigliter tantum, non videtur occidere animam nec Deus soler perdere he tantum peccantes: ergo fignificator in illis locis mendacium aliquod, quod est peccatum mortale: sed nullum potius esse potest peccatum mortale, quam perniciosum, ex quo sequitur graue nocumentum: ergo tale mendacium est peccatum mortale.

Confirmatur, quia glossa iliú locum ex Psal. 5. expresse intelligit de mendacio pernicioso.

Hîc posset tractari de mendaciis perniciosis, quæ fierent circa diuersas materias, verbi gratia, permiciosus circa materiam fidei,& circa mortem, aut famam. aut bona temporalia, quodnam esset granius, sed reuera id non spectat per se ad præsentem materiam; nam dependet totaliter ex detrimento, quod ad mendacium sequitur. nam, vt benè Doctor, quò illud detrimentum est maius, aut minus, cò mendacium, ex quo sequi-

adferens me

152.

153. Quodnam mendacius est maximi.

tur, est gravius, aut minus grave: cognitio autem grauitatis detrimenti, non spectat ad tractatum de mendacio, sed ad tractatum, ad quem

spectat ipsum detrimentum.

Mendacium in materia fidei oft grawifimum.

Supponitur autem communiter quòd mendacium in materia sidei sit grauissimum mendacium. & maxime perniciolum, vt si quis mentiretur, dicendo non esse faciendum, quod secundùm fidem est faciendum, verbi gratia, si quis dicat,non esse bonum honorare Sanctos, aut si quis mentiretur, dicendo aliquid esse faciendum, quod reuera non esset faciendum, vt si diceret esse superfluè bibendum.

Ratio autem cur huiulmodi peccatum est gra-Ratio huius, uius, quam alia mendacia (verbi gratia illud, quo quis mendaciter diceret Petrum furatum fuisse equum, ve suspenderetur) non est quod grauius inferret detrimentum ei, cui mentiretur per primum, quam per secundum mendacium; quia licet aliquando sic, vt si doceret aliquid non esse necessarium ad salutem, quod esset, non tamen semper: non enim videtur quòd qui diceret alicui non esse malum inebriare se, tantum malum ipsi inferret, quantum si diceret ipsum elle furem, ex quo sequeretur eius interfectio.

Ratio ergo videtur esse, quòd docendo aliquid pertinere ad fidem, quod non pertineat, faciat inturiam Deo, dando ipsum pro auctore veritatis, cuius non est author; sed certè hæc etiam ratio videtur difficilis; nam videtur quòd non tantum inhonoraretur Deus, dicendo quòd ipse reuelauit materiam primam esse, aut non esse posse sine forma, quantum inhonoraretur interficiendo directe hominem contra eius præceptum, præsertim cum non cognosceretur esse falsum, id cuius renelatio attribueretur Deo, & cum non sequeretur ex eo, quod inducerentur homines ad discredendum aliis rebus necessariis, proponendis ab eodem, qui sic mentiretur. Itaque existimo, ve mendacium factum in materia sidei sit peccatum gravius quam alia peccara, considerandum esse viteriùs quale damnum inferar proximo, & qualis irreuerentia per ipsum exhiberetur Deo, & iuxta hoc decidendum arbitror, quodnam mendacium sit grauius peccatum.

Quid est mëdacium offi-

¢io∫um.

Cur ditatur

officiosum.

Mendatium mliqued inferens noch mentum est Officiosum.

Officiosum est. Describit hîc alia duo membra suæ divisionis, & dicit mendacium officiosum esse, ex quo non sequitur vllum detrimentum vlli, sed benè aliquod emolumentum alicui, vt si quis ad liberandum aliquem morte iniusta, negaret ipsum esse domi, cum tamen renera esset domi: dixi autem morte iniusta, qui a is iusté esset plectendus morte, fortassis mendacium, quo seruaretur eius vita, non esset officiosum, sed perniciosum, quia cederet seilicet in damnum Reipublicæ, aut aliorum. Dicitur verò huiusmodi mendacium officiosum, quia fit officij causa, hoc est, ad viilitatem alicuius. Et ad hoc mendacium referri potest illud probabiliter, quo quis inferrer aliquod detrimentum alicui, quod esset parui momenti, & quod ipsemet, cui adferretur illud detrimentum, deberet rationabiliter postponere emolumenta, cuius gratia fieret mendacium, quia reuera tale mendacium simpliciter officiosum vocari deberet. & quia Doctores communiter vocant mendacium Iacobi, quo finxit se esse Esau ossiciolum, cum tamen sine dubio fuerit præiudiciosum eidem Esau.

Iocosim mendacium est quod fit quidem animo decipiendi, sed tali tamen deceptione, quæ Quidest iv-v non adfert decepto aliquod detrimentum; si sum mentaenim adferret magnum, aut paruum detrimentum, mendacium, elset perniciosum & non iocosum. Quod tamen sic intelligendum est, vt detrimentum allatum sit maioris momenti, quam emolumentum ioci; nam si sit minoris, mendacium censeri potest simpliciter iocosum; quemadmodum censendum esset simpliciter officiosum, si detrimentum esset minoris momenti quàm emolumentum, quod adferret, vt paulò ante dictum est.

Itaque vnico verbo mendacium iocosum est, quod fit animo decipiendi in ordine ad iocandum, seu voluptatem capiendam, sine intentione per se, aut per accidens vilius detrimenti, quod non recompensaretur per ipsum iocum. Vnde inferri potest quod præmist Scotus eos, qui referunt fabulas, quas omnes sciunt esse tales, non mentiri, quia istæ fabulæ sie narratæ non deducunt homines ex natura rei, aut communi acceptione ad iudicia oppolita conceptibus internis eius, qui eas refert, & consequenter ille non mentitur, præsertim cum fabulas non referat ex se, sed ex aliis. Quando enim referimus mendacia aliorum, ipsi non mentimur, vt patet. Imò nec ipsi, qui primò inuenerunt fabulas, easque scriptis prodidere, mentiti sunt, nisi voluerint aliis per modum historiæ veræ eas persuadere; sed fabulæ ab iis excogitatæ sunt intelligendæ per modum suppositionis, in qua scilicet conuenirent cum aliis, quibus eas signisicant,faciendo scilicet esse, vel fuisse tales res.

Addit ad hæc Scotus tanquam exemplum mendacij iocosi, mendacium Ioseph, qui Genes. 24. dicebat suos fratres fuisse exploratores, dicirque ita sentire Augustinum, sed non citat locum, nec ego reperio voi hoc dixerit Augustinus, sed quantum ad rem ipsam poterat sanè illud mendacium fuisse iocosum, si animo iocandi fieret, & poterat etiam esse officiosum, si fieret animo puniendi fratres propter sua demerita, aut reducendi ipsos in memoriam sui peccati, & dolorem de eo commisso, & poterat esse etiam partim iocosum, partim officiosum, si fieret ex vtroque fine ioci, & officij, quamuis verisimilius sit Iosephum, virum tam grauem, magis respexisse ad officium, quam ad iocum; nec circa hoc potest esse vlla controuersia vllius momenti.

k De istis duobsu officioso, & iocoso. Concludit hîc cum communi sententia, mendacia officiosa, Conclusio 1, & iocola non esse ex natura sua peccata morta- Dottorio de lia, quandoquidem ij saltem, qui non habent mendaciis specialem aliquam obligationem persectionis, nec habentur pro hominibus perfectis (huiusmodi enim intelligo per viros imperfectos, de officiosa & quibus hîc agit Doctor) possent talia mendacia iocosa sunt profetre sine peccato mortali. Hanc tenent peccata tan-Authores communiter cum Doctore hic D. lis. Thoma 2. 2. quaft. 110. art. 4. & D. Bonauentura Probatio ab bic quast.4. Probatur autem primò ex sancto Augustino super illud Psal. 5. Perdes omnes qui loquuntur mendacium. Et hac due genera mendacierum, nempe iocoli, & officioli, non sunt sine culpa, sed non cum magna. Item Glossa in illa ipsa verba intelligit per mendacium, de quo fit ibi mentio, illud tantum, quod est perniciosum: fed non esset sic intelligendum, fi illa alia mendacia essent ex natura sua mortifera, quia sic etiam

officioso 💍 iocoso. Mendacia auctoritate.

occiderent

occiderent animam, seut perniciosum. Item Gregorius lib. 18. Mor.c. 2. loquens de peccato obstericum, quod fuit officiolum, ait : Hoc peccati genus de facili credimus relaxari: sed peccatum, quod facile relaxatur, est veniale.

Probatur à rations.

Probatur etiam ratione, quia non videtur vnde esset tanta grauitas in mendaciis non perniciosis, ve essent peccata mortalia. Confirmatur, quia valde dura esset obligatio non mentiendi vnquam sub pœna peccati mortalis, & cum tot occasiones ob communem conversationem quotidie adueniant mentiendi, siue officiose, siue iocosè, vix posset vllus esse immunis à peccatis mortalibus in hoc genere. Confirmatur secundò ex communi Christianorum praxi, qui non existimant se peccare mortaliter per alia mendacia, quàm perniciosa. Confirmatur tertiò, quia mendacia perniciosa in materia leui, sunt grauiora quàm officiosa, aut etiam iocosa:ergo cum illa fint venialia, vt patet ex dictis, & hæc etiam venialia tantum erunt.

Obiicies Augustinum super prædictum locum Psal. s. si quis non vult hominem ad mortem prodere, verum taceat, sed non falsum dicat, ne pro corpore alterius animam suam occidat; ergo secundum iplum, mendacium officiolum, quale esset sine dubio illud, quod fieret ad non prodendum hominem, occideret animam, sed quod peccatum occidit animam, sine dubio est mortale; er-

go mendacium officiosum est mortale.

Confirmatur, quia lib. de mendacio cap. 6. apertè dicit eum qui mentiretur ad saluandum alterius vitam, occidere animam, & inde concludit: Quomodo ergo peruersissimè dicitur, vi alter corporaliter viuat , debere alterum spiritualiter mori ? nam & ipsa dilectio proximi ex sua cususque dilectione terminum accepit. Diliges, inquam, proximum tanquam teipsum,quomodo ergo quisque diligis tăquam seipsum, cui ve prastet vitam temporalem, ipse admittit aternam? Ex quibus verbis, & toto discursu Augustini, videtur eum existimasse quòd per mendacium officiosum amittatur vita æterna, & anima spiritualiter moriatur; hoc autem non esset verum, si tale mendacium esset peccatum veniale:ergo secundum Augustinum erit mortale.

Responderur primò, Augustinum non loqui de quocumque mendacio officioso, sed de eo quod esset etiam perniciosum: & hæc responsio

est conformis S.Bonauenturæ suprà.

Respondetur secundò, eum posse intelligi de morte spirituali animz, non formali, qualis habetur peccatum mortale, sed dispositiua; nam peccata venialia disponunt ad mortem anima,& ad perditionem vitæ æternæ, & hæc responsio videtur insinuari in primo loco, vbi non dicit quòd qui mentiretur pro salute alterius, animam fuam occiderer; sed suader non esse mentiendum, nec occidatur anima.

Respondetur tertiò, particulariter ad confirmationem, illam doctrinam ibi proponi ab Augustino non assertiue, sed inquisitiue, vt patet ex cap.9. vbi haber; sie ista quastione ex viraque parte oonsiderata, atque tractata, non tamen facile ferenda séntentia est. Loquitur autem de quæstione illa, quam proposuit antè, an scilicet mentiens pro vita corporali alterius, aut alio bono, perderet propterea vitam æternam.

Adde ipsum Augustinum 1. Retract. vlt. dicere quòd libri de mendacio magna pars in inquisitione versatur, & quòd sibi ipsi non satisfecerit, que causa erat cur alium librum contra mendacium scripsit.

Obiicies secundò, mendacium nullum est faciendum etiam pro vita alterius, aut quocumque commodo siue temporali, siue spirituali secundum omnes, sed omnino videtur esse grauistimæ malitiæ, quod pro talibus bonis committi non posser: ergo quodlibet mendacium est granissimæ malitiæ,& consequenter peccatum mor-

Confirmatur, quia Deus potest dispensare in homicidio & furto, que secundum se sine dispensatione sunt peccata mortalia; sed non potest dispensare in mendacio vllo: ergo videtur quòd quodlibet mendacium sit grauioris malitiz, quam illa peccata, & consequenter quod sit

Respondetur negando minorem nam nullum Responsa peccatum veniale potest fieri propter vilum bonum; co enim ipso quo posset fieri licitè, non esset peccatum veniale:non requiritur ergo vt aliquid non possit sieri licitè propter vllum bonum, quòd habeat grauissimam malitiam; sed sufficit quòd habeat leuissimam.

Ad confirmationem respondeo negando con- Alconsonasequentiam; neque enim ex grauitate malitia, tionen. quæ est in mendacio ex se oritur quòd sit indispensabile, nam grauius esset peccatum interficere innocentem, quam mentiri in ordine ad prinandum ipsum centum scutis, & tamen potest Deus dispensare in interfectione illa, & non potest in mendacio. Illa ergo indispensabilitas Pademium oritur ex inseparabilitate malitia, siue illa malitia sit grauis, siue leuis. Vnde non magis posset Deus dispensare in mendacio iocoso, qu'am bit. in pernicioso, quamuis euidens sit quòd perniciolum lit ex le gravius peccatum, quam iocolum.

Quòd si ab aliis peccatis quibuscumque, etiam venialibus, non posset separari sua malitia, & à peccatis mortalibus posser, profecto Deus posset dispensare in mortalibus, non autem posset in venialibus.

1 Sed in viris perfectis. Supposita hac communi conclusione, quantum ad venialem solum- An visi per modò malitiam mendacij officiosi, & iocosi ex felli peunt natura saa, & vt proferuntur à viris imperfectis, examinaturus an illa mendacia essent mortalia ex inent, aut circumstantia personæ persectæ, seu an viri perse- officios. Ai peccarent mortaliter mentiendo iocose, vel 1. Sententia officiose, proponit hîc quorumdam, quos non offirmaine. nominat, sententiam esse affirmatiuam cum suo fundamento, quod est, viros perfectos mentiendo huiusmodi etiam mendaciis reddere statum suum viliorem, auferendo sibi auctoritatem in dicendo, & præterea fcandalizare audientes Hæc sententia in margine Scoti tribuitur S. Bonauen- As ba devurz hie quast. 4. sed certe non mihi videtur esse drina sit S. Seraphici Doctoris. nam ille non dicit absolute tura. omnes perfectos peccare mortaliter mentiendo; imò cùm distinxisser duo genera persectorum, vnum eorum,qui habent perfectionem voti , aut Religionis, quales sunt religios; alterum corum, qui habent perfectionem charitatis, per quam perfecte adhærent Deo, quantum possibile est in hac vita, quam perfectionem vocat tranquillitatis, negat expresse vllos ex his perfectis peccare mortaliter mentiendo iocosè, aut officiosè, ex ratione huiusmodi perfectionis præcisè. Unde pottea ipsemet distinguit alia duo genera

Digitized by Google

perfecto

Confirmatio.

158.

Response 2.

Responsio 1,

Responsie 3.

# Dist. X X X VIII. Quæst.vnic.

perfectorum; vnum privatorum, sub quibus comprehendit sine dubio privatos habentes & perfectionem Religionis, & perfectionem charitatis, seu tranquillitatis; alterum publicorum. Et dicit mendacium iocolum, aut officiolum, non esse mortale viris perfectis privatis, sed posse tamen concedi quod perfectis publicis ellet mortale sic mentiri, quia tolleretur omnis sides. nam cum tales viri sint conservatores veritatis, si deprehenderentur mentiri, non haberetur ipsis sides, & multò minùs aliis, quod esset magnum veritatis detrimentum, & valde scandalosum; sed in fine einsdem quæstionis de hoc ipso videtur dubius, ostenditque modum, quo saluari possit, quòd nec huiusmodi perfectis talia mendacia esfent mortalia, & concludit quæstionem his verbis : Quidquid autem borum sit (peccentne scilicet, an non peccent perfecti publici) vire tamen, qui perfectionem profitetur, summopere cauendum est omne Ex quibus patet præmissam sententiam non

esse in ea generalitate, in qua à Scoto proponi-

tur, sancti Bonauenturæ, sed cuiuscumque sit, im-

pugnatur breuiter hîc à Doctore vnica ratione,

quia vir perfectus ex eo præcise, siue sit perfe-

Religiosi; siue perfectione charitatis, & tran-

quillitatis, non habet obligationem specialem

161. Impuguatur pramiffa sententia.

viri perfetti cus perfectione Religionis, aut voti, sicut sunt obligationem

sub mortali vitandi iocosa mendacia, aut offi- specialem sub ciosa: sed talia mendacia non possunt esse ipsi mortali vipeccata mortalia præ aliis hominibus, nisi haberet obligationem specialem ea vitandi : ergo non sunt ipsi talia. Minor probatur, quia non potest ostendi ex quo capite haberet illam specialem

Dices ex capitibus præmissis pro fundamento Replica. dicta sententia id colligi, quia habet quis obligationem non vilificandi statum suum, nec scandalizandi alios. Contra, quia non obligatur quis Relicitur. sub mortali ad non vilificandum suum statum le- Non of peeviter, nec ad non scandalizandum alios scandalo catum morveniali; nam si quis diceret se vix posse continere tale scandaquin leuiter excederet in aliqua curiositate, aut wilissenin somno, vel confabulatione, vilificaret aliquo re leuiter modo suum statum, & aliquo modo leuiter scan- suum statum. dalizaret alios; nec tamen peccaret mortaliter: ergo quòd vir perfectus mentiendo vilificaret suum statum, aut scandalizaret alios, non sufficit vt propterea dicatur peccare mortaliter, nisi ostendatur quòd id faciendo vilificaret grauiter soum statum, aut scandalizaret alios graviter; sed hoc ostendi nequit : ergo non est vnde colligatur quod mentiendo sic peccet mortaliter, aut quòd habeat obligationem sub mortali cauendi talia mendacia. Hæc confirmabuntur per sequentia.

### SCHOLIVM.

Bum qui est in statu perfectionu exercenda, vt sunt Pralati, iudicando, & pradicando , peccare mortaliter mentiendo officiose , vel iocose. Ita Alens. supra, & D.Th. art. 4. ad 5. & D. Bonan. Suprà. Ratio est, quia vilessit auttoritas, per talia, in similibus actibus.

Ilc potest dici distinguendo m, quòd quædam est persona persecta in statu perse-Ationis exercendæ, sicut Prælatus; quædam in statu perfectionis acquirendæ; vt Religiosus. De prima persona potest concedi quòd exercendo actus, qui competunt Quando sibi ratione talis status perfectionis, puta docere, iudicare, prædicare, vtrumque men- Pralati pecdacium esset in eo peccatum mortale: quia aufert auctoritatem doctrinæ, quam præliter mendicat, iuxta illud Augustini in epist.ad Hieronymum. Si ad Scripturas sacras admissa
tiendo offifuerint quantum cunque iocosa mendacia, nihil remanet in eu soliditatu. Puta si Prælatus ciosè, velioprædicans misceat mendacium iocosum, nihil soliditatis remanet in doctrina illa: po- cosè. test enim quilibet dubitare de quocunque dicto ab eo, sicut de mendacio: vel qua ratione non assentiret illi mendacio iocoso, pari ratione,nec alij dicto ab eo: & ita peribit auctoritas Doctorum in docendo, & vtilitas populi audientis.

Consimiliter peribit auctoritas in iudicio solemni, & intelligo ita, quòd illud mendacium non percipiatur esse dictum seorsum ab actu docendi, vel iudicandi : dum enim aliquis sedet ad iudicandum, potest aliquam trusam miscere, quæ ex modo loquendi scitur non esse de iudicio. Videtur tamen quòd vnicum mendacium iocosum, vel Vide extra officiosum non impediat auctoritatem docentis, vel iudicantis: sed tale mendacium de causa frequentatum, vel consuetudo sic mentiendi: sed tunc cum secundum Iura binus actus post es proinducat consuetudinem, sequitur quod actus secundus sit peccatum mortale, & non Ecclesia, & primus: cum tamen secundus sit omnino similis primo, vt videtur secundum omnes in textu, & circumstantias. Quicquid sit de vno, vel de pluribus in docendo, iudicando, & prædi- in flo. & cando, saltem vti talibus mendaciis in actibus aliis à prædicando, & iudicando, non esset 18.9.2. eis peccatum mortale, exclusa ratione scandali.

#### COMMENTARIVS.

162. Duo 1 genera perfettorum.

m Hic potest dici distinguendo, & c. Supposito ex præmissa iam impugnatione quòd omnis perfectus non peccet mortaliter mentiendo, vt ostendat an aliqui perfecti habeat obligationem Scoti oper, Tom, VII. Pars II.

sub peccato mortali non mentiendi officiose, aut Primum ... iocosè, distinguit duo genera perfectorum; vnum rum qui sune corum, qui sunt in statu perfectionis exercédæ,vt in statu perfunt Prælati, Doctores, Prædicatores, Confessarij; exercende. aliud

### Lib. III. Sententiarum 960

Secundum eoră qui sunt in statu per-fectionis acquirends.

aliud corum, qui sunt in statu perfectionis acquirendæ, vt sunt Religiosi omnes, quantum ad rationem Religiosi, vi sic; quod addo, quia Religiosi particulares aliqui possunt esse in statu non Tolum perfectionis acquirendæ, sed etiam exercendz, quia possunt esse Przlati, Doctores, Przdicatores, & Confessarij; imò possunt esse etiam in statu perfectionis acquisitæ. Existimo enim Prælatorum Religiosorum, maximè Generalium, & Prouincialium statum præsupponere in ipsis perfectionem respective, non minus, quam aliorum Prælatorum. De his statibus perfectionis exercendæ, acquirendæ, & acquisitæ plurima possent dici, sed quia id directe ad rem præsentem non spectar, & quia festinandum est, modò supersedendum duxi. Proponit ergo Doctor non tam assertiue, & ex sua opinione, quam dubitatiue, & ex aliorum sententia, eos qui sunt in statu perfectionis exercendæ, hoc est, vt dixi, Concionarores, Doctores, Confessarios, Iudices, dum actu exercent suum statum, hoc est, dum concionantur, docent, iudicant, excipiunt confessiones, non posse mentiri iocosè, aut officiosè absque peccato mortali: quæ doctrina est Alensis 2.part. quaft. 139. D. Bonauenturæ suprà probabiliter, nam per perfectos publicos intelligit huiusmodi perfectos, D. Thomas quaft. 110. artic. 4. ad 5. Caictanus ibidem, & quantum ad Concionatores, Doctores, ac Confessarios, est Sayri lib. 12. cap.2.vbi plures alios citat. Quantum verò ad Iudices, non est tam communis, imò idem Sayr.videtur oppositum de iis docere, & Azorius 3.part. lib.13.cap.1.

163.

Probatur

pars affiema-

Ii qui sunt in

faru perfe-

Aionis exer-

cenda an pec-

cent mortaliter mentien-

de leniter.

Probatur autem conclusio, quia vnusquisque tenetur sub mortali vitare omne illud, ex quo per se sequi natum est magnum detrimentum; sed si non vitarent huiusmodi homines mendacia in similibus actibus, sequeretur maximum detrimentum : ergo sub mortali debent vitare mendacia in similibus actibus. Probatur minor, eo iplo, quo cognolceretur quòd in talibus actionibus mentirentur, tolleretur auctoritas corum in dicendo,& dubitari posset vtrùm vnquam proponerent verum, aut saltem dubitari posset quando id proponerent, & sic nec quidem, quando proponerent veram, & necessariam doctrinam, crederetur illis.

Confirmatio.

Confirmat hoc Scotus per doctrinam Augustini in Epistola 8. quæ est ad Hieronymum, ex qua non verba, sed sensum proponit. Quemadmodum enim si admitteretur vnicum mendaeium, vel officiosum, vel iocosum reperiri in Scriptura, nihil in ea soliditatis remaneret, quia posset quis dicere quòd quemadmodum author eius mentitus est iocosè, aut officiosè in illa parte, ita etiam & in reliquis: sic si quis cognosceret quod Prædicator, aut Doctor semel mentiti sunt, docendo, aut prædicando; posset dicere quòd pariter mentitus sit in reliqua parte, aut saltem posset optime de hoc dubitare, vnde di-Ais ipsius meritò non haberetur sides. Propria verba Augustini sunt: Admisso enim in tantum authoritatis fastigium officioso aliquo mendacio, nulla illorum librorum particula remanebit, qua non, ve cuicumque videbitur, vel ad mores difficilis, vel ad fidem incredibilis eadem perniciosissima regula ad mentientis authoris consilium, officiúmque referatur.

164. Contra pradistam probationem.

Contra tamen hanc probationem facit primò, quòd licet quis mentiretur inter docendum, &

consequenter iuxta propositam doctrinam, peccaret mortaliter; non tamen propterea perderet auctoritatem dicendi in aliis occasionibus, quia non deberet præsumi, aut etiam absque sufficienti causa dubitari quod peccaret mortaliter in guamahalialiis occasionibus, ex eo quòd sic peccaret in vna, qui peccare aut altera occasione: ergo similiter quamuis cognosceretur quòd aliquis inter docendum, aut ter, non dobe. iudicandum mentiretur semel, aut iterum, non ret prasumi deberet perdere auctoritatem, nec absque causa quod in allie deberet quis dubitare an mentiretur in aliis si- similibut ocmilibus occasionibus, quamuis mentiendo non cassonibus sie peccaret nisi venialiter, quia non debemus absque causa præsumere quod aliquis hic, & nunc de pescante peccet venialiter; ergo quamuis quis non pec-venialia. caret, nisi venialiter, mentiendo officiosè, vel iocosè inter docendum, non perderet auctoritatem dicendi.

Confirmatur, quia quamuis habeat quis obligationem non mentiendi sub mortali, potest sine dubio mentiri : ergo potest quis dubitare an hîc, & nunc mentiatur, præsertim si talis sit ( vt sæpe contingit) qui aliàs solet peccare mortaliter; & tamen hoc non obstante, nisi subsit alia particularis ratio dubitandi, non debet dubitari an hîc, & nunc mentiatur inter docendum, sed debet præsumi quòd non, & consequenter non perdit auctoritatem : ergo similiter quamuis non obli- Mentions segaretur, nisi sub veniali, licèt posset peccare venialiter, & aliàs etiam sic peccaret, non debeniter sue seniter sue sequenter ad conservandam auctoritatem in di- det et iss cendo, non est necesse inducere obligationem audiritaiem non mentiendi sub peccato mortali. Probatur in dicenda. vltima hæc consequentia, quia talem poterit habere per obligationem non mentiendi sub peccato veniali.

Confirmatur secundò, quia de facto credimus multa hominibus, quos aliquando mentiri solere cognoscimus: ergo non perdit authoritatem dicendi qui aliquando mentitur.

Secundò,facit contra eandem doctrinam quòd licet quis perderet auctoritatem dicendi si mentiretur iocosè, aut officiose, quantum ad ca, quæ non essent perniciosa audientibus, tamen non perderet eam quoad ea, quæ essent præiudiciosa, quia licet posset absque peccato mortali mentiri iocosè, & officiosè, non tamen perniciosè; neque enim qui audiret aliquem mentientem officiosè, aut iocosè, deberet propterea existimare quod vellet mentiri perniciose, præsertim si esset tantum peccatum veniale mentiri officiose, & iocosè; esset autem mortale mentiri perniciosè: sed difficile est ostendere quod perdere auctoritatem, quantum ad non perniciosa, sit mortalis grauitatis; ergo quamuis perderet quis auctoritatem quoad non perniciosa mentiendo inter docendum; tamen non peccaret morta-

Nec est eadem ratio de hoc, ac de Scriptura sacra; tum, quia certum est quòd nullis Doctoribus, Prædicatoribus, aut Iudicibus habeamus tantam fidem, quantam Scripturæ; tum, quia Non of on si esset aliquod mendacium in Scriptura, illud dem ratio de deberet attribui Deo, & inde colligeretur euidenter quod mendacium non esset peccatum, quia de Scripturs Deus peccare nequit : quòd si semel haberetur mentiente. quòd mendacium non esset peccatum, non adesset vlla via colligendi quin omnia contenta in Scriptura essent mendacia, & quin si Deus

166.

# Dist. XXXVIII. Quæst vnic.

mentiretur in vna parte, mentiretur in omni: sed quamuis Doctor mentiretur in vna doctrina, esser ratio cur non diceretur mentiri in aliis, nimirum quia cum mendacium esset peccatum, sine veniale, siue mortale, quamuis mentiretur semel, aut iterum, non tamen propterea præsumi de-beret quòd semper, aut in aliis vilis occasionibus mentiretur, nisi adesset alia rationabilis causa id colligendi, præter alia ipsius men-

Part negatina propter bac videtur prebabilit. .

Propter hæc fortassis, aut alia æquiualentia, Doctor videtur mansisse dubius circa præmissam doctrinam. Vnde ipsemet hic subiungit : Vitletur tamen quod vnicum mendacium iocosum non impediat auctoritatem docentis. & infra paulo: Quid quid sit de vno, vel de pluribus, (nempe mendaciis) in dicendo, pradicando, & iudicando, saltem vei talibus mendaciu in aliis actibus non effet eu (scilicet huiusmodi hominibus perfectis) peccatum mortale, exclusa ratione scandali.

167. Nibilominas confirmatur radicta pars offirmatina.

His tamen non obstantibus potest viterius fuaderi prædiæa doctrina, quæ videtur communis, quantum ad Doctores, Prædicatores, & Confessarios, quia quamuis ex his replicis habeatur sufficienter quod mentiendo officiose, aut iocose, non perderent huinsmodi persecti auctoritatem in dicendo omnimodam sic, quin deberent auditores ipsis credere, quoties non haberent aliam rationem dubitandi, quàm quòd aliquando in similibus occasionibus mentiti sunt; hoc tamen non obstante, certum est quòd minùs esset multò dubitandum de veritate corum, quæ dicerent, si nunquam mentiti fuissent in similibus occasionibus, aut si non possent etiam mentiri in iis sine peccato mortali: quia magis præsumere tenemur quòd aliquis non committeret peccatum mortale, quam veniale, vt patet. Deinde videtur iam viu receptum vt illæ actiones habeantur pro actionibus, in quibus non liceat absque peccato mortali voluntarie mentiri, & simpliciores saltem communiter solent accipere omnia, quæ proponuntur ab huiusmodi personis in talibus occasionibus, tanquam certa, & si quæ occasio occurreret, multi exponerent se periculo pro eorum defensione; vnde vix possunt fieri talia mendacia absque aliquorum audientium detrimento, sed hæc sufficient vt sint perniciosa in talibus occasionibus, quamuis ex se & in aliis occationibus non essent talia.

Addit tamen ad hæc Doctor, & benè , hæc intelligenda de mendaciis, quæ spectarent ad ipsum- Hae' intelltmer actum docendi, aut fudicandi, non verò de genda sunt aliis, quæ ex modo docendi cognoscerentur dici tanquam non pertinentia ad doctrinam, vel ad actum do-

Addi potest secundò ex Caictano quòd huius- dicandi. modi mendacia peccaminola mortaliter non lint Non funt censenda illa, quæ fierent circa citationes locotum, aut Authorum, vt si quis pro Paulo citaret mendacite Petrum, aut pro lib. 2. Regum citaret tertium, præsertim si hæc mendacia sierent ex oblinione, & quia turpe quis putaret, & indecens hærere peura loci in pulpito, aut cathedra, quoties earum oblini- pro alio. sceretur. Ratio autemest, quia non posset vllo modo per hæc perdere auctoritatem;nam quamuis deprehenderentur illa mendacia, omnes deberent ea ascribere lapsui memoria, qui facilis est in eo genere, & non voluntati mentiendi, & præterea, quia perinde esset quantum ad auctoritatem conciliandam dictis, quòd essent Pauli, vel Petri; vnde non posset sieri per errorem, aut mendacium in similibus præiudicium aliquod Auditoribus. Circa hoc tamen aduertendum di- Diligentia ligentiam adhibendam magnam ne talis variatio tamen adhifieret in citatione, ex qua maior authoritas con- benda ne ciciliaretur doctrinæ, quam competeret ipsi, verbi gratia, ne dicatur haberi in Scriptuta, quod non adducatur habetur nisi apud Sanctum Augustinum, aut pro minoru. Hieronymum, aut alium aliquem Patrem, aut Doctorem;nam hoc posses generare tantum detrimenti, quantum mendacium in ipsamet do-Arina.

Adde tertiò, quando loquimur hic de Doctori- Praditta des bus in actu docendi, id non intelligi à me de Do- Biina non est Aoribus Philosophia, aut Medicina, aut Iuris, intelligenda de aliu De inter docendum doctrinam mere sæcularem; Aoribus que nam quòd huiusmodi perderent aliquid auctori- Theologia. tatis, & proponerent doctrinam fallam, indifferentem tamen, & non perniciosam, parni esset momenti. Intelligitut ergo de Doctoribus Theologiæ præcipue, & iis quibus competit docere mores,& fidem.

cendi.aut i**n**etiam intelligenda de qua fierent in cicationibes Unites Seti-

#### SCHOLIV M.

Qui sunt in statu perfectionis addiscenda, vt Religiosi subditi, non magis tenentur ad vitandamendacia iocosa, & officiosa,ex vi status, quàm aly: quia status tantum ligat éos ad ea,qua vouerunt. Ita communis. Tenentur tamen strictiùs quàm aly cauere istaratione scandali : qua autem omittenda sunt,ne offendatur proximus,fusè tractatur 2,2.quast.43. & a Summistis verbo Scandalum.

Ed de illo " qui habet statum persectionis acquirendæ, non exercendæ, videtur aliud dicendum, quia talis non videtur obligatus ad aliqua, quæ funt perfectionis plus In religioso exteris, nisi ad illa, que vouit: non enim assumpsit statum cure pastoralis, & ideò nec neutrum actum pertinentem ad personam talem: igitur talis si non exerceat actus persectionis, mendacium cuiusmodi sunt docere, prædicare, & huiusmodi, non videtur plus peccare mortaliter le peccatu, in mendacio officioso, vel iocoso, quàm alius Christianus; nisi fortè propter scandalum, sectuso scanquia imperfecti possunt magis scandalizari de mendacio talis personæ, quam personæ dalo. communis: sed facta non debent iudicari esse talia, qualia sunt ex scandalo consequente, vel non consequente.

Vniuerfaliter enim fecundùm legem Euangelicam vitanda funt quæcunque fcanda- De fcanla pusillorum, secundum illud Matth. Va homini illi, per quem scandalum venit. scandala dalo. autem Phariszoru non data, sed accepta, non sunt vitanda, iuxta illud Matth. dicentibus Cap. 18. discipulis: Cap. 15. Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

962

discipulis : Scis quia Pharisai, audito hoc verbo , scandalizati sunt? Respondit Christus: Sinite illos : caci sunt, & duces cacorum. Sine igitur in factis indifferentibus ex se, quale est comedere carnes, de quo Apost. 1. Cor. 8. Si frater meus scandalizatur, non manducabo carnes in aternum. Siue in factis, que habent aliquam malitiam, puta venialem, tamen nata sunt scandalizare occasionaliter pusillos præsentes, vitanda sunt propter scandalum: sed per hoc non possumus judicare quale sit istud factum ex natura facti in se.

Quantum est igitur ex natura mendacij officiosi, & iocosi in factis, secundo modo dicti, non videtur quòd talis obligetur ex professione sua ad vitandum tale peccatum, plus quam quieunque Christianus: verumtamen si ratio reca dicet quòd actus eius vnicus, vel frequentatus, sit scandalum audientibus, quamuis consimilis actus in alio non esset scandalizations; ille tenetur ex charitate proximi vitare scandalum, sicut tempore persecutionis, tenetur pastor non fugere quandoque, iuxta illud Ioan. Mercenarius autem,& qui non est pastor, videt lupum venientem, & sugit, &c. quod Augustinus benè pertractat in Epistola illa. Quare Henr. quodlib. 15. q. 18. Alius autem, qui est in statu perfectionis acquirendx,& qui non est Pastor, non tenetur ex necessitate non fugere, si potest aliter fieri; sed tenetur non scandalizare proximum fugiendo: & quandoque eius fuga scandalizativa esset, quando suga infirmi non esset scandalizativa. Iudicarent enim proximi ex fuga eius, quòd ex quo talis, qui tam arctam vitam eligit, non exponit vitam suam pro side desendenda, non esset vita exponenda pro tali causa, vel quia non benè sentit de fide.

COMMENTARIVS.

169.

TOAM. 10.

TALUM.

Ad Hono-

n SEd de illo qui habet. Quod immediate ante verbi gratia, de Prælatis, Doctoribus, &c.nempe eos non peccare mortaliter mentiendo officiose, aut iocosè in aliis actionibus, præter actiones docendi, prædicandi, consulendi, aut iudicandi; id nunc de iis, qui tantum habent statum perfe-Religiess non Ctionis acquirendæ, ve de Religiosis asserit, & ratio est obuia ex dictis; quia obligatio particularis sui status non cos obligat ad cauenda talia mendacia, sub periculo peccati mortalis, nec potest assignari ex quo alio capite haberent talem obligationem magis, quam cæteri fideles. Dico autem magie quam cateri sideles, quantum ad hoc quòd vbi czteri fideles sic mentiendo non peccarent; ipsi etiam similiter non peccarent, licèt intra latitudinem peccati venialis gravius sine dubio, cæreris paribus, ipsi peccarent, quam reliqui fideles, tum ob maiora beneficia à Deo recepta; tum quia habent obligationem particularem cauendi malum exemplum in suis actionibus omnibus; tum etiam, quia fæculares exemplo religiosorum, de quibus solent habere bonam opinionem, facilè sibi persuaderent talia mendacia non esse peccaminosa, aut saltem magni sa-

peccant moreiendo effiziosè, aut iogosè.

Peccarens verò mortaliter si sequeretur ex boc scandalum

cienda.

Et sacularis ret in tali casu.

graue.

Addit tamen ad hoc Scotus quòd si ex mendacio tali alicuius Religiosi, scandalum aliquod pufillorum sequeretur, tunc non deberet committi: quod sic intelligo, vt si scandalum sequens effet graue, tum prolatio mendacij, etiam grauis cenlenda esfet, & consequenter peccaminosa mortaliter; si autem scandalum sequens esset leue, tum leuis, tantum mendacium ex quo sequeretur, quantum ad malitiam, quam haberet, vt esset causa scandali. Nec in hoc est aliquid particulare spectans ad religiosos, magis quam ad reliquos Christianos, quilibet enim, vt benè Doctor, tenetur vitare scandalum pusillorum; unde si tale scandalum sequeretur ex mendacio iocoso, aut officiolo sæcularis, is etiam deberet ex hoc capite vitare tale mendacium, sed communiter tamen mendacia, sicur & cætera peccata Religiosorum, sunt magis scandalizatiua, quam reliquorum sæcularium,cæteris paribus.

In particulari verò difficulter contingere potest casus, in quo ex mendacio iocoso, aut offi- Difficultar ciolo extra actiones docendi, aut indicandi le- potest sequi queretur scandalum grave, quod sub peccato scandal mortali esset vitandum. Casus tamen posset for- dacio inceso mari in co, qui esser tanta in sanctitate opinio- aut officios nis, vt communiter æstimaretur quod non face- extre adieret aliquid, quod putaret esse peccatum: nam nes docende supposita hac opinione, si deprehenderetur hîc, Casu in que & nunc officiose, aut iocose mentiri, possent ha- posser. bentes talem de eo opinionem formare sibi conceptum, quòd liceret profette talia mendacia absque vllo peccato. hic autem conceptus posset vergere in graue Reipublicæ detrimentum, vt patet : sed vix potest quis conciliare sibi tantam auctoritatem, aut opinionem, nec certe potest apud peritos, & doctiores absque speciali reuelatione: his enim notum est septies in die cadere iustum, & privilegium esse speciale paucissimorum non peccare venialiter.

Vnde est illud pulcherrimum S. Augustini di- Paucissimctum in lib. de natura & gratia contra Pelagia- rum prinile nos : Hac ergo virgine (scilicet Maria D. N. ) ex- gium non cepta, si omnes illos sanctos, & sanctas, qui in scripturis sunctis non modò non peccasse, verum etiam iustè vixisse referentur, cum hic vinerent, congregare possemus, & interrogare virum essent sine peccato, quid fuisse responsuros, putamus? Quantalibet fuerint in boc corpore excellentia sanctitatis, si interrogari potuissent, una voce clamassent illud, quod ait Ioannes Apostolui: si dixerimus, quia peccatum nou habemus, ipsi nos seducimus, & veritas in nobis

Alius etiam casus formari posset, si quis esset Alim casu. in magna opinione fanctitatis, & propterea magna fides eius dictis haberetur, & homines communiter sequerentur eius consilia,& exhortationes, modò perderet hanc opinionem, & auctoritatem mendacio officiolo, aut iocolo, peccaret mortaliter sic mentiendo, quia scilicer deperdita illa opinione, & auctoritate non vitarent homi-

170.

# Dist. X X X V III. Quæst.vnic.

outingers.

171. sium leus in confessione . effet pescaeum mortale. Mondacium lene que ali-quis diceres Ĵo foci∬e poceatum quod non fecit, ipsåmque pro-poneret absolutioni,o∬et rtale probabiliser.

nes illa mala,nec facerent cabona, que co exhortante vitabantur, & fiebant, quod esset grauissimum incommodum : sed & hic etiam casus vix potest contingere, nisi inter valde rudes, quia non deberent deponere opinionem magnæ sanctitatis de aliquo conceptam, ob mendacia aliqua, præsertim pauca, & iocola, aut officiosa.

Quzri posset hîc an mendacium leue in confessione dictum, sit peccatum mortale. Communior sententia est quòd non sit, quamuis aliqui oppolitum teneant. Autores pro & contrà citan-

tur à Sayro,& Azorio suprà.

Mihi res distinguenda videtur.nam duo genera mendaciorum aliàs leuium possent dici in confessione; vnum corum, quibus proponeretur in confessione aliquod peccatum, quod reuera non erat commissum, vt si diceret quis aduertenter quòd furatus sit aliquid parui momenti, quod reuera non erat furatus; aliud eorum, quibus non proponeret aliquid tale, sed si quereret ab ipso Confessarius, an commiserit furtum leue, aut an murmurauerit leuiter, diceret quòd non. Ex his duobus generibus videtur quòd primum esset peccatum mortale, quia proponit aliquid tanquam materiam formæ Sacramenti, quod reuera non est materia eius, quod videtur sacrilegium.

Confirmatur, quia omnes concedunt quòd si sola talia peccata proponeret, peccaret mottaliter, propter rationem iam datam: ergo videtur idem dicendum, si simul cum aliis peccatis illa proponant, quia vt quis peccaret mortaliter proonendo panem auenaceum folum confectationi Eucharistiz, ita peccaret proponendo simul cum triticeo talem panemsergo idem in proposito di-

De secundo genere mendaciorum maius est Alia mendadubium, & mihi videtur probabilior pars nega- cia leuia non tiua,nimirum quòd per talia mendacia leuia non peccaretur mortaliter; tum quia ita communior tenet sententia; tum, quia non video ex quo capite sequeretur malitia mortalis in illis men-

#### SCHOLIVM.

Ad primum, excusat Abraham à mendacio qui a sperauit Isaac resuscitandum. Ita August. ferm.7 v.de temp.& fer.de oblat.Isaac. Ad secundum, non esse laborandum vt saluetur Iacob à mendacio, tamen saluari poteft, quia habuit ius primogenitura, Genes. 25. & caratione potuit dicere se esse Esau, & primogenitum, sicut Christus Matth. 11. dicit Baptistam esse Eliam. Ita Ambros.l.z.de Iacob. August. 16. Ciuit. 37. Chrys. hom. 53.in Gen. Ad tertium, loseph fortè iocosè mentitum, sed Alens. z.part. q.37. membr. 6. etiam hoc negat. & ex August. l. contra mendacium cap. 10. Vide Pitigian. his art. 14. Maior his quest. 4. ait eum ironice fuisse loquutum, quando dixit, Exploratores estis vos. Ad quartum,non excusat Raab, Rachelem, nec obstetrices, saque docet August.l. contra mendacium cap. 10. & Gregor. 12. mor. in id lob 26. Donec superest halitus. sed Rupertus tuetur obstetrices in cod.cap.7.

Dargumenta O.Ad primum dico, quòd Abraham non dixit contra illud, quod habuit in mente: nam ficut refert Iosephus in lib. Antiquit. dum iret solus cum filio relictis pueris, informauit eum, qualiter fuerit miraculose conceptus, & qualiter si esset Excusat immolatus, Deus eum miraculos è resuscitaret: & hoc creditur firmiter expectasse, quia peccato menon dubitauit de promissione Dei : In Isaac vocabitur tibi semen. Ipse igitur licet intendacij. deret immolare Isaac, eredebat tamen illum miraculose resuscitandum à Deo, & secum Gen. 21. reversurum ad pueros. Vnde etiam, cum dixit, revertemur ad vos, dixit quod habuit in corde. Nec est imponendum faciliter mendacium aliquod Abrahz, cuius vita fuit val-

dè exemplaris.

Ad illud de Iacob P, licèt aliqui conentur multum faluare eum, & aliquos Patres veteris Testamenti non fuisse mentitos, cum tamen in aliis concedant cos habuisse le- D. Thom. gem imperfectam, & gratiam modicam respectu nostri, qui & legem habemus per- & Henric. fectam, & gratiam superabundantem; & de nostris non negatur aliquando mentiri, Ad 2. vel fuisse mentitos; non videtur multum rationabile negare illos quandoque fuisse Non excumentitos, vel potuisse mentiri. Quod si ita est, etsi laudemus bona facta corum, & illa sat lacob à sumamus in exemplum; mala autem nec recipimus in exemplum, nec pertinaciter excusamus; dicitur tamen quòd tales sermones possunt sigurative intelligi, vel sub alio intellectu, quam verba primo exprimant: sed circa tales intellectus non oportet immorari.

Ad illud tamen de loseph q,quia ipse erat perfectus servator legis divinæ, potest dici 🖽 3. quòd eius mendacium contra fratres non fuit nisi iocosum; quod patet ex euentu: in fine enim aperuit fratribus veritatem, & interim dum terruit eos, puniuit eos secundum quod meruerant puniri: illa enim proditio, qua vendiderunt eum in Ægyptum, bene Non excumeruit, non tantum illo timore, sed maiori pæna puniri.

Adaliud de Raab, & Rachele & obsterricibus, non oportet eas excusare: non enim mec Rachein Scriptura commendatur factum earum, quantum scilicet ad mendacium, licet prudentia ipsius Raab, qua sibi, & suis procurauit salurem, commendetur.

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

Quare Ly-TATIUM. Ad 4. sat Raab, lem, nec obstecrices à mendacio.

### Lib. III. Sententiarum 964

Quod autem dicitur de obstetricibus quòd Deus zdisicavit eis domum. De hoc sunt opiniones, sicut recitat Magister historiarum super illum locum, & fortè illa est probabilior, quæ dicit illas habuisse bonum motum pietatis, & propter illum remunerauit eas Deus temporaliter, quia peccatum annexum demeruit ne remunerarentur æternaliter. Vel probabiliùs diei potest, quod mendacium illud fuit officiosum, quia vrile ad salutem paruulorum Iudzorum, & nulli nociuum: & Deum remunerasse eas pro bono motu, & tamen non abnegasse eis vitam zternam pro illo peccato, quod erat in cis veniale.

Sed tunc effet dubium i quandoque eligendum fit mendacium veniale cum magno motu pietatis, an simul vtrumque fugiendum? Secundum videtur, quòd veniale nullo modo est eligendum. Primum videtur probari, quia veniale delebitur qualitercunque, vel in vitaista, vel post: motus autem magnus, qui est magnum meritum, meretur aliquem gradum præmij, qui erit æternus: sed propter qualecunque malum, quod est ex se temporale, non videtur omittendum aliquid, quod est ex se causa æterni boni. Hanc quæstionem dimitto. De obstetricibus autem teneri potest ad propositum, quòd non peccabant, nisi venialiter, quia mendacium earum erat penitus officiosum: & motus pietatis, si fuissent ibi alia requisita ad meritum, fuisset meritorius vitz zternz, & etiam alicuius boni temporalis, quia Deus pro tempore illo remunerauit cultores suos bono temporali.

### COMMENTARIVS.

172. Solutio argumanterum principaliñ.

Primum avgumentum principale ex mendacio Abraba.

Responsio. Abrabam non est tum mentitus.

Non dubitauit filium resuscitandum.

5 1

D argumenta. Hîc incipit soluere argumenta principalia posita in initio quæstionis pro parte negatiua, que nobis etiam consueto modo ad lectoris commoditatem repetenda sunt. Primum argumentum est ex mendacio Abrahæ, qui Genesis 22.cum esser immolaturus ex præcepto Domini suum filium, dicebat suis famulis: Ego & puer illuc vsque properantes, postquam adorauerimus, reuertemur ad vos. hoc enim non poterat dicere absque mendacio, nec vir tam perfectus verisimiliter mentiretur, nisi mendacium esset licitum, præsertim in illa actione, ob quam tantopere commendatur à Deo, & sanctis Patribus communiter.

Responder Doctor negando Abrahamum, dum protulit illa verba, mentitum fuisse, quia reuera licèt ipse proposuerit obedire Deo, & interficere filium, tamen non dubitauit quin Deus resuscitaret ipsum, quia iam habebat promissionem Genel. 21. In Isaac vocabitur tibi semen. Confirmat hoc Doctor ex Iosepho lib.r. Amiquitatum cap. 22. referente quòd Abraham ipsummet filium de hoc informauerit. Sed & confirmari potest vlteriùs ex Augustino serm. 72, de tempore, qui loquens de Abraham. Non fecit sibi, inquit, quastionem,quasi de contrariu & sibi aduersantibus verbus Dei promittentu filium nasciturum, & postea dicentis: Occide mihi filium tuum ; sed erat in corde eisu semper fides ... inconcussa, & nullo modo deficiens : cogitauit enim Abraham Deum, qui dedit vi ille de senibus nasceretur, qui non crat, posse etiam de morte reparare.

Eandem doctrinam haber idem Augustinus 16. Ciuit. cap. 32. dicens : Non dublianit quod sibi poterat reddi immolatsu, qui dari potuit non speratsu, cámque probat ex Apostolo ad Hebr. 11. Fide Abraham obtulit Isaac, in quo susceperat repremisfiones, arbitrans quia & à morte suscitare potest Dem.

Origenes & Alcuinus in prædictum locum Genesis, in eadem sunt sententia, quam sequitur Dionysius Carthusianus, Benedictus Fernandius,

Lyranus noster putat Abrahamum propheticè protulisse illa verbasticet ipsemet non aduerterit

ad hoc. quæ sententia licet impugnetur à Carthusiano ibidem, tamen non potest non esse probabilis, cùm sit Chrysostomi bomil. 42. in Genesim. Ambrosij lib. 1. de Abrahamo cap. 8. quos præter Lyranum sequuti sunt Tostatus, & Salianus in eundem locum Genesis. Iuxta hanc etiam doctrinam posser excusari Abraham à mendacio, quia cum prophetaret ex instinctu Spiritus sancti sine aduertentia, non voluit aliud signisicare quam habuit in mente, licet reuera à parte rei aliud fignificauerit; ad mendacium autem requiritur quòd aliquis cum aduertentia velit significare aliud, quam habet in mente. Caietamus dicit Aliterezes-Abrahamum verum dixisse, etiamsi non sciret, sat oum Canec putaret eum resuscitandum, quia secundum istanu. communem cursum naturæ erant reuersuri, licèt secundum extraordinarium Dei iubentis, vt interficerentur, non essent reuersuri, & hanc præfert priori expositioni, quia illa sides de resurrectione Isaaci multum eleuaret de obedientia Abrahæ in eo interficiendo: minùs enim multò esset,inquit, immolare filium, quem statim resurrecturum sciret. Hzc doctrina videtur coincidere Eaudem 14cum ea, quam habet quidam Thomas Anglus net Thomas quem Eborensem vocat Salianus in eundem lo- Angliu m cum, teste Pererio, ibidem : dicit enim Thomas nienem. ille quòd dictum illud Abrahæ intelligi debet,

Ego sanè non dubito quin in hoc sensu absque mendacio, vel restrictione, quæ non intelligitur Reiliener. communiter, quamuis non exprimatur, posset aliquis se facturum aliqua, que renera à parte rei non sit facturus, quia quando promittimus aliquid, semper subintelligi debet, tam ex parte nostra, quam ex parte eorum, quibus promittimus, nempe quòd illud promittamus, nisi Deus id impediat miraculosè, aut extraordinariè. Imò debet in huiulmodi promissionibus, quibus dicimus nos, aut alios in propriis personis aliquid facturos, intelligi conditio illa, si viuamus; vnde Abraham etiam subintelligendo illam conditionem, poterat tam benè verum dixisse, quam subintelligendo illam alteram, quod etiam aduertit idem Thomas Anglus, seu Eborensis.

nisi ex speciali Dei iussu aliud euenerit.

174.

Digitized by Google

Alÿ excufant eum à medacio,quia prophesice loquutus est nesciens.

& alij.

173.

# Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

Sed non credo tamen potuisse Abrahamum vti huiusmodi oratione restricta in proposito, quia ipse sciebat ex suppositione prioris voluntatis diuinæ ipli antea lignificatæ, puerum lecundùin communem cursum naturæ non venturum, & sciebat ipsum non victurum vt rediret, vnde nisi haberet illam aliam expectationem, aut de resurrectione, aut de impedimento aliquo miraculose ponendo, non poterat vere dicere quod reuerteretur in sensu Caietani, aut Thomæ Eborensis, licèt enim debeat subintelligi in promissionibus si viuam, aut si potero, tamen debet etiam non minus subintelligi quod premittens non dubitet probabiliter de vita sua , aut facultate.

175. cusandi ipsă.

Alio modo Abraham poterat verum dixisse Alia vinex- sine vlla restrictione, aut amphibologia, quia non dixit absolute se reuersuros, sed postquam adorauissent, & Abrahamus poterat habere in animo interficere Isaacum, antequam ipse Isaac adoraret; hoc autem supposito, verba illa absolute vera erant secundum se sine amphibologia, aut restrictione, aut prophetia, aut cognitione resurrectionis.

Alia item Thoma. Rejicitur.

Carthusiani

reÿcitur.

Idem Thomas Anglus alio modo exponit ilvia praditti lud dictum, fic scilicet, vt renertemur capiatur figurate pro renerter: frequens enim est vsus huiusmodi forma loquendi. Sed quamuis si sic loqueretur Abraham verum dixisset, tamen credo non esse aptam expositionem, quia illud adoranerimus, & renertemur non potest referri benè nisi ad illa, ego autem, & puer, vnde non possunt habere illum sensum figuratum, & propter eandem rationem non approbo aliam expolitionem, 188 alia via quam insinuat Carthusianus, nimirum, quòd Abrahamus dixit reuertemar in sensu illo, in quo quod vnus facit plures dicuntur facere: Sicut, inquit, quidam exponunt quèd discipuli leguntur in-dignati propter essussionem unguenti, Matth. 26. & quod latrones improperabant Christo in Cruce, Luc. 23. cùm tamen solus Iudas indignatus fuerit, & solus latro sinistri lateris improperauerit Christo.

176. Canus fatte sur Abrahamum mentizum fuisse. Nec id est inconucniens.

Canus lib.2.de locis Theologicis expresse fatetur Abrahamum mentitum fuisse, sed leuiter, & fauet ipsi aliqualiter tam Chrysostomus quam Ambrosius suprà. nec mihi videtur esse valde inconueniens, quod leuiter mentiretur. nam sicut & alij zquè Sancti non excusantur à peccatis vemialibus, de quo postea, cur esser inconueniens quòd ipse mentiretur; nec refert quòd in hoc facto multum laudetur à Deo. nam illa laus non debet extendere se ad omnes orationes, quas elicuit à tempore, quo iussus est occidere filium, víque ad ascensum montis, & elevationem manus ad occisionem, vt nemo non fatebitur: cur ergo deberet extendi necessariò ad hoc fa-&um particulare, quod erat impertinens ad fa-&um principale, propter quod laudatur, nempe ad voluntatem efficacem interficiendi carissimi filij?

Via Scoti prafertur cateris.

Ex his omnibus dicendi modis magis in re placet is, quo vtitur Scotus, quia & est facilis in se, conformior Augustino, ac Apostolo,& magis communis.

177. Efan.

Ad illud de Iacob. Secundum argumentum 2. Argumen- principale eft in Genef. 27. vbi Patri interroganti sum princi- Iacob quis esset, Iacob responder: Ego sum pripale. mogenitus tuus Esau, feci sicut pracepisti mini; surge, An mentitus sede, & comede de venatione mea. In quibus verbis singendo, & plurima videntur mendacia. Primum, quòd didicendo se esse cat se primogenitum Esau. Secundum, quod dicat se fecisse quod præceperit ipsi Isac, cum is. nihil ipsi przceperit. Tertium, quod roget ve comedat Isaac de venatione sua, cum reuera non fuerit venatio vlla, vt patet ex textu.

Circa hane obiectionem magna est inter Doctores controuersia, quibusdam Iacob à mendacio liberare conantibus; quibusdam verò admittentibus mentitum fuille, qua de re prolixè satis Pererius in illum locum, quinque satis longis agit disputationibus, & licèt cum iis stare videatur, qui mendacia omnia à Iacob propellere laborarunt, quia tamen non satis aptum inuenit modum exculandi duo posteriora mendacia, succumbit tandem num. 58. inquiens: Ego non dissimulo sensum amici mei , nam vt non inficior dictum illud Iacob; Ego sum Esau, in quo vno ad verum intellectum interpretando purgandóque à mendacio, Doctores laborarunt, satis commode in verum sensum redigiposse : ita fateor duo alia eiusdem dicta, Feci ficut præcepisti mihi, & Comede de venatione mea, perdifficiliter ad veritatis sententiam accommodari posse.

Omnes San-

Doctor noster concedit Iacob mentitum fuisfe, nec id habet pro vllo inconuenienti, quandoquidem viris perfectis nostræ legis, quæ perfectior est, & gratiam habet vberiorem, quam lex titum. vlla antiqua, non attribuamus tantam sanctitatem quin mentiri possint, sieut & alia peccata venialia committere, quam sententiam plurimi alij sequuntur, Lyranus, Tostatus, Caietanus, Lypomanus, Salianus, Fernandius, Oleaster, Fonseca, del Rio in eundem locum. Adrianus quodlibeto primo. Addo verba Fernandij, quæ valde conformia sunt sententiz Doctoris, Sed quid opus est illius alteriusve aui, etiam viros sanctissimos ita excusare, vt ab omni, vel culpa veniali suisse immunes credantur? Nunquid illi sanctiores Apostolis, qui leuioribus reatibus non caruerunt? Ad hoc facit quod habetur in Tridentino decreto de iustificatione quandoque cap. 11. In hac mortali vita quantumuis sancti, & insti in leuia saltem, & quotidiana peccata, qua etiam venialia dicuntur peccata, quandoque cadunt, nec propterea tamen desinunt esse iusti : nam iustorum illa vox est, & humilis, & verax: Dimitte nobis debita nostra. Quælest doctrina expressa S. Augustin.lib.de natura & gratia, contra Pelagianos, cuius verba suprà exscripsi num. 170. Si ergo omnes iusti, præter D. Virginem, incidunt in peccata venialia quandoque, cur esset liberandus Iacob à cæterorum Sanctorum communi sorte? Quod si admittatur talia peccata commissife, vt certè nemo facilè negabit, non est cur vllo modo tam anxiè liberetur à mendacio, in quo committendo so-

lum venialiter peccaret. Si quis tamen velit cum Augustino quast. 78. in Genes. 16. ciu.cap. 37. & lib.contramendacium cap. 2. Sententia 10. Theodorero quest. 80 in Genes. Gregorio hom. 6, in Ezech. Isidoro Beda. Ruperto in Genef. 27. Innocentio I I I. cap. Gandeamus de dinortys. Gratiano 22. quest. 11. cap. Quaritur. Alensi 2 part quest. 139. D. Thoma 2. 2. quest. 110. Magistro in has distinct. & pluribus ibidem sententiis. Si quis, inquam, cum his authoribus velit liberare Iacob mendacio, & peccato , id non erit contra Doctorem, qui non negat iplum posse excusari, sed asserit tantum id non esse necessarium. Quamuis etiam non posset excusari commode à mendacio; cusaretur à tamen non esset difficile ipsum excusare à pecca- medacio posto, quia posset dici quòd licet omnemendacium set excusari sit peccatiun à parte rei siple tamen non putauit. à peccato. sit peccatum à parte rei, ipse tamen non putauit,

179.

eam excusat. Non oft cotra

Digitized by Google

propter

966

propter ignorantiam inuincibilem, quam non est inconueniens ipli attribuere, fuille peccatum mentiri lic patri, iubente præsertim matre, quæ posset ipsi significare non referre sie mentiri, & cui iple poterat existimare se obligatum obedire.

Si quis autem videre voluerit quomodo przdicti Authores excusent Iacob à mendacio, ad-

eat Pererium suprà disp. 5.

Ad illud tamen de Iosepho. Tertium argumentum principale est ex Genes. 42. vbi Ioseph dixit suis frattibus : per salutem Pharaonis exploratores estis ves. Cum tamen iplemet sciret oppositum. Icem ex Genef. 44. vbi idem Ioseph dixit fratribus quòd augurari solebat in scypho, cùm tamen id non sit verisimile ipsum fecisse, cum

fuerit prohibitum à Deo.

4. Sententia of Doctoris concodons situm iocosd, ∳ officiosè.

180.

tum princi-

An Ioseph

mentitus fit

fuis fratri-

. Argun

Respondet Scotus Iosephum iocosè fuisse meninterrogando, nisi quis viatur oratione interrogatoria pro abfoluta.

2. Sontontia excusas ipsil à mendacio.

Pacilier explicatio ver-boră eiu in boc fensu.

181, Difficultae çirca literam

Belusia.

182.

An menda-

eium Iacob

fuerit graui-

ser permicio-

Dedoris.

Et si dicas Iacob mendacium non posse esse mendacium leue, cum fuerit valde perniciosum fratri suo Esau, Respondeo, quamuis in re fuerit perniciolum ipli, quia abstulerat ei tam proficuam benedictionem, quam haberet aliàs à patre; tamen non erat ita perniciosum in opinione lacob; tum, quia non est necesse quòd ipse sciuețit benedictionem illam habituram secum primogenituram, aut vllam vtilitatem specialem, quam non posser etiam Esau per aliam benedi-Aionem acquirere; tum etiam, quia poterat exisimasse quòd licet adferret secum viilitatem

titum, & licet interea etiam afflixerit fratres, meritò id eum potuisse facere, quia id peccato suo præterito in ipsum meruerunt. Hanc doctrinam amplectitur Lyranus, Tostatus, Salianus, Pererius, & Fernandius. Quantum autem ad illud ex Genesis 44. de scypho, non dixit absolutè le augurari solitum in scypho, sed interrogatiuè tantum: non potest autem mendacium committi

Alij conantur mendacio liberare Iosephum.S. Augustinus quaft. 1 39.in Genes. S. Bonauentura hic, Gratianus 22. quest. 2. cap. Qued autem. Rupertus lib. 9.in Genes.cap. 3. Thomas Anglicus in ipsamet proposita verba. Facillima autem explicatio eslet, si diceretur quòd ipse dicebat suos fratres exploratores quantum ad id, quod apparebat externe: sic enim accipienda sunt communiter dica iudicum, & examinatorum. Alias expositiones qui voluerit, videat apud Pererium.

Posser aliquis circa literam Doctoris quærere, cur addiderit particulam aduersatiuam, tamen, ad hoc factum Ioseph, & illa alia verba, quia ipse erat perfectus sernator legis dinina. Ex his enim verbis posset aliquis existimare quòd existimarit lacobum, de quo antè, vium fuisse mendacio mortaliter peccaminoso. nam si putaret ipsum vsum fuisse mendacio veniali, cum tali etiam Iosephum fuisse vsum fateatur, ad nihil deseruiret illud ta-

men, nec illa alia verba.

Respondeo, Doctorem nullo modo putasse Iacob mentitum fuisse mendacio mortaliter peccaminoso; addidisse verò illud tamen, & illud de perfectione loseph, quia volebat iplum exculare à tam graui mendacio, quam commist lacob, quod & fecit: nam Iosepho attribuit mendacium iocolum tantum, aut officiolum, quod parum habet malitiæ; Iacob verò concessit serium mendacium, & aliquo modo pernicio sum, quod maioris ost malitiæ, licèt intra latitudinem malitiæ venialis.

aliquam, qua prinaretur Esau, ipsemet tamen licite poterat matre hortante, eam sibi procurare; tum denique, quia non est necesse ve cognoscerent Esau habuisse ius aliquod particulare ad benedictionem patris, ita vt iple, & quicumque alius non posset absque iniuria eius cam quocumque licito modo procurare.

Ad alind de Raab, & Rachele. Quartum argumentum principale comprehendit quatuor 4-477" exempla ex Scriptura deprompta. Primum ex Iolue 2. de Raab meretrice, quæ dicebat exploratores Israëlitarum, quos habuit clam domi, pla. discessisse, sed propresea videtur laudari in Scriptura, quod non esset verum, si mendacium eius fuisset peccaminosum. Secundum exemplum est 2.De Iudith, de Iudith, Indith 10. que multa mendacia videtur protulisse. Tertium exemplum est de Rache- 3. De Ruble ex Genes. 31. quæ ne reperirentur dij patris le sui, quos clam secum abstulit, decubuit super iplos, & dixit libi accidille lecundùm confuetudinem mulierum, quod tamen erat falfum.Quar- 4. De offetum denique exemplum est de obstetricibus ex micibus Exedi prime, quæ mentiebantur, dicentes mulieres Hebræas habuisse obstetricandi scientiam, & priùs parere, quàm ipsæ adueniebant, quod erat falfum; in quo mendacio non peccauerunt, quia subiungit Scriptura; benè ergo fesit Dens obstetri-cibus, & postea dicit quod adificanis ipsis domum, quod non esset verum, si mentiendo peccassent, neque enim Deus retribuit bona pro malis, omnia autem peccata sunt mala.

Ad hoc argumentum, quantum ad primum de 🏖 🎜 🎮 🎜 🌬 Raab, & tertium de Rachele, ac quartum de ob- 1. 3. 🗸 4 stetricibus, respondet vniuersaliter non oppor-

tere cas exculare à peccato.

Et quidem quantum ad Raab attinet.communis Theologorum sententia est, quòd ipsa in co An mentita mendacio peccauerit, sed peccato veniali, quia fuerit Ranh. officiolum erat in ordine, scilicet ad saluandam 1. Sententia vitam exploratorum. Ita Augustinus expresse quod sie solling lib.contra mendacium cap. 15. Lyranus, Carthulianus, Tostatus, Serarius, in cap. 2. Iosue. Nec refert quòd laudetur prudentia Raab, & quòd fuerit affecta præmio, quia hoc non contingit propter mendacium, sed propter alios bonos actus, quos exercuir. Vnde Augustinus supra : Quod scriptum est , benè Deum fecisse cum Hebrais obstetricibus , & cum Raab Ierichiuntina meretrice , non ideò factum est, quia mentita sunt, sed quia in bomines Dei misericordes fuerunt : non est itaque in eis remunerata fallacia, sed beneuolentia; benignitas mentis, non iniquitas mentientis. Sicut enim mirum absurdúmque non esset, si alio prius tempore commissa ab eis aliqua opera mala, Deus propter posteriora opera vellet ignoscere : ita mirandum non est, quòd une tempere in una causa Deus verumque conspiciens, id est, fattum misericorditer , fattumque fallaciter , & bonum remunerauit, & propter boc bonum malum illud

Ex quibus verbis patet quòd etiam obstetrices mentitas esse putauerit, & quòd non fuerint remuneratæ propter mendacium, sed propter alias actiones bonas: quod etiam tenet S. Gregorius in 17. Iob cap. 4. Nonnulli verò, inquit, de obstetricum fallacia, conantur asserere hoc genus mendacij non esse peccatum, maxime quod illis mentientibus scriptum est , quia adificauit illis Dominus domos. In qua magis recompensatione cognoscitur quid mendacij culpa mereatur : nam benignitatis earum merces, qua eis in aterna potnit vita retribui, pro admissa culpa

pale contine

### Dist. XXXVIII. Quæst.vnic. 907

mendacij in terrenam, est recompensationem declinata, ve in vita sua, quam mentiendo tueri voluerunt, ea qua fecerunt bona, reciperent, & viterius, quod expectarent , mercedis sua pramium non baberent : nam si subtiliter perpendatur, amore prasentis vita mentita sunt, non intentione mercedis; parcendo quippe conata sunt infantium vitam tegere mentiendo suam.

Czteri expolitores, & Doctores communiter in hoc conveniunt, quod obstetrices mentitæ

fuerint.

185. Quo genere eccati pectauerunt obstetrices suo mendacio.

Quod autem dicitur de obstetricibus. Respondet hîc ad illud, quod in argumento adducebatur, ad probandum quòd in eo mendacio non peccauerint obstetrices, quia scilicet Deus ædisicauit illis domum, quasi in præmium, & mercedem sui facti: hoc autem non esset verum, si peccauissent, saltem mortaliter. Respondet, inquam, Doctor secundum Magistru historiarum, nempe Petrum Comestorem, esse controuersiam de qualitate peccati, quod ab iis in eo mendacio commissum est, nam Magister ille dicit secundum Augustinum, eas solum venialiter peccasse; secundum verò Gregorium in loco iam citato videri eas peccasse mortaliter, dicit enim quòd merces benignitatis earum, qua eis in aterna vita potuit retribui, pro admissa culpa mendacy in terrenam, est recompensationem declinata.

Non fueruns pramiata propter men-Macium, sed propter bonü trootum pietain.

186.

porale.

Quod ad rem præsentem attinet, dicit Doctor eas habuisse bonum motum pietatis in conseruanda paruulorum vita, & propter illum bonum motum, non propter mendacium Deum eis mercedem ædificatæ pro ipsis domus dedisse, quod & Augustinus, & Gregorius, & cæteri Doctores farentur, & significatur in ipsamer Scriptura eo loci: nam dicuntur timuisse Deum in initio capitis, & conseruasse propterea mares, & postquam refertur earum mendacium, licet dicatur quòd Deus benefecerit eis, non tamen dicitur quòd propter mendacium id fecit, sed potiùs fignificatur quòd propter timorem Dei benefecerit ipsis: subditur enim expresse: Et quia timutrunt obstetrices Deum, adificauit eis domos.

An verò propter illum bonum motum temu-Æ propter nerauerit illas folùm temporaliter, an verò etiam æternaliter, nec spectat per se ad præsens, nec dešľã ∫unt meciditur à Doctore, quie solum iuxta dues illes Fita pramium sententias Augustini, & Gregorij, significatas à aternum, vel Magistro historiarum, proponit duos modos dicendi probabiles. Primus est iuxta sententiam, 1. Sententia. quam innuit Gregorius de mendacio mortaliter peccaminoso earum; nempe, quòd solum temporaliter eas remunerauit, quia peccatum mortale mendacij, quod sequebatur illum bonum motum pietatis, impediebat remunerationem 3. Sententia. aternam. Secundus modus est iuxta sententiam Augustini de mendacio officioso, & veniali earum nempe, Deum non abnegasse illis præmium æternum boni motus propter mendacium sequens, quod erat tantum veniale, vipotè officio-Magis ineli- sum. Et hunc modum præfert priori, quia ait f. nat Doctor in seq. quod mendacium vorum erat penitus officiosum, 3. senttiam. & quod motus pietatis earum, si fuissent reliqua requisita ad meritum, nempe status gratiæ,& or-

> æternæ, & etiam præmij temporalis. Dixit autem optime, si fuissent illa alia requisita ad meritum, quia nolebat id resoluere, cùm incertissimum sit : poterant enim obstetrices illæ & timere Deum, & moueri aliquo pieratis motu ad conservationem puerorum sine

> dinatio ex fine charitatis, fuillet meritorius vitæ

gratia iustificante; vnde ex illo pietatis motu non lequitur eos fuisse iustificatos. Rursus, quamuis fuerint Ægyptiæ, quemadmodum ex conuersatione cum Îlraëlitis, & gratia particulari Dei peruenerunt ad fidem, & timorem Dei; ita etiam poterant peruenire ad iustificationem, & cæteras dispositiones ad meritum de condigno requi-

Vtcumque autem dicatur, fateor mihi sententiam Gregorij, quæ Pererio disput. to.in cap. 1. Ex. Senteria previsa est improbabilis, esse difficilem: nam si dicamus obsterrices dum timuerunt Deum, & conferuarunt masculos, quod ante mendacium contigit, fuisse in gratia, & timuisse Deum non seruiliter, sed timore siliali, sine dubio ipsarum meritum erat compensandum vita æterna, nec peccatum subsequens poteratita tollere ius per illud meritum acquisitum, quin saltem deleto peccato si fuisset mortale (si autem fuisset veniale, > nullo modo tolleret, aut impediret illud ius) iterum refurgeret istud ins, vt suppono ex communi doctrina de reuiuiscentia meritorum; vnde autem poterat sanctus Gregorius habere quòd quamuis in illo mendacio peccassent mortaliter, non estent postea poenitentiam eius peccati facturæ?

Si verò dicatur eas non fuisse iustificatas, dum conservarunt pueros, nec timuisse Deum timore filiali, aut adhibuisse conditiones requisitas ad meritum vitæ æternæ, tum non poterat esse verum quod dicit Gregorius, benignitatis earum mercedem, quæ potuillet eis in æterna vita retribui pro admissa culpa mendacij in terrenam commutationem declinasse. S. Thomas 2.2. quaft. 110.art.vlt. sic videtur exponere Gregorium, vt velit dicere quòd mendacio obstetricum considerato quantum ad effectum beneuolentiæ in Iudzos, & quantum ad reuerentiam divini timoris debebatur remuneratio æterna; sed eidem mendacio considerato, quantum ad actum exteriorem mendacij, non debebatur præmium ætçrnum, sed remuneratio aliqua temporalis. Et sic, inquit, intelligenda funt Gregory verba, non autem quod per illud mendacium mererentur amittere remunerationem aternam, quam ex pracedenti affectu me-

Hæc doctrina à Pererio in cap. 27. Genef. disp. 2. grauiter cenfuratur, nempe, vt dissona sacræ historiæ, non consentanca rationi, cum Gregorij sententia, verbisque dissentiens, & discrepans ab ipsius S. Thomæ doctrina , quam paulò antè tradiderat; sed quidquid sit, an mercatur totam hanc censuram, quod ego non credo; certè mihi nullo modo arridet. Primò, quia nec Gregorius, nec vllus dicit quòd quidpiam meruerint propter mendacium. Secundò, quia secundum Gregorium mendacium nullo modo erat factum ex motu pietatis, aut reuerentia divini timoris; ait enim, Gregorius: Nam si subtiliter perpendatur, amore vita prasentis mentita sunt, parcendo quippe conata sunt infantium vitam tegere, mentiendo suam; ergo mendacium earum non debet considerari vt includens, aut dicens affectum beneuolentiæ in Iudæos, aut rencrentiam dinini timoris. Tertiò, quia illa merces, quam Scriptura asserit ipsis concessam, non ascribitur, vt suprà dixi,mendacio, sed timori divino, & pietati præcedenti.

Alio modo fortè faluari potest quod dicit Gregorius, si dicatur non voluisse eum, quòd per peccatum subsequens mendacij fuisset impedi-

Expositio \$.

188. Cenfurat WP & Pererio.

Reificitur 1.

189. Alia melior expositio.

968

tum præmium æternum istius motus boni; sed quòd iple motus pietatis obstetricum erga parpulos, fuit affectus aliqua mala circumitantia, quia scilicet erant dispositæ ita saluare eos, vt si etiam opus esser mentiri, id facerent ad eos saluandos: quià ergo mendacium sequens includebatur in hoc actu in causa, propterea dixit Gregorius quòd illud mendacium impediebat præmium æternum, quod daretur ipsi motui pietatis, si non includeret illam voluntatem conditionatam, mentiendi scilicet, si fuisset necesse.

Hoc modo intellecto Gregorio, habet bonum sensum eius doctrina, nec ex ea sequitur quòd mendacium obsterricum fuerir mortale, quia ad illum effectum, quem intendit Gregorius, sufficeret malitia venialis: nam communis sententia est quòd nullus actus malus, etiam venialiter, sit meritorius vitæ æternæ, vt docetur in materia de merito. Sed tamen, si hoc modo intelligatur, fauer maxime sententiæ, quæ dicit quod per actum venialiter malum possit quis mereri præmium temporale, de quo in cadem materia agi solet.

190. Bentëtia allovitam 4ter-

191.

Absolute autem, & simpliciter S. Hieronymus in cap. 56. Is. Procopius in primum Exod. Rupertus rens meruif in Ex.lib. 1. cap. 7. Pererius supra, & Salianus proso obstatrices babiliter an. mundi 2463. asserunt obstatrices meruisse vitam æternam. At, vt suprà dixi, id omnino incertum est, saltem loquendo de merito de condigno, de quo ipsi videntur agere. Et idem Salianus ostendit quomodo possint excusari à mendacio, quia scilicet poterat esse verum quòd mulieres Hebræz scirent obstetricandi artem, & quòd ex iis plurimæ parerent antequam accederent ista dua obserrices, qua interrogabantur, & de quibus hîc agimus.

Sed tunc effet dubium. Occasione istius, quod immediate ante dixit, Deum non negasse præmium æternum propter bonum motum, quamuis adesset peccarum veniale, proponit hic dubium, an si quando esser conjunctus magnus pieratis affectus cum circumstantia malitiæ venialis, nec possent separari, melius esset illum morum elicere, quam relinquere, & proposita ratione dubitandi pro vtraque parte, nihil vult resoluere.

Absolute tamen dicendum est quòd potius deberet illum motum telinquete, quia absolute & simpliciter sunt fugienda, & nullo modo facienda mala ob quæcumque bona, vitæ etiam æter- intrin,tià næ, quæ ad ea sequerentur. Vnde Augustinus circumpatio lib. contra mendacium cap. 15. Et Raab quidem ex Iericho liberata in Dei populum transitum fecit, vbi proficiens posset ad eterna, & immortalia munera peruenire, que nullo sunt querende mendacio. Quod si nullo sunt præmia æterna quærenda mendacio, quandoquidem aliqua mendacia fint peccara solum venialia, sequitur nec per vllum peccatum veniale esse quærendam vitam æternam.

Molius effet

Hæc de mendacio obstetricum , & Raab sufficiunt, quas tamen si quis vult à peccato liberare, Facilité sur meo iudicio facilè id poterit, dicendo quòd inmeo iudicio facile id poterit, dicendo quod inuincibilem ignorantiam non putauerint fuisse said puta peccatum sic mentiri; neque enim tanta scientia 10 quamuu illis concedenda est, vt non habuerint talem non à mese ignorantiam. Quam doctrinam satis insinuat dans, S.Augustinus pradicto cap. 15. contra mendacium,& applicari potest etiam ad Rachelem, Iacobum Iudith, non minus convenienter. Verba Augustini sunt : Virum autemsit aliquando, vel pro cuiusquam salute mentiendum , cum quastio sit , in qua dissoluenda etiam doctissimi fatigantur, valde illarum muliercularum (obstetricum scilicet, & Raab) in illu populu constitutarum, & illu moribu assuctarum excedebat modum. Itaque banc earum ignorantiam, sicut aliarum rerum, quas pariter nesciebant, sed scienda sunt à filys non huim saculi, sed futuri Dei potentia sustinebat.

Nihil speciale dicit Doctor de mendacio Ra- Rachel men. chelis, nec erat necesse, communiter enim ad- tila oft offi mittunt expositores quod mentita fuerit, menda- ciose, font cio saltem officioso, à quo nulla ratio est, ob quam excusetur, quamuis, vt iam iam dixi, ob ignorantiam, ignorantiam facile excusari posset à peccato.

peccanit ob

### SCHOLIVM.

Non esse excusandam Iudith à mendacio. Hic videtur negare licitum vsum aquiuocandi: sed eum licere quando iniustè interrogaris, & respondere cogeris. Tenet 4. d. 15. quast. 4. art.3.& dist.21.quast.2.& est.communiu DD.Thom.2.2.quast.70.art.1.& 4.dist.21.quast. 3. S. Anton 2. part tit. 1.cap. 1.S. 17. Soto 5. iust quast 7 art. 1.ad 1. & relett. de tegen. seereto. membr.3.quast.3.Sy'u. v. Testis quast.8. & v. confessio.3.num.10.Nau.cap.8. num. 3. & cap. 12 fin. & cap. 18.num. 51. Assor tom. 1. lib.8.cap. 27 quast 2. Petr. Nauar. lib. 2. de rest. cap. 4. part. 2. Sanchius in Decalog lib.2. cap. 4. Pitigianis hic art. 11. citans multos. Victor sum. num. 184. Adrian. quast. vlt. de confess, vti signis, vel rebus indisferentibus, ex quibus scis alios decipiendos, mendacium non est, alioquin omnia stratagemata essent peccata,nec ars militarii,qua maxime circa stratagemata occupatur, posset licite exerceri.

De fatto

D illud a de Iudith dicitur quòd ipsa in nullo mentiebatur, quia verba illa exces-Líiua, quæ dixit , non dixit Holoferni, fed Deo : non tenebatur autem neceffaria loqui extraneo secundum intentionem recipientis: sed poterat loqui secundum propriam intentionem loquentis. Loquendo tamen Prælato, cui tenetur bona fide loqui, & respondere, videtur quòd oportet loquentem loqui, & respondere ad intentionem quærentis: ita quòd si ei respondendo dicat aliqua verba, quæ sunt falsa, si dirigantur ad audientem, vera autem si dirigantur ad Deum; non loquitur veraciter, quia in casu illo non licet alloqui Deum. Sed hoc posito, nihil videtur certum in humana loquela, nec aliquis videretur habere certitudinem de loquela proximi loquentis, faltem nullus videtur mentiri quicquid dicat in secunda persona, dum tamen illud possit verificari dirigendo

# Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

dirigendo illud in Deum, & non ad extraneum. Quòd si tenear tibi Prælato dicere verum, & non extraneo, tunc non dicendo tibi verum, possum esse inobediens, vel mentiens: non dicendo autem extraneo, non ero inobediens, vel mentiens, sed non videtur quomodo sim plus mentiens loquendo tibi, quàm alteri. Si igitur verba ista excessiva dicta ibi non videntur rationabiliter posse saluari aliquo modo, non videtur magnum inconveniens concedere cam fuisse mentitam officiose genti suz, sed perniciosè illi, cuius mortem intendebat: ista tamen officiositas præfertur illi perniciositati: quia bonum reipublicz maximè colentis Deum, przefertur bono temporali priuatz personæ, maximè infidelis.

Huic etiam b non obuiat quòd in bellando contra quemcunque oportet seruare sidem, ita quòd infidelitas, vel mendacium cuiuscumque Christiani in bello contra instdelem, damnatur, licèt possit vti aliquibus cautelis belli, quæ per se non repugnant veritati, nec includunt mendacium.

Sed ipla cetiam le ornauit ca intentione, vt Holofernes caperetur in aspectu suo, & hoc volendo ipsum velle peccare secum mortaliter: & velle alium velle peccare mortaliter est peccatum mortale. Vnde non videtur omnino certum quod excusata sit ab omni peccato mortali, & licèt factum eius narretur in Scriptura, & reciterur in Ecclesia tanquam laudabile quantum ad aliqua, quæ erant ibi religiositatis, aliqua tamen ibi annexa, nec laudantur, nec licent.

### COMMENTARIVS.

193. An mentita fuerit Iudith. 1. Sententia negans.

Debet quis loqui secun-dùm intëtionem eius cui loquitur, bec est, prout ipse debet concipere verba.

Fauet bic Doctor ( fententia negăti locutiones refritta.

tam fuisse, quia verba illa excessiua, quæ loquebatur, dirigebat ipla Deo, non Holoferni, nec tenetur quis loqui ad intentionem eius, cui loquitur, sed ad intentionem suam, maximè si is, cui loquitur, non sit Prælatus, cui teneatur loqui secundum intentionem eius. Contra hanc sententiam, quatenus dicit non debere loqui quem secundum intentionem respondentis, opponit Doctor quòd sie nihil esset certi in humana conuersatione, quia posset semper dubitare quod respondens loqueretur Deo, aut secundum aliquam aliam intentionem distinctam ab intentione interrogantis, quod est illud ipsum inconueniens, quod suprà vrgebam contra locutiones restrictas; vnde videtur mihi Doctor hîc valde fauere nostræ sententiæ neganti vsum talium restrictionum, quod etiam adnertit Scholiastes, quamuis enim vratur nomine aquiuocationis, sub eo tamen comprehendit, vt credo, orationes restrictas: nam contra eas facit hîc Scotus, non contra orationes amphibologicas, quibus solis

fauet in aliis locis citatis à Scholiaste.

Dillud de Indith. Respondet iam ad se-

cundum exemplum adductum in argu-

mento quarto principali; imprimis ponit sen-

tentiam aliquorum, dicentium eam non menti-

Deinde contra eandem sententiam, quatenus dicit teneri quem respondere ad intentionem Superioris, non verò ad intentionem aliorum, quibus non tenetur respondere, optime arguit sic: Si tenetur quis Prælato respondere ad intentionem eius, nisi respondeat ad eam intentionem erit inobediens, & mendax. Si verò non tenetur respondere ad intentionem alterius, quamuis sic non respondeat, non erit inobediens, nec mendax, secundum præmissam sententiam, sed nullo modo apparet quomodo magis mentiatur, aut eat contra suam mentem, respondendo Prælato æquiuocè, aut restricté contra Prælati mentem, quàm respondendo ei, qui non est Prælarus, vnde vel in vtroque casu, vel in neutro mentietur, & sic prædica sententia inuoluit contradictionem.

Præmissa hac impugnatione, ponit sententiam

suam, quòd Iudith vsa fuetit mendacio aliquo, 1. Sententia officioso quidem genti, & patriz suz, pernicioso verò Holoferni, & Assyriis, hoc est, tali mendacio quod ipsis erat magno detrimento, licèt fuerit tale detrimentum, quòd iustissimè poterat iplis infligi, & quòd consequenter non fecerit vt mendacium Iudith fuerit perniciosum simpliciter, saltem in eo sensu, in quo mendacia mortaliter peccaminosa dicuntur perniciosa. Hæc sententia Doctoris, circa verba Iudith, quam præter eum tenet D. Thomas 2,2. quest. 110. Tostatus quast. 6. in cap. 1. Exodi. Lyranus, & Salianus in cap. 10. Iudith. Carthusianus probabiliter ibidem, qui tamen putat cam posse excusari, quia loquebatur ironicè, sed hæc expositio nullo modo placet; nam manifestum est ex ipso contextu eam non sic loquutam. Quoties enim quis loquitur ironice, externe id apparet : sed certe nihil magis cauit ipla quam vllam externam facere locutionis ironicè demonstrationem. Quòd si posset ironica locutione saluari absque externa aliqua denotatione, nihil facilius esser, quam excusare omnia mendacia.

Oppositam sententiam excusantem Iudith à 1. Sententia mendacio tenent expresse Serarius quest. 10. in titam. cap. 13. Iudith, Sanctius in cap. 10. num. 19. Salianus an, mundi 3346.& alij quibus fauet Augustinus ferm. 229.

Ex his sententiis vtraque probabilis est, sed prima, quæ Doctoris est, longe facilior, cum praserenda. nulla prorsus sit ratio, ob quam tam anxiè excusetur, aut à mendacio, saltem officioso, aut à peccato. Quòd si à peccato quis eam liberare voluerit, recurrere poterit facillime ad ignorantiam inuincibilem, propter quam ipsa poterat existimare in tali casu belli iniustissimi illati suis ciuibus, se, vt iis consuleret, mentiri potuisse.

Neque sanè satis aptè Serarius respondet ad aliqua ex mendaciis, quæ Iudithæ opponuntur, quod pro maiori nostræ sententiæ confirmatione breuiter ostendendum est. Vnum ex mendaciis, quæ opponuntur Iudithæ, est illud, quod Primë mendixit exploratoribus Assyriorum cap. 10. Filia sum dacium In-Hebraorum : ideò ego fugi à facie corum, quoniam futurum

dith officios

Non posest excusari

195.

Æquè qub mensisar loquendo cum řestrictione alijs , ac Superiori.

194.

## Lib. III. Sententiarum

Exculatio

Belicitur.

futurum agnoni quod dentur vobis in depradationem. Responder Serarius id verè dictum, quia celeriter venit, & fugientis instar, & quia sciuit Hebrzos dandos in przdam, nisi consilio suo,& auxilio dinino subuenireturipsis. At in primis licet qui instar fugientis se haberet, posset dici ab aliis non cognoscentibus intentum eius fugere; tamen ipsemet id verè dicere non posset, nisi verè fugeret, vt patet ex iplo communi omnium loquendi modo. Deinde vt vt daremus ipsam potuisse verè dicere quòd fugerit, & quòd cognouerit etiam deprædandos Iudæos, non oftendit Serarius quomodo potuerit dicere cum iveritate quòd ideò fugerit, quia id cognouit.San&ius,& Salianus huius mendacij excusationem prætermittunt, quamuis ille id proposuerit, & dixerit grationem esse ambiguam, sed non ostendit vllum sensum verum eius, quem tamen aliquem debet habere oratio ambigua, quæ licita est. Aliud mendacium ipli impolitum est, quod

196.

Zuenfatie.

Roileitar.

dixit cap. 11. Denique boc ordinant, scilicet Hebræi, vt interficiant pecora sua, & bibant sanguinem corum, & Sancta Domini Dei sui , que pracepit Deus non contingi in frumento, vino, & oleo, bes sogitauerunt impendere, & volunt consumere, qua nec manibus deberent contingere. Ad hoc respondet Serarius potuisse Hebraos ea cogitasse, & determinasse; aut si ea ab iis facta non sunt, rerum cursus ed vet sierent tendebat. Sanctius eodem ferè modo respondet. Verùm aliud est potuisse ista fieri, aliud est facta fuisse, nec sanè verisimile est, Iudzos ca fecisse, cum constet cos potius resoluisse tradere ciuitatem. Quòd autem rerum cursus exigebat, vt ea facerent, nisi dedidissent se, non facit ad hoc vt possit verè dici quòd ea fecerint, aut proposuerint facere. Salianus ait hæc verba per ampliationem explicanda esse, sic scilicer, ve facilè adduci possent Hebræi ad ea facienda, fame & siri coacti, non verò quòd de fa-Ao ea fecerint. Sed, vt iam dixi, quamuis hoc verum esset, non excusaret Iuditham, quæ de fa-Ao ea fecisse Hebræos asseruit, & si huiusmodi ampliatio talia verba excusarent, nullus mentiendi relinqueretur locus, quin omnia mendacia nullo negocio possent excusari.

Zyen fatio.

Reiseitur.

Tertium mendacium est in eodem capite, iis verbis: Et dicet (scilicet Deus) mibi, quando eis reddat peccatum suum, & veniens nunciabo tibi, ita vt ego adducam te per mediam Ierusalem, & babebis omnem populum Israël, sicut oues, quibus non est pastor. Hæc oinnia completa esse dicit Serarius, atque adeò vera fuisse: nam ictu, inquit, lethali, ei quæ nunciauit Dominus indicauit, & ipsum in curru per medium Ierusalem deduxit, quando de ipso Ierofolymæ triumphatum est. Et tanquam oues, quibus non est pastor, Iudzos egit, quando ad Affyrios fugientes huc illuc discurrerunt.

Quis non miretur hanc huius authoris responsionem? Ego certè faciliùs excusare possem Iudith à mendacio, quam hanc explicationem Iudich verbis ad sensum accommodare: nam imprimis, certum est quòd quando interfecit Iudith Holofernem, nihil ipsi indicauit magis, quàm ego iam hæc scribens indico aliquid magno Turcæ. Deinde si aliquid indicaret, non certè quod promisit, nempe quòd Deus redderet Hebræis peccatum. Neque cum corpus eius Ierosolymam adduxit, obseruanit adhuc promissum, quia promisit nunciare ipsi, quando Dominus gedderet peccatum Hebræis, ita vt adduceret eum

per mediam ciuitatem, quod tamen tum non fecit, nec Holofernes habuit Iudzos tanquam oues line pastore, quando post mortem ipsius sequebătur fugientes Assyrios, vt explicat Serarius; aut quado spectabant ipsum cum adduceretur lerosolymam, vt explicat Sanctius, qui codem ferè modo explicat hoc mendacium, quo Serarius, & si quid speciale dicit, ex dictis facile cofutari potest.

Circa cuius tamen doctrinam addo magis ad pulpitum pro concionatoribus curiosis huius Mald explitemporis, quam ad verum Scripturæ sensum, de- cas santinu servire quod dicit, Deum scilicet reddidisse peccatum suum Hebræis, cum Holofernem inter- dit pecestum fecit, quali istud beneficium esset poena debita Indan, peccaris eorum: nam licet vere dixit, & aptè Bernardus serm. 15. in Psal. Qui babitat, &c. Quòd onerat nos cum exonerat peccato; tamen ve idemmet Bernardus *ibidem* afferit , illud onus est onus leue, & nemo vnquam recte dicet quod impolitio talis oneris, sit castigatio competens peccato; & quod ad me attinet, non puto Iuditham de tali redditione vel cogitasse. Sufficit hæc tria mendacia examinare ad nostræ doctrinæ confirmationem.

Huic etiam non obniat. Respondet hic obiectioni, que posser fieri contra doctrinam à se immediaté anté propositam, nempe, quòd bonum populi fidelis przponi deberer temporali bono priuatz personz, maximè infidelis, verbi gratia, in propolito nostro, bonum Iudzorum bono Holofernis. Obiectio autem contra hanc doctinam est, quòd in bello etiam fidelium cum infidelibus,non licet vti mendacio, fed quòd debeat servari fides, ergo non potuit Iudith mentiri Holoferni, aut ipsum decipere. Respondet Doctor hoe non obstare præmissæ doctrinæ; quamuis autem non assignet ipse rationem, tamen facile assignari potest, quia licet nunquam liceat mentiri cum hoste quocumque; tamen si quis mentiatur hosti iniustè belligeranti, non comittet nisi peccatum mendacij venialiter peccaminoli: nam non posset illud mendacium esse peccatum mortale, nisi ratione damni, quod inferretur per eum hosti : sed damnum illatum per médacium non aggrauat malitiam eius, nist quatenus iniustè inferretur: at non infertur iniustè in casu nostro, potest enim talis hostis licitè occidi cum exercitu suo, vt patet.

Quod ad deceptionem autem attinet, licet verum sit quòd hostis hostem, etiam iniustè aggre- publicis um dientem, non possit decipere in conventionibus possit decipi publicis, quas faciunt inter se communi consen- bostic absque su, quia si id liceret, nunquam sierent tales conuentiones, & sic nunquam finirentur bella ad fummum rerum publicarum detrimentum; tamen occasionibus prinata persona nomine suo proprio veniens potest optime decipere hostem communem; Iudith autem crat prinata persona, aut saltem tanquam talis agebat cum Holoferne, vnde poterat eum absque peccato saltem mortali decipere, imò & absque veniali, si alio modo deciperet, quàm mentiendo, aut aliud aliquod peccatum com-

c Sed ipsa se ornauit,&c.Proponit hîc Doctor aliam disticultatem, ob quam videri possit quòd Iudith non solum mentita fuerit officiose, sed etiam peccauerit mortaliter, quia scilicet ornauit se quantum potuit, vt capetetur Holofernes amore iplius, perducererurque ad desiderium cum ipla peccandi, hoc autem non poterat facere ablque

198.

Cur licuit Tudith decipere Holofa-

200. An peccause rit Iudith mortaliter ornando fe.

# Dist. XXXVIII. Quæst.vnic.

est de boc.

Probabilina of non perenfe.

absque peccato mortali. Adl hoc respondet Mibil eeri Doctor non esse certum quod ipsa in co facto non peccauerit mortaliter, & id quidem mihi certum est; sed tamen probabilius longè iudico cum Lyrano, Carthusiano, Serario, Sanctio, Saliano, & Doctoribus communiter, quòd sic non peccauerit; quia satis facile excusari potest, & tam celebri, ac optimæ vitæ, ac conuersationis mulieri non est facile imponendum peccatum

Duomodo exensare posses

Excufatio autem eius breuiter consistit in hoc, quòd ipsa non intendit aliud quàm quòd Holofernes caperetur amore iplius, & inde flecteretur ad cam in vxorem concupiscendam, vt sic viam haberet ad ipsum interficiendum, prout benè poterat fine peccato.

Adde quòd quamuis non speraret amorem, ex quo assumeretur in vxorem; poterat tamen absque peccato mortali desiderare ve amaretur in ordine ad copulam non maritalem, quia imprimis ex parte sua poterat confidere in Domino, quòd ipsamet nunquam in hoc consentiret, & quòd Deus eam præseruaret, & deinde quantum ex parte Holofernis, poterat existimare quòd ipse talem actum non haberet pro peccato, & consequenter non peccaret eum desiderando, aut procurando; vnde nec peccaret ipsamet, nec concurreret ad peccatum alterius, formalitet loquendo; quòd si etiam concurrere materialiter ad peccatum, non esset ipsi licitum, poterat excusari à sic concurrendo ob ignorantiam innincibilem. Qui plura deliderat adeat Serarium, & Sanctium.

### SCHOLIVM.

Licere simulare quandoque, & quandoque non; & ponit quinque rerum genera, in quibus contingit simulatio.

D vltimum d' de simulatione, dico quòd aliquis potest simulate multipliciter. Vno modo, per aliqua figna probabilia, ostendendo se habere aliqua bona, quæ non habet : vt per genusiexiones, & orationes potesbostendere deuotionem sibi inesse, quæ non De simulainest: & talis simulatio el hypocrisis, & est peccatum. Alio modo potest aliquis simu-tione, fen lare mala non inesse sibi, & hoo dupliciter; vel ostendendo signa opposita illis malis; vel hypocrisi. non ostendendo signa, que communiter consucuerunt sequi mala illa. Primum istorum videtur pertinere ad hypocrifim, puta si áliquis luxuriosus audiens loqui de mulieribus spuat in signum castitatis, ostendens se habere oppositum in corde. Secundum non est aliquod malum "imò si qua potest este laus in malo, est laudabile: quia vitupetabile est prædicare peccatum proprium, eo modo, quo dicitur de quibusdam, Peccatum 1sa.3. sum quast Sodoma pradicauerunt, nec absconderunt. Etsi enim malum sit esse malum in- Qua simuterius in corde, addere tamen malum signum exterius est addere malum malo. In indifferentibus autem potest aliquis facere aliqua facta, que en natura sua sunt signa alicuius; sicut sudare ex natura rei est signum fatigationis, vel alicuius resolutionis corporalis: & aliqua, quæ ex natura rei non sunt signa, sed scit ca concipi à circumstantibus tanquam signa, sicut spumare, ita quòd saliua decurrat per barbam, ex natura sua non est signum insanæ mentis; tamen potest aliquis scire illud iudicari à circumstantibus tanquam signum furiæ, puta quia talia consueuceunt esse signa furjosorum in terra illa.

Vniuerfaliter ergo de prima,& fecunda fimulatione, dico quòd funt peccara, & frequenter mortalia, quia hypocrifis: simulatio terria, dummodo aliud malum non concomiretur, est laudabilis, ita quòd homo non ostendat vnum malum per aliud malum.In indifferentibus simulatio prima in aliquibus licet esset forte mala, non tamen grauiter: puta si quis posset se facere sudare sine labore præuso, sicut quidam ioculatores veuntur suis corporibus ad aliquos motus significantes aliquas dispositiones, que non insunt eis, nec præcesserunt. Simulatio quinta, quæ est secunda in indifferentibus, nullum peccatum est: & talis suit simulatio David. Simulationem verd Iehu non oportet Simulatio excusare; quia præter illam simulationem, quæ fortè posset excusari, adduxit mendacia, Danid non dicens : sacrificium mihi magnum est Bahal. Quod mendacium licet secundum inten- suit peccationem suam esset quodammodo officiosum, quia destructiuum cultus Bahal: tamen tum. ex ratione sua erat perniciosum, non solum quia procuratiuum mortis illorum, sed etiam lehu fuit prouocatium, quantum, erat ex se, ad cultum Bahal, & licet ipse commendetur in-mendacium quantum detestabatur, & prosequebatur cultum Bahal; vituperatur tamen, quia non perniciosu.

recessit è cultu Ieroboam, nec suit verus cultor Dei Israël.

### COMMENTARIUS.

Łbī. Duartum, 👉 ilsimum arğumentum principale. An simulatio dicent.

D vleimum de simulatione, &c. Vleimum A argumentum principale erat, quòd mendacium in verbis non habet maiorem rationem peccati, quàm simulatio in factis: sed hæc non est peccatum: ergo nec mendacium in verbis. Probatur minor, quia Dauid 1. Reg. 21. simulabat se furere, sed non est dicendum quòd peccauit; Scoti oper. Tom, VII. Pars 11.

ergo simulatio in factis non est peccatum. Deinde Ichu 4. Reg. 10. simulavit se culturum Idola Bahal, nec proprerea vituperatur; sed potius laudatur : ergo simulatio semper non est peccatum. Vt respondent Doctor huic argumento, proponit Quinque fequinque species simulationis, quas optime expli- cies simulacat, & doctrina ipsius tantopere placuit Pererio, tionis.

972

3. Species.

202.

Assertio 1.

tiene.

De simula-

Non licet fi-

gnificare fal-

sum aliquo

signo non vo-

cali ex instisucione ordi-

natolad signi-

ficandum.

Probatio.

vt integram ferè ad verbum exferipserit d. 1. in c. 27.Gen.ad probandum quòd simulatio Iacobi pre se ferendo se esse Elau, & ad hunc finem vestiendo se pellibus hædinis,& vestibus Esau,non fuerit illicita. Malderus etiam in libello de abufu restrictionis mentalis cosdem quinque modos

simulandi ponit.

Supponendo ergo quòd dentur istæ quinque species simulationis, quarum prima est, quando quis per aliqua signa significaret se habere bona, quæ non haberet. Secunda, qua quis per figna aliqua denotantia bonitatem lignificaret se non habere mala, quæ reuera haberet. Tertia, qua quis non significaret mala, quæ haberet, per hoc, quèd non vteretur iis malorum fignis, quibus ij, qui mali funt, vtuntur. Quarta, qua quis vteretur figno, quod ex natura fua denotaret aliquem effectum indifferentem moraliter, propter quam scilicet non esset quis bonus, aut malus moraliter. Quinta denique, qua quis vteretur aliquo signo, quod licet ex natura sua non denotaret aliquid particulare, sciretur tamen circumstatibus significaturum aliquid particulare, quod tamen particulare nó esset tum, cùm quis vteretur illo signo, aut facto. Supponendo ergo has quinque species, siue dentur plures, siue pauciores, quod parum refert, sequentibus dictis explicabimus difficultates communes pertinentes ad simulationem,& postea in forma soluemus argumentum quartum iam propolitum.

Dico ergo primò simulationem, qua quis vteretur signo aliquo non vocali, quod ex communi institutione, haberer significare aliquod determinatum, quando in mente sciret illam rem significatam, non offe, prout illud signum id significaret, este peccatum. Hæc est expresse D. Thomæ queft. 111. art. 1. & paret manifeste, quia æquiualet quoad omnia talis simulatio proprie dicto mendacio vocali: eatenus enim mendacium tale est peccatum, quia per ipsum significatur aliquid. aliter esse, quam est, per signa vocalia ex communi vsu ad aliquid determinatum significandum instituta; nec ratio peccati habetur ex co quòd fiat per signa vocalia potius, quam per quæcumque alia: aliàs Angeli non possent mentiri, quia non vtuntur signis vocalibus, aut saltem si mentirentur, non peccarent, quo nihil est absurdius.

Ex his habetur quòd qui annuunt nutu interroganti, an aliquis sit domi, quem scit non esse domi; aut qui renuit nutu sic interroganti, cùm scit eum esse domi, peccet peccato mendacij, & aliàs certè muti non possent, quamuis vellent,

mentiri, quod absurdum est.

Dico secundò, quotiescumque licet vti amphibologica oratione habente duas fignificationes, vnam veram, & vnam fallam tum cum cognoscitur intelligenda in sensu falso, toties licere vti facto, quod ex se habet duas significationes, vnam veram,& alteram falsam; & quoties non licet vti oratione sic amphibologica, non licet vti facto amphibologico. Patet hac affertio quoad primam partem, quia in facto amphibologico non potest esse ex se maior malitia, quam in verbis:ergo quando talia verba licita funt; licita etiam erunt facta. Patet etiam secunda pars, quia æqualiter it contra mentem, & facit detrimentum per factum, quo per dictum: ergo quoties non licet dictum tale, nec licebit tale factum.

Dico tertiò, licet vti simulatione in belo, verbi gratia, præsse festerendo sugam ad retrahendos post se hostes, cùm nihil minus cogitatur, quam fugere, & idem est de similibus aliis stratagema-

fratagema tibus in bel. Probatioex

Licet wil

Hæc est communis sententia, & probatur ex losue 8, vbi Iosue iussit Israelitas fugam, & metum Seriptura. simulare, quia arte etiam vsi sunt Iudicum 20. pugnantes contra Gabaonitas. Et ab eo tempore iam communi omnium gentium viu ita receptum est, vt absque vllo scrupulo huiusmodi simulationibus vtantur,& qui iis dexteriùs hostes circumuenire possant, bello aptiores iudicentur, & magnis laudibus, ac præmiis affici solent, nec ipsimet, qui circumueniuntur hostes, aliis, quod circumuenti sint, imponere solent, qu'am sibilipsis, & suæ incuria, qui omnes actiones inimicorum suspectas habere deberent, & ita fugientes insequiideberent, vi à fraude, si que eslet, tuti esse possent. Illustris est autem locus Chrysostomi lib.1. de Sacerdotio sub finem, in huiusmodi simulationis commendationem, quam etiam fraudem,& imposturam vocat, licet postea temperet illum dicendi modu, ac ne fraudem quidem nominadam putat.

Breuior est locus Augustimi quast. 11. in librum Iof. & propterea eum transcribam: Hinc, inquit, admonemur non iniustè fieri abbis, qui iustam bellum gerunt, et nihil homo iustus pracipue cogitare debeat in bis rebus, nisi ve iustum bellum suscipiat, cui bellum fas est;neque enim omnibus fas est. Cum autem iustum bellum susceperit, vtrum aperta pugna, vtrum insidys vincat, nihil ad iustitiam interest.

Ratio autem huius conclusionis esse potest, Prehatur raquòd ex duobus tantum capitibus huiusmodi si- time. mulatio esse posser illicita; vnum est, quatenus habet rationem mendacij; alterum, quatenus haborer annexum detrimétum hostium:sed ea neutro capite potest esse illicita; ergo vera est conclusio. Probatur minor, quoad rationem detrimenti, quia ex suppositione belli insti licet ipsis, omni, quo possunt, detrimento assicere suos hostes, iustè enimeos occidunt, & priuant bonis omnibus, ac in seruitutem etiam redigunt, vt om-

Probatur eadem minor quoad rationem mendacij, quin reuera, dum recedunt instar fugien- talibus firatium, non proprie significant se fugere, nam talis recessio non est imposita ad fugum solummodò significandam, nec ferè in bello frequentiùs sit vlus eius ad verè fugiendos hostes, quàm ad eos circumueniendos; ynde ex se iam est signum indifferens ad fignificandam fugam, ac ad fignificandam voluntatem circumueniendi hostes:ergo qui eo discessu viuntur, cùm habeant talem voluntatem circumueniendi, fignificant illud quod habent in mente. licet etiam allud signisscent, nempe fugere, quod non habent in mente.-

Confirmatur per ea, quibus suprà probaulmus Cossmatics. vsum orationis æquiuocæ habentis duos sensus.

Confirmatur secundò, quia illa recessio, & exterior demonstratio metus licet ex se significaret Cossemation. fugam, tamen vt prouenit ex hostibus, non habet Fuga behoc significare: ergo non significant per hoc recedentes fugam. Probatur cósequentia, quia verba quæ ex le habent aliquid significare determinate, possunt ex circumstantiis personæ vtentis illis,aut aliis adiun&is,ita determinari,vt moraliter id non lignificer, quod aliàs fignificarent. Probatur antecedens, quia eo ipso, quo aliquis soleret vii aliquo verbo, vel modo loquendi in duobus sensibus distinctis, non significaret sufficienter vllum ex iplis determinate, & vnusquisque id cognofcens

205. gnificat de-terminaté

203. Assertio 2. Quoties licet vei locutione amphibologi ca, aut restri-Az,toties licet Uti simulatione amphibologica. & restricta. licet vnu,non licet alterü.

204. A∏ertio 3.

Hoftes fa-Biendo , ast Simulando fu. M non significant propriè fugam.

206. CBfirmatio 1. Componens fe externe ad metum qu**ă**de non metuit,nö significat aliud quàm babet in mente.

quod in vno potius, quam altero sensu proferret ipía, nisi aliunde id cognoscerer, & si in vno potiùs quàm in altero id intelligeret, sicut si id cederet in suum emolumentum, non deberet gratias agere loquenti, sed sibi ipsi, aut aliis, qui informarent iplum : ita si in detrimentum vergeret, similiter non deberet aliis id imputare, quam sibi ipsi: sed hostes solent plerumque cedere loco, & fingere metu, ac præ se ferre multa, aliquado verè, aliquado simulate: ergo id faciendo no significant determinate quod fugiat, aus timeant vere, poriùs quàm quòd simulant, fugam, & metum, & consequenter si alij intelligant ipsos de vera figa, cum illi non prætendant alfud quam simulare fugam, sibi ipsis id ascribere debent, nec potest verè dici quòd simulantes fugam significauerunt falsum absolute,& simpliciter potius quam verum.

cognoscens non deberet prudenter existimare

Confirmatur tertiò, quia reuera ille solus mentitur, qui significat aliud, quam habet in mente, sed qui componit se externè eo modo, quo solent metuentes, etiam quando non metuit, non significat metum proprie: ergo non mentitur, & idem est de simulantibus fugam, ortristitiam, aut lætitiam, aut similia. Probatur minor, quia qui verè metuit, & habet illam compositionem externam, non significat propriè suummetum; ergo nec siccomponens le, cum non metuit, significat metum. Probatur secundò eadem minor, & yltimum antecedens, quia illa compositio non est imposita ad lignificandum metum, sed lignificat tantum ex se illum impropriè, quatenus deducit in cognitionem metus, quemadmodum effectus deducit in cognitionem lux caufx, & quemadmodum si duo aliqua soleant connecti, aut semper, aut communiter, vnum ex iplis lignificat alterum: vt, verbi gratia, si canis aliquis temper comitaretur aliquem hominem, eo iplo, quo videretur canis, colligeretur esse vicinus dominus, & è contrà; & sic & canis lignificaret aliquo modo aduentum iltius hominis, & iltius etiam aduentus aduentum canis : sed certum est hoc non esse significare nisi valdè impropriè : vnde nemo diceret quòd qui talem canem proponeret alicui, per hoc significaret illi aduentum hominis illius, quem tamen canis significaret; nec vllus diceret quòd si non adueniret iste homo, is qui proponeret canem, mentiretur, licet deciperet, si ex proposito safrem id faceret: & ratio à priori est, quòd vealiquis significet aliquid fic, ve mentiri dicendus fit, fiid nonita se habeat quemadmodum significatur, debeat vti signis, quibus vtuntur homines ad significandum; vnde quia non vtuntur homines ad significandum aduentum hominis propofitione canis, aut ad significandum ignem propositione caloris, verbi gratia, ideò si proponant cancin, aut calorem, nó debent dici sic significare hominem, aut ignem, ve mentiri dicendi fint, nifi proposito cane, aut calore, adfit homo, aut ignis. At quia folent homines significare quod aliquid sit, vel non sit, per nutus determinatos capitis, aut manus, propterea, si talibus nutibus factis res non sit conformis, mentietur vtens illis nutibus, non minus quam si vteretur verbis.

Dico quartò, simulationem primam Scoti, qua quis per signa aliqua concomitantia bonitatem, vellet alios perducere ad opinionem de sua bonitate concipiendam, quam tamen non haberet, esse peccatum, non tamen mendacij, sed hypocrisis. Hæc est communis, quoad primam partem,

Scoti oper. Tom. VII. Pars 11.

qua dicisur talem simulationem else peccatum,& quoad tertia partem, qua dicitur esse hypocrisis; & probeturilla prima pars, ex tertia parte, quia hypocrisis est peccatum, vt patetiergo illa simulatio, si sit hypocrisis erit peccatum. Probatur ipfamet terria pars, quia nihil aliud intelligi potest potius per hypocrisim, quam fictio, seu simulatio bonitatis, ant perfectionis spiritualis, præserrim quæ non est à parte rei.

Probatur denique secunda pars, qua dicitur quòd non sit mendacium ex probationibus assertionis præcedentis. Quibus tamen non obstantibus fatendum est, quòd talis simulatio sit aliquo -modo-contra veritatem, quia ad veritatem spe-Ctat, yt aliquis se præbeat in vita, & moribus, qualis est; sic lattem, vt mores externi non sint dif-

formes moribus internis.

Dico quintò, simulationem secundam, qua quis scilicet simularet mala sibi non inesse per signa illa positiva, que solent comitari virtutes oppositas, esse etiam peccatum hypocrisis, quia reuera siclignificat inesse sibi virtures, quæ sibi non in-Sant, & consequenter tam mala erit illa simula- figna viriutio, quam præcedens. Hoc tamen sic intelligo, sum oppositaquando per illa figna non, solum intenderet cooperire sua mala, sed etia manifestare bona. Quòd si præcisè intenderet cooperire mala, existimo quod egdem modorpeccaret, vel non peccaret, conclusioni. quo persimulationem tertiam; & id certum est, si non videret sequi ex illis signis opinionem de boninte opposita malo, quod cooperire vellet. Quòd si etiam videret illam sequi adhucita, si in detrimentum vergeret, similiter non deberet aliis id imputare, modò non intenderet illam, probabile puto quòd non peccarer, nisi eo modo, quo peccaret per simulationem rettiam, presertim si non posser alio modo cooperire sua mala.

Dico lextò, simulationem tertiam, qua quis cooperiret sua mala, non exhibendo illa signa, quæ concomitantur mala, nó esse peccaminosam, sed potitis,esse bonam.Hæc est communis,& probatur, quia exhibere illa signa esset malum; ergo non est malum illa non exhibere. Probatur antecedens; tum, quia id reprehenditur Isaiæ 3. Pectatum suum, quasi Sodoma pradicauerunt, nec abscondeunt, & aliis multis locis; tum, quiaid faciendo nosa, sed bescandalizarentur alij, & infamaretur exhibens na. illa signa: ergo est malum id facere. Aduertendum autem hie quòd si per non exhibitionem conclusionia.
illorum signorum prætenderetur opinio de bonitate oppolița malitiz, que adesset, tum committeretur peccatum hypocrisis, verbi gratia, si quis interius esset iratus, & comprimeret istos motus externos, quos iracundi solent habere, id facere pollet, vel yt non oftenderet illam imperfectionem suz interioris irz, ne offenderet alios, aut infamaret le, & sic faciendo non peccaret, sed potiùs benè faceret; vel id facere posser, ve conciliaret shi opinionem patientis, & talis, qui non moue internè per occasionem tum exhibitam, & lie peccaret peccato hypocrisis.

Dico septimò, simulatio quarta, qua quis exhiberet signa naturalia alicuius rei indisferentis in ordine ad lignificandam prælentiam istius rei, figna natuchm tamen non esset præsens, vt si quis procu- ralia talem rarer sudorem ad significandam fatigationem. rem aliquanquæ non esset, aliquando potest esse bona, aliquando mala, secundum scilicet quòd ordinatus ad bonum, aut malum. Probatur, quia sic Nonest men-simulans non mentitur, vt patet ex supra dictis; dacium.

Affertio 5. Simulatio. qua quis pra se ferret non esse mala per

rum est pec-

crisis.

209. A∏ertio 6. Simulatio, quà qui cooperiret Jua maia nenexbibendo figna ipsa concomitantia , non

210. Asser1107 Significatio

rei ex fe indifferentis per aliquando ma!a.

gg

107. Affertio 4. Simulatio. **qu**a per signa Eoncomitătia bonisasë pra **f**e ferret cam, ft peccatum, led non men-

Quid requi-

Fitur, Ut ali-

quù mentia-

tur per signa

wen vecalia.

Digitized by GOOGLE

hoc autem supposito, non potest habere rationem aliquam boni, aut mali, nisi quatenus bonum, vel malum sequitur ad ipsum, aut intenditur per ipsam : ergo si sequatur, aut intendatur bonum, simulatio erit bona; si malum, simulatio erit mala. Nec refert quòd causaret semper errorem : nam error etiam potest aliquando esse bonus alicui, ve egregiè more suo Augustinus lib. de mendacio. Nonnulli, qui sibi mortem intulissent, si aliquid mali, quod vere contingeret, de charis suis cognouissent, falsum putando sibi pepercerunt, atque ita falli ys profuit, sicut alys obfuit vera cognoscere.

Hinc patet quomodo, possit aliquis licite simulare triftitiam cum tristibus, & gaudium cum gaudentibus, vt posset instar Apostoli gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus, & omnibus om-

nia fieri, ve omnes lucrifaciat.

Dico octauò, simulatio quinta, qua quis per fignum indifferens simularet aliquem effectum indifferentem, vt si per erectionem spumarum, aut saluiarum aliosve motus, & gesticulationes præ se ferret quis insaniam, quam non haberer, non est peccatum, nisi ordinetur ad malum. Pater, non solum ex rationibus præcedentis assertionis, sed etiam particulariter, quia illa signa, cùm sint indifferentia, non significant talem effectum, tam determinate, quam signa, de quibus in assertione præcedenti; vnde minus habent aliquo modo de significatione falsi ex se.

212. fimulatio Danid guildo pra se sulit insautam. Non pecca-Nő restè probat Abulenfis eum non pecca∬e.

Nen folum

peccanit Da-

uid in facto

Vris. & Bet-

peccata.

Alia eisse

μit.

2 I [. Assertio 8.

Significatio

rei indiffere-

tu per signum

indifferes non ost ex se ma-

> Addit autem Doctor talem fuisse simulatio-Qualu erat 'nem, qua David 1. Regum 21. finxit se insanum, atque aded inferendum est ex ipsius sententia, quandoquidem Dauid non habuctit adillam simulationem vllum finem malum, sed potius bonum, eum non peccasse in illa simulatione. Quod tenent interpretes communiter, & speciatim Abulensis, qui tamen non recte probat cum non peccasse ex eo quòd dicatur 3. Reg. cap. 15. Eo quòd fecisset Dauid rectum in oculis Domini, & non declinasset ab omnibus, que preceperat à cunctis diebus vita sua, excepto sermone Vria Hebrai. Ex hoc, inquam, loco non rectè probat iplum non peccalse in illa simulatione, quia certum est David peccasse aliis peccatis, quam peccato Vriæ, vt 1. Reg. 25. quando cogitauit interficere Nabal, & omnem domum eius, in quo iplum peccasse fatetur ipsemet Abulensis ibidem, & expresse tenet Augustinus lib.contra mendacium cap. 9. inquiens : sed certe Dauid nullo modo rette dicitur iurare debuisse se esse facturum quod postea cerneret se facere non debero. Deinde, quamuis id Abulenfis negat, communis interpretum consensus est Dauidem péccasse 2. Reg. 24. dum curauit populum enumerari, quod peccatum iplius tam seuere postea punitum est, & ab ipsomet, Sancto aliàs Rege, eodem loci agnitum est, ipsemet enim dicit : Peccaui valde in boc facto, sed precor Domine, vt transeras iniquitatem serui tui, quia stulte egi nimis. Quomodo autem cum his aliis Dauid peccatis stare possit veritas istius loci 3. Reg. 15. non est huius loci, sed videri potest Sanctius 1. Reg. 25.

.213. Melius probatur Danid in pramiffa smulatione non peccasse.

Quòd itaque Dauid non peccauerit in hac simulatione, melius probatur per alias rationes, quas idem Abulensis adducit, & ex dictis sufficienter constat, quia nulla est ratio, ob quam illa ipsius simulatio, sine sit reducenda ad quintam speciem simulationis, vt dicit Doctor; siue reduceretur etiam ad quartam, dicenda sit peccaminosa, cùm fuerit facta intuitu vitandæ mortis, &

sine vllo aliorum detrimento, quod meritò non deberet procurare, vi vitaret pænam mortis iniuste affligendam, vt timebat, nisi ea simulatione

eam prudenter declinaret.

Aduerto autem hîc obiter, cùm Dauid, vir secundûm cor Dei tantopere laudatus in Scriptura à Deo, non semel tantum peccauerit mortaliter, etiam ab inito regnigubernio, non debere esse mirum quòd alij celebres antiquæ legis homines, vt, verbi gratia, Abraham, & Iacob, & Ioseph, fanti vin peccarent etiam mortaliter, vt mirum sit quanto studio, & labore conentur aliqui eos excusare à stamenti permendaciis officiosis, quibus proferendis non peccarent, nisi venialiter.

Non debit difficile ap. veteris Te-CAMETÜ! MINTA taliser.

Ex his nunc breuiter respondeo in forma ad argumentum principale vltimum propolitum Responso in num. 201. distinguendo maiorem : simulatio in forma ad arfactis, per quam propriè significatur aliquid esse, principale quod cognoscit simulans non esse, qualis est illa, quari proquæ fieret ab annuente, aut renuente capite, vbi positum num. tales nutus sunt accepta pro signis instar vocum, 201. concedo maiorem: simulatio in factis propriè dicta, per quam aliud propriè non significatur, quales sunt istæ quinque simulationes, quas proponit Doctor, præsertim quarta, aut quinta, semper, nego maiorem : & similiter distinguo minorem, simulatio in factis, per quam aliquid, quod non est, propriè significatur, sicut per verba, nego minorem: simulatio, per quam non propriè significatur aliquid, quod non est, sed quæ sit talis rationis, qualis funt fimulatio quarta,& quinta iam explicata, concedo minorem, & nego conse-

Ad primam probationem minoris respondeo, concessa maiori, & minori, & distinguendo con- Que simulasequens; ergo simulatio in factis, qualem diximus rio in fattu in distinctione minoris, non esse peccatum, concedo consequentiam; talis enim erat simulatio Dauid, qualem diximus in eadem distinctione, elle peccatum, nego consequentiam, quia talis non erat simulatio Dauid. Quòd si esset cadem ratio de simulatione Dauid, ac de mendacio quoad rationem peccati, tunc dicendum esser quòd fimulatio Dauid esfet peccatum veniale, nec illud esset inconueniens. Vel posset dici quòd non esser peccatum, propter ignorantiam inuincibilem, quam poterat habere Dauid.

Ad aliam probationem minotis, de simulatione An simulation Ichu, si erat talis, qualis erat simulatio David, aut Iebu fuerit

si ex ea non sequebatur nocumentum aliquod, quod non posser iustè intendì, & procurari, responderur eodem modo, quo responsum est ad primam probationem de Dauid. Si autem non

erat talis simulatio, sed mediante ea aliquod malum est commissum, tum dicendum est quòd erat

malt,& sic non facit ad propositum.

In rei autem veritate Doctor dicit non esse necessarium, ve excuserur, quia licet secundum se simula io eius posser benè excusari, tamen conjungebatur cum effectibus malis, occisionis nempe Prophetarum Bahal, & pronocationis ad cultum Idoli, & ideò non est'excusanda : quæ etiam est sententia Diui Thomæ 2. 2. quast. 111. ad secundum. Abulensis quidem in eundem Scri- Sententia A. pturæ locum dicit non peccasse lehu, nec occi- bulensis imdendo Prophetas Bahal, nee infidiosè etiam eos pugnatur. interficiendo; sed benè tamen peccasse venialiter, mentiendo officiose. At imprimis, si non peccauit insidiosè occidendo, non peccauit mentiendo, & si non peccauit mentiendo, nec occi-

216.

Digitized by Google

dendo.

dendo, nec peccauit insidiosè occidendo, quia infidiæ omnes, quas hîc posuit, quibus decipiebat, & circumueniebat Sacerdotes Bahal, consistebant in mendaciis principaliter.

Et præterea sententia expressa est Augustini in libro contra mendacium, eum in facto illo peccasse grauiter, ita enim ait, cap. 2. Illum verò Iehu mendacio impio, & sacrificio sacrilego occidendos impios, & facrileges, inquirentem non imitarentur, nec si de illes qualis fuisset, Scriptura tacuisset. Cum verò scriptum sit eum rectum cor non habuisse cum Deo, quid ei profuit quòd pro nonnulla obedientia, quam de domo Achab omnino delenda, pro cupiditate sue dominationis exhibuit, aliquam tamen mercedem transuoriam regni temporalis accepit.

In quibus verbis tota Doctoris nostri sententia hîc de facto Iehu exprimitur, quod ad eius confirmationem sufficit.

Aduertenda autem est specialiter ponderatio Augustini, quòd scilicet Iehu non esset imitandus. in eo facto, quamuis Scriptura non commemoraret malitiam ipsius, & deinde quod multominus imitandus sit, quia Scriptura lignificat ipsum fuisse vsquequaque instum. Præterea aduertendum est, quòd videatur sanctus Augustinus fens tire facta aliqua peccaminola, præmie affici temporali, quia dicit quòd pro obedientia exhibita ex cupiditate dominationis fuerit regni tempotalis mercede donatus.

Deinde in ipsa Scriptura eodem loci, cùm post

hoc factum Dominus lignificat Ichu,quam metcedem esset ipsi daturus, non dicit cam esse dandam propter hoc factum, sed potius propter præcedens, quo interfecit progeniem Achab. vetba Scripturæ sunt : Dixit autem Dominus ad Iehu, quia ftudiosè egefti, quod rectum erat, & placebat,in oculis meis, & omnia, que erant in corde mco, fecisti contra domum Achab, fily the osque ad quartam generationem sedebunt super thronum Israel.

Itaque laudatur, & præmiatur lehu, quia deleuit domum Achab, non quia interfecit Sacerdotes Bahal dolosè, aut cum mendacio, vnde non est cur excuserur à peccato in ea occisione.

Fateor sanctum Hieronymum approbasse videri illam Iehu simulationem in cap. 2. epistola ad mus vide:us Galatas, dum dicit vrilem simulationem, & in melationem tempore assumendam Iehu Regis Israël, nos doceat exemplum. Quæ verba retulie in Decreta 22. quast. 2. Gratianus. Sed Hieronymi auctoritati opponimus Augustini. Nec refert quòd, vt dixi, verba Hieronymi sint relata in Decreta, quia per hoc non accipiunt auctoritatem maiorem, vt benè notat Malderus in libello de abusu restrict.ment.cap.6, & alij plures.

Hîc posset commode agi de simulatione in causa fidei, quomodo, & quatenus licere possit, aut fugiendo, aut tacendo, aut respondendo, aut assumendo vestes contrarias professioni, aut assi-, stendo cæremohiis falsæ religionis, sed suprà de

hoc egi d.25.quast.1.

Propter quid pramiatu

Scoti, & Au-gustini sen-tëtia de Iehu

conmeniunt.



## De periurio.

VNC de periurio videamus. Periurium est mendacium iuramento firmatum. Hîc quæritur, Vtrum sit periurium, vbi 🕻 non est mendacium? Quod quibusdam videtur ex auctoritate Hieronymi dicentis, [Aduertendum est, quòd iusiu-Hieronym. randum tres habet comites, veritatem, iudicium & iusti- super leretiam, si ista desuerint, non erit iuramentum, sed periu- miamin co-

rium.] Vbi autem falsum iuratur, veritas deest. Si ergo falsum iuretur, etsi c.4. in prinnon sit ibi intentio fallendi, videtur esse periurium, quia deest veritas. Qui- cipio, & to. busdam placet non esse periurium, vbi non est mendacium, & sicut dicitur sur 12.9.2. aliquando falsum sine mendacio, ita iuratur falsum sine periurio. Falsum animadforte dixit Apostolus, cum se venturum ad Corinthios promisio: nec tamen uertédum. sicut ei imponebatur, culpam mendacij contraxit, quia sic animo sentiebat, 1. Cor. 1. e etiamsi iuramento illud firmasset, non periurium incurrisset, quia quantum in ipso fuit, verum dixit, & si iurationem addidisset, quantum in se foret, verum iurasset, etsi aliter cuenerit quàm dixit. Ideò sicut quis non est mendax, nisi aliter sentiat animo, quam dicit, siue ita sit, siue non: ita videtur quibusdam neminem periurum constitui, nisi aliter sentiat animo, quàm loquitur, siue ita sit, siue non.

## De triplici modo periurij.

CEd meliùs creditur & ille peierare, qui falsum voluntate fallendi iurat,& Qui falsum putans quod verum est, iurat: & qui verum putans quod Scoti oper. Tom. VII. Pars II. gg

Oblectio.

Responsio.

Quastio.

Solutio.

August. de falsum est, iurat. Vnde Augustinus. [Homines falsum iurant, vel cum falverbis A- luntur. Aut putat homo verum esse quod falsum est, & temerè iurat, aut 18.non lon- scit, vel putat falsum esse, & tamen pro vero iurat, & nihilominus cum scegè à princi- lere iurat. Distant autem illa duo periuria que commemorauit. Fac illum iurare, qui verum esse putat, pro quo iurat, verum putat esse, & tamen falsum est: non ex animo iste peierat, sed fallitur. Hoc pro vero haber quod falsum est, non pro falsa re sciens iurationem interponit. Da alium, qui scit falsum esse, & dicit verum esse, & iurat tanquam verum sit, quod scit falsum esse. Videtis quàm ista detestanda sit bellua. Fac alium, qui putat falsum esse, & iurat tanquam verum sit, & forte verum est. Verbi gratiâ, vt intelligatis. Pluit in illo loco. Interrogas hominem, & dicit pluisse: & tunc pluit ibi, sed putat non pluisse, periurus est. Interest quemadmodum verbum procedat ex animo: ream linguam non facit, nisi rea mens sit.] Hîc euidenter traditur, quòd tripliciter peierat homo, vt suprà diximus, dum vel sciens falsum iurat; vel putans falsum quod verum est iurat; vel æstimans verum quod falsum est iurat. Sed hoc extremum non videtur esse periurium, etiam si periurium nominetur, eo quòd falsum iuratur, non videtur reus esse periurij qui sic iurat: quia non est mens eius rea, & ideò nec lingua. Imò eius mens rea est, dum iurare præsumit quod perspicuè verum non deprehendit. Non ergo omne periurium mendacium est, nec omnis qui peierat mentitur: sed omnis mentiendo iurans peierat, & omnis qui falsum iurat, siue mentiens, siue non, peierat. Cum verò quis iurat quod verum est, existimans esse falsum, quæritur quid sit ibi periurium? Ipsa enim significatio vocis vera est, quia verum nescienter loquitur. Non ergo ipsa significatio, vel falsum, vel mendacium est, quia vera est: & quod verum est, periurium non videtur esse. Ad hoc dicimus loqui sic, scilicet, contra mentem, sub attestatione iuramenti esse periurium. Mentiri ergo, adhibita iuratione, periurium est. Periurium ergo est, vel iurando loqui falfum cum intentione fallendi, vel iurando loqui falsum sine intentione fallendi; vel iurando loqui verum cum intentione fallendi. Hîc opponitur, Si omnis qui falsum iurat, peierat: tunc qui alicui promittit dare sub certo termino aliquo, quod tamen non faciet, ex quo iurauit, peierauit, quia falsum iurauit. Non enim, ita futurum erat vt iurauit. Ad hoc dici potest, quia non omnis qui iurat quod falsum est, ex quo iurat periurus est,

Determipalio.

An iuratio sit malum.

transgreditur, iuratio talis fit periurium reatu.

sicur iste, de quo agimus: sed ex quo propositum mutat, vel terminum

CI autem quæritur, Vtrùm iurare sit malum? Dicimus aliquando malum Desse: aliquando non. Sponte enim & sine necessitate iurare, vel falsum iurare, peccatum grande est. Ex necessitate autem iurare, scilicet, vel ad asserendam innocentiam, vel ad sædera pacis confirmanda, vel ad persuadendum auditoribus quod est eis vtile, malum non est: quia necessarium eis August de est. Vnde Augustinus [ Iuramentum faciendum est in necessariis, cum piferm. Do-gri sint homines credere quod eis est vtile. Iuratio non est bona, non tate lib.r.lon- men mala, cùm est necessaria, jid est, non est appetenda sicut bona, nec tagè post me- men fugienda tanquam mala, cum est necessaria. Non est enim contra præceptum Dei iuratio. Sed ita intelligitur Dominus prohibuisse à iuramento,

mento, vt quantum in ipso est quisque non iuret. Quod multi faciunt, in ore habentes iurationem tanquam magnum, atque suauealiquid. Aposto- Aug, in exlus enim nouit præceptum Domini, & tamen iurauit. Prohibemur enim iu- possione 1. rare, vel cupiditate, vel diloctione iurandi. Quod ergo Christus ait in Euan- infine, to.4. gelio, Ego dice vobis non iurare omnino: ita intelligitur præcepisse, ne quisquam Rom. 1. cap. sicut bonum appetat iuramentum, & assiduitate iurandi labatur in periu- ferm. Dom. rium. Quod verò addit, sit sermo wester, Est, est; Non, non; bonum est, & ap- in monte. petendum. Quod autem amplius est 3 à malo est, id est, si iurare cogeris, scias de Maith. 5.f. Ibid. in loco necessitate venire infirmitatis corum, quibus aliquid suades: quæ infirmitas pracitato. vtique malum est. Vnde nos quotidie liberari precamur, dicentes, Libera nos à malo. Ideóque non dixit, Quod amplius est, malum est. Tu enim non facis malum, qui bene vterisiuratione, sed à malo est illius, qui aliter non credit,id est,ab infirmitate: quæ aliquando pæna est,aliquando pæna & culpa. Ibi ergo Dominus prohibuit malum, suasit bonum, indulsit necessarium.

## De iuramento quod per creaturas fit.

Væritur etiam, V trùm liceat iurare per creaturam? Quòd non videtur, cùm in lege scriptum sit, Reddes autem Domino iuramenta tua: & Christus Deut. 6. c. in Euangelio pracipiat non iurare omnino, nec per cœlum, nec per terram, Matth. 5.f. nec per lerosolymam, nec per capur tuum. [ Iudæis, quasi paruulis, est concessum iurare per creatorem, & præceptum, vt si iurare contingeret, non nisi commentaper creatorem iurarent, non per creaturam, quia iurantes per Angelos & rio ad 5. c. in fine to 9. elementa, creaturas venerabantur honore: & melius erat hoc exhiberi Deo, Gen. 42.6 quam creaturis.] Infirmis ergo illud prohibuit: Sanctis verò, qui in creaturis creatorem venerabantur tantum, non prohibuit. Vnde Ioseph per salutem Pharaonis iurauit, Dei iudicium in eo veneratus, quo positus erat in infimis. Christus verò ita per creaturas iurare prohibuit, ne vel aliquid diuinum in eis crederetur, pro quo reuerentia eis deberetur: vel ne per eas iurantes falsum homines se iuramento teneri non putarent.

## Que iuratio magis teneatur, an que fit per Deum, an que fit per Euangelium, vel per creaturas?

Clautem quæritur, Quis magis teneatur, an qui per Deum, an qui per Euangelium, vel per creaturas iurat? Dicimus, qui per Deum: quia per Deum hæc sancta facta sunt. Vnde Chrysostomus. [Si qua causa fuerit, mo- Chrysost. in dicum videtur facere qui iurat per Deum equi verò per Euangelium, maius opere imaliquid fecisse videtur. Quibus dicendum est, Stulti, Scripturæ sanctæ pro- perfecto supter Deum factæ sunt, non Deus propter Scripturas: ] ita & creaturæ factæ circa illud funt propter Deum.

 $E_{\bullet}$ 

23. сар. Quicunque iurauerit per templum.

## Quid est dicere, Per Deum iuro?

Ilc quæritur, Quid sit dicere, Pet Deumiuro? Hoc est, testem adhibere Deum. Iurauit enim Apostolus, dicens, Testis est mibi Deus: ac si dixisset, Per Deum ita est. Vnde Augustinus. [Ridiculum est putare hoc, si dicas, per August. de Deum, iuras: si dicas, Testis est mihi Deus, non iuras. Quid est enim, Per Deum, verbis Anisi, Testis est mihi Deus? aut quid est, Testis est Deus, nisi per Deum? Quid est au- 28. non lontem iurare, nisi ius Deo reddere, quando per Deum iuras? Ius scilicet verita- gè à princ. tis, & non falsitatis.] Item, [Ecce dico charitati vestræ, Et qui per lapidem iurat falsum, periurus est:] quia non lapidem, qui non audit, sed eius crea-

torem

### Lib. III. Sententiarum 978

ca finera. Super Pfal.7. cir ca illud, Si reddidi retrib. In ferm. . priùs addu-Eto anie medium.

Ibidem cir- torem adhibet testem. Hoc est ergo iurare per quamlibet creaturam, scilicet creatorem eius testem adhibere. [ Est etiam quoddam genus iuramenti grauissimum, quod sit per execrationem: vt cum homo dicit, Si illud seci, illud patiar ] [vel illud contingat filiis meis.] secundum quem modum accipitur etiam interdum, cum aliquis iurando dicit, Per salutem meam, vel per filios meos, & huiusmodi: obligat enim hoc Deo. Vndc Augustinus. Cùm quis ait, Per salutem meam, salutem suam Deo obligat. Cùm dicit, Per filios meos, oppignorat eos Deo, vehoc eueniat in caput eorum, quod exit de ore ipsius. si verum, verum : si falsum, falsum. ] Et sicut per hoc iurans, aliquando hoc Deo obligat: ita per Deum iurans, ipsum adhibet testem. In omni ergo iuratione aut Deus testis adhibetur, aut creatura Deo obligatur, & oppignoratur: vt hoc sit jurare, scilicet, Deum testem adhibere, vel Deo aliquid oppignorare. Hoc est ergo iurare per quamlibet creaturam, scilicet creatorem eius testem adhibere.

## De illis qui iurant per falsos Deos.

August. ad Publicolă, epist. 145. in princ, & \$07B.2.

DOSt hæc quæritur, Vtrùm side eius vtendum sit, qui per dæmonia, vel idola iurauerit? De hoc Augustinus scribens ad Publicolam ait, f Te priùs considerare volo, virum si quispiam per Deos falsos iurauerit, & sidem non seruauerit, non tibi videtur bis peccasse? Bis vtique peccauit : quia iurauit per quos non debuit, & contra pollicitam fecit fidem quod non debuit. Idcóque qui vritur fide illius, quem constat iurasse per Deos falsos, & vritur fide illius non ad malum,fed ad bonum,non peccato illius fe fociat, quo per damonia iurauit, sed bono pacto eius, quo sidem seruauit. Et sine dubitatione minus malumæst.per Deos falsos iurare veraciter, quam per Deum verum fallaciter. Quantò enim per quod iuratur magis sanctum est, tantò magis est pœnale periurium.]

## Quòd iuramentum, quo incautè iuratur, non est obseruandum, nec votum, nec promissio iniuste sacta.

A:nbr. lib. de officiis, 1.cap. ultimo circa fi-4.Est etia. Isidor.lib.z. de synonymorum parag. 27. Lib. 1. de sum. bon. CAD.31. Lib. Sentent. ibid. Beda bomil. Decoll.

TVnc superest videre, Vtrum omne juramentum implendum sit? Si enim quis alicui iurauerit contra fidem & charitatem, quod obseruatum peiorem vergat in exitum, potius est mutandum quam implendum. Vnde Ambrosius. [Est contra officium Dei, nonnunquam promissum soluere sacramentum, vt Herodes fecit. ] Item ssidorus, [In malis promissis rescin-Marc. 6. d de fidem, in turpi voto muta decretum. Quod incaute vouisti, ne facias, impia est promissio, quæ scelere adimpletur. ] Idem, [Non est obseruandum sacramentum, quod malum incaute promittitur: vt si quis adultera perpetuam fidem cum ea permænendi polliceatur. Tolerabilius enim est non implere sacramentum, quam permanere in stupro. Item Beda, Si quid nos incautius iurare contigerit, quodobseruatum peiorem vergat in exitum, liberè illud salubriori consilio mutandum nouerimus, ac magis instante necescap. No est sitate peierandum esse nobis, quam pro vitando periurio in aliud crimen observadu. gravius esse divertendum. Denique iuravit David per Deum occidere Nabal virum stultum : sed ad primam intercessionem Abigaïl sæminæ pruden-Si aliquid, tis remilit minas, reuocauit enfem in vaginam: nec aliquid culpæfe tali per-1. Reg. 25 b iurio contraxisse doluit. Item Augustinus. Quod Dauid iuramentum per quodam de languinis effusionem non impleuit, maior pietas fuit. Iurauit Dauid temere, led non impleuit iurationem maiori pietate. Ex his aliisque pluribus ostenditur,

# Dist. X X X I X. Quæst.vnic.

ditur, quædam iuramenta non esse servanda, & qui sic iurat, vehementer loan. 22. 9. peccat: cùm autem mutat, benè făcit. Qui autem non mutat, dupliciter pecDauid. cat: & quia iniustè inrauit, & quia facit quod non debet.

I.

## Si est periurus, qui non facit, quod incaute iurauit.

Vi verò mutat, Vtrùm periurus debeat dici, solet quæri. Beda suprà tale iuramentum vocaust periurium. Ioannes enim Apocrisarius Orientalium sedium dixit, Sermo patris nostri Sophronij significat, quòd melius est iurantem peierare, quam seruare Sacramentum in fractione sanctarum imaginum. Sed periurium dicitur tale iuramentum non obseruatum: & peierare dicitur, qui non implet quod falsum iurauit, non quia inde reus sit quòd non obseruat, sed quia iurauit iniustum, ex quo reus est, sicut ille qui peierat.

De eo qui verl orum calliditate iurat.

Oc etiam sciendum est, [ quòd quacunque arte verborum quis iuret, Deus tamen, qui conscientiæ testis est, ita hoc accipit, sicut ille cui iuratur, intelligit. Dupliciter autem reus fit, qui & nomen Dei in vanum assumit, cap. 31. & proximum dolo capit.].

K. Isidor.lib.2. de sum.bon. allegantur 25.quest.2. c. Quzcunque.

## De illo qui cogit aliquem iurare.

Væritur etiam, Si peccar qui hominem iurare cogit? De hoc Augustinus ait. [Qui exigit iurationem, multum interest si nescit illum iuratu- August de rum falsum, an scit. Sienim nescit, & ideo dicit; lura mihi, vt sides ei sit, non verbus Aest peccatum, tamen humana tentatio est. Si verò scit eum fecisse, & cogit 18. non loneum iurare, homicida est.] Idem, [Qui prouocat hominem ad iurationem, & gè à fine. scit eum falsum iurare, vincit homicidam: quia homicida corpus occisurus In serm. de est, ille animam, imò duas animas, & eius quem iurare prouocauit, & suam.]

 $L_{\bullet}$ y.c.llle qui hominem.

## Ex Concilio Aurelianensi.

igcap Ancta Synodus decreuit, nisi pro pace facienda, ve omnes sideles iciuni igcap M.ad Sacramenta accedant. . .

## QVÆSTIO VNICA.

## Vtrum omne periurium sit peccatum mortale?

Alens, 2. part. 9.148.m. 5. D. Thom. 2.2. 9.98. art. 3. & bic 9.1. art. 1. D. Bonauent. art. 1. 9.3. Richard. art. 3.19.2. Durand q.5. Gabr.q.2. Suar.tom.2. de relig. lib.3. de iuram.cap.4. Sanchius lib.3. in Decal.cap.4. Sayrus l.5. cap.4. Nauarr. cap. 12. num.6. Lessius lib. 2.c. 42. Pitigianis hic art.6.

🚉 🛪 I R C 🛦 istam distinctionem \* trigesimam nonam,in qua Magister agit de peciurio; quaritur, v trum omne periurium sit peccatum mortale? Quòd non, quia potest quis iurare quod illicitum est implere : quod autem est de se illicitum non se licitum non periurio; quæritur, V trùm omne periurium sit peccatum mortale? Quòd de se illicitum, non fit licitum per iuramentum : igitur post iuramentum illud remanet illicitum, & ita implendo quod iurauit, peccat mortaliter:

igitur non implendo illud, non peccat mortalicer; quia nullus est perplexus in lege Christiana, vt seilicet faciendo aliquid, vel non faciendo, peccet mortaliter: quod videtur dicere perplexum: & tamen iste non implendo quod iurauit, periurat: igitur illud periurare non est peccatum mortale.

Præterea,

## 980

# Lib. III. Sententiarum

Præterea, grauius est iurare per Deum, quam per Euangelium, sicut patet per Saluatorem Matth. 23. maius est iurare per templum qu'am per aurum, quia maius est templum, quod sanctificat aurum, quam aurum, quod sanctificatur per templum, & hoc quantum ad reuerentiam: igitur si periurare est peccatum mortale, periurare per Deum esit maximum peccatum mortale: igitur communes personæ tota die peccant mortaliter, quia pro nihilo habeut iurare per Deum, etiam asserendo salsum, quod videtur durum.

Vide 22. 9.4. Extrà de iureiur, petitio, G quanto in gloss. 21. q. 4. li quis. Extrà de bù , qui vi aut metus

causa.cap.li Abbas, & extrà. de

sponsal.cap. Cùm locu.

Præterea, non omne luramentum promissorium obligat necessariò: igitur nec ibi periurium est peccatum mortale. Antecedens probatur, primò de iuramento coado, Extrà de tureiurando cap. Verum. de iuramento autem doloso patet quòd iurans non inrendit se obligare: nullus autem se obligar, nisi intendat se obligare. De istis duobus simul probatur per simile de matrimonio. nam consensus coactus, & dolosus non obligant aliquem, vel aliquam ad matrimonium. De iuramento incauto probatur, quia si impleat illud, fit in paiorem exitum : igitur malum est implere.

Contrà, Matth. 5. Non periurabis, reddes autem Domino Deo suramenta tua, & in Psalm.

75. Vouete, & reddite, &c.

## SCHOLIVM.

Definit iuramentum, & docet periuriam esse mortale, & dat huius rationem clare.

YN ista quæstione primò videndum est de ratione iuramenti : & secundò ex hoc, quòd periurium est peccatum mortale: tertiò de distinctione iuramenti, & qualiter iura-

menta specialia sint peccata.

Quantum bad primum dico, quòd iurameutum est assertio dicti humani, quod ipsum sit verum, & hoc vitimate, iuxta illudad Hebr. 6. Omnis controversia finis ad confirmationem est iuramentum. Homo enim sciens hominem esse mendacem, & ignorantem, & per consequens posse fallere & falli, non potest certam sidem adhibere dictis suis: & ideò inuentus est modus afferendi dicta, adducendo alium in testem, qui est verax, & sciens, qui nec fallere, nec falli potest, quod sit dum in iurando adducitur in testem assertionis iurantis ipse Deus, qui scit veritatem, & mentiri non potest.

Et ex hoc sequitur e propositum de periurio, quia adducere Deum tanquam testem falu, est facere irreuerentiam Deo, vel adducere cum tanquam ignorantem veritatem, & ita non omniscientem, vel adducere eum tanquam volentem testificari, quod falsum est: vtroque autem modo fit irreuerentia Deo immediate contra illud præceptum Exedi 20, primætabulæ: Non accipies nomen Dei tui in vanum, & ided vtroque modo, si ex delibe-

ratione fiat, est peccatum mortale.

### COMMENTARIVS.

Symma ( bac quastio-



IRCA istam distinctionem, &c. In hac quæstione hæc tractat Doctor. Primò, proponit tria argumenta. pro parte negatiua. Secundò, definit

iuramentum, & inde infert periurium esse peccatum mortale ex genere suo. Tertiò, docet indeliberationem efficere vt periurium non sit mortale, etiam iis, qui assuelcunt mentiri. Quarto, ostendit quomodo iuramentum de veritate rei, de qua dubitaretur, sit peccatum. Quinto, dividit. primò iuramentum in assertorium & promissorium, & deinde promissorium in dolosum incautum, aut coactum. Sextò denique, soluit argumenta principalia. Ad hæc si quæ alia sunt ad tractatum de iuramento, & periurio spectantia, quorum cognitio deseruire possit ad praxim, aut speculationem, ea ego, sed quàm possum breuiter, & clarè adiungam.

Quid sit inramentum.

b Quantum ad primum dico, &c. Varias solent adferre authores iuramenti descriptiones, sed omnes benè explicatæ in idem tendunt,& præfertim descriptio Scoti hoc loco, qua dicit, quòd iuramentum sit alsertio dicti humani, quòd ipsum sit yerum, & hoc vltimate, id est, assertio vltimata

veritatis dicti humani, coincidit cum descriptione San di Thomæ 2.2. 9.89. art. 1, qua communiter viuntur Scholastici Doctores, nempe quòd sit assumptio Dei in testem veritatis, quam quis loquitur. nam vitimata assertio veritatis consistit in assumptione Dei in testem.

Quod vi meliùs intelligatur, aduertendum, Asserio da-assertionem posse capi dupliciter. Primò, pro ora- plisiter capitione quacumque, in qua aliquid de also dicere- tur. mus, & sic coincidit cum propositione, & in co sensu solutiones affertiones. Alio modo potest capi pro confirmatione aliqua speciali alicuius propositionis, non qui- confirmati dem pro confirmatione rationis alicuius, qua sci- propositionis. licet per argumentationem probaremus, aut significaremus veritatem propolitionis, quam vellemus asserere, seu confirmare ; sed pro confirmatione aliqua speciali, qua adducendo aliquem in testem istius quod confirmare volumus, inducimus alios ad id credendum, quantum est ex parte nostra. Quando ergo dicitur quòd iuramentum sit assertio dicti humani, intelligitur de assertione non primo, sed secundo modo accepta.

Qua verò potest aliquis confirmare propositionem,

propositione.

Secundo pro

3.

menium est vliimata affercio veria SAMSI

Sola adduttio tionem, quam dicit, assumendo aliquem hominem alium in testimonium, vt homo est, & si id faceret, non sufficienter confirmaret suum dictum, quia ille alius homo posset aut ignorare veritatem di&i illius;aut circa eam mentiri : hinc fit vt meritò possit exquiri viterior confirmatio, & consequenter sequitur quòd talis assertio non esset vitimata assertio. At si quis confirmet propolitionem, assumendo Deum in testem, quia Deus nec fallere, nec falli potest, non potest vlterior talis confirmatio propolitionis affertæ requiri, sicut posser assumendo quemcumque alium à Deo,& propterea fola inuocatio, seu assumptio Dei in testimonium propositionis asserendæ est vltimata affertio eius : ergo, à primo ad vltimum, idem est vitimata assertio dicti, seu propositionis alicuius, ac assumptio Dei in testem eius; nec potest esse vitimata assertio dicti, quin sit talis assamptio, nec talis assumptio quin sit talis assertio. Vnde Scotus ipse explicat qua ratione asserat quis vltimate, seu confirmet sua dicta, dicendo quòd id fiat adducendo alium in testem, qui est verax, & sciens : quæ est expressa doctrina D. Thomæ. In hoc tantum videntur differre, quòd Scotus magis explicet, & exprimat effectum formalem, quem præstat iuramentum dicto, seu propositioni, que iuratur: qui effectus consistit in confirmatione illa particulari, quam iam explicaulmus propositionis, & intenditut à iurante in ordine ad faciendam fidem iis, quibus

> Addit autem Scotus, & benè, quòd iutamentum debeat effe affertio dicti humani, vt significet quòd debeat esse actus humanus, hoc est, liber, libertate indifferentiæ, & contingentiæ, quia aliàs nec esset moralis, nec bonds, aut malus; & sine dubio Sanctus Thomas, quando dicitiuramentum consistere in assumptione Dei, vt testis veritatis, loquitur de assumptione humana, &

beat esse ul-

timata affer-

tio Verisati.

Quòd si quæratur, cur requiratur ad iuramentum assertio vleima rei, & non sufficeret ve quis iurer, adferre hominem aliquem, vt homo est, in testimonium suz veritatis? Responderi posset primò, id colligi ex communi hominum sensu, qui intelligunt per iuramentum vltimam assertionem.Secundò, posset illud probari ex illo Apostoli loco, quem adducit Scotus ex Hebr. 6. Omnis controversia finis ad confirmationem est iuramentum, id est, vicima confirmatio, quam potest quis dare per testificationem suam alicui parti controuersiæ cuiuscumque, consistit in iuramento: hoc enim non effet verum de testificatione quam quis exhiberet adducendo alium hominem, vt homo est, in testimonium veritatis à se dicta, quia posset vicerior confirmatio rationabiliter requiri, qua scilicet adduserer Deum in testem. Dixi autem adducendo hominem, ve homo est, quia, ve postea dicam, si adduceret ipsum, vt creatura Dei est, propriissimè iurarer.

Est ergo, vt ad rem ipsam veniamus, iuramentum assumptio Dei in testimonium alicuius propolitionis, seu enunciationis, quam iurans profert. Nec hæc descriptio alia probatione indiger, quàm quòd nihil aliud intelligant homines per iuramentum, quam huiusmodi assumptionem, seu inuocationem, & declarabitur magis per solu-

tionem sequentium obiectionum.

Dicitur autem huiusmodi inuocatio, seu assumptio Dei, iuramentum, secundum Sanct. Thom. suprà, quia quasi pro iure introductum est, vt quod sic confirmatur, habeatur pro vero; vel quia , vt ait Augustinus de verbis Apostoli sermone 28. qui iuramento vtitur, ius veritatis Deo

Obiici potest primò contra præmissam iuramenti descriptionem, quòd aliqui iurent sepe per Obiettio 1. idola,& per creaturas, vnde prohibetur iuramentum per creaturas Iacobi s. Nolite iurare omnino, neque per calum, neque per terram. Respondetur pri- Responsio 1. mò, quod ad idola attinet neminem per illa iurare, nisi qui opinatur ea habere aliquid divinitatis; idem autem est sic opinanti per ca iurare, ac per Non iuratur ipfum Deum; vbi autem non est talis opinio de per idola nistillis, nemo confirmaçet sua dicta, ea testificando per idola, sed potiùs id faciendo ea infirmarer. Non fit ergo iuramentum, nisi vel per Deum verum, aut in opinione, aut in re.

Simplices

Respondeo secundo quoad creaturas, neminem Responsio 2. per cas propriè iurare, nisi quatenus sunt aliquid Nes per creacreatoris, vt sic autem qui iurat per ipsas, iurat turas iuraaliquo modo per Deum. Vnde Augustinus de ver- tenne respibis Apostoli sermone 28. Ecce dico charitati vestra, ciunt create & qui per lapidem iurat falsum, periurus est, quia(vt rem,seu Deu. explicat benè Magister)non lapidem, qui non audir, sed eiuscreatorem adhibertestem. Et sanè si alio modo quis adduceret lignum, aut lapidem, aut cælum in testimonium veritatis, quam loqueretur, nullo modo magis confirmaret sua dicta audientibus, quam simplici assertione sine iuramento saceret. Dices, simplices homines, qui sæpe iurant per cælum, & terram non apprehendere etiam iuranea per modum creaturarum formaliter, neque per turas alique modum aliculus pertinentis ad Deum: ergo nulla responsio.

modo concipiunt se iurare per Deum

Respondeo distinguendo antecedens, quoties vere inrant ex deliberatione per illa non apprehendunt illa per modum spectantis ad Deum distincte, & explicité, concedo; in confuso, & imperfecte, nego antecedens: nam eo iplo, quo volunt per talem restificationem vltimate conciliare fidem suis dictis, non possunt non vei isto modo confirmandi sua dicta, quatenns habet vim ea confirmandi vltimatè. Vnde quia non habet vim confirmandi, nisi vt creaturæ illæ spe-Aant ad Deum, volunt sine dubio iurare per crea-

Obiicies secundò, quando quis dicit : Peream nifi ira fit, aut per falutem meam, vel per falutem Obietio 2. Regis ita est, iurat:sed non videtur quòd adducat Deum in testem veritatis, neque enim illa verba habent sensum talem: ergo non descripsimus sufficienter inramentum, vt fic.

Respondeo negando minorem, quia per præ- Responsio. dicta verba lignificat se esse contentum quòd Dominus Deus, qui scit an dicat verum, nécne, & potens est castigare falsitatem, puniat ipsum, vel morte, ve pereat, vel infirmitate, ve non sit sanus, lutem, aut nisi dicat veritatem. Vude Augustinus in sermo- per imprecane 28. de verbis Apostoli : Cum quis ait : per salutem meam, salutem suam Deo obligat. Cum dicit per rat per Den. filios meos, oppignorat eos Deo, ve hoc eueniat in caput eorum, quod exit de ore ipsim : si verum, verum ; sifalsum, falsum. Hoc autem faciendo etiam Deum in testem vocat, volendo scilicet vt testificetur Deus aliquando an ipse dixerit veritatem per inflictionem illarum pænarum, si non dixerit', & per non inflictionem, si dixerit.

Obiicies tertiò, potest quis iurare absque ver- Obietio 3. bis: ergo saltem iuramentum non consistit in inuocatione

Car dicatur talis confir-

macio inta-

mentam.

Clara descri-

ptio iura-

menti.

inuocatione verbali Dei ad testimonium veritatis.

Iuramentum non debet necesario offe Wocale.

Respondeo concedendo totum, neque nos dicimus inuocationem Dei, qua quis iurat, debere esse vocalem: sicut enim non requiritur vt quis mentiatur, aut verum dicat, quòd vtatur verbis, sed sufficit vei signis zquiualentibus verbis; ita etiam sentiendum est de iuramento, quod vt quis iuret verum, aut fallum, non requirantur necellariò verba, sed sufficiant signa, & hoc non solum respectu eorum qui loqui non possunt, sed corum etiam qui possunt. Nec est vila ratio, aut authoritas, que vel leulter suadeat contratium, vr mirum sit apud Couarruulam aliquos sensisse verba vniuersaliser requiri in omni juramento, & alios ea quidem requiri apud potentes loqui, non apud impotentes.

Obnicies quartò, Concionatores, & Doctores non iurant, dum confitmant suam doctrinam, ostendendo quod Deus eam reuelauit in Şcriptura tali, vel tali loco, sed tum inuocant Deam,& adducunt iplum in veritatis suz testimonium; ergo prædicta descriptio iuramenti non est bona, quia conuenit alicui, quod non est iura-

mentum.

Responsia. Dicentes Deum aliquid renelas. se non iurant go ipso.

Obiectie A.

Respondeo negando minorem "quia non inuocant tum Deum, neque volunt vt ipse testificet veritarem, sed ostendunt tantum ipsum antea testificatse illam veritatem. Adductio autem Dei in testimonium, in quo consistit iuramentum, debet eise mediante inuocatione, seu voluntare, qua quis sit contentus, & velit vr Deus de nouo testimonium perhibeat veritati, quam loquitur.

Replice.

Quemode invans falfum pult us Dem tost:ficet veritatem.

Dices, ille qui iurat fallum, non potest habete voluntatem talem, & tamen propriè iurat: ergo non requiritur talis voluntas ad iurandum. Respondeo distinguendo antecedens; non potest habere talem voluntatem interne, aut saltem eam de facto non habet, concedu: sum enim certus quòd de facto poriùs habeat oppolitam voluntatem: non potest habere illam signissicatam per verba, aut ligna, quibus mediantibus iurat, nego antecedens. Et similitet distinguo consequens: non requiritur ad iuramentum talis voluntas, quæ reuera sit in iurante, concedo. neque id asserui in præmissa doctrina; non requiritur talis voluntas lignificata, leu lignificatio talis voluntatis, nego consequentiam. Et hine potest deduci quænam voluntas re-

Que voluntas requiritur adiuramentum.

\$10 tom. 2. de relig. lib. 1. de iuramento cap. 1. num. 7. dum quærit quænam intentio voluntatis requiratur ad furamentum, & an folum sufficiat intentio proferendi verba illa, aut signa, quibus communiter iuramentum concipi (olet; an verò viterius requiratur alia aliqua intentio, qua mediante velit proferre illa verba, per modum iuramenti? Quam dissicultatem sic resoluit num. 8.vt non sufficiat voluntas proferendi illa verba, dicitque separabilem esse vtramque intentionem, ita ve possit quis benè proferre liberè verba ea, sinc eo quòd verè iuraret; licèt non posset verè iurare quin proferat illa verba , vel figna æquiua-

quiratur ad iurandum, quod examinatur à Sua-

Sententia Suarÿ.

10. Impugnatur. Non potest quis mentiri fine verbu, aut equiualentibus signis.

lentia.

Sed licèt hoc vltimum verum sit, nimirùm, quòd non possis quis mentiri quin proferat talia verba, aut æquiualentia signa; tamen illud primum quòd possit proferre illa verba significatiue ( de hac enim significatione iple loquitur, & est illa quæ facit ad rem. nam materialis prolatio, aut recitatina verborum, per quam non intelligitur quis significare suum conceptum, non facit ad rem)quòd,inquam,possit proferre verba, quibus iurari solet significatiue, dicendo, verbi gratia, per Deumita est, quin iuret omnino difficilè est; primò, quia quemadmodum non potest qui fignification proquis dicere, Petrus est domi, significatiue, quin ferre verla verè & propriè non solum loquatur, & signisicet Petrum esse domi, sed etiam vere mentiatur, quin iuret. si putat ipsum non esse domi, quamuis nullam haberet intentionem proferendi illa verba significatiue; ita qui diceret : per Deum Petrus est do- falsam figui. mi , fignificatiuc non pollet non iurare, & peiera- featiui quie re, etjam si id putaret esse falsum, quamuis nullam aliam haberet intentionem præter intentionem illam, quæ requiritur, vt dicat illa verba significatiuè.

Secundò, quia voluntas iurandi non est alind, quam voluntas proferendi significatiue verba, poluntai in. que ex le lignificant voluntatem tellificandi per randi ef vi-Deum ; sed voluntas omnis proferendi verba, quibus iuratur significatiue, est talis voluntas: rendi significatiue oraergo non potestelle talis voluntas absque volun- tienem qua tate iurandi, & ablque iplo iuramento, li lequatur femilia pa actu prolatio illorum verborum.

· Terriò, quia si talis voluntas pronunciandi sirman alla fignificatine verba, quibus concipitur iuramentum, possit esse absque voluntate iurandi, aut iuramento, nemo vnquam iuraret fallum cognitum, vt tale, nec consequenter sic iurando peieraret, quod videtur ablurdum, & contra commu-

nem fenfum.

Probatur sequela, quia quandoquidem non conster aliis an habeant illam voluntatem particularem iurandi, quam putat Suarez requiri, quidquid possent ca mediante persuadere aliis, pollent sine ipsaper ipsam voluntatem præcisam proferendi verba iuramenti significative : ergo ad nihil deseruiret ipsis illa voluntas specialis; & consequenter quandoquidem eam non habendo non iurarent, nec peierarent, dicendum est quòd, nisi fint imprudentissimi, eam non habent, quoties confirmant falsum, atque adeò quoties id faciunt, dicendum est quòd nec intent, nec pe-

Nec refert fundamentum Suarij, nempe quòd qui profert verba; quibus solent homines voucre, fine animo vouendi, non voueat verè : ergo qui profert verba, quibus iuramus, sine animo suari,

iurandi, non iurat verè.

Respondetur enim supposito antecedenti, de Cur requiraquo modò non curo, negando confequentiam, sur intentio quia votum consistit principaliter in voluntate particulari obligandi se ad faciendum aliquid illa speciali non adintaratione, qua quis obligatur ex voto, vnde quia mentum. quis posset benè significare se habere talem animum, cum reuera ipsum non habeat, benè potest proferre verba, quibus mediantibus vouemus, sine eo quòd verè voucat (loquor semper ex suppositione, quòd antecedens sit verum) & benè consequenter sequitur quòd quis habere possit voluntatem proferendi illa verba, etiam significatiue, sine co quòd habeat voluntatem vouendi, At iurare nihil aliud est quam adducere Deum in testem: hoc autem sit per verba illa, quibus iuramus, vr quando dicimus: per Deum ita est: Testis est mihi Deus quòd ita est j'ergo implicat voluntas proferendi illa verba significatiue sine voluntate iurandi.

Obiicies

. Sur ameni Non petef quis dicere

eum [o con.

12. Soluitur fun



13. Obiettie vltima contra descriptionem iuramenti. Responsso 1. Responsio 2... Distinctio inramenti ab oratione.

Iuramentum non confistit in actu intellectus.

Signum quo istramus non habet rationem iuramenti nisi quatenus li-berè profertur.

14.

An iuramen-

eum fit actus

honestus ex luramentum ve sic non est Adus inho nestus nec illicitus, & aliquod inramentum est bonestum. Probatio I. partis. Probatio 2. partis.

Iuramentum omne non est contra praceptum fecundum. Probatur ex veteri Testamento.

15. Probatur ex factis San-Storum.

Obticies vltimò contra descriptionem iuramenti, quod ex ea sequeretur iuramentum esse orationem, quia oratio est inuocatio Dei. Respondeo, quamuis admitteretur iuramentum esse speciem quandam orationis, id non esse absurdum. Respondeo secundo, posse illa distingui, quia oratio est inuocatio Dei,vt bonus & potens succurrere, & dare beneficia; iuramentum verò est inuocatio Dei, vt verax in testimonium veritatis.

Ex hactenus dictis facile pater iuramentum non consistere in actu intellectus, quidquid dicat Suarez suprà num. 5. Ratio est, quia consistit principaliter in signo illo, quo mediante significatur quòd Deus est testis istius veritatis, quam iuramus ; illud autem signum non consistit in aliquo actu intellectus. nam licet quandoque habeamus actum in intellectu, quo iudicamus Deum esse testem veritatis, quam dicimus; tamen per illum actum non iuramus:tum, quia illum possemus habere necessariò, si proponerentur motiua determinantia intellectum ad eum habendum; tum, quia perfillum actum nihil significamus; tum denique,quia aliquando iuramus sine tali iudicio,vt quando iuramus id quod cognoscimus esse falsum; turn enim non iudicamus Deum esse testem iftius rei, quam afferimus.

Aduertendum autem , quòd illud signum non habeat rationem iuramenti, nisi quatenus liberè, & significatiue producitur, sicut nec actus mentiendi habet rationem mendacij, formaliter loquendo, nisi quatenus producitur liberè à vo-

Quæres primò circa naturam iuramenti, an sit actus honestus ex se. Respondeo breuiter, iuramentum, vt sic, non esse illicitum, aut inhonestum, & iuramentum verum cum debitis circumstantiis prolatum esse licitum, & ho-

Hæc responsio est communis omnium Catholicorum contra Hæreticos Albanenses,& Bagnolenses,& Catharistas, seu Catharos. Probatur autem prima pars ex secunda, quia si aliquod iuramentum sit honestum, & licitum, iuramentum, vt sie non potest esse in honestum, & illicitum, vt pater. Probatur secunda pars ex Deuter. 6. Domina Deum tuum timebis, o illi soli sernies, ac per nomen illius iurabis. Vbi vel præceptum, vel consilium datur iurandi per nomen Domini, quod non daretur, si iuramentum omne esset illicitum, & inhonestum. Nec hoc præceptum, aut consilium, est contra fecundum præceptum Decalogi,quod habetur Exod. 20. Non assumes nomen Domini Dei iui in wanum; sed potiùs est conforme ipsi, quia in illo præcepto non prohibetur assumptio nominis Domini simpliciter, sed assumptio eins frustra, per quod infinuatur non prohiberi omnem afsumptionem eins. Deinde Psal. 62. vertirur laudi quòd quis iuret in nomine Dei. laudabuntur, inquit, omnes qui iurant in co, Pfal. 14. ponitur tanquam vna ex conditionibus cius, qui est habitaturus in tabernaculo Domini:qui iurat proxima; & non decipit. Item Psal. 23. ponitur tanquam conditio requisita ad ascendendum ad montem Domini. Nec iurauit in dolo proximo suo.

Adde adhuc exempla Sanctorum aqui iurauerunt, de quibus passim sit mentio in Scriptura. Loca citantur abunde in Indice biblico & Concordantiis, vt non sit opus hic plura apponere; Scoti oper, Tom, VII, Pars II.

sed tria tantum ex nouo Testamento citabo. Primum est ex Roman.1. vbi Paulus iurat illis verbis: Testus enim est mibi Deus. Secundum 2. Cor. 1. Ego autem testem Deum inuoco in animam meam. Denique ex Gal.1. Que autem scribe vobis ecce coram Deo, quia non mentior.

Probatur etiam auctoritate Patrum, Clemen Probatur autis Alex. 7. Strom. Iam verò recte & verè iurans, Horitate Panon autom proclinis ad iurandum, est u, qui est praditus cognitione (id est , perfectu:) qui raro quidem accedit ad iurandum.

August. serm. 28. de verbis Apostoli. Ecce verum iura, non peccas. & paulò post: non peccat, qui verum inrat. Videatur Balilius hom. in Pfal. 14. Ambrosius serm. 14. in Pfal. 118. Hieronymus in Zachar. 8. Author.imperfecti hom. 12. in Maub. 5. Chrylost.hom. 17.in Matthæum.

Probatur ratione, quia non potest ostendi ex quo capite esset iuramentum debito modo prola- Probatur ra-

Deinde, quandoquidem controuersiæ sunt quotidie de veritate aliquarum rerum, quæ sciri non possunt à nobis nisi per dicta alicuius, & quia homines solent mentiri, & consequenter ausi confirmarent sua dicta, facile discrederet quis eorum dictis, quandoquidem secundum Apostolum Hebr. 6. omnis controuersiæ finis ad confirmationem est iuramentum, valde vtile censeri debet vsus aliquis iuramenti. Præterea, vt posteà dicam, iuramentum est actus Religionis; ergo ex se est licitus, si non afficiatur indebitis circumstantiis.

Probatut tertiò ex communi omnis Reipublicæ, tam Ecclesiasticæ, quam ciuilis praxi, nulla enim est in qua non exigatur hîc, & nunc iuramentum, quod sanè iudicium euidens est non esse illicitum iuramentum.

Obiicies primò ex Matth. s. Andistis quia di- Obiettio t. Etum est antiquis, non peierabis : reddes autem Domino iuramenta tua; ego autem dico vobis non iurare omnino. & infrà; sit autem in sermo vester est, est, non, non, quod autem his abundantius est, à malo est. Et ex Iacobi s. Ante omnia fratres mei nolite iurare neque per cœlum, neque per terram, neque aliud quodcumque iuramentum:sit autem sermo vester est, est, non, non, vt non sub iudicio decidatis.

Respondeo cum Patribus paulò antè citatis, hîc non esse prohibitum absolute, & simpliciter itirare, quando adest magna necessicas; sed iurare absque necessitate, & hoc si non principaliter, certe partim in ordine ad vitandum necessitas. periurium, quod à frequenter iurantibus vix mentum parvitari potest. Vnde Author imperfecti supra, tim ad vinist iuramentum interdicatur, non possunt amputari tandum perperiuria, ex iuramento enim periurium generatur; nemo enim ost qui frequenter iurat, & non aliquando periuret. Et Augustinus lib. 1. de sermone Domini in monte. Ita ergo intelligatur pracepisse Dominum ne iuretur, ne quisquam sicut bonum appetat insiurandum, & assiduitate iurandi ad periurium per consuetudinem delabatur., Quapropter qui intel. Quando vieligit non in bonis, sed in necessariis iurationem ha: bendam, refrenet se quantum potest, ve non ea veatur nisi necessitate, cum videt pieros esse homines ad credendum, quod eis viile est credere, nisi iuratione

Illud autem quod subiungitur de est, est, &. non, non, iuxta hoc intelligendum, nimirum Quemodo innisi cum necessitas, aut vtilitas magna exigit telligendum

16. tione 1.

Responsio.

984

illud , fis foome velter eft el non non. Quomodo

quod bis abundantius est de malo

Fundamentum buius explicationis.

19. Maldonati sententia redicitur quatenus dicit quèd Christus non probi-buerit iuramentum in ordine ad vitandum periurium.

Juramentum; & illud alterum, quod additur, quod autem bis abundantius eft, à malo eft, pulchtè & subtiliter explicat idem Augustinus tum in codem locostum etiam in serm. 18. de verbis Apostoli, ita scilicet, vt sensus sit quòd quoties vitra affirmationem simplicem addendum est iuramentum, id oriatur ex malo, nimirum ex imperfectione hominum, qui quia solent mentiri, non solent etiam credere sæpe, nist interposito

Fundamentum autem totius huius explicationis, optimum adest, quòd Apostolus inrauit, vt patet ex dictis, quod tamen sine dubio non fecisset in ea occasione, si fuisset id prohibitum à Christo; vnde signum optimum est ad colligendum quòd Christus non prohibuerit absolutè vsum iuramenti, Apostolum iurasse.

Maldonatus in (. Matth. supra prædictum locum obiectionis fatetur prædictos Patres existimare Christum prohibuisse iuramentum, ve caueretur periurium; sed nimis confidenter assetit id ita se non habere, esséque contra vsum Ecclesiæ, quasi scilicet ex hoc vsu colligeretur ipsius sententia, quæ est quòd non propterea prohibeatur iuramentum vt caucatur periurium, sed quia ex se malum est iurare absque necessitate.

Verum non ostendit ex quo vsu Ecclesiæ id constet,& pace ipsius, nos pociùs vsum, & sensum Ecclesiæ ex tot Patrum sententia colligendum putamus, quam ex ipsius dictis, qui etiam vlterius in hoc deceptus est, quod putarit dictos Patres existimasse solam occasionem huius præcepti fuisse vitationem periurij: quamuis enim aliam non exprimerent sola illa contenti, non inde sequeretur quòd aliam negarent, aut non agnoscerent.

Quòd si etiam solam illam occasionem huius præcepti, vel confilij ( nam forte præceptum illis verbis Christi non continet r, sed potius consilium, aut admonitio, vt sentire videtur Augustinus epist. 1 5 4.ad Publicolam.) Patres dedissent, omnémque aliam expresse negarent, cum iis potius sine dubio, quàm cum Maldonato sentiendum esser, qui nullo nititur fundamento ad aliam occasionem probandam præter, nescio quem, vsum Ecclesiæ, quam ipsemet non declarat.

Per hæc patet ad confirmationem ex Apostolo, & ad quascumque Patrum auctoritates, quæ opponi possent contra conclusionem, Quòd si qui ex illis non possent sic exponi (vt noster Castro v. Iuramentum bares. 1. existimat de Hieronymo, & Theophylacto)eorum auctoritati aliorum Patrum pro conclusione citatorum au-Coritas opponenda est, & catera fundamenta nostræ conclusionis.

Quæres secundò, quænam conditiones requiruntur ad honestatem iuramenti. Imprimis certum est libertatem, & cognitionem consequenter requiri, ve iuramentum sie honestum; quia honestas non competit, nisi actui humano, qualis non est, nisi actus liber procedens ex cognitione. Rurlus, non minus certum est non sufficere quamcumque cognitionem etiam deliberatam, vt sit honestum, sed requiri cognitionem aliquam bonitatis honestæ in ipso, aut bonitatis vrilis conducentis ad honestatem aliquam, quia catenus actus aliquis est honestus, quatenus coritur vi sie gnoscitur elle affectus honestate; non potest autem cognosci, vt sic, nisi cognoscatur, aut se-

cundum se esse bonus bonitate honesta; aut vtilis in ordine ad consecutionem, aut positionem honestatis.

Difficultas ergo præsens est de aliis conditio- Requiritur nibus, & potissimum de tribus illis vulgaribus , veritate , institia, & indicio , quæ comites iu- si veritani ramenti dicuntur ex illo Ieremiz 4. Iurabis, vi- sina, 6 iuuet Dominus, in veritate, & in iudicio, & in iusti- dicium. tia. In quæ verba Hieronymus. Animaduertendum, inquit, quòdiuramentum hos babeat comites, veritatem, indicium, & institiam.

At ex his ipsis auctoritatibus, & communi Theologorum consensu, facile probatur has conditiones requiri, nec id habet aliquam difficultatem, quam vt quid per has conditiones, seu comites iuramenti intelligatur, explicetur.

Itaque per veritatem intelligitur quòd iuramentum omne, vt non sit malum, debeat esse Quid intelliverum, & hoc quidem tam certum est, quam gitur per viquòd omne periurium sit malum; nam iuramentum fallum est propriissimum periurium, solum honestum, circa hoc aduertendum, quòd cum in iuramento promissorio, quo scilicet iurat quis se aliquid facturum, duplex veritas considerari soleat. Vna, In imam quæ est de præsenti, nimirum quod habeat iu- 10 promissionis rans animum faciendi quod promilit, quam vocat duplex veri Suarez veritatem dicti. Altera de futuro, quam 1.Es venitas idem Auctor vocat veritatem facti, nimirum, disti. quòd reuera faciet illam rem ; cùm , inquam , in 2. Est veritat iuramento promissorio ha dua veritates con- fati. siderari possint, dubitari potest an vtraque veritas requiratur ad iuramenti promissorij hone- meessarid ad statem, & de prima quidem veritate non potest bonestatem esse controuersia, quia sine ea iuramentum est infamenti. periurium.

De secunda itaque solum controuerti potest, Non requiri-& quidem Suarez suprà cap. 3. num. 3. cam videtur ritur veritue requirere: sed sine dubio non debet requiri. Nam fatti. qui cum animo vero faciendi quod promittit, iurat, quamuis posteà ob impedimenta aliqua nunquam id facturus sit, absolute, & simpliciter iurat verè, & honestè, suppositis reliquis circumstantiis, & licet posteà nollet observare iuramentum, etiam cum posser, & deberet, quamuis id faciendo peccaret; tamen non posset efficere vt iuramentum præcedens bono animo factum, sit peccaminosum, vt est euidens. Et licet illud iuramentum reuera sit materialiter falsum, quia affirmat se facturum simpliciter, quod à parte rei simpliciter non erat facturus; tamen non iurauit fallum formaliter, quia reuera tum putauit se id esse facturum, & habuit reuera animum absolutè id faciendi; vnde non poterat peccare suppositis reliquis circumstantiis. Oritur quidem obligatio ex iuramento faciendi rem promissam, ex qua obligatione fit vt si non fiat, cum posset sieri, peccetur, de quo posteà; sed non propterea fit, vt si non fiat, ipsum iuramentum priùs factum sit malum,& non honestum.

Secunda conditio, aut comes iuramenti est iudicium, & fi per ipsum intelligatur iudicium Quid intelliprudens, quo iudicatur iuramentum esse honestum, iam supposuimus tale necessariò requiri; nec sanè est quid peculiare in iuramento quòd id ramenti. requirit, vt sit honestum; nam omnis actus virtu- 1. Explicatio. tis requirit iudicium prudentiale. Quamuis autem iudicium hoc modo intellectum, reuera comprehendat sub se veritatem & iustitiam; tamen non frustrà illa adduntur, vt denotetur

20. Quid requiricur ad bonestatem iu-Libertas 💍 cognicio requiritur ad bonestatem iuramenti.

Cognitio honestatis jurahonestum.

gieur per in-

norare.

& Eplication

23. Non licebat

in lege etiam

untiqua in-

Non falsum

folum , sed

frukraneum

turamentum

Probibetur 2.

24.

Quid est in-

Kitia, qua est

3. comes in-

Pamenti.

pracopto.

erusa.

absque

scilicet non posse vllum iudicium esse rectum, & prudentiale circa iuramentum, nisi in quo includitur, aut ad quod præfupponitur cognitio de veritate, & iustitia iuramenti. Alio modo posset intelligi per iudicium, non iudicium completum, quo abiolute, & simpliciter iudicaretur actus iuramenti esse honestus ( nam cum sit vniuersale quid spectans ad omnes virtutes, & lippis, vt aiunt, ac conforibus notum, non videretur elle speciatim à Propheta proponendum, necà Doctoribus examinandum.) Sed iudicium particulare, quod in iuramento specialiter requiritur, quo vitra cognitionem veritatis, & iustitiæ iuramenti, de qua statim, cognoscitur præterea esse aliquam veilitatem, aut necessitatem particularem iuramenti, ve meritò quis iurare possie. Nam tum ex dictis constet quod præceptum Domini, vel consilium sit non iurare, nisi quando est necessitas, eo ipso censendum est non benè iurari extra talem necessicatem, quamuis adesset veritas,& justitia, ve ergo cognoscatur quando adesset huiusmodi necessicas, rectè requiritur iudicium particulare, quod facile conuenit cum discretione speciali, quam debent habere iurantes.

Hos autem supposito, facile colligi potest etiam in lege antiqua, non licuisse iuramentum absque causa sufficienti, quia alias Propheta istius legis hanc conditionem non requireret, imò ex secundo præcepto primæ tabulæ id etiam constare videtur, vbi dicitur non esse assumendum nomen Domini in vanum, nam quamuis hoc Iudzi communiter intelligebant de iuramento falsò, ita vt illud vanum idem esset, ac falsum; tamen illa explicatio etat falsa, vt constat ex Exodi 20. vbi explicatur illud*in vanum* dum dicitur, Neque enim babebit insontem Dominus eum, qui assumpserit

nomen Dei sui frustra.

Terria denique conditio, seu comes iuramentiest iusticia, & per eam intelligitur quod ipsamet assertio, (quam non male Suarez suprà vocat materiam proximam iuramenti)non sit contra vllam virtutem, ita scilicet ve assertio, que confirmari possit iuramento, non solum sit vera propter primam iuramenti conditionem, sed etiam sit talis, qua possiti licitè vi absque iuramento, & sic intellecta hæc conditio, locum habet tam in iuramento promissorio; quam in alsertorio, & ex ea colligitur quòd non possit quis licitè iurare quòd sit peccaturus, quia neque potest licitè, absque etiam iuramento, dicere quòd sit peccaturus; & deinde similiter ex ea colligitur, quòd non possit quis iurare Petrum, verbi gratia, fecisse aliquod crimen occultum, quod tenetur iurans non propalare, quia neque simpliciter potest asserere absque iuramento, quòd fecerit tale crimen. Quotiescumque itaque assertio vera est, & licita secundum se, & præterea adest necessitas iutandi, tum licitè quis potest iurare, & iuramentum ipsius habebit veritatem, iustitiam, & iudicium tanquam comites.

Quzres terriò, ad quam virtutem spectat iuramentum? Non est dubium quin ad multas virtutes possit spectare iuramentum, quatenus assumeretur tanquam medium ad actus corum, vt, verbi gratia, si quis cuperet ex motino misericordiæ subuenire misero, & videret ad hoc conducere iuramentum licitum, casu scilicet, quo ille miser esser condemnandus, nisi aliquis iuraret eius innocentiam; tum assumptio iuramenti esset actus vel elicitus, vel imperatus misericordiz,

Scoti oper, Tom, VII, Pars II,

& eodem modo, proporcione seruata, posser Difficultas spectare ad iusticiam, & ipsam virtutem veritatis, ac alias quascumque, ad quas posset deseruire; nec de hoc est hîc controuersia, sed ad quam virtutem per se directe spectat.

17.

Circa quod sententia communissima Theologorum hic, & cum Diuo Thoma 2. 2. quaft. 89. Iuramentum art.4. quam ctiam ego amplector, est, iuramen- per se spectas tum per se spectare ad virtutem Religionis, non Religionis. quidem quatenus est asseueratio quædam, ac confirmatio veritatis, sed quatenus est talis confirmatio per assumptionem Dei in testem. Probatur conclusio hæc, primò ex Demeron. 6. vhi ponitur iuramentum tanquam actus pertinens ad cultum Dei: dicitur enim ibi: Dominum Deum Probatio en tuum timebis, & illi soli seruies, ac per nomen illius Scriptura. iurabis. Confirmatur, quia ideò prohibetur periurium, quia per eum inhonoratur Deus : vnde Leuit. 19. dicitut, Non periurabis in nomine men, nec pollues nomen Dei tui: ergo per iuramentum licitum honoratur, & consequenter spectat per se ad Religionem, cuius est Deum ho.

Probatur etiam auctoritate D. Hieronymi in Probatio ex Mat.5. Qui iurat, vel amat, vel veneratur eum, per per quem iurat. & Tertulliani in Apolegetico cap. 32. Damones adiurare consucuimus, vi illos de hominibus exigamus; non deierare ve illis diuinitatis bonorem conferamus.

Adde ad hæc Philosophum in sua Rhetorica Probatur en ad Alexandrum, dicentem: Iusiurandum est cum dinina veneratione dictio probationis expers. & Ciccoreditis, & iureiurando, vbi habetut: Iurissurandi con- iure.

ronem 3. Ostic. asserentem iusiurandum esse affirmationem religiosam. & lus civile l.2. C. de rebus Probatio ex tempta religio satis Deum ultorem habet.

28.

Probatur ratione, quia ideò Deum potiùs quam alium in vltimum veritatis testimonium Probatio 1. adduoimus, quia existimamus ipsum & scire Aratione. veritatem, & posse vindicare mendacium, ac fallitatem, & ideò exigitur confirmatio veritataris per iuramentum, quo assumitur Deus, aut aliquid eius in testimonium: quia supponitur, quòd omnes in Deum credentes habebunt eam ipli reuerentiam, vt non lint assumpturi nomen eius, nisi in confirmationem veritatis: ergo iuramentum supponitur semper assumi in honorem Dei , & cum reuerentia quadam eius. Vnde si esser aliquis, qui præ se ferret se non curare pro Deo, nec vlla ipsum reuerentia prosequi, nemo proponeret ipsi iuramentum, nec ob illud assumptum crederet ipsi.

Probatur secundò, quia illud spectat ad Re- Probatio 2. ligionem, quod ex natura sua particulari cedit in honorem particularem, & non solum quatenus spectaret ad aliquam aliam virtutem, hac enim ratione oratio & quicumque alius actus dicitur specare ad Religionem: sed ex iuramento sequitur specialis honor Deo ex natura sua, & non solum quatenus spectaret ad aliquam aliam

virtutem:ergo estactus Religionis.

Aduertendam autem non esse necesse vt quo- Non est neties quis iurat, intendat illum honorem, aut rans semper consequenter exerceat formaliter actum Reli- intendat hogionis ; nec sanc est verisimile quod talem norem Doi. actum vnquam exercent, qui falsum iurant, sed potius illi semper exercerent vitium Religioni oppositum: sensus ergo dictorum est, quòd iuramentum licitum habeat ex se honestarem Religionis non minus, quam dare h b eleemo

Stat inramentum. Posset spectare per acci-dens ad mul-PA Virintes.

Quando ad-

funt iura-

manto tres

eins comites.

26.

wirtutem spe-

Ad quam

986

eleemosynam indigenti babet ex se honestatem charitatis, aut misericordiæ, quamuis hîc, & nunc aliquis non aduerteret ad illam honestatem, nec formaliter intenderet illam, sed præcisè intenderet confirmationem voritatis, aut aliquid

mon folism intendunt confirmare veri-

29.

Obiefio I.

Responsio 1.

tatem, fed homerere Den.

Responsio 2.

Confirmatio buius responsionis.

30, Obiettio 2.

Responsio 1. ]uramentum prolatum fine pecessitate non est actue Religionis. Bonum eft fapius iurare uando adguanao aa-Junt iuramëti comites , nen aliàs.

Responsie 2.

Poffet non offe bonum sapius iurare iuramento quod esset actus Religionis. Sunt certi actus charinon est bonum Sapius exer-

3 I. Qbiedio 3. Obiicies primò, qui iurant solummodò in-

tendunt confirmationem veritatis, non verò cultum diuinum; ergo non est actus Religionis. Respondeo primà, cos qui iurant benè, de quibus hîc agimus, non solum intendere confirma-Iurantes bend re veritatem quomodocumque, sed cam intendere confirmare tali speciali modo, quo scilicet honorant Deum; vnde etiam semper cauere debent ne iuramentum suum vestiatur aliqua circumstantia, qua offenderetur Deus, aut inhonoraretur. Ad hoc autem faciendum certum est quod non moueantur à veritate, que perinde confirmaretur, siue adessent illæ circumstantiæ, siue non, vt patet, vnde debent moueri ab aliquo alio: sed certe nihil aliud potest potius mouere eos ad id, quàm desiderium honorandi Deum;& licèt hîc, & nunc non moueantur ab illo desiderio, sed à metu, aut timore pœnæ, quam potest, & solet Deus infligere malo modo iurantibus, sufficit ad propositum nostrum quòd actus ille iurandi lit ex natura sua talis, qui, si non caucantur illæ circumstantiæ, erit contra Religionem; & si caueantur, erit iuxta illam. Respondeo secundò, negando consequentiam, quia licèt illi non intendant illum cultum, tamen actus ex natura sua in illum tendit, & vt sic possunt ipli intendere iplum, quod sufficit vt sit acus Religionis, Confirmatur hoc exemplo orationis, ad quam exercendam licèt moueamur aliquando ex obligatione iustitiæ, vt fit in illis, qui recipiunt stipendium pro facienda oratione; tamen ipsamet oratio est actus Religionis; ergo similiter quamuis moueremur ad iurandum ex motiuo confirmandæ veritatis, non sequeretur quin iplummet iuliurandum ellet actus Religionis.

> Obiicies secundò, sequeretur quòd benè faceret quis sæpiùs iurando; quia benè faceret, qui sæpe vellet exercere actum Religionis: ergo. Respondeo, iuramentum prolatum sine causa non esse actum Religionis, quia est tum assumptio nominis Domini in vanum, seu frustrà; sed iuramentum prolatum cum est necessarium, aut valde veile. Vnde in forma respondeo, distinguendo antecedens : læpiùs iurare , quando esfet fufficiens causa, concedo; quando non esfet,nego antecedens:neque tum esset, vt dixi,actus Religionis, sed in priori casu, in quo concessi antecedens.

Respondeo secundò, negando antecedens ob aliam rationem : quia licèt esset actus Religionis iurare, quando adesser veritas & iustitia, quia tamen pro labilitate nostræ linguæ, & magna ignorantia, difficile est, quin inter frequentia iuramenta adfint periuria; propter hoc periculum vitandum non esset bonum sæpiùs iurare, sicut nec esser bonum aliqua specialis charitatis opera exercere, quando cum eorum exercitio coniungeretur magnum aliquod, & moraliter ineuitabile periculum offendendi Deum, vt contingere posset in casu, verbi gratia, quo mulieres virorum infirmorum haberent curam, aut viti mulierum.

Obiicies tertiò, potest quis iurate per manum Regis, aut alterius hominis, non considerando ipsos ve creaturas Dei, nec vilo modo referendo iuramentum, ad illum: sed ille actus non erit actus Religionis:ergo saltem non omne iuramentum est actus Religionis. Respondeo Responses. primò, si tale iuramentum posset sieri, adhuc nos non agere in præsentiarum de illo, sed de eo, quo adducitur Deus in testimonium, vt patet ex descriptione, quam suprà dedimus, iu-

Responderi posset secundò, non posse iurari Responso 2. sic per Regem, aut aliquam creaturam, quia si Non pues loquamur de creaturis irrationalibus, iplæ non per creatpossunt testificari veritatem, quam asserimus, & ram nisi ve sic adductio earum in testimonium non esset vllo of aliquid modo confirmatio veritatis, & imprudentissi- Dei. mus esset, qui crederet asserenti per ipsas, ve sic consideratas, magis quam si simpliciter assereret

absque iuramento.

Si autem loquamur de creaturis rationalibus, aut loquemur de creaturis damnatis, aut beatis, Addutio aut viatoribus. Si loquamur de damnatis, ipsi se- damnatorn aut viatoribus. 51 loquamur ac unumatio, price in testimo-cundum illum statum sunt mendacissimi, & sic in testimo-nium nen esadductio corum in testimonium, non esset confirmatio veritatis, quia quamuis testificarentur tio veritatis. ita esse, vel non esse, non propterea id esset magis credendum, qu'am si id non assererent. Si loquamur de Beatis, si illos consideremus secundum se, etiam funt fallaces,& sic eorum adductio non esset sufficienter confirmativa veritatis, & conse- Addutio quenter adductio corum non posset habere rationem iuramenti, propter quam etiam rationem consideratoadductio creaturarum rationalium viatorum ex- rum etiam cludi poterit à iuramento. Si verò consideremus ve sunt Besti Beatos vt sunt participes gloriæ, & scientes omnia, que spectant ad eorum statum, ac impeccabiles, sic quidem corum testificatio posset suffice- tatis. re ad confirmationem veritatis; tamen adhuc non sufficienter videtur adductio corum in testimonium confirmare veritatem, si secundum se considerentur, non quidem ob rationem Suarij Suprà cap. 5. scilicet ex eo, quòd ille status competeret iplis ex gratia particulari, quia hoc non facit ad rem; sed ob aliam rationem, nempe quia non possunt confirmare de facto veritatem nobis, nisi Deus specialiter illam facultatem concedat ipsis. Vnde quia is, cui sieret iuramentum per Michaelem, verbi gratià, Angelum, quem cognoscerer, nec fallere de facto, nec falli ea de re, sciret adhuc quòd ipse non posset sine licentia speciali Dei testificari illam veritatem, meritò posset non credere sic iuranti, quia scilicet ex illo iuramento, quamuis falsum esset, sciret nihil mali accidere posse iuranti, nisi Deus vellet vendicare iniuriam factam Sancto, & sic refunderetur iuramentum ad Deum, tam à iurante, si hoc intenderet, quàm ab co, cui fieret iuramentum, quia eatenus admitteret illud, quatenus putaret Deum vindicaturum irreuerentiam exhibitam Sancto per pœnam infligendam viatori, si falsò iuravit.

His tamen non obstantibus, quando aliquis adduceret aliquem hominem, etiam viatorem, in Quomodo adtestimonium suz veritatis in realiqua, quz si falsa esset, probabiliter veniret in cognitionem in testimoistius hominis, & quando iste homo sic adductus nium posses in testimonium, posset punire iuramentum, si falsò inraret, propter irreuerentiam sibi exhibitam, sicut solebat quidem Hibernus Magnas seuerissimè punire eos, quos intelligebat per suam manum iurasse, propter irreuerentiam, quam sibi

33. nis Viatoris veritatem , & inducere ad creden-

inferri

Bt quemede

inferri existimabat; non dubito qin talis addu-Aio esser magna confirmatio veritatis, licèt non esset vltima, & sanè ego ipse crederem sic assirmanti veritatem, quam diceret magis, quam si simpliciter eam assereret. An autem'illa confirmatio esset iuramentum, nec ne, quæstio esset de nomine, & sine dubio non esset iuramentum in propria & communi acceptione, qua Theologi & Philosophi etiam communiter vtuntur eo nomine. Quòd si autem adducerent vllos homines, vt sic sine relatione ad Deum in testimonium veritatis alicuius, cuius falsitas nunquam posser peruenire ad cognitionem illius, per que quis iuraret, aut si is talis esset, qui non posset punire vllo modo iurantem; si falsò iurarer, non deberet quis propter talem assertionem credere sic iuranti, magis quam si simpliciter sine affertione vlla diceret illam veritatem: cuius ratio patet ex dictis; quia nihil esset, ob quod talis assertio moueret ad credendum: & quamuis reuera aliquis ea reuerentia prosequeretur aliquem hominem, vt nullo modo vellet ipsum in falsitatis testimonium adferre, tamen hoc iis, quibus iuratet, non posset constare, nisi per simplicem affirmationem eius, aut per aliud iuramentum, & sic non deberet sufficere ipsis pro vlla confirmatione, nisi quatenus probabiliter id constaret ipsis ex aliquibus coniecturis, & vellent esse contenti aliqua probabili certitudine maiori, quam haberet simplex assertio eius; & ipse vidi qui huiusmodi confirmationem prolatæ veritatis exigerent.

Plurima alia tractat Suarez more suo fu ssimè de iuramento lib. 1. per multa capita, sed omnia sunt ex se facillimæ resolutionis, præsertim ex suppositione dictorum, vnde non videbantur hic

examinanda.

34.

Quid est per-

iurium

duplex.

Periurium

Periurium

proprium, quid.

Periurium

improprium

quid. Non fatis

fundatur.

2. Acceptio.

Et ex boc sequitur proposium Ex tribus, quæ ipsemet paulò suprà explicanda dicebat in hac quæstione, nunc resoluir secundum, nempe de periurio, an sir peccatum mortale?quæ est ipsamet quæstio principalis, & conclusio ipsius est affirmatiua, quam cæteri Theologi tenent; sententiarij quidem hîc, & reliqui cum D. Thoma 2, 2. quast. 98. art. 3. aut in propriis de periurio tractatibus. Antequam autem hauc conclusionem probemus, & declaremus amplius, priùs definien-

dum est quid sit periorium. Circa quod aduertunt auctores aliqui, præsertim D. Thomas suprà, Suarez lib.3. de iur. cap.2. Sanchez lib. 3.in Decal.cap. 4. periurium dupliciter capi, impropriè & propriè. Periurium propriè dicum est iuramentum de re falsa. Periurium impropriè dictum est iuramentum, cui deficit vlla ex prædictis tribus comitibus iuramenti liciti,veritas scilicet, aut iustitia, aut iudicium. De prima acceptione periurij non potest esse controuersia, omnes enim in ea conueniunt. Secundam autem acceptionem valdè impropriam existimo, nec satis bend fundatam; nam quamuis S. Hieronymus in Ieremia cap. 4. dicat periurium esse iuramentum, cui desunt tres prædictæ comites iuramenti, in quo solo dicto fundantur prædicti Authores; tamen non dicit illud iuramentum esse periurium, cui deest vlla particularis ex illis comitibus, sed cui desunt omnes:id autem verum esse potest, quamuis illud non esset periurium, cui solum deest iustitia, aut cui solum deest indicium. Et certè in nullo sermone communi dicimus eos peierare, qui iurant aliquem fecisse malum, quod reuera fecit, & à iurante non debuit propalari; Scoti oper, Tom, VII, Pars II.

neque qui iurar verum sine vlla necessitate, peierat, quamuis sic iurando quis peccer. Iraque mihi non saris probata est illa secunda acceptio: sed quia hac de re non potest esse nist quæstio de nomine; hoc sufficit indicasse: & quomodocumque dicetur, hie agimus de periurio proprie

Quod breuiter describi potest suramentum de falso in opinione iurantis. Hæc descriptio est in re Descriptio communis, eamque supponit Doctor hic, dum ex eo probat periurium esse peccatum mortale; priè disti. quia adducere Deum in testem falsi, est peccatum mortale; quæ probatio nihil valeret, si periurium non esser adductio Dei in testimonium falsi, vt tenent Authores communiter, quos citat, & sequitor Suarez lib.3. de iuram. cap.5. num.2. Dixi au- Inrans tem de falso in opinione iurantis, quia quamuis res rum putatum iurata esset vera à parte rei, modò iurans puraret falsum pereeam non esse veram, & iuraret tamen veram esse, Iwans peieraret: & rurlus, si esset falsa à parte rei, modò Jum, quod puè iurans non dubitaret eam esse veram, & propterea sat verum, iuraret eam esse veram, non peieraret formaliter, & peccaminose; sed ad summum materialiter, præserrim adhibità debità diligentià cognoscendi veritatem, ve tenent Authores communniter, quos citat, & sequitur Sanchez lib. 3. in Decalogum cap. 4. num. 14. Et iuxta hoc intelligen- Explicatur dus oft Augustinus in sermone 28. de verbis Apoftoli, vhi iuramentum rei fallæ, quæ putaretur vera, periurium vocat, verba eius habentur suprà in Magistro lit. B. Intelligendus, inquam, est sic, vt velit illud iuramentum esse periurium materialiter, non formaliter, vel certè intelligendus est iuxta ea, quæ dicemus cum Doctore §. Quantum ad secundum dubium, de eo qui iurat falsum, quod putaret verum opinatiue, cum aliquo scilicet dubio de opposito.

Secundò ad probationem conclusionis, aduertendum est eam intelligi, quantum est ex parte materiæ, ita scilicet, quòd ex suppositione deliberationis sufficientis omne periurium verum,& proprium hoc est omne iuramentum de re, quam iurans opinetur fallum, seu, quod idem est, omne mendacium, siue officiosum, siue iocosum, siue perniciolum confirmatum iuramento, sit peccatum mortale.

His suppositis, conclusio Doctoris, & com-

munis, est imprimis contra hæreticos Apostolicos, & Priscilianistas, qui iurandum, & peierandum censuerunt ne proderetur secretum. Est peccasum etiam contra Goffredum, qui in cap. Quod au- mortale. tem, & 22. quast. 2. cap. vlt. putauit periurium officiosum esse rantum peccatum veniale. Pro- Probatio 1. batur autem conclusio vniuersaliter. Primò, quia est contra præceptum secundum Decalogi,& quidem in re graui, vt patebit ex probatione Scoti. Secundo, ex communi sensu Secunda. Ecclesiæ, ac Doctorum. Tertio ex Augustino Tertia. suprà, qui vocat huiusmodi mendacium indif-

ferenter detestandam belluam. Quarto ex 22. quast.1. vbi vocatur grande scelsus. Quintò denique, ratione Scoti : adducere Deum in testem Omne periufalsitatis est magna prorsus irreuerentia ipsi; rium est grased quoties quis propriè peierat, id facit : ergo periurium omne est peccatum mortale. Confirmarur specialiter contra Goffredum, quia men-

est peccatum mortale, secundum ipsum; ergo & iocolum. Probatur consequentia, quia non ideò habet malitiam mortalem illud mendacium h h

non peierat.

36. Omne periudictum est

Quarta. que Scoti. rentia Deo. Confirmatio contra Gofdacium perniciosum confirmatum iureiurando, fredum.

perniciolum, quia est perniciolum; aliàs officio, fum mendacium confirmatum iuramento non elset peccatum mortale, quod non asseritur ab iplomet Goffredo : ergo ratio est, quia adducitur Deus in testimonium falsitatis; sed quando quis peierat iocosè, adducit Deum in teltimonium falsitatis:ergo peccat mortaliter.

Confirma. tio 2. Contra eur dem:

Periurium officiosum minus graus peccatum quare lum.

Periurium iocosum improprium, quoquis non mentiretur, non effet peccasum mortale.

37. Relicitur fundamensum bareci-COTHITS. Non licet euiusuis veilitatis gratia peiorare.

Reiscitur fundamen. sum Goffredi.

Confirmatur secundo, quia periurium officiosum est peccarum mortale, secundum Goffiedum: ergo & iocolum. Probatur consequentia, quia maior irreuerentia infertur Deo,adducendo iplum in testimonium falsitatis sine magna vtilitate, aut vlla alia, quàm sit vtilitas ioci, quàm si sic adduceretur in ordine ad magnam aliquam proximi vtilitatem, verbi gratià, caula saluandi ipfius vitam: ergo si peierare in ordine ad hanc vtilitatem fit peccatum mortale, multò magis erit tale peccatum mentiri sine tali respectu, sed ad meram recreationem. Aduertendum autem hîc quòd loquor de per-

iurio iocolo propriè dicto, quo scilicet quis verè mentitur, licet iocose, & confirmaret suum mendacium iuramento:nam de alio iuramento iocofo impropriè dicto, quo quis non verè mentiretur, non agimus, quia sicut non sieret proprium mendacium, ita nec proprium periurium, sed materiale tantum, atque adeò per iplum non fieret irreuerentia magna Deo.

Hæretici nullum habere poterant fundamentum ad honestandum suum periurium, nisi vtilitatem magnam, quæ inde sequeretur: sed illud fundamentum non sufficit, quia aliàs, vt optimè Augustinus discurrit, quasi per totum librum contra mendacium, sic posset quis, quoties aliquod emolumentum inde resultaret, adulterare, furari, occidere, & quæcumque demùm alia facinora committere, quo nihil sceleratius excogita-

Fundamentum Goffredi esse poterat, vel quòd mendacium iocosum non esset verum mendacium,& sic iuramentum iocosum non esset verum iuramentum ; vel quòd materia esset leuis, atque transgressio præcepti circa cam non posset esse nisi leuis.

Sed ad hoc fundamentum patet responsio ex dictis, nam si dicatur primum, iam paulò suprà aduertimus nos non agere de iuramento iocolo, in quo non verè committeretur mendacium, nec verum consequenter proferretur iuramentum. Si secundum, etiam inter probandum conclusionem ostendimus omnem adductionem Dei in testimonium falsi, esse materiam grauem, quia per eam grauis exhiberetur iniuria Deo, imò grauior in mendacio iocolo, quam in serio, & officioso.

Quæri potest hîc quanta sit grauitas periutij. quod satis explicari non potest, nisi comparando ipsum ad alia peccata, quod vt siat vtiliter ad propositum, aduertendum est, in hac comparatione præcisè spectari debere malitiam periurij, quam habet ex se, vt opponitur virtuti Religionis, & non quam habet per accidens, ve opponitur aliis virtutibus, quatenus scilicet per ipsum sequeretur nocumentum aliquod proximo contra charitarem, aut iustitiam.

Dico ergo primò, si comparetur ad peccata ex se opposita tribus virtutibus Theologicis, hæc videri grauiora, sicut ipsæ virtutes Theologicæ sunt perfectiores Religione: cateris enim paribus, quo perfectiores sint virtutes, eo maiora, & grauiora funt vitia iplis oppolita,

Dico secundo periurium esse ex se minus Asertio 1. graue, quam blasphemia, autidololatria; quia blasphemia per hæc maior irreuerentia exhibetur Deo, vt 6 Idoicia.

Dico tertiò, periurium esse gravius peccatum, quàm Simonia, aut fractio voti, ob oppolitam rationem, quia reuera maior irreuerentia, & magis Eft granius, immediate infertur Deo per periurium, quem per illa vitia;nam per fractionem voti, verbi gratia, latio voti. non attribuimus Deo aliquam imperfectionem, sed negamus facere aliquid, quod cederet in eius honorem, & quod noumus facere: sed adducendo ipsum in testem falsi, vt communiter supponitur, quantum est ex parte juranțis, significatur quòd ipsemet Deus testetur istud fallum,& scit illud esse;prout non est, quod patet ex forma illius iuramenti:testu est mibi Deus, quod coincidit cum illo communi iuramento, Per Deum, vt expressè tenet Augustinus serm. 28. de verbis Apostoli, & cum eo cæteri Doctores communiter. Et sanè Hee imellihæ ratio non solum currit de periurio assertorio, sed etiam de promissorio: nam per verumque quam afferzquè adducitur Deus in testem falsi, aut si non torio. adducatur in testem falsi per iuramentum promissorium, certè sit testis falsi, ve postea videbimus'; vnde miror Suar. lib.3. de Iuramento cap. 3. num.6. concedere hanc assertionem de assertorio, & negare de promissorio iuramento: de fundamento verò eius ad hoc dicendum, nempe quòd obligatió voti sit maior, quam obligatio iuramenti promissorij, postez dicam num.198. & mo- Reiicitur dò sufficit scire ad desensionem propositæ con- fundamen clusionis, quòd si loquatur de obligatione ad non vouendum, nisi quod quis est impleturus, & de stum. obligatione ad non peierandum, certum sit hanc esse maiorem, quia alias obligatio iuramenti assertorij non esset maior, quàm voti, contra ipsummet Suarez. Si autem loquatur de obligatione sequente ad votum, & ad iuramentum promissorium complendum, quamuis concederetur, non prziudicat conclusioni, quia periurium assertorium non confistit in illa violatione illius obligationis vt sic præcisè, sed in adductione Dei in testem falli, quæ præsumitur, aut includitur semper in ista violatione: sed de hoc postea fusiùs.

Dico quarrò, probabilius est periurium ex se elle grauius homicidio, & consequenter quocumque peccato contra proximum directè commissum. Hæc est D. Thomæ quodl. art. 18. Abul. in mieidie, o cap. 5. Matt.quast. 302. Gersonis 1.p.alphab. 13. lit. quecunque V. Syluest. Verbo periurium q. 2. Soto lib. 8. de iust. Peccato conquest. 2. art. 3. Azor. tom. 1. lib. 11. cap. 12. quest. 6. tra proximă. Sayr.lib. 1. cap. 4. Sanchez lib. 3. in Decal. cap. 4. n. 37. buius fen-Eam probabilem putat Lessius lib.2. de Iust.cap.42. tentis. dub. 14. num. 75. Sed probabilem oppolitam lententiam, quam tenet Durandus bic quest. 5. num. 8. Richard. art. 4. quast. 1. Gabriel quast. 2. Ausberes art.3. Maior.quaft.5. Angelus V. periurium. Suarez opposita. lib.3. de Iur. cap. 3. rem relinquit dubiam, magis tamen videtur inclinari contra nos.

Probat sanctus Thomas conclusionem, quia Probatios. in causa homicidij exigitur iuramentum ad illud S.Thom. terminandum : ergo periurium videtur esse grauius peccatum, quam homicidium. Hæc ratio meritò displicet Gabrieli , & Suario, aliísque, & breuiter reiicitur, quia iuramentum non exigitur ex eo,quòd periurium esfet grauius peccatum; sed ex co.quòd alio modo non possit terminari illa caula, & quòd prælumendum lit quòd qui commisit peccatum homicidij, non velit illi peccato

39. Affertio 3.

Affertio 4 Periurium est

Affertio 1. minus oft graue quam vicia opposita virtutibus Theologicis.

38.

grauitas per-

Quanta est

jurij.

Digitized by Google

adiun

- adiungere aliud peccatum etiam minus graue periurij; quæ prælumptio posset haberi, quamuis constarer persurium elle minus graue peccatum.

Melius ergo probatur ab codem, & aliis ex co, quòd periurium sir contra Religionis virtutem, homicidium autem contra instituam, que est inferior virtus, nam ex hoc lequitur quòd, ceteris paribus, grauius sit peccatum periurium, quam homicidium.

41.

Alia proba-

Hæc probatio in re coincidit cum illa alia, qua dicitur quod periurium sit contra præceptum primæ tabulæ, homicidium verd contra præceprum aliquod secundæ tabulæ; quæ probatio sic proposita habet maiorem vim, si intelligatur quòd periurium sit contra præceptum negatiuum, & non tantum contra præceptum affirmatiuum primæ tabulæ.

Confirmatio.

Confirmatur hæc probatio, quia licet aliquod peccatum veniale, quod esfet contra, aut potius, vt aiunt, přæter præcepta primæ tabulæ, effet leuius sine dubio, quam peccatum mortale, quod esser contra præcepta secundæ tabulæ;tamen difficile est omnino quòd aliquod peccatum mortale contra præcepta primæ tabulæ sit minùs graue, quam peccata mortalia contra præcepta secundæ tabulæ.

d amontum fententia 16-

Et per hoc patet ad primam rationem dubitandi, quam proponit Suarez contra nostram sententiam,& probationem,nimirum, quia irreuerenterr orare est contra virtutem Religionis, & præceptum primæ tabulæ, & tamen est leuius peccatum, quàm homicidium. Respondetur enim, si loquatur de irreuerenti oratione, quæ accedit ad malitiam mortalem, falsum esse iuxta principia nostræ assertionis, quòd sit minus peccatum, quàm homicidium. Idem Suarez adfert aliam rationem, nimirum,

2. Fundamentum reii-

Reiicitur solutio Sanchis.

grauius periurie.

quia si vera esset nostra probatio, sequeretur quòd parricidium esset minus graue peccatum, quod, inquit, videtur incredibile; & contra communem sensum. Sanchez suprà negat sequelam, & approbat censuram Suarij de incredibilitate consequentis, sed certe minus consequenter in hoc discurrit,& magis consequenter.Medi-Periurium est na lib.1. sum. cap. 14. S. 5. fatetur sequelam, quam ego etiam ob eandem conclusionis rationem concedo,& nego id esse aut incredibile magis, quam incredibile, est blasphemiam esse minus graue peccatum quam parricidium; quam tamen videtur Suarez concedere esse grauiorem; aut contra communem sensum Doctorum, qui examinant hinc inde rationes : de indoctis autem, quorum, sicut stultorum, infinitus est numerus, in hac re non est curandum.

matio assetionis impugnando Sua-

Confirmatur viceriùs conclusio, impugnando doctrinam Suarij supràmum. 11. qui dicit hæc duo peccata se habere sicut excedens, & excessum, quia periurium excedit ex parte personæ, cui sit iniuria; homicidium autem ex parte irreparabilis nocumenti, vitæ scilicet humanæ, quæ reparari nequit, cum tamen periurium non inferat reale nocumentun Deo, sed solum in affecty, & consistat in irreuerentia ex parte jurantis. Item, inquit, periurium excedit ex parte virtutis, eui immediatè opponitur : at homicidium excedit, quia seruata proportione magis offendit iusti-

Impugnatur autem hæc doctrina, quasi aut illa Irrecuperabiirrecuperabilitas damni homicidij, aut etiam quod damnum periurij non sit reale, sed in affe- facie quod sie Au, aliquid valeret ad propositum, sequeretur pa- magit graue ri ratione quod etiam homicidium esset aliquo quam periumodo excedens blasphemiam, & odium Dei, quod est contra omnes. Probatur sequela, quia quòd sit damdamnum blasphemiæ & odij Dei non est reale, num magu sed solum in affectu, & est recuperabile, sicut reale. damnum periurij: ergo ex hac doctrina sequeretur quòd odium Dei,& blasphemia essent minora peccata, quàm homicidium, aut saltem quòd non constaret an essent maiora, quod viderur esse contra omnes communiter, etiam ipsum Suarium. Nec magis Illud alterum quod insinuat Suarez, nimitum offendat iuquòd homicidium excedat, quia magis offendit fitiam quàm iustitiam, quam periurium Religionem, vel est Religionem. gratis dictum, & tam facile negandum, quam afseritur; vel certè quamuis concederetur, nihil concludit, quia quamuis læderet magis iustitiam, quàm periurium Religionem, adhue probandum esset quòd illa læsio gravior iustitiz sit maioris malitiæ, quam læsio illa Religionis, quæ sit per periurium, quamuis illa læsio non esset respectiuè tanta respectu Religionis, quàm esset læsio facta per homicidium respectu iustitiæ.

Quod denique addit Suarez periurium excedere quidem quoad speciem, homicidium autem Noc quod exexcedere in circumstantiarum grauitate, potius cedat quoad fauet nobis. nam grauitas circumstantiatum, si granitatem non reducant peccatum ad diuersam speciem, non tiarum, possunt efficere vt sit simpliciter tantæ grauitatis, quantæ est peccatum diuersæ speciei. Et præterea licet ordinarie forte grauius sit homicidium ex parte circumstantiarum;tamén aliquando posset contingere vt graniores essent, aut æquè graues circumstantiæ periorij: & denique hîc agimus de grauitate horum peccatorum ex natura sua intrinseca, non de grauitate ex adiunctis

per accidens.

Obiicies pro ils, qui absolute aduersantur no. Obiedio constræ conclusioni : periurium aduersatur lattiæ, tra assertion homicidium charitati; ergo hoc est grauius.

Respondeo, hamicidium non magis aduersari Responso. charitati per se, quam persurium; vnde nego andecedens pro secunda parte, loquendo per se: quòd si argumentum valeret, probaret quòd adulterium, & furtum, & cætera peccata contra proximum essent graviora periurio, & etiam blasphemià, desperatione, ac infidelitate, contra

homicidy non

## SCHOLIVM.

Indeliberationem excusare periurium à mortali, & idem est de omni alio peccato. Qua autem deliberatio requiratur ad mortale explicant bene Assortiom. 1.l.4.c. 5.q 1. Vasq. 1.2.d.74. & d.107.n. 8.9. Sanchius in Decal. l. 1. c. 16. an. 21. Docet ex consuetudine periurare indeliberate, non esse mortale, quia actus sequentes non sunt peiores primo, quantum est ex parte deliberationis.Explicat quomodo habituatus citiùs fe deliberat,de quo suprà d.3 3 sfi.

CEd hîc funt duo dubia. <sup>d</sup> Vnum an deliberatio excuset à peccato mortali. Secun-Idum, an adducens Deum in testem modo prædicto, ad aliquid, quod credit esse Duo dubia. h h

Perinrium indeliberatum an mortale?

verum, licèt non sit, puta ad aliquid, de quo habet aliquam opinionem, & magis assentit illi parti, pro qua iurat, peccet mortaliter. Quantum ad primum, communiter conceditur quòd vnicum periurium leue non est peccatum mortale: tamen ex consuetudine periurare est peccatum mortale. & hoc videtur posse poni, quia habitus generatus ex multis actibus, inclinat ad graviorem actum, quam fint præcedentes.

Contra hoc, si primus actus periurandi non est peccatum mortale, igitur nec quicunque alius, etiam ex quocunque habitu fiat : quia habitus inclinans non potest facere grauiorem culpam: nam si quis acquisiuit magnum habitum ex multis actibus incontinentiæ, & postca pænitet, si post pænitentiam habeat aliquem motum incontinentiæ, licèt ad illum inclinet magnus habitus:non tamen in eo est peccatum mortale,imò nec grauiùs notabiliter, quam esset in alio nullum habitum habente.

Confirmatur, quia habitus non potest esse grauior (si quam gravitatem habet) quàm actus, ex quibus generatur, cùm, propriè loquendo, nullam grauitatem culpabilem habeat, niss ex actibus: cum igitur actus, ex quibus generatur, sint veniales, habitus iste non

faciet aliquam grauitatem mortalem in actibus elicitis ex habitu.

Resolutio primi duby. Periuria indeliberata quantumuis frequentata non funt peccatum mortale. Nota. D ft.33.

Videtur ergo posse dici quòd habitus, vel consuetudo nihil facit ad propositum. Sed periurium ex pleno consensu est contra præceptum primæ tabulæ, & per consequens immediate auertens à fine vltimo, & ita nihil deficit fibi de ratione peccati mortalis. Si autem fiat periurium indeliberate quantum cunque frequenter fiat, cum actus meritorius requirat quòd sit plenè humanus, & hoc est esse ex plena deliberatione: & actus demeritorius non minus requirat illud (non est enim Deus pronior ad condemnandum, quam ad parcendum)potest dici quòd illud periurium indeliberatum etiam quotiescunque iteratum non est peccatum mortale.

Aduertendum tamen, quòd ficut dictum est suprà de virtuoso, quòd habet breuem deliberationem, que non videtur deliberatio, quia habet prudentiam magnam, qua promptus est ad deliberandum, quasi in tempore imperceptibili: ita posset aliquis ex habitu opposito acquirere facilitatem deliberandi promptè de opposito,& quasi in tempore imperceptibili: & talis deliberatio esset sufficiens ad rationem peccati, sicut est suffi-

ciens ad rationem meriti.

Deliberatio facis peccatum.

Non igitur distinguo quantum ad rationem peccati mortalis inter raritatem, & frequentiam periurij: sed inter deliberationem, & indeliberationem: ita quòd deliberatio concurrens reddit peccatum mortale, & hoc, siue semel, siue quotiescunque: & indeliberatio excusat etiam, siue semel, siue quotiescunque.

## COMMENTARIVS.

An indeliberatio in peierando excufet

à mortali.

45.

d SEd hic funt due dubia. Ad maiorem explica-tionem conclusionis suæ in §. præcedenti, duo hîc proponit dubia. Primum quod hîc soluit, est, (secundum remitto ad ea, quæ dicuntur sub Scholio sequenti, vbi soluitur.) an ita omne perinrium sit necessariò peccatum mortale, vt quantumuis indeliberate quis peieraret, peccatet mortaliter, seu vt ipsiusmet verbis dubium proponatur, an indeliberacio aliqua possit excusare peierantem à peccato mortali.

Sontentia affirmation, auam tenet . Doctor.

Varij modi

indeliberatio-

nis excusan-

tis à peccato.

Probatio.

Circa quod dubium sententia communis cum D.Thoma 2.2. quast. 89. art. 3. ad 2. & suis Syluest. v. Iuramentum 1. quast. 6. Nauarr. Sum. cap. 12. num.7. Val. 2. 2. disp.6.7.7. Sanchez lib. 4. in Decal. cap.4. num. 15. quam etiam amplectitur Doctor, est quòd possit esse tam parua deliberatio in iurante, vt non peccaret peierando mortaliter, sine quia non benè aduertit se iurare; sine quia non aduertit illud esse falsum, quod iurat; nec etiam aduertit sibi id non constare, aut se non adhibuisse debitam veritatem examinandi diligentiam. Quod patet experientia in iis, qui subitò, & quasi per motum primò primum, vt vocant, iurant aliquid esse quod non est : durum autem es-Confirmatio. set tales damnare peccati mortalis. Confirmatur, quia qui ex tali motu percuteret, aut etiam interficeret aliquem, non peccaret mortaliter: ergo nec qui ex tali motu, & indeliberatione iuraret

falsum à paritate rationis. Ratio autem à priori Probatio à est, quòd nullus actus sit censendus perfecte li- priori. ber, nisi qui fiat ex plena deliberatione; & consequenter quod per nullum alium actum posset uerentia, net magna iniuria moraliter, autetiam magnus honor alicui exhiberi:ergo per nullum alium actum indeliberapotest peccari mortaliter, quia per omne peccatum mortale infertur grauis iniuria moraliter, aut irreuerentia alicui, & quidem Deo, in casu propolito periurij.

Aduertit verò circa hoc, & benè, Doctor S. Aduertendum tamen, non sufficere semper ad colligen- fettio alicudum quando adesser huiusmodi indeliberatio ins rei non exculans iuramentum fallum à peccato mortali, arguit semper quòd illud iuramentum subitò proferretur; quia indelibrratisposser aliquis esse tam expeditus ad ferendum deliberatum iudicium de aliquare, vt subitò, propolita illa re quali in instanti, seu, ve ait Doctor, tempore imperceptibili, ferret illud iudicium, & tum peccaret mortaliter iurando false; vnde nemo posser meliùs iudicare de deliberatione, quàm ipsemet qui eam habuit, si esset doctus præsertim & reflexiuus; sed ex modo tamen iurandi & occasione, ac consuetudine iurantis potest vir prudens coniicere probabiliter, qualis fuit. In praxi autem Iuramenta semper deberet, qui incideret in iuramenta indeliberata, ea confiteri ad cautelam; nec credo debere quempiam tam fidere sux reflexioni supra

46.

Digitized by Google

delibe

991

deliberationem, quam habuit in eo iuramento proferendo, quin debeat timere, ne adfuerit sufficiens; & consequenter confiteri iuramentum sfallum prolatum, & significare dubium de deliberatione sufficienti, & per hoc explicatus manet prædictus paragraphus.

47. confuetudo iurandi posset esse peccaminosa mortali-

Vltra hanc de indeliberatione excusante periurium à malitia mortali, examinat hîc Doctor aliam difficultatem, an scilicet peccans leuiter vna vice iurando falsò ex indeliberatione, peccaret mortaliter, sic mentiendo ex consuetudine, quæ difficultas dat occasionem examinandi quomodo consuetudo iurandi esset alicui peccaminosa mortaliter, ita vt & haberet obligationem peccati mortalis, diminuendi talem consuetudinem,& si non diminueret iuramentum indeliberatum falsum ex ea sequens, quod aliàs esset veniele, fieret mortale: cuius difficultatis resolutio nois parum videtur deseruire ad praxim confesfionis, quod ego iuxta Doctoris principia sentio, sequentibus dictis breuiter explicabo.

Affortie 1. Consuetudo iurandi cum aduertentia ad veritatem & caterns conditiones non est pec-caminosa emortaliter.

An conclusio fit contra So-

An contra Valentiam.

48. Probatur conclusionis I. PAYS.

49. Probasur 2. pars, qued periurium in-deliberatum sequens talem consuetudinem nen sit peccatum mortale.

Dico primò, confuetudinem iurandi cum aduertentia ad veritatem, nec secundum se esse malam malitia periurij propriè dicti; nec posse essicere ve aliquod iuramentum fallum, quod secundùm se non esset peccatum mortale, si tale peccatum, siue habens illam consuetudinem soleat aliàs mentiri absque iuramento, siue non soleat. Hze est iuxtamentem Doctoris hic, cámque expressè tenet Suar.lib. 3. de iuram.c. 6. Sanchez lib. 3. in Decalog.c.s. Videri autem posset hæc conclusio esse contra Sotum de cauendo iurament, abusu c.s. vbi dicit esse ad salutem necessarium cauere ab assuctudine iurandi, etiam illi, qui non est vitio mentiendi corruptus; sed ex hac doctrina non sufficienter colligitur solum tenere oppositum nostræ conclusionis; nam non constat eum loqui de confuetudine iurandi cum aduertentia speciali,& diligentia cauendi ne id quod iuratur fit falsum,& similem ob rationem non constat mihi an sit contra Valentiam 2.2. disp.6.9.7. p.3. vbi dicit quòd consuctudo iurandi in iis, qui solent aliàs mentiri, lit peccaminola.

Probatur autem conclusio quoad primam partem, quia illa consuetudo iurandi cum tali aduertentia, potiùs conducit ad non peierandum, quàm ad peierandum: sed eatenus posset esse mala malitia periurij, quatenus conduceret ad peiezandum, constituerétque assuetum periculo peierandi. Ergo, si hoc non faciat, non erit sic peccaminola. Probatur maior, quia illa ipsa aduertentia specialis, ad quam inclinat talis consuctudo, non iuretur fallum, est magnum remedium ad non peierandum, præsertim ei, qui est assuetus non iurare, quod cognoscit falsum, sive aliàs soleat, siue non soleat extra casum iuraméti mentiri.

Hinc sequitur secunda pars; quia catenus periurium indeliberatum, quod ex se non esset peccatum, vt procedens ab habente huiusmodi consuetudinem, quatenus hæc consuetudo esset causa eius; sed imprimis falsum est quòd consuerudo iurandi cum aduertentia possit esse causa mouens, aut facilitans ad iuramentum indeliberatum, quia habitus istius consuetudinis non potest transcendere suum proprium actum, qui est iuramentum cum aduertentia; talis autem actus non est iuramentum indeliberatum, quandoquidem hoc non fiat cum aduertentia. Deinde quamuis illa consuetudo esset causa istius iuramenti, non esset causa per se, sed valde per accidens eius; pecca-

tum autem, quod est ex se mortale tantum materialiter, non imputatur moraliter tanquam peccatum mortale formaliter ci, qui voluntaric applicuit causam per accidens eius, vt patet in muliere vestiente se iuxta statum suum, etiam cum scit aliqua peccata per accidens sequi posse:ergo quamuis sequeretur istud periurium indeliberatum, quod materialiter est peccatum mortale, ad illam consuctudinem, non tamen propterea deberet imputari moraliter tanquam mortale ei, qui voluntarie acquireret illam consuetudinem, ex eo quòd procederet ab illa consuetudine.

Confirmatur, quia vel istud iuramentum inde- Confirmatio. liberatum, quod procederet à sic assueto, quatenus proximè procederet ab iplo, peccaminolo modo, vel quatenus causauit consuetudinem illam ex qua processit, aut sine qua non procederet istud iuramentum. Non primum, quia, vt supponitur, est indeliberatum, vt proximè profettur. Non secundum etiam, quia illa consuctudo non erat causa eius, nisi per accidens ; quod autem applicat causam per accidens effectus, non propterea præcisè peccat, nili adlint aliquæ aliæ circumltantiæ, quæ arguerent illam applicationem esse peccaminosam, quales circumstantiz in proposito

non facile ostendi possunt.

Aduertendum autem hîc ad meliorem intellectionem conclusionis, quod data opera in Aducrientia ea dixi consuctudinem prædictam iurandi non pro concluesse malitiam, malitia periurij propriè dici, quia posset sine dubio habere aliam malitiam, eo ex scilicet, quòd quis, quamuis aduerteret ad non iurandum falsò, non tamen aduertetet ad non iurandum,nisi cum iustitia, & iudicio; vnde quemadmodum non solùm iurare falsò est malum, sed iurare verum sine iudicio, & iustitia: quantum ad ita non solùm consuetudo iurandi falsò est mala, "aduertentiam sed consuetudo iŭrandi sine iudicio,& iustitia:sed ad veritatamen si aliquis haberet consuetudinem malam iurandi sine iustitia, & iudicio, illa nihilominus mala ex deconsuerudo non posser esse consuerudo mala, ma- festu aduerlitia propriè dicti periurij, quia talis malitia solum competit consuetudini iurandi absque ad- sitiam & iuuertentia requisita ad veritatem iuramenti. Hoc est ergo quod per illam limitationem conclusionis intelligendum dedi.

Quòd sī quæratur an consuctudo mala iurandi ex defectu aduertentiæ ad iustitiam, & iudicium

iuramenti, sit peccaminosa.

Respondeo sine dubio esse eam peccaminosam aliquo modo, an autem mortaliter, vel venialiter, depender ex qualitate malitiæ, quæ est in mentiendo sine iudicio, aut iustitia. Vnde quia peccaminosa communiter tenetur quòd iurare sine iudicio, modò adlit iustitia,& veritas, non sit aliud quàm peccatum veniale, etiam consuetudo sic iurandi non erit aliud quam peccatum veniale; & hoc etiam intelligendum est in sensu proponendo paulò post, de consuerudine iurandi sine aduertentia ad veritatem iuramenti.

Deinde, quia iurare sine iustitia, potest esse aliquando mortale, ve si defectus iustitiæ sie grauis, verbi gratia, fi quis iuraret quòd aliquis esset fur, cum non deberet illud propalare: aliquando veniale, vt cum defectus iustitiæ esset venialis, vt si quis iutaret aliquem habere aliquem defectum parui momenti, quem tamen non deberet aliis fignificare, hinc fit vt consuetudo etiam iurandi fine iustitia possit esse mortalis aliquando; aliquando venialis, iuxta rationem malitiz, quæ effet

Potest quis habere Suetudinem tem , quatamen effet tentia ad indicium.

51. An consuetado iurandi absque adnertentia ad iustitiam & & qualiter.

Assertio 2.

Confuerndo

iurandi fine

aduertentia

el veritatem

est peccami. nofa morta-

Probatio 1.

Roplica.

Reifeitur.

Est peccatum

mortale com-

periculo pe-ierandi ma-

mittere se

, terialiter,

liter.

esser in ipso iuramento iniusto, cui quis esser

Dico secundò, consuetudo inrandi sine aduertentia ad veritatem iuramenti est peccaminosa mortaliter. Hæc est communis, cámque forte solummodò intendunt Sotus & Valentia suprà. Probatur, quia iurare sine tali aduertentia est peccatum mortale; ergo & ipsa consuetudo. Probatur antecedens, quia qui sic iurat, committit se manifesto periculo peierandi, quod est graue peccatum: committere seautem periculo manisesto peccati grauis est peccatum mortale.

Dices, non committeret se periculo manifesto peierandi formaliter, sed ad summum materialiter. Contrà, quia non debet quis voluntarie exponere se periculo manifesto committendi periurium materiale, sicut nec committendi homici-

dium materiale.

Probatur secundò idem antecedens, quia non habere curam an verum, vel falsum sit id, in cuius testimonium adfert Dominum Deum, est magna iniuria Domino Deo; ergo est peccatum mortale.

Confirmatur, quia si aliquis proiiceret sagittam in locum aliquem sine cura an esset ibi homo aliquis, qui occideretur, est peecatum mortalè:ergo & si quis profert iuramentum sine cura ylla an sit verum, nécne, erit peccatum mortale.

Confirmatur secundò, quotiescumque aliquis sic se gerit, vt per accidens ad voluntatem eius,& modum agendi sit, quòd illud quod facit non sit prohibitum grauiter, peccat mortaliter: sed per accidens omnino est quantum ad modum agendi iurantis sine cura an sit verum quod dicit, nécne, est, quòd illud iuramentum non sit à parte rei falsum, atque adeò graniter, sen sub peccato mortali prohibitum; ergo sic se gerendo peccat mortaliter.

Hzc probant sufficienter conclusionem, prout jacet. Sed vt meliùs intelligatur tota disficultas, aduerrendum est, quando dicimus consuerudinem iurandi sine aduertentia ad veritaté, esse peccaminosam, id posse intelligi, vel de ipsismet actibus frequentatis iuramenti, quos habet consuetus iurare. Et in hoc sensu potissimum intelligi debet conclusio. Et probatur per prædictas rationes, quia si consuetudo sic iurandi nihil aliud sit quam ipsimet actus frequentes, quibus sic iurat, sequitur manifeste quod si rales actus sint peccaminosi, etiam consuetudo sit peccaminosa; non volo autem quòd sit peccaminosa, quasi esset peceatum distinctum ab ipsismet actibus, sed quòd sit peccaminosa, quatenus est aggregatum quid ex illis actibus peccaminosis, & consequenter includens malitias omnes illorum actuum, sicut totum integrale includit suas partes integrales, & quidquid ad cas spectat.

Alio modo potest intelligi per consuetudinem habitus ille, quo inclinaretur quis ad operandum eo modo, quo consueuit operari, qui habitus acquiritur per frequentes actus, quos elicere consueuit. Et hæc acceptio quidem mihi videtur satis impropria; ea camen admissa, nec contendatur de nomine , conclusio non est intelligenda de consuctudine sic accepta, quia certum!est quòd talis habitus non sit peccatum vllo modo, sed potiùs effectus peccati,id quod conftat:tum, quia non est actus, sed principium actus; tum, quia in iustificato perfecté posser esse talis habitus, in quo tamen non potest esse peccatum, vt est extra dubium.

Aduertendum vlteriùs, quando dicimus quòd

iurans sine aduertentia ad veritatem peccet mortaliter, id intelligendum non de eo, qui iurat ex indeliberatione, quia suprà diximus sic iurantem non peccare mortaliter; led de eo, qui cum adueçtit se non satis informatum esse de veritate rei, adhuc procedit ad iurandum. In vtroque quidem iurat ex incasu est defectus cognitionis veritatis rei iuratæ, sed in priori casu indeliberationis, in quo non peccatur, ille defectus est inculpabilis, saltem mortaliter, propter defectum sufficientis reflexionis; in secundo verò casu ille defectus, & inaduerrentia est culpabilis motaliter, culpabilitate mortali, propter suffictentem reflexionem.

Dico tertiò, qui habet habitum acquisitum ex consuetudine iurandi sine aduertentia ad veritatem, quo habitu inclinatur ad sic iurandum, habet obligationem specialem temperandi,& diminuendi inclinationem eius, fiue per curam particularem aduertendi ad veritatem compescendi obligatur dise à jurando, antequam de ea sufficienter constat; siue saltem per propositum firmum adhibendi illam diligentiam, & si id non fecerit, erit in statu peccatimortalis, nec est absoluendus consequenter, nisi concipiat propositum ita se gerendi in posterum. Hæc etiam doctrina videtur communis,& probatur sufficienter, quia vnusquisque tenetur adhibere moralem diligentiam cauendi omnia pericula moralia peccandi mortaliter, & tollendi, quantum commodè potest, occasiones proximas; aut sic se muniendi contra eas, vipossit probabiliter sperare quòd sit illas occasiones superaturus;& de eo qui non sic se habet, habet locum optime illud Eccles. 3. Qui amat periculum, peribit in illo, sed qui habet habitum præmissum mentiendi, est in periculo peccandi, & habet occasionem proximam inducentem ad peccatum, nec potest eam tollere, nist per præmissam diligentiam: ergo sub peccato mortali tenetur eam adhibere.

Dico quartò, iurans ex indeliberatione tali, ob quam iuramentum secundum se esset veniale, non peccat mortaliter, quamuis habeat consuetudinem peccaminosam iurandi sine aduertentia, sine sum non pecillam consuctudinem proposucrit antè diminucre, siue non proposuerit.

Hæc est quam intendit Scotus bic §. Videtur posse dici, dum ait quòd habitus, & consuctudo nibil randi mottafacium ad proposium, hoc est, in ordine ad hoc liter. quòd iuramentum ex se veniale fiat mortale. Est etiam conformis principiis Alens. 2. p. quast. 113. mem. 7. Altissod. Palud. Adriani, & Vasquis 1.2. d.p.94. c.2. eam tenet Suarez suprà c.7. pro eaque citat D.Thomam q. 89. art. 3. D.Bonauenturam. bîca.1.9.3. Durand ibidem 9.5.& Maior. 9.4. Est Authores conautem contra Caietan. 9.98. a. 3. circa ad tertium. tra cam. Nauarr.c. 12.n.6. & alios. Vt autem probetur, aduertendum est, quòd contineat duas partes. Prima est quòd iurans indeliberatè, etiamsi habeat habitum, seu consuctudinem peccaminosam iurandi, quam tamen proponit diminuere, non peccet mortaliter. Altera pars est, quòd non peccet etiam talis, quamuis non proponat relinquere illam consuetudinem, sed velit potiùs ipsam continuare; & quoad hanc partem videtur controuersia aut totaliter, aut principaliter agitari.

Probatur prima pars, quia aliàs vir iustus possetde nouo peccare mortaliter absque sufficienti Probatur 1. deliberatione, quod videtur absurdum! Probatur sequela, quia si essetaliquis, qui acquisiuit talem habitum peccaminosum mentiendi, & de

ad veritatem mortaliter. non est qui deliberatione.

Assertio 3. Affuetus intare fine adnertentia ad veritatem minuere sun babitum

53, Qu:modo consuctudo iurandi sino aduertentia ad veritatem est peccatum mortale. I. Modus id intelligendi.

2. Modus.

consucrudo

peccandi ac-

cepta pro bs-

bitu non est

peccatum.

tum malè in-

A∬ertio 4.

Inrans inde-

liberatè fal-

cat mortali-

ter quamuls babeat babi-

Auflores fre conclusione.

57. Instus non potest peccare mortaliter

hoc

que sufficienti deliberatione.

Probatur 1.

Habitus malus non potest communicare malitiam attualem attui. Nec alles mali prace-

Confirma-

riti.

Confirma-

de nous abs- hoc doleret, alissque suis peccaris, proponerés que emendam, & absolueretur sacramentaliter, is sine dubio esset iustus: sed ex opposito conclusionis quoad primam partem, idem ille si per miuriam leuem, & indeliberatione proferret iuramentum falfum, peccaret mortaliter : ergo iustus de nouo absque sufficienti deliberatione peccatet mor-

Probatur secundò, habitus ille malus malè acquilitus non posset influere malitiam grauem in illud iuramentum, nec actus præcedentes mali, quibus acquirebatur, sed aliunde non haberet vllam malitiam granem: ergo non esset grauis, & mortalis malitiæ.

Probatur maior, quoad habitum, quia ille habitus non est malus moraliter, vt patet ex dicis suprà: ergo non potest selsolo communicare malitiam moralem. Probatur etiam quoad actus, quibus acquirebatur, quia illi non existunt, nec physicè, nec mortaliter : imò in casu, in quo iam loquimur,nec habitualiter etiam,quia, vt suppono, omnia peccata iusti sic iurantis sunt dimissa.

Confirmatur, quia si ille habitus, aut illi actus influerent malitiam mottalem in illudigramentum, etiam influerent talem in ipsum, quamuis proferretur fine vlla prorfus aduertentia,& sic iustus peccaret de nouo absque vlla prorsus libertate, quod videtur satis inconueniens.

Confirmatur lecundò, quia si influerent talem malitiam, aut si iuramentum ob præsumptionem eorum esset malitiæ grauis,sequeretur quòd qui voluntarie proiiceret suum Breniarium in ignem, nec posset recitare Officium,& posteà de eo facto doleret, nec posset tamen ipsum remediare, peccaret, velit nolit, quoties non recitaret Officium divinum, quamuis ob defectum Breviarij non posset ipsum recitare: sed hoc est valde abfurdum: ergo & id vnde sequitur. Probatur sequela à paritate rationis, quia ideò illud iuramentum esser peccaminolum mortaliter, quia procederet ab habitu illo, aut illis actibus, qui erant voluntarij sufficienter iuranti, sed proiectio Breuiarij in ignem erat voluntaria, & inde processit omissio diuini Officij: ergo illa omissio deberet elle peccaminosa.

Confirmatur vitimò hæc pars per secundam, nam si secunda pars est vera, à fortiori id dicendum est de prima.

Probatur ergo secunda pars primò', quia posset fieri quòd illa indeliberatio iuramenti, aut prolatio eius non proueniret vllo modo ab illo habitu, aut consuetudine; nam quemadmodum i, qui non habent talem consuetudinem, sæpissimè iurant falsum ex indeliberatione, aut saltem possunt sic iurare,& iuramentum in ipsis habet alias causas, quàm illam consuetudinem, aut actus, quibus acquirebatur:ita similiter ij,qui haberent talem consuerudinem, possent sic iurare, sine eo quòd iuramentum causaretur ab illa consuetudine:nam ezdem causz, à quibus prouenire potest in iis, qui non haberent illam consuctudinem, possent tam benè applicari habentibus illam consuctudinem, & consequenter causare illudiuramentum in illis non minus, quem in illis aliis:ergo illud iuramentum non esset peccaminosum: mortaliter ipsis, in tali saltem casu. Probatur consequentia, quia ideò præcisè esset sic peccaminofum, quia proueniret ab illa confuctudine, quæ est libera, & peccaminosa. Quòd si hoc semel concedatur, yt videtur necessariò concedendum, id vlterius sequitur, quòd quamuis aliquando illud Non potost iuramentum posset esse peccaminolum, in casu cognojci quascilicet, quo proueniret à consuetudine, nunquam tum indelitamen possit à nobis pro hoc statu cognoici, beratum proquando esset peccaminosa, & quando non, quod ueniat ab haest etiam inconueniens, nam durum est quòd aliquis vnquam de nouo peccer mortaliter, quin iplemet posset distinguere, si saltem esset boni ingenij, & reflexionis, actum, quo peccaret, ab actu, quo non peccaret mortaliter.

Probatur secundò eadem secunda pars; quia illa consuetudo sic conservata non potest influere Probacio 2. malitiam in iuramentum, quod fieret sine vlla prorsus deliberatione: ergo non potest influere malitiam mortalem in iutamentum indelibera-

tum à paritate rationis.

Probatur tertiò, & simul confirmatur ante- Probatio 3. cedens præcedentis probationis, quia tale iuramentum non est perfecte liberum : ergo non potest participare malitiam mortalem. Dices non esse quidem perfecte liberum in se, esse tamen in Reiseitur 1 caula, nimirum in illa consuetudine, quæ est causa cur hic & nunc daretur istud iuramentum fal- liberum in sum indeliberatum. Contrà primò, quia vt aliquid sie liberum in causa, oportet causam ipsam, peccasum, devt talem, esse liberam, vt manifestum est, quia bet ipsa causa aliàs qui liberè proiiceret peccaminosè sagittam illius esse liin feram, quam non deberet occidere, cum non Habens concogitaret quod homo per illam esset interficien- suetudinem dus, esset causa libera intersectionis hominis, & malam iupeccaret peccato homicidij, quod est absurdum; randi non nesed non est necesse vt habens consuctudinem malam iurandi, cognosceret illam esse causam iu- vt causam ramenti istius indeliberati : ergo istud iuramen- iuramentor# tum indeliberatum non esset liberum sufficienter falsorum inde iberatorum. in ista consuetudine, ita vt imputari debeat ad Reissium. peccatum mortale.

Contrà lecundò, quia li sufficeret libertas in ve aliqui dise causa, sequeretur quòd propinans venenum alte- liberum suffiri, semper peccaret actu, quamdiu istud venenum cienter ad actum operaretur, & sic si venenum esse tardæ operationis, & operaretur continuè per integrum eins six libera.

annum, quod est absurdum.

Respondet Sotus in 4. dist. 12. quest. 1. art. 7. & Caieran. 2. 2. quest. 15. 4. 4. negando sequelam, quia Responsio. actiones illæ nutritiuæ tantum sunt in potestate voluntatis, quando applicat materiam, & non deinceps. Contrà, ergo vt actio aliqua sit mala, non sufficit quòd sit libera in causa, sed requiritur quòd secundum se proxime sit libera, & consequenter vt actio sit deliberata sufficienter Reiseitur. ad malitiam mortalem, non sufficit quòd sit deliberata in causa, id est, quòd causa eius sit deliberate posita; sed requiritur quod secundum se immediate sit deliberata; & consequenter viteriùs cùm iuramentum, de quo agimus, non sit deliberatum proxime, quamuis esset deliberatum in causa, non erit peccaminosum mortaliter. Adde vlteriùs quam non sunt actiones nutritiuz in potestate voluntatis, nisi quatenus applicat causas,tam non esse illud iuramentum deliberatum iuranti, nisi quatenus applicuit deliberatè confuetudinem,ex qua fequebatur;vnde fi istæ actiones nutritiuæ non sunt peccaminosæ,nisi pro instanti, quo applicatur causa, similiter istud iuramentim non erit deliberatum, nec peccamino sum mortaliter nisi pro instanti, vel tempore, quo acquirebatur consuetudo,& consequenter non erit sic peccaminosum actu pro tempore sequenti acquisitionem consuetudinis, in quo, scilicet actu

6 a.

Vt aliquid sis Non sufficit

Poffet fieri quòd iuramentum indelaberatum sic babituati non proueni-ret ab habitu.

59.

Probatur 2.

pars, Iura-

Liberatum proueniens ab

babituato

male & no-lense depone-

re babitum

non est peccatam mortale.

mentum inde-

.Digitized by Google

profer

994

profertur, imò potins deberet ista operatio veneni elle semper libera, quam illud iuramentum deliberatum, quia illa operatio veneni habet magis necessariam connexionem cum applicatione eius, quam iuramentum illud habet cum consuctudi-

ne iurandi, vt patet. 62.

Probatur 4.

Iuramentum in telibera tum aquè est peccatum procedens à consuctudine retractata ac BOB TELTA-Stata.

Probatur quarrò ex dictis circa primam partem, quam non videntur aduersarij negare, iurans indeliberate cum illa confuetudine retracțata per dolorem, aut propositum emendæ, non peccat mortaliter : ergo nec sic iurans cum consuctudine non retracta. Probatur consequentia, quia retractatio nihil prorsus facit ad propositum:non enim tollit quo minus iuramentum illud fuerit liberum in causa, tam benè, quàm si non fuisser habita illa retractatio: nam esse liberum in causa, est esse effectum procedentem à causa liberè posita, vt sic posita est : sed istud iuramentum, tam benè est effectus consuerudinis acquisitæ liberè post retractationem, quam fine illa: ergo retractatio illa nihil facit ad

Confirmatur, quia si retractatio impediret libertatem eius in causa, efficeret quò minus iuramentum sequeretur ad causam; sed retractatio hoc non facit. ergo non impedit quò minùs sit

Itaque non sufficit vt aliquis actus secundum se sit peccatum, aut imputetur tanquam peccatum, præsertim nouum, & distincum, de quo principaliter agimus in propolito, quòd causa ipsius ponatur libere, & deliberate, sed requiritur quòd ipsemet proximè producatur liberè, & deliberate. Et per hoc soluitur fundamentum eorum, qui dicerent quòd illud iuramentum esset liberum, quando proueniretà consuctudine.

Fundamentum Caietani & Nauarri videtur este, quòd inaduertentia, seu indeliberatio, non esset causa cur talis sic juraret, quia quamuis Fundamenadesset aduertentia, adhuc iuraret, vt patet ex tum Caist. mala consuetudine:ergo cum nihil aliud excuset & Nauar. sic iurantem à peccato, quam quod indeliberatio esser causa, ob quam haberetur, dicendum est simpliciter quòd sic iurans peccet mor-

Sed facile respondetur negando antecedens. Soluituri. Ad cuius probationem dico, quòd solus Deus scire possit, quòd esset quis facturus in casu, quo non adesset illa inaduertentia, & indeliberatio; nen prebat nec consuerado iurandi sufficitad colligendum qued semper quòd iuraret in tali casu, quia vix vnquam habet ret malè is quis consuetudinem faciendi aliquod malum, ijstem cirquin aliquando illud omittat facere.

Deinde, quamuis semper, & infallibiliter sole- Soluitur 2. ret quis malum facere in talibus, vel talibus circumstantiis, tamen non necessitatur ad id faciendum;& sæpè fit vt aliquando habentes talem confuetudinem, incipiant illam deponere; quis ergo certò scire possit quin habens consuctudinem iurandi in casu nostro, inciperet deponere illam consuerudinem?Præterea,non quod faceret quis, Non quod faimputatur illi ad laudem, vel vituperium, sed seret hom quod facit. In casu autem nostro, iurans iurat ex sed qued facit indeliberatione, & propterea non peccat mortaliter, quamuis fortè si haberet plenam aduertentiam, iuraret, & peccaret mortaliter.

Confirmatur responsio hæc exemplis commu- Confirmatio. nibus, quia qui comedit carnes ex inaduertentia Frangens indie Veneris, licèt in actu primo esset ita forte innium ex dispositus, ve eas comederet, etiamsi cognosceret tia non pecesse diem Veneris, & qui proiicit sagittam in hocat, quamuis
minem putatum feram, eumque interficit, non esse illud peccat peccato homicidij, licèt esset sic dispositus fradurus in acu primo, vt eum interficeret, si cognosceret iplum:ergo non quod faceret quis, sed quod facit dum.

in propolito, attendendum est.

faciendi ali. quid male cunstantiis.

### SCHOLIVM.

Iurantem assertiue aliquid, de quo tantum habet opinionem, peccare mortaliter: assertiue autem iuratur quando agitur de aliquo condemnando; at quando agitur in fauorabilibus, vt de promotione alicuius, cenfetur iurantes loqui secundum opinionem, & non secundum certitudinem, quia nemo prasumitur malus, donec de eo constet. sed siue in fauoribus, siue in odiis iuretur in dubio, peccatur mortaliter.

Resalutio fecundi du-

63.

Vantum ad secundum dubium dico, e quod ille cui iuratur, aut concipit ex lege positiua, vel ex consuctudine iuramentum tanquam simpliciter assertiuum iurati:aut non tanquam simpliciter assertiuum, sed tanquam probabiliter inductiuum ad credendum iurato. Primo modo dico, quòd iurans quomodocunque dubium, hoc est, quod non est simpliciter certum, peccat mortaliter:quia ad confirmandum illud, quod asserit esse simpliciter certum & verum, inducit Deum testem, cum tamen illud non sit simpliciter certum.

Iurans aliquein esse criminis reum, ex opinione an peccet mor-

Et hoc modo debent intelligi omnia iuramenta illorum, qui iurant in iudicio, pro quorum testimonio consueuit ferri sententia; qualis non deberet ferri, nisi illud assertum esset, vt simpliciter certum: verbi gratia, sententia mortis non debet ferti, nisi pro crimine certo: igitur iurans illum criminosum, câm non sit certus de hoc, quantum cunque coniecturet eum esse talem probabiliter, & iurans hoc in tali foro, vbi ex lege positiua, vel consuetudine sequitur condemnatio ad mortem; peccat mortaliter. Consimiliter in foro quocumque, vbi ex hoc, quòd aliquis conuincitur per iurantes, condemnatur vt reus simpliciter: ibi enim non tantum sit irreuerentia nomini Domini contra præceptum primæ tabulæ, sed etiam est quid perniciosum, quia nociuum proximo.

Et si dicas, f quòd est veile reipublicæ,alioquin mali nimis multiplicarentur;Respondet Deus, sustè quod iustum est, exequere. Sunt enim quædam mala, quæ non sunt punienda

Digitized by Google

taliter.

Deut. 16.

## Dist. XXXIX. Quæst.vnic.

punienda per homines,sed relinquenda vltioni divinæ, puta omnia, quæ homo vt ho- Mala, qua mo, non potest sufficienter scire, & de quibus non potest sufficienter doceri veritatem, non possibilitate eo modo, quo deberet doceri, ad hoc, quò diustè ferretur sententia debita punitiua. nec linguenda in istis funt culpabiles soli testes, sed etiam iudex.

funt vitioni
Si tamen ipse sciat quòd ex consuctudine testes non testificantur sub iuramento, nisi dinina. de credulitate; tunc non debet ferre sententiam, qualis esset ferenda, si culpa esset simpliciter probata coram eo. Scit enim ex consuetudine culpam non esse sufficienter probatam coram co, vt tali pœna puniatur.

Si autem ex lege politiua, vel ex confuetudine habeatur quòd iurans non tenetur deponere de certitudine, sed de credulitate, quia iuramentum habetur pro credito, non autem simpliciter pro certo; tunc iurans non peccat, dummodo ex signis probabilibus coniecturet magis partem istam, qu'am aliam, sicut habetur Extrà de scrutinio in ordine faciendo, cap vnico, Dominus Papa. Respondet enim quòd quantum humana fragilitas sinit noscere , scit , & testissicatur illum ad huiusmodi officij onus esse dignum , & dicit Papa, quod in tali testissicatione aliquem peccare non credimus.

In promotionibus igitur talibus, fiue ad Ordines, fiue ad quascumque dignitates per electiones fiendas in quibuscumque collegiis; puta in Vniuersitatibus ad magisterium, in Religionibus ad prælationem, vel ad aliquos alios actus, si sit consuctudo approbata, quòd tales responsiones sub iuramento præstito, vel sub side data, vel sub obedientia promissa, non debent intelligi, nisi de credulitate quantum sinit humana fragilitas noscere; cum illum, quem non nouit indignum, debeat astimare dignum, omnes tales Quem non responsiones debent intelligi de illo secundum consuctudinem communem, nec re- nosti indispondentes peccant in aliquo, quamuis sic promotus non sit dignus.

Vel potest responderi cum additione illa, quam ponit Decretalis prædicta, & non simpliciter, scilicet, quantum sinit humana fragilitas: & intalibus etiam iudex promouens talem non peccat, quia consuetudo est ve talis testificatio de credulitate sufficiat. hîc enim fauor ampliatur, & odium restringitur, iuxta illam regulam Iuris: quia in con- Differentia demnabilibus oportet testem iurantem stricte dicere veritatem, & hanc certam, quia notanda inaliter non esset propter eam sententia condemnationis ferenda. Ad sententiam verò, ter iuramequæ fettur in fauoribus, sufficit iuramentum de credulitate, potissimè vbi est talis con-tum in consuerudo, vel lex positiua in collegio iurare de credulitate: quia propter veritatem sic demnabilitestificatam præsidens potest promouere ad talem gradum.

Vniuersaliter autem g siue in fauoribus, siue in odiis iurans de illo, cuius oppositum magis credit: vel de illo, de quo est dubius, id est, quòd non magis assentit vni parti, quam alteri; peccat mortaliter, quia adducit Deum tanquam testem eius, quod neutro modo est sibi certum, quod deberet esse certum.

Sed obiicitur contra hoc h quod dictum est, periurium esse contra præceptum primæ tabulæ, quia videtur secundum Magistrum, quòd periurium sit quoddam mendacium, & ita contra illud præceptum secundæ tabulæ, Non dices contra proximum tuum Exod. 20. falsum testimonium. Potest dici, quòd in periurio est quandoque duplex peccatum, sci- Quandoque licet mendacium tanquam materiale, & assumptio nominis Dei in vanum; hoc est, non in periurio solum includit mentiri, sed etiam irreuerentiam. & primum pertinet ad secundam ta- est duplex bulam: sed secundum formaliter ad primam, quia irreuerentia prohibetur ibi. Potest peccaium, etiam esse periurium absque mentiri, puta si simpliciter dubitans iurat partem, de qua non, niss dubitat, quam forte dicendo non mentiretur, quia non habet oppositum in mente; vnum. aut saltem in aliquo casu vbi iurans tenetur esse certus, periuratur, si non est ita cer- Periurium tus: & tamen si illud assereret sine iuramento, credens illud plus quam oppositum, aliquando non mentiretur. Periculum igitur est habere frequenter iuramentum in ore : quia in sine mendamultis sermonibus sine iuramento non peccaret, vbi addito iuramento peccat: & grauiter si siat ex deliberatione. propter quod vtile est documentum illud Matth.5. Sit sermo vester : est est, non non.

6.

gnum,reputa dignum.

bus & fanorabilibus.

8.

## COMMENTARIVS.

64. De iurante cum dubio de Veritate.

Vantum ad secundum dubium. Ex duohus dubiis propositis num. 3. hîc soluit secundum, quod erat, an iurans aliquod esse, quod putat quidem probabiliter ita esse, licèt aliquo modo dubitet de opposito, peccet mortaliter peccato periuriji

Resolutio autem tota breuiter comprehen-Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

detur sequentibus dictis.

Dico primò, qui iurat aliquid , quod probabi- Afferrio 1. liter tantum putat esse verum, quando iuramen- lurans pre tum exigitur ad confirmationem certæ veritatis, certo aliquid seu quando intelligitur ex natura rei, & circum- quod cogne stantiarum, iurans confirmate rem iuratam tanquam certam, peccat mortaliter.

probabiliter, peccat mor-

Hæc taliter.

Hæc conclusio est absque controuersia, & patet ex issdem principiis, ex quibus colligunt authores communiter, & nomination Angel.v.Periurium num.3. Sylucst. 16. quast. 1. Suar. lib. 3.cap. 4. Sayr, lib. 5. cap. 4. Nauarr. sum. cap. 12. num. 7. Sanchez lib. 3, c.4. mm. 8. colligunt quòd iurans rem esse, de qua dubitat an sit verum, peccare mor-

Ratio autem vtriusque est, quòd talis simpliciter adferat Deum in testem falsi in sua opinione, quod est propriissimum periurium; nam per Deum asserit aliquid esse certum, quod ipse non

habet pro certo, sed potius pro incerto.

Dico secundò, quotiescumque siue ex lege, siue ex consuetudine, siue ex natura rei, aut circumstantiarum, intelligitur iuramentum non adduci ad confirmandam rem esse provt asseritur certò; sed ad confirmandum quòd res talis probabiliter, aut coniecturaliter, iurans rem esle, quamuis non certò cognoscat cam esse, sed timeat de opposito, non peccat peccato periurij, nec vllo modo, si non adsint aliæ circumstantiæ malæ. Hanc conclusionem ponit Doctor bîc num.6.§. Si autem ex lege positiua, eámque probat auctoritate Innocent. III. Extra de scrutinio in ordine faciendo. Et quamuis ipsamet littera Doctoris sit corrupta propter incariam Typographorum, aut Amanuensium, tamen sensus est satis clarus ex ipsamet auctoritate Innocentij. nam expresse asserit quòd Diaconus interrogatus, dum conferuntur Ordines ab Ordinante, de sufficientia ordinandi, & respondens quòd quantum humana fragilitas sinit noscere, & scit, & testificatur illum ad huiusmodi officis onus ( ad quod scilicet in ordinatione assumitur) esse dignum, expressè, inquam, asserit Innocentius quòd sic respondens non peccet, dicens in tali testissicatione aliquem peccare non credimus: ergo quando aliquis iurat aliquid esse, quod putat ita esse, licèt non sit certus, non peccabit, si iuramentum intelligendum est de confirmatione probabilis notitiæ de care, non verò de confirmatione notitiæ Dices primò contra hanc probationem quòd

66. Replica 1.

Assertio 2. Quando in-

telligitur in-

ramento con-

firmari rem esse prove as-

seritur pro-

babiliter, non

peccat iurans

quòd sit sic, quamui non

fit de cocer-

Littera Do-

ttoris est cor-rupta, sed fa-

silis intelle-

Reileitur.

Replica 2.

benè secundum. Dices secundò illam testisicationem, quam approbat Pontifex, non esse absolutam, sed expressè restrictam per illa verba, quantum humana fragilitas sinit: ergo quamuis illa esset bona, non sequeretur quòd iurans absolute absque expressa restrictione aliqua simili aliquid esse, de quo non esset certus, quamuis putaret id esse ita, non

Innocentius non dicat iurantem quòd promo-

uendus sit idoneus, non peccare; sed testifican-

tem; ergo illa eius authoritas non facit ad pro-

politum. Respondeo negando 'consequentiam, quia qua ratione illa testificatio est vera, & in-

culpabilis, etiam confirmatio eius iuramento, si

esset necessaria, esset vera, & inculpabilis; vnde eo ipso, quo Pontifex admittit primum, inferrur

Reiicitur 1.

Respondeo, quamuis non sit illa responsio omnino absoluta absque illa restrictione, tamen esse absolutam sufficienter ad propositum, quia Diaconus sic respondens, dicit seabsolute scire, quantum fragilitas fert humana; & tamen certum est quòd non sciat certò quantum fert illa fragilitas, sed quòd sciat solum probabiliter: nam si interrogaretur vlteriùs an cognoscat illam diligentiam esse adhibitam in examinando

illo ordinando, non posset dicere, saltem semper, quòd id cognosceret alio modo, quàm proba-

Respondeo secundò clariùs, negando conse- Resicitur 1. quentiam, quia in illis aliis iuramentis subintelligitur ex communi vsu restrictio illa, secundùm quam sunt vera non minus, quam si esset expressa: nam omnes intelligunt quòd iurans non juret quod ista res sit ita, provt jurat, certò, sed quòd sit ita, quantum ad opinionem suam. Vnde perinde est iudicandum de illo iuramento, quamuis absoluto, quoad verba, ac si sic iurasset: iuro me opinari, aut existimare probabiliter quòd id ita sit. Hinc autem

Probatur conclusio secundò, quia supposita ista consuctudine, aut lege, aut circumstan- Pro tiis, iuramentum habet hunc, quem iam dixi, Aserio. sensum, nempe quòd res iurata sit ita, provt iuratur, quantum ad opinionem, aut existimationem iurantis : sed in hoc sensu est verissimum iuramentum, quamuis à parte rei res non esset prove ipse assereret : ergo iuramentum est verum, & consequenter non potest esse periurium, nec vllo modo peccaminosum, nisi adsint alique alie circumstantie male preter cir--eumstantiam incertitudinis, aut timoris de op-

Confirmatur, si talis iurasset se putare tale Confirmation quid esse, verbi gratià, Petrum esse dignum, quamuis Petrus non esset à parte rei dignus, sed putaretur à lurante dignus, iuramentum fine dubio esset licitum: ergo si iurasset Petrum esse dignum, non exprimendo illam limitationem, vbi ex consuetudine, aut lege sciret quòd subintelligeretur, iuramentum esset verum. Probatur consequentia, quia vtrumque iuramentum æquiualeret, quantum ad communem modum intelligendi, qui semper debet, quantum ad significationem loquelæ, observari: ergo si primum iuramentum esset verum, & secundum etiam.

Hæc sufficienter probant prædictas duas alsertiones, quæ principaliter hic intenduntur à Quando in-Doctore; sed quia ad reducendam doctrinam ramentasunt contentam in illis ad praxim, valde vtile, aut potiùs necessarium est habere aliquas regulas, ex certò assertiquibus posset colligi quando iuramenta intelli- ua, o quan genda sunt tanquam simpliciter assertiua rei iu- do tantim rata, & quando sunt intelligenda non vt simpli- probabiliter. citer, sed vt probabiliter assertiua, ponit Doctor duas regulas in ordine ad hoc.

Prima regula est, quòd quotiescumque in Prima realiquo forò aliquis est condemnandus alicu- gula.
ius criminis, & plectendus aliqua pæna, ob iuraments. factum aliquod, cuius conuincitur in iudicio sunt intelliper teltes iuratos asserere veritatem, toties iu- gedant simramentum prolatum simpliciter à testibus de- pliciter affrbeat intelligi, tanquam simpliciter assertiuum tina. rei iuratæ. Vnde qui cum non est sic certus ea de re, licet probabiliter coniecturet illam esse talem, iurat, peccat mortaliter non solum peccato periurij, contra præceptum secundum primæ tabulæ : Non assumes nomen Domini Dei tui in vanum; sed etiam contra præceptum secundæ tabulæ: Non loqueris contra proximum tuum falsum

Ratio huius est imprimis, quòd talis non esset condemnandus, nisi probatetur certe quòd commissifet crimen: ergo iuramentum, quod adfertur ad eius conuictionem, debet intelligi tan-

quam simpliciter affertinum istius veritatis, & consequenter quandoquidem sic intellectum sit falsum, erit periurium, & quia viterius ex co sequitur detrimentum proximo, est contra iustitiam.

Redisen.

Bihiinti

f Et si dicas qued est ville Reipublica, &c. Obficit sibi contra hanc regulam, quòd inde sequetetur quòd multi mali homines non punirentur, quia difficulter potest cognosci certò quòd commiserint delicta illa, quæ tamen valdè probabiliter cognoscerentur ab iis esse commissa. Responder Doctor; hoc non obstante non esse præstanda iuramenta assertiva ad eptum condemnationem, nisi quando haberur certitudo de re iutata; sed pænam eorum esse relinquendam Deo, qui non vult vt iustum semper ab hominibus fiat, hocest, vt faciant illud, quod verè à parte tei est justum, sed exigit vlteriùs vt iustè id faciant, seu modo iusto, iuxta illud Deut. 16. Iuste quod iustum est exequere. Vnde quia licet à parte rei bonum esset vt punirentur mali homines, tamen quia non punirentut iuste, si punirentut propter conuictionem incertam, propterca non debet quis in ordine ad eos puniendos iurare afsertiue illud, quod non scit certo. Et si quæratur quomodo ergo illa mala punientur, & liberabitur illis Respublica? Respondet & benè, quòd id relinquendum sit Deo, sicut & multa alia mala, quæ remediare non possumus commode pro hac vita.

Addit ad hoc Doctor quòd non solum qui sic iurarent, peccarent; led etiam iudex, qui cùm cognosceret quòd ipsi non assererent delictum, verbi gratià, esse commissim à Petro assertiue, condemnaret tamen ipsum istius delicti, non minùs quam si assertiue iurarent. Hoc autem sic intelligo, ve si esser aliqua poena ordinata per leges, aut consuetudinem ob aliquod delictum certò probatum, peccaret iudex, si statueret illam pœnam, quando non probatetur illud delictum, nisi per iuramentum probabiliter assertiuum delicti: quod ex se patet, quia faceret iniuriam reo contra, aut præter leges; si tamen essent aliæ pænæ ordinatæ pro delicto, etiam probabiliter probato, tum iudex non peccaret damnando reum tali pæna, quamuis delictum non esset probatum nisi per iuramentum probabiliter assertorium. At iurantes adhuc possent peccare mortaliter, si iurarent absolute factum esse commissum, quia posset intelligi iuramentum ex communi consuctudine tanquam simpliciter, & non tantum tanquam probabiliter assertiuum; niss aliter constaret ex modo loquendi, aut circumstantiis

bium zontra **P**†Ami∬a**m** regulam.

Aliud dubium posset vrgeri contra præmissam Alind das regulam, quod posser aliquis in quocumque foro absolute, & assertiue iurare quod Petrus, quem vidit interficientem Paulum propriis oculis, interfecetit illum; sed tum tamen non esset omnino certus, quia renera posset totaliter in hoc decipi nam Diabolus posset assumere sibi corpus simillimum corpori Petri, & ita instar Petri interficere Paulum, sic vt nemo posset discernere quin reuera Petrus interficeret ipsum.

Sed ad hoc facile respondetur, non requiri ad Dualt corti- iuramentum simpliciter assertorium, certitudo tudo requiri- phylica, aut metaphylica; sed abunde sufficere mente fimpli- certitudinem moralem, qualem haberet iurans titer afferte- in tali casu, quamuis physice à parte rei deciperetur. Et certe de tali certitudine morali semper Scoti oper, Tom, VII, Pars II.

debet intelligi iutamentum, quia de factis aliorum hominum, & rebus contingentibus aliam certitudinem, vix, aut ne vix quidem habere possumus. Ex quo patet quòd possit aliquis, qui lemper est habitus pro filio talium parentum, nec de hoc vnquam audiuit à quopiam dubitari, absolute iurare se esse filium corum.

Secunda regula est, quòd quotiescumque testificatio confirmata iuramento quæritur, aut da- Secunda fetur de sufficientia, aut idoneitate alicuius quoad gula ad covitam, aut doctrinam, vt fit in promotionibus gnoscendum ad aliqua officia, nisi aliud ex circumstantiis specialiter intelligatur, toties iuramentum debeat tum intelligio intelligi non tanquam simpliciter assertiuum ve- Iuramentum titatis iuratæ; sed solummodò tanquam probabiliter assertium. Hanc insinuat Doctor in §.

In promecinibus. Es dico insinuat proper proper intelli-In promotionibus. Et dico insinuat, quia reuera gendum est non ponit ipsam absolute, sed potius addit con- ve probabillditionem, scilicet si vsus sit ea iuramenta intel- tor assertiun. ligendi, & probabiliter assertiua. Sed ego tamen simpliciter proposui illam absque illa conditione, quia existimo de facto illam consuetudinem voique esse, que consuetudo potuit habuisse fundamentum in regula illa iuris in 6, Fauores sunt ampliandi, sicut & præcedens regula fundari potest in altera parte eiusdem regula, Odia sunt restringenda, vt etiam insinuat ipse Docor num. 7. qui etiam ibidem addit quod iudex promouens cos de quorum sufficientia non habet nisi hulusmodi probationem, non peccat, quod satis ex se constat.

Præter autem illam congruentiam desumptam ex illa regula iuris in 6. non potest præsens regula melius probari, quam ex ipso conceptu communi hominum, qui communiter intelligunt huiulmodi testificationes de testificationibus non certis, sed probabilibus.

Sed fi quæras,quomodo possit cognosci quando aliquis haberet cognitionem certam moraliter de re aliqua, ita vt possit simpliciter iurare bes quis coassisser assertiue illam rem esse. Sanchez respondere videtur quòd toties quis habet cognitionem certam moraliter de re, quoties non leui coniectura mento simpliducitors sed certa (intellige physice, aut metaphy- siter affersice) aut probabili, atque verisimili, quia hoc, inquit , est moraliter certum esse.

Verum hæc doctrina nullo modo placet, fal-Reycitur. sum enim omnino est quòd omnis probabilis, aut verisimilis cognitio de aliqua re faciat aliquem certum moraliter. Nam quotiescumque Omnis probaaliquis audit aliquid à viro fide digno, haber ve- bilis rognitio risimilem cognitionem quòd ita sit, & tamen non est cogninemo dixerit quòd eo ipso sit moraliter certus tio certa mequòd ista res sit ita. Et rutsus qui Scotista ob rationes probabiles, probabiliter concludit materiam primam posse esse absque omni forma de potentia absoluta; aut eundem effectum non posse de cadem potentia pendere à pluribus causis adæquatis, non erit propterea moraliter certus ea de re. Deinde hæc doctrina destrueret vsum præcedentium regularum, & distinctionem Scoti de iuramento simpliciter assertiuo, & de iuramento probabiliter assertiuo; nam qui iurat aliquid esse probabiliter, esset certus moraliter de re illa, sicut qui iurat ipsam simpli-

Præterea, sicut dantur cognitiones certæ physicæ, & probabiles, ita etiam eandem ob rationem dantur cognitiones aliquæ certæ moraliter, & cognitiones etiam dubiæ moraliter.

Itaque

Responsso 8#-

Digitized by Google

Bolnitur.

Itaque quantum ad propositum præsens, existimo cognitionem certam moraliter elle illam, de qua si quis reflecteret supra principia eius, non deberet prudenter dubitare de opposito eius, quod cognosceret per illam, & cuius obiectum non solet aliter se habere, nist in casu rarissimo, cuius etiam casus nullum tum, cum haberetur illa cognitio, adesset indicium. Hinc illa cognitio, quam habemus quòd simus nati tali patria, ex talibus parentibus, ex eo scilicet quòd ita semper audiuerimus dici, & cognouerimus nos fuitse pro salibus semper, absque contradictione, habitos, est cognitio moraliter certa, quia licet reuera à parte rei posset id esse falsum; tamen non nisi rarissime vnquam accidit vt cognosceretur aliquid sic cognitum fuisse falsum. Eandem etiam ob rationem cognitio fidei humanæ, qua cognoscimus Constantinopolim este, est cognitio moraliter euidens, quia nunquam, aut non nist rarissime contingit, vt aliquid dicatur elle tam constanter à tot diuersis hominibus, & diuersarum ætatum ac locorum, &c. quod reuera non sit ita à parte

Rursus, cognitio quam habemus, quòd Petrus nobis notus valde, interfecerit Paulum, ex co, quòd apparuerit nobis vigilantibus ipsum id fecisse in propria persona, est moraliter certa, quia licet Diabolus posser se subirò transformare in personam eius, & apparere tam similis ipsi, quam ouum(vt aiunt)ouo : tamen id non,nili rarilfiine, & extraordinarie contingit,& nullum adest nobis indicium quòd contigerit, tum in calu pro-

polito.

75.

Quando autem aliquis fide dignus dicit aliquid, licet possemus prudenter credere ipsi,& abiicere omnem timorem de opposito, quando non adellet ratio dubitandi; tamen non essemus certi moraliter, quia reuera satis ordinarie contingit vt homines, fide alias digni, aliquando mentiantur, iuxta illud, Omnis homo mendax. Et si cum videremus aliquem valde à longè, qui appareret nobis omnino similis alteri, verbi gratia, Petrum Paulo, iudicaremus quòd esset Paulus, non essemus moraliter certi ea de re, quia sæpe contingit vt visus fallatur circa obiecta remota, aut inter quæ, & nos ponuntur impedimenta aliqua impedientia debitam sensationem, quam aliàs haberemus de iis obicctis.

Loquor autem hîc de cognitione motaliter certa positiue, & formaliter, non autem de cognitione certa negatiue. Quod vt intelligatur, aduertendum, quòd cognitio posset dici certa, Duplex ca- quantum ad præsens, dupliciter. Vno modo, quarenus actu excluderer omnem formidinem, ac dubitationem de opposito eius; & sic multæ cognitiones falle, & improbabiles, tam fidei, quam non fidei sunt certæ. Sæpe enim proprer defectum reflexionis, credimus falsa, etiam mendaci ea renelanti, & opinamur subitò aliqua esse, quæ reuera non sunt, & ad quæ opinanda non habemus alia motiua, quam leuissima, hócque absque vllo prorsus dubio de oppolito, vt patet quotidiana experientia. Huiusmodi autem cognitiones ideò solum vocantur certæ, quia non habent secum annexam vllam dubitationem; nam quia in hoc conueniunt cum cognitionibus verè certis, & distinguuntur à cognitionibus admittentibus dubium, vocari

possunt certæ vulgariter, licet forte satis impropriè sic vocentur. Vt autem distinguantur à cognitionibus verè certis, eas voco negatiuè certas, non positiue, quia solum sunt certæ propter negationem dubitationis annexam, quam negationem non habent annexam ex natura sua intrinseca, sed propter defectum reflexionis supra carum principia.

Alio modo potest dici cognitio certa, ex co quòd esset talis cognitio, qualem paulò antè descripsimus, quæ scilicet haberet ex natura sua tie certa peintrinseca excludere dubitationem, ita vt si quis stine. reflecteret supra principia, à quibus generabatur, non deberet dubitare, vel moraliter, vel phylice, provt cognitio esset certa moraliter, aut physice. Voco autem has cognitiones positiue, & formaliter certas, quia, vt dixi, ex natura sua intrinseca habent annexam negationem dubi-

tationis.

Et si iam quæras, an sufficiat iuranti asterti- Iurans affer. uè, quæcumque cognitio certa ex his duabus tine debet cognitionibus certis? Respondeo; quod non habere cognisufficiat ipsi nisi cognitio certa positiue, licèt ob indeliberationem posset excusari à peccato mortali, si iuraret assertiue aliquid esse, quod absque vlla dubitatione putaret ita se ha-

taliter.

Quid cognie

g Vninersaliter autem, sine in fanoribus,&c. Hîc ponit Doctor aliam assertionem, nempe quèd quotiescumque aliquis iurat aliquid, de quo est dubius, ita vt non magis assentiatur vni parti, quam alteri; & quotiescumque etiam liurat ali- alterniram quid elle, cuius oppolitum magis credit, aut opi- partem, aut natur esse verum, peccet mortaliter.

Prima pars huius conclusionis est communis fione maiori cum Angelo, Syluestro, Sayro, Nauarro, quos cipeccat mer-

tat,& sequitur Sanchez lib.3.6.4.

Probatur autem, non solum quia exponit se Probatio fripericulo manifesto confirmandi falsum iuramen- ma partis. to, & quia magnam Deo exhibet irreuerentiam, non curando an fallum, verúmne sit id, ad quod confirmandum viitur eius authoritate, seu nomine; & etiam quia reuera splendide mentitur, & confirmat mendacium iuramento: nam quando asserit rem esse, vel non esse, significat id esse sibi vel certum, vel probabile, idque omnes intelligunt per ipsius assertionem; sed quando iple est dubius, nec est certum, nec probabile ipsi quòd ita sit : ergo id dicendo mentitur, & iutando peierat.

Maior est difficultas in probanda secunda parte conclusionis. nam qui significat aliquid esse, Difficultat quod putat esse, licèt magis putet oppositum secuda paris. non mentitur : ergo nec peierat id iurando; sed non constat ex quo alio capite esset peccatum mortale tale juramentum, nisi quatenus esser periurium, præsertim vbi iuramentum ex consuetudine, vel alio aliquo capite intelligeretur non esse assertiuum simpliciter, sed proba-

biliter. Confirmatur hæc difficultas, quia qui fic iurat, nihil aliud facit, quam affirmare illam rem difficultatis. sibi constare probabiliter, sed hoc est verum, quamuis oppositum esset ipsi probabilius; nam maior probabilitas oppositi non impedit quo minàs illud sit probabile. Aliàs quando Authores(quod communiter satis solent facere) dicunt aliquam conclusionem esse probabilem, licèt alia sit probabilior, mentirentur, quod non est dicendum.

Confirmatio

Cognitio certa negatiud quid.

gnicio certa, posstiue &

negatiud.

Digitized by Google.

Nihilo

Probacio feennda partis.

Nihilominus potest conclusio Doctoris, quoad secundam etiam partem, probari satis probabiliter, quia quando aliquis, in iudicio præsertim, examinatur de aliqua re, omnes intelligunt quòd quidquid asserit simpliciter, asserat illud tanquam certum, vel tanquam probabilius. Vnde si secerit, mentitur, & peierat, si iuramento suum dictum confirmet. Et per hoc patet ad rationem dubitandi. nam non ex eo sic iurans peierat, aut mentitur, quòd significet id quod putat; sed quòd significet id de quo est certus, aut quod est ipsi magis probabile, cum tamen ita non sit ex hypothesi.

Quòd si nihil aliud ex circumstantiis lo-cutionis, aut iuramenti intelligeretur, quam iurantem iurare se habere rem illam, quam iurat probabilem, certum mihi est quòd nec mentiretur, nec peieraret sic iurans; nec consequenter de hoc casu intelligendus est Doctor, sed de casu priori, quo intelligeretur asserere quod sibi certum, aut magis probabile esset rem ita esse, provt iurat ipsam

**So.** 

Quid dicen-

dum de iurãte aliquam

partem cam

vtraque fit

ipsi aquè pro-babilis.

Responsie.

Et si quæras, quid dicendum esset in casu, quo quis æquè probabilem haberet opinionem de vtroque extremo propositionis? an tum peccaret, iurando alterutram partem iplius? Respondeo hoc etiam dependere à modo, quo iuramentum esset ex natura rei, vel circumstantiis intelligendum; nam si intelligendum esset sic, vt magis æstimaretur credere illam partem, quam iuraret, peccaret mortaliter, quia iuraret falsum. Et sanè credo sic intelligi semper iuramentum, quoties exigitur in ordine ad aliquem promouendum, vel remouendum ab aliqua dignitate; nam ideò exigitur iuramentum, vt informetur iudex, & intelligat an potius promouendus, quam remouendus sit ab illa dignitate; in ordine autem ad hanc informationem non deseruiret significatio alia, qua daretur tantum intelligi quòd zquè cognosceretur indignus, ac dignus; & idem est meum iudicium de omnibus similibus casi-

Quòd si nihil aliud intelligeretur per iuramentum illud, quam quod quis haberet iudicium probabile de re iurata, siue haberet aliud iudicium de opposito, sue non, tum non mentiretur, nec peieraret iurans quamcumque partem rei, cuius vtramque partem æquè probabilem putaret. At credo rarissimum esse vsum huiusmodi iuramenti in hoc sensu.

Aduertendum autem hîc breuiter, quando Doctor describit hîc dubium, dicendo eum esse dabium, qui non magis assentitur vni quàm alteri parti propositionis, de qua dicitar dubius; id posse intelligi dupliciter. Vno modo sic, vt non haberet is, qui esset dubius, vllum iudicium probabile de vna, aut altera parte; & in hoc sensu aliquis propriè dicitur dubius, sicque credo Doctorem hic intelligendum. Et de tali dubio procedunt expressè rationes

81.

Duobas modu potest quis

esse dubisse.

Primes me-

Alio modo posset intelligi sic, vt qui diceretur dubius, haberet duas opiniones probabiles, vnam de vna parte propositionis, & alteram de altera, quarum opinionum neutra esset ipsi pro-

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

babilior, & consequenter non propenderet magis in vnam, quàm in alteram partem, & in hoc sensu paulò antè resoluimus quid sentiendum esset de eo, qui, cùm sic esset dubius, iuraret; nec credo Doctorem in eo sensu accepisse dubium, ve dixi, sed in priori sensu.

h Sed obiicitur contra hoc, &c. Dixerat suprà num. s.in fine §. Et boc modo debent. Periurium esse contra præceptum primæ tabulæ, & contra hoc hîc obiicit, quòd periurium sit mendacium, atque adeò contra illud præceptum secundæ tabulæ: Non loqueris contra proximum,&c.

Responder breuiter, periurium secundum diuerlas rationes posse esse contra verumque præ fecundum diceptum; & dicit quòd quatenus per ipsum ir- nersu ranierogatur immediate irreuerentia Deo, sit contra nes est contra præceptum primæ tabulæ, & quatenus est mendacium, aut nociuum proximo, sit contra præce- feprimum. ptum illud secundæ tabulæ. Addit ad hæc, posse Explicatur esse periurium absque eo quèd aliquis eat contra Dottor dum mentem; quod videtut valde difficile. nam cùm periorium secundum ipsummet supra sit addu- irium absctio Dei in testimonium falsi, quomodo potest que medacio. esse absque significatione fals, aut consequenter absque mentiri?

Sed non credo Doctorem hoc intendisse in hoc sensu, sed solum velle quòd aliquis peieraret aliquando proferendo aliquam propositionem cum iuramento, quam si absque iuramento proferrer, non mentiretur; nec vult per hoc quod non mentiatur cum peierat, proferendo illam propolitionem cum iuramento; sed vult ostendere mutationem moralem, quam additio iuramenti facit aliquando respectir propositionis, quæ mutatio talis esse potest, vt propositio, quæ sine igramento esset vera, & non peccaminosa, addito iuramento esset falsa, & non peccaminosa. Hancinterpretationem colligo non solùm ex co, quòd aliàs Doctor sibi contradiceret, sed etiam ex verbis illis huiusmet §. aut saltem in aliquo casu,& seq.

Si autem quæras quomodo additio iuramenti posset aliquando facere hanc mutationem? Quomodo ad-Respondeo, ex eo quòd eo addito intelligerent ditioiuramehomines ex communi modo intelligendi iura- ti faceret vt menta illa, quæ dicuntur in iudicio, vbi agitur propositio iude condemnando aliquo ad mortem, quòd res dacium qua iurata esset certa iuranti: communicer enim in iurata estet certa iuranti : communiter enim in- alias tale non telliguntur illa profetti in confirmationem ve- esset. ritatis, de qua quis est certus. Vnde si aliquis proferret iuramentum de re aliqua in tali iudicio, de qua non esset ita certus, mentiretur, & peieraret, vt patet ex dictis. At quando quis dicit aliquid esse absque iuramento, etiam in tali iudicio, non intelligitur communiter loqui de re, de qua est certus, sed de re, quæ est sibi vel certa, vel probabilis, quod totum depender à modo communi loquendi, & intelligendi loquelam, nec habet aliquam difficultatem realem, si intelligatur modus loquendi consuctus, qui in variis locis posset esse varius.

Aduerto autem breuiter ex vitimis Seoti verbis in hoc & nimirum quod ville sit documentum illud Matth. 5. sit sermo vester, est, est; non, non; eum non intellexisse in illis verbis comprehendi præceptum, sed potiùs consilium, quæ videtur esse communior expolitio.

possit ese per-

ii 3 SCHO

## Lib. III. Sententiarum

## SCHOLIVM.

Diuiditur iuramentum in assertorium de prateritu, & prasentibus; & promissorium de suturis: illud obligat ad dicendum, hoc vltra ad faciendum verum. Docet in promissorio, (verbis obscuris ) requiri duplicem veritatem. Vnam prasentem, vt adsit animus implendi iuratum; alteram de futuro, vt illud fiat. Ita D. Thom. 2.2.9.89. art. 7. ad primum, vbi Caiet. Soto 8. Iust.q. 1. art. 7. Sanchez optime l. 3. in Decal.cap. 4. à num. 2.

Arg.3.

Inramētum alind est aliud promissorium.

E tertio articulo dico i, quòd dictum humanum, vel est de præteritis & præsentibus, quorum est determinata veritas: vel de futuris, quorum veritas est incerta. De primis quidem dicitur dictum assertorium, & hoc extendendo assertionem ad affirmationem, & negationem: in futuris autem cum sit in potestate iurantis, dicitur esse promissorium. & secundum hoc cum iuramentum sit vtriusque dicti assertio, duplex est iuramentum, scilicet assertorium, & promissorium: vtrumque tamen est obligatorium. assertorium, assertorium quidem, quia obligatur iurans ad dicendum verum, ex quo talem testem inducit ad assertionem dicti sui: promissorium, quia obligatur, vt illud verum esse faciat. & quia assertorium non obligat, nisi pro tempore, pro quo iuratur, ideò appropriatè iuramentum dicitur. obligatio verò, quia respicit suturum, ideò appropriate iuramentum promissorium dicitur obligatorium, quia obligat ad factum iuramentum implendum. Et assimilantur illæ duæ species iuramenti duabus speciebus obligationis in sophismatibus, scilicet positioni, & petitioni. Positio obligat ad sustinendum positum tanquam verum: petitio, ad exequendum petitum in facto.

Hîc tamen est vnum dubium k, vtrùm in iuramento promissorio præsupponatur qualitas jurati, & illa præsupposita adducatur testis idoneus, ad dictum illud confirmandum: an præsupponatur qualitas testis, & secundariò consideretur qualitas dicendi sub testimonio illiusequia si primum esset verum, videretur sufficere quòd iurans de futuro haberet intentionem faciendi quando iurat, licèt mutaret eam pôst. Secundum videtur magis consonum communi sententiæ, quia in illo iuramento dicitur quis semper

manere obligatus doncc impleat illud.

Quantùm igitur ad periurium affertorium, non oportet in speciali plus tangere, quàm tactum est in articulo de periurio in communi.

## COMMENTARIVS.

84.

E tertio articulo, &c. Suprà num. r. proposuit tria declarate principaliter in hac quæstione, ex quibus hic incipit agere detertio, nempe de divisione iuramenti, vt sic, & de qualitate malitiæ, quam habent iuramenta in parti-

Dinifio inra-

Dicit ergo, quemadmodum dictum humanum menti in af- est vel de iis, quorum est determinata veritas, hoc sertorium & oft, de præsentibus & præteritis, vel de iis,quopromissorium. rum non est determinata veritas, sed incerta(intellige quantùm ad cognitionem humanam, quæ est regula veritatis dictorum nostrorum, quia idcò verum, vel fallum dicimus, quatenus dicimus rem esse, vel non esse, prove nos concipionus eam esse)ita etiam iuramentum esse vel de iis, quorum est determinata veritas; vel de iis, quorum non est determinata veritas; & quemadmodum didum quod est de iis, quorum est determinata veritas, vocatur assertorium, & quod est de iis, quorum non est determinata veritas, vocatur promissorium, ita iuramentum, quod est de primis, vocari assertorium, & quod est de secundis, vocari promissorium.

Ġr a∬ertorium.

Addit viteriùs verumque quidem iuramentum Virumque est esse obligatorium, quia vtrumque obligat ad diobligatorium cendam veritatem; ficut & vtrumque est affertorium, quia per verumque aliquid asseritur, sed tamen quia assertorium non obligat ad aliquid futurum, & quia obligatio videtur ex modo loquendi respicere futurum, propterea dicit iuramentum de præteritis, & præsentibus no nvoca-

ri tam communiter obligatorium, quia scilicet sed promisse non obligat ad futurum; sed vocari iuramentum rium com affertorium appropriate, hoc est, per appropriacaturobligationem huius nominis ipsi, quod verique iuratorium apmento ex ratione sua posset competere, propter propriate. rationem iam dictam : iuramentum verò de fu- Et qued nen turo, quia obligat iurantem ad faciendam rem, est promiso-quam iurat se facturum, vocari obligatorium ap-propriate, hoc est, per appropriationem nominis rium approipli, quod ex se posser etiam competere illi iura- priate. mento, quod est de præsentibus, & præteritis. Hæc est expressa mens Doctoris in hac litera, in qua tam minutim explicanda hæsi, vt tollerem difficulturem omnem lectoribus, criam minus prouectis.

Vis autem tota consistir in hoc, quòd iuramentum,ve sic, dividatur in affertorium, quod est de præsentibus, & præteritis & in promissorium, quod est de futuris. quæ divisio iuramenti ek satis communis, & traditur non solum ab authoribus citatis in Scholio, sed etiam à Suario lib.1. de Iuram.c.8.& aliis Doctoribus:nec potest negari ab vllo, quòd detur verumque hoc genus iuramenti, & quòd aliquo modo inter se distinguantur, saltem materialiter; sed nihilominus benè dubitari potest an divisio iuramenti ve sic, in illa sit bona. Et ratio dubitandi esse potest, quòd den- An divise tur aliqua iuramenta de futuris, quæ non sunt pradicia sit promissoria: ergo diuisio iuramenti, vt sic, in assertorium, & promissorium, non est adæquata; nec ctiam benè describitur iuramétum promissorium

86.

## Dist. XXXIX. Quæst.vnic. 1001

s#ii pro parte negativa.

Ratio dubi- esse iuramentum de futuris. Probatur antecedens, quia qui iuraret hodie quòd crattinus dies esset calidus, non promitteret proptera illum esse calidum, & tamen iuraret aliquid futurum; ergo datur aliquod iuramentum de futuro, quod non est promissorium.

Responsio 1. Omne inramentum de futuris potest vocarialiquo modo promisforium. Responsio 1. Omne iuramentil de futuro non promifforium potest reduciad affertorium.

Ad hoc dubium, quod solum est de modo loquendi, posset responderi breuiter. Primò, omne iuramentum de futuro esse promissorium, vel propriè, vel reductoriè, & hoc sufficere ad veritatem diuisionis prædictæ. Potest etiam responderi secundò, quòd omne iuramentum de futuro, quod non est promissorium, reducatur ad iuramentum assertorium: vt, verbi gratia, predictum iuramentum, quo aliquis iuraret diem crastinum esse futurum calidum, & similia, quia sensus eorum est, quòd iurans cognoscat certò, aut probabiliter illum effectum futurum, qui dicitur futurus, & quod iuratur propriè in illis iuramentis, est iurantem habere talem cognicionem. Vnde quemadmodum hoc iuramentum, iuro esse mihi certum quòd erastinus dies erit calidus, est iuramentum assertorium de præsenti: ita etiam censendum est hoc alterum iuramentum in re æquivalens illi, esse tale, nempe, iuro crastinum diem futurum calidum.

87. Reibonfie 3.

Responderi potest tertiò, per iuramentum asfertotium hîc intelligi iuramentum, quod non inducit aliam obligationem, quam quod non proferatur cum falsitate, siue iuramentum sit de præteritis, siue de præsentibus, siue de futuris; per iuramentum verò promissorium intelligatur iuramentum, quod adducit aliam obligationem, præter obligationem non iurandi falium, nimirùm obligationem faciendi id, quod iuratur futurum, aut habendi animum id faciendi, non folùm pro tempore, pro quo intatur, sed pro alio etiam tempore sequenti; quia verò nullum iuramentum potest inducere huiusmodi obligationem, nisi iuramentum de realiqua futura, quæ possit sieri ab ipsomer iurante mediate, aut immediate, vel quantum ad effectum, vel quantum ad affectum & desiderium, ac conatum efficacem; propterea vocatur iuramentum de futuro. Hæc videwt mihi tealis sensus prædicæ dinisionis, & ille, qui maxime deseruit ad hunc tractatum de iuramento; nam nulla diuifio iuramenti hictra-Stari vriliter debuit, nisi divisio, cuius membra dividentia haberent aliquam specialem difficultatem, ratione culus de illis seorsim tractari deberet. Vnde quia nulla est particularis difficultas in iuramento de præterito, præ co, quod eft de præsenti, nec è contra, propterea non diuiditur hîc iuramentum în illud, quod est de præterito,& quod est de præsenti; sed verumque horum sub vno membro comprehenditur, nec particulariter de quolibet ex illis in particulari agitur, de presenti- aut agi debet : ergo quandoquidem in inramento de futuro non inducente aliam obligationem, quàm existimandi illud esse futurum, quod iuratur futurum, nulla prorsus sit specialis difficultas distincta à difficultate, quæ est de iuramento, quod est de præterito, & præsenti, non debebat constitui membrum distinctum in divisione iuramenti; sed spectare ad illud membrum iutamenti de præterito, & præsenti. At quia iuramentum promissorium, & quodcumque eiusdem rationis cum ipso, inducit aliam obligationem ex se pro tempore sequenti prolationem iuramenti, & natura huius obligationis particularis

Cur non diwidatur inramětum, ut sic in illud quòd sit de

prateritis, &

Cut inrametum de futupromi∬orium constisait particulare membril baine divifienis.

exigit speciale examen, meritò debebat constitui membrum diuisiuum iuramenti, vt sic.

Et si quæras, cur assertorium iuramentum, si comprehendat aliqua iuramenta de futuro, explicatur per ordinem ad tempus præsens, & præteritum, & non addebatur etiam tempus futurum, tam benè, quàm tempus præteritum?

Respondeo primò, quia per ordinem ad futurum præcise non distingueretur à iuramento

promissorio, seu obligatorio.

Respondeo secundo, rationem esse, quia iuramenta assertoria communiter solent fieri de prateritis tantum, & præsentibus; de futuris verò rarissimè fiunt aliqua iuramenta, nisi promissoria: diuisio autem non erat necessariò explicanda per ordinem expressum, nisi ad ea, quæ communiter accidere solent.

Hæc quantum ad sufficientiam huius dinisio- Clarier diulnis. Breuiter autem, & clare posset tolli omnis so incamen difficultas, si divideretur iuramentum, vt sic, in iuramentum, quod non inducit vllam obligationem, nisi pro tempore, pro quo quis iurat, illúdque vocaretur assertorium, appropriando ipsi, ve inquit Doctor, nomen illud affertory, quod non minus ex se connenire posset alteri iuramento; & in iuramentum inducens obligationem pro illo,& alio tempore sequenti, illúdque vocaretur promissorium, seu obligatorium, appropriando ipsi istud nomen obligatory, quod etiam ex se conuenire posset iuramento assertorio.

Sed meritò hic quæri posset, an iuramentum promissorium, seu obligatorium, & assertorium sint diuersæ speciei in esse iuramenti? Quam difficultatem tractat Suar. lib. 1. de iuramento cap.9. & in ea soluenda propositis rationibus pro veraque parte manere videtur dubius, solumque significat se valde propensum in partem affirmatiliam.

Ratio autem dubitandi pro parte negatiua est, Ratio. partis quòd non videtur alia differentia inter illa duo negativa. iuramenta, quam materialis, qualis est inter iuramentum de prætèrito, & de futuro,& inter votum castitatis, & paupertatis. Háncque partem tenet Caletanus quast. 89. art... & cum co Sotus, Aragon. Valent. & alij.

Ratio autem pro parte affirmatiua est, quod in Ratio affira inramemo assertorio inuocetur Deus tanquam matina. tellis veritatis assertæ solummodo; in juramento verò promissorio non solùm adducatur tanquam testis veritatis, sed tanquam sideiussor veritatis promissæ suo tempore complendæ: sed dinersæ considerationes, quas hæc iuramenta formaliter respiciunt, possunt ea sufficienter distinguere specie, & non tantum materialiter. Deinde iuramentum assertorium inducit vnam tantum obligationem, promissorium verò inducit ex se formaliter duas obligationes, & quidem distinctæ rationis: ergo videntur distinctæ speciei. Rursus, magis sine dubio distinguitur iuramentum promissorium, & assertorium, quam vnum assertorium de præsenti ab alio de præterito: sed hæc duo distinguuntur materialiter : ergo illa duo distinguuntur plusquam materialiter. Et hæ sunt distinrationes mihi probabiliores videntur. Vnde iudico partem affirmatiuam elle probabiliorem. Ad rationem autem in oppositum patet ex iam dictis elle rationem distinguendi eas plusquam materialiter.

Hic tamen vnum dubium est. Hunc passum existimat Scholiastes suprà obscurum, & ita sanè

88.

89. An promisse. riam , & affertorium diftinguantur

90.

mihi videtur. Doctrina autem in eo tradita deseruit ad meliorem intellectionem iuramenti promissorij. Quærit enim Doctor, an quando aliquis iurat se facturum aliquid, priùs consideret qualitatem rei iuratæ, hoc est, an vera sit in ipsius opinione, nécne ; & postea ad confirmationem eius secundum illam qualitatem adducat Deum in teltem; an verò priùs consideret qualitatem testis, nempe Dei, considerando ipsum effe talem, qui non debet adduci in testimonium rei fallæ, aut rei vt faciendæ, nisi estet facienda, & postea confirmet per Deum se facturum illam rem, prout decet facere, quod promittitur faciendum teste Deo.

Ad quod dubium respondet quòd si priùs consideratur qualitas facti, tum sufficeret sic iuranti habere animum rem faciendi pro tempore, quo iuraret se id facturum; vnde si postea mutaret animum, non peccaret, nec faceret irreuerentiam Deo, quia scilicet nihil aliud iurauit, hoc supposito, quam se habuisse animum, cum iurauit, faciendi quod iurauit se facturum. At si priùs considerauit, aut considerare debuit qualitatem Dei, per quem iurat, non solum sufficit ipsi habere animum adimplendi promissi cum iurar, sed viteriàs habebit obligationem postea faciendi quod promittit; nec potest absque peccato mutare animum, nisi in aliquibus occasionibus, de quibus postea. Et quia sententia communis est, quòd maneat huiulmodi obligatio post iuramentum promissorium; sed Doctor concludit priùs debere considerari qualitatem testis, quàm rei

Summa ergo doctrinæ est, quòd qui iurat promissorie, habeat duplicem obligationem; vnam de præsenti, secundum quam debet habere actu, cum iurat, animum faciendi quod iurat; alteram habendi etiam talem animum pro futuro, quando veniet tempus adimplendi promissi:quæ doctrina est communis cum Doctoribus citatis in Scholio.

Et probatur sufficienter ex communi modo intelligendi illa iuramenta, quia intelligitur per ea communiter, quòd qui iurat se facturum quod promittit, intendat etiam obligare se ad habendum talem animum, non solum tum, cum turat, sed postea etiam, cum res est facienda, & in ordine ad hoc requiritur potissimum confirmari iuramento promissionem: imò melius est hominibus quòd maneat obligatio habendi animum rem faciendi, cum est facienda, quam cum iuramentum illam faciendi concipitur.

Circa hoc autem dubitați posset, an qui iurat se aliquid facturum non præsupposita promissione vlla de co faciendo, obligatur post iuramentum, quemadmodum ex iam dictis constat quòd obligaretur, si rem illam promitreret. In hoc autem dubio supponitur quòd possit dari iuramentum de re aliqua facienda absque promissione, de quo supposito ego sanè valde dubito, quamuis Suarez lib. 2. de iurament. cap. 1. num. 8. dicit de eo dubitari non posse, vbi etiam pro eo Lopem, Valentiam, & Sancium citat.

Ratio autem dubitandi mea est, quòd ex com- Ratio parti muni modo loquendi, quando aliquis dicit se megatius. aliquid facturum, co ipso intelligatur id promittere, & quando iurat se facturum illud, eo ipso intelligatur confirmare suam promissionem iuramento: nec vnquam solemus exigere aliam promissionem, aut confirmationem alicuius rei ab aliquo quam ve iuret se facturum quod ab iplo promitti desideramus; sed hoc non esset tam vulgare, si distinctum esset iuramentum promissorium de re facienda, & iuramentum assertorium de ca facienda. Deinde non video quid addat promissio supra talem assertionem, nec puto benè posse explicari quem actum intellectus, aut voluntatis dicat promissio, quem non dicat assertio illa de futuro, quem Suarez vocat simplicem assertionem : si autem distinguerentur, vnum ex illis deberet connotare, aut includere aliquem a&um intelle&us, aut voluntatis, quem alterum non includit. Nec refert quòd qui dicit futuram pluniam cras, non promittat id propriè, cum tamen asserat aliquid suturum; hoc, inquam, non refert, quia non comparamus iam cum promissione quamcumque assertionem de futuro, sed illam quæ est de re facienda, ab ipsomet iurante, sen asserente, siue per se, siue per alium.

Sed quidquid sit de huius suppositi veritate, eo admisso, non dubito quin quemadmodum Iuras iurans se facturum quod promittit, habet spe- dere facincialem obligationem id faciendi transacco iuramento: ita similiter iurans se facturum quod alserit absque promissione se facturum, habeat sorie inducite etiam obligationem id faciendi post iuramen- obligationem tum; quia eadem prorsus est ratio veriusque, ve postes idsapatet ex ratione, quam paulò suprà adduxi ad probandam obligationem iuramenti propriè promissorij.

Obiectiones autem, que possent contra hanc resolutionem fieri, facilè solui poterunt ex dicendis, nec propterea est opus hic eas proponere, sed videre possunt, apud Suarium Suprà.

Sed quæres, qualis & quanta sit obligatio iuramenti promissorij ve sic? Respondeo, si loquamur de obligatione illa, in qua conuenit cum iuramento assertorio, de qua suprà egimus, menti pretantam esse, & talem obligationem, qualis & missigniji. quanta est illa prior. Si verò loquamur de obligatione illa, quam specialem habet iuramentum promissorium, nempe faciendi rem promiliam pro tempore, quo promissa erat.

Respondeo cam este obligationem virtutis Religionis, quia prouenie à juramento, quod est actus Religionis, & hinc sequitur quòd sit distinctæ rationis ab obligatione voti, quemadmodum ipsum votum est actus distinctærationis à iuramento, quamuis vterque perti-neat ad Religionem. Quanta autem sit quantitas huius obligationis, seu quam grauis sit, hoc est, an obliger sub mortali, an sub veniali, dependet ex resolutione, quæ dabitur de specialibus iuramenti promissorij.

da etiam f

## SCHOLIVM.

Ponit species iuramenti promissorij. Prima, idest, dolosum, est quando non intendit iurans implere, quo peccatar mortaliter, sed non est obligatio adimplendi. Ita communis. Vide Sanchium suprà num. 16. Quòd verò non teneatur adimplere tenent D.Bonauen.hîc art. 3.

Digitized by Google

An possit dade re aliqua facienda fine promissione.

24,

٠.

91,

missorid debet

babere ani-

PHË CË INFAS fizciedi quod

jurat . & posten etiam

debet babere

ANI-

1 alem

MHM.

quaft. 1. Richard art. 2. quaft. 1. Rub. quaft. 2. art. 1. Alm. quaft. 1. Nauar. cap. 12. num. 38. Secunda, est incautum, & est triplex. Primo, quando iuratur illicitum. Secundo, quando est contra opera perfectionis. Tertiò, quando iuratum est impossibile iuranti. Primo, & secundo modo, tenetur turans non adimplere, peccauit tamen (inquit Doctor) mortaliter, sic turando. Quod intellige quoad primum, si illicitum turatum est mortale, non aliter, quia si tantum est vensale id iurare, erit veniale. Ita Sylu. v. Iuramentum 4. quast. 1. Caietan. 2. 2. quast. 98. art. 2. & Summ. v. Periurium 1. 2. Soto 8. de Iust. quast. 2. art. 3. con. 5. Nauar.cap. 12. num. 15. Assortom. 1. lib. 11. cap. 5. quas. 1. Sayrus lib. 5. cap. 4. num. 35. Lessius lib.z.cap.4z.dub.4. Quoad secundum, it a tenent Abulens in cap.z. Matth.quast. 301. Angelus v. Iuramentum 5. num. 3. Sylu. v. Iuramentum 2. quast. 7. Communior tamen tenet eo casu esse tantum veniale. Ita Sotus, Assor. Nauar. citati. Vide Pitigianis hic art. 10. Tertia species est, iuramentum coactum, de quo nihil resoluit Doctor, sed obligare tenet communis, cum D. Thom. suprà quast. 89. art. 7. ad 3. & quast 98. art. 3. & habetur cap. si verò, cap. Verum, de iureiur. cap. Ad audientiam, de iis quæ vi. Sed non adimplere hoc, esse veniale tantum tenent Panorm.d. cap si verò. Ioan. Andr. & Host. d. cap. verum. At communis Theologorum tenet esse mortale, si sit de re grani, pro quo Pitigian. hîc art. 11. citat multos. Quarta species est iuramentum carens dolo, incautela, & coactione, & tale semper obligat. & contra hoc, tunc primo peccatur, quando habetur voluntas non adimplendi, sed an obligat hoc sub mortali non explicat Doctor. & quidem sic obligare quando res est notabilis, certum est, tamen quando res iurata est lenis, supposito animo adimplendi quando iuratum est, videtur quòd non adimpletio est tantùm veniale. Ita D. Thom. 2.2. quaft. 110. art. 3. ad 9. whi ait non esse mendacium, sed infidelitatem , qua in re leui est veniale. Sed expresse sic docent Suar tom. 2. de Relig de iuram. lib 3. cap. 16. Nauar.cap. 12.num. 10. & cap. 18.num.7. Sylu.v. Iuramentum 4. quast. 1. Soto 8. Iust.quast.1.art.7. dub.1. Assor. tom.1.lib.5.cap.27. quas.2.

Vantum ad periurium 1 promissorium, vel obligatorium; dico, quòd potest esse quadruplex, scilicet dolosum, incautum, coactum, & carens istis tribus conditionibus indebitis.

Dolosum est, quando iurans m aliquid esse factum in ipso actu iurandi intendit oppositum, & non intendit se obligare ad illud, quod ivratur, & talis in ipso actu iurandi peccat mortaliter, quia adducit Deum tanquam testem sui propositi de aliquo implendo, cum tamen intendat oppositum. Tamen post illud iuramentum non remanet obli- Iurameium gatus, quia in obligationibus priuatis nullus obligatur non intendens se obligare. Nec dolosum no sequitur quòd talis ex peccato suo reportet commodum, quia si non iurasset dolosè, esset obligatus: quia nullum commodum est reportare peccatum mortale, quod non reportaret, si non iurasset dolose, licet teneretur implere iuramentum, quæ tamen tentio non est ita damnosa, sicut peccatum mortale, quod incurritur in iurando dolosè.

Iuramentum incautum " potest esse duplex, vel quia transit super materiam omnino illicitam, vt cùm quis iurat se occisurum, vel adulteraturum; & tale iuramentum Iurametum non obligat iurantem ad impletionem sui iuramenti, ita quòd post iuramentum debeat incautum illum actum implere. Tamen quando iurauit, si non habuit intentionem implendi duplex. illud, peccauit mortaliter, quia adduxit Deum in testimonium falsi. Si etiam habuit Vellepeccatalem intentionem, peccauit mortaliter: quia velle peccare mortaliter est peccare mor- re mortalitaliter: talis igitur in ipso actu iurandi omni modo peccat mortaliter. Post iuramentum ter est mortamen debet illum actum non implere, quia non debet addere peccatum peccato: non tale peccaenim, quia iurauit illicitè, fit sibi licitum, quod priùs fuit illicitum.

Alio modo est iuramentum incautum o, quod transit super asiquam materiam, quæ de se esset licita, sed non est materia iuramenti licita, ve cum aliquis abiurat opera perfectionis: in hoe enim ponit obicem motioni Spiritus sancti: vnde tale iuramentum seruare, vergit in peiorem exitum: & ideò post actum non est seruandum, quod iuratur, licèt enim absolute liceat non facere opera persectionis: non tamen licet habere fixum velle nunquam faciendi opera perfectionis: quia hoc est habere velle fixum contra motionem Spiritus sancti. In his igitur duobus iuramentis, scilicet doloso, & incauto, duobus modis prædictis, patet quòd iurans non manet obligatus ad implendum quod iuratur post iuramentum: sed in actu iurandi peccat mortaliter.

Posset poni aliud iuramentum incautum?, vt quando aliquis iurat se facturum, quod non potest facere, licet, cum iurat, putet se posse illud facere. Et de hoc iudican- Vide extrà dum est, sieut dictum est in articulo de iuramento in communi: quia si possit in futurum, tenetur: si non possit, excusatur in fauorem.

10. Quadruplex est permissorium.

De

## Lib. III. Sententiarum 1004

De iuramento coacto q, coactione quæ potest cadere in constantem virum, sunt opiniones, quære.

De iuramëto promissorio.

Iuramentum promissorium carens istis tribus conditionibus, dolo, incautela, & coactione, obligat iurantem ad nunquam habendum oppositam voluntatem ei, quod iurauit, & licèt differat implere illud propter circumstantias, propter quas videtur rationabiliter differendum, non peccat: sed tunc est primò periurus; quando habet voluntatem non implendi illud, quod iurauit, quia tune vult Deum primò fuisse testem

13. Ad primum argumentum', patet in turpi voto, muta decretum: in iurando tamen peccauit mortaliter.

Maximum iuramētum est iurare per Deum,

cateria pa-

cum solem-

nitate.

tione.

Ad aliud dico 'quod, cateris paribus, maximum iuramentum est iurare per Deum: quia per nihil aliud licitè iuratur, nisi inquantum in eo speciali modo habitat Deus, vel est, puta per Euangelium, quia in eo specialiter relucet Deus: per cælum, quia ibi speciali modo habitat Deus: per Ecclesiam, quia ibi speciali modo colitur Deus. Consuetudo tamen rationabilis hoc exigit, vt quædam iuramenta fiant cum maiori solemnitate, quam alia: & de factis cum solemnitate præsumitur quòd nunquam fiant sine deli-Dugre ffa- beratione. Statuit igitur Ecclessa ad terrorem, vt per huiusmodi non iuretur, nisi sotutumiura- lemniter tantum, & per consequens deliberate, & vbi veritas simpliciter est communimenta fieri ter asserenda: per Deum autem iuratur communiter, & leuiter, & frequenter, fine deliberatione.

Dico tamen, quòd, czteris paribus, gravissimum est iurare per Deum, sed posita indeliberatione ex illa parte, & plena deliberatione ex alia parte, qualis habetur, quando iuratur super Euangelium, ponitur hoc esse peccatum mortale: non solum propter irreverentiam illius, per quod juratur, sed propter deliberationem, quæ ponitur hîc,& non ibi. Et si quæratur, quare igitur periurans per Euangelia est infamis: iurans per Deinfama. Deum non est infamis? Respondeo, infamatio non sequitur semper qualitatem culpa, fed crimen publicum : statutum est autem , quòd iuramentum publicum , & cum deliberatione est, quando iuratur super Euangelia: & ideò transgressor talis iuramenti præsumitur tanquam violator fidei, & ideò rationabiliter habetur infamis: non sic autem potest præsumi de aliquo seuiter periurante per Deum.

Ad vitimum, patet quomodo iuramentum promissorium obligat, & quòd non ad implendum actum iuramenti.

## COMMENTARIUS.

Vanium ad periurium promissorium. Dein-ceps ad finem quæstionis agit de variis 25. speciebus iuramenti promissorij, de quibus exacta cognitio valdè conducit ad resolutionem ınultorum casuum, qui in praxim quotidic veniunt, in ordine ad quod diuidit iuramentum, vt lic, in quatuor species; quæ divisio est satis vulgaris, & comprehendit omnes species iuramenti promissorij, de quibus esse potest aliqua specialis difficultas.

96. Quid est inramětum dolo sum, de que Doctor?

ma specie iuramenti promissorij, quam benè explicat esse iuramentum, quo aliquis promittit se facturum, quod tamen tum non proponit facere, sed potiùs proponit non facere, ita communiter explicatur, & si quis explicationem negaret, tantum excitaret quæstionem de nomine, in qua etiam haberet peiorem partem, quia negaret acceptionem communem nominis. Aduerte Datur alia tamen esse aliam speciem iuramenti dolosi, quo menti doloss. scilicet quis iuraret verbis æquiuocis aliquid facere, in alio tamen sensu, quam intelligeretur ab iis, quibus iuraret. De qua specie Doctor non agit, sed de prima, de cuius obligatione non est leuis controuersia inter Doctores; pro cuius de-

Dolosum est quando iurans. Hîc agit de pri-

De obligatione iuramenti doloji. cisione sequentes proponam assertiones, & postea

Bectes inva

agam de secunda specie num. 110. Dico primò adesse semper obligationem mortalis peccati ad non proferendum huiusmodi iuramentum cum deliberatione, ita ve quicumque sic deliberate iurat, eo ipso peccet mortaliter. Ima deles, Ita Doctor hic, & communiter cæteri Doctores, bec eft, fine quos citat, & sequitur Sanchez lib. 3. cap. 4. mm. 16. Et ratio est euidens, quia sic iurans consitmat mendacium iuramento, non minus quam qui iurat affertoriè aliquid falsum; ergo non minus peccabit, quam sic iurans assertorie falsum peccat mortaliter, ex dictis, siue mendacium sit perniciolum, siue officiolum, siue iocolum: ergo & iurans hoc modo dolosè. Probatur antecedens, quia iurat se habere animum faciendi quod promittit, & tamen talem non habet : ergo confirmat iuramento hanc assertionem falsam, habeo animum rem faciendi.

Îmò non solùm peccat iurans se facturum ali- Probatio. quid, quando habet animum id non faciendi, Peccat inthi fed & quando nec habet animum sic faciendi, se fasturum nec non faciendi, propter rationem iam dictam, cu animonon quia in veroque calu iurat fallum, & etiam cum faciendi. 6 habet animum tantum dubium id faciendi, quia fine ani absolute significat animum determinatum, & faciendi, & non dubium ; vnde fi dubium tantum habeat,iu- bio faciendi,

Posset autem dubitari, an si haberet animum probabiliter id faciendi, licèt non haberet animum certum, an tum peccaret iurando se rem animo tăium facturum ? Sotus lib. 8. de Iust. quast. 1. art. 7. & San- probabili fachez suprà num. 17. aiunt peccare, nisi habeatur animus certus. Intelligunt autem sine dubio de certitudine morali, non physica, quia aliàs nun-

98. An poccet ch

97. Affertie 1.

#### Dist. XXXIX. Quæst.vnic. 1005

Non peccat iurans fine animo certo positine mode sit negatind Ettime.

quam posset quis iurare se facturum aliquid,cam nunquam, saltem absque reuelatione à Deo facta, posser habere quis certitudinem physicam de re illa facienda, vt est clarum : sed nec certitudinem etiam moralem politiuam, & formalem sic iurantes debent habere, quia etiam vix talem possunt habere de re aliqua futura à se facienda, neque enim credo aliquem esse propriè moraliter certom quod sit victurus, vt rem illam faciat.

99.

Potiùs ergo intelligendam puto prædictorum Authorum sententiam de certitudine negatiua, ita scilicet, vt qui iurat se aliquid facturum, non habeat aliquem timorem rationabilem de opposito, fundatum in probabilibus aliquibus conie-Auris, desumptis ex principiis ordinariis. verbi gratia, si aliquis iuraret se soluturum aliquam fummam pecuniariam certo tempore, cum videret se id facere non posse, nisi dependenter à bona, & fœlice messe, & consideraret communicer, aut valde sæpe contingere vt messis non sit tam bona co loci, meritò timere posset de adimplendo promisso, & timor esser rationabiliter fundatus, arque adeò peccaret, absolute iurando se fa-Aurum talem solutionem. At si non viderer aliam difficultatem in solutione præter aliquam extraordinariam tempestatem, quæ quamuis aliquando, non tamen nisi rarissimè aduenire solet; licèt tum posset aliquo modo timere, tamen credo quòd posset absolute promittere, quia impedimenta extraordinaria non debent impedire actiones ordinarias, & ex natura rei moraliter subintelliguntur promissiones ordinariæ sieri cum subordinatione semper ad impedimenta extraordinaria, ita vt omnes intelligere debeant quòd non velit obligare se, nisi ex hypothesi quòd non superueniant huiusmodi impedi-

100. Talis debet esse firmitae, certitude promissi adimplendi in durante,qua-Lis communi ter intelligi-tur esse 2 prudentibus.

101.

Affertio 2

Et ex hoc potest dari aliqua regula ad propositum deseruiens, nempe quòd talis debet esse firmitas, & certitudo animi promissum implendi, qualem communiter solent homines prudentes intelligere. Vnde quia in aliquibus promissis solet intelligi maior certitudo, in aliquibus minor, prout fert natura promissi; proinde non eadem semper certitudo requiritur. Ratio autem huius regulæ fundatur in significatione promissionis: nam eatenus promissio debet esse talis, quatenus ex natura verborum, quibus exprimitur, & circumstantiis, intelligitur se ad hoc, vel illud extendere, præsertim nisi promittens habeat internè determinatum animum obligandi se ad magis, quàm verba præferunt : ergo si ex natura verborum, & circumstantiarum, non intelligitur quòd promittens debeat habere animum omnino certum, non debebit habere talem animum; sed sufficit quòd haberet talem animum, qualem verba, & circumstantiæ denotant ex communi modo intelligendi.

Totum hoc confirmari potest per doctrinam suprà num.74. traditam de certitudine, quam aliquis debet habere de re iurata assertorie : non enim eandem semper in omni iuramento debet habere certitudinem, sed aliquando maiorem, aliquando minorem, iuxta quod communiter solent iuramenta intelligi: ergo idem etiam in propolito à paritate rationis dicendum est.

Dico secundò, qui iurat se quidpiam facturum sine animo obligandi se per iuramentum, Intant fine licèt peccet mortaliter, non tamen obligatur

postea ad illud faciendum in foro conscientiæ. animo obli-Hanc tenet expresse Doctor hic, & D. Bonauent. gandi se, pec Gabr.Richard.ibidem.Syluester Iurament.4.quæst. 7. Ang. Iuram. 5. num. 9. & Abbas in cap. Verum, tenetur postde voto. Ioan. Andreas cap. Verum, eodem. Medina C. de confessione. Guttier. de Iuram. part. 1. tia adimplere cap.57. contra Suarez lib.2. de Iuram. cap.7. num. Promissum. 11. Caictan. 2. 2. quaft. 89. art. 7. & Sotum suprà. Suarez citat etiam pro sua opinione S. Thomam 2.2. quaft. 89. art. 7. ad 3. & quartum, qui tamen non fauet: nam licèt ad 3. dicat iuramentum coactum obligare absolute, non tamen propterea sequitur quòd id intellexerit, quando non adesset animus obligandi, sed potius intelligendus est, quando adesset talis animus, quia tum propriè, & simpliciter quis iurat. Deinde sufficiebat intento eius quòd aliquod iuramentum coactum obligaret : ergo quando id dicit, non debet intelligi de omni iuramento coacto, nisi sit eadem ratio de omni tali iuramento. Minùs autem fauet Suario quod dicit S. Thom. ad 4. nempe, obligari iurantem aliquando ad iurandum conformiter ad mentem eius, cui iurat: nam hoc solum arguit quòd iple peccet, nisi iuret sic, non verò quòd si iuret aliter cum intentione non se obligandi, obligetur ad adimplendum promissum in sensu ipsius, cui iurat.

Probatur nostra conclusio ratione Doctoris, quia nemo potest moraliter obligari per vllam *Probatio et*actionem suam ad aliquid faciendum, nisi existi- clusionis met se per illam obligari; aut saltem si existimet Destore. se non obligari : sed qui iurat animo non obligandi se per iuramentum, existimat se per iuramentum non obligari : ergo sic iurando non potest obligari. Probatur maior, quia si quis iuraret falsum, existimando probabiliter, aut inuincibiliter, quòd non obligaretur sub mortali ad non confirmandum fallum iuramento, non peccaret; & si quis iuraret se aliquid facturum, existimando quòd si id non faceret solum peccaret venialiter, non peccaret nisi venialiter, id non faciendo: ergo si quis iuraret se facturum aliquid, existimando quòd per tale iuramentum nullo modo obligaretur, non posset obligare ad illud faciendum per tale iuramentum. Consequentia patet à paritate rationis. Probatur etiam minor rationis præmissæ, quia implicat, vt quis iuret animo non obligandi se, si putat se obligari per ipsum iuramentum; nam tum haberet, & non haberet animum obligandi se; non haberet enim ex hypothesi: haberet autem, quia ha-

beret animum iurandi iuramento, quo sciret se

Probatur secundò conclusio, quia qui iuraret se accipere aliquam in matrimonium sine animo Probatio 1. sic accipiendi, non acciperet verè in matrimo- altorum. nium, & qui iuraret se vouere sine animo vouendi, non voueret : ergo qui iuraret quòd obligaret se ad aliquid faciendum, quando renera non haberet animum obligandi se, non obli-

Hac probatione vtitur S. Bonauent. & alij, Relicitur 1. sed non credo eam sufficere; nam aliud est iurare quòd aliquis faciet aliquid; aliud verò iurare quòd facit illud. In primo enim iuramento alsumptio divini Testimonij est supra animum faciendi, non solum pro tempore, quo profertur iuramentum; sed etiam protempore adimplendi eius. Unde posset quis existimare quòd ex suppositione iuramenti maneat obligatio eius

ea incoscien-Authores Authores S.Thomas no fanet aduer-

102.

## Lib. III. Sententiarum

adimplendi: at in secundo iuramento non est alia obligatio, quam vt res iurata fiat pro tempore, pro quo fit iuramentum. Et hæc differentia oritur ex diuersitate iuramenti promissorij,& affertorij; vnde si non sit res quæ iuratur iuramento allertorio, peccatur quidem, sed non manet obligatio viterior. Ex quo patet quòd si aliquis iurat se accipere in matrimonium, aut in sponsam, habeat quidem obligationem id faciendi cùm iurat, & li non facit, tum peccabit quidem mortaliter; sed non obligatur viteriùs, quia non obligauit se, nisi pro illo tempore.

104. 異eiscitur 2. clariùs.

Differentia inter iuranfe fadurum, d iurantem se vouere, 🔄 ducere in vxorem,quan-tum ad obliationem. Replica.

Sed clarius adhuc impugnari potest prædicta ratio, quia aliud est vouere, & in matrimonium ducere; & aliud iurare facere: nam ducere in matrimonium, & vouere est obiectum iuramentem aliquid ti, quo aliquis id iurat, vt patet: sed secundum aduersarios, non esset aliud obligari ad aliquid faciendum, quam iurare id facere. Vnde quamuis iurans se vouere, aut in matrimonium ducere, non propterea necessariò duceret, aut voueret, non sequitur quòd iurans facere aliquid, non propterea obligaretur id facere.

> Dices, qui iuraret quòd obligaret se ad aliquid faciendum, haberet obligationem faciendi pro obiecto; ergo idem esset de illo atque de eo,qui

juraret se vouere.

Reifcitur,

Respondeo concedendo totum, sed non loquimur'in præsenti de co, qui sic iurat; sed de co, qui iurat aliquid facere : in huiusmodi autem casu obiedum inramenti non est obligatio rem faciendi, sed poriùs ipsa res facienda.

Probari posset conclusio alio modo simili, qui

105. Alia probatio conclusio-

Raiicitur,

diceret: Vouco me recitaturum rosarium, sine animo tamen vouendi; & qui diceret, Accipio te in vxorem, fine animo sic accipiendi; nec voueset verè, nec duceret verè, nec haberet vllam obligationem post transacta illa verba: ergo similiter qui iuraret se aliquid facturum sine animo id faciendi, non habet pôst obligationem. Sed hec eriam probatio vix sufficere potest:nam obligatio sequens ex voto, & ex matrimonio, sequitur ex voto vero, & matrimonio vero; vnde cùm in casu probationis non sit votum verè factum, nec matrimonium verè initum, sequitur non manere vllam obligationem post illa verba. At in casu conclusionis supponitur esse verum iuramentum, & aduersarij existimant ex iuramento vero de futuro sequi obligationem: ergo non est idem dicendum in casu iuramenti, & in casu hu-

Replica contra impugnatione m.

Responsa Suary.

106. Reifeitur. Ad obligationem iuramenti jufficit iuramenti significatine.

neret obligatio post illa verba: vouco, aut duco in exorem, quando non adellet animus conformis, similiter quando aliquis iuraret sine animo iurandi, non maneret obligatio pro futuro. Suarez quidem suprà fatetetur hoc totum: nam num, 2. expresse ait ad obligationem, quæ per se sequitur ex iuramento, requiri vt aliquis habeat animum iurandi, & non sufficere quòd dicar, ego iuro, aut per Deum ita est. Verum existimo quòd ad obligationem iura-

Dices, ergo saltem quemadmodum non ma-

menti, siue assertorij, siue promissorij, sufficiat dicere illa verba, & habere animum illa dicendi significatiuè ex deliberatione; & ratio est, quia obligatio iuramenti oritur ex eo, quòd adducatut Dens in testimonium veritatis præsentis, si sit iuramentum assertorium; & veritatis præsentis ac futuræ, si sit promissorium; at qui signisicatine dicit : per Deum Petrus est domi, aut per Deum ego scribameras, adducit Deum in testimonium illarum veritatum; ergo sine vllo alio animo, præter animum dicendi illa verba fignificatiuè, est obligatus omni obligatione, que neceslariò sequitur ex iuramento.

Confirmatur, quia dicens illa verba liberè, & deliberate peierat, si Petrus non sit domi, aut si non habeat animum cras scribendi; sed hoc esset falsum, nisi tum verè iuraret; ergo tum verè iurat sine vllo alio animo, & consequenter remanet omnis obligatio, quæ oritur ex vero iuramento.

Ex quo patet primò ad fundamentum Suarij, quòd scilicet non sit verum iuramentum cùm proferuntur illa verbasine animo iurandi: nam, vt dixi,falfum est requiri alium iurandi animum, quam cum, qui requiritur ve illa verba significatiue proferantur. Et sane alias nullus esset vsus iuramenti, nec aliquis debetet iuranti aliquam fidom præstare specialem.

Patet secundò, negandam esse paritatem re- Vera reffen. plicz, quia per illa verba: vouco, & duco, non vo- fio ad repliuesur, nec ducitur formaliter; sed significatur votum, & ductio, vt ita dicam; at per illa verba, Per Deum, verè iuratur, quia iuramentum nihil aliud est, quàm adductio Dei in testimoni um disti, ve patet ex distis. Quòd si per illa verba:

vouce, & duce voueretur, & duceretur formaliter, cuttetet paritas in veroque calu.

Itaque perlistendum existimo in prima probatione: quæ vt meliùs intelligatur, aduertendum, sistendum in posse aliquem iurare se facturum aliquid multis prima probamodis. Primò, habendo verum animum iurandi, & incurrendi omnem obligationem, quæ sequitur ex natura rei ad iuramentum, non verò leftionem habendo vllum alium particularem animum obligandi se, & in hoc sensu non intelligo conclu- qui iurare sa sionem, neque probatur prædicta probatione nostra. Et fortallis in hoc sensu Suarez vult iurantem ex vi ipsiusmet iuramenti obligari, quod Habens aniego vltro concedo.

Alio modo, potest aliquis iurare habendo animum obligandi se per iuramentum ad dicendum obligationem veritatem pro tempore, pro quo iurat, sed non ex natura rei habendo animum incurrendi per iuramentum sequentem, obligationem aliquam pro tempore futuro, nec fine vilo alio etiam habendo animum vllo alio modo obligandi pro illo tempore futuro: & in hoc fensu dici- impletimem. mus in conclusione quòd iurans peccet quidem 2. Midm. mortaliter iurando, sed non obligetur tamen in foro interno ad adimpletionem eius.

Dico autem in foro interno, quia aliud est de foro externo, in quo incurreret obligationem, quia præsumeretur ex iuramento, animus obligandi, qui per iuramentum significatur ex communi acceptione hominum, qui exigunt iuramentum, non solum ve obligetur quis ad dicendum veritatem, led etiam ad adimpletionem promissi.

Et per hæc patet ad fundamenta Suarij. Principale est, quòd licèt sit in potestate hominis non iurare, non tamen sit in potestate ipsius, si iuret, rum Suary, non obligari omni obligatione, quæ necellariò sequitur ad iuramentum promissorium: ergo non potest iurans non sic obligari.

Respondetur, distinguendo maiorem, si non Soluitur. putet, siue probabiliter, siue ex ignorantia illam obligationem non necessariò sequi ad iuramentum, concedo: si putet, vel ignoret, nego maiorem. Similiter distinguo minorem: si putet illam non sequi, nego minorem; si non puter, transeat

ad eius intel Variè posest aliquid fa-Aurum 1. Modas. um iurandi, & incur-

> 108. Fundamen

## Dist.XXXIX. Quæst.vnic. 1007

transeat minor, & nego consequentiam. Cætera fundamenta in re cum hoc coincidunt, aut ad hoc sequentur, vnde ex solutione huius ruunt, nec est opus expresse proponere, aut soluere illa.

Dices, qui comburit segetes alterius, putans fe non obligatum iri ad restitutionem, adhuc tenetur restituere, quia ad illum actum ex natura rei sequitur obligatio illa; ergo quandoquidem ex natura rei sequitur obligatio adimplendi promissi ad iuramentum, quamuis quis putet se non obligari ad adimpletionem, obligabitur tamen.

Respondeo, distinguendo antecedens, quia ad illum actum combuttionis sequitur obligatio, quatenus physicè procedit independenter ab vlla moralitate, concedo antecedens; quia ad illum actum, vt moraliter procedit, sequitur illa obligatio, nego antecedens: nam quamuis non aduerteret se comburere istas segetes, teneretur ad illam restitutionem. Nego autem consequentíam, quia obligatio orta ex iuramento coniungitur cum ipso, quatenus moraliter procedit. Vnde certum est quòd si quis putaret se iuramento non obligari, nisi sub peccato veniali, ad dicendam veritatem, is non peccaret mortaliter non dicendo veritatem, sed tantúm venialiter, nisi ignorantia esset vincibilis.

Posser alio modo responderi, distinguendo idem antecedens: obligaretur, quia obligatio illa sequitur actum combustionis in aliquibus tantum casibus, nego antecedens; quia sequitur in omni casu, concedo, & nego consequentiam: quia obligatio adimplendi promissi non sequitur in omni casu ad iuramentum.

Si autem quæratur, cur restitutionis obligatio sequitur in omni casu ad combustionem segetis alienæ, obligatio verò adimplendi promissi non sequitur ad iuramentum ex vi iuramenti in omni

Respondeo, quia in omni casu per combustionem segetis alienæ quomodocumque fiat, fit nocumentum proximo, & quidem potitiuum, debemus autem relarcire omne tale detrimentum, quomodocumque id inferimus, nisi iustè id inferamus: sed per non adimpletionem promissi iurati non sequitur detrimentum illatum proximo contra iustitiam, vt patet; & si sequeretur, teneretur quis adimplere promissum, at non obligatione iuramenti, sed ex obligatione iustitiæ, de qua obligatione hîc non agimus.

Hæc sufficiunt quoad doctrinam Doctoris de iuramento dololo, de quo iple egit: led addendum est aliquid de iuramento doloso in alio senmenti dolos su suprà insinuato num. 96. in quo sensu agunt de ipso Doctores, quarenus scilicet dicitur iuramentum dolosum, quo aliquis iurat cum intentione etiam obligandi se ad id, quod verbis promittit cum iuramento; sed capit tamen verba in alio senſu,quàm ab aliis,quibus promittit,accipiuntur;vt si iuraret per verba æquiuoça, dicendo, verbi gratiâ, iuro quòd Petrus non est domi, intelligendo quòd non comedit domi, cum putaret alios intellecturos quòd non existeret domi.

Vt autem de hoc iuramento doloso quid tenendum sit resoluatur, aduertendum est, quòd multipliciter posset quis vti huiusmodi iuramento. Primò, non aduertendo ad æquiuocam fignificationem, sed ad illum vnum sensum, in quo ipse iurat, & verè. Secundò, aduertendo ad fignificationem æquiuocam,& intendendo sensum verum,in quo aduertit alios non intellecturos iuramentum, non

Scoti oper. Tom, VII. Pars 11.

verò sensum falsum, in quo videt illos intellecturos iplum.

Tertiò, non intendendo sensum, quem absolutè præ se ferunt verba, sed cum limitatione aliqua, quam non fignificat externè, sed habet tamen internè in animo fuo, vt si iurat se daturum librum, intelligat verò internè si talis conditio ponatur,

vt si pater det consensum. Si quis vratur iuramento doloso primo modo, certum est quòd quamuis iuramétum esset in alio sensu, in quo intelligeretur ab aliis falsum, ipse tamen non peccaret, quia non intendebat, nec aduertit illum sensum, nec consequenter adduxit libere, & deliberate Deum in testimonium falsi. Hoc tamen non obstante, quando iuramentum fo,nec peccat, huiusmodi esset promissorium, posset teneti ad adimpletionem eius, saltem in foro externo, si sensus verborum, in quo intelligebantur ab aliis, esset magis communis, & ordinarius. Quòd si vterque sensus esset æquè communis, nisi is cui sensu ab alije fieret promissio perderet aliquid ex hoc,quòd intellexit illa in altero sensu, quem non intendit non. iurans, credo iurantem nec in externo, nec in interno foro obligari ad adimpletionem, quia non potest ostendi ex quo capite, vel ex qua virtute obligaretur: & idem fero iudicium si sensus ipsius esser minus vsitatus in tali casu, loquendo de obligatione fori interni, quamuis in foro externo per quascumque leges cogentes ad adimpletionem promissi iurati possit cogi ad adimpletionem promissi in sensu magis communi, quia posset rationabiliter prætendi quòd ipie in tali iurabat, licet ipsemet id negaret.

Quòd si is cui promittebatur aliquid cum huiusmodi iuramento incurrit aliquod detrimentu, propter iuramentum intellectum in alio sensu ab eo,quem intendit iurans, nisi iurans in illo sensu obseruet promissum. Interrogo an iurans obseruando promissum in eo sensu incurrit aliud detrimentum, an non incurrit? Si non incurrit, tum debet ex æquitate,& decentia obseruare promissum in illo sensu; sed non tenebitur ex vi iuramenti præcise, sed potius ex eo quod aliquo modo dedit causam detrimento alterius,& quòd ex charitate videatur impedire debere illud detrimétum, cum postit commodè; non credo verò vllo modo quòd teneatur ex iustitia, saltem in foro interno. Si autem observando in co sensu iuramentum, iurans incurrit detrimentum, tum vel est æquale, vel magis, vel minus quam detrimétum, quod ex non adimpletione eius incurreret is, cui iuramentum præstitum erat; & tum quia, vt dixi, obligatio impediendi detrimenti proximo sic incursi, non est ex justitia; sed ex charitate, aut decentia quadam, folum tenebitur ad incurrendum illud detrimentum, quo modo tenemur exponere nos periculo propter proximum, nisi quòd hîc videatur esse aliqua ratio particularis, ex eo scilicet quòd iutas aliquo modo concurrerit ad detrimentum illud proximi. Bonum esset in hac re consilium san-&ti Bonauenturæ, nimirum, referendi rem ad Consilium S. arbitrium boni viri. Hæc sufficiant quoad primum modum: & iuxta ea intelligo doctrinam eiusdem D. Bonauenturæ hîc quast. 1. art. 3. §. ad illud verò quod quaritur.

Quoad secundum modum iuramenti dolosi, quando quis scilicet cognosceret verba intelligenda in sensu, in quo ipse non vellet promittere, nec obseruare promissum.

Dico primò, quoties quis posset licite amphik k bologicè

uoce in sensu vero non admeriens alios intellecturos in sensu falnec beierat. Poffet tamen teneri quadoque ad adimpletionem in Quandeque

I 12. Quòd fi is cui iuratur, incurrat detrimoutum sind obseruetur iuramentum in eius sensu.

113.

De obliganod fit verbu equiuocu.

110.

109.

Replica.

Responfis.

Alia respon-

Cur sequitur

obligatio re-

Ricutionis ad

cobustionem

fegetualiene,

mon verd fe-

quitur obli-

-gatio seruan-

di promissi in

omni casu.

Aduertentia ad resolutio-Varijs modis potest quis in-

rare aquino-

## Lib. III. Sententiarum 1008

phibologice en potest loqui amphibo-logice no peccat, nec tenebitur , nisi in suo sensu adimplere.

bologice loqui, si adsit sufficiens causa iurandi, non peccat iurando sic, nec tenebitur obseruare promissum, nisi in alio sensu. Hanc assertionem tenet Suarez lib. 2. de Iuram. cap. 8. Caietan.quast. 89.art.7.Soto supra. Abbas in cap. Veniens. Tabiena v. Iurare num. 14. Nauar.cap.12.& alij Authores communiter. Pro ea citat Suarez S. Thomam quest. 89. quia dicit quòd iurans non tenetur ad iuramentum in sensu eius, cui fit iuramentum, quando est diuersus à suo, sed in suo proprie, si absque dolo sic iurer, id est, (inquit Suar.) ex prudenti astutia. Verum doctrina sancti Thomæ ibi proposita valde parum fauet huic sententiæ: nam benè potest quis iurare in sensu diuerso ab co, quo intelligitur absque dolo, quamuis non iuret amphibologicè, neque vtatur prudenti astutia, vt patet ex dictis in primo sensu, quo aliquis iurare possit in sensu diuerso ab co, quo esset intelligendus. Vnde non solum gratis, sed valde coacte explicat Suarez illud absque dolo, sic, vt sensus sit, cum prudenti astutia, nec fatis video quid poterat perfuadere talem explicationem Suario.

Coaffe expli-ESE SHAB. S. Thomam.

114. Probatio SHATŸ.

Reitcitur.

Probat Suarez assertionem, primò ex Gregorio 26. Moralium cap. 7. qui etiam citatur 22. quast. s.cap. Humana aures, dicente: Humana aures verba nostra talia iudicane, qualia foris sonant : diuina verò iudicia, talia ea audiunt, qualia ex intimu proferuntur. Quibus in eodem cap. Humana aures, subiungitur. Non debet aliquis verba considerare, sed voluntatem, & intentionem, quia non debet intentio verbu seruire, sed verba intentioni.

Sed non sussicit per se hæc probatio, quia Gregorius nullo modo loquitur de casunostro, sed potius de co, in quo quis sine vllo dolo, vel astutia loqueretur verum, licèt intelligeretur ab aliis malè, vt patet ex ipsomet contextu. Deinde quod additur in prædicto capite quæstionis quintæ, solum concludit quòd quando constat de intentione, non debet quis considerare verba, nec intelligere loquentem, aut iurantem secundum iplamet verba, quando constat ipsi quòd in alio sensu ea proferat; hoc autem nihil facit ad propolitum.

Probatio veya à ratione.

Meliùs probatur ratione, quia sic iurans non iurat, nisi in sensu, in quo potest legitime proterre amphibologiam, nec ex vi iuramenti, nec ex vi sidelitatis. Nam si esser aliqua obligatio proferendi illa verba ambigua in fenfu , quo intelligerentur, non posset iis vti, etiam absque iuramento, in alio sensu: ergo non est talis obligatio in casu nostro, & consequenter iuramentum non debet afficere verba in alio sensu: sed nulla obligatio oritur ex iuramento, nisi in sensu, in quo afficit verba: ergo in nostro casu non obligabitur quis ad promissum complendum, nisi in sensu iurantis. An autem liceat vnquam vti oratione amphibologica, patet ex dictis, in commentario distinctionis præcedentis.

Dico secundò, quories non licer alicui æquiuocare, aut vii oratione amphibologica in sensu, in quo non intelligitur ab iis, quibus iurat, eum non solum peccare promittendo cum iutamento, in sensu, in quo cognoscit se non intelligendum; sed etiam obligari ad seruandum promissum, in sensu, in quo cognoscit se intelligi ab aliis.

Hæc videtur mihi communior sententia, & quoad secundam partem est contra Suarez supra, qui tamen suam sententiam putat esse intentam à Scoto, & aliis Authoribus, cum quibus suprà diximus, non obligari iurantem sine intentione obligandi se ad seruanda promissa, cùm tamen nihil minus cogitaucrint, vt patet; non solum quia nec verbum habent, quod ad hanc rem pertineat; sed etiam quia illi tenent expresse eos, qui iurant in suo casu; peccare mortaliter, peccato periurij, cum sic iurant; sed in casu Suarij non peccarent mortaliter inrando peccato periurij, quia non confirmarent fallum iuramento.

Probatur conclusio quoad primam partem, nempe quòd quis peccaret sic iurando, quia peccaret quis vtendo tali oratione: ergo etiam peccaret adducendo Deum in testem talis loquutionis. Probatur antecedens ex communi sententia, quam etiam tenet Suarez, & probauimus dist.pracedenti, quòd non liceat vti oratione amphibologica absque rationabili causa. Probatur consequentia, quia est irreuerétia Deo adducere ipsum in confirmationem loquutionis peccamino fæ.

Probatur conclusio quoad secundam partem, Probatio s, quia per se, qui sic iurat absque causa saltem, exhibet magnam irreuerentiam Deo, nisi obseruet Narethr inpromissum in illo sensu : omnes enim existimare ramentumin possunt quod non observauerint promissum in ille sensu, exsensu iurato. Fatetur quidem Suarez quòd iu- hiberetur irrantes, hoc modo possent obligari ex iustitia ad Doo. observandum promissum in sensu audientium,& etiam ratione scandali, quod daretur, si non obseruaretur promissum. Sed hoc ipsum sufficit nobis, præsertim cum ista ratio scandali per se coniungatur cum non observatione promissionis supposito iuramento.

Dices, ex hac ratione non sequitur quòd te- Replica, neatur quis in foro interno obseruare promissum in sensu, in quo intelligitur, quia non posset ex non obseruatione eius in illo foro colligi quòd inhonoraretur Deus.

Respondeo, concedendo totum, quantum ad Responsa. hanc rationem, quam adduxi ad probandum basio seruit quod quis teneatur per se, & non per accidens ex ad forum ex. vi iuramenti obseruare promissum in sensu, in ternum. quo præuidet se intelligi.

Probatur secundò conclusio, quoad candem secundam partem vniuersaliter, nimirùm quòd obliget iuramentum ad observantiam promissi, quad viranon solum in foro externo, sed etiam interno; que forum. quia quando non habet quis legitimam causam, verba debent intelligi in sensu,in quo præuidentur intelligenda ab audientibus, & per illas circumstantias, ac defectum occasionis eas intelligendi in alio sensu, sufficienter determinantur ad illum lenlum : ergo nili adlitanimus obleruandi promislum in illo sensu, iuratur falsum; & præterea non minus manet obligatio observandi promissum, quam si non haberent verba illum alium sensum.

Confirmatur, quia in tali casu verba non habent illum alium sensum : quotiescumque enim aliqua verba ex se æquiuoça limitantut ad vnum tensum, supposita limitatione, non habent vllum alium sensum. Et sanè aliàs nunquam posset constare de sensu vllius propositionis, aut orationis, in qua vllum verbum æquiuocum reperiretur: ergo perinde quis mentiretur, si iste sensus, ad quem determinarentur verba, non esset verus, ac si verba non haberent alium sensum ; & præterea consequenter perinde quis obligaretur ad obseruandum promissum in illo sensu, ac si promitteret per verba non habentia alium fenfum.

Proba

116.

117. Probatur

118. Confirmatio.

amphibologi**ă** iuramento quando non potest ea vti. nisi in sensu in quo ab alijs intelligi. tur,pecsat & tenetur in eo fensu seruare iuramentum.

IIS.

Confirmans

Assertio 2.

## Dist. XXXIX. Quæst. vnic. 1000

19. Probatio 3. Aliàs tolletetur omnis villitas inramenti promi∬orÿ.

Probatur tertiò, quia si non maneret obligatio obsernandi promissi in hoc sensu conclusionis, vbi non adellet causa, ob quam posset quis licitè æquiuocare, tolleretur vtilitas omnis iuramenti promiflorij: sed hoc est absurdissimum: ergo debet dici quòd mancat ista obligatio. Minor, & consequentia patent.

Probatur maior, quia posset quis dubitare quòd in omni iuramento aliquis intenderet adimplere promissum in alio sensu, quam ipsemet intelligeret verba, & consequenter non posser este securus ob iuramentum, quòd observaret promittens promissum in illo sensu: sed in ordine ad securitatem solummodo exigitur inramentum: ergo nullus esset vsus iuramenti. Hæc probatio mihi est magni momenti ad probationem conclusionis, ve iacet; sed multò maiorem vim habet contra Suarium, qui existimat non solùm posse hominem non observare promissum ex vi iuramenti in sensu, quo intelligerentur verba, quando haberent alium sensum; sed etiam in casu, quo non haberent alium sensum; sed iurans in mente adderet aliquam limitationem, seu conditionem, quam non intelligerent illi, quibus fir iuramentum; habet, inquam, maiorem vim hæc ratio contra ipsum, quia faciliùs posset quis cauere, ne decipererur per verba æquiuoca, aduertendo scilicet ad omnem sensum, quem verba possent habere, quam si verba proferrentur cum aliqua limitatione mentali nó expressa per verba.

Dices posse quem dubitare an promissio fieret in sensu, quo ipse intelligeret, si liceret promittenti iurare in alio sensu, quando adesset debita causa; & tameu non negamus, supposita debita causa, posse quem promittere in alio sensusquam intelligeretur; nec dicimus propterea reddi iuramentum promissorium inutile : ergo quamuis quis posset benè dubitare de sensu promissionis in sententia Suarij, adhuc liceret sic promittere, nec propterea iuramentum esset inutile.

Respondeo, negando consequentiam, quia in priori casu haberet iuramentum reddere securum, nisi adesset magna causa, ob quam cognitam ipsemet, cui sieret promissio, deberet esse contentus rationabiliter de sua deceptione, sed in casu nostro non esser securus vilo modo, nec vbi non adesset, nec vbi adesset talis causa,& siciuramentum esser omnino frustraneum.

Dices, iuramentum habere hanc vtilitatem, non obstante sententia aduersarij, quòd quis sciret non posse quem vti tali promissione cum iuramento in alio sensu, quam intelligeretur sine peccato. Contrà, quia secundum aduersarium, non peccaret quis vi iuramenti sic promittendo, licèt peccaret ex alio capite, scilicet contra veracitatem; ad quam spectar non decipere alium,nec dare ipsi occasionem deceptionis per verba amphibologica absque causa; ergo frustra adhiberetur iuramentum,

Contrà secundò, quia sufficeret ipsi quantùm ad hoc exigere iuramentum, quod haberet tum animum faciendæ rei promissæ, non exigendo iuramentum verè promissorium, ex quo obligaretur ad animum talem habendum pro futuro: nam si iuraret quòd haberet animum faciendæ rei promissa per verba æquiuoca sine causa,æquè peccaret, ac si iuraret se facturum remper talia verba, ergo non esset necessitas exigendi iuramentum promissorium.

Confirmatur, ideò non folum quis exigit, yt Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

aliquis iuret se habere animum faciendi aliquid, sed etiam vt iuret quod sit istam rem simpliciter facturus, quia non solum vult esse securus de animo præsenti, sed etiam de obligatione habendi talem animum pro futuro: sed non posset quis esse securus vllo modo de animo habendo pro futuro, nisi quatenus esset securus quòd iu-, rans vteretur verbis in sensu, in quo intelligeretur : sie autem non esset securus ex vi iuramenti, magis quam li non iutaretur: ergo frustraneum esset iuramentum promissorium.

Respondet Suar. num. 12. non magis reddi in sua doctrina iuramentum frustraneum, quam Responsio. sic redderetur in doctrina requirente intentionem iurandi, ad hoc vt obliget iuramentum, quam doctrinam supponit se probasse lib. 1. de Iu- Resieitur. .ram.cap. 1. sed ibi id conatus est quidem probare, sed non probauit. Et sanc existimo in veraque doctrina reddi omnino inutile iuramentum promissorium, & assertorium, nec suturum vt vnquam aliquis iuraret falso, nisi esser insipientistimus; nam quoties vellet afferere aliquid esse, quod non est, & promittere facere quod non vellet facere, nihil facilius esset ipsi, quam non habere intentionem iurandi, & tum licct peccaret decipiendo; non tamen peieraret, nec peccaret consequenter contra religionis virtutem, secundum Suarium, quod mihi videtur fatis absurdum, & contra communem sensum.

Probatur conclusio vitimò auctoritate sancti Isidori, quæ refertur cap. Quacumque arte 22. sima ex auquast. 5. dicentis: Quacumque arte verborum quis storitate. iuret; Deus tamen, qui conscientia testu est, ita hoc accipit, sicut ille, cui iuratur, intelligit : ergo iurans tenetur obseruare iuramentum in sensu, in quo ab eo, cui fit iuramentum, intelligitur, aliàs enim Deus non intelligeret in illo sensu verba iuramenti.

Responder Suarez, illa verba intelligenda quoad effectum committendi culpam, non quoad obligationem aliquam inducendam ad observationem iuramenti, in sensu eius, cui sieret.

Contra primò, quia gratis sic explicantur ; sccundò, quia iuramentum tale non debet potins obligare ad culpam sic iurantem, quam etiam ad observationem sui : ergo si primum facit, facit etiam secundum. Tertiò, quia dicit expresse Deum intelligere verba iuramenti in fenfu , in quo intelliguntur ab co, cui fit iuramentum : at intelliguntur ab eo, cui fit iuramentum fic, vt iurans per ea velit obligari obligatione iuramenti ad promissum observandum in sensu illo: ergo sic intelliguntur à Deo secundum S.Isidorum.

Obiicit primò Suarez caput Humana aures citatum suprà. Sed si illud non probat præceden- Obiestio 1. tem conclusionem, vt ibi diximus, multò minus foluitur. sine dubio probabit opposită huius conclusionis.

Quod fi etiam probaret præcedentem conclusionem, non tamen probaret oppositum huius, magna enim est disparitas vtriusque casus. nec refert quod Gregotius loquatur vniuerfaliter: nam hoc non obstante merito posset, & deberet restringi ad casum, quo verba sine fraude, aut dolo proferrentur.

Confirmatur, quia Gregorij verba denotant quòd quis non peccaret proferendo talia verba in sensusuo, quamuis alij aliter intelligerent, at certum est quòd in casu nostro, verba non possint proferri absque peccato: ergo nullo modo comprehendit Gregorius casum nostrum.

Obii

Responsio

Digitized by Google

Hac probatio maiorem Vim babet contra iurantes cum mentali 16-Strittione.

Replica.

110.

Responsio.

12 I. Alia roplica.

Relicitur 1.

Reiicitur 1.

## Lib. III. Sententiarum 1010

Obiicies secundò, sine intentione iurandi iu-Obiedio 2. ramentum non obligat : sed qui iurat verbis amphibologicis in sensu dinerso ab eo, quem concipiunt audientes, licet habeat intentionem obligandi se, non tamen ad faciendum quod intelligunt alij, sed ad faciendum quod ipsemet intelligit per illa verba: vt, verbi gratià, si promittat dare centum, & intendat dare illa, si pater voluerit, tunc non intendit dare centum, nisi pater consenserit, quamuis alij absolute, & simpliciter intelligerent promissionem sine ordine ad consensum patris: ergo non obligatur sie iurans ad complendum promissum in sensu audientium.

Responsio. Intentio particularis obligandi se no requiritur ad obligationem iuramenti.

Limitatio

126.

De juramento incauto.

Dua species

Cur vocetur iuramentum

incantum.

iuramenti

incauti.

conclusionis.

Respondeo negando maiorem. Si loquaris de alia intentione distincta à voluntate profesendi iuramentum; & sanè facilius esser concedere quòd non obligaretur iurans verbis æquiuocis in sensu audientium, quam quod non obligaretur iurans sine intentione iurandi, aut iurans cum mentali restrictione in sensu ipsorum verborum; quia, ve dixi, faciliùs quis cauere posset à deceptione verborum æquiuocorum, quam à deceptione, quæ fieret mediante defectu intentionis, aut restrictione mentali; vnde Suarez per hanc obiectionem probat incertum per incertius.

Et hinc patet quòd obligetur iurans dolosè terrio modo, hoc est, cum restrictione mentali, ad observandum promissum in sehsu aliorum, quia reuera id quod promittit est id quod significat per verba,& non id, quod habet in mente:& quia tolleretur magis vsus iuramenti per hunc modum jurandi, quam per secundum, & si hic modus liceret, nunquam aliquis, nisi imprudentissimus, promitteret cum iuraméto aliquid falsum.

Aduertendum autem hîc quòd hæc resolutio sit vera, quando mentalis reservatio, cum qua iuratur, non colligitur, aut colligi deberet sufficienter ex circumstantiis verborum; quando enim sic colligeretur, perinde esset eam exprimere verbis, ac non exprimere. Ad quod intelligendum conducere possunt quæ diximus de mentali

reservatione, distinctione præcedenti.

n Iuramentum incautum potest esse duplex. Secunda species iuramenti promissorij explicatur hîc, diuiditurque in duo membra, nempe in illud, quo quis iuraret facere aliquod illicitum, vt si iuraret interficere; & in illud, quo quisiuraret facere, quod quidem secundum se licite fieri posset; sed non debet tamen quis iurare illud facere, ve si quis iuraret se non ingressurum Religionem. Ideò autem fortassis vocatur huiusmodi iuramentum incautum, quia vt plurimum non profertur, nisi cum inaduertentia ad obligationem eius : nam si quis aduerteret se non obligari per tale iuramentum, non conciperet ipsum, nisi esset imprudentissimus.

Dicit ergo primò, iuramentum incautum primæ speciei, hoc est, quo aliquis iurat se facturum illicitum, non obligare postea ad adimpletionem; sed qui sic iurat peccat mortaliter, & si adimpleret illud postoa, peccaret peccato nouo.

Hanc conclusionem intelligo non solum de eo qui iurat facere quod esset illicitum mortaliter, hoc est, quod non posset sieri sine peccato mortali; sed etiam de eo qui iurat illicitum venialiter, quod scilicet non posset sieri absque peccato veniali; & sie intellecta conclusio est communis, tractaturque per le à Suario suprà cap. Probatur 14. & 15. Probatur autem quantum ad hoc quod quòd sic iu- dicit eum qui sic iurat, peccare; quia vel habet

animum implendi, vel non habet animum. Si habet, eo ipío peccat, quia habere animum malè faciendi est peccatum, & deinde adducere Deum in confirmationem animi mali est magna ipsi irreuerentia. Si animum talem non habet, tum adducit Deum in testimonium falsi, quod est periurium manifestum. Addo autem ad hoc, quòd intipientissimè faceret aliquis, qui iuraret sine animo implendi, supposita sententia Suarij suprà reiecta, nimirum, quòd ad iuramentum requireretur animus iurandi. Nam quoties occurreret occasio iurandi malum, & nollet quis habere animum adimplendi, facile esset ipli non habere animum iurandi, & sic non juraret, nec consequenter peieraret, & sic tolli possunt omnia periuria, quod viderur mihi satis ridiculum.

Probatur viterius conclusio, quoad partem principalem de non obligatione implendi iuramenti. Primò, ex Iure Canonico cap. Quantum, quèd un el vbi vniuersaliter dicitur iuramentum de re illicita non esse observandum. Et ex cap. si verò, & cap. audinian, Cum contingat, de Iureiur. vbi asseritur iuramentum vergens in interitu salutis æternæ, non obligare: tale autem iuramentum est hoc, de quo agimus, Authoritates Patrum videri possunt 12. quest. 4. quia res est clara, & absque controuersia, non est necesse as hic proponere.

Probatur eadem pars ratione Doctoris, quia Pribatio à non obligatur quis ad peccandum, nec debet rations. vnquam addere peccatum peccato: sed facere illicitum est peccare; ergo non potest quis obligari ad id faciendum; & si posset, tum deberet addere peccatum peccato, quia deberet addere peccatum faciendi rem illicitam, peccato iurandi fa-

Dices, illud quod aliàs esset illicitum sieret li-Replica. citum propter iuramentum; ergo adimplendo promissum de re illicita non peccaret quis. Con- Reiseitur. trà, quia, ve optimé Doctor, iuramentum non potest habere illam vim : absurdum enim est quòd ex eo quòd aliquis peccaret vno peccato, Prum peccaaliud peccatum esset ipsi licitum, & sanè aliàs quotidie licitè fieri possent homicidia, adulteria, facero, ve imò & ipsa iuramenta de rebus illicitis, & periuria, quia posset quis iurare ea facere, vt licerent. sint licita.

Hinc sequitur quam absurde aliqui credunt promittentibus cum iuramento illicita:nam cum Absurde cronon sint propterea obligati ad facienda illa magis, quam si non iurarent, talia iuramenta sunt inramente omnino inutilia, nec inducunt vllam credu- illicita. litatem, nisi apud ignaros homines non scientes naturam talis iuramenti. Vnde valde consultum existimarem, vt prædicaretur, & publicaretur hæc doctrina, inde enim fieret vt multi ab huiulmodi iuramentis abstinerent, vtpotè non deservientibus ad credulitatem suis promissionibus conciliandam.

Dices, ex suppositione quod quis iurat facere Replica. malum, tenetur habere animum malum faciendi illud malum : ergo ex suppositione iuramenti, potest aliquis obligari ad peccandum.

Suarez *suprà cap*. 14. prolixè satis respondet ad Responso hanc replicam, & summa doctrinz ipsius in hoc Suary. videtur consistere, quòd non obligetur quis ad habendum animum faciendi malum, quod iurat se facturum, nisi in ordine ad vitandum maius malum. Vnde quando maius malum esset habere talem animum, quàm eum non habere,vt contingit in casu, quo quis metu coactus iuraret se

sum mõ poteit alia peccata

tentibus cum

Affertie 1. Iuramentum de re mala nő obligat ad adimpletionem, sed sie

iurans pec-Intelligitur

conclusio de illicito tam venialiter, quàm mortaliter.

rans peccet.

Digitized by Google

negatu

# Dist. XXXIX. Quæst.vnic.

1101

negaturum fidem, non obligaretur ad habendum

animum negandi fidem. Reijcitur.

At hæc doctrina valdè difficilis est : nam sine dubio obligatur quis semper ad non iurandum falsum in omni occasione, nec potest assignari vilus casus, in quo quis licitè possit iurare falsum; ergo in omni casu obligatur quis ad habendum animum conformem iuramento, ita vt defectus talis animi sit ratio, ob quam quis peccet tali peccato particulari periurij, quod nullo modo committeretur, si adesset talis animus.

Respondeo ergo aliter, & breuiùs, distinguendo antecedens: obligatur quis ad habendum talem animum ex suppositione iuramenti, ita vt defectus eius fit ratio, ob quam peccet tali particulari peccato, concedo; ita vt debeat iplum habere, & habendo ipsum non peccet; nego antecedens. Et similiter distinguo consequens : potest aliquis obligariad peccandum, quatenus defectus peccati alicuius posset esse ratio cur aliud peccatum committeretur ex aliqua hypothesi, concedo; ita vt committendo illud peccatum non peccarer, nego consequentiam, quia hoc implicat in adiecto, ve paret.

Responsio 2.

110.

Obietio.

Responfie.

Respondeo secundò, negando antecedens, quia ex nulla suppositione tenetur aliquis facere malum, sed potius ex suppositione quod aliquis non habeat animum adimplendi, non debet quis iurare: quòd si velit iurare, non debet habere animum adimplendi mali, quamuis si eum non habuerit iurans, peccabit peccato distincte 12tionis ab eo, quo peccaret, si talem animum haberet : nam habendo animum, non peccabit peccato periurij, eum autem non habendo sic peccabit. Vnde tota obligatio in hoc casu curtit supra ipsum iuramentum non habendum.

Obiici potest contra conclusionem quoad hane vltimam, quam probauimus, partem, illud Leuit. 5. Anima que iurauerit, & protulerit labijs suis, ve vel male quid faceret, vel bene, & id ipsum iuramento, vel sermone affirmauerit, oblitaque postea intellexerit delictum suum, agat pomitentiam de peccato suo ; ergo est peccatum non implere iuramentum, etiam de malé faciendo præstitum.

Respondeo, omissis variis expositionibus, negando consequentiam, quia tantum significatur in illis verbis quòd sit pænitendum de quocumque delicto, quod cognoscitur esse commissum circa quodcumque iuramentum non impletum, siue de benè faciendo erat præstitum, siue de malè faciendo; ex hoc autem non sequitur quòd esset delictum non observare iuramentum de malè faciendo: nam potest esse delictum aliud in iuramento de re mala facienda , de quo esset pœnitendum, quod delictum non esset commissum in ipsomet iuramento tali faciendo. Itaque sensus verus literalis istius loci nihil aliud videtur esse, quam quod quis debeat dolere de delicto, quod commisit in non observando iuramento facto de re licita: nam tale delictum solum solet contingere circa tale iuramentum, & quòd debeat dolere de delicto, quod commist in faciendo iuramento de re illicita facienda, hoc autem non facit ad propolitum.

Obiicitur præterea, filios Israël Indicum vliimo observasse iuramentum, quo iurauerunt filias suas non dare in vxores filiis Benjamin, quod tamen iuramentum fuit de re illicita. Item 1. Esdra 10. iidem silij Israël compleuere iuramentum, quo iurauerunt proiicere vxores alienigenas, Seeti oper. Tom. VII. Pars II.

quas duxerunt, cum filiis ex iis genitis, quod iuramentum videtur esse contra ius naturale.

Respondetur, vel iuramenta illa fuisse de re Responsio. licita; vel eos peccauisse illa adimplendo; vel certè, quod poterat optimè fieri, excusandos illos esse à peccato tum in iurando, tum iniuramento adimplendo, propter ignorantiam inuincibilem, quam facile poterant habere; quidquid horum dicatur, non obstat conclusioni. In rei autem veritate quid dicendum sit non spectat ad propositum, sed vel ad alias materias, vel ad expositionem literalem illorum locorum.

Obiicies tertiò, in cap. Quidam S. Illi verò, dicuntur quidam absoluendi esse ab observatione Obiettio 3. iuramenti illiciti: sed non essent sic absoluendi, nisi maneret obligatio adimplendi talis iura-

menti: ergo.

Respondeo, distinguendo maiorem absoluen- Responsio. di propria absolutione, qua liberarentur ab obligatione adimplendi promissi, nego maiorem; absoluendi absolutione impropria, qua declararentur non esse obligati, transeat maior: & similiter distinguo minorem, non essent absoluendi primo modo, concedo minorem, secundo modo, nego minorem, & consequentiam. Posset etiam dici quòd essent absoluendi ad cautelam in casu, quo ipsi aliquo modo dubitarent de obligatione, ex eo scilicet, quòd non adeò constaret quod iuramentum præstitum fuerit de re illicita vniuersaliter.

Obiicit Suarez vltimo Chrysostomum bomil. 14. ad populum Antiochenum, quasi ibi doceret esse peccatum impedire alterum, ne iuramentum seruet, etiamsi fiat de re mala. Et respondet Responsio ipsemet, quasi concedendo quòd illam doctri- Suary. nam habeat Chrysostomus, si verba spectes, sed

quòd aliud tamen intendat.

Verum multò melius respondetur in tota illa Melior respohomilia Chysostomum nec insinuare quidem fo. quòd sit malum impedire ne quis obseruet iuramentum de re mala factum, quando sciretur esse de re mala, nec exempla ipsius id suadent, vt benè examinanti verba, & discursum eius facilè constare potest; & ego hic ostenderem, nisi longum esser singulas partes satis longæ homiliæ ponderare.

Ex dictis hactenus de hoc genere iuramenti Iuramentum incauti, sequitur expresse quod si quis iuret se dere prohibifacturum aliquid, quod est prohibitum per legem diuinam politiuam, non obligare ad illud fa- non obligas. ciendum, sed obligationem legis diuinæ præponendam esse omni obligacioni turamenti: absurdum enim esset quòd iuramentum tolleret obligationem positam à Deo. Vnde ab omnibus reprobatur sententia Gratiani 22. art. 4. §. vltimo, dicentis iuramentum factum contra præceptum divinum, obligare, aliquando saltem.

Sed obiicies pro Gratiano factum Iolue cap. 9. sui libri, qui quòd cum Principibus populi iu- Obiettio conrasset non interficere Gabaonitas, cum tamen tra bee pro ex præcepto Domini Deuteron, 7. deberet cos interficere, noluit cos interficere, ne peieraret : ergo consuit fuisse observandum iuramentum factum de re illicita, saltem in casu, quo fieret inramentum, quando ignoraretur res iurata ese illicita, vt tum contigit.

Responderur, (omissis, breuitatis causa, mul- Responso. lis expositionibus facti huius, apud expositores, præsertim Lyranum, & Abulensem videndis) ne-

kk 3

Digitized by Google

141. Obietio 2. 1012

gando illud iuramentum fuisse de re illicita, quia non erat præceptum, vt interficerentur omnes, etiam qui absque bello traderent se ipsis, & conformarent se corum legibus, aut saltem crederent in vnum Deum cum ipsis, abiurata Idololatria. Vnde cum Gabaonitæ id fecerunt, non erat præceptum, vt non iniretur cum ipsis pactum, aut vt interficerentur: & hoc iplum lufficienter colligitur ex facto losuz, qui alias non pepercisset ipsis, quamuis deessent alix congruențiæ id colligendi. Non est autem hîc curandum an debuerit necessariò Iosue observare illudiuramentum propter fraudem Gabaonitarum: nam ad propolitum sufficit quòd obseruatio eius non erat contra præceptum politiuum

Quod si etiam reuera fuisset contra præceptum illud, non propterea colligendum esset cum Gratiano, quòd ellet obseruandum iuramentum contra præceptum divinum; sed potiùs dicendum esser quòd Iosue peccaret, quam tenenda esser talis doctrina; sed nec id etiam necesse est dicere, quia facile excusari potest, propter ignorantiam, quia non est necesse quòd cognosceret illam observantiam fuisse contra præceptum diuinum, quamuis à parte rei esset contra illam. Et deinde posset Deus cum ipso dispensare in suo præcepto quoad illud factum, quæ dispensatio colligi posset intimata ipsi, ex eo quòd id fecerit, si aliunde excusari non possit, nec dicendus esset peccare.

Obiicies secundò, pro codem Gratiano, qui post votum castitatis iurat alicui se accipere cam in vxorem, tenetur iuramento, licèt sit de re prohibita iure naturali; transgressio enim voti est contra ius naturale; ergo à fortiori, qui iurat aliquid facere contra legem positiuam, tenetur observare infamentum, transgrediendo legem

illam politiuam.

An inrama sum factum contra prius votum , aut iuramentum Pars negatipa est tenen-

134.

Obiettio 2. pro codem.

> Occasione huius obiectionis Suarez particulari capite examinat an iuramentum, factum contra prius votum, aut iuramentum, teneat, seu obliget ad adimpletionem. Sed resolutio ex dictis patet, nec indiget vllo modo nouo examine: nam certum est quòd iuramentum posterius sit de re intrinsecè mala ex suppositione prioris iuramenti, siue sit de opposito istius quod iuratur per polterius iuramentum; siue de incompatibili cum illo: ergo non debet obseruari posterius iuramentum. Vnde in forma, nego antecedens obiectionis; & quamuis Gratianus dicat illud elle Augustini, tamen locum non citat, nec est verisimile quòd Augustinus aliquid tale habet, saltem in sensu, in quo posset fauere Gratiano. Quod addo, quia si haberet Augustinus aliquod simile, intelligendus esset quod teneretur iuramento quantum ad hoc, quòd peccaret illud præstando in eo casu, in quo non posset illud adimplere, quod certum est, sed non facit ad propolitum.

Sed posser hie dubitari, An vi posterioris iuramenti teneatur quis adhibere diligentiam relaxandi prius votum, aut iuramentum, vt adim-

relaxationem pleat posterius.

Ad quod respondeo, quòd si iuramentum posterius sit de re æque bona, ac prius, non verò de meliori, non posse quem obligari ad perendam relaxationem prioris iuramenti. cur enim rameium non potius debetet petere relaxationem prioris ad sit de re me- observantiam posterioris, quam posterioris ad obseruantiam prioris? Imò prius iuramentum potius deberet observari, quia prius est de re abiolutè licita, vi patet.

Quòd si iuramentum posterius esset de re peiori, à fortiori sequitur quòd non debeat peti relaxatio prioris iuramenti ad obseruantiam posterioris, sed potius si aliqua relaxatio esset petenda, deberet peti relaxatio iuramenti poste-

Maior effet difficultas si iuramentum poste- Nec etians rioris esset de re meliori, quam prius, sed tum meliori. s, per adimpletionem posterioris iuramenti satissieret priori, non esset petenda relaxatio prioris, nec posterius iuramentum esset de re incompatibili cum obseruantia prioris iuramenti, nec consequenter de re illicita, ve patet. Si verò per observantiam posterioris non satisfiat obligationi prioris, existimo non esse petendam relaxationem prioris iuramenti, quod, vt suppono, ex se licitum est, & de reabsoluté licita, vt obseruetur posterius iuramentum, quod absolutè illicitum est, arque adeò simpliciter non obligatorium: sed vix potest excogitari casus in quo posset contingere, vt per posterius iuramentum factum de re meliori non sieret satis iuramento priori.

Sed oblicies contra doctrinam huius responsionis, quatenus dicit quòd iuramentum poste- Obietio, rius non obliget, quando est de re incompatibili cum re iurata per iuramentum prius. Actus factus contra prius iuramentum, aut votum tenet : vt, verbi gratia, si quis iurauit, aut vouit non donare, aut vendere aliquid, & postea donauit, aut vendidit, non minus valet illa venditio, aut donatio, quam si non præstitisset il- Adu sau lud iuramentum; ergo iuramentum factum aut iurametum potest hatum possessim suramentum potest hatum possessim suramentum potest habece vim suam, non minus quam si non præces- valere.

sisset illud prius iuramentum.

Respondeo breuiter, concedendo antecedens cum communi Canonist. in cap. Intellecto, de iureiur. & negando consequentiam. Ratio autem disparitatis est, quòd isti actus facti contra iuramentum, habeant ex se omnem conditionem requilitam, vt teneant, & fint validi, quandoquidem iurans per iuramentum illud præcedens non priuauit se dominio actionum, aut rerum suarum; vnde quamuis peccet contraueniendo iuramento, tamen quod facit validum est. Et certè aliàs nunquam posset quis esse securus de donatione vlla, aut venditione, quod est absurdum : at iuramentum posterius non habet conditiones requisitas, vt obliget, quia scilicet est de re mala; & quemadmodum si non præcessisset aliud iuramentum, eo ipso quo esset de re mala non obligaret, ita quandoquidem supposito alio iuramento de re incompatibili necessariò est de re mala, non potest obligare.

Aduerto autem hîc circa antecedens obiectio- Atlan fallan nis iam concessum, quòd posser aliquando con- contra prins tingere, vt actus factus contra prius iuramentum, esset inualidus, vt si statueretur lex, quòd dus quandoomnis actus factus contra prius iuramentum, el- que. fet nullus, aut vt actus factus contra aliquod iuramentum, aut votum particulare, non valeret, sicut enim iura de facto exigunt aliquas conditiones ad validitatem contractus, vt præfentiam Notarij ad validitatem teltamenti, & Parochi ad validitatem Matrimonij, vbi receptum est Tri-

senetur procurare dispefationem, aut primi iuramenti , aut

135.

An iurans

contra primi

iuramentum,

aut votum

Digitized by Google

dentinum:

# Dist. X X X I X. Quæst.vnic.

dentinum: ita possent exigere non præcessionem iuramenti. Sed in tali casu irritatio illius actus non prouenirer à iuramento tanquam causa per se, sed à lege illa.

137. contra pro-missione simplicem obliget. Responstante Zatina.

138.

promissione

iuramentum

postea obliga-

Refponfie.

Quæres, an iuramentum factum contra pro-An iuramen- missionem simplicem, non confirmatam iurarum factum mento, obliget ad observantiam? Respondeo quod non; quia omnis promissio recta; desqua loquimur, obligat sub peccato mortali, aut veniali ad sui adimpletionem; ergo iuramentum, quod postea succederet de re aliqua incompatibili cum illa adimpletione, esset de re vel mortaliter, vel venialiter mala, & consequenter non posset obligare in conscienția, ve paret ex dictis. & hæc responsio est conformis Theologis communiter in 4.d. 27. dicentibus sponsalia pura non dissolui per sequentia iurata, cámque tenet expressè Suarez supra c.29.n.10.citans alios Authores.

Queres vlteriùs circa hoc, an juramentum fa-Etum contra promissionem, obliget in casu, quo An relaxator postea relaxetur obligatio promissionis, vt si is cui esset facta promissio, cam remitteret, aut esset contentus ve satisfieret sibi per aliquid aliud distinctum ab eo, quod promissum erat, & compa-

tibile cum adimpletione iuramenti?

Respondeo, à juramentum erat absolute de re oppolita promissioni, illud non obligate postea relaxata promissione, quia ab initio erat inualidum simpliciter; quodque semel est sic inualidum, non redditur validum postea, iuxta reg. 18. Iuris in 6. Non firmatur tractain temporis, quod ab initio non subsistit. Vnde etiam fit, vt professio fa-Ata ab vno coniugum non valeat postea câ mortuâ, vel consentiente, iuxta cap. Quidam, de conuersione conjugatorum.

Si autem iuramentum non erat factum absoluté contra promissionem, sed conditionaté, in casu scilicet, quo obtineretur relaxatio promisfionis, aut quo desineret eius obligatio, tunc sine dubio valebit iuramentum : nec dicendum est propriè, quòd sit factum contra promissionem, aut quòd cius obseruatio sit incompossibilis cum

observatione promissionis.

VIteriùs circa hoc quæri posset, an iuramen-An iuramen- tum factum contra leges humanas, obliger ad tum factum observantiam? Sed certum esse debet ex dictis, quòd non obliget, quando illæ leges obligant in conscientia. An autem leges humanæ obli-Responso est gent in conscientia omnes, vel aliqua, & quanegatina. & nam in particulari sic obligant, spectat directè leges obligant ad materiam de legibus; vnde extra chorum hîc

Quid , si non

in consciétia.

139.

contra leges

bumanas

obliget.

Sed si iuramentum siat contra leges humanas fe obligent. non obligantes in conscientia, vt si quis iuret se non reuocaturum testamentum, aut soluturum tantam pænam, si reuocauerit, cum tamen leges ciuiles ordinent vt quis possit semper renocare testamentum, an iuramentum obliget ad adimpletionem, nécne, dependet à resolutione facienda circa secundam speciem iuramenti incauti, de qua iam agendum est.

140.

o Alio modo est iuramentum incautum. Propo-An obliger nit hîc fecundam speciem juramenti incauti, qua suramentum scilicet aliquis iuraret se aliquid facturum, quod de licita non licité quidem posset facere, si vellet ; sed non licitè infaret se facturum, co quòd talis res non sit materia debita iuramenti: vt, verbi gratiâ, si quis iuraret se non ingressurum Religionem, non fa-Aurum eleemolynam, non mutuò quidpiam da-

Conclusio ergo Doctoris prima de hac re est, Prima asserquòd huiusmodi iuramentum, quo aliquis iura- tio non oblitet se non facturum opera huiusmodi supererqgationis, quæ posset non facere sine peccato, non obliger.

Hæc conclusio est communis cum Scholasticis, partim in hac distinctione, partim cum D. Thoma 9.89.art.7.ad 2. quos sequitur Suar. lib.2. de Iuram. cap. 17. Probatur autem, quia non sunt Probatur 1. seruanda promissa, nec incamenta vergentia in Non sunt obdetrimentum animæ, aut, vt ait Scotus, in peiorem exitum, quo modo loquendi alij etiam Theologi loquuntur: sed talia iuramenta sic vergunt: irimentum ergo non sunt obligantia. Vt autem melius in- anima. telligatur conclusio, & probatio eius, aduertondum eleduobus modis posse quem nolle facere opera supererogationis. Vno modo, quatenus Duebus movideret ex omissione alicnius talis operis dan- du posset qui dam sibi commoditatem exercendi aliud opus perfectins, & tum certum est quod posser quis eregationi. iurare non facturum se illud opus minus perfedum, licut posser inrare facturum se opus magis perfectum, & applicaturum media adid requisita,& si inrarer, obligaret iuramentum: sed in hoc sensumen loquimur in conclusione. Alio modo posset quis amittere opus supererogationis, non in ordine ad alfud opus bouum perfectius faciendum, aut etiam æquè perfectum; sed vel in ordine ad opus minus perfectum; vel directe no- Er în illo nec lendo illud ipsum, facere, quia non placerer, aut posser invare, quia nollet subire difficultatem illi'annexam; & nec obligares in hoc lensu procedir conclusio, eòque supposito,

Probatur secundò ex principiis communibus, quibus dicitur quòd si quis iuret, aut voucat aliquid minus bonum facere, posset satisfacere illi Probatio 2. obligationi, faciendo aliquid magis bonum, ita vt non peccet non faciendo illudiplum minus bonum, quod promisit, nec iuramentum obliget ad id faciendum; ergo si quis iuret non facere opus bonum, non obligabitur ad id non facien-. dum, quia facere ipsum est melius bonum, vt supponitur, quam non facere, & consequenter faciendo illud, satis siet obligationi iuramenti præstici de eo non faciendo, non quidem formaliter, sed æquiualenter. Hæc probatio, meo iudicio, conuincit conclusionem supposita illa doctrina communi, quam propterea hic examinare volo.

Quæres itaque an iuramentum de minori bono faciendo, obliget quoties observatio eius Aniuramen estet impedimentum maioris boni, aut ita, vt non tum de miposset quis illud non observare, quando vellet obliget quanfacere loco eius aliud magis bonum.

Prima sententia est negatiua absolute, & vni- facere maine uersaliter. Hanc videtur tenere S. Thomas art. 7. bonum. Soto 4.d.27. 9.2.a.5. Palud. 4.d. 28. 9.1.art.3. Ca- Piima fenietan. v. Periurium Sylvester v. Iuramentum 4. & alij plures. Secunda sententia est affirmatiua, secunda senquando illud minus bonum potest fieri sine pec- tentia. cato. Ita Glos. in cap si aliquid 22.9.4. Turrecrem. 16.art.2.num.3. & alij. Tertia sententia est, quan- Tertia sendo promissio sit Deo vniuersaliter, non obligare tentia. iuramentum de minori bono; quando verò promissio sit homini, obligare iuramentum de minori bono, nec posse satisfieri per maius bonum, quando sequeretur nocumentum ei, cui fieret promissio, & ipse esser inuitus, nis in his quæ vergunt ad perfectionem. Ita Suarcz lib. 1. de iur. cap. 12. num. 11. & 14. & sic conciliat primas duas sententias, quasi scilicet prima sententia loqua-

k k

no!le facere Primus mo-In illo poffet iurare non facere tale apus, & obligaret intamentum. Secundus moiurumentum,

141.

do quis vellet

Digitized by Google

tur

143.

nabiliser exi-

fimare qued

ú eni promite

geretur mi-d

nee bonk effet

contitue ma-

jori non obli-

Prince faliter

promittit mi-

Deo fatufa-

eit faciendo

maine bonk. Voto de mi-

mori bono sa-

tis fit dando

nu bonum

garetur ad

mines.

A∬ertio 1. Queties qui polles ratiogur de promissionibus factis Deo, aut factis etiam homini, sed impedientibus statum perfectionis: secunda verò sententia loquatur de aliis promissionibus factis homini.

Dico primò, quoties rationabiliter potest quis existimare quòd is, cui promisit aliquid minus bonum, esset contentus maiori bono, non teneretur iuramento de minori bono. Hæc est conformis authoribus primæ sententiæ; & ratio est manifesta; tum, quia faciendo maius bonum, faceret æquivalenter minus bonum, & satisfaceret consequenter iuramento de minori bono zquiualenter; tum, quia si is cui promisit, vellet condonare promissionem, non obligaretur vllo modo,vt ex dicendis suppono : ergo si esset contentus maiori bono pro minori, non obligaretur iurans ad minus bonum.

Hinc patet sententiam Suarij, quoad primam partem esse veram, quia quoties quis promittit Deo minus bonum, potest rationabiliter existimare quòd ipse esset contentus alio bono maiori, & hinc sententia communis est, quòd qui vouet aliquid inferioris bonitatis, possit satisfacere, dando rem meliorem. Et certe alius, qui voueret cereum Ecclesiæ, non satisfaceret dando centum scuta, quod videtur satis absurdum.

maisu bonti. 744. Assertio 2. Quotieseunque potest rasionabiliser existimari quòd promis-tens minus 🖫 bonum no ha buerit animă obligandi se çü detrimbato maioris boni iuramen-रमक कार्रकार boni non obli-Probatio

Dico secundò, quotiescumque potest rationabiliter iudicari quod promittens cum iuramento minus bonum, habuerit intentionem non obligandi se, nisi sub conditione, quòd non impediretur aliquid aliud bonum maius, suum, aut alienom,quàm bonum promissum, suramentum non obligat ad illud minus bonum in specie. Hæc videtur conformis authoribus primæ sententiæ: & probatur, quoties rationabiliter aliqua conditio subintelligitur in aliqua oratione, alias absoluta, non debet intelligi illa oratio absolute, sed conditionate: ergo quamuis quis quoad verba promitteret absolute minus bonum; si tamen subintelligeretur, aut intelligi deberet rationabiliter, & moraliter quod non vellet illud promittere,nisi in casu, quo illud minus bonum non esset impedimentum alicuius alterius magni boni. non deberer promissio intelligi absolute, sed conditionate facta, & consequenter non posset abfolutè obligare , nisi in casu , quo non adesset illa conditio. Antecedens probatur exemplis variis communiter admissis. nam promittens absolute ire cum aliquo, non intelligitur promittere ire, nisi in casu, quo possit ire sine peccato, quia talis conditio subintelligitur; & similiter promittens, ac'iurans soluere aliquam summam determinato die, non intelligitur ita absolutè promittere hoc, quin intelligatur conditio illa, nisi in detrimentum suum valde graue, aut in detrimentum Reipublicæ, aut illius, cui solueret, vergetet ista solutio; aut nisi moriatur interea, aut reddatur ipsi impossibilis solutio. Omitto varia alia exempla fatis communia, & obuia, idem fuadentia: ergo quando aliqua conditio subintelligitur ex communi prudentium, ac benè intelligentium sensu in oratione, oratio, quamuis ex se sit absoluta, debet tamen intelligi vt affecta illa conditione.

Probatur etiam confequentia prima,quia nullus debet obligari per aliquam orationem, nisi quatenus oratio intelligenda est; ergo si oratio, qua promittit quis quid, est intelligenda conditionate, non potest obligati, nisi conditionate.

Hinc patet primò verum esse illam partem sententiæ Suarij, qua dicit quòd si quis promittat alicui homini aliquid, non teneatur vi promis- Promittone sionis, aut iuramenti ad lid præstandum, quandoid impediret quominus posset ingredi statum Religionis, quia illa promissio intelligenda est sur impedicum conditione\subintellecta, nisi impediat sta- mentum actum Religionis, & hinc contrahens matrimonium potest ingredi Religionem ante matrimonium consummatum, & iniens etiam sponsalia cum iuramento.

Pater secundò non esse veram eius sententiam quoad aliam partem, qua videtur dicere quòd cæteræ promissiones factæ homini de aliis bonis, licet minoribus, obligent, quando non sunt mini, nun imimpedientia statum Religiosum, aut perfectionis, & earum non observatio cederet in detrimentum eius, cui fierent ; patet, inquam , fenten- sen obligare. tiam eius quoad hanc partem non esse vniuersaliter veram, quia quemadmodum potest eum detrimento eius, cui fit promissio, eóque linuito etiam quis ingredi Religionem, & non adimplere formaliter promissum iuratum, factum ipsi de inferiori bono, quia scilicet rationabiliter potest,& debet subintelligi illa condititio, nisi velit promittens ingredi Religionem: ita etiam potest quis non obligari ad promissiones multas alias, quarum impletio impediret alia bona longè maioris momenti, quia scilicet posset, & deberet subintelligi rationabiliter illa conditio, nisi per promissionis adimpletionem impediatur maius bonum illud.

Confirmatur hoc, assignando casus particulares, in quibus illa doctrina non debeat censeri Primu savera. Primus sit de eo qui intaret soluere vnum su in que scutum tali die alicui homini, certum videtur esse non obliget. quòd si non posset soluere illud scutum sine ia-Œura mille scutorum, quòd nullo modo obligaretur ad illud scurum soluendum, quamuis posset illud soluere, si vellet, & sequeretur etiam detrimentum aliquod, & cui promitteret nisi sol-

Rursus, si quis iuraret seruire alicui per vnum mensem, & ex hoc seruitio perderet occasionem aliquam valde magni momenti, quæ cederet in perpetuum suum emolumentum, non obligaretur sine dubio ad continuandum illud seruitium per mensem. Verum quidem est quòd, si is, cui promitteret, per defectum seruitij incurreret aliquod speciale detrimentum, quod non incurrisset, nist fuisset facta ipsi promissio, deberet promittens, si posset, recompensare istud detrimentum.

Tota autem difficultas huius rei quantum ad praxim, est in cognoscendo quando subintelligenda sit in promissione conditio, que impediat telligenda es obligationem absolutam eius, aut quando posset quis existimare rationabiliter quòd is, cui promitteret minus bonum, esset contentus alio maiori bono. Nec sanè mihi videtur facilè assignare regulam generalem; nam imprimis non suffi- semper pro cit pro regula quòd id posset sieri, quando bonum promisium esset minus, quam alterum bo- bonum quam num præstandum: nam alias si quis promitteret promittit. alicui liberalitor decem scuta, posset satisfacere dando ea pauperibus,quia,vt suppono, perfectius esset absolute dare illa pauperibus, quam alteri illi, si non esset pauper. & similiter, si quis promitteret seruire alicui per mensem, aut annum, posset satisfacere, seruiendo infirmis in xenodochio; quia absolute seruire infirmis esset melius opus, quam seruire isti alteri; sed hæc videntur

posten sequiquirenda ma-ioris perfeobligatur. Secunda corollarium. Multa promissiones fazum perfe-

147. Duando à in promissione conditio i pediens obli-Non (ufficit mittens fa

145. Primam corollarium,

# Dist. XXXIX. Quæst.vnic.

ablurda, quia tolleretur omnis seueritas iuramentorum promissoriorum: posset enim quis semper timere quòd non fieret ipla res promissa in specie, sed res aliqua alia, quæ esset melior in se, licèt non esset meliar ei, cui fieret promissio.

148. Affertio 3. Prima regula ad cognofcendü quan-do subintelligenda est tonditio.

Dico ergo tertiò, in ordine ad huius difficultatis resolutionem, quoties omissio maioris boni cederet in notabile detrimentum promittentis, aut Reipublicæ, aut vllius alterius, & omissio boni promissi, non cederet nisi in paruum detrimentum eius, cui fieret, toties posse subintelligi conditionem illam in promissione minoris boni, nisi per adimpletionem eius incurreretur tale notabile detrimentum, & posse etiam rationabiliter existimari quòd is, cui fit promissio, sit contentus non adimplere promissum, præsettim nisi ipsemet antequam fiat promissio, contrarium significet. Probatur prima pars, quia hac ratione intelligitur illa in promissione facta homini conditio illa, nisi impediatur status Religiosus, aut perfectionis, & in promissione vnius scuti, conditio illa, nisi incurratur detrimentum mille scutorum, aut magnum aliquod detrimentum Reipublicæ, aut ipsiusmet, cui sit promissio.

Probatur etiam secunda pars, quia semper debet præsumi quòd aliquis sit habiturus ordinatam voluntatem, nisi aliud constet: ergo cum esset ordinata voluntas eius, cui sieret promissio, velle non exigere minus bonum in casu, quo poneretur impedimentum boni notabiliter maioris; & esset valdo inordinata voluntas eius, si id exigeret, deberet præsumi in casu tali, quòd non exigeret minus bonum, nisi ipsemet contrarium declaret; quòd si declaret, tum quidem non potest præsumi de voluntate bona eius, sed tamen non debet quis morem gerere ipsi propter subintellectionem conditionis ex parte promissoris, quamuis is tum peccaret promittendo.

Obiicies primò caput si verò, de Iureiur. Non est tutum quemlibet contra inramentum suum venire, nisi tale quid, quod seruatum vergat in interitum falutisæternæ. Et fimile habetur in cap. Cùm contingat, de Iureiur. ergo non licet omittere rem iuratam, siue Deo, siue homini, vt fiat melior res.

Respondeo, negando consequentiam, quia quando fit melior res, observatur iuramentum factum de re minus bona, non quidem formaliter, sed æquiualenter. Deinde in casu secundæ conclusionis, vel non promittebatur absolute res minus bona, vel per consensum eius, cui fuit fa-&a promissio, tollitur obligatio promissionis, ac iuramenti, vnde obiectio non potest vrgeri benè contra secundam conclusionem.

Obiicies secundò caput Commissum, de Sponsalibus, vbi Alexander I I I. Pontifex, interrogatus quid deberet facere qui iurauit ducere aliquam in matrimonium, & meditabatur tamen ingredi Religionem? respondet potius esse priùs ducere matrimonium, quam ingredi Religionem: ergo iuramentum præstitum de rebus etiam impedientibus statum perfectionis, obseruari debet.

Suarez suprà cap.13. num.2. fusissime, vt solet, tractat hanc obsectionem, & varios modos dicendi proponit. Sed facilè respondetur negando consequentiam, quia illa contractio matrimonij rati non est impedimentum sufficiens status perfectionis, præsertim si commodè potest fieri pro tempore aliquo, pro quo quis non cogitat ingredi Religionem; licet cogitet ingredi postea ante consummationem. Sed aduerto ta-

men, ne fiat injuria sponsæ, multò melius esse, vt qui non vult consummare matrimonium, & vult tamen illud contrahere ad observationem iuramenti, longe consultius elle, vt significet sponse ducere in le illud non velle consummare; quia determinat vxorem, & ingredi Religionem : hoc enim significato nulla enpiens ta fit iniuria, si non consummetur; & si ipsa sit prudens, non debet consentire in matrimonium ante matricontrahendum, & sic liberabitur vir à iuramenti monium conobligatione, per non consensum fæminæ, vt summatum.

Dico quartò, quando minus bonum, quod promittitur homini, non notabiliter exceditur ab alio bono, & impletio promissionis cederet in tale detrimentum eius, cui fieret promissio, vt telligendum non peccaret vel venialiter, vel mortaliter, illud non ferendo, propter politionem istius alterius fieri non posmaioris boni; obligat iuramentum, & non de- sit iuramento bet eius adimpletio omitti propter positionem no pressando istius alterius maioris boni. Hæc assertio est iuxta secundam, & tertiam et iam sententiam, & patet: tum, quia non est fundamentum interpretandi consensum cius, cui fit, ad oppositum,nec subintelligendi in promissione conditionem illam, nisi adimpletio sit impedimentum istius alterius maioris boni; nam semper supponitur quod promittentes velint incurrere aliquod detrimentum, fi necesse fit ad adimpletionem promissionis; tum etiam, quia reuera aliàs eneruaretur securitas omnis promissionum iuratarum, ad magnum Reipublicæ detrimentum; nam omnes tales promissiones facile possent euadi per res alias meliores secundum se; qui enim iuraret dare scutum alicui, posset illud non dare illi, sed pauperi, & qui promitteret seruire alicui, posset ipsi non seruire, sed seruire in xenodochio infirmis, vt dixi suprà.

Dixi autemin conclusione, si adimpletio promissionis cederet in tale detrimentum eius cui fieret, quale ipse non teneretur subire sub peccato veniali, aut mortali, vt poneretur maius illud bonum; quia si deberet subire illud detrimentum propter maius bonum sub pœna peccati, existimo probabile esse quòd posset non obsernari promissum tum; quia verisimile est quòd subintelligenda sit in promissione talis conditio, nempe nisi impediret bonum, quòd is, cui sieret promissio, non posset sine peccato impedire.

Sed obiicies contra hanc conclusionem illam Obiectio cons regulam Iuris : Non frangit fidem, qui in melius com- tra hanc conmutat. ergo qui promittit alicui minus bonum, elusionem. potest non adimplere promissionem, modò faciat aliquid melius. Respondeo, hanc regulam intelligendam quando commutatio fit sine præiudicio tertij, aut iuxta limitationes politas in tribus primis assertionibus.

Ex his habetur quando iuramentum posterius de maiori bono obligare potest,non obstante iuramento priori de minori bono incompatibili; quoties enim ipsummet mains bonum fieri potest in conscientia, toties iuramentum de eo factum obligat ad illud.

Conclusio secunda Doctoris in hoc paragrapho est, quòd jurans juramentum incautum pec- Conclusio 1. cet mortaliter. Hæc conclusio non extenditur An iuramenexpresse à Doctore ad iuramentum incautum incautum sum omne veriulque primæ,& lecundæ speciei; vnde posset peccatum quantum ad verba extendi ad iuramentum in- mortale. cautum primæ speciei, quo scilicet quis iuraret facere malum; imò Scholiastes non extendit il-

Quid facete

150. Affertio 4.

ışt.

Reponso fu-

149.

Obicatio 1.

Refersie.

## Lib. III. Sententiarum 1016

lam ad omne tale, sed ad illud, quo quis iuraret facere aliquod malum mortaliter; vnde existimat iuramentum factum de re mala venialiter, elle peccatum tantum veniale: & idem sentit de iuramento incauto secundæ speciei, quo aliquis iuraret le non facturum opus supercrogationis, citarque Authores multos pro hac sua limitatio-

ne: vt intelligatut mens Doctoris.

Dico primò, iurare facere peccatum mortale, est peccatum mortale, tam si quis habeat intentionem id faciendi, quam si non habeat. Hæc est incantum de sine dubio Doctoris, & Doctorum communiter, peccato mor- qui citantur à Scholiaste. Probatur, quia est grauissima iniuria Deo adducere ipsum in confirmationem mali grauis faciendi, sine adsit intentio faciendi illud, siue non. Confirmatur specialiter Confirmatio. quoad secundam partem, quia iuramentum tale sine animo faciendi, est periurium formale:omne autem tale est peccatum mortale, vt suppono ex dictis suprà.

Affertio 2. Iuramentum incautum de weniali est mortale.

153.

Juramentum

tali est mor-

tale.

Probatio.

Affertio 1.

Dico secundò, probabile est quòd peccer quis mortaliter iurando se facturum quodcunque veniale peccatum, ita Angelus, Syluester, Abulensis, citati in Scholio, & videtur magis conformis Do-Aori, quia absolute loquitur de iuramento incauto; & si non putaret id esse verum de omni iuramento tali, deberer excipere illa iuramenta, quæ non essent talia, aliàs minutè procederet.

154. Probatio.

Probatur hæc conclusio, quia licet ipsum peccatum veniale non sit grauis irreuerentia Deo, tamen adducere Deum in confirmationem eius faciendi, & in ordine ad stabilitatem inducendam, seu ad confirmandum hominem in proposito faciendi talis peccati, videtur gravissima iniuria ipli. Confirmatur, quia qui lic iurat, propterca jurat, vt magis confirmetur in animo adimplendi iuramenti, si habet talem animum, aut vt fignificet aliis quòd fic se confirmet, quod videtur valdè iniuriosum Deo.

Cofirmatio 2.

Confirmatur secundò, quia vel non habet animum adimplendi iuramenti,& sic peccat peccato periutij, secundum omnes; vel habet talem animum, & iuramento confirmat se in illo animo continuando, existimando se obligandom virtute iuramenti ad eum animum non deserendum, ex co, quòd putarer offendendum Deum, si iuramentum non observaret : sed habere talem opinionem de Deo est grauis iniuria ipsi: ergo & iuramentum, quod necessariò præsupponit, aut inuoluit talem opinionem.

155, Cofirmatio 3.

Confirmatur tertiò clariùs fortè: ideò aliquis putat per iuramentum se confirmandum in animo faciendi quod promittit: quia putat displiciturum Deo quod non retineret talem animum, supposito iuramento, & ideò profert tale iuramentum, quia retrahit à deserendo illo animo; & ideò etiam alij habent maiorem certitudinem de re promissa, quando adiungitur iuramentum, proptereaque exigere solent iuramentum: ergo iurans putat Deo displicere quod non observaretur, aut significat saltem se id putare : sed signisicare quòd Deo placeat observatio promissionis de re peccaminosa, etiam venialiter,& quòd displiceret ipli non observatio eius, est gravissima iniuria ipfi,est enim idem ac fignificare quòd placeat ipsi peccatum veniale.

Dixi conclusionem esse probabilem tantum, propter reuerentiam Authorum, qui oppositum renent, quos citat, & sequitur Scholiastes, & Suarez lib.3.de Iuram.cap. 19.num.3. Ad quorum fundamentum paret responsio ex dictis, nihil enim aliud adducunt, qu'am qu'od iuramentum de peccato veniali faciendo, non sit nisi leuis iniuria, quod tam facile negatur, quam ab ipsis asseritur & patet ex dictis probabiliter esse falsum.

Dico tertiò, probabile elle quòd iuramentum incaurum secundæ speciei, quo scilicet quis iuraret non facere opera supererogationis, sit peccatum mortale. Ita Angelus v. Periurium num.1. O' v. Iuram. 5.n. 2. ac Syluester v. Iuram. 2 quest. 2. erogationu quando opera illa sunt magna, ve est ingressus est mortale. Religionis, videturque este magis ad mentem Scoti, quia cum præmisisset duas species iuramenti incauti, quarum vna est iuramentum, de quo hic loquitur, subiungit vniuersaliter iurans iuramentum incautum peccare mortaliter in actu peccandi; quòd si hoc non referret ad vtramque speciem præmissam, omnino satis diminutam daret resolutionem. Authores, qui tenent opposirum, citantur à Scholiaste, quibus adde Suarez Suprà cap.18.num.3.

Probatur conclusio ex dictis inter probandum Probatio, præcedentem affertionem : quia fic iurans vel est sine animo adimplendi, & sic peierat secundùm omnes, & consequenter peccat mortaliter, vel habet propositum, aut animum adimplendi, & sic facit grauem iniuriam Deo, significat enim quòd placeat ipli observatio talis iuramenti; aliàs enim non confirmaret dictum suum iuramento, vt paret ex vltima confirmatione præcedentis assertionis. Fundamentum aduerlæ lententiæ est , quòd non continear grauem irreuerentiam, cuius oppolitum nos lupponimus, & probauimus iam.

Aduerte autem circa has assertiones, facilè exenfari posse homines à peccato mortali in his iuramentis incautis, quæ aduersarij dicunt non esse peccara morralia, quia communiter vel habere solent indeliberationem in iis iurandis; vel certè existimant aut quòd non habeant vllam malitiam, aut quòd non habeant malitiam grauem; hoc autem nihil facit contra nos, qui loquimur de illis, quantum est ex natura sua independenter ab ignorantia, aut indeliberatione iurantis.

p Posset poni aliud iuramentum incautum. VItta duas species, quas primò proposuit iuramenti Tertia speincauti, ponit hîc tertium, quo quis iuraret facere cies iuramialiquid à parte rei impossibile, quod tamen ipsi, ti incanti, dum iuraret, non appareret tale, & resoluit quòd est de re imfic iurans non peccet, quia excufatur ob ignoran- possibili. tiam, quod si tamen putaret se id præstare non posse, non posset habere animum essicacem id faciendi, nec probabilem, aut certam coniecturam quod id faceret, & consequenter peieraret periurio propriè dicto, atque adeò peccaret mortaliter. Quantum autem ad obligationem obseruandi huiusmodi iuramenti, certum est nullam esse posse, quia nemo tenetur ad impossibile.

Quæri potest hîc, an obliget iuramentum de Quid dicenre indifferenti, que nec bona est, nec mala, & ramento de re quomodo peccet, qui tale iuramentum præstat? indifferenti? Doctor quidem non tangit hanc difficultatem expresse; nec Sanctus Thomas eriam: & fortalsis ratio eorum erat, quòd huiusmodi iuramenta vix occurrant vnquam in praxi, difficile enim est, quòd aliquis velit deliberate confirmate se iuramento ad faciendum aliquid, quod non habeat bonitatem honestam, aut malitiam.

Dico tamen sic iurantem non peccare,& teneri ad observantiam, nisi velit aliquid boni facere Assertio I. loco istius actus indisferentis. Hæc est contra peccent & te-

156. Iuramentum incantum de non facienda ofus super-



Probatio.

Confirm. 1.

Confirm. 2.

159. An iuramentum factum contra mores ciniles st peccaminosum, aut obli-Qui dicuntur mores ciniles. Prima sententia.

Probatio hutwi sensensia.

160. Regeitur.

Suarez suprà cap. 16. & videtur mihi esse mens Doctoris, quia infrà dicit universaliter quòd omne iuramenrum, quod non est dolosum, incautum, aut coactum, obligat; sed iuramentum huiusmodi non est vllum iuramentum ex his:ergo obligat secundum Scotum.

Probatur conclusio, quia nihil impedit obligationem talis iuramenti, cùm non sit de re mala,nec de impedimento boni ; & deinde nulla est ratio, ob quam quis peccaret illud præstando, quando actus esset ipsi, aut aliis bonus bonitate delectabili non mala. Confirmatur, quia potest quis licitè iurare se laboraturum in horto alicuius, & tenebitur adimplere iuramentum, etiamsi non consideret istum laborem, vt honestum, modò non consideret ipsum vt inhonestum, aut vt impeditiuum maioris boni. Confirmatur secundò, quia eo ipso quo actus ille ex se indifferens promittitur cum iuramento, melius est ipsum facere, quàm oppolitum actum indifferentem,& posser quis meteri adimplendo promissum: ergo nihil impedit obligationem talis iuramenti, aut etiam prolationem eius.

Quæri potest secundò, an possit aliquis iurare licitè facere aliquid contra mores ciuiles, & an teneat talis obligatio? Mores ciuiles hîc vocantur illi actus, qui sunt ex se indifferentes moraliter, sed sunt tamen ordinati, seu præscripti per leges ciuiles sine obligatione conscientiæ; vnde hæc difficultas eadem in re est cum illa, quæ proponitur aliis verbis, an iurare facere aliquid, quod est contra leges ciuiles, sit peccatum, aut obliget? Suarez lib. 2. cap. 20. 21. 22. 23. non fusè tantum, sed, meo iudicio, confuse etiam hac de re agit: summa autem doctrinæ ab eo traditæ est, quòd obliget iuramentum contra solos mores ciuiles vniuersaliter, iuxta quod omnes casus, qui opponuntur isti doctrinæ, & ex quibus colligi posser quòd aliqua iuramenta contra ius ciuile facta, non obligent, sic explicat, vt conetur ostendere iuramenta, de quibus in illis casibus, non esse contra solos mores ciuiles, sed etiam contra naturales, seu honestos.

Probat hoc, quia licèt legibus ciuilibus improbetur alienatio feudorum dotalium C. de coll. l. pactum dotale; tamen in cap. Cum contingat, de Iureiur.& cap.licèt mulieres, de l'ureinrando, si iuret mulier non contrauenturam se tali alienationi, valet alienatio, & iuramentum obligat illam ad non contraueniendum. Similiter licet per leges ciuiles irritetur renunciatio filiæ facta de bonis paternis ex conditione dotis recipiendæ; tamen in cap. Quamuis pactum, per leges civiles decernitur, si iurauerit se non contrauenturum isti renunciationi, iuramentum valere.

Quæ exempla ab aliis etiam Authoribus communiter adducuntur: sed certe non video quòd faciant ad propositum; nam licèt ius ciuile irritet illam alienationem, & renunciationem, non tamen ordinat vt non fiant: vnde iuramentum quo iuraret filia non contrauenturam se renunciationi, aut quo vxor iuraret se non contrauenturam alienationi, non est vllo modo contra leges ciuiles, nec consequenter contra bonos mores ciuiles in sensu præsenti : ergo prædicta exem-»pla non faciunt ad propolitum.

Magis fauet huic sententiæ quòd quoties possit quis absque peccato observare iuramentum, totics teneatur id facere propter reuerentiam diumi nominis; quæ est ratio, qua in prædictis ca-

pitibus iuris Canonici vtuntur Pontifices ad ordinandam observationem iuramenti : sed quoties iuramentum fieret contra solas leges ciuiles non obligantes in conscientia, toties posset obleruari iuramentum absque peccato.

Sed certum tamen est quòd hæc regula non sit *Reiichur.* vniuersaliter vera, vt quoties quis posset obseruare iuramentum absque pegcato, toties id de-beat facere, vt patet ex dictis suprà contra Suarium, sue iuramentum fiat Deo, siue homini.

Dico ergo primò, quoties cumque ordinant leges ciuiles aliquid,iuramentum, quo quis iuraret 1. Assertio. facere oppolitum, non obligare, & propterea iu- Secunda senramentum, quod est propriè contra leges cluiles, tentia nega-non obligare ad adimpletionem; qui tamen sic tun. iurauit scienter, peccauit. Probatur prima pars, Iuramentum primò, quia non potest dari vllum exemplum de contra leges opposito, præcipua enim exempla quæ adduci so-lent, sunt illa ex cap. Cum contingat, & cap. Quam-peccaminouis pactum: sed illa non sunt ad propositum, vt sum, & non

Probatur eadem pars secundò, quia maior Probatio 1. videtur debere esse vis legis publicæ ad retrahendum ab actione, quam intamenti particularis per- eiusdem. fonz ad obligandum ad cam faciendam.

Probatur tertiò, quia leges ciuiles bonæ, de Probatio 3. quibus loquimur , nunquam præcipiunt aliquid, nisi quod cedit in bonum publicum, siue immediate, siue mediate: sed absurdum est quod iuramentum priuatum posser obligare ad omittendum illud, quod præcipitur in ordine ad bonum publicum.

Confirmatur hoc, quia valdè difficile est ostendere quòd id, quod præcipiunt leges ciuiles, quandoquidem tendat semper ad bonum commune, non sit eo ipso pertinens ad honestos mores,& naturales,& vix, aut ne vix quidem, potest dari vlla certa regula, ex qua colligi possint eæ leges ciuiles, quæ obligant in conscientia, & quæ non: ergo quandoquidem certum sit quòd iuramentum non possit obligare ad contraueniennon obligandum legibus ciuilibus obligantibus in conscientes in contia, dicendum est quòd non possit obligare ad scientia. contraueniendum vllis legibus ciuilibus, quibus præcipitur, aut prohibetur aliquid propriè. Probatur consequentia, quia aliàs propter difficultatem discernendi inter leges obligantes, & non obligantes in conscientia, magnum esset periculum quòd sæpè fierent multa vi iuramenti contra leges obligantes in conscientia, quod est magnum inconveniens, & fine necessitate non po-

Antecedens patet ex longissimo discursu, quem facit Suarez cap. 21. ad illas leges discriminandas, & variis modis dicendi Authorum, quos adducit, & ego breuitatis causa omitto. Et hinc sanè potest confirmarisententia Couarr. 2. part.num. 1. §. Verum hac, reiicientis distinctionem vulgarem morum naturalium, seu honestorum, & ciurlium, tum reiteienseu politicorum : nam posset optime dici quod de distinctioomnes actiones præscriptæ, aut prohibitæ per in ciuiles & leges civiles fint mores naturales honesti, aut naturales. inhonesti,& hoc supposito tollitur teta vis huius quæsiti, & resolutio eius reducenda est ad resolutionem quæstionis, qua quæreretur an iuramentum factum contra mores naturales, seu honestos, obliget, cuius negatiuam partem omnes concedunt.

Probatur quartò, quia quamuis daremus non solum dari aliquas leges ciuiles ordinantes hominibus

Difficile eft

Fundamen-

161. Probasio 4.

tio einfdem Tententia.

Alia proba-

minibus aliquas actiones sine obligatione vlla in

conscientia peccati, aut venialis, aut mortalis; non inde tamen sequeretur quòd obligaret iura-

mentum ad faciendum contra illas: ergo non est

**Juramenta** 

facta contra

statuta reli-

obligătia sub

Peccato non ebligant.

dicendum quòd sic obligat. Consequentia patet, quia illa non obligatio in conscientia est ratio principalis, ob quam iuramentum obligaret contra illas factum, potius quam contra alias leges. Probatur antecedens, quia iuramenta facta contra statuta Religionum nó obligantia in conscientia non obligant; si quis enim Dominicanus, aut Franciscanus iuraret frangere silentium tempore quo ordinatur per statuta, illud obseruari debere, quamuis non peccaret mortaliter, aut venialiter id faciendo (iuxta probabilem opinionem quòd illa statuta non obligant ad vllum peccarum) tamen certum est quòd non obligaretur vi iuramenti ad illa statuta violanda: ergo

Confirmatur, quia non videtur quòd dentur vllz leges civiles przcipientes aliquas actiones, quæ non habeant tantam vim obligandi,& eneruandi iuramenta contra se facta, quantam habent statuta Religionum: ergo sicut iuramenta contra hæc facta non obligarent, ita nec contra

quamuis leges ciuiles non obligarent ad pecca-

ta mortalia, aut venialia, adhuc iuramenta con-

tra eas facta, possent non obligare ad sui adim-

pletionem.

Confirmatur secundò, quia ideò illa statuta Religionum habent vim annullandi iuramenta, quia sunt de rebus bonis conducentibus ad bonum commune Religionis, quædam quidem immediate, & quædam mediate; & quia sunt facta per superiorem auctoritatem, cui subordinantur personæ particulares: sed idem prorsus est de legibus ciuilibus: ergo dicendum est quòd illæ annullent iuramenta contra se facta; & quomodocumque soluetur argumentum de adimpletione juramenti in casu, quo fieret contra statuta, poterit etiam solui in casu nostro. In veroque autem casu potest dici quòd propterea non obliget, quia est contra ordinationem Superiorum, quorum voluntati decet acquiescere, etiam cum non obligarent ad peccatum; & quia est de bono omittendo, quod pertinet ad bonum commune, eui bonum particulare personæ priuatæ non debet præindicare.

Vt autem meliùs intelligatur conclusio, aduertendum est aliquas esse leges ciuiles, quæ ordinant aliquid fieri circa aliquas actiones,& quæ requirunt ctiam aliquas determinatas actiones, non quòd reuera ordinent illas actiones fieri, aut prohibeant oppositas; sed aut vt per hoc dent facultatem faciendi tales actiones, aut quia in ordine ad aliquem effectum particularem non volunt alias actiones diuerlæ rationis ufficere; & huiusmodi leges non propriè præcipiunt, aut statuunt, aut ordinant tales actiones fieri, nec vllo modo simpliciter prohibent oppositas actiones; nec consequenter de iis agimus in nostra conclusione. Vnde si quis iuraret non facere tales actiones, sed potius oppositas, iuramentum valeret fi aliunde non impeditetut, quàm per illas leges.

Tales autem leges communiter sunt quæ solùm irritant vim obligatiuam aliquarum actionum, quæ alias obligarent, & nullam habent ex se malitiam, aut incommoditatem; & speciatim tales sunt illæ leges civiles, quod supra insinuavi,

que irritant alienationem feudi dotalis factam per vxorem, & resignationem hæreditatis factam per filiam, neque enim volunt leges, aut ordinant, aut statuunt, vt non fiant ista actiones, sed factas irritant.

Aliæ sunt leges ciuiles, quæ requirunt simpliciter aliquas actiones, & prohibent alias, vt sunt illæ, quæ fiunt de ferendis armis noctu, de non transportando frumento extra Rempublicam, de non ludendo aleis, de non adeunda tali domo, in qua solerer alicui occurrere occasio rixarum, & similes aliz, déque his procedit conclusio directé. Et ne dicat Suarez has omnes leges obligare in conscientia, præterquam quod multi Doctores tenent quòd non, si apponant pænam, vt apponere possint : sic enim sentit Iason. Ioan. Andr. Gomes.quos citat, & sequitur Nauarr. in cap. fraternitas 12.9.1.n.22.6 in Man.cap.23. num.55. & V2lent.q.5. de legibus part. 6.5.3. præter hoc, inquam, certum est quòd possint non obligare, si conditores velint per eas non obligare, siue addant pænam expressam, siue non; & tum curret conclusio. Quòd si de facto omnes leges ciuiles ordinantes actiones absoluté, & simpliciter obligent in conscientia, tum frustrà quæritur an iuramenta facta contra leges ciuiles non obligantes in conscientia obligent, cùm quæstio sit de subiecto non supponente, supponit enim quòd dentur leges ciuiles non obligantes in conscientia, quod in hac hypothesi esset falsum; & præterea propter eandem rationem malè dividerentur mores in naturales, & honestos, acciuiles, seu politicos non honestos.

Confirmatur, quia non folum in legibus ciuilibus, sed etiam in Canonicis sunt huiusmodi Consirmatio duæ leges, quarum quædam exigunt fieti simpliciter aliquas actiones, & prohibent aliquo modo oppositas; quædam verò non exigunt simpliciter fieri actiones, nec prohibent simpliciter oppolitas, sed dant facultatem vt fiant alique actiones', & in ordine ad aliquem effectum particularem exigunt determinatas actiones, sic vt aliz in ordine ad talem effectum non fint sufficientes propter illas leges, licèt aliàs fuissent, & irritant aliquas actiones, quantum ad aliquem effectum, quem aliàs habere possent. Exemplum primarum legum est obuium in legibus Canonicis ordinantibus auditionem Sacri diebus festis, Confessionem semel in anno, Communionem in Paschate, & prohibentibus lectionem librorum hæreticorum, esum carnis diebus Veneris. Exemplum seconda um legum est in iis legibus, quibus ordinatur vt Abbates celebrent in Pontificalibus, Metropolitani deferant crucem publicè ante se; neque enim per has leges obligantur ad hæc facienda, ita vt si omitterent id facere, peccarent vllo modo quoad illas leges. Alia exempla sunt in legibus, quibus ordinatur vt actus aliqui de se boni, & non prohibiti, sufficientésque ex se ad aliquem effectum, non sufficiant ad illos effectus, vt, verbi gratia, in lege prohibente validitatem testamenti facti sine Notario publico ac testibus, & in lege irritante omnem renunciationem, & dispositionem Nouitij,nisi siat cum licentia Episcopi, siue eius Vicarij intra duos menses proximos ante professionem, vt habetur in Concil. Trident. sess. 15.

Alia exempla sunt plurima, quibus supposi- Probatio vitis, sic argumentor : absolute & simpliciter di- tima affer-

citur tionis.

163.

Advertentia

ad intellirentiam con-

elusionu,

Digitized by Google

#### Dist. XXXIX. Quæst.vnic. 1019

fatta contra leges canonicas non obligant : ergo mee contra ciniles.

citur quòd iuramenta facta contra leges Canonicas non obligent ad observantiam, quia facta contra leges primi generis non obligant, quamuis facta contra leges secundi generis obligarent, quia reuera iuramenta non fiunt propriè contra secundas leges, nec propriz secunda leges præcipiunt, aut ordinant actiones: ergo quandoquidem iuramenta contra primas leges Iuris ciuilis non obligent, licèt obligarent iuramenta contra secundas leges, absoluté, & simpliciter deberet dici quòd iuramenta facta contra leges ciuiles non obligent. Et sanè hinc constare potest, si benè aduertatur, quòd idem omnino sit dicendum de iuramento facto contra leges Canonicas, & ciuiles, neque enim Canonica omnes obligant ad peccatum; si omnes ciuiles non obligent.

167. to condo.

q De iuramento coacto. De hac tertia specie De iuramen- iuramenti promissorij Doctor hie nihil resoluit, quòd non vacauerit fortè examinare controuersiam, quæ erat ea de re: ego hîc breuiter quod sentio subiangam.

Tres Species coasti.

Quod ve distinctiùs fiat, aduertendum est, tres esse species iuramenti coacti. Prima est iuramentum per iniuriam absque metu, aut dolo extor-Secunda est iuramentum per dolum extortum. Tertia est iuramentum extortum per metum, de quibus sigillatim agendum est.

1. Affertio. Iuramentum per iniuriam extortă obligat in conscientia. Quid fit inramentum extortum, per iniuriam.

Dico primò, iuramentum per iniuriam extortum absque metu, aut vi, aut dolo, obligare in conscientia. Hæc est communis, & speciatim Suarez lib 1. de luram.cap. 9. Sanchez lib. 3. in Decalog. cap. 11. Est autem iuramentum huiusmodi illud, quo quis obligarecur fine metu, aut fraude ad iurandum facere aliquid, ad quod faciendum iniustè obligaretur, vt., verbi gratiâ, si vsurarius non vellet mutuò dare pecunias, nisi ipsi præstaretur iuramentum de soluendis vsuris; aut h mercator non vellet dare merces, nisi iuramento præstito de soluendo duplo plusquam valerent: nam cum nec viurarius possit, nisi iniuste, exigere vsuras, aut iuramentum de iis soluendis ; nec mercator tale prætium, si alter necessicate compulsus præstet tale iuramentum, illud iuramentum meritò dici potest extortum per

168. Probatio conclusionis ab anttorisate,

Hoc supposito, probatur conclusio ex cap. Debitores, de Iureiur. vbi expresse deciditur illis verbis : Debitores ad soluendas vsuras, quibus se obligauerant , cogi non debent : si verò de ipsarum solutione iurauerunt, cogendi sunt Domino reddere iura-

Probatio à ratione.

Probatur etiam ratione, quia potest absque peccato implere illud iuramentum, & nulla ratio adest, ob quam excusari posser, & præterea magna detrimenta orirentur, si non adimpleretur, quia sic vsurarij non darent mutud suas pecunias in tempore necessitatis; nec mercatores venderent suas merces.

Obietio.

Obiicies, Promissio soluendi, scilicet vsuras, ob quam confirmandam adhibetur iuramentum, est irrita iure naturæ; ergo iuramentum non po-

Circa antecedens huius obiectionis ponit Suarez duas sententias: vnam negantium illud, & dicentium quòd sit irrita tantum iure ciuili; alteram concedentium illud, quam ipsemet se-

169.

Quod ad me autem attinet, existimo satis pro-Promissio solo babile esse quòd promissio prædicta non sit irrita Scoti oper. Tom.V I I. Pars I I.

iure naturæ, quia quemadmodum iniuria, quam uendi vsurae facit vsurarius iuranti, non impedit quominus valeat iuramentum, & quis teneatur eo supposito ex virtute religionis soluere vsuras; ita etiam non videtur impedire ex natura rei, quo minus valeat promissio, & teneatur ex virtute sidelitatis promittens soluere quod promisit. Nec refert fundamentum Suarij, quod scilicet promis- Soluitur funsio fundetur in iniuria, & quod in actione iniu- damenta riosa non possit fundari vera obligatio ex parte Suary de opiniuriati. Hoc, inquam, non refert, quia non fundatur promissio in iniuria, magis quam iuramentum; nec obligatio promissionis fundatur in actione iniuriola, led in ipla promissione, quæ non est iniuriosa, sicut obligatio iuramenti fundatur in iuramento.

Nec refert etiam quòd per solutionem vsurarum non transferatur dominium in viurarium soluitu (quod est aliud fundamentum Suarij) & quòd aliud eine consequenter illa datio sit irrita; hoc etiam non fundamenta. resert, quia licèt illa datio sit irrita, quantum ad effectum transferendi dominium, tamen non est irrita, quantum ad effectum liberandi eum, qui soluit, omni debito, quod posset habere. Et eodem modo in proposito etiam, licèt per promissionem non acquireret vsurarius ius aliquod propriè dictum, & consequenter promisho esset irrita, quantum ad hunc essectum dandi ipli tale ius, tamen non esset irrita, quantum ad obligandum promittentem ad dandas vsuras, & solutio vsurarum, que postea sequeretur, posset quidem esse irrita quantum ad transferendum dominium rei datæ vsurario, sed non

s ab obligatione promissionis.

Confirmatur hoc, quia secundum ipsum Suarium per promissionem iuratam non confertur vllum ius vsurario, & tamen vi istius tenetur iurans soluere vsuras, non quòd vsurarius habeat titulum, quantum & ex parte sua, eas exigendi, aut retinendi; sed quòd iurans promisit Deo soluere, arque aded teneatur ex virtute Religionis soluere quod promisit, quod & significatur in eodem cap. Debitores, vbi dicitur cogendi sunt Domino reddere iuramentum: ergo similiter quamuis per promissionem, vsurarius non acquireret ius ad rem promissam, nec dominium per actualem folutionem rei-promissæ; posset tamen promittens habere obligationem fidelitatis ad dandam rem promissam.

esset irrita quantum ad liberationem promitten-

Dices, si per iuramentum non acquireret vsurarius ius ad rem promissam, non posset relazare Replica.

iuramentum contra omnes. Respondeo, negando sequelam, quia certum est in promissionibus, que siunt homini, siuc confirmatis iuramento, siue non, includi illam conditionem, si homo velit eas acceptare, & præsertim est certum hoc de promissionibus huiusmodi, de quibus loquimur : nam absurdum fest, quòd aliquis vellet iurare dare vsuras vsurario, velit, nolit. Itaque potest vsurarius relaxare iuramenta, & promissiones non remittendo ius suum, quod nullum est, sed ponendo conditionem, qua posita, tollitur obligatio ex parte iurantis, qui non iurauit, nisi ex hypothesi, quod non poneretur talis con-

Per hæc paret antecedens præmissæ obiectionis esse falsum. Vnde si promissio sit irrita , non Responsio dierit irrita, nisi ex lege Canonica: sed an sit sie sijonem posi-

171.

etiam gam #.168.

An promiffic Amplex fatta Ulura foluëda sit irrita

etiam irrita non constat mihi ex prædicto cap. Debisores: nam licet dicat quod promittentes viuras abique iuramento non fint cogendi, non propterea sequitur quòd promissio sit irrita; sed posset tantum ordinari, vt quandoquidem vsude lege Ca- rarij non acquisiverunt ius per promissionem, quam iniuste extorserunt, ij qui promiserunt, quamvis debeant soluere ex sidelitate, non tamen ad hoc fint cogendi per ministros iusticia, nili iurauerint.

> Sed quidquid sit de hoc, respondeo in forma. Primò, negando antecedens: & si ponatur aliud antecedens, nimirum quod promissio sit irrita Iure ciuili, quamuis pollet forte id negari, vt iamiam insinuaui; tamen respondeo secundò, illud admittendo, & negando consequentiam; quia licet ius ciuile irritet promissionem simplicem, non tamen iuratam, vt patet expresse ex cap. Debitores.

> Quòd si cui placuerit admittere antecedens cum Suario, debet negare consequentiam: ad cuius rationem assignandam, eum ad eundem Suarium remitto, in quo quo2d hanc responsionem impugnando, quod facile esset, nolo immorari.

> Obiicies secundo, soluere vsuras est peccatum; ergo non valet iuramentum de iis soluendis. Consequentia patet, quia iuramentum de re illicita facienda non obligat. Probatur antecedens, quia eas soluendo concurrit quis ad peccatum vsurarij, qui non potest absque peccato eas recipere.

Responsio. An pecces guis soluendo €∫urai.

1. Obietia

elusionem.

Respondeo, negando antecedens, ad cuius probationem dico quòd soluens vsuram non concurrat nisi indirecte, & per accidens ad peccatum vsurarij accipientis illas peccaminosè; nam qui soluit, non vult nec intendit, nec optat quòd alter accipiat, sed potius optat oppositum, & soluit pecunias ad satisfaciendum obligatio-

Itaque quemadmodum si Deus præciperet alicui mulieri pulchræ ire foras ad audiendum Sacrum, deberet ipsa obedire, quamuis moraliter scirer aliquem inde accepturum occasionem peccandi, nec tum concurreret per se, sed per accidens tantum, ad peccatum alterius, qui sibi ipsi ascribere deberet quòd peccaret; ita directè in proposito accidit: nam soluens vsuram, hoc facit ve satisfaciat præcepto diuino ordinanti ve obseruetur iuramentum, & si alius inde accipiat occasionem peccandi, sibi ipsi imputare debet.

Adde ad hæc quòd soluens vsuram illam, non magis concurrat ad peccatum, quam non soluendo concurreret, imò minùs, quia soluendo vsuras solùm dat occasionem viurario apponendi actum externum peccaminosum : nam actum internum, hoc est, animum essicacem recipiendi vsuras, semper habet, vel actu, vel virtute: aliàs non acciperet vsuram : sed non soluendo vsuras daret occasionem aliorum peccatorum internorum, que simul essent cum illo animo peccaminoso volendi recipere vsuram: ergo magis concurreret ad peccatum non soluendo, quam soluendo, & consequenter potius deberet soluere, quàm non soluere, quantum ad hanc rationem. Consequentia patet. Probatur antecedens, quia si non solueret, adhuc vsurarius haberet animum recipiendi, vt suppono, & præterea haberet animum exigendi, & indignationem ac desiderium vindicta, aliósque actus prauos, moraliter loquendo.

Obiicies tertiò, illa adimpletio promissionis non esset actus virtutis: ergo non obligaret iuramentum ad illam, quia iuramentum non potest obligare ad actus indifferentes. Respondeo, primò, negando consequentiam cum sua probatione, quia, vi suprà dixi, benè potest iuramentum obligare ad actus indifferentes. Re- Responses, spondeo secundò,negando antecedens, quia esset actus fidelitatis, & posset etiam esse multarum aliarum virtutum, ex quarum fine, seu motiuo elici, vel imperari posser, & hoc quidem ex natura fua.

Ad maius autem complementum huius rei, aduertendum est, quòd licèt quis teneatur solue- soluens vige re viuras promissas cum iuramento, posse tamen eum repetere illas, quia reuera non spectant ad menti pues víurarium, qui nullum ius acquifiuit ad illas,

Quod tamen verum est in casu, quo non iu- petere nifin, rauit se non repetiturum illas, quòd si sic iurauit, non potest repetere; sicut non potest non soluere illas ob iuramentum soluendi. At benè poterit adhuc denunciare iniuriam fibi factam peters, potes Iudici, qui remedium porest adhibere, cogendo vsurarium ad restitutionem. Sed quid si exigatur iuramentum non denunciandi, nec signifi- anniare. candi aliquo modo se soluisse vsuras? Respon- Responso det Suarez cum D. Thoma art. 7. tale iuramen- Suari, tum esse de re iniqua, & consequenter non esse præstandum, & si præstitum fuerit, non esse obseruandum. Et si dicas, hinc sequerentur multa incommoda, nempe quòd in magnis necessitatibus vsurarij non vellent soluere vsuras. Respondet, hoc non obstante, non debere præstari tale iuramentum, nist cum æquiuocatione, aut restrictione mentali.

Verum nisi esset aliqua lex particularis ordi- Alia nifin. nans denunciationem, quæ sanè mihi non oc- sio. currit, existimo posse, & debere observari iutamentum non denunciandi, atque adeò tale iuramentum posse præstari; quia nihil impedit quo minus præstari possir, nisi quòd non possir obferuari. Moueor autein ad hoc fentiendum, quia existimo non debere quem committere se, aut alios, periculo non recipiendi pecunias in necessitatibus suis ab vsurario propter emendam illam vsurarij, quæ expectari posser ob eius denunciationem, præsertim cum illa emenda sic valde incerta: nam quamuis certum esset quòd cogeretur viurarius ad restitutionem, non tamen certum est quod restitueret illa, ita vt non haberet animum non restituendi, si posset, & desiderium vindica, ac alios actus peccami-

Aduerto autem viteriùs circa hoc, obligationem soluendi vsuras, aut adimplendi huiusmodi promissiones, facile cuadi posse, si vera esset set qui facisententia Suarij, & Sanchis dicentium quòd non obligationem obligaretur quis iuramento adimplendo, nisi ha- iuramenti beret animum adimplendi; & idem dico in ca. soluendi vsusu, quo liceret in huiusmodi occasionibus vti ra in sentenoratione restricta, vt iidem Authores tenent: tia Suary & nam nihil est facilius alicui, cubm mi ali nam nihil est facilius alicui, quam vei tali oratione, aut non habere talem animum, vt euidens est. Vnde vt tollerentur omnes difficultates circa obligationem satisfaciendi his iuramentis, compendium esset docere homines in huiusmodi occasionibus non habere talem animum, aut vti talibus orationibus restrictis : quæ doctrina si semel admitteretur, profectò nulla securitas per iuramentum daretur viurariis, & fic perinde

174. Obieau 3.

eas poftes re rauit fe id nő fallwum Quamuu in-

176.

1021

se deberent gerere in mutuandis suis pecuniis, ac si nullo modo præstatetur ipsis iuramentum quod qu'am inconueniens sit, nemo non videt, & hoc etiam, ne iterum repetatur, accommodari eodem modo potest ad iuramenta præstita ex metu, vt satis manifestum est, & vel ex hoc ipso significatur improbabilitas illius do-Arinæ.

Dico secundò, iuramentum præstitum ex metu, etiam graui, & cadente in virum constantem, non tamen causato iniustè, obligat ad adimpletionem. Hæc est communis,& patet, quia nihil impedit, concurrit enim, vt suppono, libera intentio, & voluntas iurandi ac adimplendi, & res iurata est ex se licita. Quòd autem adsit metus, nihil facit ad rem, modò non sit iniustè infli-Aus. Probatur secundò, quia secundum omnes, qui in infirmitate magna timet mortem iam ipli imminentem ex arbitrio Medicorum, & ex hoc metu, vouet Deo se facturum tale, vel tale opus bonum, si recuperer postea sanitatem, omnino tenebitur observare votum. Et idem est de eo, qui condemnatus morti per sententiam iustam, iuraret se facturum talia, vel talia obsequia Reipublicæ, vel ei, qui liberaret ipsum: sine dubio enim teneretur illa postea facere, cùm esset li-

Et quidem hæc conclusio intelligenda est non solum quando metus non incuteretur directe ad extorquendam promissionem, & iuramentum, sed etiam quando sic incuteretur, quia eadem ratio obligationis occurreret verobique, nimirum defectus iniustitiæ, & libertas obligationis, quæ licet esset innoluntaria secundum quid propter metum, esset tamen simpliciter voluntaria, & libera. Confirmatur per sequentem conclusionem, que si vera sit, à fortiori hæc vera

178. Assertio 3. Iuramentum metu iniuste cau atum obligat.

177.

Affertio 2.

Imramentum

causato instè

metu , quo-

caque extor-

sum obligat.

Probatio 1.

Probatio 2.

beratus.

Dico tertiò, iuramentum extortum per metum etiam cadentem in virum constantem, iniuste incussum, obligat ad adimpletionem; vt si latro, verbi gratià, minaretur mortem, nisi quis iuraret soluere centum aureos. De hac conclusione videntur esse opiniones, de quibus Do-Aor in litera, quas proponit S. Bonauentura bîc art. 3. quast. 2. suppressis tamen Authorum nominibus; ipse verò tenet nostram conclusionem cum Sancto Thoma 2. 2. quast. 89. art. 7. Hos sequuntur Theologi communiter, quos citat, & sequitur Suarez suprà cap. 10. & Sanchez suprà num.14.

Probatio 1. Ab auctoritate. Probatio 1. à TALIONS.

Probatur primò ex cap. si verò, & cap. Verum, de Iureiur. & cap. Ad audientiam, de iis qua vi, in quibus capitibus dicitur tale iuramentum obligare. Probatur ratione, quia nihil impedit. (suppono enim cæteras conditiones iuramenti obligatorij adesse, vt quod siat libere, & de re licita) præterquam quòd fuit extortum per metum iniuste incussum: sed hoc non impedit, vt patet ex dictis in probationibus præcedentium conclusionum, nam in prima ostendimus iniustam extorsionem iuramenti non impedire; & in secunda ostendimus metum ex se absque iniustitia non impedire; quòd autem vtrumque simul sit causa iuramenti, nihil facit ad rem, magis quàm si seorsum applicarentur : ergo vera est con-

179. Obiettio 1.

Obiicies primò in cap. 2. de iureiur. de quodam Episcopo per vim iniustam bonis suis spoliato, & iurare quòd non repeteret constrictum, Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

dicitut: Ipsum Episcopum nullius invamenti vinculis super hoc posse constringi.

Respondeo hunc casum intelligendum sic, vt Responsio. non posset ita constringi quin accedente dispen- Explicatio satione, & relaxatione iuramenti, quæ ob illam casus capitis circumstantiam, nefandissime coactionis (sic eam vocat Pontifex,) facilè concedi poterat, suas res repetere posset. Posset etiam responderi cum Panormitano, quòd iuramentum istius Episcopi erat irritum ipso facto, quia erat de re illicita, nempe de non repetendis Ecclesiæ rebus Episcopi commissis cura, qua ibi vocantur propterea res Episcopi. Nec sanè vllo modo viderur dura expositio, vt res pertinentes ad Ecclesiam dicantur res Episcopi, quidquid dicat Suarez, & Sanchez , quia fatis ordinariè fic vocari folent in multis locis, quamuis fortè non in omnibus.

Obiicies secundò, Matrimonium metu contractum, & votum metu factum, sunt irrita: er- Obiectio 2. go & iuramentum. Respondeo, disficile esse ad- Responsio. mittentibus antecedens de iure naturæ, negare consequentiam; & quamuis Suarez conetur disparitatem dare inter matrimonium, & iuramen- aut votun tum, nempe quod matrimonium fiat directe ad metu fadum obligandum, iuramentum verò non fiat directè fint irrita de ad obligandum, tamen reuera nihil valer hace lega natura. ad obligandum, tamen reuera nihil valet hæc disparitas : quid enim facit ad propositum, quod per se ordinetur ad obligandum, aut per accidens? Deinde falsum est quòd iuramentum non ordinetur ad obligandum; nam solus vsus iuramenti promissorij est obligare iurantem ad promissionem seruandam. Quòd si dicatur, obligationem iuramenti propterea valere, quia fit Deo & in reuerentiam Dei, obligationem verò matrimonij non valere, quia fit homini, cui non dehetur reuerentia, nec fidelitas, propter iniuriam, quam intulit. Contrà est, quòd quamuis non deberet matrimonij obligatio valere ob reneren-. tiam hominis iniusté inferentis metum, deberet tamen valere ob virtutem fidelitatis, & honestatem ipsius contrahentis, à qua non debet recede-, re propter alterius prauitatem.

Itaque respondeo negando consequentiam, quia Iura irricauerunt talia vota, & matrimonia, non irritauerunt verò talia iuramenta. & quantùm ad iuramenta quidem patet ex prima conclusionis probatione; quantum verò ad vota, & matrimonia, patet in propriis tractatibus.

Obiicies tertiò, sequeretur quòd iurans redire ad carcerem, obligaretur etiam cum periculo vi- Obietio 3 tæ ad redeundum; consequens autem videtur. De obligatiovalde durum: ergo antecedens non debet asseri. ne iurantu Circa hanc obiectionem, quoad obligationem, redire adeariurantis redire ad carcerem, varij sunt modi di- periculo vita. cendi.

Prima sententia asserit absolute teneti ad re- Prima fendeundum, siue iuste, sine iniuste derinebatur, aut tentia. erat afficiendus morte. ita Caietanus quast. 89. art.7.& alij. Secunda sententia ait teneri, si iustè secunda. detinebatur & iustè erat condemnandus ad mortem; secus verò si non erat iustè detentus, aut puniendus. ita Maior. 4. dist. 15. quast. 22. Panorm. Syluester, Angelus, & alij, quos citat, & sequitur Couatr. lib. 1. var. cap. 2. num. 7. Tettia sententia Tertia. est Nauarri, dicentis teneri redire iurantem, si carcer sit iustus, quamuis mors iniusté inferenda probabiliter timeretur; non verò teneri si carcer iniustus sit. Quarta sententia est, quòd non Quarta. teneatur redire, si timeatur iniustè infligenda non solum mors, sed etiam quodeunque iniustum

11 2 periculum

18 t.

#### Lib. III. Sententiarum 1022

periculum personæ;si verd periculum rerum tantùm timeatur, obligari ad reditum. hanc tenet Abbas cap. scut, de iureiurando.

Quinta sententia sest Vasquis 1. 2. disput. 174. cap. s. dicentis non teneri redire, quando quodcumque iniustum detrimentum, siue in persona, siue in fama, siue in re familiari, timetur proba-

bilitet.

182.

Prafertur

prima sentantia.

dum cogno-

carceris &

periculorum.

re in emni

casu.

Probatio.

Mihi magis placet prima sententia, quam etiam tenet Suarez, & Sanchez suprà, quando aliquis iurat cognoscens carceris naturam, & pericula omnia, que reditum probabiliter sunt se-Iurans redire quutura. nam nihil 'videtur excusare posse ab obligatione redeundi: nam per adimpletionem seit naturam iuramenti non incurrit aliquod detrimentum, quod ante iuramentum non erat incurrendum; ergo tenetur iuramento; nihil enim excusaret senetur rediquam încursio detrimenti grauis, sue iusti, sue iniusti; ergo si illud detrimentum non sequitur iplum iuramentum præcisè, sed adesset, quamuis non præstaretur iuramentum, omnino non debet excusare obligationem iuramenti.

Confirmatur, quia iustitia carceris, aut pænæ nihil facit ad propolitum, aliàs nullum iuramentum iniusté extortum obligaret, quod ex dictis

patet esse falsum.

Cenfirmatio. Meline eft incarcerate obligari ad reditum.

Confirmatur secundò, quia si non valerent huiulmodi iuramenta, tolleretur vniuersum benesicium, quod incarcerati possent habere mediante tali iuramento; redeundi scilicet ad proprias ædes, & liberationis à carcere, vsque ad tempus redeundi præfixum: nemo enim fideret iuramento, quod sciret non obligare: sed hoc est maius inconueniens ipsismet incarceratis, qu'am si obligarentur ad reditum : ergo non est dicendum quòd non obligentur. Probatur minor, quia maius est inconueniens ipsis pati semper iniultum, aut iultum carcerem, & esse in periculo iusta, aut iniusta poena fine vlla intermifsione carceris, quam illa pati cum intermissione carceris: sed primum sequetur, si dicatur valere obligationem iuramenti; secundum verò, si dicatur illam obligationem non valere, aut non Response in manere: ergo,&c. Et per hoc patet, ve respondeatur in forma ad obiectionem, minorem esse negandam; nam hine constat magis durum esse oppolitum.

Præterea sequitur ex hac confirmatione, quòd valde dura sit sententia sserens non obligari huinsmodi juramenta redeundi, si desit animus internus, aut si fiant cum restrictione mentali. nam indo sequeretur quòd nemo deberet fidere talibus iuramentis , & consequenter quòd non deseruirent ad liberationem incarcerati à morte, aut

carcere.

183. reditum teneatur sum intelligit pericula aliqua secutura qua dum iurauis. Sententia negatina.

forms ad ob-

Contra re. ftrictiones.

iectionem

num. 18 L.

propolitam.

mentales.

Dixi verò in resolutione huius casus, mihi pla-An iurans cere primam sententiam, quando iurans cognosceret naturam carceris, & periculorum, quæ ex reditu imminerent; quia si iuraret sine hac scientia, existimans scilicet non secutura talia pericula, tum, si postea intelligeret illa pericula, fortasnon prauidit sis non deberet redire, quia posset probabiliter existimari quòd non habuerit animum obligandi se ad redeundum in casu, quo ex reditu imminecent gravia pericula, præsercim mortis: vnde illa conditio subintelligi posset in ipso iuramento, & ita expresse, & absolute tenet Suarez suprà num. 16 & post eum Sanchez num. 34.

Sententia affirmatina est probabilior.

At mihi certè hoc ipsum est dubium: nam cum per obseruantiam talis iuramenti, ctiam in casu illo ignorantiz, non incurratur aliquod detrimentum, quod non erat incursum antè, non potest prætendere iurans quòd ignorantia fuerit causa incursi detrimenti, & consequenter non videtur quòd ignorantia illa exculet ab adimpletione iuramenti. Deinde non videtur posse vllo modo moraliter subintelligi illa conditio: si non sequantur grauia detrimenta, quia non est dubium quin ipse inraret reditum, quamuis cognosceret illa detrimenta secutura; quia, vt dixi, non essent præcisè secutura ex adimpletione iuramenti, quandoquidem sequerentur, etiamsi non daretur ipsi illa libertas, & etiam si iuramentum non præstaretur, nec consequenter adimpleretur. Deinde tolleretur beneficium liberationis à carcere, quia posset custos semper timere quòd fortassis talia pericula gravia non cogitata superuenirent, & sic non vellet dimittere incarceratum. Vnde probabilius longè mihi videtur quòd etiam in casu talis ignorantiz teneatur redire.

Sed quæres, quomodo obligent hæc iuramenta metu extorta? an scilicet obligent ad pecca- An invaniatum mortale, an verò ad veniale folum? Respondeo cum communiori sententia, quam citat, & sub mortali. sequitur Sanchez num. 18. & Suarez lib. 3. de Iuram. cap. 16. num. 18. hæc iuramenta obligare sub affirmatiu. peccato mortali, saltem quando materia est grauis. An verò obligent sub peccato mortali, quando materia est leuis, dependet ex resolutione quæstionis infrà examinandæ, an scilicet possit violatio iuramenti esse peccatum veniale; si enim non possir, tum hæc iuramenta obligabunt sub mortali in quacumque materia. Si possit, tum certum est quòd non obligabunt sub mortali in materia leui. Nec obest huic nostræ resolutioni quod dicitur in capite Verum, de iureiur. transgressores huiusmodi iuramentorum non este damnandos, tanquam culpæ mortalis reos; loquitur enim de pæna talibus transgressoribus imponenda, & vult eos non esse tanta pœna puniendi , quanta essent puniendi , si violarent iuramenta exhibita, sine iniusta coactione, vt prædicti Authores etiam explicant.

Adde tamen, si vel carcer sit iniustus, vel de- Anfacile & trimenta alia sequentia sunt iniusta, concedi cedi possi reposse relaxationem iuramenti secundum Sua- insmodi inrium lib. 2. cap. 10. num. 16. & Sanchem Suprà num. ramentorne 35. qui alios plures citat; & ait eam dari ab Sententia of-Episcopo, nec ei obstare damnum custodis. At firmatina. sanè hæc etiam relaxatio, præsertim facilis, tollere potest beneficium iuramenti ; nam nemo garine. fideret iuramento, cuius obligationem scit facilè tolli posse per relaxationem Episcopi, aut solli obligaaliorum: sed vt valeat in casu carceris iniusti, redenudi ad ac ponæ iniultæ, non potest valere in casu car- carcerem in ceris iusti, & pænæ iustæ, vt benè aduertit San- easu quòd sit chez contra Lopem 1. part. Instruct. cap. 42. nec instant part. etiam in casu, quo incurreret custos, qui dimisit illi detrimentum quod non deberet meritò iusa subire, ad hoc vt incarceratus euaderetilla pe-

Dico quartò, iuramentum factum per erro-Dico quarto, iuramentum ractum per cito-rem, aut dolum, quo quis scilicet se daturum Assertio 4. furaret viginti scuta pro annulo æreo, quem fattum ex putaret aureum, liue ex errore luo, liue ex do- dolo, aut orrolo alterius ( hoc enim differentiæ est inter er- re non oblirorem, & dolum, quantum ad præsens, quod gat.

error st ignorantia pon causar per fraudem Differentis ertor sit ignorantia non causata per fraudem inramenti ex

ricula, præsertim nisi resarcirentur illa detri-

· alterius, dolo Gerrora

1023

alterius, dolus autem sir ignorantia sie causata) non est validum, nec obligat vllo modo ad impletionem. Hæc est communis DD. in cap. Cum contingat, de Iureiur. Eam tenet Suarez suprà cap. 11. num. 5. Sanchez suprà num. 42. qui plurimos in particulari citat.

Probatio.

Probatur ratione manifesta, quia per tale iuramentum non iurat absolute quòd faciet rem, prout est à parte rei, sed prout est in sua cognitione:ergo non debet facere rem, nisi prout est in fua cognitione; vnde si non possit sieri res, prout est in cognitione, iuramentum est de impossibili, atque adeò non obligar , verbi gratiâ, in cafu posito in conclusione, qui promisit dare centum scuta pro annulo illo æreo, non iurauit dare illa, nisi pro eo, vt est aureus in apprehensione sua; vnde quia à parte rei non est tale, nec potest esse, propterea sequitur quòd ipse non debeat dare viginti scuta pro eo, vt est à parte rei, quia id non promisit.

Alius casus est de eo, qui iuraret se daturum alicui quod haberet in manu,existimans illud esse anulum æreum; is enim non teneretur illud dare si postea inueniret illum esse argenteum. Confirmatur hoc, quia qui ducit Annam in matrimonium, putans illam esse Catharinam, non obligatur matrimonio, siue ex dolo id puter, siue ex proprio errore: ergo idem dicendum in propolito à paritate rationis, quæ est om-

186.

Aduertentia

circa conclu-

Concluse intelligenda

fine ignoran-

tia fit ante-

cedens , fine

concomitans.

Gonem.

Vt autem meliùs intelligatur hæc conclusio, aliqua aduertenda sunt; & primò quidem aduertendum est, eam intelligendam, siue ignorantia det causam promissioni, seu sit antecedens; hoc est, talis, vt si non adesset, non fieret promissio iurata, siue non det causam promissioni, seu sit consequens; hoc est, talis, quæ quamuis non adesser, adhuc sieret promissio. Nam si promittens cum iuramento ducere Catharinam, quam putaret Annam, nullo modo promitteret ducere iplam, nisi putaret iplam esse Annam, & proptereà haberet ignorantiam, quam vocant antecedentem Theologi, & dantem causam contractui, seu promissioni, seu iuramento iuris periti, certum est quòd non obligetur posteà ducere illam, quando cognoscit eam non esse Annam, quia,vt iam dixi , non iurauit eam ducere , nisi vt Annam, vnde cùm non sit, nec possit esse Anna, non obligabitur. Et similiter si promitteret ducere iplam putatam Annam, & nihilominus reuera duceret ipsam, adhuc quamuis cognosceret iplam non esse Annam, sed Catharinam, proptereaque haberet ignorantiam, quam vocant Theologi concomitantem, & Iuris periti non dantem causam contractui, sed incidentem in contractum, adhuc non teneretur posteà eam ducere quando cognosceretur esse Catharina, quia iple non promisit ipsam ducere, nisi ve puta-

Nec refert quòd promitteret tamen eam ducere, si cognosceret eam esse Catharinam; quia non quod faceret, sed quod actu facit, attendendum est ad obligationem iuramenti. Quod confirmatur per doctrinam communem, tenentem eum, qui ex ignorantia concomitanti interficit hominem, existimatum feram, non peccare peccato homicidij: de quo in materia de peccatis, aut de actibus humanis.

Aduertendum secundò, non quamcumque ignorantiam, aut antecedentem, aut concomi-Scotiloper, Tom, VII, Pars II.

tantem circa rem promissam cum iuramento, im- Non quapedire obligationem iuramenti; nam si quis iuraret dare alicui pauperi eleemosynam, motus ad id faciendum ex eo quod putaret ipsum aut concomiesse compatriotam, valeret iuramentum, quam- tans excusat uis non esset compatriota, quo exemplo vtitur ab obligatio-Suarez.

Et si quis iuraret ire Romam ad adiuuandum amicum, cum putaret eam abesse ducentis leucis, teneretur ire, quamuis posteà cognosceret eam distare ducentis, & decem leucis.

Deinde si quis iuraret ducere aliquam, quam putaret seruam, & non esset, teneretur adhuc ducere : sicut matrimonium cum illa vt sic contractum valet, etiam iuramentum deberet valere de ea ducenda.

Sed magna est difficultas in assignanda regula certa, qua possit cognosci quando ignorantia est Qua ignotalis, vt non obliget iuramentum ex ea factum;& quando est talis, vt obliget:& solet quidem com- fat. muniter dari pro regula, quòd quando error est Regula comde substantia rei, tunc iuramentum sit irritum, quando verò est de circumstantiis, tunc non sit ficultatem. irritum. Sed hæc regula inuoluit aliam non minorem difficultatem, quænam scilicet ignorantiæ censendæ de substantia rei,& quænam de circumstantiis:nam si quæram an ignorantia iurantis ire Romam, cum putaret ipsam abesse tantum decem milliaribus, & reuera abesset centum, si quæram, inquam, an illa ignorantia sit de circumstantia sui de rei, vel de substantia, ex vno capite videtur esse de circa circumcircumstantia, quia substantia rei iuratæ consistit stantias. in eundo Romam, cuius circumstantia videtur esse tanta, vel tanta distantia eius; hoc autem non potest confistere, si veta est prædicta regula, quia sic ille iurans teneretur ire Romam, contra communem resolutionem. Si dicatur esse de substantia, tum, qui putaret Romam abesse centum milliaribus, & iuraret eò ire, cum tamen abesset centum, & decem milliaribus, haberet ignorantiam de substantia, & consequenter non teneretur ire contra etiam resolutionem

Quòd si dicatur illa ignorantia esse de substantia, quæ est de conditione, vel accidenti aliquo coniuncto cum re promissa, & notabiliter mutante naturam eius , illa verò esse de circumstan= tia,& non substantia, quæ non notabiliter variaret naturam rei promissæ; prout docet Sanchez lib.4. in Decal. cap. 1. num. 3. adhuc difficile erit assignare in particulari in aliquibus casibus, an aliquæ ignorantiæ lint de conditionibus notabiliter mutantibus, & non lint, & præterea ignorantia personæ quoad qualitatem notabilitatis, aut diuitiarum, esset ignorantiz substantialis, & sic videretur quòd annullaret matrimonium ea mediante factum contra omnes.

Suarez suprà cap. 11. num. 12. dicit errorem circa causam extrinsecam mouentem ad iurandum, sententia vel circa qualitatem accidentariam rei iuratæ, Suary. non irritare iuramentum, nisi quando moraliter afficit substantialem materiam iuramenti, limitando illam in ordine ad intentionem iurantis, hoc est, vt colligo ex iis, quæ subiungit num.13. nisi quando secundum prudentem æstimationem, & coniecturam, ea quæ ignorantur, talia funt, vt verisimiliùs credatur non fuisse iurantis intentionem illa comprehendere, aut rem promissam sub illis. Hæc doctrina in re videtur coincidere cum doctrina Sanchis,

188. qualis excu-Inuoluit dif-

Qua ignoran-

189.

187.

### Lib. III. Sententiarum

qui ctiam remittit discrimen circumstantiarum notabiliter mutantium naturam rei ad prudentis viri zstimationem. At certè ex hoc videtur quòd si quis iuraret dare eleemosynam alicui, quem putaret ciuem, aut amicum, qui reuera talis non esser, sed potiùs inimicus, non teneretur ad dandam eleemolynam illi contra iplum Suarium, quia si js moueretur ex amicitia, aut coniunctione communis patriæ ad dandam eleemolynam tali personz, profectò verisimilius credi deberet uon fuisse eius intentionem dare eam illi, qui non esset nec ciuis, nec amicus; & præsertim si aliàs non soleret date eleemosynas, nisi ciuibus, aut amicis. Nihilominus pro nunc non reperio magis vniuersalem regulam, quàm quòd ignorantia irritans debet esse vel substantiærei, vel circumstantiæ notabiliter aggrauantis, seu mutantis eius naturam moraliter, iuxta prudentem æstimationem; vnde non tam regula displicet, quam illa exempla. Plura videri possunt apud Authores dum tractant de impedimentis matrimonij,& de voto, mihi iam festinandum est.

190. Iuramentum promissorium, nec coactum, obligat semper ad adimpletionem.

Inramentum promissorium carens istis tribus. Hæc est vltima species iuramenti promissorij, quam describit Doctor per negationes differennec dolosum, tiarum particularium aliarum specierum, sicut definiuit Philosophus materiam primam, quòd neque sit quid,nes quale,nes quantum,&c.

> Conclusio Doctoris de hoc iuramento cst, quòd obliget ad adimpletionem, ita vt nunquam possit quis sine peccato habere animum non adimplendi illud, vel in se, vel in æquiualenti ( suppono enim ex dictis quòd iuramentum de minori bono posset quandoque adimpleri per adimpletionem maioris, aut etiam æquiualentis) & in hoc non est vlla controuersia.

> Ad hæc addit Doctor committi periurium statim ac qui iurauit proposuit non adimplere iuramentum, quod intelligendum puto, non de perjurio, stricte loquendo, quod consistit in adduaione Dei in testimonium falsi, hoc enim non fit ab eo, qui non adimplet promissionem. Intelligitur ergo de periurio in latiore significatione, qua etiam capi solet, pro non adimpletione iuramenti.

Difficultates] sirca bunc p4∬um exa. minanda.

Addit præterea, quòd differens adimpletionem iuramenti propter rationabiles aliquas causas, non peccat, modò habeat animum adimplendi posteà opportuno tempore.

Hæc est tota doctrina in hoc §.& subministrat occasionem examinandi sequentes difficultates. Prima est, an obliger iuramentum huiusmodi semper ad mortale? Secunda, an possit quis differre absque peccato iuramentum promissorium, quo promissum est aliquid pro determinato tempore vitra illud tempus? Tertia, quando obligat iuramentum promissorium, non respiciens determinatum tempus? Quarta an obliget eo, cui fit, condonante rem promissam, quas difficultates sequentibus resoluam conclusionibus.

Dico ergo primò, iuramentum promissorium huiusmodi obligare sub mortali ad impletionem, siue sit res grauis, siue leuis, quæ promittitur. Hæc videtur mihi conformior Doctori: am licet id non specificet, sed dicat tantum obligare, tamen ex ratione eius videtur colligi quòd intelligat de obligatione sub peccato mortali. Eam tenet Gabriel bic quaft 2. Armilla v.lurare n.12. Less. lib. 2. cap. 24. dub. 5. V2l. disp. 6. quest. 7. pag. 3. Caietanus 2.2.qnast.87.Couar. Philarchus,& alij.

Corduba noster ait hanc sententiam esse tutiorem. Est autem contra Syluest. Anton. Angel. Authores con-Nauarr. in summa Latina, licèt eam tenuerit in tra cam. Hispanica Arag. Azorta. Ledes. quos citat, & sequitur Sanchez lib. 3, in Decal. cap. 4. num. 23. & Suar. lib. 3. de Iur. cap. 16. qui putant illud iuramentum obligare sub mortali, quando materia est gravis, sub veniali verò tantum, quando materia est leuis.

Probatur conclusio, quia, vt ait Doctor, qui Probatur non adimplet iuramentum, eo ipso facit Deum Afertio. esse adductum vt testem falsi:vt patet,quia si adimpleret, non esset adductus in testem falsi, & non adimplendo erat adductus in testem falsi: sed hoc videtur esse grauis iniuria Deo: ergo; est peccatum mortale, quæcumque demum sit res promissa, siue magna, siue parua.

Confirmatur, quia qui cum iuramento promitteret rem quamcumque paruam, aut magnam Confirmafine animo adimplendi, peccaret mortaliter, eo 110 I. quòd adduceret Deum in testem falsi: ergo qui non adimplet rem promissam siue paruam, siue magnam, peccat mortaliter, quia facit tum, vt reuera sit falsum id, in cuius veritatis confirmationem erat adductus Deus.

Confirmatur (ccundò, malitia mortalis periu- Confirmarij proprie dicti, siue assertorij, siue promissorij, non desumitur ex quantitate, aut qualitate rei afsertæ, sed præcisè ex irreuerentia, quæ sit Deo per adductionem eius in testimonium falsi, quæ irreuerentia semper supponitur esse grauis: sed certè si illa irrenerentia semper sit ex se granis independenter, à quantitate, aut qualitate rei assertæ, similiter erit irreuerentia grauis facere vt res, in cuius ve itatis confirmationem Deus est adductus, sit falsa.

Probatur secundò conclusio, quia sic iurans, sicut adhibuit Deum pro teste, quòd habuit animum obseruandi promissum, & propterea peccaret mortaliter, si non haberet talem animum, ita etiam adhibuit ipfum pro teste, quòd haberet talem animum obseruandi promissi, pro co tempore, quo erat observandum; ergo si non haberet talem animum, tum quantum in se est, peccaret mortaliter à paritate rationis.

Obiici possunt primò contra hanc conclusionem fundamenta Nauarri, sed vt benè aduertit Obiottio 1. Suarez, æquè possent deseruire ad probandum seluitur. quòd iuramentum assertorium in re leui non obligaret sub mortali ad veritatem contra omnes, nisi assignetur differentia aliqua inter assertorium & promissorium, quod Nauarrus non facit sufficienter, & per hoc patet sufficienter ad illa fundamenta.

Obiicies ergo secundo ex ipsomer Suario, est Obietio 2. talis differentia inter iuramentum affertorium,& promissorium, quòd qui iurat assertorie falsum, adducat Deum in testem falsi, sic vt & ipse siciurando mentitur; sed qui non implet iuramentum, promissorium, non mentitur; sed tantum est infidelis: ergo non adducit Deum in testimonium mendacij, aut falsi. Confirmatur hoc, ex iis, quæ idem Author dicit num. 10. quia in iutamento promissorio duo considerari possunt, & animus præsens adimplendi promissi, & animus futurus, etiam eiusdem suo tempore adimplendi. Si consideretur autem primum, Deus adducitur in testimonium quòd adsir,& propterea si non adsit, adducitur in testimonium falsi;si consideretur verò secundum, non adducitur in testimonium eius,

192.

buiu/modi prom:[[erium obligat sem-per sub mortali. Auctores pro assertione,

191.

*Iuramentum* 

Assertio 1.

Digitized by Google

quia

quia non requiritar testimonium futuri, sed potiùs adducitur in fidei iussorem.

194. 1. Ratio ex prami∬o fundamente contra assertionem.

Ex hac doctina, quam fusissime deducit Suarez, infert quatuor rationes contra nostram conclusionem. Prima est, quia est differentia inter periurium propriissimum oppositum veritati, quod committitur quando iuramentum assertorium est falsum; & periurium improprium oppolitum promissioni, quod committitur, quando non adimpletur iuramentum promissum.

Secunda est, quia licèt iuramentum promissorium non adimpleatur in re parui momenti,

Deus non fit testis mendacij.

Tertia est , quia obligatio voti, vt suprà ostendit,est maior,quàm iuramenti promissorij, sed tamen transgressio voti in re parui momenti non est peccatum mortale; ergo nec transgressio iuramenti promissorij.

Quarta.

Secunda.

Tertis.

Quarta denique est, quia irreuerentia, quæ sit Deo per non adimpletionem promissionis, non destruit aliquod attributum eius, etiam in affectu non adimplentis iuramentum. Confirmat denique totum, quia non adimpletio promissionis est peccatum omissionis contra præceptum affirmatiuum dandi Deo debitam reuerentiam: periurium autem assertorium est contra præceptum negatiuum non faciendi Deum testem falsi;vnde quamuis in periurio assertorio sit grauis semper culpa; non tamen in promissorio quando materia est leuis.

195. Est differensurium a∬ertorium & promi∬orium. Maius est peccatum pcierare affertorid quam non obsernare promi∬um intatum.

Respondeo primò, concedendo totam obie-&ionem primam, nimirum quod sit aliqua magna differentia inter vtrumque periurium, assertorium, & promissorium, & concedendo eriam quòd sit magis graue peccatum primum, quàm secundum; sed negando tamen quòd secundum non sit tam graue, quam sufficit ad peccatum mortale. Itaque licet non adimplens promissum sit infidelis, & non mentiens; tamen non sequitur quin peccet peccato mortali infidelitatis, non quidem ex defectu fidelitatis præcisè, sed ex eo quòd sit insidelis, adducto Deo in assecurationem fidelitatis. Sicut enim mentiens cum iuramento circa rem leuem, peccat quidem peccato mendacij contra veritatem, sed non propterea tamen peccat mortaliter, sed quia sic mentiendo peccat, adducto Deo in testimonium veritatis:ita etiam licèt non observans promissionem peccet peccato infidelitatis, & ratione huius præcisè non peccaret mortaliter, si materia esset leuis; posset tamen peccare mortaliter sic peccans, adducto Deo in assecurationem veritatis, ac side-

196. Responsio 2. Non obsermans iuramentum non peccat solo peccato infidelitatis , sed **irre**nerentia erga Deum.

Respondeo secundò, negando antecedens pro fecunda parte, quia licèt non observans iuramentum promissorium, peccet peccato infidelitatis, non tamen solo peccato infidelitatis, sed peccato irreuerentiæ particularis contra Deum: & licèt illa irreuerentia esset minor, qu'am irreuerentia, quam committeret iurando falsò, quod ipsum non tam certum est quin de eo dubitari posset: tamen est omnino gravis irreverentia<sup>1</sup>, gravitate peccati mortalis: aliàs sanè posset quis negare irreuerentiam, quæ exhibetur iurando falsum non esse grauem tali grauitate; nam licèt esset grauior semper, quam irreuerentia illa periurij promissorij;tamen illa maioritas posset intra limites consistere peccati venialis. Quòd autem illa irreuerentia periurij promissorij sit grauis, patet ex fundamentis nostræ conclusionis.

Per hoc patet ad confirmationem. Primo, quia Ad confirma. licet non adducatur Deus in testimonium asser- tionem retionis futuræ, sed in fideiussorem; tamen adducere cum lic, est gravis iniuria ipli, licut est adduce- Deum in re ipsum in testimonium falsi. Deinde licet non sidei iussorem requiramus testimonium hominum ad confirma- rei facienda tionem futurorum, quia non possunt testari fuex culpa adtura, quæ non sciunt, tamen certum est quòd reducentis, est quiramus testimonium Dei de futuris, quia alias granis irrenon crederemus futuris, ob eius testimonium. uerentia. Vnde posset optime dici quod promittentes cum iuramento adducant Deum in testimonium, non solùm animi præsentis, sed futuri etiam ; & licèt sic promittens non peccet tum, etiamsi non sit posteà habiturus talem animum; tamen peccat statim, cùm non habet illum culpabiliter, quia facit libere, vt Deus sit adductus in testimonium rei fallæ.

Ex his facilis est responsio ad quatuor rationes Suarij, ad quas tamen maioris complementi gratiâ,particulariter respondebo.

Ad primam, concedo totum, & nego inde sequi, verumque non esse peccatum mortale.

Ad secundam respondeo, concedendo antecedens, & negando consequentiam, quia ex alio capite posser illud periurium esse peccatum mortale, quod confirmatur efficaciter ad hominem, quia lecundum iplummet Suarem, tale periurium est peccatum mortale quando fit circa materiam grauem,& tamen tum non fit Deus testis mendacij, magis quàm li res esset parui momenti : ergo mali:ia periurij promissorij non consistit in hoc quòd per ipsum adducatur Deus in testem mendacij

Ad tertiam respondeo negando maiorem, nam, vt suprà dixi, non adimplendo votum non ponimus ex parte nostra positiue aliquam imperfectionem in Deo, sed negamus dare ipsi quod promisimus, at per violationem iuramenti promissorij positiuè adduximus ipsum in testem falsi, & obligauimus ipsum, aut auctoritatem eius alteri ad confirmandum veritatem, quam ipsi facimus à parte rei non esse. Hic autem breuiter Circulus aduertendum, Suarium in hac probatione com- commission à mittere circulum illum, quem meritò omnes Suario. vitiosum appellant: nam suprà libro 2. cap. 3. vbi agit de comparatione voti, & iuramenti quantùm ad obligationem, probat votum excedere, & quidem principaliter ex eo quòd iuramentum promissorium non obligat semper sub peccato, hîc verò vbi agit per se de hoc ipso, quod tum supposuit, id probat, quia iuramentum est minoris obligationis, quam votum, quod est directé committere circulum illum, quem

Nos verò absque vllo circulo benè possamus confirmare sententiam quam suprà præmisimus demaiori obligatione veriusque iuramenti, ex eo fententia de quòd vt hîc probauimus, vtrumque iuramentum obliget sub mortali; votum verò non semper, sed gatione iuraaliquando.Quòd si eriam intamentum promissorium non semper obligaret ad mortale, tamen non inde sequeretur quòd esset minus obligatorium, quam votum, quia etiam votum non sem- mentum ebliper obligat ad mortale, nec exemplum morale, gatorium non quo id suader Suarez, sufficit, nempe, quod minus offenderetur Rex, si quis pactum initum co- tale, adhue ramipso cum alio frangeret, quam si frangeret non sequerepactum initum cum ipsomet Rege : ergo graniùs tur eius chioffenditur Deus si violetur votum, quam si vio-

197. Responsio in particulari ad quaruor rationes Suarij prepositas Rum.194. Ad primam. Ad secun-Confirmatur bas responsio ad hominem. Ad tertiam.

199. Confirmatur menti quam voti,prami¶a Qued fi iuraletur quam voti.

#### Lib. III. Sententiarum 1026

letur iuramentum, quia per iuramentum, quasi initur pactum coram Deo, cum alio, & per votum cum ipso Deo. Hoc, inquam, non sufficit, quia facile respondetur. Primò, negando consequentiam, nam per votum saltem semper non initur pactum, propriè dicum cum Deo, sed promittitur ipsi aliquid simpliciter absque vlla obligatione Dei ad recompensationem. Deinde iuramentum non est peccatum initum cum alio præcisè, sed est præterea adductio Dei in confirmationem pacti.

200. Reifeitur 1.

Respondetur secundò ad idem, negando antecedens, quando pactum initum coram Rege sic fit, vt per præsentiam Regis interponatur au-&oritas ipsius Regis ad confirmationem: quòd si non, nihil facit ad propositum; quia per iuramentum interponitur auctoritas Dei. Quòd si Reges temporales magis offenderentur, si frangeretur pactum cum ipsis initum quam pactum initum cum aliis interpolita auctoritate corum, oritur hoc ex imperfectione ipsorum, & non ex eo, quòd res ipsaid exigeret, & certe forte sic magis offenderentur, si frangeretur pactum initum cum ipsis, quam si rumperetur iuramentum factum nomine ipsorum proprio, vt abstrahunt à respectu ad Deum; & tamen videretur grauior fieri iplis iniuria per fractionem iuramenti, sicut grauior sit iniuria Deo per fractionem iuramenti assertorij nomine ipsius facti, quam per fractionem voti, vt ipse Suarez fatetur. Adde, non esse dubitandum quin meliores, & honoratiores Reges magis offenderentur, si rumperetur pa-&um nomine ipsorum factum, quam si quis rumperet pactum cum ipsismet initum, cæteris paribus.

201, PAt ionem contra affertionem fentem.

Ad quartam rationem respondeo, negando Al quartam consequentiam, quia hoc non obstante periurium promissorium est grauis irreuerentia, sicut & fractio voti in re graui, & ipsummet periurium tale in re graui secundum ipsum Suarium; quod tamen periurium non magis tollit Deo aliquod attributum, quam tale periurium in re leui. Posset etiam negari antecedens, nam in simili sensu, in quo assertorie peierans tollit aliquod attributum Dei, posset dici quòd peierans promissione, vel illud, vel aliud attributum tolleret.

Ad confirmatiuum quam aus mendafinnt,

Ad confirmationem denique dico, periurium promissorium, & omnem protsus irreuerentiam Deo exhibitam, esse contra præceptum negatam bene est tiuum de non inhonorando Deo, siue illud necontra pragatiuum præceptum sie præceptum distinctum à præcepto affirmativo de eo colendo; sive sit in illo ipso præcepto inclusum. Et sanè miror oppositum huius supponi à Suario in illa probatione. Ratio autem est euidens, quia nullo vnquam tempore licet inhonorare Deum; vnde præceptum non inhonorandi iplum obligat semper, & pro semper, quod est contra naturam cepti affirmatiui, quà tale est præcise, vt patet, & qui negarer irreuerentiam Dei esse contra præceptum negatiuum, posset negare iura. mentum assertorium esse contra præceptum negatiuum.

202. contra conglussonem. An iurans

Obiicies denique contra conclusionem : se-Alia obieffio queretur quòd si quis iuraret dicturum se Rosarium, peccat mortaliter, omittendo vnum Aue Maria, & idem esset de jurante aliquid se datudicere Rosa. rum hora tertia, si paulò postillud dedisset; sed rium peccet hoc videtur valde durum; ergo non est dicendum, nec consequenter illud vnde se- mertaliter quicur.

Ex auctoribus tenentibus nostram conclusionem, quidam absolute concedunt sequelam, & limitant conclusionem sic, vt intelligenda sit aliquid bora quando non completur iuramentum quoad materiam totalem, siue illa sit parua, siue magna: non verò quando non compleretur quoad partem paruam materia totalis. Vnde dicunt quod conclusionis si quis promitteret vnum quadrantem cum iuramento, mortaliter peccaret, si non dedisset illum, quia erat materia totalis promissionis ; & nens violan. si promitteret centum scuta, & omitteret vnum tem iuraquadrantem illius, non peccaret mortaliter; ita Couaruu. & Caietan. Suar. suprà cap. 16. num. 5. existimat esse eandem rationem de violatione cunque periuramenti quoad materiam totalem, vel par- care mertatialem; vnde vel in vtroque, vel in neutro casu dicit violatorem iuramenti peccare mortaliter. Fundamentum eins est, quia cadem est ratio de falsitate iuramenti assertorij, siue falsa sit materia totalis, siue materia partialis; ergo & Impugnatur de promissorio idem dicendum est.

Verùm negari posset primò antecedens : nam si quis diceret cum iuramento esse mille homines, vbi essent tot, excepto vno, non censeretur mortaliter dicere falsum, quamuis physicè falsum diceret, nisi significaret particulariter se loqui in sensu physico, & non in sensu morali. Deinde secundò negati posset consequentia, quia ex communi modo loquendi, iuramentum assertorium (nisi proferatur figurate, per figuram Hyperbolem, aut illam, secundum quam numerum certum ponimus pro incerto, aut aliam similem) subintelligitur de re physice, & non moraliter considerata, promissio verò intelligitur potius in sensu morali, sicut inducit

obligationem moralem.

Sed quidquid fit de diuersis his sententiis, que Responsio vefortè in re non differunt benè examinatæ; re- ra ad sbisspondeo ad obiectionem breuiter, distinguen- dionem. do sequelam: si iurauit præcisè dicturum se integrum Rosarium, nulla prorsus relicta particula; aut si iurauit non dilaturum se promissionem vltra horam, nec per minimum tempus, concedo sequelam:nec id magis durum est,quàm quòd peccaret, si assertoriè iuraret aliquem vna hora fecisse aliquid quod non fecit ita præcisè intra horam, quin parum vlteriùs temporis in eo faciendo insumplerit. Si non promisit ita præcisè, sed solum quòd Rosarium diceret morali quodam modo, aut quòd non differret promissionem vitra certam moraliter consideratam, nego sequelam. Et sanè, vt dixi, sic communiter intelliguntur promissiones sieri, nisi ex circumstantiis aliquibus limitentur; & in hoc sensu intelligo limitationem præmissam conclusionis, quam ponit Cauarruuias & Caictanus. Et per hæc patet ad primam difficultatem ex iis, quas hic paragraphus subministrat.

Dico secundò, potest quis differre adimpletionem iuramenti promissorij vltra tempus, pro quo Assertio 2. promisit ipsum adimplere ob rationabilem cau- Potest absque sam. Hanc tenet expresse Scotus hîc, & per eam peccato difsatisfit secundæ disficultati ex præmissis.

Probatur autem, quia posset ob rationabilem menti ob racausam non adimplere ipsum vllo modo, vt si, tionabilem verbi gratia, impedirer eius adimpletio maius ho- causam. num, iuxta dicta suprà: ergo multò magis potest differre eius obligationem, vt est euidens.

Ratio

ferri adim-

Maria, 🕁 promittens tertia, ac folnens pauld post. Limitatio posita abali. quibus. Sententia temeniñ quead materiam istalem quamliter, non verd si violes quead partem materia fo-203. Replicatur

omittenda

Unum Au

CENTTA SUA-

Digitized by Google

### Dist. XXXIX. Quæst. vnic. 1027

Quado adest rationabilis causa differendi promis-Sonem inra-

Ratio' autem est, quia debet intelligi in ipsa promissione semper illa conditio, si scilicer non sit rationabilis causa non adimplendi. Solum potest esse difficultas, quando debet céuseriadelle tam rationabilis causa, que sufficiat: & dico, quòd vniuersaliter quando promisso fieret Deo, sufficeret pro rationabili causa impedimentum maioris boni, & quando fit, siue Deo, siue homini, sufficeret talis, ob quam poslet prudenter existimari quòd is, cui sieret promissio, esset contentus. Videantur quæ dicta sunt suprà num. 142. & seq.

Assertio 3. eultatem 3. Obligat is-TAMENTHIN quoties, nisi adimoleretur Sciretur non posse illud adimpleri post-

Peccatur quoties babetur animue adimplendi.

206. A∬ertio 4. folmens difficultatem 4 Ceffat obli-gatio iuramenti quădo ù cui sit condonat rem promi∬am.

Obiettie 1.

Responsio 1.

Responsio 2. Promittens Deo dare e. leemosynam pauperi non obligatur paupere remuente, aut condonante.

207. Obiettio 2. Promittens

Dico tertiò, ad tertiam difficultatem, obligare iuramentum tale promissorium pro quocumque tempore, pro quo quis sciret probabiliter, nisi tum adimpleretur, non futuram vnquam postea ipsum adimplendi occasionem; aliàs differendo ipsum de tempore in tempus, vix posset esse peccatum mortale, nisi quatenus ex dilatione sequeretur, aut contemptus, aut graue detrimentum ei, cui fieret, aut ex natura promissionis, & circumstantiis intelligeretur promissio de adimpletione cita. Prima pars patet, quia si tum non adimpleret promissum, non posset habere animum efficacem ipsum adimplendi, nec actualiter, nec virtualiter, nec habitualiter; imò haberet animum non adimplendi, quod est peccatum mortale, ex dictis. Secunda pars patet, quia non determinauit tempus, nec consequenter est ratio, ob quam hodie, vel cras, vel perendie adimpleret illud, quandoquidem cum non adimpletione posset semper manere animus firmus adimplendi, vt patet.

Dico quartò ad quartam difficultatem, iuramenti obligationem cessare, quando is cui fit iuramentum, est contentus, vt non adimpleatur. Hæc est communis, & certa, paterque, quia reuera in ipso iuramento talis conditio subintelligitur. Absurdum enimesset quòd aliquis vellet promittere aliquid alicui dare, ipso non volente accipere. Hac conclusio meliùs intelligetur per solutionem sequentium obie-

Obiicies primò, si quis cum iuramento promitteret Deo dare aliquid pauperi, teneretur dare illud pauperi etiam renitenti: ergo eo, cui fit iuramentum, renuente, adhuc manet obligatio iuramenti.

Respondeo primò, negando consequentiam, quia in casu illo iuramentum non sit propriè pauperi, sed Deo; vnde quamuis paupere condonante maneret obligatio, non præiudicaretur conclutioni.

Respondeo secundò, negando antecedens, quia licet promissio, & iuramentum fierer tum Deo, tamen non obligaretur quis paupere renitente, aut condonante. Non obligaretur quidem co renitente, quia aliquando non posset dare ipsi inuito, nec si posser, deberet inuitum cogere. Non etiam eo condonante, quia in ipsamet promissione, & iuramento subintelligebatur illa conditio, si pauper non condonet, niss aliud aliunde constet.

Obiicies secundò, si quis iuraret alicui quòd eumiurame. admonerer ipsum de tali, vel tali errore, etiam 20 aliquid a- si ipsemet admonendus noller, posset iurans esse lieui facere, obligatus, quamuis ille, cui fieret iuramentum, doque eo inmito, quando- uersaliter vera. Respondeo, qui iuraret, siue que non tene- Deo, siue homini, aliquid se facturum in commodum hominis, eum quandoque obligari; eo homine inuito, aut condonante; quandoque autem non obligari; nam si promisit rem, quam posset facere commodè eo inuito, aut condonante, cum animo obligandi se ad id faciendum, etiam si ipse esser inuitus, tum tencbitur; si autem non possit id facere, non tenebitur, quia nullus tenetur ad impossibile. Si verò possit quidem id facere eo inuito physice; sed male faceret id faciendo, non tenebitur, quia iuramentum non cogit ad malè faciendum. Quòd si non iurauit illud facere, nisi cum conditione consensus istius hominis, aut cum conditione quòd iple postea non condonaret, siue expressa, siue tacita; tum non tenebitur id facere, nisi posita ista conditione: & in hoc sensu intelligitur conclusio. Sed circa hoc

Quæres, quandoquidem possit quandoque habere animum simpliciter, & absolute faciendi quod promittit independenter à conditione fossis sciri præmissa. & possit non habere talem animum. quòd aliquit præmissa, & possit non habere talem animum, quando verba eius sunt absoluta; quomodo poterit quis scire, qua ratione iuramentum est in- consensu eiue telligendum? Respondeo, quandoque id colli- cui promisit, gi posse ab ipsomet iurante ex ipso actuali animo, quem habuit, & in dubio ipsi esse credendum, saltem in foro conscientiæ, quòd absolutè, vel conditionaté iurauit, prout ipsemet dixerit ; quandoque verò colligi potest ex aliquibus circumstantiis: nam si quis reprehenderet iusté alterum, eo nolente, & promitteret cum iuramento id se facturum, quoties videret ipsum reprehensibilem, ex illis circumstantiis, si aliud aliunde non constet, colligi posset, quod vellet independenter ab alterius consensu, hoc est, iplo liue nolente, liue volente, obleruare iuramentum, nec liberaretur consequenter ab illa obligatione altero renitente, aut condonante. Sed si altero petente iuraret admonere ipsum quoties esset reprehensibilis, tum dicendum esset quòd iuramentum esset conditionatum, hoc est, tale, cuius obligatio dependeret à condonatione, & voluntate alterius; & cum proportione ad hoc exemplum facile est de cæteris iuramentis similibus ferre iudicium.

Hîc posset agi de co, qui posset relaxare iuramentum, aut tollere obligationem eius. Sed si De eo qui poloquamur de ablatione indirecta obligationis test relaxare eius, quatenus scilicet tolleretur per condonationem rei promissæ, aut per positionem alicuius conditionis, quâ politâ, adimpletio effet mala, tum quicumque potest condonare, aut ponere talem conditionem, potest tollere obligationem iuramenti, vt patet. Quis autem posset condonare, aut ponere talem conditionem, facile est discernere in casibus particularibus; tionem inranec propterea necesse est ponete regulam aliquam generalem. Si verò loquamur de ablatione directa, quandoquidem obligatio iuramenti sit iuris naturalis, ille solus potest sic auferre obligationem, qui potest in iure naturali dispensare, aut ipsum abrogate quoad partem, aut totum. Quisnam autem is sit, patet ex dictis disp. 37. vbi de hoc satis fusèegi, & ex dictis ibi suppono iam quòd id solus Deus facere

f Ad primum argumentum, &c. Respondet lia. hîc ad argumenta principalia, quorum primum Prima arguerat, quòd posset quis iurare aliquid illicitum, menti prin-ve intersicere, verbi gratia, hominem, sed non cipale de iu-

208. Ouomedo promiseris independeter à aue quod non

209.

Quis possie indirecté tol-

2 10. Ad argumëta principapeccaret rante illicita. 1028

peccaret id non observando, ac consequenter peierando, sed potiùs peccaret observando; ergo non omne periurium, saltem promissorium, est peccatum.

Responsie.

Respondetur, reducendo doctrinam Doctoris ad formam, concedendo maiorem, & minorem, & distinguendo consequens: omne periurium promissorium de quacumque omnino re, concedo; nec hoc est contra resolutionem quæstionis; omne periurium de quacumque re, quæ posser observari absque peccato, nego consequentiam: hoc enim esset contra resolutionem quæstionis,

Alio modo posset absolute, & simpliciter negari consequentia, quia non adimpletio talis iuramenti nonest propriè vocandum periurium, sed non adimpletio facti de relicita, quæque

posset fieri absque peccato.

211. 2. Argumenzum principale.

Secundum argumentum principale erat , quòd si periurium esset peccatum mortale, periurium per Deum esset maximum peccatum, (intellige ex omnibus periuriis) sed hoc videtur valde durum, quia communis plebs quotidie peccaret mortaliter, quandoquidem sæpissime absque vlla cura iurent per Deum, etiam cum falsitate. Probat sequelam maioris, quia non potest assignari quòd aliud periurium esset maius illo, quam periurium per Enangelium, quod communiter solet in judiciis, & occasionibus grauibus tradi iurandum: sed illud periurium est minàs graue, quia sicut iurare per templum est maius inramentum, quam inrare per aurum, vt ait Christus Dominus Matth. 23. ita iurare per Deum est maius iuramentum, quam iurare per Euangelium, à paritate rationis, & consequenter periurium per Deum, hoc est, non adimpletio iuramenti facti per Deum, seu assertio falsi, in cuius veritatis testem adductus est Deus, maius est periurium, quam quod fit per Euangclium.

Respondetur breuiter ex mente Doctoris in forma, concedendo maiorem, & negando minorem, si loquamur de duritie aliqua, quæ non sit asserenda (alia durities non est ad propositum) & ab probationem dico, quòd qui communiter sie iurant, peccent mortaliter, si iurent cum deliberatione: verisimile est autem homines, qui frequenter iurant fallum, siue per Deum, siue per creaturas, non iurare sæpissimè cum sufficienti deliberatione: consuetudo tasat à periurij men illa est pessima, in eaque abolenda deberent adlaborare Concionatores, Confessores, cæteríque fidelium instructores, ac Superiores.

Quòd si etiam periurium per Deum esset mius, quam periurium per Euangelium, aut quóduis aliud, non propterea non esset peccatum mortale, quia inter ipsa peccata mortalia datur vnum alio maius, ac per hoc totaliter eneruatur vis secundi argumenti, nec esset opus facere comparationem inter iuramentum per Deum, ac

per Euangelium.

Nihilominus quod dicit Doctor, nempe iuramentum per Deum esse ex se, & natura sua maximum iuramentum, & communiter tenetur, & ex le patet ; cum enim alia iuramenta per alia habent grauitatem suam ex co, quòd illa alia referantur aliquo modo ad Deum, manifestum est iuramentum, quod fit per ipsum Deum cæteris paribus esse grauius. Deinde nihil porest assignari in aliis iuramentis, propter quod aut elsent grauiora, aut etiam zquè grauia; ergo iuramentum per Deum debet dici grauissimum.

Obileies contra hoc, peierans per Deum non sit infamis, peierans autem per Enangelium est infamis : ergo periurium per Deum est minus graue, quam per Enangelium, quia alias potius peierans per Deum deberet esse infamis, quam peierans per Euangelium.

Confirmatur, quia propterea exigitur iuramentum per Euagelium in iudicio,& non per Deum, quia supponitur esse ex se maius iuramentum, & magis consequenter confirmare veritatem.

Respondeo, distinguendo antecedens, si lo- Responsie. quamur de vlla infamia sequente periurium ex natura sua, nego: si de infamia sequente ex ordinatione legis positiuè, concedo antecedens, & nego consequentiam cum sua probatione. Quia potius deberet esse infamis ille, qui peieraret illo periurio, propter quod est imposita per leges ta-lis pœna. Et si quæras, cur leges imposuerint intamiam propter periurium factum per Euangelium, si illud sit ex se minus iuramentum?

Respondeo iuxta mentem Doctoris, quia non Cur peierans voluit Legislator imponere pænam, iuxta qualitatem culpæ, sed iuxta publicitatem eius propter famu, o nen scandalum magis annexum crimini publico, per Deum. quàm priuato; vnde quia iurans per Euangelium iurat publice, quia iurat coram Ministris Iustitiæ, propterea si peierat, crimen eius erit publicum; iurantes autem per Deum non iurant sic publice, quia non offertur ipsis tale iuramentum. Aduerte autem circa hoc, non omne periurium per Euangelium etiam puniri pœna infamiæ, sed illud quod fit contra iuramentum factum solemniter cum caremoniis à lege statutis; vnde si quis iuraret falsum per Euangelium extra iudicium, aut cum non ministraretur ipsi iuramentum à personis ad hoc à legibus ordinatis, non esset infamis magis, qu'am iurando per Deum: quando ergo dicimus Ecclesiam voluisse punire infamia iuramenta publica, loquimur de huiusmodi iuramentis, non de aliis.

Et si quæras iterum, quare non exigatur iuramentum per Deum in huiusmodi occasionibus Cur exigitur publicis? Respondeo, rationem potuisse esse iniudiciys iuprimò, quòd voluerit Ecclesia illam reuerentiam Deo conservare, vt non exponeretur assumptio eius in testimonium veritatis periculo iniuria, per Deum. quæ fieret ipfi, si adduceretur tam solemniter in 1. Ratio. testimonium falsi, venon semel contingeret, si sic exigeretur, propter hominum fragilitatem.

Secundò, ratio esse poterat, quia cum iuramentum per Deum erat satis frequens in ore omnium, & sæpissimè præstetur sine deliberatione requilita ad peccatum, saltem mortale, non haberent homines communiter talem reuerentiam isti iuramento, qualem haberent alicui alij insolito, & sic non tam curarent non. peierare per tale iuramentum, quam per aliud illud, quod esset rarum, & insolitum. Itaque vt excitaret Ecclesia iurantes ad huiusmodi reuerentiam, & consequenter ad deliberationem maiorem, instituit meritò iuramentum per Euangelium tanquam minus frequentatum, & vlteriùs vt impedirentur periuria illa publica metu pœnæ, ordinata est illa pœna infamiæ peierantibus tali periurio, relica cæterorum periuriorum pæna ipli Deo.

Sed quoniam hîc obiter mentio facta est de aliqua pœna per legem imposita periurio, non incurrunt ex

213. Obiettio ad probandum qued periuriñ per Deum no fit grauissimu periurium.

Qua periuria

214. ramětum per Enangelium potius quam

2. Ratio.

215. Quas panas abs iure periuri.

Digitized by Google

212.

Responsio. Persuren per

est mains

рессаги дий

vllu alterum

qued non sit

tam directe

Indeliberatio

nullos excu-

per ipsum.

peccato.

abs re crit quas pænas ex lege meretur periurus, breuiter proponere. Vt ergo omittam pænas à Gentilibus statutas periurio in capitis plexionem apud Ægyptios, referente Diodoro Siculo lib.2. cap. 2. & alias similes, quas videre licet apud Azor. lib. 11.cap. 12. vt has, inquam, poenas omittam, & quas leges ciuiles imponunt, quarum consideratio vix ad Theologum spectar, solásque pœnas à Iure Canonico impolitas consi-

Affertio 1. Non incurriter ipso facto per periurië épregulari-Bas , ant inbabilitas ad benyicia.

Replica.

Dico imprimis cum Suarez lib.3. de Iuram.cap. 20. nullam censuram, nec etiam irregularitatem, aut inhabilitatem ad beneficia incurri ipso facto per periurium quodcumque ex lege Canonica, nisi quatenus qui periurium committit, est infamis. Hæc est communis sententia, & patet, quia non reperitur vllus Canon, aut textus, in quo talis pœna ipío facto impolita dicatur, quod abundè sufficit ad probandum nostrum intentum; nam non solum pænæ non sunt multiplicandæ line necessitate; sed etiam sunt restringendæ, ex communissima regula.

Dices in cap.querelam, de Iureiur. haberi : quoniam non merentur Ecclesias regere, qui sunt crimine periurij irretiti: sed ex hoc loco non habetur aliud, quàm quòd habeant talem inhabilitatem, sen indispositionem, vr possint remoueri per sententiam à beneficio, non verò quòd habeant talem, vt ipso facto collatio ante sententiam talem datam sit nulla. Dixi in conclusione, nisi quatenus qui periurium committit, est infamus; quia infamia facit hominem irregularem, & consequenter inhabilem ad bene-

2 16. Assertio 2. Punitur pæva infamia.

Dico secundò, periurium lege Canonica puniri pœna infamiæ. Hæc est communis, & patet ex cap. Si connictius 22. quast. 5. & cap. Constituimu 3. quast. 5. & aliis capitibus, quod tamen intelligendum de periurio, cui scilicer deest veritas, siue in assertione, siue in promissione, ita vt quis peccet peccato mortali propter talem defectum, quod addo propter sententiam putantem dari aliqua periuria talia deliberata, quæ non funt peccara mortalia.

Circa hoc autem aduertendum est, duplicem Duplen inconsiderari ab Authoribus infamiam; vnam ci- famia. uilem, quæ scilicet semel incursa, nunquam absque dispensatione, seu habilitatione Superioris tollitur; & hæc nunquam incurritur ipso facto; absque declaratione iudicis; nec declarari debet propter quodcumque periurium, sed propter periurium violans humana pacta: vt autem incurratur per alia periuria, debet expectari sententia Iudicis.

Alia verò est infamia Canonica, que scilicet tolli potest sine dispensatione, aut actu aliquo Superioris, per pænitentiam, aut solam mutationem vitæ, hæc autem infamia per omne periurium publicum, & notorium contrahitur iplo facto, per alia non item.

Præter has pænas alia habetur in cap. Quicumque 6. quest. 1. & cap. Paruuli 22. quest. 5. nimirum quod periurus non sit in testem admittendus, seu, vt in posteriori cap. dicitur, quòd non sit testis, nec ad iuramentum accedat, neo in sua causa, vel alterius iurator existat; quod etiam debet intelligi de periuro publico, & ita vt talis non testetur, quando excipitur contra ipsum, aut quando per accusationem repellitur, aliàs in conscientia posset esse testis, vt tenet Sotus,& Suarez supra n.18.contra Syluestrum v. Iuram.2. guast. z

Denique secundum leges posset imponi pa- Alia pana. na depolitionis Clerico, & quidem perpetua, propter periurium, vt patet ex cap. Si Episcopne dist. 50. & eriam prinatio beneficij, tum à fortiori ; tum ex cap. Querelam, de Iureiur. Olim autem periuris imponebatur pona iciunij in pane, & aqua per quadraginta dies, & alia aliqua septem annorum pænitentia, vt constat ex cap. Quicumque, de quibus pœnis videri potest Selua tract. de Iureiur. 3. part. quast. 7.

Alia pana

quòd periu-

mittatur, Vt

### DISTINCT

De sexto, es septimo pracepto prima tabula.



Extum præceptum est, Non desiderabis vxorem proximi tui. Septimum est, Non concupisces domum proximi tui, non seruum, non ancillam, &c. [Sed videtur præceptum de non concu-August. supiscendis rebus proximi, vnum esse cum eo quo dicitur, per Exedu, non furaberis: & præceptum de non concupiscenda vxore, quest. 71. vnum esse cum eo quo dicitur, Non mæchaberis. Poterit

enim præceptum non furandi in illa generalitate intelligi, vbi de non concupiscenda re proximi præcipitur: & in eo quod dictum est, Non mæchaberis, Mauh.s.d poterat illud intelligi, Non concupisces vxorem proximi tui. Sed in illis duobus præceptis non mæchandi, & non furandi, ipsa notata sunt, & prohibita: in his verò extremis ipsa concupiscentia. Multum ergo differunt illa ab istis.] Quare lex Vnde illi præcepto non mæchandi, fit superadditio in Euangelio: vbi om- dicitur non nis concupiscentia mœchandi prohibetur. Sed cum hîc prohibeatur con- animum, cupiscentia alienæ vxoris, & alienæ rei: quare dicitur lex comprimere ma-sed manum.

Digitized by Google

num,& non animum? Euangelium verò & manum & animum. Illud de lege dicitur secundum cæremonialia, non secundum moralia. Vel quia in lege non est generalis prohibitio omnis mortiteræ concupiscentiæ, vt in Euangelio.

### Quid sit litera occidens.

2. Cor. 3.b August.de De legis, & Euangely distantia. August, super Psalm. August, lib.

CI verò quæritur, Quam dicat Apostolus literam occidentem? Eacertè est Decalogus: qui non dicitur litera occidens, eo quòd mala sit lex, sed quia prohibens peccatum auget concupiscentiam, & addit præuaricatiolitera c. 14. nem, nisi liberet gratia, quæ gratia non sic abundabat in lege vt in Euangelio. Vel secundum corum carnalem intelligentiam. Lex ergo bona est, & tamen occidit sine gratia, cum sit virtus peccati, quæ iubet quod sine gratia impleri non potest. Gratia autem deerat, & ideò litera occidens erat. Distat autem Euangelij litera à legis litera, quia diuersa sunt promissa: ibi medium ex- terrena, hîc cœlestia promittuntur. Diuersa etiam Sacramenta, quia illa tantum significabant: hæc conferunt gratiam. Præcepta etiam diuersa, de 10.chor- quantum ad cæremonialia. Nam quantum ad mortalia, sunt eadem, sed die, cap. 9. plenius in Euangelio continentur. Audistis decem chordas Psalterij vtri-\*al.faces, que sexui impositas: quæ charitate tangendæ sunt, vt vitiorum \* feræ Qcçidantur.

### QVÆSTIO VNICA.

### Vtrum lex noua sit grauior veteri?

Alensis 3. part.quast. 28.membr. 4. art. 1. D. Thom. 1.2. quast. 107. art. 4. & hic quast. 1. art. 4. quast. 3. D. Bonauent.art.1.quast.3 Richard.art.1.quast.4.5. Bellarmin. lib.1.de verbo Dei, cap.18. Vasquez 1.2.d.183. Solo 1. de Iust.quast.6.art.4.& 4.dist.2.quast.1.art.4. Suarez de Leg.lib. 10.cap. vlt.à num.16.

Argum, 1.

IRCA istam distinctionem quadragesimam, in qua Magister agit de duobus vitimis præceptis secundæ tabulæ, & de veriusque legis veilitate: quæritur, Verùm lex noua sit grauior veteri? Quòd sic, quia lex noua multa superaddit legi veteri, sicut patet Matth. 5. Dictium est antiquis:

Non occides: ego autem dico, quia irascitur fratri suo. & sic de aliis præ-

ceptis: & præter hoe continet totam illam, sicut patet Matth. 5. Non veni legem soluere, sed adimplere: igitur includit totam grauitatem illius, & addit vltra aliquam aliam: igitur est grauior.

Argum.2. 2. Ethicor. сар.з. Ratio opp.

Præterea, status sub gratia est persectior, & virtuosior, quam sub lege: igitur disficilior. Consequentia patet, quia virtus est circa bonum, & dissicile.

Contrà, Matth. 11. Venite ad me omnes, &c. Iugum enim meum suaue est, & onus meum leue.

#### COMMENTARIVS.

I.

Irca istam distinctionem, &c. Paucas, aut potius nullas vilius momenti distinctionem quastio, pro cuius tamen maiori claritate aliqua addenda sunt, ne sola sine commento relinquatur. Summa contentorum in illa est hæc. Primd, ponuntur duo argumenta principalia pro parte affirmatiua, & vna authoritas pro negatiua. Secundò, proponuntur onera vtriusque legis, consistentia in præceptis diuersi generis, comparantúrque præcepta vnius ad alterius. Tertiò, ex hac

comparatione infert Doctor nouam legem, licèt esser difficilior quoad præcepta moralia, esse tamen simpliciter dicendam faciliorem, quia gravior crat vetus quoad cæremonialia, & iudicialia, & quidem tanto excessu, vt superauerit illius grauitatis excessus, excessum grauitatis legis nouæ supra veterem quoad moralia. Quartò, ostendit plura, & esficaciora esse legis nouz auxilia, & adiutoria subleuandi oneris sui, quam veteris. Quinto, denique, soluit argumenta principalia.

SCHO

### SCHOLIVM.

Primum dictum huius litera, in veteri lege fuisse pracepta moralia, caremonialia, & iudicialia. De primis habetur Exod. 20. vbi ponitur Decalogus. De secundu, Deut. 4. De tertiis Deut.6. Vide D. Thom. 1.2. quast. 99. Secundum dictum, moralia sunt eadem nunc & in lege, sed nunc magis explicita. Tertium, caremonialia noua sunt pauciora, & faciliora, quia, teste August. citato, erant 600. pracepta & ampliùs in veteri : at noua lex tantùm habet ritus 7. Sacramentorum, & ex his forte duo tantum sunt singulis necessaria, & esto alia necessaria sint, sunt facillima. Quartum, nulla sunt iudicialia in lege noua data à Christo. Quintum, noua est longé leusor & suauior veteri, patet ex dictis, & ex abundantiori gratia. Vide Cypr.l.3. ad Quirin.cap.119.& Aug.epift.118.& 15. contra Faust.13.

TIC funt duo videnda b, quia ex duobus pendet grauitas legis alicuius in comparatione ad aliam, scilicet ex onere imposito, & ex desectu remedij ad supportandum onus impolitum.

Onera ' imposita in veteri lege erant præcepta moralia, cæremonialia, & iudicialia, ad quæ omnia tenebantur. De moralibus pater. De cæremonialibus etiam patet: nam licet possent tangere morticinum, & huiusmodi; incurrebant tamen ex hoc multas im- Num. 19. munditias, ad quarum purgationem, si non faciebant quæ in lege mandabantur, peccabant mortaliter, sicut explicatur ibi: Anima, quæ secerit, vel non secerit sic, & sic, Num.15. morte morietur, & peribit de populo suo, quæ est comminatio damnationis æternæ. Ad omnia etiam iudicialia tenebantur, vel per se, vel quando decernebantur per iudices corum: & maximè per Sacerdotem Leuitici generis, si quando erat casus dubius apud iudices inferiores, iuxta illud Deuter. Omnu anima, qua contempserit iudicium Sa- Deut. 17. cerdotis, morte moriatur.

In lege d autem noua moralia sunt cadem, que tune: sed magis explicata. Ceremonialia sunt multò pauciora, & leuiora, quæ imposita sunt per Christum. Iudicialia De condinulla sunt posita per Christum, sed magis est lex mititatis, & humanitatis, in qua non tionibus voportet habere iudicialia, iuxta illud 1. Cor. 6. Iam quidem omnino delictum est in vobis, staments, & quòd indicia habetis inter vos. Quare non magis iniuriam accepistis, quare non magis frau-legis. dem patimini. Hoc enim docuit Christus Matth. 5. Si quis percusserit te in una maxilla, prabe ei & alteram, & si quis voluerit tibi tollere tunicam, relinque ei pallium.

Comparando verò moralia ad moralia, dubium est, vtrùm fuerit æqualitas, quia dubium est vtrum illi tenerentur ad omnia illa præcepta, & codem modo explicata, sicut Esto lex nonos tenemur, quia si illi non tenebantur ad præcepta illa, nisi sicut Iudzi interpreta- ua quoad bantur, tunc licuisset amare amicum, & odio habere inimicum: ita enim docuerunt granior, est Phatiszi simplices de populo: hoc autem non licet hodie Christianis: & ita forte de simpliciter quibusdam aliis explicantibus quædam præcepta moralia, sicut patet Matth. 5. Quòd lenior vetesi non, tunc lex nostra esser grauior quantum ad moralia: sed hæc grauitas non æquipa- ri, ratione ratur gravitati cæremonialium legis veteris, de qua statim dicetur.

Quantum enim ad cæremonialia, dico, quòd illa fuit multò grauior, & quantum ad caremomultitudinem, & quantum ad difficultatem observandi. Augustinus enim ita significat in epist. ad inquisitiones Ianuarij, & tangitur in Can. dist. 12.0mnia talia, & Rabbi Moyses enumerauit plus qu'am sexcenta præcepta, ad quæ omnia tenebantur illi; quorum quædam erant valde difficilia, puta quòd omne masculinum ter in anno præsentaretur in Ierusalem, quantum cunque distarent: & septimum annum colere, propter quod oportebat eos duobus annis vacare à collectione fructuum: & multa alia, sicut de non tangendo morticinum, vel de non comedendo, vel bibendo post tractum mortui sine baptismo.

Vnde dicit Petrus in Actibus Apostolorum: Quare vultis discipulis imponere onus graue, quod nec nos, nec patres nostri portare potuimus? Lex autem noua secundum Augusti- Cap.15. num ibidem, paucis & manifestis Sacramentorum ritibus contenta est: non enim habet, nisi septem Sacramenta; quæ etiam omnia non sunt omnibus Christianis necessaria. Non enim omnes recipiunt Ordines, nec omnes matrimonium contrahunt, sed necessarius est Baptismus, & post Baptismum in peccatum mortale recidiuando Poni- mum pracetentia, ita quod difficilius, quod est in Ecclesia, videtur esse Confessio, disficile enim prum videvidetur alicui peccata sua priuata, soli Deo & sibi nota, reuelare alicui homini: sed ibi fessione, miapposita sunt remedia, ita quòd propter reuelationem talem non oportet timere contigatur tafusionem: obligatur enim audiens ad maximum sigillum secreti. Alia Sacramenta à men propier Baptismo, & Pœnitentia fortè non sunt necessaria: aut si sunt, sunt satis facilia, puta sigillum.

Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

indicialiŭ,

Confirmatio, Eucharistia, Extrema vnctio. Quantum igitur ad exremonialia lex noua est longe facilior, quam lex vetus, inquantum à Christo data est, & hæc est simplici-

ter leuitas, quæ longè præponderat illi grauitati, si qua sit in moralibus maior.

Quantum autem ad iudicialia de lege noua, pater quod est leuissima, quia nulla iudicialia Christus imposuit. Si tamen loquamur de lege noua inquantum non solum Coira Pra. est à Christo, sed etiam inquantum est per alios declarata, vel inquantum super eam latos statutain laqueu sunt alia per alios addita; quia licitum est Iudicibus statuere leges ad pacem seruandam, siue illas, quæ fuerunt in lege Moysi, & has vel omnes, vel alias, & quascumque, vel quotcumque (& tenentur cas subditi servare, dummodo non repugnent legi diuinæ) quoad hoc, posset poni maior grauitas in lege Christiana: quia tunc non limultiplicăcuit Sacerdotibus, vel Iudicibus condere quascumque leges, sicut modòlicet Prin-Resolutio cipibus Christianis. Sic ergo quantum ad hoc videtur quod pauciora sunt onera legis articuli pri- Christianz inquantum ipsa est à Christo tradita, sed forte plura inquantum ipsi postea sunt addita alia per cos, qui habent regere populum Christianum.

danationis

*subditorum* 

quotidie

#### COMMENTARIVS.

Duo capita ex quibus oricur diffieultas legis. Primum caen oneribus, sen praceptia. Secudum cain defectu auxiliorum. Que facilier

b HI le sunt duo videnda, &c. Proponit hîc duo præcipua capita, ex quibus oritur difficultas alicuius legis, quorum primum consistit in oneribus legis, hoc est, in præceptis, quibus iniungit aliqua esse facienda, vel non facienda. put consistit Secundum caput consistit in defectu remediorum, seu auxiliorum, quibus mediantibus onus legis posset supportari, hoc est, præcepta impleput consistie ri; quia ergo cerrum est illam legem esse faciliorem, quæ habet minus grauia onera, & potiora remedia, seu auxilia ad ea ferenda, examinat hîc Doctor onera veriusque legis, caque ad inuicem confert, postea verò num.7. agit de secundo. Nec sanè sufficiebat vnum examinare sine altero; nam quamuis aliqua lex haberet plura præcepta, quam alia; tamen si haberet longè fortiora, & aptiora auxilia, posset esse simpliciter leuior; & si haberet lex vna potiora auxilia, sed haberet tamen longè plura præcepta posset else simpliciter grauior; vnde, vt adæquatè ostendatur vnam legem esse alterâ leuiorem, opportet comparare vtramque ad inuicem, quoad præcepta, & auxilia.

Quid oft lex

moua.

Antequam autem hoc ipsum siat, præmittendum est quid intelligamus per legem nouam, quid per veterem. Itaque per legem nouam intelligimus hîc præcepta, & ordinationes Christi Domini, quibus diriguntur Chistiani Catholici in vitam æternam. Neque audiendi sunt hæretici, qui vt securiùs impia peccandi liber-Christus de- tate abuterentur, negauerunt Christum Domidie pracepia. num instituisse legem vllam, aut dedisse aliqua præcepta, cum oppositum clarissime constat ex ipsiusmet verbis Matth. vlt. docentes eos seruare omnia, quecumque mandaui vobis. Ioan. 13. Mandatum nouum do vobis. Ioan. 14. Hoc est praceptum meum. Vnde Tridentinum iure optimo contra essidem hæreticos statuit sess. 6. cap. 19. Si quis dixerit nihil praceptum esse in Euangelio, prater sidem, catera esse indifferentia, neque pracepta, neque prohibita, aut decem præcepta nihil pertinere ad Christianos, anathemastt. Et can. 21. Si quis dixerit Iesum Christum à Deo hominibus datum fuisse, et Redemptorem, cui fidant; non etiam, vt legislatorem, cui obediant, anathema sit.

Quid lex ve-144.

Per legem autem veterem intelligimus præcepta, & observationes, ac institutiones, quibus Iudzi ante promulgationem legis nouz vti debebant, quæque continentur in veteri Testamento, præsertim in Exod. & Leuitico, ac Deuter.

c Onera imposita in veteri lege. Acturus de primo ex duobus capitibus, ex quibus difficultas legis potest colligi, distinguit omnia præcepta praceptorum legis veteris in tria genera, qua divisione vtitur legu veteru. etiam sanctus Thomas quest.99. & cum eo ac Doctore, hîc ceteri Doctores, ac interpretes Scripturæ, & insinuari videtur hæc diuisio illis verbis Deuter. 6. Hac sunt pracepta, & caremonia, atque iudicia, qua mandanis Dominus Deus vester, vt docerem vos, & faciatis in ea. Neque etiam potest esse dubium quin habeantut illa tria genera,cæremonialium scilicet, iudicialium, ac moralium præceptorum in ea lege, vt constat ex locis citatis à Scholiaste.

Intelliguntur autem per moralia præcepta, illa præcepta quæ sunt de actibus virtutum, & Qua sat pras vitiorum, vt de amando, & colendo Deo, quod cepta meraspectat ad virtutem charitatis, & Religionis; de lia. honorandis parentibus, quod spectat ad pietatem; de non occidendo, quod spectat ad iustitiam,&c.

Per cæremonialia præcepta intelliguntur illa, Que sunt caquæ præscribunt certum ritum, ac modum colendi Deum, non spectantem per se ad virtutes, aut vitia, vt offerendi ipsi primitias, mactandi hostias, & oblationes, ac victimas.

Per iudicialia denique intelliguntur illa præ- Que sut precepta, quæ præscribebant certum modum ob- cepta iudiseruandum in commerciis hominum, con-cialia. trouersissque oriundis circa illa componen-

Videri autem posset hæc dinisio diminuta, seu inadæquata, quia non continet præcepta omnia illius legis: non enim continere videtur præcepta supernaturalia, fidei scilicet, spei, & cha- sio continent ritatis supernaturalis, que non sunt virtutes morales; sed Theologales: sed facile respondetur pernaturalin esse adæquatissimam divisionem, non obstante hac difficultate:comprehenduntur enim illa præcepta sub præceptis motalibus, na in hac diuisione non capiuntur moralia, prout moralia opponuntur Theologalibus, seu prout præcepta moralia vocantur illa, quæ sunt de actibus solis quatuot virtutum moralium, sumptis virtutibus moralibus vt distinguuntur à Theologalibus virtutibus; sed prout moralia præcepta distinguuntur à iudicialibus, & cæremonialibus: sic autem præcepta supernaturalia sunt moralia; neque enim sunt cæremonialia, aut iudicialia, vt patet.

Vlteriùs

Tria genera

dinissonu ex

Scriptura.

Difficultas contra banc virtutum,



Differentia Praceptorum meralium ac caremonialium, & iudicialium.

Moralia pra

cepta legis

reducebantur

ad dece pra-

cepta vulga-

Caremonia-

lia ad qua-

Sacrificia. Quid Sacra-

Quid Sacra.

Quid obser-

Indicialia

etiă reducă-

sur ad qua-

tuor genera.

nantia.

Quid sunt

ria.

Vlteriùs autem pro maiori intellectione istius diussionis, & distinctione membrorum diuidentium, aduertendum est, præcepta moralia legis fuisse de actionibus, quæ secundum se ex natura sua independenter à lege positiua erant bonz, aut malæ, hocest, conuenientes, aut disconuenientes naturæ rationali. Cæremonialia verò, & iudicialia præcepta non erant de talibus, sed de aliquibus actionibus, aut modis actionum, quæ secundum se possent seclusa lege sieri, vel non fieri, absque peccati malitia, vel virtutis bonitate. Vnde præceptum reddendi proximo quod suum est, vt operario mercedem, & ei, à quo ablatum est, furtum, non spectat, vt sic præcisè, ad iudicialia, sed ad moralia, quia est de actu iustitiz, quem qui suo tempore non exerceret, ex natura rei peccaret; sed præceptum puniendi eum tali pœna , qui non redderet , aut qui auferret, erat iudiciale; quia punire tali pœna erat ordinatum merè ex lege positiua. similiter colere Deum non erat spectans ad cæremonialia præcepta, sed ad moralia; nam ex natura rei Deus erat colendus; sed quòd esset colendus tali, vel tali modo, spectat præcisè ad cæremonialia.

Vlteriùs addendum, quòd præcepta moralia omnia illius legis reducebantur ad decem vulga-, ria przcepta Decalogi. Czremonialia omnia à sancto Thoma quast. 101. dividuntur in quatuor genera, in Sacrificia scilicet, Sacramenta, sacra, & observantias. Per Sacrificia intelliguntur ipsæmet actiones, & oblationes, quæ fiebant in honorem Dei. Per Sacramenta intelliguntur consecrationes, non solùm ministrorum, qui vacabant cultui dinino, sed quorumcumque fidelium, qui separabantur particulari aliquo signo ab infidelibus. Per Sacra intelliguntur instrumenta, quibus vtendum erat in cultu diuino. Per observantias intelliguntur quædam institutiones particulares, quibus vei deberent personæ particulares in determinatis actionibus ex præscripto legis.

Idem sanctus Thomas quast. 104.art.4. reducit etiam iudicialia ad quatuor genera, quorum primum erat corum, quæ versabantur inter Principes, & subditos; secundum, eorum quæ spectabant ad ipsos populares inter se in ordine ad commercia. Tertium, corum quæ concernebant extraneos, vt hostes, aduenas, peregrinos. Quartum denique, eorum quæ exerceri debebant inter domesticos, vt inter vxorem, & maritum; patrem, & filium; dominum, ac seruum. Huius autem divisionis sufficientiam, & rationem examinare, non est huius loci, nec reuera est nisi parui momenti.

In lege autemnoua, &c. Ex tribus generibus præceptorum contentorum in lege veteri, duo tantum contineri asserit in lege noua, prout tradita est à Christo Domino, nempe cæremonialium,& moralium: & assignat rationem optimam ex Scriptura, cur non dederit Christus præcepta iudicialia, ad quam addi potestalia ratio ex Suario lib. 10. de leg. cap. 2. num. 2. nempe quia Christus Dominus non assumpsit sibi regnum temporale, iuxta illud Ioan. 18. Regnum meum non est de boc mundo; nec temporale etiam iudicium, iuxta illud Lucæ 12. Homo, quis me constituit iudicem inter vos? Verum quidem est quòd necessarium sit ad gubernandam debito, modo Ecclesiam, proponere aliqua præcepta Scoti oper. Tom. VII. Pars II.

iudicialia, supposita infirmitate; sed quia Christus optabat vi omnes conarentur superare illam infirmitatem, noluit per se illa præcepta proponere; tribuit tamen Ecclesiæ potestatem id faciendi, secundàm quòd pro occurrentibus occasionibus, locisque ac temporibus esset opportunum, quod & de facto fecit.

Quòd verò in lege noua dentur moralia præcepta, patet ex dictis suprà contra hæreticos; quod etiam dentur caremonialia patet ex praceptis concernentibus Sacramentorum administrationem: illud enim præceptum de Baptismo conferendo per aquam naturalem, & certa verba, merè cæremoniale est, vt est extra contro-

Quòd si quæratur, quænam moralia præcepta sint in lege noua? Respondeo ex Doctore hîc, eadem ipia moralia præcepta, quæ erant in lege veteri, esse renouata in lege noua: certum est enim præcepta Decalogi tam obligare iam, quàm obligabant durante lege veteri, quia cum fint de iure naturæ, sine stricte, sine large, vt patuit dist. 37. non debebant mutari. Vnde S. Leo serm. 14. de passione Dom. ait quòd In praceptis moralibus, nulla prioris Testamenti decreta reprobata funt, sed Euangelico mysterio multa sunt aucta, vt perfectiora, & lucidiora essent dantia salutem, quam promittentia Saluatorem. Sed si quæratur, an fint An fint alia alia præcepta moralia iam, quæ non erant tum? Doctor quidem nihil resoluit, sed rem in dubio relinquit: nam §. Comparando verò, ait: Dubium in veteri. est viriun illi, qui scilicet erant sub lege veteri, tenerentur ad omnia illa pracepta, ad quæ scilicet nos tenemur. Vt resoluatur hæc disti-

Dico primò, certum est in lege noua esse multa præcepta moralia de actibus quibusdam, quæ Assertio I. non erant in lege veteri. Hæc patet manifeste ex præcepto credendi Trinitatem explicitè; quale sanè præceptum non erat datum illis, qui crant sub lege naturæ, quibus sufficiebat credere Trinitatem implicite. Deinde, habemus præcepta pracepti, aut multa de Sacramentis credendis, quæ ipsi non habuerunt, imò habemus præcepta credendi Christum fuisse passum, mortuum, & sepultum, &c. quæ ipsi nec debebant, nec poterant credere, quia non erant tum vera; nihil autem nisi verum credi debet, aut potest side supernaturali, nec de his præceptis ait Scotus esse dubium aliquid, sed de præceptis moralibus virtutum moralium, non Theologica-

Dico fecundò , hæc præcepta particularia credendi esse positiua, & non iuris naturæ stricti. Assertio 2. Hæc videtur esse contra Suarium suprà num. 5. qui putat probabile esse quòd præcepta sidei quoad actus, qui præcipiunturiam, & non erant qua determipræcepti in lege veteri, sint iuris naturæ, quam- nata mysteuis dependenter à reuelatione, & prædicatione via, sunt iumysteriorum, quæ per illos actus creduntur, tanquam à conditione sine qua non. Probatir con- Probatio. clusio, quia si secluderetur ordinatio particularis Dei ordinantis, seu exigentis sidem mysterij Trinitatis, quamuis ipse reuelaret illud mystesterium, & esset actus virtutis credere illud; tamen non potest ostendi ex quo capite teneretur quis hîc, & nunc sub peccato mortali credere isti mysterio, aut adhibere diligentiam particularem illud addiscendi: neque enim ex terminis notum est esse talem obligationem, neque sequitur ex

Christus dedit Ecclesia austoritations statuendi iudicialia precepta.

Continentur in ea moralia , & caremonialia.

IO. Quana sunt meralia pracepta legis

Decalogue obligat pro lege nona.

pracepta moralia in noua

Mulci actus funt pracepti, e prohibiti in lege nous qui no erant lege veteri.

Pracepta particulari**a** credendi aliru positiui,võ

9. In lege nous, ut tradita à. Christo non continentur indicialia. Cur?

mm 2 Digitized by Gollisgle

1034

vllis præmissis per se notis, quòd detur talis obligatio leclula ordinatione politiua Dei, aut Chri-Iti, aut aliquorum aliorum Superiorum. Fateor quidem esse ex natura rei malum discredere Deo reuelanti, quia per hoc fieret ipsi magna irreuerentia; at quòd credere teneremur semper positiue mysteriis ab ipso reuelaris, præsertim cum ipsemet immediate ea non reuelaret, sed proponeretur ab aliis ea esse ab ipso reuelata, non video quomodo iis credere possit esse præceptum iuris naturæ stricti, hocest, obligantis sub peccato mortali. Sic enim capio hîc isu natura strictum, pro eo nempe, quod obligat sub mortali, non pro co, quod dictat aliquid faciendum, quod effet quomodocumque honestum factu.

Cahrmatio.

Confirmatur, quia certum est de facto esse impolitum præceptum Ecclesiæ Pastoribus, & Doctoribus prædicandi Euangelium, & mysteria fidei per se, vel per alios, ve patet ex illo Christi Matth.vlt. Docete omnes gentes , & predicate Euangelium. Et illud 1. Cor. 9. Necessitas enim mibi in-cumbit, va enim mibi est, si non euangelizauero. Et hæc prædicatio debet sine dubio principaliter extendere se ad mysterium Trinitatis, & Incarnationis: sed certum est quod hæc obligatio specialis prædicandi illa mysteria reuelata præaliis non sit ex lege naturæ vllo modo; sed ex ordinatione politiua Dei, & Christi. Et si dicas hanc obligationem prædicandæ sidei, esse legis naturæ ex suppositione quòd ista mysteria credere sit necessarium ad salutem, & quod illi, quibus conuenit illa obligatio, sint instituti in Pastores, ac Doctores: Rectoribus enim cuiuscumque communitatis competit ex iure naturæ habere curam talem ipsius, ve quantum in illis est, prouideant ipli necessaria ad salutem.

Reiscitur,

14. Affertio 3.

Non sunt nüc

Wlla pracepta

de vliu acti-

bus virtutum moraliŭ qui

aliks no erät

sub pracepto

in lege vete-

Replica.

Contrà, quia hoc ipfum erat præceptum particulare Christi præcipere ipsis assumere sibi talem curam, ex qua lequeretur illa obligatio.

Dico tertiò, verisimilius esse Christum Dominum non dedisse nobis vlla præcepta noua in lege gratiæ de vllis actibus virtutum moralium, quæ alias non erant sub obligatione in lege veteri, quamuis fortè ob ignorantiam aliqui, tum excusarentur à non fauendis aliquibus actionibus, quæ iam debent fieri, & tum etiam deberent, nisi ignorantia excusarer. Hæc videtur mihi esse communior sententia cum D. Thoma quast. 108. & Suario suprà; patétque prima pars, quia non potest assignari vllus actus talis, qui sit præceptus in lege noua, & non fuerit in veteri.

Confirmatur, quia nullus actus virtutis moralis est sub præcepto in lege noua ex ordinatione Christi, nisi actus præcepti in Decalogo,& qui ad illos reducuntur, habéntque eandem rationem obligationis ex natura rei, sed omnes isti

erant præcepti in lege veteri, vt patet.

Probatur secunda pars, nimirum quòd fortè excusarentur aliqui in lege veteri ab obligatione habendi aliquos particulares actus ob ignorantiam, ad quos aliàs obligabantur, quia satis probabiliter colligi potest ex Matth. 5. quòd multi Iudæorum existimauerint se non fuisse obligatos ad dilectionem inimicorum. Christus enim ibi dicit : Audistis quia dictum est antiquis : Diliges proximum tuum, & odio habebis inimicum, qux verba significant id fuisse prædicatum, & receptum etiam saltem à multis, vt propterea necesse fuerit Christo Domino adiungere nouam doctrinam de præcepto charitatis: Ego autem dico vobis,

diligite inimicos vestros. Ergo non ost improbabile quòd Iudzi habuerint talem ignorantiam:ea autem admissa, sequitur potuisse ipsos sine peccato facere, quod aliàs facere non debuissent, verbi gratia, odio prosequi inimicum. Quòd si hæc explicatio huius præcepti, & aliæ explicationes aliorum præceptorum, de quibus facit Christus Dominus mentionem eo loci, fuerunt communiter receptæ, certum est nos obligari de facto ad multa moralia, ad quæ ipsi non fuerunt obligati, & quidem grauia: nam grane censetur amare inimicum; sed tamen quia à parte rei ipsi obligabantur ad omnia illa, & solum excusabantur ex ignorantia inuincibili; propterea simpliciter loquendo, dicendum est Christum non præcepisse vlla moralia non Theologicalia, nec caremonialia, quæ non erant in lege veteri præcepta, vt dicitur in conclusione. Hæc quoad moralia legis nouæ sufficiunt.

Quoad cæremonialia autem non minùs certum est dari talia in lege noua; nam dantur præcepta de septem Sacramentis tali, vel tali modo monialiatraconficiendis, & præcepta etiam ea administrandi, ac recipiendi suo tempore, vt patet ex tractatibus de Sacramentis in particulari; hæc autem in venen. funt præcepta cæremonialia, vt patet; quandoquidem ex natura rei nihil prorsus sit honestatis in actionibus illis, quæ in iis conficiendis adhibentur, nec sunt iudicialia præcepta. His suppositis, doctrina Doctoris de comparatione veriulque legis in grauitate desumpta ex corum oneribus, sequentibus conclusionibus proponetur, per quas tota litera sufficienter explicabitur, si tamen indigeat explicatione, que ex se satis est

Conclusio prima, lex noua quoad moralia præcepta non est grauior absolute, & simpliciter lege veteri, est tamen grauior ex suppositio- circa compane ignorantiæ veterum, si habuerunt illam triusque leignorantiam lignificatam Matth.5. de qua paulò antè. Hæc ex dictis est certa, quia si à parte rei nulla alia sunt moralia præcepta in hac lege, quæ non erant præcepta in lege veteri, simpliciter loquendo, non poterit lex nous quosd mo- ri simpliciralia esse grauior. At si ex ignorantia illi qui ter, sed es erant sub lege veteri excusabantur à non dili- granior ex gendis inimicis, & aliis illis actibus, quos Christus præcipit in illo Math. 5. ex ista hypothesi lex noua est grauior, quia ablata est in ca illa ignorantia, & est consequenter obligatio habendi illos actus supra obligationem, quam habuerunt Iudæi ex suppositione ignorantiæ.

Conclusio secunda, quoad cæremonialia lex vetus est longè grauior, quàm noua quoad cæremonialia. Hæc est communis, & patet ex authoritate Augustini in epist. 118. ad I anuarium, ad caremaquam dicit Doctor tangi in dist. 12. cap. omnia nialia. talie. (sic enim legi debet, & non, omnia vninersaliter, vt etat in aliis editionibus, ) quia pars illius epistolæ ibi ponitur. Authoritas autem est hac. Primo itaque tenere te volo, quod est huius disputationis caput , Dominum nostrum Iesum Christum, sicut ipse in Euangelio loquitur, leui iugo suo nos subdere, & sarcina leui; unde Sacramentis numero paucissimis , obseruatione facillimis, significatione prastantissimis, societatem noui populi

Confirmatur vis huius authoritatis per aliam Confirmatio. eiusdem serm. 9. de verbis Domini, super illud: Iugum meum suaue est, & onm leue, vbi vocat

Aliqua curecepta dantur in lege nons

Lex none suppositione

cusabătur ob ignorantiam à multis actibus qui sunt sub obligatio-

ne iam.

Aliqui in le-

Probatio 2. pracepta legis legem veterem, sarcinam innumerabilium observationum, quod reuera iugum graue erat.

Probatur secundo, quia secundum computum Quot erane Rabbi Moysis, erant vitra sexcenta præcepta in veteri lege. Certé Abulensis quast. 24. in cap. 1. Ruth, dicit fuisse sexcenta tredecim, & quamuis hæc omnia non fuerint cæremonialia, tamen magna pars eorum erant talia, & quidem, vt inquit benè Doctor, quædam valde difficilia, vt illud quod erat de præsentatione masculorum ter in anno coram Domino Ierosolymis, & illud de cultu' septimi anni, propter quod duobus annis continuis vacabant à collectione fructuum. nam illo ipso anno non poterant colligere fructus, nec sequenti etiam, quia non poterant illo anno disponere solum pro fructibus ferendis sequenti

> Confirmat hoc Scotus per illud Petri in Acibus Apostolorum cap. 15. Quare vultis discipulis imponere onus grane, quod neque nos, neque patres nostri portare potuimus? hoc est, non potuimus sine magna difficultate: nam alias absolute,& simpliciter sine dubio potuerunt, quia Deus non præcipit impossibilia, vt est certum ex ratione, & maximè ex authoritate tum Augustini lib. de natura & gratia cap.43.dicentis : Dem impossibilia non iubet, sed inbendo admonet, & facere quod possis, & petere quod non possis. Hieron.in Ep. ad Damasum de expositione Symboli, execrantis eorum blasphemiam, qui dicunt impossibile aliquid homini à Deo præceptum esse,& denique,quod caput est, Concilij Trident. id definientis contra Nouatores sess. 6. cap. 18.

Probatio 3 conclusionis.

Dew no pra-

cipit imposs-

Probo iam tertiò conclusionem ex his omnibus, ea reducendo ad formam: illa lex est grauior longè quoad cæremonialia, quæ & plura multò habet præcepta cæremonialia,& grauiora : fed ex dictis constat legem veterem plura, & grauiora habere, quàm nouam; neque enim noua lex ex se habet, nisi paucissima præcepta de Sacramentis, quæ omnia facillima sunt, si excipias præceptum de Confessione, quod aliquid quidem habet difficultatis propter reuelationem suorum peccatorum; sed hæc difficultas non est corporalis, nec infert detrimentum aliquod in bonis temporalibus, verbi gratiâ, diuitiis, vt inferebant

præcepta vetera, & nemo prudens deberet existimare esse tam difficile suum peccatum Confessori absoluturo, & secretum semper retenturo, nec in malam partem, sed potius in bonum quanta erat accepturo quæcumque sic significantur peccata, difficultas ceconfiteri, quam ter in anno suos filios à locis re- remonialium motissimis Ierosolymam mittere Domino præ- veteris legis. sentandos, & alia facere, quæ iubebantur in lege

Conclusio tertia. Quoad iudicialia lex noua, ex se, ve tradita est à Christo, est longe facilior. Quoud indi-Hæc patet ex dictis, quia noua non habet iudi-cialia lex cialia, vetus habet plurima. Dixi autem, ve tradita est à Christo, quia si consideretur, vt includit dita est à alias leges positiuas non traditas à Christo, sed Christo. latas ab Ecclesia, & aliis Superioribus, quos condendi leges nouas authoritatem, habere suppono ex materia de legibus cum communi sententia, si sic,inquam, consideretur, non est dubium quin possit esse graujor, & fortassis etiam de facto sit grauior quantum ad grauitatem desumptam ex multitudine & difficultate iudicialium : forte Forte plura enim plures, & difficiliores sunt latæ leges iudiciales inter Christianos iam, quam erant antiquitus latæ inter Iudæos durante veteri lege ; est imposita à enim multitudo iam maxima irregularitatum, superioribue excommunicationum, censurarumque aliarum, varij generis, quibus omnibus probè cognoscendis, ne dicam vitandis, vix vlla diligentia hominum aliàs occupatiorum sufficit.

Conclusio quarta; Absolutè & simpliciter lex noua, quoad difficultatem ortam ex præceptis, est facilior quam vetus. Hæc est communis, & patet ex dictis, quia vel nulla sunt præcepta nopatet ex dietis, quia vei nulla lunt præcepta no- facilior quo-ua moralia in lege noua, quæ non erant in lege ad difficultaveteri; vel certe pauca, & ca non difficilia. Dein- tem ertam ex de longè pauciora, & faciliora habet cæremonia- praceptu qua lia, & nulla iudicialia: ergo simpliciter dicenda est facilior. Ex quo pater, quam recle dixerit Christus: Ingum fuum esse suane, & onus leue. Et quòd id posser intelligi de suauitate & leuitate, quam habet ex paucitate & facilitate præceptorum czremonialium, & iudicialium in comparatione ad veterem legem, propter quod'etiam dicitur verbum abbreuiatum, Rom. 9. vt Patres communiter interpretantur.

### S C H O L I V M.

Ponit quinque, quibus lex noua excedit veterem. Primum, quia Christus sua passione plus meruit credentibus eam exhibitam, quam exhibendam. Secundum, plures & efficaciores causa gratia, scilicet septem Sacramenta, cum tamen de uno tantum constet Sacramento collatiuo gratia in veteri, scilicet de Circuncisione. Tertium, clarior explicatio praceptorum. Quartum, copiosior the saurus Ecclesia ex meritis B. Virginis & Sanctorum. Quintum,certa promißio aternorum pramiorum. Vide Suarez de excellentiis legis noua.l. 10.de legib.cap.8.vbi ponit 13 excellentias eius supra veterem.

Vantùm <sup>e</sup>ad fecundum articulum , dico , quòd passio Christi exhibita plus mere- Christus per tur de gratia credentibus eam iam exhibitam, quàm ipfa, vt exhibenda, meruerit fuampaífioillis, qui crediderunt illam vt exhibendam. & ideò Sacramenta nostra, quæ habent essi- nem plus caciam in virtute passionis Christi exhibitæ, plus conferunt de gratia, quam Sacramen-gratia meta veteris legis. Præter hæc habemus plura adiutoria gratiæ: quia plura Sacramenta: nam illi præter matrimonium (si tamen suit illis Sacramentum, de quo tangetur in eam exhiquarto) nullum habuerunt Sacramentum, nisi Circuncisionem, & hoc vt remedium bendam ancontra originale. Post recidiuationem verò, si mereri potuerunt gratiam aliquam mo-tiquis. tu proprio; benè quidem: sed ad gratiam tunc acquirendam nullum suit Sacramentum Discrepar.

Difficultas non est tanta

2 I.

C graniera lia legis nosta quam erat in lege veteri.

22. Conclusio 4 simpliciter

m migitiged by tunc 2. od. 26.

### Lib. III. Sententiarum

tune institutum apud eos. Non enim habuerunt Sacramentum pœnitentiæ, nec alia

plura adiutoria ad gratiam impetrandam, quæ habemus nos.

Tertiò, præter maiorem efficaciam Sacramentorum, & pluralitatem eorum, habemus doctrinam magis explicatiuam, & declaratiuam veritatis, quam ipsi habuerunt, & exempla Sanctorum plura, & efficaciora ad imitandum. Et quartò plura merita San-&orum, qui forte non tantum sibi, sed etiam nobis meruerunt. & nos etiam meremur inuocando auxilium corum, & intercessionem apud Deum.

Resolutio cundi.

Simpliciter ergo plura adiutoria, & efficaciora sunt in lege Christiana, quam veteri, articuli se- & ideò ex ea parte, lex noua est leuior. Est etiam vnum adiutorium valde notabile, quia nobis pro observatione legis Christianæ promittitur explicitè vita æterna: illis autem vel rarò, vel nunquam nisi bona temporalia promittebantur: nunquam autem tantum alliciunt animam ad seruandum legem bona temporalia, sicut bona zterna.

#### COMMENTARIVS.

Vantum ad secundum. Hic examinat se-23. cundum caput, ex quo possit colligi quænam lex sit grauior; nempe ex parte auxiliorum, quæ in lege sunt ad ferenda eius opera.

Est autem eiusque ad hoc

Conclusio augad comparationem in secundo sapite. noua est falegis. Probatio ex

Conclusio: Lex noua est facilior veteri ex parte auxiliorum suorum. Hæc conclusio est etiam communis, & optime probatur à Doctore, quia auxilia principalia, quibus redditur facilis obser-Exparte au- uatio mandatorum, consistit in gratia tam habituali, quam actuali præueniente, adiuuante, & concomitante, & in motiuis extrinsecis flectentibus ad observantiam, causisque producentibus stune auxilia gratiam : sed maior gratia tam habitualis, quam obsernanda actualis confertur prosseru lacio nomento quam ac communiter, & plures sunt causæ productiuæ gratiæ in eo, & plura ac magis perfecte cognita motiua flectentia ad obsecuantiam mandatorum: ergo lex noua est facilior ex parte auxiliorum, quam lex vetus. Maior, & consequentia sunt

Probatur minor quoad gratiam, que est principalissimum auxilium, quæ sola sufficeret, & fine qua nihil aliud sufficere posser, vt suppono ex materia de gratia, quia Christus Dominus omnia tam nobis, quam iis, qui viuebant in lege veteri, gratiæ dona promeruit, iuxta illud Ephes. 1. Benedixit nos omni benedictione in caelestibus in Christo, de quo per se agi solet in tractatu, aut de Incarnatione, aut de gratia: sed omnino congruum est ve plus meruerit gratiæ pro lege sua, quam ipsemet fundauit, quam pro lege veteri : & congruum erat vt Deus moueretur potius ad dandum plus gratiæ propter merita Christiacu exhibita, quam propter illa vt exhibenda: ergo cùm pro lege nostra sint actu exhibita, & pro veteri non fuerint exhibita, sed exhibenda, dicendum est quòd communiter plus gratiz conferatur pro hoc statu, quam pro statu legis veteris. Dico autem ordinarie, quia non est dubium quin aliquibus hominibus veteris Testamenti plus gratiæ tributum sit, quam multis noui; sed hoc non facit ad rem, quia comparamus vtramque legem quoad id quod ordinariè ex natura rerum accidit, non quoad casus extraordinarios. Adde quòd etiam constet plures esse viros extraordinariæ sanctitatis in lege noua, quam in veteri, Unde si fieret consideratio quoad casus extraordinarios etiam, plus gratiæ confertur in lege noua, quam in veteri.

٤٢. Probatio 3,

Probatur secundò eadem minor, quoad causas productiuas gratiæ, quia in lege noua sunt septem Sacramenta, que ex opere operato confe- Exparte sarunt gratiam; in veteri autem lege non erat, nist crametorum, vnum ad summum, nempe Circumcisio, de qua ipla controuerritur. Et lanè in hoc consistit admirabilis excessus legis nouz supra veterem ex parte præcipuè Sacramentorum Confirmationis, Pænitentiz, & Eucharistiz, quz communia sunt omnibus, præsertim cum hæc vltima duo sæpissimè ab omnibus adhiberi possint, & cùm Ponitentia vim habeat delendi peccati post Baptilmum commissi cum dispositione attritionis; cum tamen in lege veteri non fuerit aliud remedium circumcisis labentibus in peccata, quod posset sufficere absque contritione perfecta, quæ difficulter haberi potest.

Deinde propter communionem Sanctorum, non est dubium, quin Sancti in cœlis orent pro Confirmatio. nobis, & quin merita iustorum sibi inuicem communicentur. Vnde cum plures sint Sancti in Sanctorum. hoc statu, quàm fuerint tum, & iam multi sint in cœlo, quoad animas còm tamen nulli ibi fuerint pro statu veteri, ex hoc etiam capite non potest esse dubium quin plus conferatur gratiæ ordinariè pro hoc statu, quàm pro statu veteri. Verùm fateor hanc considerationem esse per accidens ad legem ipsam gratiæ, quæ suam vim ex se habet

independenter ab hoc. Probatur tertiò quoad motiua excitantia ad obseruantiam legis, quia lex nona sæpe, & distin- Probatio 3. Aè proponit pramium vitæ æternæ obseruantibus iplam, & transgressoribus gehennam, lex autem vetus non proponit hæc motiua tam distin-&è, sed potiùs proponit motius præmiorum, & pœnarum temporalium, sed certum est hæc motiua vitæ, & mortis æternæ multò maiorem habere vim trahendi ad obseruantiam legis, qu'am motina illa temporalia. Quantum autem facilitent hæc motiua difficultatem quamcumque præ- pramij coleceptorum, & ratione ipla patet, & infinitis au- fin quantum thoritatibus posset confirmati, sed sufficiat illa facilitet ob-Augustini serm.9.de verbis Domini.

Quàm facil è toleratur qualibet aduersitas temporalis, ut eterna pæna vitetur, & aterna requies comparetur! Et sanè ob hanc considerationem Gregorius Nazianzenus orat. 2. Paschatis putat iugum Christi esse suaue & leue. Etsi nouum, inquit, iugum suaue est & onus leue; id tamen propter spem fit, & mercedem.

Alia motiua proponit Scotus pertinentia ad legem nouam, nimirum exempla Sanctorum plu- Confirmatio rimorum, qui non solum libenter, & alacriter obseruauerunt præcepta omnia eius, sed consilia

26. ex parte com

Ex motinu excitantibus.

Matigum praceptorum.

Sandorum & etiam, Christi.

facilitandam

etiam, faciendo multa opera supererogatiua, maximè difficultatis, qualia exempla non habuerunt in lege veteri. Huic motiuo addi potest consideratio passionis Christi Domini, quæ sola omnem disficultatem observandæ legis benè considerata tolleret, vt experientia constat, & authoritavis passionis tibus vbique obuiis posset probati. Placet vnicam hîc adducere ex Gregorio Nazianz. orat. 20. in Machab. Nam qui martyrium, inquit, observantiam subservent ante Christi passionem, quid facturi erant, praceptorum. si post Christum persecutionem passi essent, eiusque mortem nostra salutis caus a susceptam ad imitandum propositum habuissent? quorum enim nullo proposito exemplo talis tantáque virtus fuit, an non y exemplum illud intuentes fortius in certamen descen-

BOUA VITA G Vetus mors.

Ex hoc autem excessu legis nouz supra vete-Quomodo lex rem facile ostendi potest quomodo verum sit, quod communiter dicitur à Theologis cum Sancto Thoma quast. 106. & Sancto Bonauentura hîc, nempe, legem nouam esse vitam & instificare, veterem non ita, sed potius mortificare, & esse mortem. Omissis enim variis dicendi modis, quos

facile esser impugnare, facile id verum esse dici potest, quatenus lex noua habet hæc multò maiora subsidia, quàm habuit lex vetus; & quatenus gratia, fine qua lex vetus nihil operabatur ad falutem,& multa ad mortem, quia fine gratia non poterat observari, & consequenter non poterat aliquid efficere, quod conducerer ad promerendum vitam æternam; poterat autem seipsa sicut & fecit ostendendo quæ bona, & mala erant, dare occasionem peccandi, iuxta illud Apostoli: Peccatum non cognoui, nisi per legem, Rom.7. & infrà: sine lege enim peccatum mortuum erat. Quatenus, inquam, sine gratia, lex potiùs obfuit, quàm profuit, (licèt ex se esset bona) & quatenus illa ipsa gratia, qua mediante poterat observari, & prodesse, dabatur per merita Christi, quæ realiter ex hibebantur in lege noua, & qui ipse fuit in lege noua,& proponitur in ipla distincte, catenus lex noua potest dici iustificare, & viuificare, & esse spiritus, & vita; lex autem vetus ex se sine subsidio gratiæ habitæ ex meritis Christi propositis, & exhibitis in lege noua, potest dici mortificare, & occidere.

#### S C H O L I V M.

Ad primum dubitat an moralia legis noua sint graviora veteribus, quia fortè multa interiora pracipit lex noua,qua non pracepit vetus, vt ait D. Thom. Suprà art. 4. dicens ex hac parte nouam esse grauiorem. Tamen verius est legem veterem prohibuisse actus internos concupiscentia, quos noua prohibet, sed ex malo intellectu Iudaorum,non censebant se obligatos ad abstinendum ab actibus internis malis, & sic intelligitur quod Christus ait Matth.5. & quond hoc , noua dici potest grauior , quia explicitè obligat ad ista interna. ita Lyran. prafat.ad Euang. Abul. Matth. 11. quaft. 68. Chry soft. in imperfecto homil. 10. August. 19. eontra Faust. cap.23.

D primum concedo f quòd si lex noua contineat omnia moralia, quæ lex vetus,& 🔼 addat alia, vel faltem addat aliquam explicationem aliquorum, ad quæ fortè ipsi non tenebantur, quòd quantum ad hoc est grauior? tamen hoc non tantum grauat, lium grauat sicut exalia parte grauat caremonialium multitudo, & iudicialium. Ex parte autem veterem, legis nouz plus alleuiat multitudo, & efficacia auxiliorum: ita quòd illa modica gravi- multitudo tas, si qua sit maior in moralibus, non præponderat grauitati in aliis, & hoc pensatis Sacramenauxiliis hinc inde.

Ad secundum dico, quòd difficultas in opere virtuoso non est per se ex parte operantis, sed ex parte operis. dissicilius enim est aucro dare vnum nummum, quam libe- Que dissirali decem; & tamen non virtuosiùs. Nec qualiscunque difficultas ex parte operis ar- cultas arguit maiorem virtuositatem : sed illa, quæ per se includit excellentiam obicai, quod guit virtuoper se attingitur per operationem : talis autem difficultas stat cum maiori leuitate. nam sitatem. leuius est attingere amando obiectum excellentius, quàm obiectum minus excellens. & talia opera excellentia immediatè respicientia Deum, plura sunt explicita in lege noua : multi enim a&us dile&ionis Dei immediatè magis explicantur Christianis,quàm Iudæis. Nec mirum, quia illa dicitur esse lex timoris, hæc autem amoris : amor autem & præcipuè finis, si ille quæratur in omnibus, facit omnia onera leuia, vt verum sit quod dixit Saluator Matth. 2 1. Venite ad me. & sequitur. Ingum enim meum suaue est, & onus meum leue. Cui sit laus, honor, & gloria per infinita sæcula sæculorum. Amen.

Multitudo torum alleuiat nonam

### COMMENTARIVS.

30. Ad aroumenta princibalia. Primum 47gumentum principale.

A primum concedo. Respondet hîc ad at-gumenta principalia, quorum primum eratl: lex noua includit totam legem veterem, iuxta illud, Non veni soluere, sed adimplere. Et habet aliqua alia præcepta vltra præcepta legis veteris, vt patet Matth.5. ergo est grauior.

Responder Doctor iuxta dubitationem, quam proposuit antè num. 4. si lex noua habet aliqua alia præcepta moralia, & obliget ad aliquem modum distinctiorem eorumdem præceptorum moralium, este grauiorem quoad hoc, quam fuit vetus, sed simpliciter tamen hoc non obstante esse minus grauem propter rationes præmissas.

In forma autem lic respondeo, distinguendo Responsio in antecedens quoad primam partem: includit to- forma. tam legem veterem; quoad moralia, ita vt iam oblige

### 1038 Lib.III.Sentent. Dist.XL. Quæst.vnic.

Quemedo Christus non foluit legem Weterem.

Quid of foluere legem.

3 T.

obligemur ad omnia moralia, ad quæ obligabat illa lex, concedo antecedens: includir totam legem veterem, quoad omnia cæremonialia, & iudicialia,nego antecedens,quoad illam partem. & ad probationem dico quòd non soluerit Christus legem quoad moralia; nec quoad ceremonialia etiam, quantum ad adimpletionem corum, quæ figurabant; quamuis venerit soluere illa, quantum ad hoc quòd viterius non obligarent, licèt hoc non sit soluere propriè loquendo, quia ex le, & prima institutione non extendebantur ylteriùs. Soluere autem legem propriè est vel facere contra directionem eius, vel dispensare in illa, aut abrogare illam pro tempore, pro quo aliàs obligaret, quorum neutrum fecit Christus.

Distinguo etiam secundam partem, habet aliqua alia præcepta moralia, transeat; & cæremonialia, transcat; habet aliqua alia, quææquiualent quoad grauitatem illis præceptis legis veteris, quæ iam non obligant, nego antecedens, &

consequentiam.

Responsio 2.

Secundum

grgumentum

principale.

agit majori

tate agit

eum difficul-

sampen perfe-

33. .

34.

Respondeo secundo, negando consequentiam, quia licèt haberet plura, & difficiliora præcepta, tamen abundantia auxiliorum supplet illum defectum abunde, ita vt cum illis auxiliis faciliùs sit observare omnia illa præcepta, quàm erat viuentibus in lege veteri obseruare sua præcepta, fiue pauciora, fiue æqualia.

Secundum argumentum principale erat quòd status legis nouæ sit perfectior & virtuosior, quam legis veteris: ergo est disticilior, quia vir-

tus tendit in difficile.

Responder negando consequentiam ad sensum obiectionis, quia difficultas virtutis non debet semper considerari ex parte ipsiusmet ope-No quia qui tantis, ita scilicet vt eo præcise quis operetur perfectius, quo maiori cum difficultate, & molestia operatur; aliàs auarus perfectiùs, & virtuosiùs operaretur dando vnum scutum, quam liberalis dando decem; quod est absurdissimum; sed est ex parte ipsiusmet operis, ita vt si ipsum opus ex se sit difficilius, virtuosiùs operetur qui illud facit, quam qui facit oppolitum, vt patet ex eodem exemplo auari & liberalis.

Addit ad hoc, quòd non quæcumque difficultas operis ex se arguat maiorem perfectionem, sed illa quæ desumitur ex maiori perfectione obiecti; unde licer quis minore cum difficultate ex parte operis, & operantis amaret perfectius obiectum, ille perfectius operaretur, quam qui minori cum facilitate, amaret minus perfectum obiectum. Et hine amor Dei est perfectior, quamvllæ aliæ operationes,quæ respiciunt alia obiecta imperfectiora, quamuis ex parte sua, & operantis etiam hæc essent difficiliores. Verum quidem est quòd difficultas maior operis arguat maiorem perfectiorem in operante faciente tale opus, sed hoc debet intelligi cæteris paribus.

In propolito autem cætera non sunt paria. quia in lege noua sunt plures actus ex natura obiecti, & intensione gratiæ perfectiores, quam in lege veteri, communiter loquendo.

Adde ad hæc quod licet status veteris esset perfectior statu nouæ legis, si fierent actus tam frequentes in ipso, quam in nouo; tamen si non fiant, non erit perfectior; præsertim si ipsa difficultas sit in causa cur non fiant. Melior est enim ille status, qui ex natura sua habet esse occasio plurium operum bonorum, quam qui ex natura sua hoc non habet, quamuis haberet ex natura sua influere maiorem bouitatem in actus, si fierent, vt patet.

Adde vlteriùs, quòd si argumentum valeret, probaret statum beatitudinis esse imperfectiorem statu viz, quia minorem habet difficultatem; hoc autem est absurdum : ergo & id vnde sequitur. Vnde breuiter potest responderi se- Response, cundò, negando etiam consequentiam: & ad probationem dicendo quòd licèt virtus versetur circa difficile, id tamen non ita intelligendum sit, quasi semper deberet versari eirca difficile; nam certum est multos esse actus virtutum, qui non sunt elicientibus difficiles, nec etiam ita intelligendum est, quòd quo actus est difficilior, eo est perfectior, nisi cæreris, ve dixi, paribus, de quo per se agendum est in materia de virtu-

Circa illud verò, quod in fine suz responsionis ad hoc secundum argumentum ait Scotus, Lex venu eff legem veterem esse timoris,& nouam amoris, id timoris, & quidem tenetur communiter, & patet ex Augustino lib.1.de Ecclesiæ moribus cap.28. Coercitio, inquit, simore, instructio verò amore persicitur in bis duobus. Deus duobus Testamentis disciplina nobis regulam dedit, quamquam enim verumque in veroque sit,praualet enim in vetere timor, amor in nouo, quia ibi seruitus, bîc libertas ab Apostolis predicatur. Et lib.aduersus Adimantum cap. 17. Hac est breuissima, & apertissima differentia duorum Testamentorum timor, & amor. Et cap. 16. Deus veteri homini fugienti tanquam Dominuu apposuit quad timeret, & nouo redeunti,tanquam pater, aperuit quod amaret.

Sed quæri potest, quomodo hoc sit verum? Respondeo autem id imprimis verum esse, quia Quomodo id plures actus amoris explicité nobis proponuntur verum est. in lege noua, qu'am proponebantur in lege veteri, vt patet Matth. 5. vbi explicitè proponitur nobis ipsos inimicos ob Christum diligendos. Deinde id verum est, quia vetus lex proposita est cum tonitruis, caligine, igne, fulguribus, & aliis fignis, timorem tantum incutientibus, vt populus ille, cui proponebatur, enixè petierit à Moyse vt ipse pro Domino loqueretur: Loquere tu nobis, & audiemus, non loquatur nobis Dominus, ne fortè moriamur. At in promulgatione nouæ legis nihil tale, sed magna cum suauitate inuitabatur populus ad eam accipiendam : Venite, inquit Christus, ad me omnes qui laboratis , & onerati estis, ச ego resiciam vos; iugum enim meum suaue est, கு onsu meum leue, Matth. 11. Denique quia omnes difficultates eius leues reddidit abundantiori gratia, & præterea suo proprio exemplo, ieiuniis, vigiliis, orationibus, ac acerbissima denique passione, ob quam concedat nobis gratiam ferendi alacriter onus ipsius leue, & iugum suaue cum perseuerantia vsque in finem amantissimus legislator, qui est benedictus in sæcula sæculorum,

35.

37.

FINIS.



# INDEX

# Rerum notabilium, quæ in hoc septimo Tomo Doctoris subtilis continentur.

Prior numerus ad paginam, posterior ad Marginales notas Arithmeticas remittit.

| A B                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------|
| BRAHAM excusatur à pec-                                                        |
| cato mendacy. 963.12                                                           |
| BRAHAM excusatur à pec-<br>cato mendacy. 963.12<br>Abraham voluit interficere  |
| Suum filium ex obedientia.                                                     |
|                                                                                |
| Absolutum, quod est ratio re-<br>cipiendi, si per se esset per se              |
| cipiendi, si per se esset per se                                               |
| existens, per se posset reci-                                                  |
| pere formam. 285.2                                                             |
| Abstractio duplex. , 454.2                                                     |
| Abyssini quomodo vtantur Circumcissione? 532.180                               |
| sua Circumcisione imitantur Christum. ibid. 182                                |
| A C                                                                            |
| Accidens depender ad subiettum. 8.3                                            |
|                                                                                |
| Accidens ex se sine aliquo superaddito habet aptitudinem ad inharendum. 138.65 |
|                                                                                |
| Accidens idem non potest esse simul in diuersis subiettis.                     |
| 37.7<br>Ancideus I anisamumas Compan fundas un in ancideus a Ma                |
| Accidens Logicum non semper fundatur in accidente Me-                          |
| 1000                                                                           |
| Accidens omne non indiget ad inharendum aliquo super-                          |
| naaiio. 38.65                                                                  |
| Accidentis ad subiectum duplex dependentia, & vtraque                          |
| non coincidit.                                                                 |
| Accidentia duo eiusdem rationis an possint esse simul in                       |
| eodem inviecto.                                                                |
| Accidentia quomodo habeant inharentiam ad subiectum?                           |
| 28.8                                                                           |
| Actio aliqua quo sensu possit esse indecens natura gra-                        |
| uiter, non tamen peccaminosa mortaliter. 910.129                               |
| Actio bona & mala vt sic cur dependeat à natura ratio-                         |
| nali. 862.22                                                                   |
| Astio generantis terminatur ad esse individui. 447.14                          |
| Actio non complet, nec perficit causam. 130.29                                 |
| Actio Patris si esset priùs duratione completa, quàm esset                     |
| anima intellectiua, non genuisset hominem. 86.5                                |
| Attio posset esse digna morte aterna absque iussione Dei.                      |
| 859.7                                                                          |
| Actio quomodo habeat esse bona, vel mala per legem. 863.                       |
| . 31                                                                           |
| in Actione trium personarum ad extrà non est distinctio,                       |
| nisi illa, que consequitur originem. 29.18                                     |
| Actiones alique apparent mala non considerato Deo.                             |
| 858.5                                                                          |
| Actiones bona, & mala dependenter à lege positiua, tam                         |
| dependent à natura rationali, quam ella alia actiones.                         |
| 862.21                                                                         |
| Scoti oper. Tom.VII. Pars II.                                                  |
| Ocher cherra comit vyr verg r r                                                |

| Actiones bona & mala non habent esse tales à natura ra-                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| tionali. 861.19                                                                                         |
| Actiones and Sen Su Sunt Suppolitarum?                                                                  |
| Actiones quo sensu sunt suppositorum? 151.125 Actiones si haberi possent absque personalitate, ad nibil |
| Johnson Tombert Pollent Mojque perjonatitute, au niosi                                                  |
| deserviret. 151.123                                                                                     |
| Actiones sunt bona, & mala antecedenter ad omnem ba-                                                    |
| vitum. 863.28                                                                                           |
| Actiones nostras omnes non tenemur formaliter referre ad                                                |
| Deum. 876.96                                                                                            |
| Actionum moralium duplex conuenientia, & disconue-                                                      |
| nientia. 863.32                                                                                         |
|                                                                                                         |
| Actus aliquis explicitus circa quos articulos debeat ha-                                                |
| beri? 501.28                                                                                            |
| Actus aliquis fidei admittit formidine, aliquis non. 612.110                                            |
| Actus aliquis fidei dicit ordinem essentialem ad aliquid,                                               |
| ad quod aly non dicurt. 595.18                                                                          |
| Actus aliquis si esset necessariò habendus indeterminatè,                                               |
| deberet esse necessarius determinato tempore ex bypo-                                                   |
| thesi. 905.216                                                                                          |
| Actus amandi Deum, & desiderandi eum amanti sunt                                                        |
| duo actus. 635:17                                                                                       |
|                                                                                                         |
| Actus bonus debet esse conformis dictamini actualiter                                                   |
| existenti in producente. 817.132                                                                        |
| Actus charitatus potest esse sine actu spei. 635.17                                                     |
| Actus charitatis qualis debeat esse? 620.250                                                            |
| Actus charitatis rectus,& reflexus quid sit? 638.2                                                      |
| Actus concupiscibilis , & irascibilis quomodo se dimi-                                                  |
| nuat? 737.79                                                                                            |
| Actus doni quomodo procedat à potentia? 763.196                                                         |
| Actus factus contra prius iuramentum esset inualidum                                                    |
|                                                                                                         |
|                                                                                                         |
| Altus faltus contra votum, aut iuramentum posset va-                                                    |
| lere. ibid.                                                                                             |
| Actus feruens ve deueniae feruentior sufficit intendi ha-                                               |
| bitum eius. 717.13                                                                                      |
| Actus fidei absolute simpliciter est certior quacunque alia                                             |
| cognitione huius status. 621.151.153.6 seq.                                                             |
| Actus sidei communiter est liber quoad specificationem.                                                 |
| (49.11                                                                                                  |
| Allus fidei duobus modis potest dependere à voluntate.                                                  |
|                                                                                                         |
| \$47.4                                                                                                  |
| Actus sidei esset liber per hoc quòd indigeret propositione                                             |
| impedibili per voluntatem. 551.18                                                                       |
| Actus fidei magis liber, quam actus scientia. 551.19                                                    |
| Actus fidei non effet proximè liber supposita physica eui-                                              |
| dentia attestationis diuina. 553.27                                                                     |
| Actus fidei non est certior quam actus naturalis ordinis in                                             |
| aliqua acceptione. 613.115                                                                              |
| n n Actus                                                                                               |
|                                                                                                         |

| Allus sidei non habet à volitione sola esse meritorius vita                                                       | Actus qui nequit nature viribus absque gratia elici, non                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| aterna. 567.74 Altus fidei non habetur in proprio. 679.1                                                          | debet necessariò esse supernaturalis in substantia. 566.                                                            |
| Actus fidei non habetur in proprio. 679.1<br>Actus fidei non potest produci in virtute actus prateriti            | Actus quo credebatur Christus futurus, quomodo possi                                                                |
| voluntatis. \$67.90                                                                                               | conseruari, aut non conseruari? 543.227                                                                             |
| Allus fidei posset esse liber quatenus liberè quis propo-                                                         | Actiu quo creditur Antichristum esse futurum, & actus                                                               |
| neret motiua.  551.17                                                                                             | fidei, que creditur actum charitatis esse meritorium,<br>sunt reprasentationes diuersorum specie, & differunt       |
| etiam supposità propositione non euidenti. ibid.<br>Altus fidei potest esse meritorisu de congruo, és condigno.   | plusquam duo individua. 595.30                                                                                      |
| \$76.121                                                                                                          | Actus quo credit quis Deum reuelasse, & actus quo cre-                                                              |
| Actus fidei potest sumere specificationem aliquam ab ob-                                                          | dit aliquid propter reuelationem Dei differunt. 607.                                                                |
| iecto mueriali. 596.34                                                                                            | 84                                                                                                                  |
| Actes sidei prasuppositis motiuis credibilitatis euidenter                                                        | AEtus quo iudicat quis reuelatam aliquam propositionem,<br>procedens ab babitu sidei, est aEtus sidei. 607.83       |
| cognitie non est liber libertate specificationis. 548.5<br>quibus etiam suppositis nibil posset mouere ad dissen- | Actus quomodo specificetur per obiecta? 600.47                                                                      |
| C                                                                                                                 | Actus, quo quis diceret : Christus est faturus post In-                                                             |
| Actus fidei quid sit? \$46.241 Actus fidei quomodo compositus? \$95.27                                            | carnationem, an effet falfus? 543.227                                                                               |
| Actus fidei quomodo compositus? 595.27                                                                            | Allus rellus & reflexus eandem honestatem habent.                                                                   |
| Astrus fidei quo duis credit Deum esse, non magis est pra-                                                        | 574.114 AEtus si repugnaret, repugnaret principium. 716.11                                                          |
| Elicus, quam cognitio Metaphysica de eodem obileto.<br>604.61                                                     | Actus spei est cancum de possibili. 637.21                                                                          |
| AR us sidei, spei, & charitatis quare supernaturales in sub-                                                      | Actus spei quid sit? 634.5                                                                                          |
| fantia (60.16                                                                                                     | Actus supernaturalis voluntatis si prarequiratur ad                                                                 |
| Alus sidei supernaturalis non requirit species per se in-                                                         | actum fidei , etiam habitus supernaturalis prasupponi-                                                              |
| fusius. 318.43                                                                                                    | tur habitui. 547.3<br>AEtus spei quomodo non sit vsus? 631.14                                                       |
| AI:u fidei vt dependens à motiuo infallibili non est cer-<br>tior quocunque assensu naturali. 613.117             | Actus pret quomodo non ju ojus:  Actus virtutis acquisita procedens ex imperio charitatis                           |
| Actus generans prudentiam in ratione regulativi po-                                                               | esset donum Dei, & ex gratia, ac meritorium vita                                                                    |
| test generare temperantiam in ratione regulati. 811.                                                              | aterna 840.149                                                                                                      |
| 16 .                                                                                                              | Actus virtutis moralis non potest dari sine prudentia.                                                              |
| Actus idem non potest esse formaliter assensus, & dissen-                                                         | 818.133                                                                                                             |
| fus. 780.12  Alt:us implicitus semper fuit necessarius de omnibus cre-                                            | Actus virtutis moralis possitne dari sine circumstantia vitiante absque fide supernaturali? 829.188                 |
| dibilibus. 499.6                                                                                                  | Astus vnius speciei non potest sieri alterius speciei. 717.                                                         |
| Act:u indifferens potest dari ex opinione probabili. 874.                                                         | 13                                                                                                                  |
| 87                                                                                                                | Actus vnius faciliùs imminuere potest alterum in eodem,                                                             |
| Altus intellectus dictans media esse appetibilia, dictat similiter finem esse appetibilem. 815.121                | quam in diverso subiectatum. 737.77<br>Actus visionis, & tentionis in patria non habent pro-                        |
| fimiliter finem esse appetibilem. 815.121 Ass malus non minuit inclinationem natura, 407.20                       | prie incompossibilitatem cum habitibus fidei & spei.                                                                |
| Altu naturalis, & supernaturalis possunt tendere in idem                                                          | 678.2                                                                                                               |
| obiectum materiale, & formale. 566.85                                                                             | Actus vicimus natura non determinat eam. 35.6                                                                       |
| Actus natus est print recipi, quam habitus. 286.3                                                                 | Actus voluntatis non est initium sidei, oppositum au-                                                               |
| Actus non fidei posset pronenire ab habitu fidei. 608.88 Actus nullus est meritorius sui ipsius. 397.12           | gmento eius. \$59.52                                                                                                |
| Actus nullus est meritorius sui ipsius. 397.12 Actus onnis bonus debet sieri modo humano propriè lo-              | Altus voluntatis non generat prudentiam. 792.32 Altus voluntatus non videtur intelligi per affeltum pia             |
| quendo. 717.14                                                                                                    | credulitatis. 559.51                                                                                                |
| Actus omnis bonus non debet referri in Deum summe                                                                 | Allus voluntatis posset requiri ad allum fidei , quamuis                                                            |
| dileEum. 835.217                                                                                                  | prater ipsum obicetum non sieret magis verum. 558.                                                                  |
| Actus omnis fidei est certus, ut dependens à motiuo infal-                                                        | 46                                                                                                                  |
| libili infallibiliter proposito. 614.119 Actus omnis fidei est necessariò conformis obiecto. 613.                 | AEtus voluntatis requisitus ad aetum fidei non est super-<br>naturalis in substantia. 560.58                        |
| 114                                                                                                               | Allus externi obligatio perinde est à qua virtute proue-                                                            |
| Actus omnis sidei sic est certus vt proueniat à principio                                                         | niat? 875.91                                                                                                        |
| determinate ad actum verum. 612.111                                                                               | Actus proportio ad obiectum. 473.19                                                                                 |
| Attus positiums voluntatis requiritur probabiliter ad om-                                                         | Actus vnius per se, vna est per se potentia. 285.2                                                                  |
| nem actum fidei. \$58.45<br>Actus positiuss voluntatis aquè requiritur in prima con-                              | Actum beatificum esse meritorium, non est contradictio.                                                             |
| uersione ad sidem, ac deinceps. 554.32                                                                            | Actum bonum elicere etsi quis possit in puris naturali-                                                             |
| Actus potest sumere suam specificationem ex dinersis ra-                                                          | bius,non sequeretur qu'od peccator posset. 833.211                                                                  |
| tionibus. 596.33                                                                                                  | Actum esse supernaturalem quoad substantiam quid sit:                                                               |
| Astus prateritus si sufficeret ad determinandum quoad                                                             | 560.54 AEtum fidei esse discursiuum possibile est. 607.81                                                           |
| specificationem, sufficeret etiam ad determinandum ad exercicium.                                                 | AEtum fidei esse discursiuum possibile est. 607.8 1<br>AEtum fidei esse discursiuum probabile est. 607.79           |
| Astus prinans vltimo fine non folus indispensabilis secun-                                                        | AEtum fidei esse liberum authoritate probatur. 550.16                                                               |
| dum Scotum. 901.202                                                                                               | ad Actum sidei non sufficit habitus, & species rei creden-                                                          |
| Alu prohibitus ex se duobus modis potest considerari.                                                             | de. 544.234                                                                                                         |
| 880.109                                                                                                           | requiritur adbuc cognitio reuelationis. ibid.                                                                       |
| Altus quamuis non possit esse bonus sine ordine ad sinem vitimum, posset tamen esse absque side supernaturali.    | AEtum fidei nullum esse discursiuum probabile est. 609.93<br>AEtum supernaturalem fidei non possumus scire , quando |
| 601.53                                                                                                            | elicimu. 502.33                                                                                                     |
| • •                                                                                                               | ***                                                                                                                 |

| per Actum supernaturalem quona modum quia intelliga-                                       | Aguiuocare non licet in administratione institle, aut                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| tur? 566.84                                                                                | contractibus publicis, aut prinatis libere factis. 931.56                     |
| per Actum voluntatis non credimus formaliter. 559.52                                       | Æquiuocare non licet  , quando potens obligare ad detri-                      |
| Actus boni multi eliciuntur absque ordine ad vltimum                                       | mentum ortum, ex non aquiuocando subeundum praci-                             |
| finem. 601.53                                                                              | pit non aquinocare. 931.53                                                    |
| Actus certi charitatis funt, quos non est bonum sapiùs                                     | Aquiuocatio, de qua bîc, quid fit? 930,49                                     |
| exercere. 986.30                                                                           | de Aquinocatione & restrictione mentali. 930.49                               |
| Actus duo possint esse in voluntate. 683.2                                                 | Aquiuocatione si liceret vti, tolleretur conuersatio hu-                      |
| Actus fidei prasupponunt diversas species essentialiter.                                   | mana. 932.57                                                                  |
| 595.29  45.45 felai fi affant continuae auromodo mon incoment ad tol                       | Aquiuocatione vii non licet inter paciscendum cum ho-                         |
| Actus fidei si essent certiores quomodo non iuuarent ad tol-<br>lendam formidinem? 614.118 | ste priuato. 931.56<br>Act tenebrosus cur possit illuminari, & suppositum non |
| lendam formidinem? 614.118  Actus multi damnatorum sunt peccata. 868.54                    |                                                                               |
| Actus multi in lege noua prohibiti, & pracepti, qui non                                    | <i>pojjit aljumi.</i> 159.157                                                 |
| erant pracepti, aut probibiti in veteri. 1033.11                                           | Affectio commodi duplex. 388.3                                                |
| Actus omnes virtutum quomodo cadunt sub Iure natura?                                       | Affectio dividitur in affectionem commodi, & institu.                         |
| 871.71                                                                                     | 386.5                                                                         |
| Actus plures specie eiusdem potentia dantur circa idem                                     | Affectio iustitia est amicitia, commodi concupiscentia.                       |
| obiectum formale. 678.3                                                                    | 640.26                                                                        |
| Actus plures subordinati simul esse possunt in eadem po-                                   | Affectio iustitia quid sit? 388.3                                             |
| tentia. 637.21                                                                             | est duplex. ibid.4                                                            |
| Actuum sidei duo genera baberi possunt sine euidentia                                      | Affectio prasupponit affectionem amicitia. 343.19                             |
| physica attestationis dinina. 551.18                                                       | Affectione commodinemo vult aliquid nisi in ordine ad                         |
| Actuum sidei vnitas specifica vnde desumatur? 600.48                                       | se. 635.17                                                                    |
| Actus distingui specie quid sit? 595.28                                                    | Affectus corrigens voluntatem ab infidelitate ad fidem                        |
| Actus sumere specificationem ab obiecto quomodo intelli-                                   | posset requirere gratiam , quamuis aly assectiu non re-                       |
| gendum. 716.8                                                                              | quirerent eam. 559.50                                                         |
| A D                                                                                        | A G                                                                           |
| Adam quomodo suisset mortuus senio confectus? 367.4                                        | Agens naturale necessariò procedit per determinata me-                        |
| Adductio damnatorum in testimonium non esset consir-                                       | dia, & quare? 112.10                                                          |
| matio veritatis. 986.32                                                                    | Agens naturale quare non possit inducere plures formas                        |
| Adductio sola Dei in testimonium est vltimata assertio                                     | absolutas eiusdem speciei in idem subiectum. 208.7                            |
| veritatis? 981.3                                                                           | Agens non diuerso specie modo agit humanè, inhumanè, &                        |
| Adoptandum fuisse inimicum, vel debuisse esse talem non                                    | Suprahumanė. 718.16                                                           |
| requiritur in adoptione. 233.3                                                             | Agens quomodo habeat in sua potestate actum, o quomo-                         |
| Adoptare dininum, & bumanum quomodo differant?                                             | do non? 62.4                                                                  |
| Adoptatio est temporanea, pradestinatio aterna. 235.5                                      | Agete modo humano, & suprabumano quate non posset quis simul?                 |
| Adorandi bonum adorati duplex ratio. 226.11                                                | quis simul? 717.12  Agere posse in tempore non est imperfectionis. 96.13      |
| Adorandi Deum duplex ratio. 224.8                                                          | Agere secundism affectionem institute quid sit? 388.3                         |
| Adorandi Deum quando erat obligatio in lege natura, &                                      | non Agit semper perfectine, qui maiori cum difficultate                       |
| Mosaica? 222.5                                                                             | agit. 1038.32                                                                 |
| Adorans falsos Deos sic cognitos, mentitur. 90;.209                                        | Agno paschali vesci quomodo licitè quis possit? 532.                          |
| Adoratio qua debeatur Christo homini? 225.9                                                | 181                                                                           |
| Adulterium & furtum significant simul actiu cum cir-                                       | A L                                                                           |
| cumstantiis illos deformantibus. 9,22.6                                                    | Album & nigrum sicut idem non potest per se esse, sic nec                     |
| Adultus non baptizatus nequit habere fidem habitualem                                      | per accidens. 50.3                                                            |
| absque actuali. 494.10                                                                     | Alba duo cur nequeant esse absque similitudine. 151.122                       |
| Adultus non peccans actualiter, & remotus ab bominibus                                     | A M                                                                           |
| quomodo saluaretur? 495.13                                                                 | Amatur magis id, pro cuius salute volo aliud non esse,                        |
| Adultus posset saluari de potentia absoluta absque side                                    | quam illud, quod propter ipsum volo non esse. 652.14                          |
| vlla. 494.6                                                                                | Amicitia est perfectissima species virtutu moralis appeti-                    |
| Adultum peccatorem saluari absque fide actuali nullus ca-                                  | tiue. 743.99                                                                  |
| fus admittit. 495.11                                                                       | Amicitia infusa an distinguatur ab acquisua formaliter?                       |
| Adulti per quid primò instissicentur? 508.61                                               | 638.22                                                                        |
| At                                                                                         | Amicitia mensura. 656.21                                                      |
| Ægyptiorum spoliatio saluari posset sine dispensatione.                                    | Amor Dei preceptus Iure natura non involuit actum,                            |
| 911.231                                                                                    | quo quis vellet ipsium ab aliis diligi. 908.123                               |
| poterat esse mediante dispensatione. ibid.233                                              | Amor omnis Dei super omnia, & supernaturalis esset con-                       |
| Aqualitas diligentis, & dilecti est conditio concomitans amicitiam.                        | tritio virtualu.<br>Amor omnis supernaturalis Dei , & super omnia insert      |
| amicitiam, 656.20<br>Æqualitas in creatis fundatur super vnitatem natura                   | . 4                                                                           |
| distincta à singulari. 216.22                                                              | iustificationem. 5C4.43 Amphibologiam iuramento confirmans, quando non po-    |
| Legualitas quomodo sit in Deo in diligendo omnia.                                          | test ea vei, nise in sensu, in quo ab ali is intelligitur, pec-               |
| 693.3                                                                                      | cat, & tenetur in eo sensu servare iuramentum. 1008.                          |
| Æquiuocans data opera intendit deceptionem. 933.63                                         | 115.                                                                          |
| Aquinocantibus tam non est credendum, quam menda-                                          | quod si non seruaretur, exhiberetur Deo irreucrentia.                         |
| cibus. 932.57                                                                              | ibid.116                                                                      |
| Æquiuocate an liceat aliquando cum causa aliqua.932.                                       | AN                                                                            |
| ,8                                                                                         | Ananias significat gratiam Dei. 939.84                                        |
| Scoti oper, Tom, VII, Pars II.                                                             | nn 2 Angelus,                                                                 |

| Angelus, & anima in ratione receptiui gratia sunt eius-                                                    | Appetibilis ut sic divisio in ordine ad appetentem.                                                                                                                                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| dem rationu. 166.6                                                                                         | 101d.                                                                                                                                                                                                 |
| Angelus potest habere notitiam practicam. 703.3<br>Angelus potueritne habere à se primum velle? 408. in    | Appetibilia in ordine ad appetentem diuiduntur in per se<br>primò,& per se secundò appetibilia. 733.55                                                                                                |
| comm.                                                                                                      | primo, per je jecundo appetissisa. 733.55<br>Appetitus circa creaturam sufficienter persicitur tribus                                                                                                 |
| Angelus quare non informet, & anima sic. 20.12                                                             | Cardinalibus virtutibus. 722.7                                                                                                                                                                        |
| Angelorum demeritum quid. 388.5                                                                            | Appetitus naturalis cuiuscunque voluntatis est ad sum-                                                                                                                                                |
| Animal non potest esse sine tactu. 331.3                                                                   | mam gloriam. 272.15                                                                                                                                                                                   |
| Anima an possit se ipsam unire corpori, vel an solus                                                       | Appetitus naturalis, & liber quomodo differant. 381.1                                                                                                                                                 |
| Deus! 373.4                                                                                                | Appetitus fecundum se est bonus, licet inclinetur ad ma-                                                                                                                                              |
| Anima à solo Deo creatur.<br>Anima Christi an nouerit omnia in genere proprio ? 301.                       | lum. 928.43<br>Appetitus sensitius est communis homini, & brutis.                                                                                                                                     |
| 1.398.1                                                                                                    | 700.5                                                                                                                                                                                                 |
| Anima Christi facta est impassibilis. 382.A                                                                | Appetitiu sensitium est inclinatus ad malum. 918.43                                                                                                                                                   |
| Anima Christi fuit impassibilis. 343.9                                                                     | Appetitus sensitium, & voluntas quomodo differant?                                                                                                                                                    |
| potuítne non mori ex violentia passionis? 363.1.6 seq.                                                     | 334.12                                                                                                                                                                                                |
| Anima Christi non nouit cognitione intuitiua imperfe-                                                      | Appetitus ve habeat suos actus, debet proponi obiectum                                                                                                                                                |
| Eta omnia in genere proprio. 305.6                                                                         | Sub ratione convenientis, aut disconvenientis. 734.                                                                                                                                                   |
| Anima Christi nouit omnia babitualiter in Verbo.307.2                                                      | Appeierr chieffen Guerlane molement out word                                                                                                                                                          |
| Anima Christi nullum peccatum habuit. 400.9  Anima Christi omnia videt actualiter in Verbo. 296.           | Appetitus obiectum , fingulare voluntatis vniuersale. 699.6                                                                                                                                           |
| Anima Constitution of the action of the force, 190.                                                        | Appetitus fensitius positio explicatur. 332.10                                                                                                                                                        |
| Anima Christi perfectissimè nouit omnia habitualiter,co-                                                   | in Appetitu sensitiuo dantur habitus inclinantes deletta-                                                                                                                                             |
| gnitione abstractiua. 309.1                                                                                | biliter ad sensibilia, qui aliquo modo dici possum vir-                                                                                                                                               |
| non nouit omnia actualiter abstractiue quantum est ex                                                      | tutes. 702.13                                                                                                                                                                                         |
| parte sui intellectus. ibid.                                                                               | Appetitus distincti tot fuerunt in Christo, quot potentia                                                                                                                                             |
| nec actualiter intuitiue perfectissime omnia. ibid.2                                                       | apprehensiua. 379.2                                                                                                                                                                                   |
| Anima Christi potest dici cognoscere abstractine habitua-                                                  | Appetitus quot fuerunt in Christo? 380.1                                                                                                                                                              |
| liter omnes quiditates. 303.4                                                                              | Aptitudo duplex rei ad aliud. 143.92                                                                                                                                                                  |
| & potest dici quòd modo dicto nouerit aliqua singu-                                                        | Aptitudinis negatio cur requiratur ad esse persona.                                                                                                                                                   |
| laria per proprias species infusas, & aliqua non.                                                          | 144.94<br>Apostolus quilibet an vnum proposuerit articulum?                                                                                                                                           |
| 304.5  Anima Christi potuitne summè frui Deo sine summa gra-                                               | 498.23                                                                                                                                                                                                |
| tia? 261.1.0 seq.                                                                                          | Apostoli, & nos credimus side eiusdem rationic. 594.                                                                                                                                                  |
| Anima Christi profecit quantum ad cognitionem contin-                                                      | 24                                                                                                                                                                                                    |
| gentium in genere proprio. 305.6                                                                           | Apostoli peccauerúntne fugiendo dum caperetur Chri-                                                                                                                                                   |
| Anima Christi quomodo perfecte fruebatur? 404.7                                                            | S41.224                                                                                                                                                                                               |
| Anima Christis cognoscat omnia singularia in proprio                                                       | Apostoli poterant dare eleemosynas. 751.142                                                                                                                                                           |
| genere, necessariò debet habere infinitas species. 297.                                                    | Apprehensio nulla ordinarie babita à viatoribus est su-                                                                                                                                               |
| Anima Christi si propter peccatum pradestinata sit, an                                                     | pernaturalis in substantia. 758.177 Apprehensio pracedit iudicium. 759,178                                                                                                                            |
| gaudendum sit ei de eodem? 201.4                                                                           | Apprehenjio pracedii iudicium. 759,178 Approximatio duplex. 681.7                                                                                                                                     |
| Anima doleátne propter separationem à corpore. 328.2                                                       | Approximatio quando diversificat speciem actus. 669.4                                                                                                                                                 |
| Anima dominatur corpori quoad motiuam potentiam,non                                                        | A O                                                                                                                                                                                                   |
| quoad vegetatiuam. 374.15                                                                                  | Aqua vna ex coniunctione, seu continuatione cum alia                                                                                                                                                  |
| Anima ex se non est nata habere actum secundum supre-                                                      | non perdit suppositalitatem, si dentur subsistentia par-                                                                                                                                              |
| mum. 69.15                                                                                                 | tiales. 140.76                                                                                                                                                                                        |
| Anima intellectiva perfectior omnibus formis. 34.3                                                         | finon dentur, perdit, sed indirecte. ibid.77                                                                                                                                                          |
| Anima intellectiua ratio principalis dans esse vltimatum natura humana. 75.2                               | Aqua quòd afcendat furfum, fit ab extrinfèco. 651.                                                                                                                                                    |
| Anima quemedo medium quo assumptionis natura?                                                              | A R                                                                                                                                                                                                   |
| 74.5                                                                                                       | Arbor mala cur non faciat fructus bonos? 834.216                                                                                                                                                      |
| Anima quomodo sit capax gratia, sicut Angelus. 271.3                                                       | Argumenti definitio. 483.15                                                                                                                                                                           |
| Anima rationalis est inepta proxime ad dependendum.                                                        | Articuli non necessary necessitate medij non sunt Iuris                                                                                                                                               |
| 143.90                                                                                                     | naturalis, sed positiui; diuini, an humani, incertum.                                                                                                                                                 |
| Animam Christi videre posse aliqua possibilia in Verbo.                                                    | 520.122                                                                                                                                                                                               |
| 293.12<br>in Anima from ania                                                                               | Articuli omnes non necessariò creduntur explicitè ab                                                                                                                                                  |
| in Anima funt tria. 640.1  Animatio non pracessit tempore Incarnationem. 85.3                              | omnibus. 499.6                                                                                                                                                                                        |
| Animus decipiendi quis requiritur ad mendacium, vel                                                        | Artes plures requirentur ad faciendam domum, 814.                                                                                                                                                     |
| mentiendum. 918.5                                                                                          | Articuli quatuordecim non proponuntur in omnibus Ca-                                                                                                                                                  |
| Animus decipiendi sape habetur sine peccato. 912.16                                                        |                                                                                                                                                                                                       |
| Antiqui non habebant forte praceptum diligendi Deum.                                                       | 14.01                                                                                                                                                                                                 |
| 545.236                                                                                                    | Articuli Symboli Apostolorum duplici modo numerantur.                                                                                                                                                 |
| 4 50                                                                                                       | Articuli Symboli Apostolorum duplici modo numerantur.<br>497-4                                                                                                                                        |
| A P                                                                                                        | Articuli Symboli Apostolorum duplici modo numerantur.<br>497-4<br>Articulorum sidei enumeratio secundum numerum Apo-                                                                                  |
| A P  ad Apertionem ianua Paradisi nullus nostrum coope-                                                    | Articuli Symboli Apostolorum duplici modo numerantur.<br>497-4<br>Articulorum sidei enumeratio secundùm numerum Apo-<br>stolorum distinguentium eos.<br>498.5                                         |
| A P  ad Apertionem ianua Paradisi nullus nostrum coope- rari potuit, benè tamen ad ingressum porta aperta. | Articuli Symboli Apostolorum duplici modo numerantur. 497-4 Articulorum sidei enumeratio secundum numerum Apostolorum distinguentium eos. 498.5 Articulorum Symboli quem conceptum sufficit sidelibus |
| A P  ad Apertionem ianua Paradisi nullus nostrum coope-                                                    | Articuli Symboli Apostolorum duplici modo numerantur.<br>497-4<br>Articulorum sidei enumeratio secundùm numerum Apo-<br>stolorum distinguentium eos.<br>498.5                                         |

| Α 5                                                                    | Beatituao quinta exponitur. 751.141.67 jeq.                                                |
|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| Assensus certus quis dicitur? 612.106                                  | continet tam spiritualia, quàm corporalia opera. 75 1.                                     |
| Assensius conclusionis deducta ex veracitate dinina & re-              | 142                                                                                        |
|                                                                        | Secundum nullam expositionem distincta est à virtuti-                                      |
|                                                                        |                                                                                            |
| Assensus, & dissensus sides habent pradicata intivissica               | bui; & quodsit eius pramium? 753.147.6 148                                                 |
| vulde dissimilia. 595.28                                               | Beatitudo secunda quid sit? 747.124                                                        |
| Assensus, & indicium de aliqua propositione idem sunt.                 | Beatitudo septima exponitur. 753.152.754.152. & seq.                                       |
|                                                                        | in nulla expositione distinguitur à virtutibus ; quod-                                     |
| 757.169                                                                |                                                                                            |
| Assensus sidei discursium, & Theologicus quomodo diffe-                | nam sit eius pramium, & an in hac vica conferen-                                           |
| rant? 608.85                                                           | dum? ibid.& 153                                                                            |
| Assensus fidei est assensus certus quatenus dependet à mo-             | dum? ibid.& 153<br>Beatitudo sexta, scilicet munditiei varie exponitur. 753.               |
| tino certo. 613.116                                                    | 149.6 [69.                                                                                 |
|                                                                        |                                                                                            |
| Assensus fidei habitus mediante reuelatione physice eui-               | Ad quam munditiem non est necesse excludi omnes ve-                                        |
| dente, non esset proximè meritorius? 554.30                            | niales inordinatos effectus. ibid,                                                         |
| Assensup sidei in quo sensu certior assensu vllo naturali?             | quemodocumque explicetur non est distincta à virtu-                                        |
| 612,112                                                                | tibus; & quodnam sit pramium eins? ibid. 150.&                                             |
|                                                                        |                                                                                            |
| Assensu sirmu non potest esse à side acquisita, & quare?               | 7) 1                                                                                       |
| 469.15                                                                 | Beatitudo tertia quid sti? 749.130.& seq.                                                  |
| Assensus omnis sidei de facto est liber libertate exercity.            | in nulla expositione est distincta à virtutibus, ibid. 131                                 |
| 550.15                                                                 | in nulla expositione est distincta à virtuibus. ibid. 13 1<br>quod sit eius pramium? ibid. |
| Assensus potest dici varius modus esse certus. 612.106                 | Beatitudo ve pramium & corona iusticia correspondet                                        |
|                                                                        |                                                                                            |
| Assensus scientificus quemadmodum potest prasupponere                  | meritis moraliter manentibus, ve hareditas verò cor-                                       |
| assensum pramissarum , ita potest assensus sidei prasup-               | respondet gratia sanctificanti. 74ú.118                                                    |
| ponere assensum de reuelatione, & veracitate Dei.                      | Beatitudines connotant actum, & probabile est eas consi-                                   |
| 607.81                                                                 | stere in actibus, vt consistentibus physice vel moraliter.                                 |
| Assensus Theologicus quid sit? 610.97                                  | 746.112,6,113                                                                              |
|                                                                        |                                                                                            |
| Assertio dupliciter capitur. 980.2.in com.                             | Beatitudines cur plures numerentur quam dona, & plures                                     |
| A T                                                                    | fructus quam beatitudines? 771.236                                                         |
| Attestatio dinina quamuis esset enidens, sides non esset               | Beatitudines plures an dentur quam octo? 75 4.156                                          |
| certior speculatine nobis, quam multa cognitiones nain-                | non que ad has renocari non possint. ibid.                                                 |
|                                                                        |                                                                                            |
| rales. 618.139                                                         | Beatitudines singula ad quus virtutes pertineant. 744.                                     |
| AV                                                                     | 19                                                                                         |
| Augmentatio intensiua qua sit? 279.7                                   | de Beatitudinibus. 745.105                                                                 |
| Augustinus erat dubine de instificatione ante sidem                    | an significent babitsu, vel actus? ibid. 106                                               |
| Christi. 513.84                                                        | Beati intellectus videátne omnia habitualiter. 300.1                                       |
| 4 64 6 4 4 4 4 6                                                       | • <del>-</del> .                                                                           |
|                                                                        | Beativoluntas quomodo sit quietata. 403.3                                                  |
| Augustinus non negat aliqua opera bona infidelibus.832.                | Beati habent intellectiones aliquas dependentes a phan-                                    |
| 203                                                                    | tasmatibus,& aliquas non. 314.24                                                           |
| Augustinus quo sensu negat insidelibus veram sidem?                    | Beatorum adductio in testimonium, etiam vt sunt Beati,                                     |
| 831.202                                                                | non est sufficiens confirmatio veritatis. 986.32                                           |
| Augustinus vel non nouit orationes restrictas, vel babuit              | Bellum possitne dari vtrinque iustum? 887.139                                              |
| <u> </u>                                                               |                                                                                            |
| loco mendacy. 942.96                                                   | Bellum vtrinque iustum non est inconueniens. 888.143                                       |
| Auxilium omne non datur per modum habitus. 568.93                      | Benedictionis prima quodnam sit pramium? 747.                                              |
| nec omne auxilium habituale necessariò deberet esse su-                | 124                                                                                        |
| pernaturale in substantia. ibid.                                       | per Benedictionem primam cur Scotus non intellexerit                                       |
|                                                                        | * 1 10 0 10 0 0                                                                            |
| Auxilia sufficientia quomodo baberentur, quamuis non                   | abdicationem diuitiarum? 747.123                                                           |
| proponeretur Deus? 495.14                                              | Bestialitati posset quis resistere sine instinctu extraordi-                               |
| ΑZ                                                                     | nario. 773.242                                                                             |
| Azarias quo sensu ex filius Israel? 939.84                             | В 1.                                                                                       |
| Azarias significat auxilium Dei. 939.84                                | in Biblia tradita, non sunt tradita per modum scientia                                     |
|                                                                        |                                                                                            |
| quo sensu erat filiuu Anania magni. ibid.                              | demonstrative 483.14                                                                       |
| В А                                                                    | B O                                                                                        |
|                                                                        | Bonitas & malitia quomodo possint desumi, ab ordine ad                                     |
| B Aptismus non est necessarius in voto in casu igno-<br>rantie. 496.16 | vlimum finem? 902.2016                                                                     |
| <b>D</b> rantie. 496.16                                                | Bonitatis divina ratio est ratio terminandi actum chari-                                   |
| TO 14 ALI 11 AL                                                        |                                                                                            |
|                                                                        |                                                                                            |
| B E                                                                    | Bonum aternum est summum bonum. 6344                                                       |
| Beatitudo in quo consistat. 685.3                                      | Bonum arduum non est irascibilis. 629.7                                                    |
| Beatitudo non consisteret partialiter in actu charitatis               | Bonum arduum quomodo posset esse obiectum irascibilis?                                     |
| secundum Henricum. 718.16                                              | 735.68                                                                                     |
|                                                                        |                                                                                            |
| Beatitudo octana in quo consistat? 754.154                             |                                                                                            |
| principaliter ad martyres spectat; & etiam ad alios.                   | Bonum humanum omne non est eiusdem rationis. 817.                                          |
| ibid.155                                                               | 185                                                                                        |
| pramium aliquod in hac vita correspondet illi,& quod-                  | Bonum morale potest proponi absque side supernaturali.                                     |
| nam su? ibid.                                                          | 830.193                                                                                    |
|                                                                        | Danism material man hateme offe are to hatter after constants                              |
| Beatitudo patria, & non via cur consistat in actu. 745.                | Bonum natura non potens esse ex se, posset esse accedente                                  |
| 108                                                                    | dispensatione. 923.20                                                                      |
| Beatitudo quarta exponitur. 749.132                                    | Bonum nullum quietat sufficienter appetitum nisi sit insi-                                 |
| Beatitudo quarta quomodocumque explicabitur, non di-                   | nitum. 630.10                                                                              |
|                                                                        | Bonum supremum est summe diligendum? 653.8                                                 |
|                                                                        | <b>D</b>                                                                                   |
| Scoti oper. Tom. VII. Pars II.                                         | nn 3 Bonum                                                                                 |

| Denum semperantia vene auces est actes temperantia.                                                 | man ad named an forman                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 704.16  Paraman de Ca dividitur in honoflum delettabile sir acile                                   | mam ad ponendam formam. 372.1                              |
| Bonum ve sic dividitur in bonestum, delectabile, & wile.                                            | ad Cansam moralem peccati quid requiratur. 929.49          |
| 740.87.                                                                                             | Causarum efficientium ordo, & earum approximatio sun       |
| Et honestum in illa dinissione quid significet, & pro                                               | respectus praexacti, aut coexacti ad causationem. 81       |
| que capiatur? ibid,                                                                                 | Carles of Fina Chardinas as prima effetive alique ha       |
| Bone creato quod immediate opponitur, non necessario                                                | Causas estectivas subordinatas prima estectiva aliqua ha   |
| anertit à Deo. 910.10                                                                               | bent, aliqua non. 446.13                                   |
| Benum concupisco amato eodem, que amo. 637.21                                                       | in Causis minus principalibus requiritur aliqua disposi    |
| Bonum maisus dande satustit voto de minori bone. 1014.                                              | tio,& perfectio, cui similis non inuenitur in principa-    |
| 143                                                                                                 | libur. 571.99                                              |
| Bonum maius faciendo, Deo satisfit, quoties quis promit-                                            | à Causis pluribus totalibus possitne idem dependere        |
| tit minus bonum, ibid.                                                                              | 39. 2                                                      |
| Bono creato frui posest dupliciter intelligi. 707.19                                                |                                                            |
| Bonorum per se primo appetibilium duo tantum sunt ge-                                               | Certitudo cognitionis in quo consistat? 611.102            |
| nera. 740.88                                                                                        | Certitudo fidei ex variis capitibus oritur. 621.157        |
| C A                                                                                                 | Certitudo fidei non commensuratur certitudini iudicij an   |
| Æcus supernaturaliter illuminatus naturaliter vi-                                                   | tecedentis. 579.133                                        |
| det. 286.4                                                                                          | Certitudo maior fidei impertinens est de facto ad exclu-   |
| Cacum esse maior est imperfectio bomini, quam habere er-                                            | dendam formidinem. 613.113                                 |
| rorem aliquem speculatiuum. 919.47                                                                  | Certitudo maior fidei in quo sensu parum iunaret ad ex-    |
| Cælum si sit corruptibile, babet materiam einsdem ratio-                                            | clusionem timoria. 613.11                                  |
| nis cum nostra, secus si incorruptibile. 370.10                                                     | Certitudo moralis potest sufficere, nè quis facile amouea- |
| Caremonialium multitudo granat veterem, multitudo                                                   | tur à fide rei sic certa. 616.131                          |
| Sacramentorum alleuiat nouam legem, 1037.8                                                          | Certitudo non consistit in negatione. 610.99               |
| Caremonia legales non erant prohibita, quando iis vsi                                               | Certitudo qua non sit sufficiens ad excludendam formi-     |
| funt Apostoli. 533.184                                                                              | dinem. 613.116                                             |
| Caremoniu antiquis cur liceret Apostolis vti? 533. 185                                              | Certitudinis varia acceptiones. 612.106.109.& seq.         |
| Caremonin falsis duobus modis potest quis interesse. 534.                                           | Certitudinem maiorem non exigere quàm moralem non          |
| 191                                                                                                 | exigere, magis conducit ad confolationem fidelium.         |
| Caremonius propriis religionus falsa non licet vei , quia                                           | 616.132                                                    |
| vtens profitetur talem. 531.175                                                                     | Certitudinem maiorem speculatiuam aliquem habere de        |
| Calor idem non est in omnibus subiectis. 588.3                                                      | sreditis, quam ipse cognoscat de rebus sidei, quam de      |
| Carentia libera actus posset esse necessaria necessitate me-                                        | sue Baptismo, non est necesse. 616.129                     |
| dy. 496.16                                                                                          |                                                            |
| Catnis infectio non est necessario causa simpliciter peccati                                        | Charitas dicenda est superamicitia. 656.20                 |
| originalis. 93.8.& 94.5                                                                             | Charitas dicitur habitus. 660.1                            |
| Carnibus vescens diebus ieiuny non negat sidem, 533.187                                             | Charitas est amicitia laté sumendo amicitiam. 656.20       |
| Castitas quid su? 769.21                                                                            | Charitas est bonum iustitia. 661.3                         |
| Castus posset quis esse castitate habituali formaliter,                                             | Charitas est perfectissimum donum buius status. 715.2      |
| quamuis indulgeret venereis ex auaritia. 789.19                                                     | Charitas est suprema virtus affectiva. 635.17.656.1        |
| Catholicus potest comedere carnes prohibitis diebus                                                 | Charitas & peccatum quomodo repugnent? 461.1               |
| guandoque. 533.186                                                                                  | Charitas, & spes non distinguantur ex obiectis. 635.18     |
| Catholicis quando licet adire conciones hareticorum, &                                              | Charitas, & spes ponuntur in concupiscibili parte. 739.    |
| quando non? 534.190                                                                                 | 84                                                         |
| Catholicis quando non licet vesci carnibus. 533.188                                                 | Charitas in Deo est perfectio simpliciter. 694.5           |
| Causalitas est in tribus personis. 6.5                                                              | Charitas infusa, & actus eius distinguitur specie à cha-   |
| Causalitatem physicam effectiuam nihil nou existens exer-                                           | ritate acquissta, & eius actu. 656.21                      |
| cere potest. 568.92                                                                                 | Charitas intelligitur per donum sapientia. 757.171         |
| Causa adequata posset dependere ab imperio causa alte-                                              | Charitas maneaine in patria? 679.1                         |
| risu, non tamen si possèt producere esfectum absque im-                                             | Charitas manet hîc, & in patria. 683.1                     |
| perio. 557.43                                                                                       | Charitas non dignificat omne opus iusti, ergo nec pecca-   |
| Causa adaquata potest dependere à conditione sine qua                                               | tum indignificat omne opus iniusti. 834.214                |
| non. 556.38                                                                                         | Charitas non inclinat distincte ad actum perfectum         |
| Causa alterius aliquid potest dici dupliciter. 85. num.1.                                           | amandi Deum in patria, aut ad imperfectum in via.          |
| in comm.                                                                                            | 681.7                                                      |
| Causa imperiy distincti à iudicio non potest assignari.                                             |                                                            |
| 808.102                                                                                             | ·                                                          |
|                                                                                                     | Charitas perficit voluntatem. 636.2                        |
| quia tale esset frustraneum? ibid.103<br>Causa inferior non est in proxima potentia, nisi causa su- | Charitas potest imperare actus aliarum virtutum ex suo     |
|                                                                                                     | proprio motiuo. 875.92                                     |
|                                                                                                     | Charitas qua amamus alias ad quam virtutem appetiti-       |
| Causa nulla secunda est ita completa, ut possit absque con-                                         | uam spectet? 732.54                                        |
| cursu Dei producere effectum. 560.54                                                                | & ad quam Charitas qua diligimus nos non propter           |
| Causa principalis actius sidei quanamsit. 571.109                                                   | Deum? ibid.55                                              |
| Causa subordinata quam proportionem debet habere cum                                                | Charitas quomodo insit per accidens. 381.2                 |
| Subordinante, 721.25                                                                                | Charitas quomodo sit fructus Spiritus? 770.125             |
| Causa efficientis applicatio cur requiratur vt conditio.                                            | quis primus eius fructus? ibid.                            |
| 556.39                                                                                              | Charitas quomedo sit principium tendendi in Deum.          |
| Causa secunda coanum non ideò tribuitur necessariò causa                                            | 667.1                                                      |
| prime. 407.18                                                                                       | Charitas respicit proximum accidentaliter, 660.3.661.3     |
| •                                                                                                   | Charitas                                                   |

| Charitas sola dividit interfilios Regni, & perditionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Christus non debet carere ulla perfectione substantiali po-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 850.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | sitina natura creata. 148.114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Charitas tantum Deum habet pro obiecto quietatiuo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Christus non debet res omnes cognoscere omni modo quo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 663.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | funt cognoscibiles. 315.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Charitatis babitus est unus. 660.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Christus non est creatura generaliter dicta. 241.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Charitatis obiectum primarium, & secundarium quod-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Christus non est creatura stricté. 240.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| nam sit. 660.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Christus non'est tantum Deus, que sensu verificari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Charitatis ratio que? 683.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | possit. 181.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Charitatem simul cum fide infundi. 469.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Christus non fuit Filius adoptiuus. 236.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christianum se esse, aut Papistam ne quidem cum aqui-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Christus non fuit primò emnium reuelatus Abrabe. 506.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| uocatione potest quie dicere licitè. 529.167.530.170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Christiani no deberent statim vii signo prascripto à Prin-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Christus non habet perfectissimam cognitionem actualem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| cipe infideli, vel haretico. 538.211                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | rerum in proprio genere ex parte intéllectus. 310.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Christiani tenentur, imperante Principe, ve gerantsi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Christus non habuit scientiam per se infusam rerum natu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ralium omnium, quas cognoficebat. 315.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Christianos elicere actus sidei ob suam particularem hone-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Christus non ideò minus gloriosus, quòd non meruit glo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Statem non est probabile. 573. 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | riam. 397.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Christus an didicerit?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Christus non intendit deceptionem Discipulorum in sua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| guomodo potuerit proficere? ibid.5.&                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | creatione, nec babuit sufficientem causam aquiuocandi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| quomodo similis nobis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 939.87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Christus an fuerit homo in triduo? 441.1.6 seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Christus non intendit decipere per orationem aquiuocam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Christus an habuerit perfectissimam cognitionem intuiti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 934. 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| tiuam naturalem. 312.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Christus non potest denominari creatura. 244.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Christus an inceperit esse. 249.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | non est creatura, ibid, s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christus an meruerit in primo instanti sua conceptionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Christus non potest mediantibus vilis speciebus pracise ha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 385.1.6 feq.405.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | bere tam perfectam cognitionem, quàm Angelus, nec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christus an meruerit omnibus gratiam, & gloriam, & re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | perfectiores species. 312.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| missionem culpa, & pæna. 412.1.& seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Christus non potuit peccare. 254.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Christus an meruerit per actus beatisicos? 390.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Christus non proponebat simper nouam doctrinam. 750.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Christus an noluerit mortem. 355.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Christy was Colingis nellowers made humano reterbli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Christus an pradestinasm esse Filius Dei? 198.& 199.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Christus non sustinuit passionem modo humano, vt expli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1. & feq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | cat Henricus. 716.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Christus an sit aliqua duo? 177.1.179.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Christus per quid meruit Patribus remissionem originalus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Christus an sit Filius Dei adoptinus? 231.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 421.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Christus an summe diligibilis, sicus summe adorabilis?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Christus per scientiam acquisitam cognoscit aliqua entia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 227.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | supernaturalia, & non per insusam. 317.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christus cur non possit denominari creatura? 243.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Christus per suam passionem plus gratia meruit nobis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Christus cur pracepit non iurare? 938.78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | gliam per eam exhibendam antiquis. 107.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christus dedit Ecclesia potestatem statuendi iudicialia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Christus posset esse fundamentum adifici spiritualu regu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pracepta. 1033.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | lariter creditus. 309.68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Christus dedit pracepta. 1032. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Christus post resurrectionem eadem numero siliatione est                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Christus est genitus, & conceptus. 245.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | filius Maria, quâ fuit ante mortem. 215.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Christus est natus, & hac: Christus est nasciturus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Christus potueritne peccare? 253.1. & seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| quemode differant? 541.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Christus potuit mereri, sed non peccare. 402. 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Christus fuit homo in triduo quomodo falfa. 453.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Christus potuitne dicere, non noui Patrem. 255.3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christus suit immediatior sini dupliciter. 415.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | in text.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Christus fuit totalis causa meritoria. 420.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Christus potuitne tristari de morte. 343.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Christus cognouit futura in seipsis. 317.40 idem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | quomedo tristatus est de passiene nolita conditionate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| in Verbo; & poterat illa cognoscere ob reuelationem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 349.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Christus auandoaue fuoit. \$40.219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Christus hahet scientiam tor la intulam de itila Den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Christus quandoque fugit, 540.219 Christus quare conceditur mortuus. & non creatus? 2.42.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christus habet scientiam per se infusam de ipso Deo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Christus quandoque fugit. 540.219 Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 318.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 3 1 8. 42<br>Christus habuit aliquam scientiam infusam. 3 1 3.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  1 1 Christus quare dicatur creator,& non creatura? 242.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 318.42 Christus habuit aliquam scientiam insusam. etiam per se insusam. ibid.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  I I Christus quare dicatur creator, & non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3 1 8. 42<br>Christus habuit aliquam scientiam infusam. 3 1 3.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  I I Christus quare dicatur creator,& non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 318.42 Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  I I  Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 318.42 Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  1 1  Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2. on 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 318.42 Christus habuit aliquam scientiam insusam. etiam per se insusam. Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  I I  Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2.6 18  Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  Il Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2. & 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata. ibid.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2.6 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41 Christus quid meruit. 420.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 & persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  Il Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2. & 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata. ibid.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2. & 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41 Christus quid meruit. 420.6 Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum. 375.7                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam.  etiam per se insusam.  Christus habuit mandatum moriendi exponitur.  375.15  Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto.  312.13  et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata.  Christus incepit esse quo sensu concedendo.  451.6  Christus includit duos conceptus.  454.17                                                                                                                                                                                                                                      | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2. & 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41 Christus quid meruit. 420.6 Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum. 375.7                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum motiendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata. ibid.18 Christus incepit esse quo sensu concedendo. 451.6 Christus includit duos conceptus. 454.17 Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalia.                                                                                                                                                                  | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  II  Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2. o 18  Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181  Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41  Christus quid meruit. 420.6  Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum.  375.7  Christus, quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64                                                                                                                                                                                               |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam.  etiam per se insusam.  christus habuit mandatum moriendi exponitur.  375.15  Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto.  312.13  or persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata.  christus incepit esse quo sensu concedendo.  Christus includit duos conceptus.  451.6  Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalis.  454.2                                                                                                                                                                               | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2.6 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41 Christus quid meruit. 420.6 Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum. 375.7 Christus, quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64 Christus quomodo dicatur creatura? 243.1                                                                                                                                                                  |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata, ibid.18 Christus incepit esse quo sensu concedendo. 451.6 Christus includit duos conceptus. 454.17 Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalis. 454.2 Christus meruit per actus voluntatis portionis inferioris.                                                                                                 | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  II  Christus quare dicatur creator, & non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2. & 18  Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181  Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41  Christus quid meruit. 420.6  Christus quid meruit. 420.6  Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum.  375.7  Christus, quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64  Christus quomodo dicatur creatura? 243.1  Christus quomodo dicatur homo creatus? 244.6                                                                            |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum motiendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata. ibid.18 Christus incepit esse quo sensu concedendo. 451.6 Christus includit duos conceptus. 454.17 Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalis. 454.2 Christus meruit per actus voluntatis portionis inferioris. 387.6                                                                                           | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  Il Christus quare dicatur creator, & non creatura? 242.13 Christus quare dicatur mediator? 93.3 Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14 Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus. 455.2. & 18 Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181 Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41 Christus quid meruit. 420.6 Christus quid meruit. 420.6 Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum. 375.7 Christus, quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64 Christus quomodo dicatur creatura? 243.1 Christus quomodo dicatur homo creatus? 244.6 Christus quomodo efficaciter meruit? 415.6                                               |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam.  etiam per se insusam.  christus habuit mandatum moriendi exponitur.  375.15  Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto.  312.13  et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata.  christus incepit esse quo sensu concedendo.  Christus includit duos conceptus.  Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalis.  454.17  Christus meruit per actus voluntatis portionis inferioris.  387.6  Christus meruit quoad efficacem collationem prima gratia                                                        | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It  Christus quare dicatur creator, fo non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2. & 18  Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181  Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41  Christus quid meruit. 420.6  Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum.  375.7  Christus, quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64  Christus quomodo dicatur creatura? 243.1  Christus quomodo dicatur creatura? 244.6  Christus quomodo efficaciter meruit? 415.6  Christus quomodo fuerit sini coniunctus? 402.16               |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam. 313.21 etiam per se insusam. ibid.22 Christus habuit mandatum moriendi exponitur. 375.15 Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto. 312.13 et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata. ibid.18 Christus incepit esse quo sensu concedendo. 451.6 Christus includit duos conceptus. 454.17 Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalis. 454.2 Christus meruit per actus voluntatis portionis inferioris. 387.6 Christus meruit quoad efficacem collationem prima gratia omnibus, qui eam accipiunt. 4188 | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It  Christus quare dicatur creator, on non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, on non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2. 6 18  Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181  Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41  Christus quid meruit. 420.6  Christus quid meruit. 934.64  Christus quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64  Christus quomodo dicatur creatura? 243.1  Christus quomodo dicatur creatura? 244.6  Christus quomodo ficaciter meruit? 415.6  Christus quomodo fuerit sini coniunctus? 402.16  Christus quomodo fuit homo in triduo? 453.16 |
| Christus habuit aliquam scientiam insusam.  etiam per se insusam.  christus habuit mandatum moriendi exponitur.  375.15  Christus habuit persectissimas cognitiones naturalis de facto.  312.13  et persectissime cognoscit omnia in verbo cognitione creata.  christus incepit esse quo sensu concedendo.  Christus includit duos conceptus.  Christus intriduo quare non suerit caro, vel carnalis.  454.17  Christus meruit per actus voluntatis portionis inferioris.  387.6  Christus meruit quoad efficacem collationem prima gratia                                                        | Christus quare conceditur mortuus, & non creatus? 242.  It  Christus quare dicatur creator, fo non creatura? 242.13  Christus quare dicatur mediator? 93.3  Christus quare genitus, & non creatus? 242.12.243.14  Christus quare non poterat dici animatus, vel corporeus.  455.2. & 18  Christus quare se circumcidentibus non prodest. 532.181  Christus qua scientia cognoscit futura in scipsis. 318.41  Christus quid meruit. 420.6  Christus quomodo acceperit mandatum ponendi animum.  375.7  Christus, quomodo aquiuocauit Ioannis 11. 934.64  Christus quomodo dicatur creatura? 243.1  Christus quomodo dicatur creatura? 244.6  Christus quomodo efficaciter meruit? 415.6  Christus quomodo fuerit sini coniunctus? 402.16               |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cinama Amaia aliana hambanta an mala bana act. C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Christus quomodo mereri potuerit? 254.1. in eom.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Circumstantia aliqua locutionis quando innotescit sine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Christus quomodo meruerit? 404.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | verbis, non est necesse eam per verba exprimere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Christus quomodo meruit gratiam primam. 414.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 349.124 Circumstancia ignorancia Dei non infecie afticum di la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Christus quomodo non fuerit Filius adoptiuus. 233. I<br>Christus quomodo non foluit veterem legem. 1037. 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Circumstantia ignorantia Dei non inficit actionem aliàs<br>bonam. 830.196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Circumstantia persona non inficit actionem. 830.195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christus quomodo per mortem nos redemerit, & aditum regni aperuerit. 384. E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Circumstantia actus spei, & eius obiectum. 630.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Christus quomodo posset habere persettiorem cognitionem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Circumstantiarequisita ad actum spei. 632.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| abstractiuam, quam Angelus. 311.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . C O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Christus quomodo potuerit peccare. 25411. in com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Cogitationem congruam non esse gratiam requisitam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 255.4. in com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ad credendi voluntatem probat Coninck, 265.78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Christus quomodo potuit mereri. 389.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Cognitio admittens formidinem non est tam certa specu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Christus quomodo pradestinatus ad natura humana as-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | latinè quoad nos, ac non admittens. 617.133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| fumptionem. 205.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Cognitio bona magnam vim habet ad trahendam vo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Christus quomodo redemerit nos. 225.in com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | luntatem, & defectus eius est occasio peccandi. 823.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Christus quomodo sit adorandus. 214.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christus quomodo sit hares. 232.2.in com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Cognitio certa duplex. 998.75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Christus quomodo timuit passionem. 361.38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Cognitio certa negatiuè quid? ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| habuitne necessitatem moriendi. 361.1.6 seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Cognitio certa positiue quid? ibid.76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Christus quomodo, vt Christus sit summe diligendus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Cognitio Christi quomodo vita eterna. 508.61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 227. 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Cognitio cur requiratur, ve conditio ad volitionem. 556.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Christus secundum humanitatem est creatura. 246.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 39<br>Complete duedou                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Christus secundum portionem inferiorem fuit viator, se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Cognitio duplex. 303.1.64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| cundum superiorem comprebensor. 387.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Cognitio erronea posset conducere ad vitam aternam 926.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Christus secundum quam cognitionem profecit. 306.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Christus, sesundum quòd bomo, aliquid increatum. 247.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cognitio erronea posset esse ex gratia particulari. 926.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Christus, secundum quòd homo, an sit creatura. 245.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Cognitio habita per speciem supernaturalem, & solumin-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Christus secundum qued bomo noster proximus. 658                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | tellectum sitnè supernaturalu in substantia? 319.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Christus, secundum quòd homo, prædestinatus est                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cognitio bonestatus iuramenti requiritur, vt sit bonestum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| este Filius Dei, exponitur tripliciter. 204.6.6 feg.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 984.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Christus secundum solam naturam diuinam est summè adorandus. 228.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Cognitio imperfectior non prarequiritur ad malam ele-<br>tionem. 808.104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Christus significanit aliquo modo latnisse aliquam restri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cognitio insuitiua duplex. 305.6.306.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Etione in illa oratione, De die autem illo, &c. 940.86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cognitio intuitiua possitnè sieri mediante specie. 312.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| quis sit illorum verborum sensus? ibid, num.89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Cognitio minus perfecta delectabilitatis est error sicut mi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Christus si posset videre infinitas rerum species per plures,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | nus perfecta cognitio honestatis. 822.163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| posset per vnam speciem. 318.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cognitio minus perfecta nonest error. 803.80 "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Christus si significat Verbum hominem, incepit esse. 249. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Cognitio naturalis intuitiua Christi non potest esse perfe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Christus, siue Verbum in triduo posuit dici habens ani-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Etior cognitione Angelica sine auxilio supperaddito.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mam, & corpus, non tamen animatum, vel corporeum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 312.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 455.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cognitio ob renelationem qualis? 317.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Christus suo conceptu Dei, & hominis morituri non reuc-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Cognitio omnis probabilis non est certa moraliter. 997.73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| labatur Iudais. 507.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cognitio una potest esse alia certior. 610.99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Christus tam debet habere operationes meritorias depen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, fides ta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| dentes à corpore, quàm independentes. 314.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta-<br>men potest esse. 574. 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| dentes à corpore, quàm independentes. 314.25<br>Christus tripliciter poinit mereri. 391.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Cognitio , vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta-<br>men potest esse. \$74.115<br>Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25<br>Christus tripliciter poinit mereri. 391.4<br>Christus vnde impeccabilis. 254.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta-<br>men potest esse. 574. 115<br>Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51<br>Cognitionu dinersitas non infert diuersitatem actus volun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| dentes à corpore, quàm independentes. 314.25<br>Christus tripliciter potnit mereri. 391.4<br>Christus unde impeccabilis. 254.2<br>Christus, ut bomo tantum meritoriè redemit nos. 214.8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta-<br>men potest esse. 574.115<br>Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51<br>Cognitionu dinersitas non infert diuersitatem actus volun-<br>tatu semper. 847.276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| dentes à corpore, quàm independentes. 314.25<br>Christus tripliciter potait mereri. 391.4<br>Christus vnde impeccabilis. 254.2<br>Christus, vt bomo tantum meritoriè redemit nos. 214.8.<br>Christus vtrùm sit creatura. 238.1.in text.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta-<br>men potest esse. \$74.115<br>Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? \$20.51<br>Cognitionu dinersitas non infert dinersitatem actus volun-<br>tatus semper. 847.276<br>nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25<br>Christus tripliciter potait mereri. 391.4<br>Christus vnde impeccabilis. 254.2<br>Christus, vt bomo tant'um meritoriè redemit nos. 214.8.<br>Christus vtr'um sit creatura. 238.1.in text.<br>Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta- men potest esse.  574. 115  Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur?  Cognitione dinersitas non infert diuersitatem actus volun- tatis semper.  847. 276  847. 276                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tantum meritoriè redemit nos. 214.8. Christus vtr'um sit creatura. 238.1.in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta- men potest esse.  S74. 115  Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur?  Gognitione dinersitas non infert dinersitatem actus volun- tatus semper.  847. 276  nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis.  847. 276  Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| dentes à corpore, quàm independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt homo tantum meritoriè redemit nos. 214.8. Christus vtrùm sit creatura. 238.1.in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam bu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta- men potest esse.  Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur?  Cognitione dinersitas non infert dinersitatem actus volun- tatus semper.  847. 276  nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis.  847. 276  Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt homo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus vtr'um sit creatura. 238.1.in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum maturam humanam? 220.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides ta- men potest esse. 574.115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitionis dinersitas non infert diuersitatem actus volun- tatus semper. 847.276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis. 847.276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obietto causet ipsam. 312.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritoriè redemit nos. 214.8. Christus vtr'um sit creatura. 238.1 in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam bumanam? Christum esse suturum quomodo contingens, & esse natum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115  Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51  Cognitionis dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276  nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847. 276  Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  312.15  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| dentes à corpore, quàm independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tantum meritoriè redemit nos. 224.8. Christus vtrum sit creatura. 238.1.in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam bumanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115  Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51  Cognitionis dinersitas non infert dinersitatem actius voluntatus semper. 847. 276  nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis. 847. 276  Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam. 312.15  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1  Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritoriè redemit nos. 214.8. Christus vtr'um sit creatura. 238.1.in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Cognitio, vt sic quamus non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115  Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51  Cognitionis dinersitas non infert dinersitatem actiu voluntatus semper. 847. 276  nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis.  847.276  Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam. 312.15  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1  Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assentione. 997.73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tantum meritoriè redemit nos. 114.8. Christus vtrum sit creatura. 238.1.in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 120.1 Christum ess futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.219 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitioned dinersitas non infert dinersitatem actus voluntatus semper. 847. 276 nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis. 847. 276 Cognitiones intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam. 312.15 Cognitiones intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertiuo. 997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis creatura. 238.1 in text. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendum ex                                                                                                                                                                                                                         | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitione dinersitas non infert dinersitatem actus voluntatus semper. 847. 276 nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis, 847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam. 312.15 Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo. 997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia. 317.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritoriè redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendum ex pracepto.                                                                                                                                                                                                                                                             | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitione dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  S12.15 Cognitionis intuitiua, est abstractiva distinctio.  304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendum ex pracepto. \$15.95 in Christo fueruntne dua voluntates? 378.1                                                                                                                                                                                                          | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitions dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  S12.15 Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio.  304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum maturam bumanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum suisse sub Pontio Pilato credendum ex pracepto. 515.95 in Christo quot fuerint appetitus? 380,1                                                                                                                                                                                                             | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitione dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847.276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  312.15 Cognitionis intuitiua, est abstractiua distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertiuo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.  610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quàm alterum desini-                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendum ex pracepto. \$15.95 in Christo fueruntne dua voluntates? 378.1                                                                                                                                                                                                          | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitiones dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper. 847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis. 847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam. 312.15 Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo. 997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia. 317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent. 610.99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vinde impeccabilis. 254.2 Christus, vi bomo tant'um meritoriè redemit nos. 124.8. Christus, vi totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam bumanam? 220.1 Christum esse suturum quomodo contingens, & esse natura, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum suisse sub Pontio Pilato credendum ex pracepto. \$15.95 in Christo sucruntine dua voluntates? 378.1 in Christo sucrint appetitus? 380,1 in Christo sintine dua filiationes? 206.1. & seq. 207. per totum.                                                                                                 | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitionis dinersitas non infert dinersitatem actiu voluntatus semper. 847. 276 nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis. 847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam. 312.15 Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo. 997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia. 317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent. 610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quam alterum definitum in ordine ad ipsum, sed non existentià reali. 816.                                                                                                                                                                                                                                          |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum maturam bumanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.229 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum suisse sub Pontio Pilato credendum ex pracepto. 515.95 in Christo quot fuerint appetitus? 380,1                                                                                                                                                                                                             | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitionis dinersitas non infert dinersitatem actius voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt dinersi Ordinis.  847.276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  S12.15 Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio.  304. 1 Cognitionem certam quando quis babet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.  610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quam alterum definitum in ordine ad ipsum, sed non existentia reali. 816.  128 Cognitione, quam babet benè agens alius male agit, &                                                                                                                                                                         |
| dentes à corpore, qu'am independentes.  Christus tripliciter potait mereri.  Christus voide impeccabilis.  Christus, vot bomo tantum meritoriè redemit nos. 214.8.  Christus, vot totalis causa meruit nobis apertionem ianua  Paradisi.  Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam?  Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum,  quomodo necessarium?  Christum non posse habere infinitas simul species, incertum  est.  Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendum ex  pracepto.  sin Christo suct fuerint appetitus?  in Christo sintne dua filiationes? 206.1. & seq. 207. per  totum.  in Christo sunt duo numero, ipse tamen est vnum numero.  179.6                                                                                                                     | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74.115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitionis dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847.276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis. 847.276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304.1 Cognitionem certam quando quis babet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997.73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317.39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent. 610.99 Cognitione dobet aliquid prius esse, quàm alterum dessinitum in ordine ad ipsum, sed non existentià reali. 816. 128 Cognitione, quam babet benè agens alius malè agit, & consequenter vterque agit sine errore.  803.82                                                                                                                                          |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.219 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendam ex pracepto. \$15.95 in Christo sueruntne dua voluntates? 378.1 in Christo sueruntne dua voluntates? 380,1 in Christo sinte dua filiationes? 206.1.& seq. 207.per totum. in Christo sunt duo numero, ipse tamen est vnum numero. 179.6 in Christo sunt plura esse. 176.6 | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitiona dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.  610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quam alterum desinitum in ordine ad ipsum, sed non existentia reali. 816.  128 Cognitione, quam habet benè agens alius malè agit, & consequenter vterque agit sine errore.  803. 82 Cognitiones abstractiva Christi naturales sintnè perfectio-                                                                      |
| dentes à corpore, qu'am independentes.  Christus tripliciter potait mereri.  Christus voide impeccabilis.  Christus, vi bomo tantum meritoriè redemit nos. 214.8.  Christus, vi tomo tantum meritoriè redemit nos. 214.8.  Christus, vi totalis causa meruit nobis apertionem ianua  Paradisi.  Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam?  Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum,  quomodo necessarium?  Christum non posse habere infinitas simul species, incertum  est.  Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendum ex  pracepto.  sin Christo sucuritate dua voluntates?  in Christo sucuritate dua voluntates?  in Christo sintne dua filiationes? 206.1. & seq. 207. per  totum.  in Christo sunt duo numero, ipse tamen est vnum numero.  179.6                     | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitione dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.  610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quam alterum desinitum in ordine ad ipsum, sed non existentià reali. 816.  128 Cognitione, quam habet benè agens alius malè agit, & consequenter vterque agit sine errore.  803. 82 Cognitiones abstractiva Christi naturales sintnè perfectiores Angelicis?  311.12                                                 |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vinde impeccabilis. 254.2 Christus, vi bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vi totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum maturam bumanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.219 Christum non posse habere infinitai simul species, incertum est. 318.45 Christo fueruntine dua voluntates ? 378.1 in Christo sunt fuerint appetitus? 380,1 in Christo sintine dua filiationes? 206.1. & seq. 207. per totum. in Christo sunt duo numero, ipse tamen est vnum numero. 179.6 in Christo sunt plura esse. 176.6 in Christo vtr'um sit aliud esse Verbi ab esse creato? 171.1 C I      | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitiona dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis.  847. 276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  Cognitionis intuitiua, & abstractiva distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertivo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent.  610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quam alterum desinitum in ordine ad ipsum, sed non existentia reali. 816.  128 Cognitione, quam habet benè agens alius malè agit, & consequenter vterque agit sine errore.  803. 82 Cognitiones abstractiva Christi naturales sintnè perfectio-                                                                      |
| dentes à corpore, qu'am independentes. 314.25 Christus tripliciter potait mereri. 391.4 Christus vnde impeccabilis. 254.2 Christus, vt bomo tant'um meritorie redemit nos. 214.8. Christus, vt totalis causa meruit nobis apertionem ianua Paradisi. 418.8 Christo an debeatur Latria solum secundum naturam humanam? 220.1 Christum esse futurum quomodo contingens, & esse natum, quomodo necessarium? 543.219 Christum non posse habere infinitas simul species, incertum est. 318.45 Christum passum fuisse sub Pontio Pilato credendam ex pracepto. \$15.95 in Christo sueruntne dua voluntates? 378.1 in Christo sueruntne dua voluntates? 380,1 in Christo sinte dua filiationes? 206.1.& seq. 207.per totum. in Christo sunt duo numero, ipse tamen est vnum numero. 179.6 in Christo sunt plura esse. 176.6 | Cognitio, vt sic quamuis non sit specialis virtus, sides tamen potest esse.  S74. 115 Cognitio vt sit supernaturalis quid requiritur? 320.51 Cognitionis dinersitas non infert diuersitatem actus voluntatus semper.  847. 276 nequidem quando cognitiones sunt diuersi Ordinis. 847.276 Cognitionis intuitiua de ratione non est, quòd non siat per speciem, sed quòd non siat per speciem, qua absente, aut non existente obiecto causet ipsam.  Cognitionis intuitiua, & abstractiua distinctio. 304. 1 Cognitionem certam quando quis habet sufficientem pro iuramento simpliciter assertiuo.  997. 73 Cognitionem Christi de virtutibus supernaturalibus non esse supernaturalem in substantia.  317. 39 Cognitionem nullam esse alia certiorem, aliqui tenent. 610.99 Cognitione debet aliquid prius esse, quàm alterum definitum in ordine ad ipsum, sed non existentià reali. 816. 128 Cognitione, quam habet benè agens alius malè agit, & consequenter vterque agit sine errore.  803.82 Cognitiones abstractiua Christi naturales sintnè perfectiores Angelicis?  311.12 Cognitiones aliqua Metaphysica conducunt ad praxim. |

٤,

| illis, quas habent amma separata de obiectis naturali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | modo. 735.69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| biu, non sunt infusa vllo modo. 317.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Concupiscibilis respuit, & reigit impedimenta boni con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| & quod non sint supernaturales quoad substantiam, aut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | cupiti. ibid. 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| modum. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Concupiscibilis, & irascibilis quis proprius habitus.738.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cognitiones plurima Ethica, & Medica secundum se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| sunt speculatina, & plurima Metaphysica practica.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Concupiscentiam nesciebam, nisi lex diceret,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 604.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Non concupilces, explicatur. 913.240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Cognitiones rerum tres in proprio genere. 313.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Concurrens necessario distinguirur ab eo, quod est per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Cognolcendi qua sunt necessariò credenda ex pracepto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | fe. 80. 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| quacertior regula. 514.93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Concursus actualis Dei cum voluntate non requirit di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cognoscere posset quis se codem modo intersicere inno-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | spositionem in voluntate. 720.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| centem Deo reuelante, que cognoscit de facto non de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Concursus positium voluntatis non requiritur probabiliter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| bere interficere, sine renelatione. 761.189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ad libercatem fidei. 554.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Cognosci aliquid in Verbo quid sit? 293.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | in Concursu Dei ad peccasum non est eadem inconue-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Comestio tripliciter potest considerari. 830. 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | nientia, qua ad errorem. 928.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Conditio impediens obligationem quando intelligenda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Comminationes Dei ordinaria sunt intelligenda condi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | est in promissione?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tionate. 938.79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | non sufficit semper promittens facere maius bonum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Comminationes pæne temporalis, nes sunt intelligende                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | quam promittit. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| absolute, nec conditionate, determinate loquendo cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Conditio negativa omnis babet auferre aliquod impedi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| aliqua certitudine. ibid.8 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | mentum positiuum essettus. 556.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Communicabilitas duplex. 138.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Conducens ad aliud, potest esse incompatibile cum ipso.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Communicabilitas Metaphysica quid , & quid Physica.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 504.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Confessarius absolute interrogatus an aliquid nouis in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | confessione auditum, potest negare : & idem de reo, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Communicati vt quod quid st, & quid vt quo. 141.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | teste iniuste interrogatis.  951.134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| .04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Confessarius quando non possit iniuste interrogatus vii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Communicatio essentialis aquè compati potest cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | oratione restricta. 952-135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| subsistentia, ac integralis. 164.176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Confessarius quid debeat facere, quando non potest vii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Communicatum omne ve quod semper communicatur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | oratione reftricta? ibid.137                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| vi quo, & è contra.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Confessario periculosum videtur dicere se non audiuisse in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Communio Sanctorum credenda ex precepto. 515.94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Confessione crimen aliquod. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Communia esse omnia de lege natura quo sensu omnia di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Confessary non debent dicere se cognoscere quòd aliquis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | man passaumit mant alicen out was confesse est monam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | non peccauerit mortaliter, aut non confessiu est unquam<br>peccatum mortale. ibid. 138                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ME \ .()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | theccatum maytale 1014. I 2 th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| de Communitate bonorum an fuerit praceptum?ibid.159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Scotus non tenuit esserigorosum. ibid. 160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Scotus non tenuit esserigorosum, ibid. 160<br>non fuit tale praceptum, ibid. 161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum, ibid. 160<br>non fuit tale praceptum, ibid. 161<br>de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione.<br>580. 138                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Scotus non tenuit esserigorosum, ibid. 160 non fuit tale praceptum, ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum,ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante indicio enidenti de renelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Scotus non tenuit esserigorosum, ibid. 160 non fuit tale praceptum, ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante indicio enidenti de renelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus<br>quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Scotus non tenuit esserigorosum. ibid. 160 non fuit tale praceptum. ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus<br>quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154<br>non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Scotus non tenuit esserigorosum, ibid. 160 non fuit tale praceptum, ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset qui , reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola. 531.171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante indicio enidenti de renelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus<br>quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154<br>non est necesse et educatos inter sideles, prasertim in<br>scholis interrogent. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Scotus non tenuit esserigorosum, ibid. 160 non fuit tale praceptum, ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola. 531.171 Competunt aliqua priùs natura negative alicui quam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus<br>quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154<br>non est necesse ut educatos inter sideles, prasertim in<br>sibid.<br>Confessary si non possunt absque oratione restricta respon-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Scotus non tenuit esserigorosum. ibid. 160 non suit tale praceptum. ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola. 531.171 Competunt aliqua priùs natura negatine alicui quam positine, & qua? 161.164                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante indicio enidenti de renelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus<br>quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154<br>non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in<br>scholis interrogent. ibid.<br>Confessary si non possunt absque oratione restricta respon-<br>dere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non fuit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  Competunt aliqua prius natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicatio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca- tur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse ut educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respon- dere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati mortem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Scotus non tenuit esserigorosum. ibid. 160 non suit tale praceptum. ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola. 531.171 Competunt aliqua priùs natura negatine alicui quam positine, & qua? 161.164                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca- tur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse ut educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respon- dere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati mortem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non fuit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca-<br>tur ad fidem mediante indicio enidenti de renelatione.<br>580. 138<br>Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus<br>quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154<br>non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in<br>scholis interrogent. ibid.<br>Confessary si non possunt absque oratione restricta respon-<br>dere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non fuit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astralem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua prius naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis duca- tur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitemibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse ut educatos intersideles, prasertim in scholis interrogent. ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respon- dere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati mortem. 453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum men- dacium. 530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficul-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non fuit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos intersideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter euitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  ibid. 160 non suit tale praceptum.  ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171 Competunt aliqua prius natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  161.164 Conceptus incommunicabilis, qui negat communicatio- nem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10 de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166 Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad fidem mediante iudicio euidenti de reuelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter euitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  ibid. 160 non suit tale praceptum.  ibid. 161 de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, ne- mo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare. 891.163 in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171 Competunt aliqua prius natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  161.164 Conceptus incommunicabilis, qui negat communicatio- nem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10 de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166 Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non fuit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minùs certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbi adharens unde decipiatur?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs natura negative alicui quam positive, & qua?  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astralem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minùs certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non fuit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astralem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minùs certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbi adharens unde decipiatur?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitemibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse ut educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei par-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  Competunt aliqua prius naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabili adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissi non eodem actuquis assentitur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  Competunt aliqua prius naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabili adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissi non eodem actuquis assentitur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemos posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  Competunt aliqua priùs natura negative alicui quam posstive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemos posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  Competunt aliqua priùs natura negative alicui quam posstive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset qui , representando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negatinè alicui quàm positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minùs certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeantne organa diver-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent. ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem. 453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium. 530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis. 1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis. 523.141  Congregatio bominum quanam sit vera Ecclessa, necessarium est credere. 516.103  Congruitas potest multipliciter accipi. 419.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs natura negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeantne organa diversa suppositi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis' à persona publica.  539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Eeclessa, necessarium est credere.  516. 103  Coniugatus non debet babere in praparatione animi vir-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa disserse reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.738.81                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessionis publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis' à persona publica.  539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Eeclessa, necessarium est credere.  516. 103  Coniugatus non debet habere in praparatione animi virginitatem.  794. 40. 795. 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  Competunt aliqua priùs natura negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeantne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per                                                                                                                                                                                                                               | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in sibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessionis publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis' à persona publica.  539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Eeclessa, necessarium est credere.  516. 103  Coniugatus non debet habere in praparatione animi virginitatem.  794. 40. 795. 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quàm positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60                                                                                                                                                                                  | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  Confession sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis' à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Ecclessa, necessarium est credere.  516.103  Coniugatus non debet habere in praparatione animi virginitatem.  794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum.  578.128                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esser praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comcedia posset qui, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negatinè alicui quàm positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quia assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa diuersa?  737.75  reperiuntur in voluntate.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diuersos affe-                                                                                                                        | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quàm cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Eeclesia, necessarium est credere.  516.103  Congruitas potest multipliciter accipi.  419.5  Coniugatus non debet habere in praparatione animi virginitatem.  794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum.  578.128  Connexio necessaria non est inter virtutes persecta,                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esser praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comcedia posset qui, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbii adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis in irascibilis babeantne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos affestus.                                                                                                                  | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati mortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter euitandum mendacium.  530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis' à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Eeclessa, necessarium est credere.  516.103  Conguitas potest multipliciter accipi.  419.5  Coniugatus non debet habere in praparatione animi virginitatem.  794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum.  578.128  Connexio necessaria non est inter virtutes persectas, etiam moraliter.                                                                                                                                                                                                                                     |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esser praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comcedia posset qui, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs natura negatinè alicui quam positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbii adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis in irascibilis babeantne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos affestus.                                                                                                                  | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse ve educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  539.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica.  539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  Congregatio bominum quanam sit vera Ecclesia, necessarium est credere.  516. 103  Congruitas potest multipliciter accipi.  419.5  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum.  578. 128  Connexio necessaria non est inter virtutes persectas, etiam moraliter.  790. 24  Connexio necessaria rerum vonde oriatur?  718.131                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esser praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comcedia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externè talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negatinè alicui quàm positinè, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusio non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  Concupiscibilis & irascibilis babeantne organa diverse reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.73 8. 81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos asserbius.  377.77  Concupiscibilis, & irascibilis sunt in voluntate.  337.77  Concupiscibilis, & irascibilis sunt in voluntate.            | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione.  580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei.  526.154  non est necesse ve educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent.  ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem.  453.139  Confessio sidei non pracipitur propter enitandum mendacium.  539.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis.  1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica.  539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis.  Congregatio bominum quanam sit vera Ecclesia, necessarium est credere.  516. 103  Congruitas potest multipliciter accipi.  419.5  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum.  578. 128  Connexio necessaria non est inter virtutes persectas, etiam moraliter.  790. 24  Connexio necessaria rerum vonde oriatur?  718.131                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astinalem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem astu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntate.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos affestus.  377.77  Concupiscibilis, & irascibilis sunt in voluntate.  730.12  Concupiscibilis fertur in bonum, & impedimentum eius. | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante indicio enidenti de renelatione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pænitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interregent. ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent patimortem. 453.139  Confession sidei non pracipitur propter enitandum mendacium. 530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis. 1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quam cum interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis. 523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Ecclesia, necessarium est credere. 516.103  Constitus potest multipliciter accipi. 419.5  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 578.128  Connexio necessaria non est inter virtutes persectas, etiam moraliter. 790.24  Connexio necessaria rerum vode oriatur? 718.131  Consensus quis sufficiat, & requiratur ad matrimonium.                                                                                                              |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astinalem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem astu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntate.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos affestus.  377.77  Concupiscibilis, & irascibilis sunt in voluntate.  730.12  Concupiscibilis fertur in bonum, & impedimentum eius. | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante iudicio euidenti de reuelacione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum poenitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 516.154 non est necesse vt educatos inter sideles, prasertimin scholis interrogent. ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccasis acceptis in confessione, deberent patimortem. 453.139  Confessio sidei non pracipitur propter euitandum mendacium. 530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis. 1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quàm cùm interrogatur quis' à persona publica. 539. 215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis. 323.141  Congregatio hominum quanam sit vera Ecclessa, necessarium est credere. 516.103  Congruitas potest multipliciter accipi. 419.5  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 578.128  Connexio necessaria non est inter virtutes persectas, etiam moraliter. 790.24  Connexio necessaria rerum vnde oriatur? 718.131  Consensus quis sufficiat, & requiratur ad matrimonium. 893.173                                                                                                      |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem actualem, & aptitudinalem, est uniuocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  960.166  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pranissa minus certa.  Conclusioni, & promissis non eodem actu quis assentitur pro boc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa diverse?  reperiuntur in voluntute.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos affestus.  377.77  Concupiscibilis, & irascibilis sunt in voluntate.  737.77  Concupiscibilis fertur in bonum, & impedimentum eius.  737.77  Concupiscibilis non est potentia, aus vis potius quamira-               | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante iudicio euidenti de reuelatione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum pœnitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent. ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati mortem. 453.139  Confessio sidei non pracipitur propter euitandum mendacium. 530.170  Confessionis dissicultas non est tanta, quanta erat dissicultas caremonialium veteris legis. 1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quàm cùm interrogatur quis à persona publica. 539.  215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis. 523.141  Congregatio hominum quanam sit vera Ecclessa, necessarium est credere. 516.103  Congruitas potest multipliciter accipi. 419.5  Coniugatus non debet babere in praparatione animi virginitatem. 794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 578.128  Connexio necessaria rerum vode oriatur? 718.131  Consensio necessaria rerum vode oriatur? 718.131  Consequi aliquid ad aliud contingit tripliciter. 337.5 |
| Scotus non tenuit esserigorosum.  non suit tale praceptum.  de Communitate rerum quamuis non esset praceptum, nemo posset sibi aliquid propria authoritate appropriare.  891.163  in Comædia posset quis, reprasentando aliam personam, negare externe talem, & colere idola.  531.171  Competunt aliqua priùs naturâ negative alicui quam positive, & qua?  161.164  Conceptus incommunicabilis, qui negat communicationem astinalem, & aptitudinalem, est univocus persona creata, & increata.  16.10  de Concionatore mentiente non est eadem ratio, ac de Scriptura mentiente.  Conclusion non habet maiorem certitudinem, quam pramissa minus certa.  484.16  Conclusioni non demonstrabbli adharens unde decipiatur?  471.18  Conclusioni, & promissis non eodem astu quis assentitur pro hoc statu.  779.10  Concretum non numeratur absque numeratione suppositi.  175.18  Concupiscibilis & irascibilis babeántne organa diversa?  737.75  reperiuntur in voluntate.  ibid. 77.738.81  Concupiscibilis, & irascibilis non benè distinguuntur per bonum arduum, & non arduum.  733.60  Concupiscibilis, & irascibilis principiant diversos affestus.  377.77  Concupiscibilis, & irascibilis sunt in voluntate.  730.12  Concupiscibilis fertur in bonum, & impedimentum eius. | Confessary non exigunt, nec debent exigere an quis ducatur ad sidem mediante iudicio euidenti de reuelatione. 580. 138  Confessary quomodo se gerere debeant cum poenitentibus quantum ad obligationem pracepti sidei. 526.154 non est necesse vt educatos inter sideles, prasertim in scholis interrogent. ibid.  Confessary si non possunt absque oratione restricta respondere de peccatis acceptis in confessione, deberent pati mortem. 453.139  Confessio sidei non pracipitur propter euitandum mendacium. 530.170  Confessionis difficultas non est tanta, quanta erat difficultas caremonialium veteris legis. 1035.20  Confessioni publica sidei nullum tempus magis opportunum, quàm cùm interrogatur quis' à persona publica. 539. 215  ad Confessionem externam quoties quis obligatur, toties ad sidem internam obligatur, etiam ex pracepto sidei particularis. 323.141  Congregatio hominum quanam sit vera Ecclessa, necessarium est credere. 516.103  Congruitas potest multipliciter accipi. 419.5  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 794.40.795.41  Coniuncta possent aliqua semper esse, quorum nullum requireretur ad alterum. 578.128  Connexio necessaria non est inter virtutes persectas, etiam moraliter. 790.24  Connexio necessaria rerum vade oriatur? 718.131  Consensus quis sufficiat, & requiratur ad matrimonium. 893.173                                                                                                    |

| ad Conservationem sidei salsa non licer per se concur-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>Autrire.</b> 226. 1:                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| rere. 534.193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Creati & ficti quomodo differant? 240.                      |
| a Consideratione aliqua auertere non est excacare.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Creari generalius accipitur. ibid                           |
| 805.87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Creari stricte quid sit? 240.7.241.                         |
| Consiliarij, aut Legati Principum non sunt laudandi ob                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Creatistricte sumptum quid sit?                             |
| loquionem restrictam. 936.71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Creator dicit respectum natura creantis ad creatam          |
| Constantinopolim esse non ob authoritatem humanam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 239. 3                                                      |
| pracisè certò credimus. 924.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Creatura non potest beariin se, sed in bono infinito,illuo  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | per operationes attingendo. 69.14                           |
| Constantinopolim esse posset quis non credere, 553.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Creatura nulla habet esse propriè in memoria Patris         |
| Consuerudo faciendi aliquid male non probat quòd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                             |
| semper male in iisdem circumstantys. 994. 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 690.4                                                       |
| Continentia est in essentia diuina. 9.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Creatura, quà creatura solùm dicit respectum ad primun      |
| Continentia naturalis est donum Dei. 841.251                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | efficiens. 240.8                                            |
| Continentia quid sit? 769.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Creatura simpliciter repugnat Christo. 246.1                |
| Continuum dividendo, non datur una potentia, que re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | per Creaturam non potest iurari propriè, nisi vt est ali-   |
| liquas contineat, secus est in intensione qualitatis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | quid Dei. 986 31                                            |
| 262.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Creaturas esse in potentia obedientiali ad Deum, quomodo    |
| Contradicere simpliciter que dicantur? 100.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | intelligatur? 13.1                                          |
| Contradictoria non disuntur de Christo. 247.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Creatum omne ideo bonum, quia à Deo volitum. 418.2          |
| Contradictoriorum neutrum oportet dici de quolibet, cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Credat ve aliquis tenacissime quantum est ex parte sua      |
| ly inquantùm.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | sufficit quòd actu non dubitet. \$84.154                    |
| Contramotionis negatio cur non possit esse conditio re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Credendi difficultas orta ex parte obiecti materialis non   |
| quisita ad actum fidei.  556.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tollitur per habitum fidei. 590.11                          |
| Contramotionis negatio quomodo possit esse conditio sine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                             |
| qua non ad actum fidei? 557.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Credendi mysteriys credendis datur praceptum particu-       |
| Contraria non possunt esse simul. 358.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | bare. 522.136                                               |
| Conueniens delectat explicatur. 352.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ad Credendum posset quis obligari cum dubitandi ratio,      |
| Convenientia, & disconvenientia actionum antecedit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ne, & dubio. 184.155                                        |
| omnem aliam legem naturalem. 863.30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ad Credendum posset quis teneri, etiam cum periculo vita,   |
| in Conventione publica non licet cum hostibus vii aqui-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | absque certitudine vlla de re credita. 615.126              |
| socatione. 931.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ad Credendum posset quis teneri sine iudicio credenti, &    |
| Conuctsatio humana, & confidentia mutua quomodo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | posset non teneri. 586. 163                                 |
| non tollerentur ex aquinocatione? 935.68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ad Credendum quando quis non ducitur leuiter. 585.162       |
| Conuersionis prima tempus ad fidem, & Deum non est op-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ad Credendum teneri aliud est , & aliud non excusari ab     |
| portunum credendis rebus necessarys necessitate pracepti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | errore circa credendum. 513.88                              |
| tantum. 516. 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Credenda en pracepto non sunt credenda actu distincto.      |
| Conuersionem une die differre minis est contra institutum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | \$15.95.                                                    |
| Christianum, qu'im longo sempore manere sine exerci-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Credenda necessariò necessitate medy qua sint? 504.34       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Credenda necessariò qua sint necessitate pracepti pracisa.  |
| Copula omnis viri cum non sua prohibetur sexto pra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 513.86                                                      |
| cepto.  Gor Cluich and the first dileterance of the control of the | Credendorum ordinabilitas ad Deum nibil facit in ordine     |
| Cot Christi quare non fuerit dilatatum gaudio gloria?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ad distinctionem habituum. 593. 20                          |
| 357. 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | non Credens omnia pracepta, & credenda in casu mortis       |
| per Cor docile quid intelligatur? 758. 173                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | absolui potest. 527.155                                     |
| Cornelius an fuerit fidelis? 829:189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Credentes mysterio vero proposito à Parocho, eliciunt       |
| Corpus Christi fuisseine putrefactum, si resurrectio non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | actum sidei. 582.145                                        |
| fuisset accelerata? 434.1. & seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Credentes ob reuelationem divinam non considerant an or-    |
| Corpus Christi habuit causam corruptionis. ibid.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | dinetur reuelatio ad praxim, necnè. 604.64                  |
| Corpus Christi quare, & quomodo non contraxerit origi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | non Credentes que necessario credenda sunt necessitate me-  |
| nale peccatum? 101.1.102.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | dy, non sunt absoluendi antequam credant. 526.154           |
| Corpus Christi quomodo fuerit animale? 366.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Credere Deo honestum, & discredere inboncstum est.          |
| Corpus Christi non fuisse gloriosum, & impassibile, mira-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 574.112                                                     |
| culum erat. 357.35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | non Credere non magis obstat saluti, quam viuere malè.      |
| Corpus Christi non putresieri, nouum miraculum. 437.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 616.130                                                     |
| Corpus est immediate assumptibile. 73.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | non Credere nos cum volumus, experimur. 55.19               |
| Corpus est incommunicabile vt quo, anima non. 72.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | non Credere obiectis fidei vnde oritur aliquem posse, &     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                             |
| Corpus gloriofum sitnè incorruptibile? 365.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | non posse non assentiri obiectis scientia. 617.137          |
| Corpus possetne esse absque vbi? 150. 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Credere ob reuelationem putatam inuoluit imperfectionem     |
| Corporus organici partes eandem complexionem habebunt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Physicam. 502.34                                            |
| in cœlo, quam habuerunt in terra. 364.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Credere posset aliquis quamuis non posset benè obligari ad  |
| Corporis organizatio an pracesserit Incarnationem?85.1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | credendum. 584.154                                          |
| in text.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Credere potest aliquis certissime ob reuelationes, quamuu   |
| Corpora duo quomodo possint esse adinuicem sub eadem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | non habeat certitudinem obiectiuam. 584.153                 |
| superficie? 41.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Credere qua teneantur simplices explicité in mysterys fidei |
| Corruptibile potest accipi dupliciter. 449. 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5,00.8                                                      |
| de Corruptibilibus potest esse vera demonstratio in vniuer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Crédere quis posset certé & prudenter sine iudicio distin-  |
| fali. 445.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Eto à fide de reguelatione. 579. 133                        |
| de Corruptibilibus quomodo possit esse demonstratio, ibid. 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Credere tenentur omne, dichus festis, illis maxime, qui-    |
| C. R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | bus celebrantur mysteria puri credenda. \$15.146            |
| Creantem redimere congruum est , sicut & generantem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Credere at dieres some mollet plus veresies                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Credere et aliquis teneresur, posset plus requiri           |

| guàm vt posset credere. 586. 163                                                | Dependentia essentialis accipitur tripliciter. 38.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Credi, & amari qua ignorantur. 475. C                                           | Dependentia natura humana potest capi dupliciter. 40.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Credi potest aliquid actu varys modu. 500.25                                    | Dependentia omnis non est causati ad causam. 30.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Credibile aliquid esse potest quis videre sine indicio certo.                   | Dependentia triplex. 17.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 597.135                                                                         | Dependentia actualis, vt aptitudinalis negatio complet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Credibile esse duas habet significationes. 585.161                              | rationem persona, & suppositi in quacunque natura                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Credibile esse quomodo sit posse credi. ibid. 160                               | creata, alia à natura Christi. 15.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Credibile primum, immediatum, & necessarium assigna-                            | in Dependentia omni essentiali vnum dependens non de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| tur. 488.21                                                                     | manda wife all annum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Credibilia respicientia intrinseca Dei sunt necessaria, ex-                     | penaet, niji aa vnum. 37. \$ Dependere aliquid ab alio contingit duplisiter. 8.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| trinseca sunt contingentia. 465.10                                              | Dependere an possit idem à pluribus causis totalibus?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Credibilia sunt in triplici differentia. 686.7                                  | 39.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Credimus aliquando non considerando bonum, aut ma-<br>lum.                      | Desiderare & velle absentis. 630. 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                 | Deliderare nullum est credere. 635.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| non Credimus contentis in Scriptura ex eo quòd deducan-                         | Deliderare non est actus spei. 637.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| tur ex alis contentis in eo. 606.75                                             | non Deliderat efficaciter aliquis, nisi ostensum vt possi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| non Credimus qua non volumus. 558.46                                            | bile. 638.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Credulitatis affectus positium non debet esse imperium                          | Desperans quomodo desiderat Beatitudinem? 637.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| actus fidei.                                                                    | Desperantes quare suadeantur vi credant, non vi ament?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Credulitatis affectus si esset supernaturalis in substantia,                    | 638.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| fides non esset initium instificationis. 562.68                                 | Determinari nihil potest ad exercitum quin determi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Credulitatis pius affectus non semper requiritur. 555.35                        | netur ad specificationem. 567.87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| non debet esse semper positium. ibid. 36                                        | Deus agit in instanti. 96.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| C V                                                                             | & quomodo. ibid. 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Cui circumstantia non est conditio obiecti. 631.13                              | Deus alium magis, alium minus diligit. 687. A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Cultus qualiter, & quando Deo exhibendus? 211.4                                 | Deus an diligat ex charitate omnia equaliter. 688. t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Cum prapositio aliquando accipitur associatine, aliquando                       | Dem cur necessariò aliqua prohibeat, aut pracipiat? 859.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| copulatine. 223.6                                                               | Deus cur non sit in genere? 66.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| D A                                                                             | Deus cur posser concurrere ad falsitatem , & non ad mali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Amnati non possunt nolle institiam Dei. 345.2                                   | tiam moralem. 927.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| David non solum peccauit in factis Vria, & Betsa-                               | Deus cur produceret habitus erroneos, & non errores.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| bee, sed etiam in alys. 974.212                                                 | 918.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| D E                                                                             | Deus esset lapis, si lapis ab eo assumeretur: 69.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Debitum soluens sine libertate quomodo non teneatur ite-                        | Deus esset prima causa, quamuis aliqua veritas ad extra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| rum soluere. 873.83                                                             | esset independens ab ipsim voluntate. 867.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Decalogus obligat pro lege noua. 1033. 10                                       | Deus est formaliter volens. 689.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| in Decalogo pracepta seruari debent in omnistatu. 910.                          | Deus est homo an vera propositio? 188.1.189.2.in text.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 14                                                                              | Deus est obiectum fidei infusa. 475.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| in Decalogo quomodo non prohibeatur aliquid, nisi vt non                        | Deus est productious quà artifex, exponitur. 216. 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fiat iniurioso modo? 889.150                                                    | Deus est primum obiectum meriti. 388.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| fiat insurioso modo? 889.150  Deceptionem causare licet indirecte. 753.60       | Deus est trinus quando profertur, infidelis posset habere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Decipere alium non est necessario malum morale. 934 65                          | omnem conceptum apprehensiuum terminorum, quem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Declinare possumus multa que Dem ordinauit. 541.                                | Catholicus. 481.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 223                                                                             | Deus explicauit dilectionem proximi vltraid quod inclu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Defectibilitas facilis iudicy non impedit certitudinem                          | dit, inquantium sequitur ex principius legis natura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fidei. 583. 151                                                                 | 907.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Defectus in voluntate si non esset sine defectu in intelle-                     | Deus factus est homo, an vera propositio? 194.1.195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Etn , quid fieri deberet? 801.64                                                | per totum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Defectus nullus intellectualis prasius requiritur ad ele-                       | Deus factus homo quomodo non mutetur? 195.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Etionem malam. 807.98                                                           | Deus illucere potest per actum obscurum. 587. 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| nec iudicium defectuosum. ibid.99                                               | Deus magis concurrit ad peccatum concurrendo ad mate-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| nes imperium tale. 808.100                                                      | riale eius , quam producendo habitum vitiosium. 929.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Definitio distinguitur realiter à desinito. 78.9                                | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Definitio, & definitum quomodo differant, ibid. 8                               | Deus magis potest ad habitus erroneos, quam aderrorem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Definitio quid st? ibid.                                                        | concurrere. 918.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Delectatio, & tristitia subreptitia potest esse in volun-                       | Deus nequit concurrere per se ad vllum peccatum.925.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| tate ante omnem actum liberum ipsius. 339.16                                    | Deus nequit dare licentiam exbibenda sibi irreuerentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Delectatio qua sit, & qua dicatur passio. 333.4                                 | 903.208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Delectatio, vel dolor cui imprimuntur. 332. 10                                  | Deus nequit mentiri per alium. 925.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                 | Deus nequit producere talem errorem, quo iudicaret quod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Eorum causa qua? ibid. 9 Deliberatio facit peccatum. 990. 4                     | aliquid falsum conciperctur à Deo vi verum. 920.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Demeritum Angelorum quid sit? 388.5                                             | Deus non concupiscit aliquid et sibi commodum. 629.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Denominatium proprium hominis quid? 194.in com.                                 | Deus non concurrit regulariter ad amorem ex side unius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Denunciatio Isaia facta Ezechia intelligebatur condi-                           | Dei. 506.53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tionate, & erat absolute vera quoad ipsa verba sine                             | Deus non conseruat se solo habitus per concursum uniuer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| restrictione. 939.83                                                            | falem, sed per particularem. 926.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Dependentia ab aliquo non astruit quod sumatur ab                               | Deus non deberet dare gratiam puero obsernanti legem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                 | natura, magis quam paruulo existenti in viero mate-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| spso specificatio. 599.45                                                       | MAINIA, MANYI) HAMIN DUI MAIO CAME ON CONTRACTOR CONTRA |
| Dependentia aptitudinalis er patentialis auid?                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dependentia aptitudinalis, & potentialis quid? 159 Dependentia diniditur. ibid. | rino. 508. 64  Deus non esset causa peccati quamuis produceret ha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| bitum vitiosum. 919.44                                                                                           | lum, tamen non neceffariò probiberet illud. 882.116                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Deus eiset insipiers gubernator, si non probiberet que                                                           | Deus quamu u non necessario probiberet odium sui, illud                                             |
| funt prohibita lege natura. 885. 120                                                                             | tamen Odium non posset esse bonum. 867.50  Deus quamus posset dispensare inodio sui, adhuc esse ma- |
| Dens non est causa peccaus, quamnis eo modo se haberet ad ipsum, quo homanes aliqui, qui dicuntur causa peccati. | lum independenter a voluntate positina Dei. 868. 56                                                 |
| 9-9-45                                                                                                           | Dem quamus possit facere res alio modo, quam ab ipso                                                |
| Deus non est vsu oratione aquinoca ve aliquem deciperet.                                                         | ordinata sunt esse, tamen non potest facere vt omnia,                                               |
| 934.64                                                                                                           | qua funt peccata, non fint talia. ibid. 55                                                          |
| ος si tali vteretur, non sequeretur homines posse tali<br>vti. ibid.                                             | Deus quin possit diffensare non est euidens mediaté, vel<br>immediaté. 882.113                      |
| Deus non mutaret naturas rerum dispensando in is.                                                                | Deus que amore amandus? 659.2                                                                       |
| 885.131                                                                                                          | Deus quod agit per secundum agens, potest agere se solo.                                            |
| posest mutare naturas morules rerum. ibid.132                                                                    | 485.17 Deve guerrada causas                                                                         |
| Deus non infundit viatoribus species vllas. 759.179  Deus non necessario mentiretur concurrendo ad menda-        | Deus quomodo causet? 47. 1 Deus quomodo cognoscitur? 634. 8                                         |
| cium aliquod determinatum. 923.18                                                                                | Deus quomodo diligat alia à se aqualiter, vel inaqualiter.                                          |
| Deus non potest dare licentiam faciendi indebiti, ve tale                                                        | 692.6                                                                                               |
| Deus non potest dispensare in vllo actu prohibito, vt pro-                                                       | Deus quomedo habeat dominium super creaturas? 225. in com.                                          |
| hibitus est in sensus composito. 879.105                                                                         | Deus quomodo intelligat omnia. 691. 1                                                               |
| Deus non potest facere ut omnis actus, qui est malus, sit                                                        | Deus quomodo nequit fallere. 916.34                                                                 |
| bonus. 870.66                                                                                                    | Dens quomodo non possit communicare creatura omnipo-                                                |
| Deus non potest infundere aliam legemnatura. 869.60<br>Deus non pracipit impossibilia. 1035.19                   | tentiam. 370.1<br>Deus quomodo non sanet nisi perfectè. 852.196                                     |
| Deus non solum iudicat aliquas propositiones versatas cir-                                                       | Deus quomodo potest agere in tempore? 97.5                                                          |
| va se, esse necessariò veras, sed alias etiam 882.117                                                            | Deus quomodo sit obiettum charitatis. 648. 1                                                        |
| Deus ordinanit de facto pracepta verinsque tabula. 870.                                                          | Deus quomodo sit super omnia diligendus. 657.12                                                     |
| 63 Deus posset communicare facultatem dispensandi homini-                                                        | Deus quo sensu non potest mutare naturas rerum morali-<br>ter, aut physice. 886. 132                |
| bus. 889. 151                                                                                                    | Deus quo sensusit prima causa, à qua omnia dependent?                                               |
| Deus posset interminari infernum adulto, nisi baberet si-                                                        | 867.51                                                                                              |
| dem, quamuis eam non praciperet. \$19.116                                                                        | Deus reddidit peccatum Hebrais. 970.199                                                             |
| Deus posset ob demerita parentum denegare gratiam effi-<br>cacem sapissimè silys. 912.237                        | Deus secundum D. Thomam nunquam dispensat in pra-<br>ceptu Decalogi. 878. 102                       |
| Cacem sapissime sitys.  Deus posser ordinare omnia, qua de facto ordinanit aliter                                | Deus si posset mentiri,non haberet summam authoritatem                                              |
| negatiue, non positiue. 870.66                                                                                   | in dicendo. 914.24                                                                                  |
| Deus possitne dispensare in praceptis Decalogi? 879.104                                                          | Deus si posset mentiri, posset dubitari de veritate Scriptu-                                        |
| Deus possitne per se causare sensum falsum, aut habitum erroneum. 925.28                                         | ra.' ibid. 25<br>Deus si praciperet occisionem in omni occasione, adbucoc-                          |
| Deus potest adultos perducere ad vitam aternam absque                                                            | cidendus posset resistere. 887. 142                                                                 |
| vlla dispositione, aut merito suo. 905.218                                                                       | Deus si praciperet occisionem, non propterea deberet qui                                            |
| Deus potest causare gratiam in tempore. 94.10                                                                    | in omni occasione interficere. ibid. 141                                                            |
| Deus potest causare habitum inclinantem ad talem erro-<br>rem. 929. 48                                           | Deus solus aquè mouet ad actus virtutum supernatura-<br>lium, ac ad vllos alios. 721.24             |
| Deus potest dispensure in aliquibus praceptis Decalogi                                                           | Deus solus non mouet ad actus donorum. 727.44                                                       |
| aispenjatione proprie aicia. 880.106                                                                             | Deus sub ratione Deitatis est obiectum charitatis. 647.3                                            |
| Deus potest obligare ad non aquiuocandum in nullo casu.                                                          | Dens sub ratione Deitatis est obiettum sidei infusa. 466.1                                          |
| Deus potest per se concurrere ad cognitiones probabiles.                                                         | Deus varys modu potest aliquid significare. 591.12 Deus vnus est, non plures. 649.3                 |
| 926.30                                                                                                           | Deus, vt Deus, quomodo, & iuxta quem modum sit obic-                                                |
| Deus potest producere babitum erroneum, & aliquos actus                                                          | Etum fidei?                                                                                         |
| falsos. 925.29  Deus potest producere habitus vitiosos. 928.43                                                   | Deus vt dispenset in actu, quid requiritur? 880.107                                                 |
| Deus potest supplere vicem causarum secundarum in ge-                                                            | Deus vi prudentissimè perducat homines ad beatitudinem,<br>quid requiritur? 883.12 t                |
| nere causa efficientis in absolutis, & in causis secundis                                                        | Dei dilectio stare potest de potentia absoluta cum odio                                             |
| agentibus naturaliter. 9.6                                                                                       | proxim. 661.4                                                                                       |
| Deus potuit dare licentiam interficiendi sine pracepto. 881.                                                     | Dei quem conceptum sufficit sidelibus communiter babere?                                            |
| Deus prius proponi potest, quam Christus. 509. 66                                                                | guem Patris, omnipotentis, creatoris cœli,& ter-                                                    |
| nec inde sequitur posse haberi amorem Dei ante sidem                                                             | rx, &c. ibid. & seq.                                                                                |
| Christi. ibid.                                                                                                   | & reliquorum articulorum symboli, ibid. & 516. per                                                  |
| Deus producendo habitum erroneum non falleret vllo mo-<br>do proprio. 927. 36                                    | totum.  Deo cur repugnat concurrere ad peccatum? 918. 39                                            |
| Deus proprie dispensauit cum Abrahamo in occisione fily.                                                         | Deo non repugnat esse causam imperfectionis moralis qua                                             |
| 881,111                                                                                                          | Deo non repugnat esse causam impersectionis moralis, qua<br>non est peccatum. ibid. 46              |
| Deus quenam potest ordinare aliter qu'am de facto ordina-<br>nit.                                                | Deo non repugnas producere in homine aliquam imperfe-<br>Etionem Physicam. 927. 38                  |
| nit. 870. 65<br>Deus qualem scientiam practicam non debet habere ? 883.                                          | ttionem Physicam. 917. 38  De obediendum esse non est magis notum, quàm ipsi non                    |
| 119                                                                                                              | exhibendam irreuerentiam, 903.208                                                                   |
| Deus quamuis iudicaret necessuriò mendacium esse ma-                                                             | Deo promittens dare eleemos) nam pauperi non obligetur                                              |

| paupere renuente 1027. 206                                                           | Diabolus qua iustitia sit victus? ibid.                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Deo quomodo nibil sine side placeat? 602.56                                          | Dicere importat duos respectus. 690.4                                                                        |
| Des quomodo sit impossibile sine side placere? 831.200                               | Dicere Verbo quid sit? 693.6                                                                                 |
| Deum adducere in sidei iussorem rei facienda, qua                                    | Dictamen aliquod intellectus debet pracedere electio-                                                        |
| non fiet ex culpa adducentis, est grauis irreneren-                                  | nem primam, & esse simul tempore cum illa. 804.                                                              |
| tia. 1025.196                                                                        | 8,                                                                                                           |
| Deum aliquando colere an sit de iure natura strictissimo?                            | Dictamen prudentia requisitum ad virtuosum actum non                                                         |
| 904.211                                                                              | debet esse certum, imò posset esse reuera falsum. 818.                                                       |
| de hoc nihil resoluit Doctor. ibid.                                                  | 134                                                                                                          |
| potius videtur inclinare in partem negatiuam, ibid.                                  |                                                                                                              |
| potens vacent encountry in present hegasinane, some                                  | Differentia individualis potest indagari absque ordine                                                       |
| Dann allan and salam an Go de large massive fruithing of                             | ad res specie differentes. 595.30                                                                            |
| Deum aliquando colere an sit de lege natura stricte? 898.7                           | Differentia maioris & minoris obligationis inter pracepta                                                    |
| Deum amari super omnia intensiue, & extensiue quomodo.                               | Decalogi probatur. 900.196                                                                                   |
| 654.16                                                                               | Differentia numero sunt plura numero, quo sensu                                                              |
| Deum dedisse sibi lumen supernainrale mille potest scive,                            | verum? 182313                                                                                                |
| aut probare. 488.21                                                                  | Differentia substantialis quomodo habeat modum quali-                                                        |
| Deum demonstrantes quomodo possunt credere ipsum?                                    | tatis?                                                                                                       |
| 504. 41                                                                              | Differentia specie differunt etiam numero. 182.13                                                            |
| Deum dicentes aliquid renelasse, non surant co spso.                                 | Difficultas exponendi vitam pro desensione verita-                                                           |
| 982.8 m/h                                                                            | tu non oritur ex incertitudine veritatu. 615.126                                                             |
| Deum diligens die Dominica non cognoscendo obligatio-                                | Dignitas attribuenda Christo qua? 235.3                                                                      |
| nem, non teneretur posteà eum diligere codem die co-                                 | Dignum reputa, quem non nosti indignum. 995. 6                                                               |
| gnoscens obligationem. \$76.93                                                       | Dilectio Dei efficax, & inefficax differunt. 689. 2                                                          |
| Deum diligere an sit praceptum natura stricte. 907. 10                               | Dilectio Dei potest stare cum odio proximi. 662.4                                                            |
|                                                                                      | in com.                                                                                                      |
| Deum dispensare in praceptis Decalogi exemplis proba-                                |                                                                                                              |
| tur. 911.231                                                                         | Dilectionis Dei inaqualitas vnde? 993.6                                                                      |
| Deum esse tam necessariò amandum, quia ipsemet posset                                | Dilectia est actus spei.                                                                                     |
| in boc dispensare, non est enidens. 905.218                                          | Dilectio proximi, ex qua sequitur observantia pracepto-                                                      |
| Deum esse trinum, & vnum, potest dupliciter esse eui-                                | rum secunda tabula, quomodo non sit legis natura? 909.                                                       |
| dens. 463.13                                                                         | 216.227. <b>&amp;</b> 228                                                                                    |
| Deum habere legem naturalem non esset absurdum. 860.                                 | Dilectio proximi ex qua sequitur observantia manda-                                                          |
| 14                                                                                   | 🔾 torum socunda tabula , est de lege natura? 909.                                                            |
| Deum ignorantes innincibiliter damnarentur sine peccato                              | : <b>226</b>                                                                                                 |
| actuali mortali. 872.78                                                              | Dilectio proximi inferens observantiam mandatorum                                                            |
| Deum inhonorare nulla potestate licere potest. 900.196                               | dupliciter considerari potest esse de lege natura.                                                           |
| Deum missurum aliquem redemptorem, necessarium fuit                                  | ibid.                                                                                                        |
| sos.46                                                                               | Dilectio proximi sequaturne ex dilectione Dei? 907.                                                          |
| Deum necessitari ad probibendum malum, non est absur-                                | 12                                                                                                           |
| dum. 882.115                                                                         | Dilectum firmius, magis diligitur. 654.17                                                                    |
| Deum non cognoscentes sciunt aliquas actiones esse bonas,                            | Diligendi actus quomodo differunt specie. 683.1                                                              |
| aliquas malas. 863.27                                                                | Diligendum esse aliquid summe, & quidem non nisi in-                                                         |
| Deum non cognoscentes possunt cognoscere malum; ergo &                               | finitum, ratio naturalis dictat. 652.13                                                                      |
| bonum. 83 1. 198                                                                     |                                                                                                              |
|                                                                                      | Diligens proximum ex charitate, vult illi bonum iusti-                                                       |
| Deum non esse authorem peccati Angeli, si in primo in-                               | tie. 660.3                                                                                                   |
| stanti peccasset. 407.18                                                             | Diligere aliquid in Deum, aliud est, & aliud propter                                                         |
| Deurn non posse dispensare in oscissone tam bene, quam in                            | Deum. 391.2                                                                                                  |
| violatione ieiuny? 880. 108                                                          | Diligere creaturam non est proprium alicui persona,                                                          |
| Deum non posse vlla ratione mentiri variè probatur. 924.                             | 691.1                                                                                                        |
| 22. 23. Ý 24                                                                         | Diligere Deum an sit praceptum natura stricte? 909.                                                          |
| in Deum non sola side serimur practice per intellectum;                              | 10                                                                                                           |
| nec sola spe, & charitate per voluntatem; nec per solas                              | Diligere Deum quid sit ? 653.9                                                                               |
| etiam acquisit as ferimur in creaturas. 726.40                                       | Diligere ex charitate non ideo tenetur quie quia habet                                                       |
| Deum particulari modo oftendere honestatem non arguit                                | charitatem. 545. 238                                                                                         |
| illam esse distinctam. 764. 202                                                      | Diligere se post Denm an quilibet teneatur maxime? 666                                                       |
| Deum producere non posse habitum vitiosum non sequitur                               | - //- how totales                                                                                            |
| ex indecentia eius. 919.47                                                           | Diligibilia summe repugnant. 646:4                                                                           |
| Deum semper negare gratiam benè operandi moraliter                                   | Diligibilia omnia debent diligi ex charitate? 545.                                                           |
| insidelibus non constat authoritate, aut ratione. 830.                               | 237                                                                                                          |
| 104                                                                                  | Diligitur magis illud, eni concupisco, quam illud qued                                                       |
| Denm si quis coleret ex motiuo charitatis, non violaret                              | concupisco. 651.12                                                                                           |
|                                                                                      |                                                                                                              |
| praceptum Religionis. 874.89  Deum vnum credere debent omnes, Doctores etiam, qui id | Distinctio nulla est in dictione trium personarum ad ex-<br>tra, nisi illa, qua consequitur originem. 29. 18 |
| 1 0 0                                                                                |                                                                                                              |
| demonstrare possumt.  504.42                                                         | Distinctio specifica obiectorum distinguit specie actus,                                                     |
| de Deo in essentia uno, & in personis trino doctrina no-                             | vnitas tamen eorum non vnificat actus. 189.6                                                                 |
| tabilis. 488.21                                                                      | ex Distinctis formaliter quod pradicatur, aut nega-                                                          |
| Deorum duorum positio destruit naturam charitatis.                                   | tur de vno, non debet negari, aut predicari de altero:                                                       |
| 657. 22                                                                              | 131.3                                                                                                        |
| Dees falses ardorans sic cognites, mentitur. 903.209                                 | Distractio sentientis intus occupati intentionaliter pro-                                                    |
| DI                                                                                   | ter operationem aliarum potentiarum minuit operatio-                                                         |
| Diabolus à potestate Dei non est alienus. 414. A                                     | nem sensus.                                                                                                  |
| Scotioner Tom VII Dare II                                                            | on Difce                                                                                                     |

| Discere specialiter omnia non tenetur quis, qua tenetur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Donum intellectus si daretur, quale assignat Henricus,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| credere, quando proponuntur. 525.148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | sine exercitio posset quis mysteria sua sidei persectius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | scire, quam qui sapiùs crederet. 717.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Discredere nullus potest niss proponatur obiectum, vt in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| credibile, ant non credibile. 549.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Donum non requiritur vt quis moueatur ex instinctu Spi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Discredere posset aliquis prudenter alicui articulo, cui se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ritus fanctis. 727.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| mel credidit fide diuina. 583. 152                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Donum nullum conferens, quo perfectius res apprebends                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Discursus de fine posest dici consiliatinu. 815.122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | possint, quam intellectus seipso, & sum speciebus possit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Discursus duplex. 606.76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 1 1 1 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Discursus non semper facit acquirere cognitionem de con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Donum omne est virtus. 713.19 Donum pietatis exponitur, & in quo consistat? 766.211.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| clusione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Discursus virtualis quid, & quid formalis? 606.76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | · 6 212                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| & viriusque discrimen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dona quamuis essent perfectiora virtutibus, ha tamen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Discursu cur viimur ad probandas res sidei? 610.95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | disponerent voluntatem, vt moueretur à Deo. 721.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Dispensandi potestas in Iure natura non est villis Reipu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Little 806 187                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Denum sapientie est charitas principaliter. 778. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <i>busca</i> , 696.107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| blica. 896. 187<br>& quid ville est ad praxim? ibid.188<br>Dispensare quid sit? 878.3.879.3. & 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | quomodo spectet ad intellectum?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dispensare quid sit? 878.3.879.3.0 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Donum sapientia exponitur. 756.758.757. & 758.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ly Dispensatio est equinocum, quandoque significans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | per totum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| propriam, quandoque impropriam dispensationem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Donum sapientia in quo consistat? 756.158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| governo s demonstra embodem en la dimensión                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | non consistit in eo quòd perficiat intellectum ad iudi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 894.179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | cium speculatiuum ; nec in principio,quo quis adiu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Dispensatio in voto quando siat? 893.175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dispensatio nunquam sieret, si non sieret, quoties prace-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | natur ad affentiendum conclusionibus deductis ex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| prum non obligaret. 892.168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | principys fidei. ibid. & 159                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Dispensatio quid si fieret sine pracepta. 888.144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | principys fidei.<br>Donum scientia esse fidem, ot respicit determinata obiella.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dispositio ve sie relaxatio pracepti quid requiritur? 884                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 166.108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Dispositio of justicination principles quite equitions ? Coq                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Donum scientia exponitur. 765. 204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | but and the second of the seco |
| Diuersitas maior non infert maiorem repugnantiam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | in que consistat. ibid.205. & 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 193.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Donum timoru exponitur. 767.116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Diuerstates omnes qua sunt in misericordia possunt attin-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | in quo consistat? ibid. 217                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| gi virtute acquisita. 848.182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Donum unum non sufficit ad recedendum ab omni malo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Di Comment acquipina.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 767.116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Diuersum magis esse non est causa incompossibilitatis, sed                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| esse repugnans, 25.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | per Donum quid intelligant aduersary. 723.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Dividi in plura quomodo dicat imperfectionem. 20.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Dona aliqua conducunt ad agendum. 813.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| in Diuinis non est alia relatio, quam rationis. 5.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | non solum ad patiendum. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Diuitias posset quis contemnere, & fortiter agere sine vir-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Dona, beatitudines, & fructus reducuntur ad virtutes in-<br>fusas, & acquisttas. 844.104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| _0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | fulle str acquilites 844.104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | de corum indistinctione à virtutibus. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| D O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Dona, beautudines, & virtues distingui specifice nul-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Doctinæ opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Dona, beautudines, & virtues distingui specifice nul-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque<br>insidelitate. 501.31<br>ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul-<br>lum est principium colligendi, ve explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate.  501.31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  ibid.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul-<br>lum est principium colligendi, ve explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque<br>insidelitate. 501.31<br>ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet<br>non teneretur credere veram. ibid.29<br>Dæmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-<br>rico. 718.16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamuis distinguerentur à virtuibus. 717.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate. 501.31 ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram. ibid.29 Dæmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei. 431.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamuis distinguerentur à virtuibus. 717. 14<br>Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate. 501.31 ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram. ibid.29 Dæmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei. 431.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamum distinguerentur à virtutibus. 717. 14<br>Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre-<br>gorium. 774.249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate. \$01.31 ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram. ibid.29 Dæmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei. 431.12 Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamuis distinguerentur à virtuibus. 717. 14<br>Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate.  sol. 31 ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  ibid.29 Docmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12 Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  559.49 Dolor à quo causetur?  331.2.334.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul-<br>lum est principium colligendi, ve explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14<br>Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre-<br>gorium. 774.249<br>Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Dæmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamum distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Docmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis ess cum restrictione, irascibilis cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14<br>Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre-<br>gorium. 774. 249<br>Dona ex eo quod non sint virtutes, non sequitur quin<br>distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130<br>Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Doctrina opposita articulis sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam esse Filium esse Filium esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis esse cum restrictione, irascibilis cum calefactione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illu: & in quo sensu?  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem.  758.175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam esse filium esse filium esse filium esse filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinction.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nul-<br>lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen-<br>rico. 718. 16<br>Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo-<br>do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14<br>Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre-<br>gorium. 774. 249<br>Dona ex eo quod non sint virtutes, non sequitur quin<br>distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130<br>Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam esse Filium esse Filium esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quam virtutes. 717. 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam esse Filium esse Filium esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo- do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Domones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calesactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, to quomodo disserant. 328.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quam virtutes. 717. 44  Dona quomodo fuerint communicata Christo? 760. 183                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calesatione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, to quomodo disserant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calesatione, concupiscibilis cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem.  758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quam virtutes.  717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem.  708. 312                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licet non teneretur credere veram.  did.19  Doctris aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, tquomodo disferant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem.  758. 175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quam virtutes.  717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo?  760. 183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem.  708. 322  Dona septem non debent necessario communicari singulu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doemones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, quomodo disserant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: try quandoque idem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus. 717.14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium. 774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724.130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quam virtutes. 717.44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760.183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem. 708.322  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis. 760.185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  diid.29  Doctris aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor,& tristita quid, & quomodo disserant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: & quandoque idem de delectatione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessario communicari singului iustis.  760. 185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  diid.29  Doctris aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor,& tristita quid, & quomodo disserant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: & quandoque idem de delectatione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessaria ad salutem.  708. 322  Dona septem non debent necessaria communicari singulu iustis.  760. 185  Dona septem non solùm Christo, sed etiam alys iustis communicantur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.29  Domones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calesatione.  730.12  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, to quomodo disserant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calesatione, concupiscibilis cum frigesatione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: to quandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones. 333.1. to seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessaria ad salutem.  708. 322  Dona septem non debent necessaria communicari singulu iustis.  760. 185  Dona septem non solùm Christo, sed etiam alys iustis communicantur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid.29  Domones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calesatione.  730.12  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, truomodo differant. 328.4  Dolor irascentis sit cum calesatione, concupiscibilis cum frigesattione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: truandoque idem de delettatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones. 333.1. tres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessaria ad salutem.  708. 322  Dona septem non debent necessaria communicari singulu iustis.  760. 185  Dona septem non solùm Christo, sed etiam alys iustis communicantur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calesatione.  730.12  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, to quomodo disserant. 328.4  Dolor irascentis sit cum calesatione, concupiscibilis cum frigesatione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: to quandoque idem de delectatione.  342.18  Dolorus causa resoluitur per propositiones. 333.1. to seq.  Donum consily idem cum prudentia.  760.186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano mo- do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensi? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quàm virtutes. 717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis. 760. 185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Doctrina opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Doctristi quando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  730.12  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, to quomodo disferant.  318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: to quandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones.  333.1. to seq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum deberet potius dari ad apprehensiones practicas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758.175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quàm virtutes.  717.44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem.  708. 322  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis.  760. 185  Dona septem non solùm Christo, sed etiam alys iustis communicantur.  756. 157  septem sunt qua antonomastice dona appellantur.  ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, esquomodo disserant. 318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: esquandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones. 333.1. esseq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum deberet potius dari ad apprehensiones practicas, quam speculatiuas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758.175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717.44  Dona quomodo sint necessaria ad salutem.  708. 322  Dona septem non debent necessario communicari singului iustis.  760. 183  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur.  756.157  septem sunt qua autonomastice dona appellantur.  ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuos.  778.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, esquomodo disserant. 318.4  Dolor, tristita quid, esquomodo disserant. 318.4  Dolor guandoque tollit vsum rationis: esquandoque idem de delectatione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: esquandoque idem de delectatione.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum deberet potius dari ad apprehensiones practicas, quàm speculatiuas.  758.177  Donum fortitudinis exponitur.  761.193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758.175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717.44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem.  708. 312  Dona septem non debent necessario communicari singuliu iustis.  760. 183  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur.  756. 157  septem sunt qua autonomastice dona appellantur.  ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuos.  778.4  Dona, & sidem habens potest ea petere.  760. 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristita quid, esquomodo disserant. 318.4  Dolor, tristita quid, esquomodo disserant. 318.4  Dolor guandoque tollit vsum rationis: esquandoque idem de delectatione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: esquandoque idem de delectatione.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum deberet potius dari ad apprehensiones practicas, quàm speculatiuas.  758.177  Donum fortitudinis exponitur.  761.193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano modo quamuis distinguerentur à virtutibus.  717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium.  774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu?  724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem.  758.175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes.  717.44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem.  708. 312  Dona septem non debent necessario communicari singuliu iustis.  760. 183  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur.  756. 157  septem sunt qua autonomastice dona appellantur.  ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuos.  778.4  Dona, & sidem habens potest ea petere.  760. 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Doctrinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licet non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, tquomodo disserant. 328.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: tquandoque idem de delectatione.  342.18  Dolorus causa resoluitur per propositiones. 333.1. tseq.  Donum consily idem cum prudentia.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum sortitudinis exponitur.  762.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specifice nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo- do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes. 717. 44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem. 708. 322  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis. 760. 185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuoss. 778. 4  Dona, & sidem habens potest ea petere. 760. 185  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Doctrinæ oppositæ articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Dostrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid.19  Dœmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  431.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. 559.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, t quomodo differant. 318.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: t quandoque idem de delectatione.  342.18  Dolorus causa resoluitur per propositiones. 333.1. t seq.  Donum consily idem cum prudentia.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum fortitudinis exponitur.  761.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193  Donum fortitudinis esponitur.  762.193                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo- do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes. 717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessariò communicari singulu iustis. 760. 185  Dona septem non solùm Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomasticè dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuos. 778. 4  Dona, & sidem habens potest ea petere. 760. 185  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes activà à potentia, malè dicitur. 763. 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Doctrinæ opposite articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licèt non teneretur credere veram.  Dèci.  Demones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  A31.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, tquomodo disserant. 328.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: tquandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones. 333.1. tseq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum deberet potius dari ad apprehensiones practicas, quam speculatiuas.  758.177  Donum fortitudinis exponitur.  761.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul- lum est principium colligendi, vi explicantur ab Hen- rico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo- do quamus distinguerentur à virtuibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes. 717. 44  Dona quomodo surint communicata Christo? 760. 183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem. 708. 322  Dona septem non debent necessariò communicari singulu instis. 760. 185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys instis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomasticè dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuosi. 778. 4  Dona, & sidem habens potest ea petere. 760. 185  Dona persicere ad actiones vi non pracedentes active à potentia, malè dicitur. 763. 197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Doctrinx opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  SO1.31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  Doctrine esse liquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  Damones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  SS9.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, tristitia quid, to quomodo disferant.  328.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: to quandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones.  333.1. to seq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum fortitudinis exponitur.  761.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193  Donum fortitudinis exponitur.  765.203  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  760.182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo- do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes. 717. 44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona septem non debent necessariò communicari singulu iustis. 760. 185  Dona septem non solùm Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomasticè dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuos. 778. 4  Dona, & sidem habens potest ea petere. 760. 185  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes activà à potentia, malè dicitur. 763. 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Doctrinx opposita articulus sidei posset quis credere absque insidelitate.  sol. 31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid. 29  Doctrones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  cales aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  day 1. 12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera. \$59.49  Dolor à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctus.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi. 343.19  Dolor, et ristitia quid, et quomodo disserant.  328.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: et quandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones.  333.1. et seq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  762.193  Donum deberet potius dari ad apprehensiones practicas, quam speculatiuas.  758.177  Donum fortitudinis exponitur.  761.193  Donum fortitudinis esse virtutem fortitudinis in gradu saltem aliquo eminenti.  765.203  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  760.182  Donum intellectus exponitur.  760.182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specificè nul- lum est principium colligendi, vi explicantur ab Hen- rico.  718. 16  Dona, & beatitudines deberent perficere bumano mo- do quamuis distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundim Gre- gorium. 774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quàm virtutes. 717.44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760. 183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem. 708. 322  Dona septem non debent necessario communicari singulu instis. 760. 185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys instis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuoss. 778. 4  Dona, & fidem habens potest ea petere. 760. 185  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à potentia, male dicitur. 763. 197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Docttinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque instidelitate.  301.31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  ibid.29  Docmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  231.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  259.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  343.19  Dolor, tristicia quid, quomodo disferant.  328.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: quandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones.  333.1. feq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  758.177  Donum fortitudinis exponitur.  761.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  760.182  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  760.182  Donum intellectus exponitur.  760.182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Dona, beatitudines, & virtues distingui specisice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico. 718.16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano modo quamum distinguerentur à virtuibus. 717.14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium. 774.149  Dona ex eo quod non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724.130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quam virtutes. 717.44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem. 708.312  Dona septem non debent necessario communicari singului sustis. 760.185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys instis communicantur. 756.157  septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quam actus omnes virtuoss. 778.4  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à potentia, male dicitur. 763.197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944. 102  D V  Dubitare proxime non potest de re credenda semper.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Docttinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque instidelitate.  301.31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  ibid.29  Docmones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  231.12  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  259.49  Dolot à quo causetur?  331.2.334.4  Dolor Christi quomodo maximus?  360.37  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  730.12  Dolor concupiscibilis est distinctim.  736.75  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  343.19  Dolor, tristicia quid, quomodo disferant.  328.4  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigesactione.  737.78  Dolor quandoque tollit vsum rationis: quandoque idem de delectatione.  342.18  Doloris causa resoluitur per propositiones.  333.1. feq.  Donum consily exponitur.  760.186  Donum consily idem cum prudentia.  758.177  Donum fortitudinis exponitur.  761.193  Donum fortitudinis exponitur.  762.193  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  760.182  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  760.182  Donum intellectus exponitur.  760.182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Dona, beatitudines, & virtues distingui specisice nulum est principium colligendi, vt explicantur ab Henrico. 718.16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano modo quamum distinguerentur à virtuibus. 717.14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gregorium. 774.149  Dona ex eo quod non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724.130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quam virtutes. 717.44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem. 708.312  Dona septem non debent necessario communicari singului sustis. 760.185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys instis communicantur. 756.157  septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quam actus omnes virtuoss. 778.4  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à potentia, male dicitur. 763.197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944. 102  D V  Dubitare proxime non potest de re credenda semper.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Docttinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque instidelitate.  Jol. 31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licèt non teneretur credere veram.  Doctiones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Jose Sept.  Dolor à quo causetur?  Jolor Christi quomodo maximus?  Dolor concupiscibilus est cum restrictione, irascibilus cum calefactione.  Jolor concupiscibilus est distinctum.  Jolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Jolor irascentus sit cum calefactione, concupiscibilus cum frigefactione.  Jolor quandoque tollit vsum rationus: & quandoque idem de delectatione.  Jolor quandoque tollit vsum rationus: & quandoque idem de delectatione.  Jolorus causa resoluitur per propositiones.  Jolorus consily exponitur.  Jolonum consily idem cum prudentia.  Jolonum consily idem cum prudentia.  Jolonum sepenaticus,  Jol. 186  Donum fortitudinis exponitur.  Jolonum fortitudinis exponitur.  Jolonum fortitudinis exponitur.  Jolonum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Jolonum intellectus exponitur.   Dona, beatitudines, & virtutes distingui specisicè nul- lum est principium colligendi, ut explicantur ab Hen- rico. 718. 16  Dona; & beatitudines deberent persicere bumano mo- do quamum distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illus: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quàm virtutes. 717.44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem. 708. 312  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis. 760. 185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756.157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuoss. 778. 4  Dona, & sidem habens potest ea petere. 760. 185  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à potentia, malè dicitur. 763. 197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944. 102  D V  Dubitare proximè non potest de re credenda semper, quoties iudicium pracedens sidem est incertum mora-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| nstidelitate.  sol. 31  ad Doctrinam falfam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Dolot à quo causetur?  Dolor Christi quomodo maximus?  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  Tolor concupiscibilis est distinctus.  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Dolor, et risticia quid, et quomodo disferant.  Dolor, et risticia quid, et quomodo disferant.  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  Tolor quandoque tollit vsum rationis: et quandoque idem de delectatione.  Doloris causa resoluitur per propositiones.  Doloris causa resoluitur per propositiones.  Donum consily exponitur.  Toc. 186  Donum consily idem cum prudentia.  Toc. 187  Donum deberet potins dari ad apprebensiones practicas, quam speculatiuas.  Tos. 177  Donum fortitudinis exponitur.  Toc. 193  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Toc. 182  Donum intellectus est ipsamet fides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Toc. 182  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Toc. 182  Donum intellectus est ipsamet sides principium iudicandi quòd in tali, vel in tali sensi loquatur Deus in Scriptura.                                                                                                                                                                                                                                                   | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specisice nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico. 718. 16  Dona; & beatitudines deberent persicere bumano mo- do quamus distinguerentur à virtuibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774.149  Dona ex eo quod non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quam ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quam virtutes. 717.44  Dona quomodo sint necessaria ad salutem. 708. 312  Dona septem non debent necessaria ad salutem. 708. 312  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis. 760.185  Dona septem non solum Christo, sed etiam aliys iustis communicantur. 756.157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quam astus omnes virtuoss. 778.4  Dona, & sidem babens potest ea petere. 760.185  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à potentia, male dicitur. 763.197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944. 102  D V  Dubitate proxime non potest de re credenda semper, quoties iudicium pracedens sidem est incertum mora- liter. 584. 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Docttinæ opposita articulus sidei posset quis credere absque instidelitate.  Jol. 31  ad Doctrinam falsam cauendam posset aliquus teneri, licèt non teneretur credere veram.  Doctiones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Jose Sept.  Dolor à quo causetur?  Jolor Christi quomodo maximus?  Dolor concupiscibilus est cum restrictione, irascibilus cum calefactione.  Jolor concupiscibilus est distinctum.  Jolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Jolor irascentus sit cum calefactione, concupiscibilus cum frigefactione.  Jolor quandoque tollit vsum rationus: & quandoque idem de delectatione.  Jolor quandoque tollit vsum rationus: & quandoque idem de delectatione.  Jolorus causa resoluitur per propositiones.  Jolorus consily exponitur.  Jolonum consily idem cum prudentia.  Jolonum consily idem cum prudentia.  Jolonum sepenaticus,  Jol. 186  Donum fortitudinis exponitur.  Jolonum fortitudinis exponitur.  Jolonum fortitudinis exponitur.  Jolonum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Jolonum intellectus exponitur.   Dona, beatitudines, & virtutes distingui specisice nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico. 718.16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano mo- do quamus distinguerentur a virtutibus. 717.14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundiom Gre- gorium. 774.149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? quam ad voluntatem. 758.175  Dona non exigunt perfectiorem motorem, quam virtutes. 717.44  Dona quomodo suerint communicata Christo? 760.183  Dona quomodo sint necessaria ad salutem. 708.312  Dona septem non debent necessaria communicari singulu iustis. 760.185  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756.157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quam astus omnes virtuosi. 778.4  Dona persicere ad astiones vt non pracedentes asticue à potentia, male dicitur. 763.197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944. 101  D V  Dubitare proxime non potest de re credenda semper, quoties iudicium pracedens sidem est incertum mora- liter. 584.156  Dubius potest quis esse duobus modis. 999.81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| nstidelitate.  sol. 31  ad Doctrinam falfam cauendam posset aliquis teneri, licèt non teneretur credere veram.  bid.29  Doctrones aliquando ignorauerunt Christum esse Filium Dei.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Damones non crederent, si sides esset ipsis libera.  Dolot à quo causetur?  Dolor Christi quomodo maximus?  Dolor concupiscibilis est cum restrictione, irascibilis cum calefactione.  Tolor concupiscibilis est distinctus.  Dolor dupliciter potuit esse in voluntate Christi.  Dolor, et risticia quid, et quomodo disferant.  Dolor, et risticia quid, et quomodo disferant.  Dolor irascentis sit cum calefactione, concupiscibilis cum frigefactione.  Tolor quandoque tollit vsum rationis: et quandoque idem de delectatione.  Doloris causa resoluitur per propositiones.  Doloris causa resoluitur per propositiones.  Donum consily exponitur.  Toc. 186  Donum consily idem cum prudentia.  Toc. 187  Donum deberet potins dari ad apprebensiones practicas, quam speculatiuas.  Tos. 177  Donum fortitudinis exponitur.  Toc. 193  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Toc. 182  Donum intellectus est ipsamet fides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Toc. 182  Donum intellectus est ipsamet sides, quatenus extenditur ad articulos primos.  Toc. 182  Donum intellectus est ipsamet sides principium iudicandi quòd in tali, vel in tali sensi loquatur Deus in Scriptura.                                                                                                                                                                                                                                                   | Dona, beatitudines, & virtutes distingui specisice nul- lum est principium colligendi, vt explicantur ab Hen- rico. 718. 16  Dona, & beatitudines deberent persicere bumano mo- do quamus distinguerentur à virtutibus. 717. 14  Dona, & virtutes quomodo distinguantur secundum Gre- gorium. 774. 149  Dona ex eo quòd non sint virtutes, non sequitur quin distinguantur ab illis: & in quo sensu? 724. 130  Dona non debent esse pauciora pertinentia ad intellectum, quàm ad voluntatem. 758. 175  Dona non exigunt persectiorem motorem, quàm virtutes. 717. 44  Dona quomodo sur necessaria ad salutem. 708. 312  Dona septem non debent necessario communicari singulu iustis. 760. 183  Dona septem non solum Christo, sed etiam alys iustis communicantur. 756. 157 septem sunt qua antonomastice dona appellantur. ibid.  Dona septem Spiritus an alio modo vocentur dona, quàm actus omnes virtuoss. 778. 4  Dona persicere ad actiones vt non pracedentes active à potentia, malè dicitur. 763. 197  Dorotheus non fauet orationi restricta. 944. 102  D V  Dubitate proxime non potest de re credenda semper, quoties iudicium pracedens sidem est incertum mora- liter. 584. 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| Dubitatio auquain potest fiare cum fiae. 405.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| Dulia species. 219.A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Epilcopo dicenti aliquid esse de side tenetur quis crede-               |
| Dutitiei negatio cur requiratur in cera, ve imprimatur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | re, nisi sitratio dubitandi. 581°144                                    |
| s seillum. Ss6.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Episcopi, Doctores, &c. tenentur omnes articulos symbo-                 |
| E C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11                                                                      |
| The state of the s | li explicité credere. 501.29                                            |
| Cclesia cur sastiget circumcidentes? 532. 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Episcopi nunquam debent posse reddere rationem omnium                   |
| Ecclesia persecutione proficit. 672.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | mysteriorum sidei ex tempore. 528.162                                   |
| Ecclesiam proponere aliqua esse sidei certius non cognosci-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Episcopi possunt eligi aliquando, qui multum doctrina                   |
| muı quam multa, qua naturaliter cognossimu. 620.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | non habeant, & quare? (28, 162                                          |
| 143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | non habeant, & quare? 528.162<br>Episcopi qua teneantur scire? ibid.161 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Etilopowen obligacio ad nelidantiam anda anima                          |
| Ecclesiam proponere rem creditam non est necesse toties                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Episcoporum obligatio ad residentiam unde oriatur?                      |
| cognostere, quoties quis credit. 614.119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 895. 182                                                                |
| E F                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Episcoporum residentia non colligitur ex Tridentino esse                |
| Escaio subitanea alicuisu rei non semper arguit indeli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | de Iure naturali. 894.180                                               |
| her stierem on a 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ER                                                                      |
| Effectus ad quem natura disponit, non dicitur superna-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                         |
| Litectits and grant Rather ansporter, non antimer imperiment                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Erranti circa prima principia prastica nihil probari po-                |
| turalis , quando Dem assistit, vt generalis causa. 482.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | test. 801.13                                                            |
| 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Error nec moraliter est concomitans ad malam electio-                   |
| Essetus einschem rationis possintnè esse à causis dinersis?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <i>nem.</i> 807.97                                                      |
| 467.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Error non semper sequitur in intellectu ob electionem pra-              |
| Effectus idem nequit esse à duabus causis totalibus eius-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                         |
| 1 · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | uam voluntatis.  804.85                                                 |
| dem rationis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ad Errorem concurrens non necessariò errat. 928.39                      |
| ad Effectum ex natura effectus non debet aliquid dici effe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | E S                                                                     |
| conditio necessaria, nisi ostendi possit aliqua specialic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Esse in alio accidentium, & formarum substantialium                     |
| ratio. 556.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | quomodo differant secundian Lugo. 154.138                               |
| Esfectiu quando sunt simul incompossibiles in aliquo, erunt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Esse in also tanquam in sustentante quid sit? ibid.                     |
| the common and in a second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                         |
| G eorum causa in causando. 487. 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Esse potest capi tripliciter. 172. I                                    |
| EL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Este primum dupliciter sumisur. 240.8                                   |
| Electi pradestinantur ad gloriam, & gratiam ante prani-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Esse quiditatiuum est duplex. 450.10                                    |
| fionem passionis Christi. 415.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | in Esse quacunque separari possunt, Deus potest separare                |
| Electio absque distamine retto non est concors retta ra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | in fieri. 850.30                                                        |
| • • · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Esta pluma Cina in Chuista                                              |
| tioni. 811.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Esse plura sunt in Christo. 176.6                                       |
| Electio mala non necessariò auertit à consideratione bona.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Essentia dinina cur non compleatur per personalitates.                  |
| 805.88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 130'29                                                                  |
| Electio mala priùs infuit in voluntate, quàm error in in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Essentia diuina est lux summa. 287.5                                    |
| telkečtu. 698.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Essentia diuina non dependet. 34.2                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Essentiam diumam posse immediate assumere naturam bu-                   |
| Electio non semper capitur pro actu versato circa media.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | manam terminatiuè, probatur. 119.26                                     |
| 814.118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Essentia est ratio terminandi fruitionem. 398.2                         |
| Electionem malam esse priorem natura errore intellectus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Essentia, & persona quomodo disferant. 28.9                             |
| implicat secundum Goffredum. 805.90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Essentia quomodo non terminet unionem bumanitatis?                      |
| Electiones efficaces tantum generant virtutes. 704.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 56.7                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
| Elecmosyna pracipitur ob emolumentum Physicum, quod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Essentia quomodo quietat! 290.2                                         |
| prastaur indigenti. 873.85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Essentiam explicare contingit dupliciter. 78.9                          |
| Eleemosynam dans extreme indigenti per actumindisse-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Est, est, non, non, sit sermo vester; quemedo intelli-                  |
| rentem non soluit praceptum charitatis. 874.86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | gendum? 983.18                                                          |
| Eleemosynam dans ob vanam gloriam non transgreditur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Esuries accipitur in Scriptura sapè pro desiderio. 749.                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                                       |
| praceptum charitatis, sed humilitatis. 874.85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 133                                                                     |
| Ł N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Esuries sola spiritualis habet pro obietto institiam. 750.              |
| Ens completum in genere cum nullo facit per se vnum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 136                                                                     |
| 443.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Esus ligni vita faceresnè hominem immortalem?                           |
| Ens per se duplex. 448.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 366.6                                                                   |
| Ens rationis, & diminutum sunt idem. 216.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | E V                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                         |
| Entia non suut multiplicanda sine necessitate, quo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Eucharistia prudenter adoratur absque certitudine de                    |
| modo intelligendum? 723.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | conjectatione. 582.148                                                  |
| Entitas eadem secundum se, qua constituit cum una na-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Eucharistia mysterium cur non sis positum in symbolo?                   |
| tura personam, cum alia non confrituit personam, sed                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 498. 12                                                                 |
| suppositum. 136.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Euidentia bumana testimony non determinat intelle-                      |
| Tenis e mulle pelisies que es libliansi dis elimellimensi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                         |
| Enviras nulla positiua creata substantialis est inassumpti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Etum ad fidem.                                                          |
| bilis, 147.110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Euidentia reuelationis diuina determinat ad actum fidei.                |
| Entitas omnis positiua debet babere aliquem essectum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ibid. 28                                                                |
| prater negationem. 137.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Eutichiani, & Nesteriani cur errauerint circa Incar-                    |
| Entitas omnis positiua substantialis est in potentia obe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | nationem? 144.96                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tr grade transporis enrum erras ? :Lil == 7                             |
| dientiali ad assumptionem, 148, 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | & vnde proueneris eorum error? ibid.79 Z                                |
| Entitas positiva, in qua ponitur consistere personalitas,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | EX                                                                      |
| qualis sit? 152.129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Excæcari non potest quis circa prima principia, aut con-                |
| Entitas vlla si incurabilis, quia inassumptibilis, & omnis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | clusiones immediaté sequentes. 805.91                                   |
| 148.111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Exclusio non ponitur à parte pradicati. 180.5                           |
| Entitates supernaturales in substantia non esse naturaliter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ly Ex dicit causam materialem, & efficientem, bic factus                |
| cognoscibiles quomodo debeat probari? 320.52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ex mulicre.  Digitized by 1962                                          |
| Scoti oper. Tom. VII. Pars II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | oo 2 Exi                                                                |

| Existentia per se, quam dat propria personalitat,quid su?                                                   | Fideles tenentur explicitè credere ea pracepta omnia con                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 126. 15                                                                                                     | tenta in symbolo Apostolorum.  5 1 4.9                                                                                                                    |
| Existentia si distingueretur realiter à natura, in ea col-                                                  | Fideles tenentur sepius sibi proponere mysteria Symbol                                                                                                    |
| locari posset subsistentia, meliùs quàm in vilo alio post-<br>tiuo. 152. 130                                | 516.152  Fidelium tres ordines. 513, 8                                                                                                                    |
| Existentiam divinam probabile est non distingui formali-                                                    | Fideles obligari ad symbolum explicitè credendum quoti                                                                                                    |
| ter à subsistentia aboluta.                                                                                 | die, probabile est. 5 16. 15                                                                                                                              |
| ter à subsistentia absoluta. 130.30<br>Existere per se dupliciter accipitur. 28.8                           | die, probabile est. 5 16. 15<br>Fides acquisita sirmior opinione. 461.<br>Fides acquisua quid sit? 461.                                                   |
| Existimare quoties quis rationaliter posset, quod cui pro-                                                  | Fides acquista quid set? 461.                                                                                                                             |
| mitteretur minus bonum, esset contenum maiori, non                                                          | Eidas afferales de comobres mere mas anadimente acomo an acomo                                                                                            |
| obligaretur ad mimus. 1014. 143                                                                             | cossactualis de omnious, que nos credimus, non erat ne cossaria antiquis.  544. 23  Fides actualis distincta non requiritur de omnibus articulis.  500.26 |
| Extraneitatis modus. 233.4                                                                                  | Fides actualis distincta non requiritur de omnibus arti                                                                                                   |
| Extraneitatis negatio an conueniat Christo. 235.5                                                           | culis. 500.20                                                                                                                                             |
| Extremorum primorum communium proportio. 267.7                                                              | Fides altualis est necessaria in voto,& qua necessitate                                                                                                   |
| de Extremis contradictionis regula generalis. 480.7                                                         | 497.20                                                                                                                                                    |
| <u> </u>                                                                                                    | Fides actualis infusa est multiplex specie. 594.20                                                                                                        |
| F A                                                                                                         | Fides actualis mediorum necessariorum instificandes est ne                                                                                                |
|                                                                                                             | cessaria, sine antè crediderint, sine non. 527.154                                                                                                        |
| Aciens naturale prasupponit passum effectum, non agens supernaturale.                                       | Fides actualis propria unius Dei est medium necessarium                                                                                                   |
| T agens supernaturale. 195.4                                                                                | 504.40                                                                                                                                                    |
| Facilitas nullius virtutus supernaturalis percipitur in via. 719.18                                         | Fides actualis quomodo sie in potestate insidelis? 519.120                                                                                                |
| via. 719.18                                                                                                 | Fides aliquando babet certitudinem adhesionis. 620.149                                                                                                    |
| Factio nunc secundum, nunc tertium adiacens pradicat.                                                       | que aliquando tam magna est, quam certitudo viliu                                                                                                         |
| 195i3 .                                                                                                     | alterius cognitionis, aliquando minor. ibid.<br>Fides an certior alys scientys? 610.98                                                                    |
| Factio pussiua formaliter dicit duplicam respectum, ibid.                                                   | Fides an Certior allys scientiss? 610.98                                                                                                                  |
| Factum Osea. 911. 234<br>exponisur. 912.234.6 235                                                           | Fides an fueris necessaria de bis, qua modò credimus ante                                                                                                 |
| Exponitur, 9(1.154.0 15)                                                                                    | aduentum Christi. 491.1.6 seq. Fides an sit practica? 602.57                                                                                              |
| Facta Sanctorum saluare non est mecesse sine peccato ve-<br>niali. 933.62                                   | & de boc diuersa sunt sententia. ibid.                                                                                                                    |
| Facultas concessa Abraha de occidendo filio si non sit re-                                                  | Fides an virtutum prima. 601.51                                                                                                                           |
| laxatio pracepti, nulla alia est talu. 884.126                                                              | non perfectione, nec prima, aut posterior infusione. ibid.                                                                                                |
| Facultatem dans redicendi in servitutem, sur non disben-                                                    | Fides à quo habeat suam vnitatem. 587.3                                                                                                                   |
| Facultatem dans redigendi in seruitutem, our non dispen-<br>set in sure nature? 892. 170                    | Fides à que sumit suam vnitatem? 598. 40                                                                                                                  |
| Falsum aliquid sapè creditur absque dubitatione. 580.                                                       | Fides Catholica, & particularis an sint eiusdem speciei                                                                                                   |
| 140                                                                                                         | (92, 17                                                                                                                                                   |
| Falsum in se de nullo dicitur, nec aliquid de ipso. 452.                                                    | funt eiusdem rationis. ibid. 8                                                                                                                            |
| 19                                                                                                          | Fides certior multis cognitionibus, qua dicuntur scienti-                                                                                                 |
| Falsum iurans quomodo vult vt Dem testificet verita-                                                        | fice, &c. 618.142                                                                                                                                         |
| tem? 982.8                                                                                                  | Fides Christi aquè requiritur ad instissicationem, ac ad vi-                                                                                              |
| Falsum non ideò nequit subesse sidei dinina, quia infundi-                                                  | tam aternam. §11.77                                                                                                                                       |
| tur à Deo. 926. 32                                                                                          | Fides Christiana potest amitti. 583. 150                                                                                                                  |
| Falsum significare aliquo signo non vocali ea institutione                                                  | Fides creatoris sicut requiritur, ita & redemptoris.                                                                                                      |
| ordinate ad fignificandum, non licet. 971. 202                                                              | 506. 52                                                                                                                                                   |
| Falsum solum significans peccat, quamus intendat signi-                                                     | Fides cum baresi an stare possit. 472. 4                                                                                                                  |
| ficare verum. 948.119                                                                                       | Fides cur relinquatur destructa ebaritate? 852.299                                                                                                        |
| de Falso quo sensu posset quis esse certus? 612.107 Famulus Catholism forte in casu posset assistere domino | Fides debet esse speculatium, vel practica. 603.59 quòd su affectium non tollit quominus su practica.                                                     |
| fuo in templo bareticorum. 536.201                                                                          | ibid.                                                                                                                                                     |
| Famuli qualem exhibent in templo affistentiam dominist                                                      | non debet esse potiùs eminenter speculatiua, & praetica,                                                                                                  |
| 536. 200                                                                                                    | quam formaliter. ibid.                                                                                                                                    |
| Famulis quomodo liceat heros suos ad hareticorum templa                                                     | est speculatina aliquo modo. ibid.60                                                                                                                      |
| comitari. ibid.199                                                                                          | Fides dinina, & acquisita dissimiles. 466. 11                                                                                                             |
| & an in Hibernia liceat? ibid.202                                                                           | Fides dinina, & acquisita in multis similes. 462.6                                                                                                        |
| F E                                                                                                         | Fides dinina, & humana dispares. 579.132                                                                                                                  |
| misi Feceritis hoc, moriemini, cum dicitur in Scriptu-                                                      | Fides esset unica specie, quamuis obiecta eius non ordina                                                                                                 |
| ra, proponiturne preceptum? 519.115                                                                         | rentur adinuicem. 599.43                                                                                                                                  |
| FI                                                                                                          | Fides est adharere articulis. 461.1                                                                                                                       |
| Fideles multi non cognoscunt certius rem creditam esse                                                      | Fides est discursina vel formaliter, vel virtualiter                                                                                                      |
| reuelatam, quàm cognoscunt multa naturaliter. 615.                                                          | 606.78                                                                                                                                                    |
| 124                                                                                                         | Fides est in Patria de aliquibus forte? 685. 10                                                                                                           |
| Fideles non debent habere talem certitudinem, vt non                                                        | Fides, & Charitas acquissta quare non sint Theologica.                                                                                                    |
| possint recedere à fide, sed ut non debeant rationabili-                                                    | 631, 15                                                                                                                                                   |
| ter. 616.131                                                                                                | Fides & dilectio quomodo different? 545.235                                                                                                               |
| Fideles non propter periculum lapfus tenentur pati detri-                                                   | e ipsarum disparitas quid faciat ad propositum:                                                                                                           |
| menta magna, nè ingrediantur bareticorum templa.                                                            | ibid.<br>Eilee de Gieneia an notine fimul haheri de evedihilikee                                                                                          |
| 534. 192 Fideles non consumum mili forme on conficentialing from                                            | Fides & scientia an possint simul haberi de credibilibra                                                                                                  |
| Fideles non tenentur, nisi fortè ex consuetudine scire symbolum memoriter.                                  | reuelatis. 476. 1 Fides & Scientia quomodo differant? 542. 11                                                                                             |
| Fideles quo pracepto teneantur credere articulos fidei?                                                     | Fides & spes non necessario connectuntur cum charitate                                                                                                    |
| 518.112                                                                                                     | de facto in conservari. 850.296                                                                                                                           |
| , - <del></del>                                                                                             | Eida                                                                                                                                                      |

| Fides & spes quomodo different? 613. B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Fides nonnunquam vocatur scientia. 766. 209                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Fides & spes quomodo perfecta sine charitate. 853.303                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | est scientia salutis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Fides excludit omnem dubitationem. 470. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Fides non sumit specificationem à Deo et à causa. 599-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Fides explicita aliquorum articulorum est necessaria ne-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| cessitate medy adultus peccatoribus. 505.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Fides non sumit unitatem pracise à bonitate obiecti mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Fides explicita Christi, & Trinitatus non erat necessaria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | tiui. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ante promulgationem Euangely. 507.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | sed à seipsa. 600.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| sed post erat necessitate medy regulariter tantum, ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Fides non virtus tantum intellectus, sed intellectualis est.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Fides explicite Christi Sub concepts Dei ste haminismen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 601.50  Fides in The commends designed to the Apollolic 2 and 10 and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Fides explicita Christi sub conceptu Dei, & bominis non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fides nostra quomodo deriuesur ab Apostolis? 594.25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| erat necessaria necessitate medy semper, nec sides Tri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fides nunquam certior quam catera cognitiones natura-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| nitatis. ibid. 54<br>Fides explicita omnium que continentur in symbolo Atha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | les, nifi in casu euidentia Physica de attestatione, qua-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Fides explicita omnium que continentur in symbolo Atha-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | tenus certitudo eius inuolueret certitudinem de reue-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| nasij non requiritur; & si requireretur, quomodo de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | latione. 615, 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| beat hoc intelligi. \$10.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Fides nunquam, nisi in casu euidentia Physica attestatio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| beat boc intelligi. 510.70<br>Fides ex se est perfectior scientia Mathematica. 572.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | nis habet aliam certitudinem, quam moralem de exi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | stentia reuelationis. 615.123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Fides formata, & informis sunt eiusdem speciei. 853.303                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fides omnis actualis est eiusdem speciei quomodo. 597.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| & guomodo perficiantur charitate? ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Fides habitualis est aliquo modo speculatina. 604.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Fides particularis distincta speciei à Catholica si dare-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Fides habitualis infusa est una specie insima in omnibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | tur deretur habitus supernaturalis insi correction-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \$89.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | tur, daretur habitus supernaturalis ipsi corrrespon-<br>dens. 593.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Eiden den Theologien einstem anniem authenten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Fides babitualis nostra, & antiquorum eadem est. 543.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Fides per Theologiam gignitur, nutritur, roboratur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 231                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 476.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| etiam actualis quoad multos actus, non quoad omnes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Fides posset assentiri alys obiectis à Deo, quamuis non or-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | dinarentur ad Deum. 599. 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Fides habitualis posset esse vna specie, quamuis obiecta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Fides potest concipi ex lectione sine auditu corporeo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| credita essent plura, ac disparata. 598.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 628.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Fides habitualis quomodo necessaria: 493.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Fides quamuis esset pars iustitia, eius obligatio posset esse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Fides humana an requiratur semper ad diuinam? 570.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | solim charitatis. 521.130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Fides humana duplex. 604.64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Fides quamuis ex se non haberet, nisi honestatem reli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Fides humana est practica, & speculativa simul. 605.71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | gionis, haberet tamen propriam. 574. 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Fides humana est specialis virim. 574.115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Fides quamuis nunquam daretur sine iudicio credibilita-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| T!                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Figes humana tam denendet a volumate , quam diuma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tis tamen requireretur illud judicium per le ad tidem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Fides humana tam dependet à voluntate, qu'am dinina.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | tis, tamen requireretur illud iudicium per se ad sidem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 553.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 578.128                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 553.16 Fides implicita articulorum fymboli qua requiritur in om-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 578.128<br>Fides quominus sit initium, & fundamentum iustifica-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 553.16 Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in om- nibus, non sufficit in adultus. 500.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 578.128 Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisica- tionis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 553.16 Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in om- nibus, non sufficit in adultis. 500.14 Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculati-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 578.128 Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisica- tionis, non impedit prasuppositio aliorum actuum. 552.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 553.16 Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  500.14 Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  603.61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  552.23  Fides quomodo corrumpatur?  471.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 553.16 Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in om- nibus, non sufficit in adultis. 500.14 Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculati-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$52.23  Fides quomodo corrumpatur?  471.18  Fides quomodo est initium instissicationis?  \$52.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 553.16  Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  603.61  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604. 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \cdot 2.23  Fides quomodo corrumpatur?  \$\sigma \cdot 2.23  Fides quomodo infusa.  473.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| S 5 3.16  Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultes.  Fides inclinat ad affentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilita-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int \footnoten \footnote \text{tonis} \text{, on impedit prasuppositio aliorum actuum.}  \$\int \footnote \footnote \footnote \text{.18}  Fides quomodo corrumpatur?  \$\int \footnote \footnote \footnote \footnote \text{.18}  Fides quomodo infusa.  \$\int \footnote \ |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  618.143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \cdot 2.23  Fides quomodo corrumpatur?  \$\sigma \cdot 2.23  Fides quomodo infusa.  473.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  618.143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int \footnoten \footnote \text{tonis} \text{, on impedit prasuppositio aliorum actuum.}  \$\int \footnote \footnote \footnote \text{.18}  Fides quomodo corrumpatur?  \$\int \footnote \footnote \footnote \footnote \text{.18}  Fides quomodo infusa.  \$\int \footnote \ |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatinis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in us qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  618. 143  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  472. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 578.128  Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{52.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustissicationis?  \$\sigma \text{52.23}\$  Fides quomodo infusa.  473.1  Fides quomodo prior charitate, & spe?  601.51  Fides quomodo sit prior alys virtutious?  602.56  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatinis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in us qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  618. 143  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  472.1  Fides insusa a solo Deo producibilis.  473. 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustisicationis?  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo infusa.  473. I  Fides quomodo prior charitate, & spe?  601. \$1  Fides quomodo sit prior alus virtutibus?  602. \$6  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatinis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in us qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa, & acquista quomodo conueniant, & disfe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustissicationis?  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo infusa.  473. I  Fides quomodo prior charitate, & spe?  601. \$1  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  602. \$6  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  491. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa solo Deo producibilis.  Fides infusa, & acquisita quomodo conueniant, & differant?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustificationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma 1.18\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustificationis?  \$\sigma 1.18\$  Fides quomodo insusa.  \$\sigma 1.23\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sigma 1.51\$  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  \$\sigma 1.56\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\sigma 5.74\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma 91.2\$  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernatura-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in us qui cognoscunt motiva credibilitatis, quam quòd ignus sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  472.1  Fides insusa a solo Deo producibilis.  473.19  Fides insusa solo Deo producibilis.  473.19  Fides insusa solo Deo producibilis.  473.2  Fides insusa solo Deo producibilis.  50  Fides insusa solo Deo producibilis.  473.19  Fides insusa solo Deo producibilis.  50  Fides insusa solo Deo producibilis.  60  Fides insusa solo Deo  | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{1.18}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustisicationis?  \$\sigma \text{1.23}\$  Fides quomodo infusa.  \$\sigma \text{1.3}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sigma \text{10.51}\$  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  \$\sigma \text{601.51}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\sigma \text{5.74}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{91.2}\$  Fides, spes, charitas: vnde colliguntur esse supernaturales?  \$\sigma \text{53.72}\$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in us qui cognoscunt motiva credibilitatis, quam quòd ignus sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa solo Deo producibilis.  Fides infusa, & acquisita quomodo conveniant, & differant?  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{\text{5}2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustissicationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  Fides suomodo sit prior alys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  491.2  Fides, spes, charitas: vnde colliguntur esse supernaturales?  \$63.72  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  \$64.75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatinis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in us qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa solo Deo producibilis.  Fides infusa, & acquisita quomodo conueniant, & dissertant?  Fides infusa non habet suam vnitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  460.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo infusa.  \$\sigma \text{473.1}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sigma \text{601.51}\$  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  \$\sigma \text{602.56}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\sigma \text{5.74}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{491.2}\$  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernaturales?  \$\sigma \text{563.72}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  \$\sigma \text{54.75}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur habere idem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobus?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa, & acquisita quomodo conueniant, & dissertate intext.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intext.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  \$\text{471.18}\$  Fides quomodo est initium iustissicationis?  \$\sigma \text{52.23}\$  Fides quomodo infusa.  \$\text{473.1}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\text{601.51}\$  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  \$\text{602.56}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\text{605.74}\$  Fides sine charitate manet.  \$\text{491.2}\$  Fides, spes, charitas: vnde colliguntur esse supernaturales?  \$\text{563.72}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  \$\text{564.75}\$  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$\square{89.8}\$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa, & acquisita quomodo conueniant, & dissertant?  Fides infusa non habet suam vnitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma 1.23\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  Fides suomodo sit prior alys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatina.  605.74  Fides sine charitate manet.  \$\frac{491.2}{563.72}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  \$\frac{563.72}{564.75}\$  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$\frac{589.8}{589.8}\$  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali peror-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultes.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa , & acquisita quomodo conueniant, & dissertant?  Fides infusa non habet suam vnitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Fides quominus sit initium, & sundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  \$\sigma \text{2.23}\$  Fides quomodo insusa.  \$\sigma \text{473.1}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sigma \text{601.51}\$  Fides quomodo sit prior alus virtutibus?  \$\sigma \text{602.56}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\sigma \text{605.74}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{20.2}\$  Fides sipernaturalis vonde colliguntur esse supernaturales?  \$\sigma \text{563.72}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  \$\sigma \text{54.75}\$  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$\sigma \text{89.8}\$  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$\sigma \text{59.37.}                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultes.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiva credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides insusa a solo Deo producibilis.  Fides insusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides insusa non infunditur sine charitate.  Fides insusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides insusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides insusa quomodo dependeat ab acquisita? 718.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{1.18}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  \$\sigma \text{1.18}\$  Fides quomodo infusa.  \$\sigma \text{1.23}\$  Fides quomodo infusa.  \$\sigma \text{1.23}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sigma \text{1.51}\$  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  \$\sigma \text{601.51}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\sigma \text{605.74}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{1.22}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{1.22}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{1.22}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur esse supernaturales?  \$\sigma \text{63.72}\$  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$\sigma \text{89.8}\$  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$\sigma \text{89.8}\$  Fides vnius Dei summè boni possithè sufficere ad amorem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda?  469.15.470.2.  472.2  Fides insusa quomodo dependeat ab acquisita?  718.15  Fides insusa quomodo dependeat Deum?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{\sum_{1}}^{2} \cdot \c    |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultes.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiva credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides insusa a solo Deo producibilis.  Fides insusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides insusa non infunditur sine charitate.  Fides insusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides insusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides insusa quomodo dependeat ab acquisita? 718.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Fides quominus sit initium, & fundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sigma \text{1.18}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  \$\sigma \text{1.18}\$  Fides quomodo infusa.  \$\sigma \text{1.23}\$  Fides quomodo infusa.  \$\sigma \text{1.23}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sigma \text{1.51}\$  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  \$\sigma \text{601.51}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  \$\sigma \text{605.74}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{1.22}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{1.22}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sigma \text{1.22}\$  Fides supernaturalis ad quid requiratur esse supernaturales?  \$\sigma \text{63.72}\$  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$\sigma \text{89.8}\$  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$\sigma \text{89.8}\$  Fides vnius Dei summè boni possithè sufficere ad amorem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda?  469.15.470.2.  472.2  Fides insusa quomodo dependeat ab acquisita?  718.15  Fides insusa quomodo dependeat ab acquisita?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Fides quominus sit initium, & sundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{\sum_{2}}^{2.23}\)  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alus virtustus ?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides unius Dei summe boni possitne sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  494.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa , & acquisita quomodo conueniant, & disferant?  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. \$88.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  718.15  Fides infusa quomodo babeat Deum?  Fides infusa quomodo persiciat?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  463.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Fides quominus sit initium, & sundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{\sum_{2}}^{2.23}\)  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alus virtustus ?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides unius Dei summe boni possitne sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  494.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultus.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa , & acquisita quomodo conueniant, & disserant?  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. \$88.3.  intex t.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita? 718.15  Fides infusa quomodo habeat Deum?  466.1  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  470.2  Fides infusa quomodo sit necessaria?  470.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Fides quominus sit initium, & sundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{\sum_{2.23}}\$ Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alus virtutibus?  Fides sumiliciter dicenda est practica, non speculatina.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides sipernaturalis ad quid requiratur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides vnius Dei summè boni possitnè sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actualis determinata necessitatem.  \$21.131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in is qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa , & acquisita quomodo conueniant, & disserant?  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita? 718.15  Fides infusa quomodo babeat Deum?  466.1  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  463.2  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè expli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Fides quominus sit initium, & sundamentum instissicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{\sum_{1}}^{\gamma_{2}}\text{2.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instissicationis?  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.23}\$  Fides quomodo insusa.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.23}\$  Fides quomodo prior charitate, & spe?  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.23}\$  Fides quomodo sit prior alus virtutibus?  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.56}\$  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatina.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.2}\$  Fides sine charitate manet.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.2}\$  Fides supernaturalis and quid requiratur esse supernaturales?  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{2.2}\$  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{3.72}\$  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{3.7}\$  Fides vnius Dei summe boni possiture sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{4.43}\$  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{4.94.8}\$  Fidei actualis habet specialem honestatem.  \$\sum_{2}^{\gamma_{2}}\text{1.131}\$  Fidei actualis necessaries rationis compoti ad falutem,& qua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultes.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignus sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa , & acquisita quomodo conueniant, & disferant?  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo babeat Deum?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Fides quominus sit initium, & fundamentum instisticationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{1.12}\$ Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instisticationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  Fides suomodo sit prior alys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatina.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides unius Dei summe boni possiture sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actualis determinata necessitatem.  \$21.131  Fidei actuu necessarius rationis compoti ad salutem,& qua necessitate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultes.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo porenda in nobis?  Fides infusa quomodo porenda in nobis?  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, er distinta.  Sos. 36  és de ea varia sententia.  ibid. és seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Fides quominus sit initium, & fundamentum instisticationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\sum_{1.12}\$ Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium instisticationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  Fides sumiliciter dicenda est practica, non speculatina.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides vnius Dei summe boni possiture sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actuu necessarius rationis compoti ad salutem,& qua necessitate.  \$93.5  Fidei actua quibus necessarius, & quibus non? ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas. 604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infusu an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusu a solo Deo producibilis.  Fides infusu a solo Deo producibilis.  Fides infusu a solo Deo producibilis.  Fides infusu a caquisita quomodo conueniant, & distrant?  Fides infusu non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusu non infunditur sine charitate.  Fides infusu non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusu propter quid ponenda? 469.15.470.2.  471.2  Fides infusu quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusu quomodo ponenda in nobis?  Fides infusu quomodo ponenda in nobis?  Fides infusu quomodo sersiciat?  Fides infusu quomodo ponenda in nobis?  Fides infusu quomodo sersiciat?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.  So3.36  & de ea varia sententia.  Fides mediatoris in omni statu necessaria suit ad salu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustificationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int \text{52.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustificationis?  Fides quomodo insusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior aliys virtutibus?  Fides quomodo sit prior aliys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides sipernaturalis ad quid requiratur esse supernaturales?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt babere idem obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  \$89.8  Fides vinius Dei summe boni possiture sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitate ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$97.37  Fidei actualis determinata necessitate ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.43  Fidei actua habet specialem bonestatem.  \$11.131  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessarius per quanamobiecta sint                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas. 604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quòd ignis sit calidus.  Fides infussa a possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a folo Deo producibilis.  Fides infusa a folo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intext.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  471.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquista?  Fides infusa quomodo habeat Deum?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo sersiciat?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & des de ea varia sententia.  Fides mediatoris in omni statu necessaria suit ad salutem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustificationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int 5\; 2.23\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustificationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alius virtutibus?  Fides quomodo sit prior alius virtutibus?  Fides suomodo sit prior alius virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides sipernaturalis ad quid requiratur esse supernaturales?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt babere idem obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  \$89.8\$  Fides virius Dei summe boni possitine sufficere ad amorem ipsius super omnia.  \$04.43\$  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$97.37\$  Fidei actualis determinata necessitatem.  \$11.131\$  Fidei actus habet specialem bonestatem.  \$21.131\$  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessarius of quanamobiecta sint creden!1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas. 604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motisua credibilitatis, quam quòd ignus sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intext.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquista? 718.15  Fides infusa quomodo persiciat? 470.2  Fides infusa quomodo persiciat? 470.2  Fides infusa quomodo ponenda in nobis? 463.2  Fides infusa quomodo sit necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.  503.36  & de ea varia sententia.  Fides mediatoris in omni statu necessaria suit ad salutem.  Fides mediatoris in omni statu necessaria fuit ad salutem.  502.9  Fides necessitate pracepti solis adultis necessaria. 500.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustificationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int_{2.23}\$ Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustificationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  Fides suomodo sit prior alys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides sipernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides vnius Dei summe boni possiture suscess scriptura non potest sufficienter colligi.  \$04.43  Fidei actualis determinata necessitate ex locis scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actualis determinata necessitatem.  \$21.131  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei articuli an omnes comprehendantur in Symbolo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatiuis.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quod ignis sit calidus.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquistra? 718.15  Fides infusa quomodo babeat Deum?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.  & os. 3.36  & de ea varia sententia.  Fides mediatoris in omni statu necessaria fuit ad salutem.  Fores pracepti solis adultis necessaria.  Soc. 24  Fides non est semper certa ita ut dependeat à motiuo in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustificationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int_{2.23}\$ Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustificationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alys virtutibus?  Fides suomodo sit prior alys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides sine charitate manet.  Fides sipernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis determinate.  \$97.37  Fides vnius Dei summe boni possiture sustinate per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides vnius Dei summe boni possiture anaturali per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides vnius Dei summe boni possiture anaturali per ordinem ad obiectum formale.  \$94.43  Fidei actualis determinata necessitate ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.43  Fidei actualis determinata necessitatem.  \$11.131  Fidei actua quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei articuli an omnes comprehendantur in Symbolo Apostolico?  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in its qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quod ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo babeat Deum?  Fides infusa quomodo persiciat?  Fides infusa quomodo persiciat?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.  & des de a varia sententia.  Fides mediatoris in omni statu necessaria fuit ad salutem.  Fides necessaria sententia.  Fides | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustiscationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int \footnote{1.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustiscationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior aliys virtutibus?  Fides suomodo sit prior aliys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides, spes, charitas: vnde colliguntur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  \$89.8  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  \$97.37  Fides supernaturalis determinate.  \$97.37  Fides estualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.43  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  \$94.8  Fidei actual habet specialem honestatem.  \$21.131  Fidei actua quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actuali an omnes comprehendantur in Symbolo Apostolico?  Fidei articuli an omnes comprehendantur in Symbolo Apostolico?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in its qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quod ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo babeat Deum?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.  & distinct | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int \text{52.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustisicationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alus virtutibus?  Fides suomodo sit prior alus virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  Fides ruius Dei summe boni possiture sufficere ad amorem ipsius super omnia.  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  Fidei actualis determinata necessitatem.  Fidei actua necessarius rationis composi ad salutem,& qua necessitate.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quanamobiecta sint creden:\( \text{1.131} \)  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessariohabendi, & quanamobiecta sint creden:\( \text{1.38} \)  Fidei articuli an omnes comprehendantur in Symbolo Apostolico?  Fidei articulos quomodo possimus via naturali cognoscere?  466.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  500. 14  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatinis.  603. 61  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in ys qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quod ignus sit calidus.  618. 143  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobus?  472.1  Fides infusa a solo Deo producibilus.  718. 19  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto.  588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  460.5  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa quomodo dependeat ab acquista?  718.15  Fides infusa quomodo dependeat ab acquista?  718.15  Fides infusa quomodo dependeat ab acquista?  718.15  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  466.1  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  463.2  Fides infusa quomodo sonenda in nobis?  63.36  65 de ea varia sententia.  503.36  65 de ea varia sententia.  503.36  65 de ea varia sententia.  503.36  65 de ea varia sententia.  Fides mediatoris in omni statu necessaria suit ad salutem.  502.9  Fides necessitate pracepti solis adultis necessaria.  502.9  Fides necessitate pracepti solis adultis necessaria.  502.9  Fides non est semper certa ita vet dependeat a motiuo infallibili infallibiliter cognito.  614. 120  Fides non est una numero.  588.3  Fides non habet ordinem prioris, aut posterioris ex se ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustificationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int_{2.23}\$ Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustificationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior aliys virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  Fides prima suralis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali perordinem ad obiectum formale.  Fides surius Dei summe boni possiture sus scriptura non ponest sufficienter colligi.  Fidei actualis determinata necessitatem.  Fidei actuu necessarius rationis compoti ad salutem,& qua necessitate.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessario rationis compoti ad salutem,& qua necessitate.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessario rationis compoti ad salutem,& qua necessar   |
| Fides implicita articulorum symboli qua requiritur in omnibus, non sufficit in adultis.  Fides inclinat ad assentiendum propositionibus speculatius.  Fides inclinat ad cognitiones aliquas per se practicas.604.  66  Fides infallibilior in its qui cognoscunt motiua credibilitatis, quam quod ignis sit calidus.  Fides infusa an possit demonstrari inesse nobis?  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa a solo Deo producibilis.  Fides infusa non habet suam unitatem ex obiecto. 588.3.  intex t.  Fides infusa non infunditur sine charitate.  Fides infusa non potest inclinare ad aliquod falsum.470.3  Fides infusa propter quid ponenda? 469.15.470.2.  472.2  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo dependeat ab acquisita?  Fides infusa quomodo babeat Deum?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo ponenda in nobis?  Fides infusa quomodo sit necessaria?  Fides mediatoris omnibus necessaria, sed non aquè explicita, & distincta.  & distinct | Fides quominus sit initium, & fundamentum iustisicationis, non impedit prasuppositio aliorum actuum.  \$\int \text{52.23}\$  Fides quomodo corrumpatur?  Fides quomodo est initium iustisicationis?  Fides quomodo infusa.  Fides quomodo prior charitate, & spe?  Fides quomodo sit prior alus virtutibus?  Fides suomodo sit prior alus virtutibus?  Fides similiciter dicenda est practica, non speculatiua.  605.74  Fides sine charitate manet.  Fides, spes, charitas: unde colliguntur esse supernaturales?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis ad quid requiratur?  Fides supernaturalis, & naturalis possunt habere idem obiectum formale.  Fides supernaturalis non distinguitur à naturali per ordinem ad obiectum formale.  Fides ruius Dei summe boni possiture sufficere ad amorem ipsius super omnia.  Fidei actualis determinata necessitas ex locis Scriptura non potest sufficienter colligi.  Fidei actualis determinata necessitatem.  Fidei actua necessarius rationis composi ad salutem,& qua necessitate.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus quibus necessarius, & quanamobiecta sint creden:\( \text{1.131} \)  Fidei actus quibus necessarius, & quibus non? ibid.  Fidei actus qui necessariohabendi, & quanamobiecta sint creden:\( \text{1.38} \)  Fidei articuli an omnes comprehendantur in Symbolo Apostolico?  Fidei articulos quomodo possimus via naturali cognoscere?  466.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| Fidei dependentia à reuelatione diuina non facit illam esfe                                                   | praceptum iuris naturalis. 518.112                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| practicam. 604. 63                                                                                            | iuru etiam divini. ibid. 113                                                                                  |
| Fidei dinisso in Catholicam, & prinatam. 594.24                                                               | Fide diuina potest quis credere mysterio proposito à Paro-                                                    |
| Fidei habitus subiectatus in intellectu est virtus moralis, & Theologica. \$75.120                            | cho modo fallibili. 614.121<br>Fide dinina quandoque magis determinatur quis ad cre-                          |
| & Theologica. 575.120<br>Fidei honestas est tam distincta à religione, quam est ho-                           | dendum, quam bumana. 552.25                                                                                   |
| nestas obediensia.                                                                                            | Fide eadem potest quis credere cùm immediate Deus re-                                                         |
| Fidei infusa actus an perfectior actu scientia? 473.19                                                        | nelat, & cum mediate. 594.24                                                                                  |
| Fidei infusa necessitas non concluditur, vt bomo firmiter                                                     | Fide humana prudenter credimus, & prudenter operamur                                                          |
| credat omnibus renelatis. 461.5                                                                               | conformiter ad ipsam. 582.147                                                                                 |
| Fidei laus 11. ad Hebraos non est ob honestatem propriam                                                      | Fide bumana si quis determinatur ad credendum quod                                                            |
| solummodò, sed ob veilitatem ad alios actus virtutum.                                                         | Deus reuelauit, determinabitur ad credendum reuela-                                                           |
| 572.106.6 107                                                                                                 | tum fide dinina. 553.26                                                                                       |
| Fidei obligatio ad Baptismum recipiendum non est ex pra-                                                      | de Fide interrogare non spectat ad Tyrannum. 1 540.217                                                        |
| cepto particulari fidei. \$25.150                                                                             | fine Fide manere longo tempore post conversionem argueret                                                     |
| Fidei omnis actus, etiam speculatinus habet bonestatem                                                        | duritiem cordis. 526.150<br>de Fide mediatoris varia fententia. 503.36.6 feq.                                 |
| specialem.  512.133  Fidei praceptorum, articulorum symboli,& Sacramento-                                     | in Fide non est necesse ponere maiorem certitudinem, quam                                                     |
| rum datur praceptum particulare, licet hac non respi-                                                         | moralem. 615.125                                                                                              |
| ciat specialiter. 521.127                                                                                     | de Fide non sunt omnia, qua continentur in Catechismo                                                         |
| Fidei retinenda tenacitas unde oriatur? 616.131                                                               | Romano. 844.262                                                                                               |
| Fidei vnitas non desumitur ab vnitate sui primi obieoti                                                       | in Fide posset quis alios instruere, quamuis non significaret                                                 |
| quod. 598.42                                                                                                  | externè credere. 538.213                                                                                      |
| an Fidei possit subesse falsum? 501.32.6 502.33                                                               | Fides omnes innixa reuelationi sunt eiusdem rationis.                                                         |
| Fidem aguiuoce negare si liceret, liceret etiam eam non                                                       | 594.25                                                                                                        |
| consiteri, & prositeri saltem aquiuocè. 530.170<br>Fidem consiteri quando quis teneatur externè? 538.212      | Fieri secundum suum este aliquid intelligi potest duplici-                                                    |
| Fidem Christi sub conceptu Dei, & hominis suisse neces-                                                       | ter, 196. I<br>Filiatio an eadem fundamento. 214. I                                                           |
| sariam semper adultis post promulgatum Euangelium,                                                            | Filiatio an eadem fundamento. 214.1<br>Filiatio an fundetur necessariò super naturam existentem.              |
| qui ponant? 503.38                                                                                            | ibid.16                                                                                                       |
| Fidem directe nunquam licet externe negare. 529.169.                                                          | Filiatio an maneat eadem in resuscitatione? ibid. 13                                                          |
| & ∫eq.                                                                                                        | Filiatio definitur. 211.10                                                                                    |
| Fidem esse opus bonum distinctum à cateris, quod Patres                                                       | Filiatio duplex. 212.3                                                                                        |
| dixerint, non arguit bonestatem propriam specificam                                                           | Filiationis assignatur duplex fundamentum. 209.2                                                              |
| in illa.                                                                                                      | Filius adoptium quis? 232.2 in com.                                                                           |
| Fidem habitualem habens cur non possit habere omnes actu eiu, & habens scientiam habitualem possit. 544.      | Filius in Dininis quomodo operetur? 20,2 Filius omnis Ada naturaliter procreatus est debitor iusti-           |
| 2.2.2                                                                                                         | tia originalis, nisi in primo instanti esse accipiat gra-                                                     |
| Fidem infusam non esse necessariam, ve quis sine formidine                                                    | tiam. 98.14                                                                                                   |
| credat reuelatis , arguitur absolute. 463.8                                                                   | Filius quomodo aqualis matri? 218.6                                                                           |
| Fidem infusum ponere de credibilibus nobis reuclatis an sit                                                   | Filio vno mortuo perit paternitas vna. 208.8                                                                  |
| necesse? 459.1.6 seq.                                                                                         | ad Filium adoptiuum tria requiruntur. 232.2. intext.                                                          |
| Fidem negare bomini veraci indecens est. 524.144                                                              | Fily quot sunt, tot paternitates. 207.3                                                                       |
| Fidem nullo capi sensu. 475.C<br>ad Fidem obligatur aliquis quoties ad aliquid obligatur,                     | Finis proprius assignatur, ob quem ponuntur babitus ac-                                                       |
| ad quod requiritur fides, non tamen ex pracepto parti-                                                        | quisiti. 699.5<br>Finis vitimus fidei quomodo sit speculatio? 603.58                                          |
| culari sidei. \$23.140                                                                                        | contra Finem intentum à natura multa possunt sieri sine                                                       |
| ad Fidem possent accedere spes, & charitas, quamuis non                                                       | peccato. 913.1                                                                                                |
| infunderetur sine illis. 852.297                                                                              | Finiti capacitas non est ad formam infinitam. 270. 14                                                         |
| per Fidem possumus cognoscere res esse dignas amore.757.                                                      | Firmitas & adhasio, quam nos experimur, & tenemur ha-                                                         |
| 170                                                                                                           | bere, est qua prouenit à voluntate. 612. 159                                                                  |
| ad Fidem potest quis esse benè dispositus, & non ad cha-                                                      | FO                                                                                                            |
| ritatem.  853.301  nor Fidem process formur zeracitatem divinam.                                              | ly Formaliter quomodo debeat accipi in proposito? 190.2                                                       |
| per Fidem protestamur veracitatem diuinam. 521.132<br>Fidem qui primò acceperunt, omni caruerunt dubitatione. | Forma totius dicitur perfectio partium per participatio-                                                      |
| 485.17                                                                                                        | nem, non autem per informationem. 81.15 Forma totius qua sit? ibid.14                                         |
| per Fidem quo sensu obedimus Euangelio? 575, 117                                                              | Forma nomine quid intelligatur? 119. A                                                                        |
| ad Fidem sapè quis disponitur, qui non disponitur ad cha-                                                     | Formam habere gradum posest intelligi dupliciter. 279.8                                                       |
| ritatem. 852. 300                                                                                             | ad Formam ire quid sit, & quid ad materiam. 163.2                                                             |
| Fidem scientes explicare, & defendere, habent habitum                                                         | ad Formam simul productam cum suo susceptino non est                                                          |
| distinctum à side innitente ipsi sidei. 487.20                                                                | proprie dicta mutatio. 87.8                                                                                   |
| ad Fidem sussicit apprehendere reuelari propositionem cre-                                                    | Formam totius non dari distinctam à forma partis.                                                             |
| ditam. 609.94<br>Fidem tenetur quie confiteri interrogatus à tyranno , aut                                    | 80.9 Forme plures guomado densur in composica ?                                                               |
| persona publica authoritatis; secus si interrogetur secre-                                                    | Forma plures quomodo dentur in composito? 271.4<br>Formas duas absolutas eiusdem speciei posse esse in codem. |
| tè, aut à persona priuata. \$20.214                                                                           | 208.6                                                                                                         |
| sum Fide admitti dubitationem non oritur ex imperfectio-                                                      | Formido de rebus fidei aliquando est in Doctoribus. 6 1 6.                                                    |
| ne intellectus, nec ex perfectione quò d non dubitet de re-                                                   | 132                                                                                                           |
| bus feitis. 617. 136                                                                                          | Formido quam admittit fides, non oritur pracise ex obscu-                                                     |
| de Fide articulorum necessariorum necessitate medy est                                                        | ritate, 617.134                                                                                               |
|                                                                                                               | Fortitu                                                                                                       |

| Fortitudo sufficit ad opera, ad que omnia non tenentur.                                                  | Gratia quomodo sit causa partialis fruitienis, & quomode                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 762.194                                                                                                  | voluntas. 277.3                                                                                            |
| FR                                                                                                       | Gratia requiritur ad multa, qua non sunt supernaturalia                                                    |
| Franciscus quomodo possit dici subsistens. 176.6                                                         | in substantia. 563.69                                                                                      |
| Fructus Spiritus sancti numerantur, & explicantur.770.                                                   | Gratia specialis requiritur ad opera virtutum moralium.                                                    |
| O' 771. per totum.                                                                                       | 840.246                                                                                                    |
| Fructus Spiritus sancti omnes non specificat Apostolus numero suo duodenario. 770.223                    | Gratia summa cur detur, & non summa natura. 273.17<br>Gratia summa potuitne conferri anima Christi? 267.1  |
| numero suo duodenario. 770.223<br>An per eos significet actus,vel babitus? ibid.224                      | Gratia summa potuitne conferri anima Christi? 267.1 an Gratia summa qua potuit conferri creatura, potuerit |
| Fruitio à que sit? 277.2                                                                                 | conferri Christo. 258.1.& feq.                                                                             |
| Fruitio elicitur à gratia. 277.2                                                                         | & an de facto collata fuerit? 259.1.                                                                       |
| Fruitio, & meritum possunt esse de potentia absoluta sine                                                | Gratiam posse recipere inest homini à natura. 270.14                                                       |
| gratia, de potentiu ordinaria, non. 276.2 I                                                              | Gratificabile quodcunque capax est quantacumque gra-                                                       |
| Fruitio summa potuit inesse anima Christi 275.18                                                         | tia. 269.11                                                                                                |
| F V                                                                                                      | Gregorius non fauet orationistricta. 941.91                                                                |
| Fuga hostium non significat determinate fugam.972.205                                                    | G A                                                                                                        |
| Fugibile quomodo possit vocari appetibile? 732.55                                                        | Gulielmus Altissiodorensis non patrocinatur orationi re-                                                   |
| ad Fugiendum quandoque quis obligatur. 540.220                                                           | ftritta. 945.108                                                                                           |
| Purtum rei parui momenti non est peccatum mortale.                                                       | Н А                                                                                                        |
| 956.151                                                                                                  |                                                                                                            |
| Futurum id simpliciter est, quod est tale secundum causas                                                | HAbitus acquisitus requiritur in voluntate, vt ex-                                                         |
| superiores. 435.2                                                                                        | Habitus aliquis intellectus ex eo quòd perfectior quàm ha-                                                 |
| Futurorum cognitio videtur necessariò esse intuitiua siue in se, siue in Verbo. 297.17                   | bitus voluntatis, non sequitur habitum intellectus ve sic                                                  |
| G A                                                                                                      | esse perfectiorem habitu voluntatis, nec è contra. 752                                                     |
| Audium summum naturaliter excludit omnem tri-                                                            | 144                                                                                                        |
| Stitiam. 297.29                                                                                          | Habitus an sit formaliter virtus? 703.2                                                                    |
| GE                                                                                                       | Habitus appetitium acquisitus diniditur immediate in                                                       |
| Generari aliquid ex alique contingit dupliciter. 367.3                                                   | duas species tantum. 731.50                                                                                |
| Generari aliquid per se contingit tripliciter. 174.4. in                                                 | Habitus, aut actus non possent distingui penes obiecta, nisi                                               |
| comm.                                                                                                    | secundum qued obiecta mouent, aut terminant. 593.22                                                        |
| Generatio simpliciter, & aggeneratio quomodo differant?                                                  | Habitu charitatis est vnus. 660.2                                                                          |
| 369.4                                                                                                    | Habitus charitatis non potest esse potentia ordinata, nisi                                                 |
| Generationis terminus est duplex. 77.5                                                                   | Dei vt boni communis condiligendi. 662.4.intext.                                                           |
| Genitum esse an relatio realis? 213.13 Gentes qua faciunt ea,qua sunt legis? 495.11.65 12                | Habitus dictans de fine, & mediis sine electione recta est                                                 |
| Genus bumanum reparari per passionem Christi, an sue-                                                    | prudentia. \$16.126.& 127<br>Habitus diuiditur priùs in intellectualem & appetitiuum,                      |
| rit necesse? 425.1                                                                                       | quàm in infusim, & acquisitum, & qualis in virosque                                                        |
| G R                                                                                                      | diuisio? 731.49                                                                                            |
| Gratia actualis excitans, & adiunans aquè requiritur                                                     | Habitus dividitur in infusum, & acquisstum, & quis vter-                                                   |
| ad actus bonos naturales in Substantia,& Supernatura-                                                    | que? 731.49                                                                                                |
| les, non verò aquè requiritur gratia physicè concurrens.                                                 | Habitus duplex necessarius in parte irascibili. 736.72                                                     |
| 566.83                                                                                                   | Habitus duplex rectus & practicus posset poni in intelle-                                                  |
| Gratia actualis requisita ad primam cogitationem con-                                                    | Etu, quorum neuter esset prudentia stricta. 811.111                                                        |
| gruam in quo confistat?  565.79                                                                          | Habitus fidei an fit discursium? 606.75                                                                    |
| Gratia actualis ultra babitualem requiritur ad merita                                                    | Habitus fidei an sit virtus? 600,49.50                                                                     |
| iustorum. 840.247<br>Gratia alia agualis gratia Christi possetnè de potentia                             | Habitus fidei & spei essent superflui in patria. 678.2                                                     |
| Dei ordinaria sieri? 267.8                                                                               | Habitus fidei ex se non communicat euidentiam vlli actui.                                                  |
| Gratia cogitationis congrua non est externa. 565.77                                                      | 579.135  Habitus fidei habet pro obietto formali adaquato reuela-                                          |
| Gratia cur requiratur ad volitionem credendi, 566.82                                                     | tionem. 608.88                                                                                             |
| Gratia & charitas non necessariò conuertuntur cum side.                                                  | Habitus fidei infusa datur. 492.2                                                                          |
| 850.289                                                                                                  | Habitus fidei non determinatur ad actum circa obiectum                                                     |
| Gratia, & natura intellectualis sunt prima extrema pro-                                                  | infallibiliter propositum credenti immediatè. 615.123                                                      |
| portionis perfectionis supernaturalis , & perfectibilis                                                  | Habitus fidei non est totaliter speculatiuns. 602.58                                                       |
| talis. 267.7                                                                                             | Habitus fidei non posset elicere actum aut euidentem, aut                                                  |
| Gratia, peccatum quomodo opponantur? 396.7                                                               | probabilem. 609.89                                                                                         |
| Gratia illustrationis est etiam inspiratio, 565.79                                                       | si posset elicere actum circa propositionem non reuela-                                                    |
| Gratia non auget capacitatem subiecti. 270.14                                                            | tam, non effet necessitas revelationis. ibid.                                                              |
| Gratia non est causa totalis fruitionis. 276.20 Gratia particularis, quan requirunt iustificati, non est | potest tendere in propositionem non ut reuelatam, ibid,                                                    |
| Gratia particularis, quam requirunt iustificati, non est physicum principium. 563.71                     | 90<br>potest elicere actus necessaries proximè ad assensum                                                 |
| Gratia particularis requiritur ad multos actus non super-                                                | fides.                                                                                                     |
| naturales in substantia. 840.247                                                                         | ad quos actus possie inclinare? ibid.                                                                      |
| Gratia perfectior inter dona spiritualia. 271.6                                                          | Habitus fidei non sufficit ad credendum sine instructione.                                                 |
| Gratia possitnè annihilari? 396.7                                                                        | 465.13                                                                                                     |
| Gratia potest à Deo creari in tempore. 94.10                                                             | Habitus fidei potest intuitiue videri. 600.47                                                              |
| Gratia quantum ad expellendum originale, & quantum                                                       | Habitus fidei subiectatur in intellectu. 545.240.546.241                                                   |
| ad hoc, quòd non inesset, aquiualet iustitia originali.                                                  | Habitus idem posset tendere in dinina, & humana iudi-                                                      |
|                                                                                                          |                                                                                                            |

| Habitus idem sufficit ad prosequendum bonum & sugien-                                                    | Habitus vnus potest inclinare ad bonum arduum & non                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| dum malum. 726.41                                                                                        | arduum. 734.62<br>Habitus vt sic duobus modis dinidi potest. 731.49                                      |
| Habitus inclinant ad volitionem credendi potest vocari                                                   | Habitus vt sic duobus modus duuds potest. 731.49  Habitus vt sic quam facilitatem dat? 719.18            |
| virtus moral/s fidei.  Habitus infusus appetitiuus vt sic immediate diniditur                            | Habitus ve sumat vnitatem ab obiecto quòd quid requi-                                                    |
| in duas species. 731.50                                                                                  | ratur? 598.42                                                                                            |
| Habitus intellectualis acquisitus dividitur in speculati-                                                | Habitus boni & mali quatuor gradus secundum Henri-                                                       |
| uum, & practicum adaquate. 731.49                                                                        | ricum, secundum alios tres. 785.3                                                                        |
| Habitus irascibilis ad propellendum benè vocari potest                                                   | Habitus diuisio in intellectualem,& appetitiuum quomo-                                                   |
| bellicosisas. 736.72                                                                                     | do detur? 731.49                                                                                         |
| & babitus eius ad sufferendum vocatur patientia, ibid.                                                   | Item in infusum, & acquisitum, & quid vterque? ibid.                                                     |
| et vierque est species fortitudinis. ibid.                                                               | Habitus divisiones, & subdivisiones. 728.8                                                               |
| Habitus malus non potest communicare malitiam actua-                                                     | Habitus fidei nulla est necessitas multiplicandi specie.                                                 |
| lem actui, nec actus mali prateriti. 993.57                                                              | 591.15<br>Habitus infusi tres conditiones. 634.9                                                         |
| Habitus moralis generatur in voluntate. 702.1<br>Habitus naturalis , & supernaturalis quomodo disserunt? | Habitus infusi tres conditiones. 634.9  Habitus intellectualis indigentia unde oriatur? 779.9            |
| 590.8                                                                                                    | Habisus per se infusi requisitio ad virtutes morales non                                                 |
| Habitus nullus determinat nisi ad suum actum, vel illo                                                   | arguit quòd sint per se infusa. 841.249                                                                  |
| mediante. 568.91                                                                                         | Habitus practici diuisio. 728.8                                                                          |
| Habitus nullus facit obiectum clarum niss mediante actu.                                                 | Habitus speculatiui dinisio. ibid.                                                                       |
| 587.167                                                                                                  | Habitus vt sic divisio in speculativum & practicum plu-                                                  |
| Habitus nullus ponendus est pro boc statu prater habitus                                                 | ribus modu potest considerari. 605.70                                                                    |
| virtutum acquisitarum. 722.26                                                                            | Habitum eumdem esse speculatiuum, & practicum non                                                        |
| Habitus nullus voluntatis potest determinare ad actum                                                    | repugnat. 604.67                                                                                         |
| intellectus immediate. 567.91  Habitus omnis unus potest habere unum adaquatum                           | Habitum fidei quandoque infundi sine charitate, probabile est. 852.297                                   |
| actum, vel plures. 295.14                                                                                | Habitum ponere in vna tautum ex potentiis subordina-                                                     |
| Habitus omnis bominis disponit modo humano. 714.3                                                        | tis sufficit, quando ad actum unius sequitur actus al-                                                   |
| Habitus particularis virtutis datur ad prosequendum bo-                                                  | terius. 807.94                                                                                           |
| num vt sic. 574.114                                                                                      | Habitum vitiosum producere non est contra bonitatem                                                      |
| Habitus perfectiuus concupiscibilis est temperantia, ira-                                                | dininam. 918.43                                                                                          |
| fcibilis fortitudo. 738.14                                                                               | Habitum vnum probabile est posse dari, qui inclinet in-                                                  |
| Habitus perfectus virtutis non distinguitur specie ab ha-                                                | distincte ad plures actus in specie. 679.6                                                               |
| bitu imperfecto eiusdem. 786.9                                                                           | Habitus aly non dantur, de facto distincti à virtutibus                                                  |
| Habitus ponendus est ad temperandas delectationes spiri-<br>tuales. 740.89                               | infusis, & acquisitis. 713.17<br>Habitus dantur in membris corporis,& brutis. 706.19                     |
| tuales. 740.89<br>Habitus primrum principiorum aliquo modo necessarius                                   | Habitus diuersi inclinantes ad idem formale obiectum an                                                  |
| ad perfectionem natura. 290.8                                                                            | fint dabiles. 679.5                                                                                      |
| Habitus primorum principiorum datur secundum Sco-                                                        | Habitus duo supernaturalis fidei respicientes renelatio-                                                 |
| tum. 779.6                                                                                               | nem diuinam non implicant. 599.45                                                                        |
| Habitus quis possit stare cum fide. 483.14                                                               | Habitus infusi cur fundantur. 564.73                                                                     |
| Habitiu quod sit speculatium, aut practicus non desumi-                                                  | Habitus omnes virtutum non possunt unico actu acqui-                                                     |
| tur a fine extrinseco. 603.58                                                                            | rere statum perfectum virtutis. 791.26                                                                   |
| Habitus quomodo dinidatur in intellectualem, & appeti-<br>tiuum? 731.49                                  | Habitus quomodo enacuentur in patria? 685.2                                                              |
| Habitus quomodo ponatur in potentia? 731.49                                                              | Habitus quomodo ponantur in potentius. 699.4<br>Habitus spectantes ad diversas specie potentias, eo ipso |
| Habitus quomodo sumit specificationem ab obiecto motivo                                                  | funt diuersa speciei. 589.6                                                                              |
| formali? 589.5                                                                                           | & quomodo hoc sit intelligendum? ibid.7                                                                  |
| Habitus scientia subalternate causatur immediate ex                                                      | Habitus speculativa non habent necessariam inter se con-                                                 |
| principius subalternantus. 485.18                                                                        | nexionem. 854.305                                                                                        |
| Habitus spei enacnabitur in patria. 684.3                                                                | & hinc colligitur virtutes appetitiuas non esse; con-                                                    |
| Habitus supernaturalis potest elicere actum discursiuum,                                                 | nexas. ibid.                                                                                             |
| & non discursiuum, sicut & altum liberum, & non li-                                                      | Habitus speculatiui & practici dantur. 724.31                                                            |
| berum. 608.84                                                                                            | ltem appetitiui. ibid.32                                                                                 |
| Habitus temperans amorem cibi distinguitur à tempe-<br>rante amorem petus. 740.89                        | Habituum diuersitat non ex quacunque diuersitate speci-<br>fica obiecti formalis oritur. 591.13          |
| rante amorem potus. 740.89<br>Habitus temperantia posset esse in Angelo. 704.16                          | fica obiecti formalis orstur. 591.13<br>Habituum , & entitatum supernaturalium cognitio quo              |
| Habitus temperantia potest se solo perfectissime inclinare                                               | sensus esset supernaturalis, & quo non? 319.49.65 50                                                     |
| ad honestatem temperantia. 789.16                                                                        | Habituum prima specificatio unde praueniat? 600.47                                                       |
| & alie virtutes ad illam non inclinant. ibid.                                                            | Habituum supernaturalium in substantia non potest osten-                                                 |
| Habitus Theologicus quidsit? 610.97                                                                      | di necessitas pro hoc statu, seclusa reuelatione. 724.                                                   |
| Habitus virtutis moralis obliquari non potest. 796 46                                                    | 33                                                                                                       |
| Habitus virtutis posset perdisine deperditione prudentia.                                                | Habituum vnitas quando colligi petest ex vnitate specisi-                                                |
| 822.164  Habitus vitinius potest concurrere ad augmentum menisi                                          | ca obietti formalis. 500.8                                                                               |
| Habitus vitiosus potest concurrere ad augmentum meriti.<br>928.43                                        | Habitus infusos dari fuit tantum probabile ante Concilium Tridentinum. 724.35                            |
| ly Habitus unde derivatur, & quot sunt eins species?                                                     | lium I ridentinum. 724.35<br>Habitus infusos dari non probatur ratione naturali. 656.                    |
| 170. G                                                                                                   | 19                                                                                                       |
| Habitus vnus fidei sufficit pro omnibus credibilibus.                                                    | Hæresis omnis est ex Scriptura male intellecta. 471.                                                     |
| 778.5                                                                                                    | 18                                                                                                       |
|                                                                                                          | Hæreticus                                                                                                |

| Hæreticus creass adjone anostatione. 501.141                                                                    | rionejras unius virtuitis quoties occurrit, non occurrune                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Hareticus firmius adharet errori, quam Catholicus veri-                                                         | caterarum honestates. 786.8                                                                                             |
| tati. 610.50<br>Heretici cur non credant obiettis vilis fide diuina, 615.                                       | Hostis licèt decipi non possit absque mortali in conuentio-<br>nibus publicis, potest tamen in aliis occasionibus. 970. |
| 123<br>Haretici quibus benè proponuntur motiua fidei an discre-                                                 | 199<br>Hostes fugiendo, aut simulando fugam, non significant pre-                                                       |
| dant? 549.12                                                                                                    | prie fugam. 973.205                                                                                                     |
| Haretici quemodo non determinentur ad fidem propositis                                                          | H V                                                                                                                     |
| motinia credibilitatis? 549.9<br>Hareticorum conciones adire non est ex natura sua ita                          | Humanitas quomodo sit prior partibus? 84.6<br>Humilitas ponitur ad moderandos honores. 740.89                           |
| malum,quin benè fieri possit. 534.190                                                                           | НҮ                                                                                                                      |
| eum Hareticus non licet communicare in suu caremoniu.                                                           | Hyperdulia fumma debetur Christo, quà homo rediment,                                                                    |
| 534.193<br>nec iis interesse, iubente ețiam Principe tali. ibid.                                                | latria, quà Dem creans? 226.12                                                                                          |
| H.I                                                                                                             | 1 <b>A</b>                                                                                                              |
| Hiberni multa patiuntur, nè Principi iubenti ut ingre-                                                          | Acob an fuerit mentitus singendo, & dicendo se esse                                                                     |
| diantur hareticorum templa, obtemperent. 535,194<br>Historia Cornely ad multa adducitur; sed male ad pro-       | Lacob non excusatur à peccato mendacy. 965.177                                                                          |
| bandum fidem Christi non esse necessariam ad instifica-                                                         | ID                                                                                                                      |
| tionem post Enangely promulgationem. Item ad pro-                                                               | Idolothyta comedere, & vei caremoniis falsa religionis                                                                  |
| bandum requiri fidem Christi ad instificationem. § 12.                                                          | an aliquando liceat? 532.178  Idolum nibil esse in mundo quomodo dicatur?, 855.B                                        |
| 79,90.91<br>Historia Cornely an valeat ad probandum qued absque                                                 | per Idola non iuratur nisi ex errore. 981.5                                                                             |
| gratia iustificante posset quis observare solam legem?                                                          | nec per creaturas, nist quatenus respicium Deum.                                                                        |
| § 12.91<br>Historia Cornely non probat Baptismum non esse necessa-                                              | ibid,                                                                                                                   |
| rium ad iustisicationem habita commoditate eisu. 5 12.                                                          | Ichu peccaniene simulando se velle colere Idola? 530.171                                                                |
| 91                                                                                                              | Iehu propter quid premiatus? 975.217                                                                                    |
| HO                                                                                                              | Iciunium frangens ex inaduertentia non peccat, quamuis                                                                  |
| Homogenei nulla pars recipit pradicationem illim cui m<br>est pars integralis. 69.13                            | esset illud facturui , si cognosceret esse ieiunandum.<br>994.62                                                        |
| Homo factus est Deus vera propositio. 197.7                                                                     | , I G                                                                                                                   |
| Homo nunquam babuit obligationem operandi semper ex                                                             | Ignis non existens quomodo corruptibilis? 447.15                                                                        |
| institua fanctificante. 835.218                                                                                 | Ignis substantia perfectior substantia aqua. 268.2                                                                      |
| Homo posset prudenter perduci ad finem per merita, & re-<br>moueri per demerita, quamus non prohiberes Deus ea, | Ignem esse calidum unde colligatur? 619.143 non est simpliciter certum quòd calefaciat. ibid.144                        |
| qua sunt secunda tabula. 883.121                                                                                | Ignoranti ea qua sunt necessaria ex pracepto non debet                                                                  |
| Homo propriè significabat & suppositum natura huma-                                                             | negari absolutio. 527.156                                                                                               |
| na, & ipsam naturam in concrete Metaphysico. 135.                                                               | nist rarissimè, ibid. 157 Ignorantia quacumque aut antecedens, aut concomitans                                          |
| Homo purus posset satisfacere pro genere bumano, si Dous                                                        | non excusat ab obligatione iuramenti. 1023.187                                                                          |
| wellet. 429.9<br>Homo quod faceres, non imputatur, sed quod facit. 994.63                                       | qua & qualis excufet. ibid.188                                                                                          |
| Homo quod faceres, non imputatur, sed quod facit. 994.63 Homo significat propriè naturam bumanam in concreto    | qua sit circa substantiam rei, & qua circa circumstan-<br>tias. ibid.                                                   |
| Metaphysico. 135.51                                                                                             | ibia.<br>I L                                                                                                            |
| Homatribus modu potest moueri ad operandum iuxta ali-                                                           | Ilaplus generalis includit in se primitatem causa efficien-                                                             |
| quos. 726.43                                                                                                    | tis in illabente.                                                                                                       |
| Hominu denominatiuum proprium quid? 194.in com.<br>Hominus viatorus adductio in testimonium quomodo posset      | Imperium practicum non datur distinctum à iudicie.                                                                      |
| confirmare veritatem, o inducere ad credendum?                                                                  | 802.73                                                                                                                  |
| 986.33                                                                                                          | etsi daretur, non seruiret proposito? ibid.74                                                                           |
| G quamodo non? 987.33                                                                                           | Imprudentia non est habitus deceptinus, quia dictat vera<br>media ad malum sinem. 806.14                                |
| Hominem assumptum qui affirment. 133.44  & Patres hoc negantes explicantur. 134.47                              | media ad malum finem. 806.14<br>I N                                                                                     |
| Homines non possunt dispensare in praceptie expressis De-                                                       | Inæqualitas amoris Dei non est propter bonitatem pra-                                                                   |
| calogi sicut nec in vilis alije Iures natura. 890.154                                                           | suppositam in creaturis. 693.6                                                                                          |
| Homines veteris Testamenti videbantur vti aquiuocatione. 939.84                                                 | Inanimata non sunt diligibilia. 694.6<br>Inanimata quomodo ex charitate sunt diligibilia. 693.6                         |
| Honestas particularis fidei non est obedientia, aut studio-                                                     | Inassumptibile qued est, est incurabile. 147.110                                                                        |
| statu. 574.117                                                                                                  | Incarnari non est passio. 25.16                                                                                         |
| Honestas particularis virtutis infusa Temperantia qua-                                                          | Incarnatio Christi an fuerit volita ab aterno ex occa-                                                                  |
| namsit? 845.270<br>Honestas specialis actus credendi non arguit praceptum                                       | fione? 415.1<br>Incarnatio vt credita ab antiquis, & à nobis non est idem                                               |
| de credendo. 522.133                                                                                            | obiectum. 541.236                                                                                                       |
| Honestas specialis actus sidei aquè reperitur in omnibus                                                        | Incarnationis, & Trinitatis fides explicita non fuit sem-                                                               |
| allibus fidei. 522.134<br>Honestas specialis fidei quomodo ex inhonestate insidelita-                           | per necessaria necessitate pracepti. 507.56<br>Incarnationis vnitas est vnitas ordinis. 5.3.in com.                     |
| tie probari possiti                                                                                             | Incarnationem ob reuelationem sicut eodem assensu posset                                                                |
| Honestas virtuus in que consistat dictare, non est dictare                                                      | quis credere,posset etiam assentiri pramissis, & conclu-                                                                |
| de mediis. 816.124                                                                                              | fioni. 607.80                                                                                                           |

| Inclinatio appetitus sensitiui non est ad bonum honestum.<br>919.44                                              | Infirmi magis curant bona propria,quàm communia.899, in text.                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Inclinatio babitus vitiosi est ad bonum delettabile, vel                                                         | Ingenitum cur non dicat per se primò negationem? 157.                                                               |
| Inclinatio naturalis duplex. 339.15.273.2.340.5<br>Inclinatio naturalis est recta. 668.2                         | Inhonorare Deum nulla potestate licere potest. 900.                                                                 |
| Incommoda nulla excusant locutiones restrictas, sicut nec                                                        | Inimicus quicquid sibi potest ordinate nolle , possum ege                                                           |
| ipsa mendacia. 950.130                                                                                           | illi. 671.4                                                                                                         |
| Incommoda si non possint vitari absque oratione restricta,<br>vel mendacio, relinquenda sunt diuina providentia. | Inimico tenemur succurrere in euidenti necessitate spiri-<br>tuali. 673.11                                          |
| 950.132                                                                                                          | Insmicum diligere an sit necesse ex charitate. 670.1                                                                |
| Incommunicabilitas est duplex, & quid veraque.                                                                   | Iniquitatem operantes quomodo errent? 820.142                                                                       |
| 129.70                                                                                                           | Iniuria potest sieri alicui duobus modis. 888.146                                                                   |
| Incommunicabilitas Metaphysica non prouenit à persona-                                                           | Iniaria quomodo non licitè fiat? ibid                                                                               |
| litate. 139.75<br>nec Incommunicabilitat respectu subiecti inhasionis , sicut                                    | Innocentius III. non facit mentionem de controuersia<br>vila inter Catholicos circa infusionem meralium. 843        |
| nec per modum partis effentialis physica, aut partis in-                                                         | 258                                                                                                                 |
| tegrantis. ibid.                                                                                                 | Instans vitimum quietis quid vocetur? 95.1                                                                          |
| Incommunicabilitas natura ad partes integrales non pro-                                                          | Intellectio cur licet prasupponatur necessario ad volitio                                                           |
| uenit a perjonalitate. 164.175                                                                                   | nem,non sit de essentia eisa.  817.131                                                                              |
| Incommunicabilitas natura fingularis cur ex positiuo, non<br>verò incommunicabilitas suppositi? 157.147          | Intellectio intuitiua Christi de facto simpliciter fui<br>perfectissima negatiue. 312.17                            |
| Incommunicabilitas non benè explicatur, dicendo quòd sit                                                         | Intellectio vt praesisè tendens in obiectum finitum non el                                                          |
| incommunicabilitas alteri. 138.67                                                                                | infinita formaliter. 316.33                                                                                         |
| nec per boc quòd dicatur respectu alicuius, cui possit                                                           | Intellectus ad voluntatem non debet poni maior subordi-                                                             |
| natura supernaturaliter communicari, ibid. 68                                                                    | natio, quam ratio, aut authoritas cogat. 557.4                                                                      |
| Incommunicabilitas nulla inseparabilis à natura preuenit<br>à personalitate. 139.74                              | Intellective agens, & possibilis quomodo disservant? 107.3                                                          |
| a personalitate. 139.74<br>Incommunicabilitat personalit <b>ati</b> e non benè destribitur                       | Intellectus Angelicus perfectior intellectus Christi. 310<br>6. & 7                                                 |
| per ordinem ad supposium extrinsecum. 140.78                                                                     | Intellectus anima Christi an finitus? 304.                                                                          |
| nec si dicatur incommunicabilism ad vllum extrinse-                                                              | Intellectus anima Christi nouit omnes quiditates. 304.                                                              |
| cum, ibid,                                                                                                       | Intellectus anima Christi potest passinè recipere unionen                                                           |
| vel in dependentia, aut ordine ad complementum aliqued extrinsecum.                                              | Verbi. 287.<br>Incellectus an sit infinitus? 299.                                                                   |
| Incommunicabilitas personalitatis positiua non arguit in-                                                        | Intellectus an set infinitus? 299.  Intellectus Beati videátne omnia habitualiter? 300.                             |
| assumptibilitatem. 148.113                                                                                       | 'Intellectus Christi si baberet vnam visionem infinitorum                                                           |
| Incommunicabilitas physica duplex. 139.71                                                                        | ant infinitas,essetnè harum, aut illisu principium elici                                                            |
| Incommunicabilitas secunda, quam tribuit Suarez perso                                                            | tiuum? 298.19                                                                                                       |
| nalitati. 138.67<br>Incommunicabilitas si requiratur in assumente, na-                                           | Intellectus coniunctus ex se potest intelligere independenter à phantasmatibus.                                     |
| tura dinina nequit assumere; secus si non requiratur.                                                            | Intellectus cum obiecto est cansa adequata actus sidei, cun                                                         |
| 131.36                                                                                                           | subordinatione tamen ad non dissensum voluntation                                                                   |
| Incommunicabilitas suppositi vt sic quanam sit? 141.84                                                           | 557.42                                                                                                              |
| Incommunicabilitas tot modu dicitur, quot communicabilitas.                                                      | Intellectus cur non determinetur ad credendam quand                                                                 |
| Indeliberatio in peierando an excuset à mortali.990.45                                                           | non est enidentia physica reuelationis dinina. 553.2<br>Intellectus diuinus necessariò iudicat. Deum non esse asse  |
| Indeliberatio nullos excusat à peccato. 1018.211                                                                 | ciendum irreuerentia,nec mentiendum. 882.11                                                                         |
| Indeliberationis excusantis à mortali varij sunt modi.                                                           | Intellectus dininus si moneretur ab aliquo sinito vilesceret                                                        |
| 990.45                                                                                                           | 690.4                                                                                                               |
| de Indeterminatione subietti respettu accidentu sibi                                                             | Intellectus ex se habet producere cognitiones independent tes à sensibus.                                           |
| Indispensabilitas mendacy ratione probatur. 922.15.                                                              | tes a jenjibus.<br>Intellectus babet vnam virtutem Theologicam , volunti                                            |
| o alia, ibid. 17.0 18.0 alia 923.19                                                                              | duas. 640.2                                                                                                         |
| Individuatio & multiplicatio numerica potest aliquo                                                              | Intellectius necessitatur necessitate specificationis ad asset                                                      |
| modo defumi à fubiettis. 589.4                                                                                   | sum scientificum.  549.                                                                                             |
| Inductio non sufficit ad scientiam, nec ideò datur univer-<br>sale. 486.19                                       | Intellectus non prafert vnam virtutem alteri per vna<br>prudentiam. 827.19                                          |
| Inductio potest accipi dupliciter. 486.2.19.6                                                                    | Intellectus non subordinatur voluntati sicut potentia l                                                             |
| Infamia duplex. 1019.216                                                                                         | comotina. 555.3                                                                                                     |
| Infideles tam cognoscentes, quam non cognoscentes Deum                                                           | Intellectus nullus creatus potest Deum comprehender                                                                 |
| possunt elicere aliquem actum virtutis absque circum-                                                            | quia non est commensuratio hincinde. 290. IntelleEtus quis dicitur aliquid comprehendere? ibi                       |
| flantia vitiante. 298.188<br>Infinitas intensiua potest dari in actu. 298.1                                      | Intellectus quis dicitur aliquid comprehendere? ibi.<br>Intellectus quo est perfectior, eo cognitio naturalis ipsiu |
| Infinitum non est componibile ve pars, est camen unibile.                                                        | cateris paribus, est perfectior. 3 10.                                                                              |
| 25.16                                                                                                            | Intellectus quomodo possit dependere à voluntate in pro<br>ductione actus sidei? 5 46. 2 4                          |
| Infinitum non habet quodcunque ens formaliter, sed vir-                                                          | ductione actus fidei? 546.24                                                                                        |
| tualiter, aut eminenter. ibid.<br>Infinita eidem inesse possunt, cui duo eiusdem rationis in-                    | Intellectus quomodo se solo posset credere absque voluntat                                                          |
| funt. 297.16                                                                                                     | 5 5 2 . 21<br>Intellectius tam prasupponitle <b>gem naturalem</b> , quàm post                                       |
| Infinita simul coëfficere qualem arguat infinitatem? 300.21                                                      | tinam. 862.2                                                                                                        |
|                                                                                                                  | Intellest                                                                                                           |

| dientia. (21.129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 111 cactentiam non elle exploendam Deo exterminis no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | tum est. 903.206                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Intellectus & voluntatis actus quomodo differant. 663.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | IS 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| an Intellectum anima Christi primò, & immediatè persici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Israëlitæ sine dispensatione spoliarunt Ægyptios,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | duplicites expanitus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| visione Verbi perfectissima possibili creatura, possibile                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | dupliciter exponitur. 911.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| fuerit? 283,1<br>& an videre omnia in Verbo, qua Verbum videt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| & an videre omnia in Verbo, que Verbum videt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Iudaus potest elicere aliquas conclusiones ex dictis Pau-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 284.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | li, sicut fidelis. 480.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Intellectum divinum determinari necessariò ad cognoscen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | li , sicut fidelis. 480.7<br>Iudai an operati fuerint bonum in passione Christi? 425.D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Teld Contain the transfer of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| dam aliquam propositionem non necessariò veram ab-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | that sine that co entachts non possent princenter Christo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| furdum est. 883,118 Intellectum nibil quietaret nisi videretur sub ratione insi- niti formaliter. 289.6 Intellectum subordinari voluntasi quoad actum sidei non implicat. 552.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Iudai sino iudicio euidenti non possent prudenter Christo<br>credere. 586.163<br>Iudex illegitimus, aut dominiu nequit obligare ad non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Intellectum nibil quietaret nisi videretur sub ratione insi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Iudex illegitimus, aut dominiu nequit obligare ad non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| miti formaliter 280.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | aquinocandum in vllo casu. 931.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Totalla Storm Charles and and and a Storm Edding                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Index legisions of demission a flow ablicance days                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ansenection Juggrainars voluntais quoda action jues non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Iudex legitimus, & dominus possunt obligare ad non aqui-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| emplicat. 552.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | nocandum in multis casibus, non in omnibus. 931.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| in Intellectu sunt dua partes imaginu, in voluntate vna.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Iudicialia legis noue forte plura, & grauiora sunt impo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 640.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | sua à superioribus, quam erant in veteris 1035.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Intellectuum posset esse distinctio specifica sine distinctione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Tudicium aliqued corress quemodo no les vaquiri ad em                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Iudicium aliquod certum quomodo posset requiri ad om-<br>nem actum virtutis. 818.135<br>Audicium, aut cognitio habitualiter manens non potest ex-<br>citare aliam cognitionem. 577.126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fpecifica cognitionum, 311.12 Intelligentia, feientia, & fapientia quomodo distinguan- tur? 776 B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | nem actum virtuiu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Intelligentia, scientia, & sapientia quomodo distinguan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | "Audicium, aut cognitio habitualiter manens non potest ex-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7/012                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | citare aliam cognitionem. \$77.126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Intelligibilia multa sunt, qua factibilia non sunt. 269.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Iudicium credibilitatis non debet esse moraliter euidens,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Table 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 579.134  Fuliaium da anadibilis da anadusia ad antistruam ana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Intemperatus cur posses aliquem actum temperatum eli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | industry at creatoristate conducte an volitionem cre-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| cere,& peccator aliquem actum bonum , non eft eadem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Iudicium de credibilitate conducit ad volitionem cre-<br>dendi. 577.124<br>non semper requiritur. ibid.125. & 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ratio. 811.210                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | non semper requiritur. ibid, 125. & 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ratio. 833.210 Intentio particularis cur requiratur ad votum, & non ad iuramentum? 982.12 Intentio particularis obligandi se non requiritur ad obligationem iuramenti. 1010.125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Iudicium de credibilitate etiam fundamentali non requi-<br>ritur semper ad sidem. 578.13 I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| in amount 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | view Graner ad Edem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 7 1 1 1 1 1 0 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | This jemper au juiem,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Intentio particularis obligandi je non requiritur ad obli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium de credibilitate non requiritur necessarió ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| gationem iuramenti. 1010.125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | fidem humanam. 578.127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Interficiendus quomodo se gerere deberet in casu quo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | fidem humanam. 578.127<br>& cur requireretur maxime? ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Dem dispensaret extraordinarie ad eius interfectio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Indicium de credibilitate non requiritur unquam for-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| mem cum alique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| nem cum alique. 887.140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | maliter ad credendum? 578.130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| & quid si dispensatio fieret cum pracepto? ibid.& 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Iudicium dependens à motino fallibili moraliter non est<br>certum moraliter. 581.142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ΙO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | certum moraliter. §81.142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <del>-</del> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Ionas dubitauit de inclusione conditionic in sua prophetia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ionas dubitanit de inclusione conditionis in sua prophetia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 938.82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 938.82 Ioleph an fuerit memituu suis fratribus? 966.180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  586.163  6 semper in conuersione magna nationis.  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 938.82<br>Ioleph an fuerit memituu suis fratribut? 966.180<br>I R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 femper in conuerfione magna nationis.  7 judicium fidei datur ex speciali inspiratione.  7 judicium fidei datur ex speciali inspiratione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 938.82 Ioleph an fuerit memituu suis fratribut? 966.180 I R Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 semper in conuersione magna nationia.  1 ibid.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 938.82<br>Ioleph an fuerit memituu suis fratribut? 966.180<br>I R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 semper in conversione magna nationia.  1 ibid.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 938.82 Ioseph an fuerit mensitus suis fratribus? 966.180 I R Ira partis sensitius potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis. 748.118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 semper in conversione magna nationis.  1 ibid.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernatura-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 938.82 Ioseph an fuerit memituu suis fratribus? 966.180 IR Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis. 748.128 etiam ex motiuo malo. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernatura- le, sides non esset initium iustificationis.  562.67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 938.82 Ioseph an fuerit memituu suis fratribus? 966.180 IR Ita partus sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutiu. 748.128 etiam ex motiuo malo. ibid. Ira unde procedat? 736.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat. \$86.163 & femper in conversione magna nationis. ibid. Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione. 756.158 Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160 Iudicium pracedens actum voluntatis si esses supernatura- le, sides non esset initium iustificationis. 562.67 Iudicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 938.82 Ioseph an fuerit mensitus suis fratribus?  I R Ita partis sensitius potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo. Ira vnde procedat? Trasci quando est cum tristitia,& quando non? 730.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 semper in conuersione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernaturale, sides non esset initium iustificationis.  562.67  Iudicium pracedens sidem licèt non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  582.146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 R Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis. 1 R etiam ex motiuo malo. 1 ra vnde procedat? 1 rasci quando est cum tristitia, & quando non? 1 rascibilis alio modo tendit in vindictam, quam concu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 semper in conversione magna nationis.  Iudicium sidei datur ex speciali insspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refassa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernaturale, sides non esset initium iustificationis.  562.67  Iudicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  582.146  Iudicia prarequista ad sidem an sint practica? 587.168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 938.82 Ioseph an fuerit mensitus suis fratribus?  I R Ita partis sensitius potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo. Ira vnde procedat? Trasci quando est cum tristitia,& quando non? 730.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  6 semper in conuersione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernaturale, sides non esset initium iustificationis.  562.67  Iudicium pracedens sidem licèt non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  582.146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 Oseph an fuerit memituu suis fratribus? 966.180  I R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis. 748.128 etiam ex motiuo malo. ibid. Ira vnde procedat? 736.70  Irasci quando est cum tristitia, & quando non? 730.10  Irascibilis alio modo tendit in vindistam, quam concupiscibilis. 735.69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat.  6 femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernaturale, sides non esset initium iustificationis.  562.67  Iudicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  582.146  Iudicia prarequisita ad sidem an sint practica? 587.168  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 R  Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ira vnde procedat?  Irasci quando est cum tristitia, er quando non?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quam concupicibilis.  735.69  Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupicibilis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat.  femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Jefo. 158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernaturale, sides non esset initium iustificationis.  Jefo. 67  Iudicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  Jefo. 146  Iudicia prarequisita ad sidem an sint practica? Jefo. 168  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  Jefo. 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 938.82 Ioseph an fuerit memituu suis fratribus? 966.180 I R Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis. 748.128 etiam ex motiuo malo. ibid. Ira vnde procedat? 736.70 Itasci quando est cum tristitia, est quando non? 730.10 Itascibilis alio modo tendit in vindictam, quam concupiscibilis. 735.69 Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis. 730.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat.  6 femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. 585.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esses supernaturale, sides non esses initium iustificationis.  562.67  Iudicium pracedens fidem licet non esses certum, ipsa sides posset esse certa.  582.146  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  576.122  Est quo iudicatur bonum esse credere.  ibid.123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 938.82 Ioseph an fuerit mensitus suis fratribus?  I R Ira partis sensitius potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ira unde procedat?  Irasci quando est cum tristitia, or quando non?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  735.69 Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11 Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat. \$86.163 & femper in conversione magna nationis. ibid. Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione. 756.158 Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$85.160 Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustificationis. \$62.67 Iudicium pracedens fidem licet non esse certum, ipsa sides posse esse certa. \$82.146 Iudicia prarequisita ad sidem an sint practica? \$87.168 Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate. \$76.122 Est quo iudicatur bonum esse credere. ibid. 123 Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  248. 128 258. 279. 279. 279. 279. 279. 279. 279. 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  fremper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Jefenser euidens possit esse de refalsa. \$8,160  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustificationis.  Jefenser spesse serta.  Jefenser spesse serta.  Jefenser serta.  Je |
| 938.82 Ioseph an fuerit mensitus suis fratribus?  I R Ira partis sensitius potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ira unde procedat?  Irasci quando est cum tristitia, or quando non?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  735.69 Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11 Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  fremper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Jefenser euidens possit esse de refalsa. \$8,160  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustificationis.  Jefenser spesse serta.  Jefenser spesse serta.  Jefenser serta.  Je |
| 1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  248. 128 258. 279. 279. 279. 279. 279. 279. 279. 279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat. \$86.163 & femper in conversione magna nationis. ibid. Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione. 756.158 Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$85.160 Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustificationis. \$62.67 Iudicium pracedens fidem licet non esse certum, ipsa sides posse esse certa. \$82.146 Iudicia prarequisita ad sidem an sint practica? \$87.168 Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate. \$76.122 Est quo iudicatur bonum esse credere. ibid. 123 Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 R  Ira partis fensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ira partis fensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  1 R  Ira partis fensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 78. 128  1 128  1 128  1 128  1 128  1 128  1 128  1 128  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  1 129  | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat.  (586.163) (5) (6) (6) (6) (7) (6) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1) (1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1 R  Ita partis fensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ita partis fensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  1 R  Ita partis fensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esses supernatura- le, sides non esset initium instiscationis.  \$62.67  Iudicium pracedens fidem licèt non esset certum, ipsa fides posset esse certa.  \$82.146  Iudicia prarequisita ad sidem an sint practica?  \$87.168  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  \$76.122  Est quo iudicatur bonum esse credere.  ibid.113  Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  \$86.166  Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  \$85.159  Iudicium probabile qui habet, non debet babere formidi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1 R  Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustisicationis.  (c) fides non esse initium iustisicationis.  (c) fides non esse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fides posse esse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fides  (c) fides posse esse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fides posse esse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse si fides prudentia.  (c) fides prodentia.  (c) fides prodentia.  (c) fides posse si fides prodentia.  (c) fides posse si fides posse si fides prodentia.  (c) fides posse si fides prodentia.  (c) fides posse si fides posse si fides prodentia.  (c) fides posse si fides prodentia.  (c) fides prodentia.  (c  |
| 1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  248. 118 256.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276.70 276. | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernatura- le, sides non esset initium iustificationis.  \$62.67  Iudicium pracedens fidem licet non esset certum, ipsa fides posset esse certa.  \$82.146  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  \$56.122  Est quo iudicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  \$86.166  Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- xime.  \$85.159  Iudicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  \$84.153  Iudicium proponens rem faciendam est iudicium propo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  248. 118  etiam ex motiuo malo.  Irasci quando est cum tristitia, or quando non?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  735.69  Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Irascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiu actu quinam sint?  735.69  Irascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit vtriusque?  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustificationis.  \$62.67  Iudicium pracedens fidem licet non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  \$82.146  Iudicia prarequisita ad sidem an sint practica? \$87.168  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  \$56.122  Est quo iudicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  \$86.166  Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- xime.  \$85.159  Iudicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  \$84.153  Iudicium proponens rem faciendam est iudicium propo- nens rem vt bonam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  248. 118  etiam ex motiuo malo.  Irasci quando est cum tristitia, or quando non?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  735.69  Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Irascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiu actu quinam sint?  735.69  Irascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit vtriusque?  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esset supernatura- le, sides non esset initium iustificationis.  \$62.67  Iudicium pracedens fidem licet non esset certum, ipsa fides posset esse certa.  \$82.146  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  \$56.122  Est quo iudicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  \$86.166  Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- xime.  \$85.159  Iudicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  \$84.153  Iudicium proponens rem faciendam est iudicium propo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1 R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ira vnde procedat?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  735.69  Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Irascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiu actus quinam sint?  735.69  Irascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  & quodnam sit viriusque?  ibid.  Irascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Indicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Indicium moraliter enidens possit esse de restalsa. \$8,.160  Indicium moraliter enidens possit esse de restalsa. \$8,.160  Indicium pracedens actum voluntatis si esset supernatura- le, sides non esset initium instificationis.  \$62.67  Indicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  \$82.146  Indicia prarequisita ad sidem an sint practica? \$87.168  Indicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est indicium de credibilitate.  \$576.122  Est quo indicatur bonum esse credere.  ibid.123  Indicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  \$86.166  Indicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  \$85.159  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  \$84.153  Indicium proponens rem faciendam est indicium propo- nens rem vt bonam.  803.78  Indicium prudens quoties babetur de revelatione dinina,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| In Section of the sec | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate gnandoque, vt quis credat.  [S 66.163]  [Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  [Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. S 85.160]  [Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium instiscationie.  [S 62.67]  [Iudicium pracedens fidem licèt non esse certum, ipsa fides posse esse certa.  [S 82.146]  [Iudicium pracequisitum ad soluntatem credendi non est iudicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  [S 76.122]  [Iudicium pracequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  [S 86.166]  [Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  [S 85.159]  [Iudicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  [S 84.153]  [Iudicium proponens rem faciendam est iudicium propo- nens rem vt bonam.  [S 83.78]  [Iudicium prudens quoties habetur de revelatione diuina, toties potest quis ob eam credere, sistir reuera à parte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| In Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ita vinde procedat?  Itasci quando est cum tristitia, or quando non?  Itascibilis alio modo tendit in vindictam, quam concupiscibilis.  730.10  Itascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Itascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Itascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiuu actus quinam sint?  735.69  Itascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit viriusque?  ibid.  Itascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eiuu actus adaquatus quis?  ibid.72  Itc ad formam quidsit, or quid ad materiam.  263.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) semper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium iustisicationis.  (c) selet esse certa.  (c) selet esse certa.  Iudicium pracedens fidem licèt non esse certum, ipsa fides posset esse certa.  (c) selet esse certa.  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  (c) selet quo iudicatur bonum esse credere.  Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  (c) selet esse certas  (c) selet esse credere.  Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  (c) selet esse credere.  (c) selet esse credere formidi- nem actualem.  (c) selet esse credere sit credibilis pro- ximè.  (c) selet esse credere sit credere sit credibilis pro- ximè.  (c) selet esse credere sit credere sit credibilis pro- ximè.  (c) selet esse credere sit  |
| In Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ita vnde procedat?  Itasci quando est cum tristitia, or quando non?  Itascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  730.10  Itascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Itascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Itascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiu actu quinam sint?  735.69  Itascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit viriusque?  ibid.  Itascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eius actus adaquatus quis?  itascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eius actus adaquatus quis?  Ite ad formam quid sit, or quid ad materiam.  263.2  Itrecuperabilitas damni homicidy non facit quod sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) semper in conversione magna nationis.  Indicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. \$8,.160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium instiscationis.  (c) selet esse certa.  (c) selet esse supernatura  (c) selet esse superna  |
| In Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  Ita partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Itasci quando est cum tristitia, or quando non?  Itascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  730.10  Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Irascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiu actu quinam sint?  735.69  Irascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit vtriusque?  ibid.  Irascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eius actus adaquatus quis?  ibid.71  Ire ad formam quid sit, or quid ad materiam.  263.2  Irrecuperabilitas damni homicidy non facit quòd sit magis graue quàm periurium, nec quòd sit damnum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Of semper in conversione magna nationis.  Indicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. \$8,160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium instiscationis.  \$62.67  Indicium pracedens fidem licet non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  \$82.146  Indicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est indicium de credibilitate.  \$76.122  Est quo indicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Indicium pracequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  \$86.166  Indicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- xime.  \$85.159  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  \$84.153  Indicium proponens rem faciendam est indicium propo- nens rem vt bonam.  803.78  Indicium prudens quoties babetur de reuelatione dinina, toties potest quis ob eam credere, si sit reuera à parte rei.  614.121  Indicium quo indicantur credibilia esse reuelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus aliquando est actus sidei humana; aliquando actus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| In Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  Ita partis sensitiue potest coniberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Ita vnde procedat?  Itasci quando est cum tristitia, or quando non?  Itascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  730.10  Itascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Itascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Itascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eiu actu quinam sint?  735.69  Itascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit viriusque?  ibid.  Itascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eius actus adaquatus quis?  itascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eius actus adaquatus quis?  Ite ad formam quid sit, or quid ad materiam.  263.2  Itrecuperabilitas damni homicidy non facit quod sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Indicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. \$8,160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium instificationis.  (c) fedes non esse dens sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fedes posse esse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fedes posse esse certa.  (c) fedes posse esse certa.  (c) fedes posse esse sidem an sint practica? (c) fedes posse esse certa.  (c) fedes posse esse certa.  (c) fest esse supernatura- le, sides non esse certum, ipsa sides posse se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Inserting particular membitus suis fratribus?  I R  Ira partis sensitiue potest cohiberi ex motiuo cuiuscunque virtutis.  etiam ex motiuo malo.  Irasci quando est cum tristitia, or quando non?  Irascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  735.69  Irascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  730.11  Irascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  739.84  Irascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  730.12  eius actus quinam sint?  735.69  Irascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  737.80  or quodnam sit vtriusque?  ibid.  Irascibilem versari circa vindictam probatur.  736.70  eius actus adaquatus quis?  ibid.71  Ire ad formam quid sit, or quid ad materiam.  263.2  Irrecuperabilitas damni homicidy non facit quòd sit magis graue quàm periurium, nec quòd sit damnum magis reale; nec quòd magus osfendat iustitiam, quàm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  (b) femper in conversione magna nationis.  Indicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. \$8,160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esse initium instificationis.  (c) fedes non esse dens sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fedes posse esse sidem licèt non esse certum, ipsa sides posse esse certa.  (c) fedes posse esse certa.  (c) fedes posse esse certa.  (c) fedes posse esse sidem an sint practica? (c) fedes posse esse certa.  (c) fedes posse esse certa.  (c) fest esse supernatura- le, sides non esse certum, ipsa sides posse se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Inserting partition of the state of the stat | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Sec. 163  Este semper in conversione magna nationis.  Iudicium sidei datur ex speciali inssiratione.  Jest sesse sesse sudens possit esse de refalsa.  Iudicium moraliter euidens possit esse de refalsa.  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernaturale, sides non esse initium iustificationis.  Sec. 67  Iudicium pracedens fidem licèt non esse certum, ipsa fides posset esse certa.  Sec. 146  Iudicium prarequisita ad sidem an sint practica?  Iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  Sec. 122  Est quo iudicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  Sec. 166  Iudicium probabile potest facere vt res sit credibilis proximè.  Sec. 159  Iudicium probabile qui habet, non debet babere formidinem actualem.  Sec. 153  Iudicium proponens rem faciendam est iudicium proponens rem vt bonam.  803.78  Iudicium prudens quoties babetur de revelatione divina, toties potest quis ob eam credere, si sit reuera à parte rei.  Gialiti ludicium quo iudicantur credibilia esse reuelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus sicientia.  Sec. 166  aliquando actus Theologia, co aliquando opinionis, ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Insertis fensitive potest cohiberi ex motivo cuivscunque virtutis.  The stiam ex motivo malo.  In a vinde procedat?  In a vinde procedat vinde vin | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Se femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Je femper in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Je fols se refalsa.  Iudicium pracedens actum voluntatis si esse supernaturale, sides non esse initium iustificationis.  Je fologo se fologo se supernaturale, sides posset esse certum, ipsa fides posset esse certum ad sidem an sint practica?  Iudicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium de credibilitate.  Est quo iudicatur bonum esse credere.  Iudicium pracequisitum vt voluntat velit credere, est actus prudentia.  Je folos subicium vt voluntativelit credere, est actus prudentia.  Je folos subicium probabile potest facere vt res sit credibilis proxime.  Je folos subicium probabile qui habet, non debet babere formidinem actualem.  Je folos subicium proponens rem faciendam est iudicium proponens rem vt bonam.  Je folos subicium proponens quoties habetur de reuelatione divina, toties potest quis ob eam credere, si sit reuera à parte rei.  Iudicium quo iudicantur credibilia esse reuelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus scientia.  Je folos subicium quo iudicantur credibilia esse reuelata à Deo, aliquando actus Theologia, de aliquando opinionis, ibid.  Iudicium quo iudicantur credibilia esse reuelata à Deo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Insertis sensitive potest cohiberi ex motivo cuiuscunque virtutis.  Ta partis sensitive potest cohiberi ex motivo cuiuscunque virtutis.  Ta vinde procedat?  Trasci quando est cum tristitia, or quando non?  Trasci quando est cum tristitia, or quando non?  Trascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupissibilis.  Trascibilis indiget habitu moderante sicut concupissibilis.  Trascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupissibilis etiam.  Trascibilis etiam.  Trascibi | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Jenner in conversione magna nationis.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Jenner fides non este tinitum voluntatis si este supernaturale, sides non este tinitum iustiscationis.  Jenner fides non este tinitum iustiscationis.  Jenner fides posse sidem licet non este certum, ipsa sides posset este certa.  Jenner fides non este certum, ipsa sides posset este certum, ipsa sides posset este certum ad voluntationis.  Jenner fides posses supernaturation este iudicium praequisitum ad voluntation credendi non est iudicium praequisitum vt voluntation velit credere, est actus prudentia.  Jenner fides potest facere vt res sit credibilis proxime.  Jenner facere vt res sit credere.  Jenner facere vt res sit cred   |
| Insertis fensitive potest cohiberi ex motivo cuiuscunque virtuius.  The setiam ex motivo malo.  The setiam ex motivo tendit in vindictam, quàm concupissibilis.  The setialis indiget habitu moderante sicut concupissibilis.  The setialis potest habere actum vindicativum circa Deum.  The setialis potest habere actum vindicativum circa Deum.  The setialis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  The setial quinam sint?  The setial quinam sint?  The setiam eximan non potest poni in cerebro, nec concupissibilis etiam.  The quodnam sit viriusque?  The setiam eximan quid sit, or quid ad materiam.  The adformam quid sit, or quid ad materiam.  The  | Indicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  The semper in conversione magna nationis.  Indicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Indicium moraliter euidens possit esse de refalsa. \$85.160  Indicium pracedens actum voluntatis si esses supernaturale, sides non esset initium instiscationis.  Sol.67  Indicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  Sol.146  Indicium pracedens sidem licet non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  Sol.146  Indicium pracequisita ad sidem an sint practica?  Sol.122  Est quo indicatur bonum esse credere.  Indicium pracequisitum vt voluntat velit credere, est actus prudentia.  Sol.166  Indicium probabile potest facere vt res sit credibilis proxime.  Sol.169  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidinem actualem.  Sol.159  Indicium proponens rem faciendam est indicium proponens rem vt bonam.  Sol.78  Indicium prudens quoties babetur de revelatione divina, toties potest quis ob eam credere, sist revera à parte rei.  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus sientia.  Aliquando actus Theologia, d'aliquando opinionis ibid.  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo nunquam provenit ab habitu sidei.  Sol.166  Indicium si requireretur de revelatione ante sidem, duo in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Insertis fensitiue potest cohiberi ex motino cuiuscunque virtutis.  Ta partis sensitiue potest cohiberi ex motino cuiuscunque virtutis.  Ta unde procedat?  Trasci quando est cum tristitia, or quando non?  Trasci quando est cum tristitia, or quando non?  Trascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  Trascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  Trascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum robatur.  Trascibilis etiam.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum rocconcupiscibilis.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum rocconcupiscibilis.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum circa Deum.  Trascibilis dua nolita.  Trascibi | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Sec. 163 Grémper in conversione magna nationis.  Indicium sidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. 585.160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esset initium instiscationis.  Sec. 67  Indicium pracedens sidem licèt non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  Sec. 146  Indicium pracequisita ad sidem an sint practica?  Sec. 168  Indicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est indicium de credibilitate.  Sec. 122  Est quo indicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Indicium pracequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  Sec. 166  Indicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  Sec. 169  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  Sec. 159  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  Sec. 163  Indicium proponens rem faciendam est indicium propo- nens rem vt bonam.  Indicium prudens quoties habetur de revelatione divina, toties potest quis ob eam credere, sisti; revera à parte rei.  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus scientia.  Sec. 166  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo nunquam provenit ab habitu sidei.  Sec. 166  Indicium si requireretur de revelatione ante sidem, duo in- dicia baberentur simul de illa revelatione.  579.131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Insertis fensitive potest cohiberi ex motivo cuiuscunque virtuius.  The setiam ex motivo malo.  The setiam ex motivo tendit in vindictam, quàm concupissibilis.  The setialis indiget habitu moderante sicut concupissibilis.  The setialis potest habere actum vindicativum circa Deum.  The setialis potest habere actum vindicativum circa Deum.  The setialis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  The setial quinam sint?  The setial quinam sint?  The setiam eximan non potest poni in cerebro, nec concupissibilis etiam.  The quodnam sit viriusque?  The setiam eximan quid sit, or quid ad materiam.  The adformam quid sit, or quid ad materiam.  The  | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Sec. 163 Grémper in conversione magna nationis.  Indicium sidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. 585.160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esset initium instiscationis.  Sec. 67  Indicium pracedens sidem licèt non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  Sec. 146  Indicium pracequisita ad sidem an sint practica?  Sec. 168  Indicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est indicium de credibilitate.  Sec. 122  Est quo indicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Indicium pracequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  Sec. 166  Indicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  Sec. 169  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  Sec. 159  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  Sec. 163  Indicium proponens rem faciendam est indicium propo- nens rem vt bonam.  Indicium prudens quoties habetur de revelatione divina, toties potest quis ob eam credere, sisti; revera à parte rei.  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus scientia.  Sec. 166  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo nunquam provenit ab habitu sidei.  Sec. 166  Indicium si requireretur de revelatione ante sidem, duo in- dicia baberentur simul de illa revelatione.  579.131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Interpretation of the state of  | Iudicium euidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Gemper in conversione magna nationia.  Iudicium fidei datur ex speciali inspiratione.  Judicium moraliter euidens possit este de refalsa. \$8,.160  Iudicium pracedens actum voluntatis si este supernaturale, sides non este initium iustiscationis.  Judicium pracedens sidem licèt non este certum, ipsa sides posset este certa.  Judicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium prarequisitum ad voluntatem credendi non est iudicium prarequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  Judicium probabile potest facere vt res sit credibilis proxime.  Judicium probabile qui habet, non debet babere formidinem actualem.  Judicium probabile qui habet, non debet babere formidinem actualem.  Judicium proponens rem faciendam est iudicium proponens rem vt bonam.  Judicium prudens quoties babetur de revelatione dinina, toties potest quis ob eam credere, sisti reuera à parte rei.  Judicium quo iudicantur credibilia este revelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus scientia.  Judicium quo iudicantur credibilia este revelata à Deo nunquam provenit ab babitu sidei.  Judicium si requireretur de revelatione ante sidem, duo iudicia baberentur simul de illa revelatione.  Judicium si requireretur de revelatione.  Judicium si requireretur in intellectu prave operantis, quo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Insertis fensitiue potest cohiberi ex motino cuiuscunque virtutis.  Ta partis sensitiue potest cohiberi ex motino cuiuscunque virtutis.  Ta unde procedat?  Trasci quando est cum tristitia, or quando non?  Trasci quando est cum tristitia, or quando non?  Trascibilis alio modo tendit in vindictam, quàm concupiscibilis.  Trascibilis indiget habitu moderante sicut concupiscibilis.  Trascibilis potest habere actum vindicatinum circa Deum.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis quando habet actum, sunt ibi duo nolita.  Trascibilis organum non potest poni in cerebro, nec concupiscibilis etiam.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum robatur.  Trascibilis etiam.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum rocconcupiscibilis.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum rocconcupiscibilis.  Trascibilis quando habet actum vindicatinum circa Deum.  Trascibilis dua nolita.  Trascibi | Indicium enidens requiritur moraliter de credibilitate quandoque, vt quis credat.  Sec. 163 Grémper in conversione magna nationis.  Indicium sidei datur ex speciali inspiratione.  756.158  Indicium moraliter enidens possit esse de refalsa. 585.160  Indicium pracedens actum voluntatis si esse supernatura- le, sides non esset initium instiscationis.  Sec. 67  Indicium pracedens sidem licèt non esset certum, ipsa sides posset esse certa.  Sec. 146  Indicium pracequisita ad sidem an sint practica?  Sec. 168  Indicium pracequisitum ad voluntatem credendi non est indicium de credibilitate.  Sec. 122  Est quo indicatur bonum esse credere.  ibid. 123  Indicium pracequisitum vt voluntas velit credere, est actus prudentia.  Sec. 166  Indicium probabile potest facere vt res sit credibilis pro- ximè.  Sec. 169  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  Sec. 159  Indicium probabile qui habet, non debet babere formidi- nem actualem.  Sec. 163  Indicium proponens rem faciendam est indicium propo- nens rem vt bonam.  Indicium prudens quoties habetur de revelatione divina, toties potest quis ob eam credere, sisti; revera à parte rei.  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo, aliquando est actus sidei humana; aliquando actus scientia.  Sec. 166  Indicium quo indicantur credibilia esse revelata à Deo nunquam provenit ab habitu sidei.  Sec. 166  Indicium si requireretur de revelatione ante sidem, duo in- dicia baberentur simul de illa revelatione.  579.131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| Iudicium folum probabile potest dari ante sidem. 584.157                                                      | Iuramentum factum ex dolo, aut errore non obligat. 1022.                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Indicium sufficiens ad trahendum voluntatem ad malum stare potest cum dictamine prudentia. 807.95             | 185<br>veriusque differentia, ibid.                                                             |
| stare potest cum dictamine prudentia. 807.95  Iudicium tale regulariter sufficit ad sidem, quale sufficit     | Iuramentum incautum duplex. 1003.11                                                             |
| nobis babere de nostro Baptismo. 582.148                                                                      | Iuramentum incautum de non faciendo opus supereroga-                                            |
| ad Iudicium de credibilitate quid vltra motiua requira-                                                       | tionis est mortale. 1016.156                                                                    |
| tur? 578.130                                                                                                  | Iuramentum incautum de percate mortali est mortale,                                             |
| per Indicium, quod est comes inramenti, quid intelligen-                                                      | ibid. 1 5 3<br>Ivranoensum incantum de veniali est mortule. ibid. 1 5 3:                        |
| dum? 984.22'<br>cum Iudicio folo quo indicatur aliquid effe bonum, potest                                     | Iuramentum in condemnabilibus quomodo disferat à iura-                                          |
| volum as illud profequi. 803.79                                                                               | mente in fanorabilibus. 995.6                                                                   |
| Indicia de credibilitate ex se sunt speculatina : de honesta-                                                 | Iuramentum indeliberatum aque est pescasum procedens                                            |
| te sunt practica? 587.168                                                                                     | à consuetudine retractata, ac non retractata. 994.62                                            |
| & an hac sint supernaturalia. ibid.160                                                                        | Iurumentum indoliberatum proveniens ab babituato malè,                                          |
| Indicia prarequisita ad sidem à quo habitu proneniant?                                                        | & nolente deponere babitum, non est peccatum mortale.                                           |
| 586.166                                                                                                       | 993.59 posset sieri quòd iuramentum indeliberatum sic babi-                                     |
| Iudith an fuerit mentita? 969.193. & 194 & an potuerit excufari à mendacio ironico? ibid.                     | tuati non pronenires ab babisu. ibid.                                                           |
| Indith cur licuit decipere Holofernum. 970.199                                                                | Iuramentum indeliberatum quando proveniat ab babitu,                                            |
| peccauitne mortaliter ornando se. ibid. 200                                                                   | non potest cognosci, ibid.59                                                                    |
| Iuramentum ad quam virtutem spectet? 985.26                                                                   | Iuramentum maximum est iurare per Deum. 1004.13                                                 |
| Iuramentum an possit dari de re facienda sine promissione.                                                    | Iuramentum minus boni non obligat, quosiescumque potest                                         |
| 1002.92                                                                                                       | rationabiliter existimari quòd promittens minus bo-                                             |
| Iuramentum an sit actus bonestus ex se? 983.14                                                                | num non habueris animum obligandi se cum detrimen-<br>to maiorus boni. 1014.144                 |
| Iuramentum assertorium & promissorium an specie distin-<br>guantur? 1001.89                                   | to masorus bons. 1014.144  Iuramentum non debet necessariò esse vocale. 981.7                   |
| Iuramentum causato iustè metu quocunque extertum obli-                                                        | Iuramentum non soliam falsum, sed etiam frustraneum                                             |
| gat. 1021.177                                                                                                 | prohibetur in secundo precepto. 985.23                                                          |
| iniustè metu causatum obligat. ibid.                                                                          | Iuramentum obligatorium si non semper obligaret, adhuc                                          |
| Iuramentum contra leges civiles quascunque est peccami-                                                       | non sequeretur eius obligationem esse minorem, quam                                             |
| nosum, & non obligat. 1017.161                                                                                | voti. 1025.199                                                                                  |
| Iuramentum cur debeat esse vitimata assertio veritatis. 981.4                                                 | Iuramentum omne de futuro non promissorium potest re-<br>duci ad assertorium. 1001.86           |
| clara eius descriptio. ibid.                                                                                  | Iuramentum omne de futuris petest vocari alique mode                                            |
| Iuramentum de futuro promissorium cur constituat parti-                                                       | promissorium.                                                                                   |
| culare membrum divisionis iuramenti. 1001.87                                                                  | Iuramentum omne incautum an sit peccatum mortale?                                               |
| Iuramentum de minori bono an obliget, quando quis vellet                                                      | 1015.152                                                                                        |
| facere bonum. 1013.142                                                                                        | Iuramentum omne non est contra praceptum secundum.                                              |
| Iuramentum de refacienda, etiamsi distingueretur à pro-<br>missorto, inducit obligationem posteà id faciendi. | 983.14 Iuramentum partim vitatur ad vitandum periurium.                                         |
| 1002.93                                                                                                       | 983.16                                                                                          |
| Iuramentum de re mala non obligat ad adimpletionem,                                                           | guando eo vtendum. ibid.                                                                        |
| sed sic iurans pecrat. 1010.126                                                                               | Iuramentum per Euangelium cur requiratur in iudiciis                                            |
| Iuramentum de re prohibita lege diuina positiua non obli-                                                     | potius quam per Deum? 1028.214                                                                  |
| gat. 1011.132<br>Iuramentum de fufficientia & idoneitate intelligendum est                                    | Iuramentum per se spectat ad virtutem Religionis.985.27                                         |
| vt probabiliter assertium. 997.72                                                                             | Iuramentum prolatum sine necessitate non est actus Reli-<br>gionus. 986.30                      |
| Iuramentum distinguitur ab oratione. 983.13                                                                   | Iuramentum promissorium, nec dolosum, nec coactum obli-                                         |
| non consistit in actu intellectus. ibid.                                                                      | gat semper ad adimpletionem. 1024.190                                                           |
| Iuramentum extortum per iniuriam quid sit. 1019.167                                                           | Iuramentum promissorium non obligat cum notabili detri-                                         |
| non obligat in conscientia. ibid.                                                                             | mento. 934.65                                                                                   |
| Iuramentum dolosum non obligat, 1003.10                                                                       | Iuramentum promissorium quale obliget semper sub mor-                                           |
| Iuramentum dolosum quid sit, & quomodo obliget?                                                               | tali. 1024.191<br>Iuramentum quid sit? 980.2.in com.                                            |
| datur alia eius species. ibid.                                                                                | Iuramentum, qued non est promissorium, vocatur asserto-                                         |
| Iuramentum dolosum, quod sit verbis aquinocis, quomodo                                                        | rium appropriate. 1000.85                                                                       |
| obliges? 1007.110 Iuramentum duplex. 1000.9.& 84                                                              | Iuramentum quomodo debeat intelligi? 997.72                                                     |
|                                                                                                               | Iuramentum vt obliget, sufficit dicere verba eius significa-                                    |
| vtrumque est obligatorium,& assertorium. ibid.85<br>sed promissorium communiùs vocatur tale. ibid.            | tinė. 1006.106                                                                                  |
| Iuramentum factum contra leges humanas an obliget?                                                            | furamentum vt su, cur non dinidatur in illud, quod sit de<br>prateritis, & prasentibus. 1001.87 |
| 1013.139                                                                                                      | Iuramentum vt su non est actus inhonestus, nec illicitus,                                       |
| Iuramentum factum contra mores ciuiles an sit peccami-                                                        | & aliquod est honestum. 983.14                                                                  |
| nosum, aut obliget? 1017.159                                                                                  | Iuramenti additio quomodo faceret vt propositio iurata                                          |
| Iuramentum factum contra prius votum, aut iuramen-                                                            | esset mendacium, qua alias non esset talia. 999.83                                              |
| tum, an teneat? 1012.134  Turamentum fastum contra promissorem semblicem an                                   | Iuramenti adimpletio potest differri absque peccato ob ra-                                      |
| Iuramentum factum contra promissionem simplicem an obliget. 1013.137                                          | tionabilem causam. 1026.204 Iuramenti coacti tres species. 1019.167                             |
| O an relaxata promissione iuramentum posteà obliga-                                                           | Auramenti coacti tres species. 1019.167 ad Iuramenti honestatem quid requiratur. 984.20         |
| ret. ibid.138                                                                                                 | Iuramenti incanti dua species; & cur sic vocetur? 1010:126                                      |
| ,                                                                                                             | Iuramenti                                                                                       |

| Iuramenti ineauti tertia species. 1016.157                  | ad impletionem, quandoque non. 1097.111                        |
|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| Iuramenti obligatio cessat, quando is cui sit, condonat rem | Iurans aliquam ducere in vxorem, cupiens tamen non in-         |
| promissam. 1027.206                                         | gredi Religionem ante matrimonium consummatum,                 |
| Iuramenti obligationem quis possit indirectè tollere. ibid. | quid facere deberet? 1015.149                                  |
| 209                                                         | Iurans aliquem esse criminis reum ex opinione, an pecces       |
| Iuramenti obligationem quomodo posset quis facile eua-      | mortaliter? 994.4                                              |
| dere soluendo vsuras? 1020.176                              | Iurans amphibologice, cum potest sic loqui, non pec-           |
| Iuramenti promissionem quando adest rationabilis causa.     | cat, nec tenebitur nisi in suo sensu adimplere. 1008.          |
| differendi. 1017.204                                        | 113                                                            |
| Iuramenti redeundi ad carcerem obligatio non potest tolli   | Iurans assertinè debet habere cognitionem certam positiuè.     |
| in casu quòd sit iustus, & sequutura sit pœna iusta.        | 998.76                                                         |
|                                                             | Iurans contra primum iuramentum, aut votum, an tenea-          |
| 1022.184                                                    |                                                                |
| Iuramenti promissory quanta, & qualis obligatio. 1002.      | tur procurare dispensationem, aut relaxationem primi           |
| 94                                                          | iuramenti, aut voti? 1012.135                                  |
| Iuramenti verba non potest quis significatine proferre,     | Iurans cum dubio sine propensione ad alterutram partem,        |
| quin iuret. 982.10                                          | aut cum maiori ad oppositum, peccat mortaliter.                |
| Iuramento quando adsunt tres comites. 985.24                | 998.77                                                         |
| Iuramentum non obseruans quo peccato peccet? 1025.          | Iurans dolosè, id est, sine animo adimplendi, peccat morta-    |
| 196                                                         | liter. 1004.97                                                 |
| Iuramento quando satisfieri non possit de minoribono pra-   | Iurans falsum putatum verum, non peierat. 987.35               |
| stando maius bonum. 1015.150                                | Iurans indeliberate falsum, non peccat mortaliter, quam-       |
| in Iuramento promissorio veritas duplex. 984.21             | nis habeat habitum malè iurandi mortaliter. 992.               |
| & qua harum requiratur ad honestatem iuramenti?             | 16                                                             |
| ibid                                                        | Iurans non aquiuocare quomodo possis non aquiuocare?           |
| de Iuramento de re indifferenti quid dicendum? 1016.        | *                                                              |
|                                                             | 954.144  Turane pro cereo aliquid quad Git tantum probabilitar |
| 157                                                         | Iurans pro certo aliquid, quod scit tantum probabiliter,       |
| sic inrans non peccat, tenetur tamen ad obseruantiam.       | peccat mortaliter. 995.64                                      |
| ibid.158                                                    | Iurans promissorie debet habere animum, cum iurat, fa-         |
| Iuramento rem confirmari quando intelligitur esse prove     | ciendi quod iurat, & etiam posteà. 1002.91                     |
| asserieur probabiliter, non peccae iurans quòd sit sic,     | Iurans redire, dum cognoscit naturam carceris, & pe-           |
| quamuis non sit de eo certus. 996.65                        | riculorum, tenetur redire in omni cafu. 1022.                  |
| pro Inramento simpliciter assertorio qualis certitudo re-   | 182                                                            |
| quiratur? 997.71                                            | Iurans reditum ad carcerem, an teneatur, cùm intelligit        |
| furamenta facta contra leges Canonicas si non obligant,     | pericula aliqua sequutura , qua non pranidit : cum iu-         |
| ergo nec ciuiles. 1019.166                                  | rauit? 1022.183                                                |
| Iuramenta facta contra statuta Religionum non obligan-      | Iurans se facturum aliquid, & cum animo non faciendi,          |
| tia sub peccato, non obligant. 1018.162                     | & sine animo faciendi, & cum animo dubio faciendi              |
| Iuramenta sieri cum solemnitate quare su statutum?          | peccat; & an peccet cum animo tantum probabili fa-             |
|                                                             | ciendi. 1004.97. & 98                                          |
| 1004. 13 Iuramenta indeliberata sunt confitenda. 990.46     | Iurans se dicturum Rosarium, an peccet mortaliter omit-        |
| Iuramenta in iudicio sunt intelligenda vt simpliciter as-   | tendo vnum Aue Maria, & promittens aliquid hora                |
|                                                             |                                                                |
| fertiua, 996.68.                                            | tertia, ac paulò pòst soluens. 1026.202                        |
| Iuramenta metu extorta an obligent sub mortali. 1011.       | Iurans se facturum aliquid, & iurans se vouere, quomodo        |
| 184                                                         | differant? 1006.104                                            |
| & an facile relaxatio talium iuramentorum conceditur.       | Iurans sine aduertentia ad veritatem qui peccat mor-           |
| ib id.                                                      | taliter, non est qui iurat ex indeliberatione. 992.            |
| Iuramenta quando intelligenda vt simpliciter assertiua,&    | 54                                                             |
| quando tantùm probabiliter. 996.68                          | Iurans sine animo certo positiue, modò sit negatiue certus,    |
| Iuramenta vergentia in detrimentum anima non sunt ser-      | non peccat. 1005.98                                            |
| uanda. 1013.140                                             | Iurans sine animo obligandi se, peccat mortaliter, sed non     |
| Iurandi consuetudo absque aduertentia ad institiam &        | tenetur posteà in conscientia adimplere promissum.             |
| indicium ansit peccaminosa & qualiter? 991.51               | ibid. 101                                                      |
| Iurandi consuetudo quomodo posset esse peccaminosa mor-     | Iurans verum putatum falsum, peierat. 987.35                   |
| taliter. ibid. 47                                           | Iurantem semper intendere bonorem Dei non est necesse.         |
| cum aduertentia ad veritatem , & cateras conditiones        | 985.28                                                         |
| non est peccaminosa mortaliter. ibid.                       | de Iurante aliquam partem , cùm vtraque sit aquè proba-        |
|                                                             |                                                                |
| Iurandi consuetudo sine aduertentia ad veritatem,est pec-   | bilis, quid dicendum? 999.80                                   |
| caminosa mortaliter. 992.52                                 | de Iurante cum dubio de veritate. 995.64                       |
| Iurandi consuetudi nem bonam posset quis habere quan        | Inrantes benè non solum intendunt confirmare veritatem,        |
| tum ad aduertentiam ad veritatem, qua tamen esset           | sed etiam honorare Deum. 986.29                                |
| mala ex defe&u aduertentia ad iustitiam,& iudicium.         | Iutare aquiuocè potest aliquis variis modis. 1007.             |
| 991. 50                                                     | 110                                                            |
| Iurandi habens animum , & incurrendi omnem obliga-          | Iurare affuetus fine aduertentia ad veritatem obligatur        |
| tionem ex natura rei sequentem , sine vllo alio animo       | diminuere suum habitum. 992.55                                 |
| obligatur ad impletionem. 1006.107                          | Iurare non licebat etiam in lege antiqua sine causa.           |
| Iurandi malam habens consuetudinem , non necessariò il-     | 985.23                                                         |
| lam cognoscit vt causam iuramentorum falsorum in-           | Iurare non prohibuit Christus, nisi vbi non esset necessitas.  |
| deliberatorum. 993.60                                       | 983.16                                                         |
| Iurans aquiuocc in sensu, non aduertens alios intellectu-   | Iurare quis potest variè aliquid se facturum. 1006.            |
| ros in falso, nec peccat, nec peierat, posset tamen teneri  | 107                                                            |
| Scoti oper. Tom. VII. Pars II.                              | pp Iurare                                                      |
| · UUVII UUVII 4 UIIII V I I I ALG I II                      | אווווע עע אוווויע                                              |

| Iurare sapiùs bonum est, quando adsunt iuramenti comi-                                              | considerationes. 877.99                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ses, non aliàs. 986.30                                                                              | Lex natura observabitur in statu patria. 913.243                                                                |
| posset etiam non esse bonum iurare iuramento, quod                                                  | Lex natura quid sit? 858.2.63                                                                                   |
| esset actus Religionis. ibid.                                                                       | Lex natura in quo consistat? 858.3                                                                              |
| Ius ad res quo sensu omnes haberent ex natura. 891.                                                 | Lex naturalis an comprehendat omne honestum, & inho-                                                            |
| 164                                                                                                 | nestum. 870.67                                                                                                  |
| Ius Gentium & naturale coincidunt partim, & partim                                                  | Lex naturalis an obliget ad modum virtutu. 872.79                                                               |
| distinguuntur. 877.100                                                                              | Lex naturalis an possit corrigi, aut emendari, aut exponi                                                       |
| Ins Gentium quid sit? ibid.101                                                                      | per Epiikiam? 897.189                                                                                           |
| de Iure natura strictissimo qua sunt , sunt indispensabilia.                                        | Lex naturalis an obliget ad operandum ex fine charitatis                                                        |
| 900.195                                                                                             | in cuiuslibet pracepti obseruantia. 876.96                                                                      |
| Ius naturale diuiditur in proprium & improprium. ibid.                                              | Lex naturalis an obliget in conscientia? 871.76                                                                 |
| 194                                                                                                 | Lex naturalis an sit vna semper apud omnes homines,                                                             |
| Im naturale improprium quid? ibid.                                                                  | 871.74                                                                                                          |
| Ius naturale proprium dividitur in strictum & strictif-                                             | Lex naturalis comprehendit omnia inhonesta, & honesta,                                                          |
| simum. ibid.195                                                                                     | que honeste omittuntur.  870.69                                                                                 |
| Ius naturale vocatur Ius divinum. 518.113                                                           | Lex naturalis confistit in conucnientia & disconuc-                                                             |
| Ius proprium naturale comprehendit omnia Decalogi                                                   | nientia actionum, qua ex se ipsis sunt bona & mala.                                                             |
| pracepta prater tertium. 900,194                                                                    | 863.29                                                                                                          |
| Iuris natura strictissimi nulla est obligatio amare Deum                                            | Lex naturalis daretur quamuis nibil aliud esset pre-                                                            |
| unquam pro hac vita. 905.217<br>de Iure natura aliqua possunt dici dupliciter. 899.191              | ter convenientiam & disconvenientiam actionum.                                                                  |
| de Iure natura aliqua possunt dici dupliciter. 899.191<br>de Iure natura sunt aliqua largè. 906.220 | 863. 30<br>Lex naturalis est à qua actiones habent per se primò pro-                                            |
| Iustificari absque Baptismo quamuis quis non posset, ta-                                            | biberi, aut pracipi. 863.30                                                                                     |
| men sine side Christi explicita posset. \$10.74                                                     | Lex naturalis non consistit in natura, vt includit ratio-                                                       |
| Iustificari posset quis sine Baptismo aqua. ibid.                                                   | nem. 862.23                                                                                                     |
| Iustificatur nullus, qui non est Christianus. ibid.73                                               | Lex naturalis non consistit in vllo actu intellectu, au                                                         |
| Iustificaci indigent gratia particulari ve benè operentur.                                          | habitu. 862.26                                                                                                  |
| 563.71                                                                                              | Lex naturalis non consistit in vllo actu voluntatis diuina.                                                     |
| Iustificatio non est motus, nec mutatio, stricte loquendo,                                          | 858.4                                                                                                           |
| si siat in tempore. 96.12                                                                           | Lex naturalis non consistit partialiter in aliquo actu Dei.                                                     |
| Iustificatio non sufficit ad consecutionem vita aterna.                                             | 859.9                                                                                                           |
| \$ (I. 75                                                                                           | Lex naturalis non consistit vllo modo in natura rationali.                                                      |
| Iustitia diniditur in quatuor species. 743.98                                                       | 861.19                                                                                                          |
| Iusticia, qua est comes iuramenti, quid su? 985.24                                                  | nec in natura secundum se considerata. ibid.                                                                    |
| Iustitia unde dicatur commutativa? 742.17                                                           | Lex naturalis non obligaret, quoties esset vilitas aliqua,                                                      |
| Iustitie cuius situs, & esuries commendatur in quarta                                               | ob qu ım homines possent dispensare. 890.158                                                                    |
| beatitudine? 750:137                                                                                | Lex naturalis non obligat ad faciendum id quod Reipu-                                                           |
| non est sitis iustitia specialis suum cuique tribuentis.                                            | blica est malum. 890.157                                                                                        |
| ibid. 138                                                                                           | Lex naturalis obligat ad observantiam per actum non                                                             |
| Iustitia nobilissima species qua sit? 742.17                                                        | malum: & boc duob in modis. 872.79                                                                              |
| Iustitia ordo non continetur intrinsece, & necessario in                                            | Lex naturalis quomodo se habeat ad aternam & im Gen-                                                            |
| rebus prohibitis in secunda tabula. 886.134                                                         | tium. 877.98                                                                                                    |
| Iustus non potest peccare mortaliter de nouo absque suffi-                                          | Lex naturalis quomodo scribitur in corde? 865.37                                                                |
| cienti deliberatione. 992.57                                                                        | quomodo exprimitur in intellectu, & innascitur illi?                                                            |
| Insti apud inferos detenti an habuerint fidem, & Spem.                                              | ibid. 38                                                                                                        |
| 624. C                                                                                              | Lex naturalis quomodo eft ratio? 865.38                                                                         |
| L A                                                                                                 | Lex naturalis quomodo sit una?  871.72                                                                          |
| Apis,si tolleretur omne corruptiuum extrinsecum, &                                                  | in se est una unitate aggregationis; & quomodo esset<br>una, si consisteret in natura intellectuali, aut intel- |
| Apis, si tolleretur omne corruptiuum extrinsecum, & haberot communem influentiam divinam, semper    | leEn? ibid.                                                                                                     |
| maneret incorruptus. 364.4                                                                          | Lex naturalis quomodo vna semper apud omnes. 872.                                                               |
| Lapidis inclinatio ad centrum non est aliquid absolutum                                             | 75                                                                                                              |
|                                                                                                     | Lex naturalis quo sensu innata est , & insixa hominibus.                                                        |
| prater grauitatem. 379.3 Latria duplex. 221.3 Latria quid babeat pro obiecto? ibid. 1               | 864.35                                                                                                          |
| Latria quid babeat pro obiecto? ibid. t                                                             | Lex naturalis quo sensu possit consistere in actu intelle-                                                      |
| Latria quo titulo debeatur Deo? 224.8                                                               | Etrus? 865. 41                                                                                                  |
| Laudabile est aliquid quod non habet honestatem parti-                                              | nec proptereà positiua consisteret in illo. ibid.                                                               |
| cularem. 572.104                                                                                    | Lex naturalis si consisteret in intellectusetiam lex positiua                                                   |
| L E                                                                                                 | non confisteret in eo. 861.24                                                                                   |
| Lex aterna accepta pro dispositione necessaria, & aterna                                            | Lex naturalis statuenda est in conuenientia fundamen-<br>tali, non formali. 864.33                              |
| rerum, ex qua necessariò oritur obligatio aliquid, fa-                                              | tali , non formali. 864.33                                                                                      |
| ciendi , coincidit cum naturali. 877.99                                                             | illam esse inditam hominibus probant authoritates.                                                              |
| Lex aterna accepta pro prouidentia non coincidit curs                                               | ibid. 24                                                                                                        |
| lege naturali, ibid.98                                                                              | Lex noua an sit granior veteri? 1030. 1. in text. &                                                             |
| accepta pro praceptis formalibus Dei non coincidit                                                  | comm.                                                                                                           |
| cum lege naturali, nec eam includit. ibid. 99                                                       | Lex nona esto quod ad moralia sit grauior, est simplicites                                                      |
| Lex alia naturalis dari non potest, quam de facto est.                                              | leuior veteri, ratione Iudicialium. 1031.                                                                       |
| 870.64                                                                                              | Lex nona est simpliciter facilior quoad difficultatem or-                                                       |
| Lex eadem potest vocari aterna, & naturalis ob diuersas                                             | tam ex praceptis, quam vetus. 1035.22                                                                           |

| Lex noua ex parte auxiliorum est facilior. 1036.23.        | intelligenda sint? 494.7                                                                   |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| Lex noua non est granior veteri simpliciter quoad mo-      | Loquens aquinoce sic se prabet exterins, sicut est interim.                                |
| ralia, sed est granior ex suppositione ignorantia.         | 935.67                                                                                     |
| 1034.17                                                    | Loqui quis debet secundum intentionem eius, cui loqui-                                     |
| Lex noua quid sit? 1032.3                                  | tur. 969.193                                                                               |
| Lex nous quoad Indicialia est facilior, ve tradita est à   | Loqui vt quis dicatur contra mentem quid requiratur?                                       |
| Christo. 1035.21                                           | 948, 121                                                                                   |
| Lex noua quomodo sit vita, & vetus, mors? 1037.29          | Locutio restricta tam pugnat cum conuersatione quam                                        |
| Lex positiua ettam posset statui in conuenientia actionum. | mendacium. 935.70                                                                          |
| 865.40                                                     | Locutione amphibologica quoties vei licet, toties licet vei                                |
| quomodo non consisteret in conuenientia, aut disconue-     | simulatione tali 🕶 quoties non licet vnum , nec al-                                        |
| nientia actionum? ibid.                                    | terum. 972,203                                                                             |
| Lex positiua humana potest corrigi,emendari,& per Epii-    | L V                                                                                        |
|                                                            |                                                                                            |
|                                                            | Lumen gloria non esse racionem recipiendi visionem bea-                                    |
| non sic lex naturalis. ibid. 190                           | tam efficaciter probatur. 285.1                                                            |
| Lex que su facilior? 1032.2                                | Lumen gloria non esse simpliciter necessarium, se d de con-                                |
| Lex quare dicatur animum comprimere, non manum.            | gruo. 288.5                                                                                |
| 1019. A                                                    | Lumen gloria non negat Scottu, sed eius necessitatem.                                      |
| Lex vetus est gravior nova quoad Caremonialia, 1034.18     | 287.3                                                                                      |
| Lex vetus est timoris, & noua amoris. 1018.36              | Lumen omne non facit aliquid euidens? 587.167                                              |
| O quomodo boc sit verum. ibid. 37                          | M A                                                                                        |
| Lex verus quid. 1032.3                                     | •                                                                                          |
| Legis difficultas ex duobus capitibus oritur. 1032.2       | inter M Agis, & minùs in aliquo ordine, & supre-<br>mum illius ordinus differentia. 657.22 |
| quorum primum confistit in praceptis. ibid.                | TVI mum illius ordinus differentia. 657.22                                                 |
| & secundum in defectu consiliorum. ibid.                   | Maiores cur plura teneantur credere quam Minores?                                          |
| Legisfactores qui sunt? 495.12                             | 526. 151                                                                                   |
| Legislator humanus posset pracipere aliquid indifferens.   | Maiores cur plura teneantur explicitè credere, quàm sim-                                   |
| 765. 203                                                   | plices? 502.35.6 9                                                                         |
| Legis natura observatio non est dispositio positina ad in- | Malitia aliquarum rerum probibitarum in Decalogo in                                        |
| fiificationem. 509.64                                      | aliquo sensu dependet à voluntate diuina. 886.133                                          |
|                                                            |                                                                                            |
|                                                            | Malitia opposita honestati sidei est in negatione eisu.                                    |
| Legis veteris quot crant pracepta? 1045.19                 | 531, 174                                                                                   |
| Legi natura consona sunt de lege natura, largè loquendo.   | & malitia etiam particularis inobedientia. ibid.                                           |
| 170.10                                                     | Malitia particularis inobedientia est in negatione sidei.                                  |
| per Legem natura quanam probibeantur, & pracipiantur?      | 531. 174                                                                                   |
| 870.67                                                     | Malitia quanam sit in negatione sidei? <31. 173. O                                         |
| Legem naturalem totam potest quis observare non inten-     | 174                                                                                        |
| dendo vllam honest stem. 874.86                            | Malitia quomodo excacet intellectum? 809.106. &                                            |
| Legem soluere quid est. 1038.30                            | 108                                                                                        |
| de Lege natura omnia qua sunt, non debent posse cognosci   | Malitia quomedo possit desumi ex ordine ad ultimum                                         |
| ab omnibus statim. 913.240                                 | finem. 901.201                                                                             |
| de Lege natura stricté loquendo que sunt, illa sunt in-    | Malitia non obstante quòd excacet intellectum priua-                                       |
| dispensabilia; & an talia sint pracepta secunda ta-        | tinè , babitus prudentia potest esse perfectus malitia                                     |
| bula? 898.5                                                | babituali. 809.107                                                                         |
| Lege naturali prohibitum licet sit prohibitum lege ater-   | Malum minus est decipere proximum, quam interfuere                                         |
| na, non tamen inuoluit iussionem Dei. 861.18               | ipsum. 911.13                                                                              |
| in Lege veteri aliqui excusabantur ob ignorantiam à        | Malum morale nullum est maisu, quam Deo inferre irre-                                      |
| multis actibus qui sunt iam sub obligatione. 1034.         | uerentiam. 903.206                                                                         |
| 16                                                         | Malum moraliter idem est ae peccatum & culpa.                                              |
| Leges ciuiles obligantes, & non obligantes in conscientia  | 859. 7                                                                                     |
| difficile est discriminare. 1017.161                       | Malum nullum est formaliter infinitum intensinè. 422.                                      |
| Leges naturales debeanine esse actus Superioris. 861.      | 272.00.000 (300.000 ) (400.000 000 000 000 000 000 000 000 000                             |
| 20ges minutes accommo ope acom cuportoria, out,            | Malum omne an ideò tale, quia prohibitum? 866.43                                           |
| Leges positiva non sunt eadem. 872.75                      | Malum paralle aliquid an matura lua precila aliqua                                         |
| Leges positiva non sunt eadem. 872.75                      | Malum potest esse aliquid ex natura sua pracisa aliqua                                     |
| Leges positina quomodo sint ex lege natura? 899. In        | circumstantia, quod cum ea non esset malum. 885.                                           |
| text,                                                      | 131                                                                                        |
| Legibus pluribus potest idem probiberi. 859.9              | Malum semper nolle non tenemur, nec semper velle bo-                                       |
| LI                                                         | num. 867.50                                                                                |
| Libellatici olim censebantur peccare contra sidem. 530.    | à Malo praseruari meliùs,quàm cadere in illud,& posteà                                     |
| 170                                                        | ab eo liberari. 93.7                                                                       |
| Liberum et aliquid sit in causa sufficienter ad peccatum,  | de Malo, quod situm est in Dei solius extraordinaria                                       |
| debet esse libera ipsu causa. 993.60                       | potestate, possumu esse securi, etsi non essemu sccuri,                                    |
| Liberum ve aliquid sie sufficienter ad peccatum, non suf-  | situm esse in hominus vilius arbitrio. 896.186                                             |
| ficit quòd eius causa sit libera. 993.60                   | Mala intrinseca nullo modo possunt sieri bona. 950.                                        |
| LO                                                         | 141                                                                                        |
| Logica cur sit totaliter speculatina? 605.72               | Mala, qua non possunt probari , relinquenda sunt vitioni                                   |
| Loci minoris occupatio fit cum condensatione. 86.7         | diuina. 995.5                                                                              |
| Loca, quibus Deus insisse videtur alias dicere falsum,     | Mandata duo prima prime tabule sunt de lege nature                                         |
| explicantur. 915.17                                        | fricte loquendo. 898.6                                                                     |
| Loca Scriptura vrgentia necessitatem fidei, de qua fide    | Mandatorum Decalogi fides est sub prasepto. 517.110                                        |
| Scoti oper. Tom. V.I.I. Pars II.                           | nn 2 Manus                                                                                 |

| Manuis tanquam pars minus principalie mouetur ad tu-                                       | Mendaces nec cium vera dicunt credendi. 932.57                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| tandum caput ab homine. 651.12                                                             | Mendacium aliqued inferens nocumentum est officiosum.                                      |
| Mansuetus que su? 769.21                                                                   | 957-155                                                                                    |
| Maria an mater naturalie Christi? 115.14                                                   | Mendacium est indispensabiliter malum. 920.7                                               |
| Maria indigisset redemptore. 98.14                                                         | Mendacium sit quandoque sine animo decipiendi distin-                                      |
| Maria miraculose genuit Christum. 115.12                                                   | Eto ab animo proferendi falsum, 912.16                                                     |
| Maria prius natura filia Ada, quam iustificata. 98.16                                      | Mendacium Iacob an fuerit grauiter perniciosum, 966,                                       |
| Maria virgo an fuerit verè mater Dei, & bominis. 105.                                      | 182                                                                                        |
| 1. O feq.                                                                                  | Mendacium iactantia quid, & quid Ironia. 955.146                                           |
| Maria virgo potuit cooperari Spiritui sancto. 113.2                                        | Mendacium in materia sidei est grauissimum, 957.                                           |
| Maria virgo quare dicitur mater Dei? 85. 1. in                                             | Mendacium incolum letr officialum varione stares non alt                                   |
| Zamina ninga namada panggit cappayari Spiritui Canfla                                      | Mendacium iocosum, & officiosum ratione statsu non est                                     |
| Maria virgo quomodo potuerit cooperari Spiritui sancto                                     | peccatum mortale in Religiofo. 961.11  Mendacium iocosum quid sit? 957.156                 |
| in instanti?  Nonner on Graffe delegan in patiendo miraculum                               | Mendacium iocojum quid jit? 957.156  Mendacium leue in confessione dictum essetno peccatum |
| Martyres non sensisse dolorem in patiendo, miraculum erat 716.10                           | mortale. 963.171                                                                           |
| erat. • 716.10<br>ex Martyribus quadraginta quare peccauerit unus , qui                    | Mendacium leue quo aliquis diceret se fecisse peccatum,                                    |
| aqua frigida exiuit. \$41.224                                                              | quod non fecit, ipsumque proponeret absolutioni, esset                                     |
| Malculinum quomodo pertineat ad suppositum, & neu-                                         | peccatum mortale probabiliter. 963.171                                                     |
| trum ad naturam? 182.14                                                                    | Mendacium non debet esse oratio vocalis. 919.6                                             |
| Materia circa quam versatur lex naturalis, sunt actiones                                   | Mendacium non est illicitum in omni casu ob impedi-                                        |
| honesta, & inhonesta. 870.67                                                               | mentum conuersationis humana. 935.68                                                       |
| Materia dupliciter accipitur. 447.15                                                       | Mendacium non ideò est indispensabile, quia eius materia                                   |
| Materia est cognoscibilis per se. 450.12                                                   | non est subiecta Deo. 911.17                                                               |
| Maieria est ratio cognoscendi id, cuiui est, non tamen po-                                 | Mendacium non ideò necessariò est malum, quia coniun-                                      |
| tissima. 448.16                                                                            | gitur cum animo decipiendi. 922.16                                                         |
| Materia & forma faciunt unum per se. 80.10                                                 | Mendacium non potest esse necessarium aut valde viile                                      |
| Materia & forma quomodo differant? 454.18                                                  | Deo, sicut posset hominibus. 924.24                                                        |
| Materia & ultima forma informans non funt elementa                                         | Mendacium non proptereà est indispensabile quia men-                                       |
| perfectibilia ab aliquo actu. 80.9                                                         | dacis conuersatio effet vitanda. 923.19                                                    |
| Materia priùs natura est in se, quàm priuata, aut for-                                     | Mendacium non repugnat Deo ex aliqua incompatibili-                                        |
| maia, 98.16                                                                                | tate physica, sed ob indecentiam moralem. 924.11                                           |
| Materia quatuor modis sumitur. 449.7                                                       | Mendacium officit connersationi humana. 920.8                                              |
| Materia quomodo babeat esse per formam. 450.12                                             | Mendacium officiosuum quid , & cur tale dicatur. 957.                                      |
| Materia quomodo primo modo sit pars quiditatiua.                                           | 155                                                                                        |
| 449.8                                                                                      | Mendacium omne an sit peccatum? 917.1.6 seq.                                               |
| Materia quomodo sit causa corruptionis? 445.9                                              | Mendacium omne esse peccatum. 915.lit.C                                                    |
| Materia quomodo sit ignota? 451.12                                                         | Mendacium omne est indispensabile. 920. 9. 10.                                             |
| Materia quomodo sit ingenerabilis? 77.5<br>Materiam potest Deus separare à forma. 48.4     | Mandacium amma man annaniam immadi as à Des aut me                                         |
| Materiam potest Deus séparare à forma. 48.4  Mater plus diligit filium , quàm pater. 106.3 | Mendacium omne non opponitur immediate Deo, aut ve-<br>ritati eim. 920.10                  |
| Maternitas & virginitas quomodo non opponuntur? 115.                                       | ritati eiua.<br>Mendacium omne perniciosum in re graui est mortale ex                      |
| 15. 116. 1                                                                                 | genere suo. 956.151                                                                        |
| Matrimonium Catholici sune licitum mediante ministe-                                       | Mendacium perniciosum adferens nocumentum parui                                            |
| rio haretici ministri. 536.202                                                             | momenti non potest esse peccatum mortale. 956.151                                          |
| an Matrimonium metu contractum, aut votum metu fa-                                         | Mendacium perniciosum prohibetur pracepto septimo.                                         |
| Etum fint irrita de lege nature? 1021.180                                                  | 956.152                                                                                    |
| M E                                                                                        | Mendacium perniciosum quid? 956.148                                                        |
| Mediator perfectissimus debuit amouere omnem pæ-                                           | Mendacium perniciosum quódnam est maxinium? 956.                                           |
| nam inutilem ab eo , quem perfectissimè reconciliauit.                                     | 153                                                                                        |
| 91.6                                                                                       | Mendacium propriè dictum sit per verba. 955.146                                            |
| Mediator perfectissimus debuit habere perfectissimum                                       | Mendacium quale nocumentum debeat adferre, vt sit                                          |
| actum mediandi , quo liberauit matrem ante lapsum.                                         | perniciosum. 956.149                                                                       |
| 92.4                                                                                       | Mendacium quid sit? 918.2.& 4                                                              |
| Mediatoris fides omnibus necessaria, sed non aquè expli-                                   | Mendacium significat simul actus cum circumstantius il-                                    |
| cita, & distincta; & de eo comrouersia. 503.36.                                            | lud deformantibus. 922.6                                                                   |
| & seq.                                                                                     | Mendacium simulationis. 956.147                                                            |
| Mediatoris fides in omni statu fuit necessaria ad salutem.                                 | Mendacium triplex. 954.7                                                                   |
| 502.9                                                                                      | & quid vtrumque. ibid.& 8                                                                  |
| Medietas potest attendi duobus modis. 640.1                                                | Mendacium vi est veritas non magis opponitur Deo                                           |
| Medicus posset vii eadem arte ad sanandum, & mortisi-                                      | quàm mors vt est vita. 221.1                                                               |
| candum. 548.6                                                                              | Mendacy alia divisio. 955.146                                                              |
| Medium dividitur in quod, & quo. 74.5.in text.                                             | Mendacy divisio. 955.149                                                                   |
| Medium duplex, quo, & quod. 84.5                                                           | potest reduci ad trimembrem. ibid                                                          |
| Medium necessarium potest aliquid esse multipliciter.                                      | Mendacy indispensabilitas colligi potest ex indecenti                                      |
| 496.17<br>Medium nullum necessitatis est in assumptione natura                             | morali, ratione cuius Deo repugnat. 913.1                                                  |
| ,                                                                                          | Mendacy indispensabilitas unde oriatur? 958.159                                            |
|                                                                                            | Mendacij vt sic diuisio.<br>Mendacium omne esse peccatum ex Scriptura probatur             |
| Media efficacia possent negari multus. 75.1  Media efficacia possent negari multus. 506.53 | 910.8                                                                                      |
| AVACAMA CILCACAR DUHGIA MEDALA MALLIM.                                                     |                                                                                            |

| Item authoritate Patrum & ratione. ibid.                    | M O                                                          |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| Mendacia officiosa, & iocosa sunt peccata tantum venia-     | Modus agendi iniuriosiu non prasupponitur pracepto lu-       |
| lia. 957.157                                                | ris natura. 889.149                                          |
| 277. 77                                                     | Modus habendi quiditatem dividitur in quatuor modos.         |
| Mendaciorum tria genera. 918.3                              |                                                              |
| vi Mentiatur aliquis per signa non vocalia, quid requi-     | 448.17                                                       |
| ratur? 973.206                                              | Modus improprius loquendi non debet sine elegantia,          |
| Mentiens semel, aut iterum suie grauiter, siue leuiter, non | occasione, & absque necessitate adscribi Patribus.           |
| perdet eo ipso authoritatem in dicendo. 960.16\$            | 135.50                                                       |
| Mentiri & velle mentiri non est idem. 937.76                | Modum proponendi reuelationem in casu physica eui-           |
| Mentiri nullus potest sine verbis., aut aquiualentibus      | dentia de attestatione non cognoseitur esse infallibi-       |
|                                                             |                                                              |
| fignis. 982.10                                              | liorem, quàm modus proponendi motiusm scientia.              |
| Mentiri quid su? 918.2.948.123                              | 618.141                                                      |
| Mentitur dum aliquis, quidfaciendum? 937.76                 | in Moralibus regula notabilis. 500.8                         |
| Mentitur quis aquè , loquendo cum restrictione aliis , ac   | Mores ciniles qui dicantur? 1017.159                         |
| superiori. 969.193                                          | Mors Christi qualis fuit? 375.16                             |
| Merces proiiciens ob tempestatem an simpliciter volens?     | Mors Christi quomodo fuerit bona? 350.5                      |
| 353.29                                                      | Mors,& passio Christi potnit dici miraculosa. 375.7          |
| Mereri quamuis possemus per virtutes acquisitas, possent    | Mors non est tyranno optanda. 672.10                         |
| tamen villiter poni infusa. 838.229                         |                                                              |
|                                                             | Mors propria potius sustinenda, quam reuelandum pec-         |
| Meritum Christi cur non dicatur infinitum formaliter.       | catum in confessione auditum, aut reuelanda secreta          |
| 413.5                                                       | grauia. 951.133                                              |
| Meritum Christifuit sinitum. 418.1                          | Mortem quomodo possumus desiderare alicui? 672.7             |
| Meritum congrui , & condigni quid sit? 420.6                | Motiuum adaquatum diuini intellectus est essentia di-        |
| Meritum est ordinatus motus. 388.5                          | uina. 316.33                                                 |
| Meritum sidei posse habere proportionem cum suo pra-        | Motiuum formale sidei non est magis necessariò conne-        |
| mio, quamuis acties voluntatis non esset supernaturalis     | xum cum re credita, quàm motium multarum cogni-              |
|                                                             | tionum naturalium cum rebus cognitis. 618.140                |
|                                                             |                                                              |
| Meritum ideò est, quia acceptatur. 420.5                    | Mottuum idem potest esse sidei diuina, & naturalu.           |
| Meritum in quo sit complete. 391.3.392.5                    | 613.117                                                      |
| Meritum in quo su? 388.4                                    | Motiuum magis commune ad fidem quòd audiatur, aut            |
| eius obiectum primum quódnam sít? ibid.5                    | legatur esse fides vera. 580.139                             |
| Meritum non est semper in potestate eius, cui sit retribu-  | Motiuum magis frequens simpliciorum ad credendum,            |
| tio, secus est de merente. 386.4                            | quòd ita sunt instructi à parentibus, & magistris.           |
| Meritum potest accipi dupliciter. 201.8                     | 581. 142                                                     |
|                                                             |                                                              |
|                                                             | Motiuum sufficiens ad conversionem simplicium ad sidem       |
| Meritum potest considerari duobus modis. 423.9              | Romanam. 550.14                                              |
| Meritum quid sit? 386.4.387.1                               | Motina credendi non sunt determinatina ad actum sidei,       |
| Meritum quomodo in voluntate? 360.37                        | nisi voluntate volente. 558.46                               |
| Meritum quomodo non sit in affectione commodi. 387.5        | Motiua credibilitatis ex se pracise non sunt determina-      |
| Meritum respicit conditiones accidentales suppositi eli-    | tiua ad iudicium. 578.12 <b>\$</b>                           |
| cientis. 390.10                                             | Motiua fidei sufficienter determinant non dissentiente vo-   |
| Meritiradix in quo consistat? 387.2                         | luntate. 554.33                                              |
| Merita cadunt sub pradestinatione. 200.3                    | Motiua magna cur requirantur ad conuersionem natio-          |
|                                                             | nis? 584.153                                                 |
| Merita Christi an fuerint sufficientias 417.7               |                                                              |
| Merita quomodo cadan: sub pradestinatione de condigno?      | Motiuis euidentibus non propositis multi credunt.            |
| 201.8                                                       | 550.13                                                       |
| Metaphysicalia multum valent ad cognitionem plurium         | Motiua fidei an tam benè proponantur discredentibus, ac      |
| veritatum fidei. 484.16                                     | credentibus. SSO.12                                          |
| ad Metum se componens externè, quando non metuit,           | Motiuorum credibilitatis quacunque propositio non suffi-     |
| non significat aliud, quam babet in mente. 973.             | cit ad determinationem intellectus. 549.9                    |
| 206                                                         | ve recte indicet, seponendus est affectus in quamcunque      |
| M I                                                         | !/.! J                                                       |
| 1 1100                                                      | partem.  Norma manuralie fuit restissimus in a Angelo 108 in |
| Miraculum nouum quid su? 437.5                              | Motus naturalis suit rectissimus in Angelo. 408, in          |
| Miracula facta in Incarnatione Christi. ibid. 3             | comm,                                                        |
| Miracula omnia ab aterno volita. 436.2                      | Motus naturalis in intellectualibus quid sit? 407.20         |
| Misericordia cur potius quam liberalitas collocetur inter   | Motus per se datur ad relationem extrinsecus, non tamen      |
| beatitudines? 751.142                                       | intrinfècus aduenient <b>e</b> m 23.15                       |
| Misericordia quomodo persectior liberalitate. 752.          | Motum potest seipse proportionari, ut moueatur à quo-        |
| 143                                                         | cunque. 721.25                                               |
| secundum nullam expositionem est distinctaà virtuti-        | Motus, stricte loquendo, includit duo. 97.6                  |
| bus; & quod sit eius pramium? 753.147.& 148                 | vi Moueatur quis à causa secunda, & prima idem di-           |
|                                                             |                                                              |
| an Misericordia summa manisestaretur sine summa gra-        | fponit. 720.11                                               |
| tia. 273.17                                                 | M V .                                                        |
| Missam audiens, nesciens adesse diem festum, non tene-      | Mulier violenter corrupta an peccet? 339.16                  |
| tur iterum audire , quando cognoscit esse diem festum.      | Mutatio accipitur dupliciter. 197.5                          |
| 876.95                                                      | Mutatio propriè dicta est inter prinationem & formam.        |
| Mites qui sint dicendi? 744.19                              | 87.4                                                         |
| Mititas quomodocunque explicetur, est aliqua virtus.        | Mutatio strictè includit duo. 97.6                           |
| 748.128                                                     | Mutationemesse in quolibet, quod dicitur factum tale,        |
|                                                             | non est necesse.                                             |
| Scoti oper. Tom. VII. Pars II.                              | 3 , 37                                                       |
| ochitcher rome A rregarie                                   | pp 3 M Y                                                     |

| м ч                                                                                                                                  | Natura dinina quam dependentiam habeat à personis,&                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Mysterium aliquod celebrari die festo non sufficit ve quis                                                                           | quam natura bumana assumpta à Verbo? 141.85                                                               |
| credere teneatur. \$25.147                                                                                                           | Natura diuina realiter assumpsit bumanam? 122.1.                                                          |
| Mysteria sidei qua à Pralatu credenda, & qua à subdi-                                                                                | in comm.                                                                                                  |
| tis? 499.6                                                                                                                           | Natura eadem potest supposuari in pluribus suppositis                                                     |
| Mysteria omnia nostra sidei aliquo modo contenta in ve-                                                                              | mediate tantum. 41.12                                                                                     |
| teri Testamento. 544.235                                                                                                             | Natura humana an sit per se existens? 28.7                                                                |
| Mysteriis sidei sirmius debemus adharere, quam aliis                                                                                 | Natura humana an solitariè sit adoranda? 223.2                                                            |
| obiettu requisitus ad credendum. 612.160                                                                                             | Natura bumana Christi immediate fundat relationem                                                         |
|                                                                                                                                      | vnionis nulla alia entitate positiua media. 21.13                                                         |
| N A                                                                                                                                  | Natura humana de facto assumpta nunquam habuit per-                                                       |
| m m A to I all any south arrange ! I la Pour                                                                                         | fonalitatem propriam. 113,2                                                                               |
| N Aaman quomodo adorare potuit coram idolo Rem-<br>non? 532.179                                                                      | Natura humana non dependet à Verbo tanguam à causa<br>materiali. 142.86                                   |
| Nasci inter infideles cognoscentes Deum perinde est, ac                                                                              | materiali. 142.86<br>Natura humana non codem completiuè est per se existens,                              |
| inter non cognoscentes, quantum ad habendum sidem                                                                                    | & personata. 25.17                                                                                        |
| Supernaturalem. (09.6)                                                                                                               | Natura humana non est excludenda à termino adoratio-                                                      |
| sog.65 Nationes conuerti impossibile est moraliter sine enidentia morali reuelationis. 586.165                                       | nis latrie. 221.6                                                                                         |
| morali reuelationis. \$86.165                                                                                                        | Natura humana quomodo dependeat à Verbo? 142.87                                                           |
| Natura absque suppositalitate est tam prasens ad ope-                                                                                | Natura humana quomodo dicat ordinem? 5.3. in                                                              |
| randum, quam anima separata, aut accidentia. 151.                                                                                    | comm.                                                                                                     |
| 125                                                                                                                                  | Natura humana quomodo dicatur vniri diuina? 43.                                                           |
| Natura absque vllo positino superaddito potest non esse in                                                                           | 1. 66 2                                                                                                   |
| alio. 150.118                                                                                                                        | Natura humana quomodo pradicetur denominatige?                                                            |
| Natura aque readitur incommunicabilic per negatitum,                                                                                 | 70. 3                                                                                                     |
| Natura aquè redditur incommunicabilia per negatitum, ac per posititum. 160.159 Natura aliqua recipit incommunicabilitatem à persona- | Natura humana Verbi non potest assumi à Patre. 37.7                                                       |
| litate. 141.83                                                                                                                       | Natura in eodem instanti, in quo personaretur, si sibi esset relicta, personaretur in Verbo. 81.12        |
| Natura an necessariò possit esse absque omni personalitate?                                                                          | Natura non debet terminari, nisi boc ad aliquid deser-                                                    |
| 151.126                                                                                                                              | uiat? 151.123                                                                                             |
| Natura assumpta à Filio quare non possit etiam assumi à                                                                              | Natura non intellectualis an possit assumi à Verbo?                                                       |
| Patre? 42.14                                                                                                                         | 70.2                                                                                                      |
| Natura assumpta à natura diuina non faceret supposi-                                                                                 | Natura non intellectualis, si uniretur persona diuina, non                                                |
| tum, nec personam. 130.30                                                                                                            | esset persona, anare? 66.7                                                                                |
| Natura assumpta an faciat unum per se cum personali-                                                                                 | Natura non magis deprimitur, quam perficitur natura                                                       |
| tate. 162.165                                                                                                                        | Natura non magis deprimitur, quam perficitur natura<br>humana per assumptionem. 161.163                   |
| Natura assumpta quam vnitatem faceret cum subsistentia                                                                               | Natura omnis singularis est communicabilis alicui enti-                                                   |
| absoluta? 130.31                                                                                                                     | tati, qua non pertineat ad esse ipsiu, quà singularis                                                     |
| Natura Christi fuitnè minor Angelica? 266.1<br>Natura Christi babet omnia accidentia, qua haberet se-                                | est. 139.73<br>Natura personabilis dicit exseineptitudinem ad depen-                                      |
| parata. 153.131                                                                                                                      | dendum. 144.94                                                                                            |
| Natura constituit personam alienam, ut propriam, 125.8                                                                               | separata non dicit talem ex se. ibid.                                                                     |
| Natura creata est hæc aliquo positiuo. 25.17                                                                                         | Natura personalitate proprià dimissà potuit alienà per-                                                   |
| Natura creata non babet à personalitate incommunicabi-                                                                               | fonari. 123.3                                                                                             |
| litatem respectu omnis rci,cui possit dininitus tantum                                                                               | Natura personata cuisu aptitudinis negationem dicat.                                                      |
| communicari. 138.68                                                                                                                  | 160,160                                                                                                   |
| Natura creata recipit incommunicabilitatem à subsisten-                                                                              | Natura personata non recipit incommunicabilitatem à                                                       |
| tia propria. 142.89                                                                                                                  | personalitate. 142.88                                                                                     |
| Natura cui sit naturaliter communicabilis? 151.124                                                                                   | Natura personata quomodo dicat negationem aptitudinis                                                     |
| Natura cur nequeat esse absque aliqua suppositalitate.                                                                               | ad dependendum? 143.20.6 feq.                                                                             |
| 152.127 Natura cur man fe lan pracipiana afficera ana Gunt homa                                                                      | Natura personata personalitate alia quòd existat existen-                                                 |
| Natura cur non fit lex pracipiens actiones, qua funt bona ex lege positiua? 862.24                                                   | tià aliena non impedit quominus possit simul babere                                                       |
| ex lege positiua? 862.24<br>Natura diuina an assumpserit, vel assumere potuerit bu-                                                  | propriam personalitatem , nec quòd aliena personalitas<br>sit extrinseca. 126.13                          |
| manam? 122.1.intext.& feq.                                                                                                           | nec quòd natura personata personalitate aliena non                                                        |
| Natura diuina an possit terminare dependentiam natura                                                                                | existeret per se. ibid.15                                                                                 |
| creata. 37.6                                                                                                                         | Natura posset esse absque vilo termino positiuo realiter                                                  |
| Natura diuina assumpsit effectiue humanam immediate.                                                                                 | distincto. 150.119                                                                                        |
| 128.1                                                                                                                                | Natura possitne assumi non dimissa propria personali-                                                     |
| Natura diuina de facto non assumpsit immediate huma-                                                                                 | tate? * 124.4                                                                                             |
| nam terminatiue.                                                                                                                     | de facto non fuit sie assumpta, ibid.                                                                     |
| an posset sic assumere de potentia absoluta? ibid. &                                                                                 | nec potuit, , ibid.5                                                                                      |
| 119.23 habe anidanid ad has requiritur ibid .                                                                                        | posset tamen, si affici posset pluribus parsonalitatibus                                                  |
| babet quidquid ad hoc requiritur. ibid.24<br>Natura dinina mediatè affumpfit naturam humanam.                                        | alienis ibid.<br>Natura prins assumpta, quam partes. 166.184                                              |
| 1 часита ископа тецоне вузытрую паситат питапат.<br>122.2                                                                            | Natura priùs assumpta, quam partes. 166.184<br>Natura qualibet intellectualis est beatificabilis, & nulla |
| Natura diuina non recipit independentiam,etiam impro-                                                                                | alia. 689.2.intext. & 1.incom.                                                                            |
| priam à paternitate. 141.81                                                                                                          | Natura quomodo dependeat ad suppositum? 17.4                                                              |
| Natura diuina posset esse alia persona sine positino super-                                                                          | Natura quomodo effet per se'absque personalitate vlla.                                                    |

149. 118

| Natura quomodo non fuit priùs personata propria perso-                                                       | Naturam humanam vniri Verbo in vnitate supposit                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| nalitate, quam assumpta in sententia Scoti? 161.164 Natura quomodo nulli inbarea:? 28.9                      | fuitne possibile?<br>Naturam non posse esse absque personalitate vlla positiua,            |
| Natura semel personata personalitate propria potuttie                                                        | nulla exempla conuincunt. 150. 120                                                         |
| relictà proprià personari alienà. 123.2                                                                      | Naturam non posse esse absque omni personalitate proba-                                    |
| Natura singularis non sola capax medy. 148.112                                                               | tur. 151. 123                                                                              |
| Natura singularis seorsum posita est completa sine aliquo positiuo.                                          | Naturam irrationalem esse assumptibilem. 65.5                                              |
| TAT C I C I C I C I C I C I C I C I C I C                                                                    | Naturam singularem possè conseruari absque personalitati<br>vlla vnde sequeretur. 149. 117 |
| Natura singularis sitne prior personalitate. 11.4 Natura si non distingueretur a supposito, assumeretur sup- | viia vnde sequeretur.<br>Naturam vnam posse simul affici duabus personalitatibus           |
| positum humanum. 145.99                                                                                      | alienis quomodo possit desendi? 127. 18                                                    |
| Natura si pluribus personalitatibus possit simul affici, &                                                   | Naturam unitam fuisse per se unione physica, & non ac-                                     |
| pluribus subsistencys. 125.10                                                                                | cidentali, vnde colligatur?                                                                |
| Natura si posset habere actiones absque suppositalitate, ne-                                                 | Natura prius esse potest dupliciter intelligi. 63.1                                        |
| mo sciret an de facto omnis natura babeat aliquam sup-                                                       | Naturalia mera non acquirunt habitus. 700.7                                                |
| positalitatem. 151, 123                                                                                      | Naturalitas agendi intellectus non impedit subordina                                       |
| Natura, si posset simul assici duabus personalitatibus alie-                                                 | tionem eius à voluntate immediatam. 552.20                                                 |
| nis, posset proprià, & aliena. 126.17  Natura sue villa suppose etc per esse per suppose etc per             | Nacellarium elle necellitate media du quecenté quid les                                    |
| Natura sine vila suppositate non esset per se perseitate per-<br>sonalitatis. 149.118                        | Necessarium esse necessitate medy, & pracepti quid sit                                     |
| Natura tam potest simul affici vna personalitate propria,                                                    | Necessarium ex se nihil aliud à Deo. 690.3                                                 |
| Or alia aliena, quam duabus alienis. 124.5                                                                   | Necessarium potest esse aliquid ex mult is indeterminate                                   |
| contra est disparitas Caietani. ibid.6                                                                       | licet nullum ex ipsis determinate esset necessarium.905                                    |
| contra est disparitas Caietani, ibid.6<br>Natura tota dicitur forma totius, 80.9                             | 214                                                                                        |
| Natura una posset facere unum suppositum cum altera sine                                                     | 6 quoties aliquid ex multis indeterminate est ne                                           |
| deperditione suppositalitatis propriè, quamus esset posi-                                                    | cessarium, aliquid determinate potest esse tale ex by                                      |
| Manual 22 G. 200 Carrow 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                | pothesi, ibid. 219                                                                         |
| Natura vt sit personata quid requiratur, & sufficiat?                                                        | Necessaria necessitate medy non sunt necessaria in omn                                     |
| Natura ad personalitatem alienam ineptitudo se tenet ex                                                      | casu. 509. 67<br>Necessitas non stat cum potentia contradictionis. 62.4                    |
| parte natura. 143.94                                                                                         | Necessitatis medy, & pracepti signa discriminatiua se-                                     |
| Natura creata aptitudo ad dependendum est inseparabilis                                                      | cundum Snarium. 496.16                                                                     |
| avilla. ibid,92                                                                                              | Negatio considerationis non debet dici error. 803.80                                       |
| Natura dependentia ad Verbum arguit maiorem eius per-                                                        | Negatio, cum su nibil, quid faciat? 9.7                                                    |
| fectionem. 261.163                                                                                           | Negatio dupliciter posset dici propria. 16. 11                                             |
| Natura ex prioritate quomodo sequatur eam posse esse                                                         | Negatio necessariò competens alicui prasupponit in ille                                    |
| absque omni personalitate. 150.21                                                                            | aliquod positiuum, ad quod sequitur. 156. 146                                              |
| Natura facultatem excedens Deus operatur ex gratia.                                                          | Negatio non potest esse ratio formalis terminandi relatio-<br>nem realem.                  |
| 83.15<br>Natura humana Christi dependentia est extra omnem de-                                               | nem realem.<br>Negatio nuda actu, negatio aptitudinis, & negatio, qua                      |
| pendentiam causati ad causam. 6.4                                                                            | requirit repugnantiam, quomodo differant? 16.11                                            |
| Natura humana reparatio fuit necessaria ex parte natura                                                      | Negatio quomodo non sit de se incommunicabilis? 18.3                                       |
| reparanda. 8.2                                                                                               | Negatio verbalis fidei non solum prohibetur, sed quacum-                                   |
| Natura prioritas quoad alterum oppositorum explicatur.                                                       | que externa. 931.174                                                                       |
| 99. 17                                                                                                       | Negationem moralem positiuam sidei tenetur quis semper                                     |
| Natura processus est duplex. 435.4                                                                           | vitare. 534.192                                                                            |
| Natura singularis conceptus quo sensu non esset alius à                                                      | Nestorium non potuisse argui contradictionis, dicendo                                      |
| conceptu suspositi? 146. 105<br>Natura vnitas quomodo differat ab vnitate suppositi? 4.1                     | perfonam assumi. 158. 155<br>N I                                                           |
| Naturam absque personalitate omni posse habere suas ope-                                                     | Niniuitæ non intellexerunt Prophetam Iona absolute.                                        |
| rationes. ICI. 126                                                                                           | 938.80                                                                                     |
| Naturam affectatam proprià personalitate non posse affici                                                    | N O                                                                                        |
| · simul aliena, probatur. 127.19. 5 20                                                                       | Nolitio conditionata explicatur per nollem. 341.17                                         |
| Naturam dependere ad proprium suppositum quomodo de                                                          | Nolitio naturalis quid sit? 340. 1. & seq.                                                 |
| beat intelligi? 17.2                                                                                         | Nolitio potest esse duplex. 348. 4                                                         |
| Naturam dependere ad suppositum quid sit? 5.3. in com.                                                       | Nolitum contra affectionem commodi tristat, licet sit vo-                                  |
| Naturam divinam non assumpsisse immediate humanam                                                            | litum secundum iustitiam. 348.24                                                           |
| fine distinctione formali Scoti vix defendi potest. 131.                                                     | Nolitum, respectu cuius mors Christi erat ipsi tristu,<br>quodnam erat. 353.30             |
| 34<br>Naturam eandem numero impossibile est suppositari in                                                   | quodnam erat. 353.30<br>Nolle concupifcibilis , & irafcibilis non est einsdem ra-          |
| duobus suppositis.                                                                                           | tionis. 735.66                                                                             |
| Naturam esse principium, ex quo emanat propria perso-                                                        | Notitia Dei est ipse Dem. 218.6                                                            |
| nalitas, non verò aliena , non arguit incompossibilita-                                                      | Notitia eadem quomodo dici possit sapientia, & scientia,                                   |
| tem propria aliena. 125.8                                                                                    | & ars. 218.6                                                                               |
| Naturam humanam fuisse productam primo in Verbo vn-                                                          | NV                                                                                         |
| de sequitur?                                                                                                 | Numerus sitne augmentandu in infinitum? 263. 1                                             |
| Naturam' hymanam in immediata affirmptione effe in-<br>communicabilem vnde non fequeretur? 129.27            | O B  Bedibile rationi sumitur dupliciter. 697.4                                            |
| communicabilem unde non sequeretur? 129.27<br>Naturam humanam uniri, Deo hyspostatice, non tamen             | Obedientia non magis reduci debet ad religio-                                              |
| frui, an includat contradictionem. 60.1                                                                      | nem, qu'am volitio credendi. 575. 119                                                      |
|                                                                                                              |                                                                                            |

| Obedientia honestas in quo consistat? 575.117                                                        | Obstetrices Rahab, & Rachel quo genere peccari pecca-                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Obiectum aliquod quare dicatur formale? 596.32                                                       | uerunt suo mendacio; an fuerint pramiata propter bo-                      |
| Obiectum finitum, vt finitum, & prascindens à respecti-                                              | num motum pietatis; & meruerint pramium aternum,                          |
| bus ad infinita, aut infinitum, babet intelligibilitatem                                             | vel solum temporale. 967.185.6 186                                        |
| finitam. 316.33                                                                                      | Occidendum non elle guerradmedum elt mecelticie                           |
| Obiectum naturale posset assingi actu supernaturali. 839                                             | Occidendum non elle quemadmodum est necessaria                            |
| 1240 Objection marinum con dicasus farmala 506 22                                                    | veritatis, & non esse ferenda arma supposita lege<br>humana. 885. 129     |
| Obiectum motiuum cur dicatur formale. 596. 32 Obiectum non habet magis esse verum per actum volunta- | humana, 885. 129<br>Occidens mediante dispensatione non faceret iniuriam. |
|                                                                                                      | 888. 147                                                                  |
| tis imperantem affensum. 5)5.33 Obiectum Theologicum est aternum. 626.2                              | Occidens se quomodo diligat beatitudinem. 651.7                           |
| Obietti amabilis conditiones. 656.21                                                                 | Occisio Christi grauissimum omnium peccatorum qua                         |
| Obiecti formalis motiui diversitas specifica potest stare                                            | non tendebant in Deum immediate secundum Ansel-                           |
| cum vnitate babitui infusi. 591.14                                                                   | mum. 225.10                                                               |
| Obiectum partis concupiscibilis quodnam sit? 738.63                                                  | Occisio Isaac babuit omnia requisita, vt esset mala, ex-                  |
| Obiectum partis irascibilis. 735. 66                                                                 | cepta dispensatione. 881.109                                              |
| Obiectum posse cognosci actu naturali, & supernaturali,                                              | de Occisione Isaaci per patrem intenta. 913.239                           |
| of non posse. 315.32                                                                                 | OD                                                                        |
| in Obiecto amabilis dua conditiones concurrunt. 657.12                                               | Odiens proximum granius peccat, quàm qui non diligit.                     |
| Obiecto vero proposito à Parocho cur credatur, side super-                                           | 671.3                                                                     |
|                                                                                                      | Nodium Dei esset peccatum, quamuis Deus non puniret                       |
| Obiecta intellectus & voluntatus quomodo disferant?                                                  | ipsum, sed eo non obstante sic peccantem absque pæni-                     |
| 663.6                                                                                                | tentia beatificaret. 867.48                                               |
| Obiectorum materialium, & actuum dinersitas non sufficit                                             | Odium Dei tam necessariò malum, quàm vlla propositio                      |
| ad distinctionem habituum. 590.9                                                                     | est vera. 869.57                                                          |
| Obligantia multa ex consuetudine aliàs non obligant, &                                               | Odium Dei vt sit necessariò malum, perinde est quòdsit                    |
| è contra. 535.194                                                                                    | possibile, nécne. 867.48                                                  |
| Obligari ad modum virtutu quid stt? 872.79                                                           | Odium Dei posse esse non peccaminosum quomodo Faber                       |
| Obligari in conscientia quidsit? ibid.76                                                             | ostendat ex Scoto? 866. 47                                                |
| Obligari potest qui ad actus minus perfectos. 743.101                                                | O F                                                                       |
| Obligatio ad cauendum ad plura se extendit quam obli-                                                | Offendens duplex. 735.66                                                  |
| gatio ad sciendum. 499.8                                                                             | Officium recitans sine reflexione ad votum non tenetur                    |
| Obligatio ad pœnam aternam est grauis, ad temporalem                                                 | iterum adueniente cognitione recitare illud. 876.94                       |
| leuis. 872.76                                                                                        | O M                                                                       |
| Obligatio credendi articulos symboli, ac Sacramenta, &                                               | Omissio pura libera an frequenter generaret. 742.97                       |
| pracepta Decalogi ad quam virtutem spectat? 520.                                                     | per Omissionem puram frequentatam quomodo redderetur                      |
| 124<br>ex quivu aliquando oriatur? ibid.                                                             | quisfacilior? ibid.                                                       |
|                                                                                                      | Omniscientia quare sit communicabilis treatura, &                         |
| & an de tali fide sit praceptum particulare? \$20.124                                                | omnipotentia non? 370.9 OP                                                |
| Obligatio credendi diebus festus indirecte oritur ex obliga-                                         | ad Operandum contra ordinarias regulas non requiritur                     |
| tione festi. 524.143 Obligatio credendi Parocho unde oriatur. ibid. 145                              |                                                                           |
| Obligatio credendi supernaturalia cognosci potest absque                                             | donum intellectuale distinctum à prudentia, & side                        |
| fide supernaturali. 520. 121                                                                         | 762. 190.                                                                 |
| Obligatio fidei diebus festis unde oriatur? 524.143                                                  | Operans male debet habere cognitionem practicam ma-<br>litia. 802.70      |
| Obligatio non aquiuocandi hic vnde oriatur? 932.56                                                   | Operantes male sciunt non esse faciendum quod faciunt.                    |
| Obligatio non obseruandi praceptum per actum non ma-                                                 | 803.77                                                                    |
| lum oritur à praceptu prohibentibus actum malum.                                                     | Operari, & sic operari quomodo differant? 467.1                           |
| 873.80                                                                                               | Operari quando lices ob finem virtusis, & quando non.                     |
| Obligatio particularis fidei non est ipsius pracepti. 529.                                           | 832.202                                                                   |
| 163                                                                                                  | Operatur benè moraliter agens conformiter ad regulam                      |
| Obligatio potest dari ad certos actus, on non ad alios eius.                                         | prudentia. 261.188                                                        |
| dem honestatis. 522. 135                                                                             | Operatio nulla anima Christi fuit meritoria de congruo.                   |
| Obligatio procuranda perfectionis cuiusuis potest esse                                               | 418.1                                                                     |
| charitatis. 521.128                                                                                  | Operatio prasupponit suppositum. 83.16                                    |
| Obligatio procurandi gratiam est charitatis, ibid. 130                                               | Operationes natura non magis dependent à suppositalità                    |
| Obligationem specialem credendi an habeant aliqui pra                                                | te, quàm ipsa natura 151.126                                              |
| alys. 227.158                                                                                        | Operationes omnes bona, aut sunt circa Deum, aut circa                    |
| directam non. ibid.                                                                                  | creaturam. 725.38                                                         |
| Obligationem specialem sciendi qua sunt credenda plurimi                                             | Opinio quasit? 461.1                                                      |
| habent pra alys. 528.159                                                                             | ly Oportet non semper denotat praceptum. 497.21                           |
| de Obligatione ad actus externos. 529.164                                                            | Opposita quando insunt secundum diversas partes, neu-                     |
| de Obligatione iurantis redire ad carcerem cum periculo                                              | trum denominat totum. 247.6                                               |
| vite. 1021.180                                                                                       | Opposita vt aliqua sint, quid requiratur? 358.1                           |
| Obscuritas ex qua oritur dubietas de rehus sidei, quid                                               | Oppositorum unum si comieniat alicui per se, aliud nec                    |
| fit? 617.135                                                                                         | per se, nec per accidens sibi conueniet, quomodo debe as                  |
| Obscuritas obiecti materialis non impedit determinatio-                                              | intelligi? 51.4                                                           |
| nem intellectus per motiuum formale euidens, & ha-                                                   | Opus bonum moraliter potest cognosci absque cognitione                    |
| bens necessariam connexionem cum materiali. 554.29                                                   | Dei. 831.197                                                              |
| Obserrantiæ quid sint?                                                                               | Opus bonum quomodo nequit fieri sine charitate? 835.219                   |
|                                                                                                      |                                                                           |

| Opus nullum est laudavile, aut meritorium sine volun-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Parochius vnus cum auguta creaenaum proponeret, o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| tate. 378.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | alius non credendum, quid faciendum? 501.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Opus omne bonum non debet esse ex habitu virtutus. 835.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Parochi, confessores, & concionatores magis explicitam<br>& perfectam notitiam tenentur habere rerum creden-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Opus superogationis duobus modis posset quis nolle facere,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | darum, quam aly fideles. 528.160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| & an in viroque posset quis iurare, & iuramentum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Pars concupiscibilis, & irascibilis datur in homine. 733.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| obligaret? 1013. 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Opera bona cur vecentur fructus? 770.223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | etriusque obiectum. 734.63.735.66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Opera conducentia ad vitam aternam non dantur absque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pars concupiscibilis versatur etiam circa bonum arduum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| fide siepernaturali. 829.190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 733.60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| O R                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Pars quod perficiatur à toto potest intelligi dupliciter.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Oratio ex se falsa iquoad verba posset esse vera ratione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 176.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| modi dicendi, aut alys circumstantys. 930.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Partem vnam integralem assumi bypostatice alia non as-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Oratio externè falsa, quamuis vera cum restrictione men-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | sumptà non esset inconveniens. 165.181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tali, eft mendacium. 936.93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Partes heterogenea corporis Christi simul formata, & as-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Oratio restricta mentaliter quid sit ? 930. 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | sumpra. 86. 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Oratio restricta quomodo differat ab amphibologica.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Partes Physica separatim existentes habent suas proprias                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | subsistentias. 166. 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Oratio vna habet plures sensus. 28.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Paruuli an habeant virtutes, morales in patria, & quo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Orationem aquiuocam licet iam practicare ob probabili-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tatem, quam talis vsiu habet ab authoribus ipsium ap-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| probantibus.  931.59                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Passio Christi an fuerit simpliciter nolit. 355.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Orationem falsam non potest quis dicere significatiue, quin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Passo Christi meruit omnibus. 400.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| mentiatur. 982.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Passo Christi quale meritum? 420.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Oratione aquiuoca, aut restricta non liset vei absque legi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Passio Christi quomodo fuerit efficax? 93.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| tima causa. 932.57                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Passio Christi ratione persona patientis potest acceptari pro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Oratione aquiuoca non restricta mentaliter, licet à parte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | infinitis. 422.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| rei vii , quando quis non intendit deceptionem. 933.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Passio prasens dupliciter moderatur. 701.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | etiam futura. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Oratione aquiuoca non restricta potest quis aliquando vti,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Passionis Christi vis adfacilitandam observantiam pra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ve is cum quo loquitur, non intelligat sensum verum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ceptorum. 1036.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| eim. ibid,6 t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Pater dat vim propinquam generandi matri quomodot                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Oratione amphibologica & restricta habente sensum fal-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 112.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| sum potest quis vei, quando prauidetur intelligenda in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Pater est causa principalis, mater minus principalis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| [en/u vero. 930.62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 108.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Oratione amphibologica quando certum est non licere vti?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Pater nullus suffragatur orationi restricta. 945.107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 931.52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Pater quomodo amet omnia Spiritu sancto. 691.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Oratione amphibologica quandoque non licet vti , quando                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Pater quomodo dicatur causa magis principalis? 109.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| intelligenda cognoscitur in sensu falso. 930.52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pater quomodo dicit omnia Verbo. 690. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Oratione restricta, & amphibologia licet vti, quando non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <b>5</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pater quomodo plus diligit filium, quam mater, & quo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| habet falsum sensum. ibid.50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Pater quomodo plus diligit filium, quàm mater, & quo-<br>modo mater plus quàm pater? 108.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | modo mater plus quam pater? 108.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Oratione restricta nunquam licet vti , seu oratione qua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | modo mater plus qu'am pater ? 108. 6<br>Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Oratione restricta nunquam licet vti , seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | modo mater plus qu'am pater ? 108. 6 Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogma- tica. 134.49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Oratione restricta nunquam licet vti , seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | modo mater plus qu'am pater? 108.6  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica. 134.49  Paternitas in divinis quidsit? 22.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua<br>tantum est vera cum mentali aliqua reservatione.<br>935.69<br>Oratione restricta quando licet vti? ibid.143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | modo mater plus qu'am pater? 108.6  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica. 134.49  Paternitas in diuinis quid sit? 22.3  Patientia est nobilissima fortitudo. 730.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Oratione restricta nunquam licet vti , seu oratione qua<br>tantum est vera cum mentali aliqua reservatione.<br>935.69<br>Oratione restricta quando licet vti? ibid.143<br>Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | modo mater plus qu'am pater? 108.6  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica. 134.49  Paternitas in diuinis quid sit? 22.3  Patientia est nobili sima fortitudo. 730.11  Patientia nobili sima species fortitudinis. 741.95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Oratione restricta nunquam licet vti , seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in diuinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus.  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Oratione restricta nunquam licet vti , seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | modo mater plus qu'am pater? 108.6  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica. 134.49  Paternitas in diuinis quid sit? 22.3  Patientia est nobili sima fortitudo. 730.11  Patientia nobili sima species fortitudinis. 741.95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  741.95  actus eius an sit positinus, an verò negatiuus.  quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtuu. 742.  96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio. 954.143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  741.95  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  741.95  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid. quamuis esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia. 714.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare inreiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  741.95  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esse negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione.  935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951.  135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio.  954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimua mentiretur vnquam.  937.77 nec aliquis posset conuinci mendacy., nec periury.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  741.95  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile. 349.26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conuinci mendacy, nec periury. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | modo mater plus qu'am pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset convinci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conce-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici improprie loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid. quamuis esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset convinci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interiùs talem conceptum, qualem significat, sed oppositum. 948.121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici improprie loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  741.95  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid.  quamuis esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus.  ibid. 122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare inreiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conuinci mendacy, nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem signisicat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid. quamus esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertau, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare inreiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem signisicat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertau, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione.  935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951.  135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio.  954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam.  937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury, ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem significat, sed oppositum.  948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.102 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minus                                                                                                                                                                                                                                                                                          | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid st?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an ste positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esse negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertu, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est bumilitas secundum alios contemptus divitiarum                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione.  935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951.  135 Oratione restricta quando posset quis potest sine proposito?951.  135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio.  954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam.  937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury.  ibid. Oratione restricta vtens non babet interiùs talem conceptum, qualem significat, sed oppositum.  948.121 aliàs nunquam quis mentiretur.  Oratione restricta vtens non mutat verba.  944.102 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minùs quam mentiens.                                                                                                                                                                                                        | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid st?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an st positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esse negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Pauperta, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem sest humilitas secundum alios contemptus divitiarum sibid.                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nece aliquis posset convinci mendacy, nece periury, ibid. Oratione restricta vtens non babet interius talem conceptum, qualem significat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conversandum est,                                                                                                                                                                                                                 | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  134.49  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid. quamuis esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertus, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  secundum alios est abdicatio divitiarum. 747.120.                                                                                                                                                                                       |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare inreiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy, nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem significat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.102 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conversandum est, quo cum mendacibus.                                                                                                                                                                                               | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertu, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  secundum alios est abdicatio divitiarum. 747.120.                                                                                                                                                                                                                                  |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare inreiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset convinci mendacy, nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem significat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.102 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conversandum est, quo cum mendacibu. 953.142                                                                                                                                                                                        | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid. quamus esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertau, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  secundum alios est abdicatio divitiarum. 747.120.  67121  Paupertas ve pracisè dicit abdicationem bonorum, non est                                                                                                                               |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quant ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem signisicat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101 Oratione restricta vtens vult signisicare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conuersandum est, quo cum mendacibus. 953.142 Ordo essentialis multiplex. 5.3. in com. Organizatio accipitur tripliciter. 86.4                                                                                                    | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positivus, an verò negativus. ibid. quamuis esset negativus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertau, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  secundum alios est abdicatio divitiarum. 747.120.  © 121  Paupertas vt pracisè dicit abdicationem bonorum, non est virtus.  740.88                                                                                                              |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quant ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem significat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conversandum est, quo cum mendacibus. 953.142 Ordo essentialis multiplex. 0193.142 Ordo essentialis multiplex. 0193.142 Ordo essentialis multiplex. 0193.142 Organizatio sumitur dupliciter. 86.4 Organizatio sumitur dupliciter. | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid sit?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positinus, an verò negatinus. ibid. quamuis esset negatinus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertau, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  secundum alios est abdicatio dinitiarum. 747.120.  © 121  Paupertas vt pracisè dicit abdicationem bonorum, non est virtus.  P E                                                                                                                                                   |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quant ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem signisicat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101 Oratione restricta vtens vult signisicare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conuersandum est, quo cum mendacibus. 953.142 Ordo essentialis multiplex. 5.3. in com. Organizatio accipitur tripliciter. 86.4                                                                                                    | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in divinis quid st?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an ste positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esse negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertu, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  set humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  set abdicatio divitiarum. 747.120.  67 121  Paupertas vt pracisè dicit abdicationem bonorum, non est virtus.  P E  Peccandi consuetudo accepta pro habitu non est pecca-                                            |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quant ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem significat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101 Oratione restricta vtens vult significare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conversandum est, quo cum mendacibus. 953.142 Ordo essentialis multiplex. 0193.142 Ordo essentialis multiplex. 0193.142 Ordo essentialis multiplex. 0193.142 Organizatio sumitur dupliciter. 86.4 Organizatio sumitur dupliciter. | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in diuinis quid st?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positinus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertus, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus diuitiarum spiritualis.  set humilitas secundum alios contemptus diuitiarum spiritualis.  set humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  set 121  Paupertus vt pracisè dicit abdicationem bonorum, non est virtus.  P E  Peccandi consuetudo accepta pro habitu non est peccatum.  992.54 |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951.  135 Oratione restricta quot ibi quis potest sine peccato, toties potest eam consirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conninci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interiùs talem conceptum, qualem signisicat, sed oppositum. 948.121 alias nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.102 Oratione restricta vtens vult signisicare falsum non minùs quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conuersandum est, quo cum mendacibus. 953.142 Ordo essentialis multiplex. 5.3. in com. Organizatio accipitur tripliciter. 86.4 Organizatio sumitur dupliciter. 87.2 Organizatio sumitur dupliciter. 9 A                           | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in diuinis quid st?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima fecies fortitudinis.  actus eius an sit positiuus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile. 349.26  Paupertas Christi qualis erat?  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertus, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746. 118 est humilitas secundum alios contemptus diuitiarum spiritualis. ibid. secundum alios est abdicatio diuitiarum. 747. 120.  6 121  Paupertas ve pracisè dicit abdicationem bonorum, non est virtus.  P E  Peccandi consuetudo accepta pro habitu non est pecca- tum. 992. 54  Peccans cognoscit non esse simpliciter faciendum quod                              |
| Oratione restricta nunquam licet vti, seu oratione qua tantum est vera cum mentali aliqua reservatione. 935.69 Oratione restricta quando licet vti? ibid.143 Oratione restricta quando posset quis vti in proposito?951. 135 Oratione restricta quant ibi quis potest sine peccato, toties potest eam confirmare iureiurando absque periurio. 954.143 Oratione restricta si liceret vti, nemo nisi ignorantissimus mentiretur vnquam. 937.77 nec aliquis posset conuinci mendacy., nec periury. ibid. Oratione restricta vtens non habet interius talem conceptum, qualem signisicat, sed oppositum. 948.121 aliàs nunquam quis mentiretur. ibid. Oratione restricta vtens non mutat verba. 944.101 Oratione restricta vtens vult signisicare falsum non minus quam mentiens. 937.76 Oratione restricta vtentibus eo modo conuersandum est, quo cum mendacibus. 953.142 Otdo essentialis multiplex. 5.3. in com. Organizatio accipitur tripliciter. 86.4 Organizatio sumitur dupliciter. 87.2 Organum quid sit?                                             | modo mater plus quam pater?  Patres non debent dici impropriè loqui in materia dogmatica.  Paternitas in diuinis quid st?  Patientia est nobilissima fortitudo.  Patientia nobilissima species fortitudinis.  actus eius an sit positinus, an verò negatiuus. ibid. quamuis esset negatiuus, posset adhuc esse virtus. 742.  96  Patientia non potest esse circa secundum se appetibilia.  714.3  Patientia obiectum non videtur secundum se eligibile.  349.26  Paupertas Christi qualis erat?  747.129  Paupertas in nulla expositione est distincta à virtutibus. ibid. 122  Paupertus, qua est prima beatitudo, ad quam virtutem spectet?  746.118  est humilitas secundum alios contemptus diuitiarum spiritualis.  set humilitas secundum alios contemptus diuitiarum spiritualis.  set humilitas secundum alios contemptus divitiarum spiritualis.  set 121  Paupertus vt pracisè dicit abdicationem bonorum, non est virtus.  P E  Peccandi consuetudo accepta pro habitu non est peccatum.  992.54 |

| peccans ex passione. ibid. 150                                                                  | Perfectio supernaturalis nostra non esfet incompleta sine                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Peccans non deberet habere maiorem imperfectionem co-                                           | moralibus infusis. 844.265                                                                          |
| anitionis, andm non peccans. 812.161                                                            | ad Perfectionem maiorem effectus sufficit augere perfectio-                                         |
| Peccans omnis est ignorans explicatur. 819.140                                                  | nem unius ex sus causis. 590.98                                                                     |
| Peccans semel, aut iterum mortaliter, non aevet prajums                                         | in Perfectione exercenda qui sunt, an peccent mortaliter                                            |
| quod in alys humilibus occasionibus sic peccaret. 960.                                          | mentiendo leuiter? \ 906. 162                                                                       |
| 164                                                                                             | Perfectiones omnes qua possunt dari, non debent asseri.                                             |
| o idem est de peccante venialiter. ibid.                                                        | 847.281                                                                                             |
| Peccare volens mortaliter, peccat mortaliter. 1003. 10                                          | Perfectius potest esse aliquid propter negationem. 159.                                             |
| Peccator demerstorie tantum destruit charitalem. 661.4                                          | 156                                                                                                 |
| Peccator posset de potentia absoluta saluari sine fide vlla.                                    | Perfectorum duo genera. 959.162.960.162                                                             |
| 494.6                                                                                           | Perfici potest quis secundum unam perfectionem, & non                                               |
| Peccator potest habere habitus virtutus tam acquisitos,                                         | perfici fecundum aliam realiter distinctam, 794, 36                                                 |
| quam infusos aliquos. 835. 217                                                                  | Periculum sussissions ad vescendum carnibus diebus pro-                                             |
| Peccatores quo sensu possint dici prudentes, & quo sensu                                        | hibitis, debet esse imminens, & magnum. 534.189.<br>Periodus rei sequitur causam corruptiuam? 364.4 |
| non. 811.110                                                                                    | Periodus rei sequitur causam corruptiuam? 364.4 Periori quas pænas incurrunt ex iure? 1028.215      |
| Peccatum cur puniatur pæna aterna? 422.14                                                       | Periurium aliquando sine mendacio. 995.8                                                            |
| Peccatum duplex est in periurio, quandoque unum tantum.                                         | Periurium assertorium & promissorium disserunt. 1025.                                               |
| 995.8                                                                                           | 100                                                                                                 |
| Peccasum est omne quod ex side non est, explicatur. 831.                                        | Periurium est granius bomicidio, & quocunque peccato                                                |
| 199                                                                                             | Contra Droximum. 988.40                                                                             |
| Peccatum habituale non ideò inficeret actum, qui tolleret                                       | Periurium indeliberatum an mortale. 590.3                                                           |
| vires physicas, aut haberet aliquem effectum physicum<br>reshectu actus. 833.211                | Periurium indeliberatum sequens consuetudinem iurandi                                               |
| respectu actus.                                                                                 | non est mortale. 991.49                                                                             |
| Peccatum mortale non est leuiter scandalizare, aut veristicare suum statum. 959. 161            | Periurium iocosum improprium, quo quis non mentiretur,                                              |
|                                                                                                 | non esset peccatum mortale. 988.36                                                                  |
| Peccatum omne potest esse peccatum, quia contra Dei le-                                         | Periurium officiosum minus graue quam iocosum. ibid.                                                |
| gem positiuam, quamuis non proptereà pracise. 866.                                              | Periurium omne an sit mortale? 979.1                                                                |
| Description among supported idea of tale squia prohibitum à                                     | Periurium omne proprie dictum est peccatum mortale.                                                 |
| Peccatum omne quomodo ideò est tale, quia prohibitum à Deo? 861.17                              | 987.36                                                                                              |
| Deo?  Peccatum omne non tollit gratiam doni supernaturalu.                                      | & grauis irreuerentia Dei. ibid.                                                                    |
|                                                                                                 | Periurium per Deum ex se est maius peccatum, quam vl-                                               |
| 853.301 Peccatum omne quomodo peccatum, quia est contra pra-                                    | lum alterum, quod non sit tam directè per ipsum.1018.                                               |
| ceptum dininum?                                                                                 | 211                                                                                                 |
| Peccatum quomodo est contra legem aternam. 861.15                                               | Periurium promissorium quadruplex. 1003.10                                                          |
| Peccatum quomodo sit infinitum. 423.9                                                           | Periurium proprie dictum describitur. 987.35                                                        |
| Peccatum quomodo sit odibile? 360.6                                                             | Periurium quid sit? ibid.34                                                                         |
| Peccatum vnum commissum non potest facere, vt alia pec-                                         | est duplex, & quid verumque. ibid.                                                                  |
| cata sint licita. 1010.127                                                                      | Periurium secundum dinersas rationes est contra prace-                                              |
| Peccati de ratione an sit esse contra legem superioris? 861.                                    | ceptum secundum, & septimum. 999.82                                                                 |
| 16                                                                                              | ceptum secundum, & septimum. 999.82<br>Periury granitas quanta? 988.38                              |
| Peccati & meritirationes sunt distincta. 868.53                                                 | minus est graue qu'am blasphemia,& idololatria ; gra-                                               |
| ad Peccasum per se concurrens necessario peccat. 928.39                                         | uius tamen, quam simonia, aut violatio voti; & de                                                   |
| ad Peccatum tollendum aliquid pracise requisitum potest                                         | quo periurio hoc intelligendum. 988.38.& 39                                                         |
| esse necessarium necessitate medy. 496.15                                                       | Periury varia pæna. 1019.216. Ø 217                                                                 |
| Peccata considerantes perfectius aliquando peccant, quam                                        | Periuria indeliberata quantumuis frequentata non fiunt                                              |
| non peccantes. 808.105                                                                          | peccatum mortale. 990.4                                                                             |
| Peccata qua sunt, qua Dem porest facere, non esse peccata?                                      | Periuria que puniantur pæna infamia? 1018.213                                                       |
| 868.56                                                                                          | Permanentium, & successiuorum factiones quomodo                                                     |
| Pecunia procurare licet ne quis publice interrogetur de                                         | differant. 262.3                                                                                    |
| fide. 541.225                                                                                   | Persecutionis tempore quandoque licet sugere. 540.219                                               |
| Peierandi periculo se committere est peccatum mortale.                                          | nec praceptum vllum extat de non fugiendo. ibid.                                                    |
| 992.52                                                                                          | Persona aquè posset dici assumptibilis, sine constitueretur                                         |
| Peierans per Euangelium cur sit infamis, & non per                                              | positiuo, siue negatiuo. 159. 158                                                                   |
| [)eum? 1020.213                                                                                 | Persona constituitur in esse primò per absoluta, ex conse-                                          |
| Peierate assertorie maius peccatum est, quam non obser-                                         | quenti per relationes. 57.6                                                                         |
| uare promissum iuratum. 1025.195                                                                | Persona creata an fuerit assumpta, vel potuerit assumi.                                             |
| Peierare non licet cuiusus visitatus gratia. 988 37                                             | 123.1. in text. & seq.                                                                              |
| Per prapositio aliquando materialem, aliquando formalem                                         | Persona creata possitine assumi. 132.37                                                             |
| causam denotat. 74.6                                                                            | Persona divina dicit triplicem negationem. 16.10                                                    |
| Perfectibile perfectius consideratur dupliciter. 271.4                                          | Persona diuina non habet terminare naturam humanam                                                  |
| Perfectibile totum in communi respicit totam perfectio-                                         | à perfectione. 7.4                                                                                  |
| nem in communi, & quodlibet quamlibet. 269. 11                                                  | Persona est incommunicabilis vt quo, & vt quod. 10.1                                                |
| Perfectio maior communicationis quomodo desumitur à                                             | Persona, & natura personata non idem significant forma-                                             |
| bono communicato. 743.100                                                                       | liter. 159.158                                                                                      |
| Perfectio moralus adaquata potentiarum hominis significa-<br>tur in beatitudinibus. 755 in com. | Persona in creatis qualem dicat dignitatem? 132.5                                                   |
| tur in beatitudinibus. 755.in com.                                                              | Persona non est idem cum natura, 133.40                                                             |
| Perfectio nulla babitualis datur maior, quàm virtatis.                                          | Persona propria dicit negationem. 17.4  Persona quid formaliser lignificer? 14.5                    |
| 715.3                                                                                           | Persona quid formaliter significet? 155.142                                                         |

| Persona una cre ata non potest assumere alienam naturam            | Personalitas si posset curari absque assumptione, anima                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| in sententia Scoti. 160.160                                        | etiam posset. 148.112                                                                                                                                   |
| Persona vna possitnè assumere plures naturas. 441.45 per           | Personalitas verbi quomodo consumpsit propriam. 157.                                                                                                    |
| totum.                                                             | 149                                                                                                                                                     |
| Persona definitiones competerent natura per se existenti           | Personalitatis causa quomodo tantum sit negatio? 9.7                                                                                                    |
| sine positivo vilo.                                                | Personalitatis diuina esfectus quis sit, & quis creata pro-                                                                                             |
| Persona definitiones dua. 136.56                                   | pria, & aliena. 142.89                                                                                                                                  |
| Persona dinina, & creata ratio quid? 19.10                         | Personalitatis incommunicabilitas propria non impedit                                                                                                   |
| Persona, & suppositi differentia. 136.54                           | communicabilitatem natura, magis quam personalitatis                                                                                                    |
|                                                                    |                                                                                                                                                         |
|                                                                    | Aliena. 126.16                                                                                                                                          |
| Persona particulari, & non habenti authoritatem non re-            | Personalitatio positiva nulla est necessitas. 154. 136                                                                                                  |
| spondens de fide sua non facit iniuriam Deo. 539.217               | eius effectus formalis quis ? ibid.                                                                                                                     |
| Personam constitui entitate positiua possitine teneri? 13.1        | nullus positinus potest assignari. ibid.                                                                                                                |
| Personam dicere duplicem incommunicabilitatem, vt quo,             | inter Personalitatem dininam & humanam disparitas.                                                                                                      |
| & vt quod, quomodo intelligendum? 141.84                           | 156.146                                                                                                                                                 |
| Personam non esse assumptam non superflue additum est à            | Personalitatem esse formam substantialem non impedit                                                                                                    |
| Patribus. 158.154                                                  | quòd non sit de intrinseca ratione substantia singularis.                                                                                               |
| Persona dinina tres vnum, tamen si tres homines haberent           | 133.42                                                                                                                                                  |
| unam animam, non essent unum. 179.7                                | Personalitatem esse positiuam, vel negatiuam, probatur.                                                                                                 |
|                                                                    |                                                                                                                                                         |
| Persona quomodo constituantur, communis opinio. 31.3               | 137.59  Reacher die som politicam men nolle som Guerri al Cours no                                                                                      |
| Persona tres possintne assumere eandem numero naturam.             | Personalitatem positiuam non posse conservari absque na-                                                                                                |
| 32.1.33.per totum.                                                 | tura; & non posse dari formam aliquam substantialem,                                                                                                    |
| Persona tres quomo do terminent? 7.7                               | quanon possit conservari absque materia, difficile est.                                                                                                 |
| Personalitas aliena tam facit naturam incommunicabi-               | 133.41                                                                                                                                                  |
| lem,quàm propriam: 126.15                                          | Personalitate affectum aliquid posset esse, & non esse per-                                                                                             |
| Personalitas an sit incommunicabilis, & quomodo faciat             | sona, & postea esse persona sine acquisitione noue per-                                                                                                 |
| naturam incommunicabilem? 127. 21                                  | fonalitaris. 165.182                                                                                                                                    |
| Personalitas an sit quid positiuum, vel negatiuum. 135             | in Personalitate duo possunt considerari. 129.27                                                                                                        |
| (2                                                                 | Personalitates diuina in quo differant? 125.10                                                                                                          |
| Personalitas creata seu suprostralitas sirnè quid distin-          |                                                                                                                                                         |
| Personalitas creata, seu suppositalitas, situite quid distin-      | Pezsonalitates dinina non ideò incompatibiles, quia rela-<br>tiua, ibid. 12                                                                             |
| Etum realiter à natura singulari? 144.95                           |                                                                                                                                                         |
| Personalitas dicatnè entitatem positiuam. 14.3                     | Personalitates quod sint absoluta non facit ut non possint                                                                                              |
| Personalitas dinina cur sit positinum, creata non? 156             | , simul terminare eandem naturam, ibid.                                                                                                                 |
| 145                                                                | Personalitatum dinersitas quoad persectionem non impe-                                                                                                  |
| Personalitas diuina non est complementum prarequisitum             | dit, quin simul terminent eandem naturam. ibid.11                                                                                                       |
| ad actiones. 130.18                                                | Perspections omnis est Geometer. 485.18                                                                                                                 |
| Personalitas diuina quomodo suppleat personalitatem                | Petrum qui dicit non esse hominem, subintelligendo homi-                                                                                                |
| creatam. 157.148                                                   | nem secundum quid, mentitur. 936.74                                                                                                                     |
| Personalitas humana cur potius tollatur per unionem by-            | P.I                                                                                                                                                     |
| postaticam, quam dinina. 158.155.159.155                           | per Pietatem quid significetur? 767.214                                                                                                                 |
| Personalitas non consistit in totalitate. 145. 100                 | P.L.                                                                                                                                                    |
|                                                                    | Plenè tripliciter accipitur. 279.8                                                                                                                      |
| Personalitas Patris non est vitimus terminus natura di-            | P O                                                                                                                                                     |
| uine. 14:.82                                                       |                                                                                                                                                         |
| Personalitas positiva est complementum natura creata.              | Pœna duplex.                                                                                                                                            |
| 148.114                                                            | Poenitentem tenere omnia credenda memoriter non est                                                                                                     |
| Personalitas positiua quando diceretur exigere pluralita-          | necesse. 527.155                                                                                                                                        |
| tem superfluam actionum. 149. 116                                  | in Panitente quid requiratur? 420.6                                                                                                                     |
| Personalitas propria aquè ac aliena terminat intensinè, ac         | Poenitentia infusa posset deperdi deperdita side. 849.                                                                                                  |
| extensine. 124.6                                                   | 287                                                                                                                                                     |
| Personalitas propria destrui posset sine destructione natu-        | Pontifex non dispensat dispensatione proprie dicta in vo-                                                                                               |
| ra. ibid.z                                                         | tis, aut iuramentis. 893.174                                                                                                                            |
| Personalitas propria habeátne effectum formalem positi-            | in his etiam nunquam dispensauit sine causa. ibid.                                                                                                      |
| uum? 137.58                                                        | Pontifex non dispensat inresidentia Episcoporum, quando                                                                                                 |
|                                                                    | obligat Isu natura, aut diuinum. 89581                                                                                                                  |
| Personalitas propria, si esset positina, non faceret naturam       |                                                                                                                                                         |
| existere per se, nisi connaturaliter. 126.16                       | Pontifex non potest relaxare pactum cum Ecclesia absque                                                                                                 |
| Personalitas quam incommunicabilitatem dat? 137.60                 | causa, sicut nec debitum pecuniarum. 895. 182.183                                                                                                       |
| prima, quam tribuit ipsi Suarez. ibid.                             | Pontifex qualem recepit potestatem. 196.185                                                                                                             |
| Personalitas quam perseitatem dat? 149. 118                        | Pontifex quare possit dispensare in praceptis luris natura,                                                                                             |
| Personalitas quomodo dignificet naturam. 133.43                    | non est ratio. 894.184                                                                                                                                  |
| Personalitas ratio formalis terminandi humanitatem, non            | Pontifex quoties dispensat in voto, aut iuramento, ipsum                                                                                                |
| essentia.                                                          | ius naturale non obligat ad illa. 894.177                                                                                                               |
| Personalitassi esset positiuum, persona posset assumi. 155.        | recurri tamen debet ad Pontificem. ibid.                                                                                                                |
| 140.                                                               | Portio anima Christi inferior non potuit peccare. 291.2                                                                                                 |
| Personalitas si esset quid positium, an natura posset exi-         | Portio inferior anima Christi quomodo fuit in termino?                                                                                                  |
|                                                                    | TOITED ENTERED WITHING COLOSES AMOUNDOND THE SEC FELLINGIES                                                                                             |
| Stere sine vila personalitate. 152.127                             | 200 8                                                                                                                                                   |
|                                                                    | 390.8                                                                                                                                                   |
| Personalitas, si esset quid positiuum, esset substantialis         | Portio superior anima Christinon tristabatur de passione,                                                                                               |
| forma. 133.40                                                      | Portio superior anima Christinon tristabatur de passione,<br>ve de nolita absolute. 349.25                                                              |
| forma.<br>nec prasuppositio natura singulariter completa , nec in- | Portio superior anima Christi non tristabatur de passione,<br>ve de nolita absolutè. 349.25<br>Portio superior, & inferior per qua distinguantur. 393.7 |
| forma. 133.40                                                      | Portio superior anima Christinon tristabatur de passione,<br>ve de nolita absolute. 349.25                                                              |

| Portio superior stricte sumpta sola aterna respicit.344.20                                                          | malum, aut indifferentem. 873.81                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Portio superior voluntatis duplex. ibid. 1                                                                          | Praceptum particulare posset obseruari actione mala.                                                                |
| Portionis superiores late sumpta objectum triplex esse po-                                                          | 813.209                                                                                                             |
| test. ibid.20                                                                                                       | Praceptum positinum & naturale quoad dispensabilita-<br>tem quomodo disferant? 889.148                              |
| Politium nullum debet solummodò poni ad fundandam negationem.                                                       | Praceptum positiuum sidei non benè colligitur à Sanchez.                                                            |
| Posterioris pluralitas stat cum unitate prioris. 208.6                                                              | 497.21                                                                                                              |
| Potentem effe, & effe fortem idem sunt in spiritualibus.                                                            | Praceptum potest obseruari actu malo,& indifferenti, sic                                                            |
| 731.13.738.82                                                                                                       | vt sic observans non peccet mortaliter. 873.82                                                                      |
| Potentia collatiua omnis potest causare respectum ratio-                                                            | non potest per actum non liberum, ibid 83                                                                           |
| nis, 631.13                                                                                                         | Praceptum quando colligi potest ex locutionibus commina-                                                            |
| Potentia concurrit actinè cum donis. 763.197                                                                        | torys.  S19.117  Praceptum quodlibet Decalogi inuoluit duo pracepta.                                                |
| Potentia Dei absoluta duplex. 273.1 Potentia duplex. 399.4                                                          | 902. 204                                                                                                            |
| Potentia loco motina cur subordinetur voluntati. 557.43                                                             | Praceptum tertium Decalogi quomodo sit de lege natura!                                                              |
| Potentia obedientialis tantum respicit efficientiam primi                                                           | <b>89</b> 8. <sub>7</sub>                                                                                           |
| efficientus. 47.2                                                                                                   | Pracepti obligatio non est extendenda ad observantiam                                                               |
| Potentia remota Virginis ad generandum est nataralis, &                                                             | ex cognitione pracepti. 876.93                                                                                      |
| potentia ad suscipiendum Verbum obedientialis. 112.                                                                 | Pracepto fidei non sufficienter satisfacit semel credens,                                                           |
| in Potentia obedientiali esse quid sit?                                                                             | etiamsi nunquam adsit tentatio. 525.149<br>ad Praceptum implendum requiratúrne cognitio eius.875.                   |
| in Potentia quantum contingit esse, tantum conțin-                                                                  | 91                                                                                                                  |
| git esse in actu, exponitur. 262.2                                                                                  | Praceptum aliquod esse de iure natura, quod non respicit                                                            |
| de Potentia transire ad actum contingit dupliciter. 196.3                                                           | Deum, Scotus expresse tenet. 901.198                                                                                |
| Potentiarum externarum ad voluntatem subordinatio, &                                                                | ex Pracepto nullius obligaremur ad non aquiuocandum,                                                                |
| intellectus subordinatio quoad actus fidei differunt.                                                               | qui non posset obligare nos ad deferendum detrimentum                                                               |
| 558.46  Ound quie notalt figult fimpliciter notalt ex-                                                              | ortum ex non equiuocando. 931.53                                                                                    |
| Quod quis potest, si vult, simpliciter potest, ex-<br>ponitur. 255.4. in text.                                      | in Precepto tertio Decalogi tria pracipiuntur. 904.210<br>Pracepta alia moralia an sint in noua lege, qua non erant |
| P R                                                                                                                 | in veteri?                                                                                                          |
| Practicum & speculatiuum quomodo dinidant scientiam.                                                                | Pracepta aliqua caremonialia dantur in lege noua, qua                                                               |
| 605.60                                                                                                              | non erant in veteri. 1034.6                                                                                         |
| Præceptum affirmatiuum virtutis obligat potius ad                                                                   | Pracepta aliqua iuru naturalis obligant in conscientia ad                                                           |
| actum materialem, quam formalem. 875.92                                                                             | pænam aternam. 872. 77                                                                                              |
| Praceptum aliquod naturale obligat ad operandum ex di-                                                              | an omnes sis obligent. ibid.78<br>Pracepta aliqua naturalia nequeunt obseruari per actum                            |
| lectione naturali, & fupernaturali. 876.97  Praceptum aliquod natural: potest observari per actumin-                | indifferentem, aut malum. 874.88                                                                                    |
| differentem & malum. 873.84                                                                                         | Pracepta communia secunda tabula non sunt de iure natu-                                                             |
| Praceptum amandi an liget pro die dominico? 655.18                                                                  | rastrictissimo. 900.195                                                                                             |
| Praceptum amandi Deum super omnia impleri potest à                                                                  | Pracepta Decalogi an sint iuris natura? 899.191                                                                     |
| ruiatore, sed an cum omnibus circumstantys. 654.17                                                                  | Pracepta Decalogi totaliter differunt, vt aliqua exillis                                                            |
| Praceptum charitatis obligans ad actus formales charitatis<br>non potest observari per actus aliarum virtutum, 875. | possint inbente Deo sieri, aliqua non. 884.124  Precenta Decelogi esse de iure nature, sut esse videntia            |
| • 90                                                                                                                | Pracepta Decalogi esse de iure natura, aut esse euidentia<br>mediatè, vel immediatè quo sensu intellexit Scotu.     |
| Praceptum difficillimum videtur de confessione, mitigatur                                                           | 901.197                                                                                                             |
| 0.44                                                                                                                | eum malè intellexit Suarcz. ibid.198                                                                                |
| Praceptum divinum de fide. 497.21                                                                                   | Pracepta duo prima prima tabula negatinè accepta sunt                                                               |
| Fraceptum fines provaviliter orget ascom festiv. \$24.142                                                           | strictissime de iure natura. 903.206                                                                                |
| nec est anxiè examinandum an satustat huic. ibid.<br>Praceptum fidei quando obligat, & de quo pracepto sit dif-     | Pracepta eadem sunt de virtutibus infusis, & acquistis.                                                             |
|                                                                                                                     | 837.226 Pracepta iudicialia qua sint. 1032.5                                                                        |
| ficultas.  ponuntur varia sententia de hoc.  523.137. & seq. ibid.                                                  | Pracepta indicialia reducuntur ad quatuor genera.1033.8                                                             |
| Praceptum fidei toties obligat, quoties proponitur practice                                                         | non continentur in lege noua vt tradità a Christo, &                                                                |
| obiectum eius. \$24.144                                                                                             | cur? ibid.9                                                                                                         |
| Praceptum humanum non prohibet ne aliquid fiat, nist                                                                | Pracepta iuris natura aliquando obligant ad determina-                                                              |
| malo modo. 889.147 Praceptum intrinsece includere ordinem institia quid sit?                                        | tos actrus.                                                                                                         |
| 887. 138                                                                                                            | Pracepta moralia, & caremonialia continentur in lege<br>noua? 1033.9                                                |
| Praceptum iuris natura diligendi Deum, tripliciter potest                                                           | noua? 1033.9<br>quanam fint moralia legis noua? ibid.10                                                             |
| Praceptum iuris natura diligendi Deum, tripliciter potest considerari. 908.223.6 seq.                               | Precepta moralia legu reducebantur ad decem precepta                                                                |
| Praceptum iuris natura non est de non reddendis homini-                                                             | vulgaria. ibid.7                                                                                                    |
| bus in servicutem. 892.167                                                                                          | caremonialia ad quatuor. ibid.                                                                                      |
| Praceptum iuris natura non obligat ad actus inter nos ex                                                            | Precepta moralia qua sint? 1032.5                                                                                   |
| tali, vel determinato motiuo. 875.92<br>Praceptum non comedendi idolothyta non fuit tantum                          | & qua caremonialia. ibid.<br>Pracepta rulla munc funt de vllis actibus virtutum mora-                               |
| Apostolicum.                                                                                                        | lium, qui aliàs non erant sub pracepto in lege veteri.                                                              |
| Apostolicum. 531.177 Praceptum nullum fuit de odiendo inimico. 673.14                                               | 1034.14                                                                                                             |
| Praceptum nullum naturale obligat prater charitatem ad                                                              | Pracepta omnia Decalogi an sint de lege natura. 857.1                                                               |
| actus determinata virtutis formaliter. 874.89                                                                       | Pracepta omnia Decalogi secundum D.Thomam sunt iu-                                                                  |
| Praceptum nullum potest obscruari meritoric per actum                                                               | ris natura. 878.102                                                                                                 |
|                                                                                                                     | Pracepta                                                                                                            |

| Pracepta omnia secunda tabula sunt principia prima pra-                                          | Pradicatum vilum quomodo subiectum non arctet. 250,1                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ctica, vel conclusiones inde deducta. 899.193                                                    | Pradicatum esse quid, alund est, & alund pradicari in                                                     |
| nec inde sequitur quod non sint dispensabilia. ibid.                                             | quid. 191.5                                                                                               |
| nec contra Scotum facit. 900.193                                                                 | Pradicata quadam sunt, quorum vnum altero prius natu-                                                     |
| Precepta particularia credendi aliqua determinata myste-                                         | ra, quadam, quorum non 752.146                                                                            |
| ria funt iuris positiui, non naturalis. 1033.12                                                  | Prælati quando peccent mortaliter mentiendo officiose, vel                                                |
| Pracepta positina prima tabula quamuu non darentur,                                              | iocosè 959.10                                                                                             |
| odium Dei esset malum. 869.59                                                                    | Præmium correspondens beatitudinibus non consequere-                                                      |
| Pracepta prima tabula alio modo sunt dispensabilia, quam                                         | tur quis sine actu correspondente ipsis. 745.111                                                          |
| fecunda. ibid. 63                                                                                | Pramium quomodo excedat meritum? 401.4                                                                    |
| Pracepta prima tabula non ideò sunt prinsi pia prima legis                                       | Pramium summum non debet conferri ante meritum exbi-                                                      |
| natura, quia ordinata sunt à Deo. 870.64                                                         | bitum. 421.11                                                                                             |
| Pracepta qua contineantur in prima, & qua in secunda ta-                                         | Pramy calestis motiuum quantum facilitet observantiam                                                     |
| bula ? 902.203                                                                                   | praceptorum? 1036.27                                                                                      |
| Pracepta secunda tabula Decalogi non sunt de iure stri-                                          | de Præuisione dinina,& pradestinatione aliqua notanda,                                                    |
| Aissimo natura. 899. 191                                                                         | 416.2                                                                                                     |
| Pracepta secunda tabula explicant praceptum dilectionis                                          | Princeps dupliciter potest actu suo essicere, vi actus alias                                              |
| proximi. 973.13                                                                                  | illicitus sit licitus.                                                                                    |
| Pracepta secunda tabula non sunt pracepta sub pœna mor-                                          | Princeps quemodo possit dare licentiam, ve subditus inho-                                                 |
| tis aterne, seu inferni ex natura rei, sed ex ordinatione                                        | noraret ipsum? 903. 207                                                                                   |
| ditina. 909. 228                                                                                 | Princeps tam bene posset obligare ad non assumendam ve-                                                   |
| Pracepta secunda tabula quomodo dicant ordinem expres-                                           | stem, quam ad non negandam fidem. 538.209                                                                 |
| fum ad vitimum finem. 901.200                                                                    | Principes cur non dispensent in pracepto non occidendi                                                    |
| Pracepta virtutum obligant sapè ad actus suos materiales,                                        | chm iubeant occidere?                                                                                     |
| ita vi non sufficerent aly.  875.90                                                              | Principes inbentes assistantiam caremonys hareticis prasu-                                                |
| Praceptorum Decalogi fides est iuris dinini. 520.123                                             | mendi sunt intendere bonum haresis. 535.197                                                               |
| Praceptorum Decalogi fides supernaturalis an iuris natu-                                         | nec liceret ipsis obedire in boc, etiamexternè requiren-                                                  |
| Processes With Deceloring by the same in 155 and 6111 as home                                    | tibus ciuilem obedientiam. ibid.196                                                                       |
| Praceptorum Decalogi probatur indispensabilitas buma-                                            | Principium alind Physicum supernaturale requiritur ad                                                     |
| na. 890.154                                                                                      | scientiam per se infusam prater speciem intelligibilem.                                                   |
| Reges non acceperant talem potestatem, ibid. 153                                                 | 319.47  Principles william amount parely Cofficers and proposed as                                        |
| Praceptorum moralium, iudicialium, & caremonialium differentia. 1033.6                           | Principium nullum vnum potest sufficere ad proponendas                                                    |
| <u></u>                                                                                          | honestates virtutum in particulari. 816.178                                                               |
| Praceptorum veteris legis tria genera. 1032.1                                                    | Principium primum apprehensum magu repugnat deter-                                                        |
| Praceptis paucissimi satisfacerent, si requirerentur attus                                       | minare ad actum falsum , quàm habitum supernatura-<br>lem sidei. 613.112                                  |
| formales virtutum praceptorum. 875.90<br>Pracepta Decalogi involuere intrinsecè ordinem iustitia | lem fidei. 613.112<br>Principy cognitio perficiatúrne cognitione conclusionus?                            |
| verys modu potest intelligi. 886.136                                                             |                                                                                                           |
| Pracepta secunda tabula esse indispensabilia non proptereà                                       | Principy necessitas est in ordine ad actum. 716.11                                                        |
| pracise negat Scotus, quia non dicunt ordinem ad vl-                                             | Principia alia non requiruntur ad apprehensionem, quam                                                    |
| timum finem. 901.199                                                                             | intellectus, & species objecti, vel ipsum objectum.                                                       |
| Pracepta secunda tabula esse x se pracepta sub pæna in-                                          | 758.177                                                                                                   |
| ferni, non est necesse. 909.228                                                                  | Principia prima cur vocentur talia? 917.35                                                                |
| Pracepta secunda tabula transgredientes quomodo pro-                                             | Principia prima sunt demonstrabilia. 925.35                                                               |
| ptereà perirent, in casu inuincibilis ignorantia de Deo,                                         | Principiorum notitia dependet à sensu. 487.2                                                              |
| & inferno? 910.231                                                                               | Principiorum primorum habitus aliquo modo necessarius                                                     |
| Pracepta sola respicientia Deum esse de iure natura non                                          | ad perfectionem natura. 290.8                                                                             |
| sequitur ex doctrina Scoti. 901.198                                                              | Principia prima negans nequit discursu vllo conuinci.                                                     |
| in Praceptis Decalogi an possit potestate humana dispen-                                         | 927.35                                                                                                    |
| fari? 889.151                                                                                    | eorum verit as non potest demonstrari per hoc quòd Deus                                                   |
| Praceptu omnibsu legis natura non omnes semper obligan                                           | nequeat renelare falsum. ibid                                                                             |
| tur ? 871.74                                                                                     | in Principus primis errans nequit corrigi. 805.91                                                         |
| nec omnes conueniunt in is, qua sunt iuru naturalis.                                             | Privatio quid sit? 78.8                                                                                   |
| ibid. & 872.74                                                                                   | Privilegium paucissimorum est non peccare venialiter.                                                     |
| en Praceptis pluribus potest quis obligari ad non facien-                                        | 962.170                                                                                                   |
| dum malum. 873.80                                                                                | Prius alio quod in se est, posest esse posterius in ordine ad                                             |
| Præëxigere aliquid contingit dupliciter. 81.17                                                   | tertium, & è comra. 82.13                                                                                 |
| Prædestinatio an respiciat solam personam? 199.2 in                                              | Prisu executione quomodo aliquid dicatur. 48.6                                                            |
| text.                                                                                            | Prius naturâ capitur dupliciter: 99-3                                                                     |
| Pradestinatio definitur. ibid, in text.                                                          | Prim natura dupliciter. 83.3                                                                              |
| Pradestinationis natura assumpta ordo. 200.3                                                     | Prius potest esse absque posteriori, non è contra. 61.3                                                   |
| Pradestinationis signa. 692.6                                                                    | Prim quodeunque non potest manere indistinctum cum di-                                                    |
| de Pradestinatione quid teneri potest? 201.7                                                     | stinctione posterioris. 38.9                                                                              |
| Prædicari in quid dupliciter sumitur. 191.5, in com.                                             | Prius secundum consequentiam non semper est prius cau-                                                    |
| Pradicari uniuoce, & pradicalum uniuocum quomodo dif-                                            | faliter,                                                                                                  |
| ferant? ibid, in text. & com.                                                                    | Prioris distinctio naturaliter concludit distinctionem Po-                                                |
| Prædicatio externa, & excitatio specierum aliquando                                              | sterioris. 208.9                                                                                          |
| Sunt magna gratia. 563.70                                                                        | Priori non repugnat esse sine posteriori. 11.2 Priva esse sine posteriori, auomodo debeat intellici? 62.1 |
| Prædicatum natum tantum in se esse parti, denominat to-                                          | 2 7 7000 offe latte helice terre signature                                                                |
| Scoti oper. Tom. VII. Pars II.                                                                   | Priorum pluralitas arguit pluralitatem posteriorum,                                                       |
|                                                                                                  | 4 4 770                                                                                                   |

| non è conuerso.                                                                                        | Proximum an teneamur diligere actu interno. ibi                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Producibile omne ab aterno fuit volitum. 387.1                                                         | G an saluare eius vitam. ibi                                                                            |
| Prohibitum non esse ve pecces quomodo debeat guis co-                                                  | Proximum qui diligit legem impleuit, explicate                                                          |
| gnoscer? 820.145                                                                                       | 907.12                                                                                                  |
| Prohibitum pracepto negari absolute potest sieri in aliqui-<br>bus occasionibus. 934.65                | Prudent quis dicitur? 815.12 Prudentia acquifita cum lumina 6da: 2018 157.11                            |
| Promissi adimplendi qualis debeat esse firmitat, & certi-                                              | Prudentia acquista cum lumine fidei potest dictare obseruantia quorumcunque praceptorum. 841.2          |
| tudo? 1005.100                                                                                         | Prudentia aspiciens finem potest dictare ipsum. 81.25                                                   |
| Promissio simpliciter facta vsurario de vsura soluenda an                                              | 120                                                                                                     |
| sit irrita de lege canonica. 1020.172                                                                  | Prudentia debet particulariter ascribi Spiritui sanct                                                   |
| Promissio soluendi vsuras non est irrita lege natura. 1019.                                            | 702.193                                                                                                 |
| Promi Conservator C. Continue introdicates flatters from                                               | Prudentia eadem sufficit ad iudicandum omne illud e                                                     |
| Promissiones multa facta aly, non impedientes statum per-<br>fectionis, possunt non obligare. 1014.145 | faciendum, quod pracipitur à Deo quemodocunque                                                          |
| fectionis, possunt non obligare. 1014.145<br>Promisisse aliquem independenter à consensu eim, cui      | Presdancia all duales.                                                                                  |
| promisit, quomodo sciri possit. 1027.208                                                               | Prudentia est aupiex. 799.5<br>Prudentia est prior virtutibus moralibus. 816.12                         |
| Promittens absolute se facturum aliquid, intelligitur pro-                                             | & nibil impedit quominus vt talis conseruetur sis                                                       |
| mittere cum conditione, si posset absque peccato. 951.                                                 | illes. ihid et 2,7,1                                                                                    |
| 135                                                                                                    | Prudentia est una eo modo quo Metaphysica, aut Physica                                                  |
| Promittens aliquid alicui, ex quo posteà sequitur impedi-                                              | 015:175                                                                                                 |
| mentum acquirenda perfectionis maioris non obligatur.                                                  | Prudentia generari potest sine virtute morali. 800. 1                                                   |
| 1014.145<br>Promittentibus illicita cum iuramento, absurdè creditur.                                   | Prudentia infusa non deberet deperdi destructa charitate<br>& manente side. 849.28                      |
| 1010. 127                                                                                              | Prudentia necessario pracedit virtutem moralem; ne                                                      |
| Prophetiæ Scriptura, qua videri possent falsa, explican-                                               | debet restringi ve tantium sit habitus circa media. 813                                                 |
| tur. 925.27                                                                                            | 10                                                                                                      |
| Proportio conuenientia non requiritar ad unionem hy-                                                   | Prudentia particularis potest acquiri sine virtute sibi cor                                             |
| postaticam, sed dependentis, & independentis. 50.4                                                     | 765 pondente. 806.9:                                                                                    |
| Proportio multiplex. 26.3                                                                              | Prudentia posset dictare ob indicium probabile de renela                                                |
| Propolitio immediata contingens quomodo non sit nota                                                   | tione firmissime credere. \$84.150                                                                      |
| ex terminis?  189.1. in com.  Propositio non euidens non determinat necessariò intelle-                | Prudentia que vocetur mors? 848.28                                                                      |
| Elum. 551.19                                                                                           | Prudentia quam conformitatem debet habere cum appeti-<br>tu recto.                                      |
| Propositio omnis vera non dependet à voluntate divina.                                                 | Prudentia quomodo non sit sine virtutibus. 816.123                                                      |
| 868.52                                                                                                 | Prudentia regula est virtutum moralium. 706.18                                                          |
| Propositio phantastica cur sit conditio requisita ad omnem                                             | Prudentia si esset una ex comparatione virtutum quas in-                                                |
| intellectionem. 556.29                                                                                 | tellectus facit, habitus etiam virtutis moralis esset vnu                                               |
| Propositio prima in materia de Incarnatione que est?                                                   | tantum. 816,180                                                                                         |
| 198.8<br>Propositio publica & prinata non dinersificant sidem.                                         | Prudentia si non versaretur circa finem, darentur plure                                                 |
| (92.18                                                                                                 | prudentia circa media vnius virtutu. 814.120<br>Prudentia totalis habet necessariam moraliter connexio- |
| Propositionie ve sic divisio in affirmativam, & negativam                                              | nem cum virtutibus, ita vt non possit moraliter esse                                                    |
| est generis in species. \$94.26                                                                        | absque aliquibus. 828. 186                                                                              |
| ad Propositionem per se quid requiratur? 452.19                                                        | Prudentia totalis non habet physicam connectionem ne-                                                   |
| Propositiones affirmativa, & negativa quomodo distin-                                                  | cessario cum alys virtutibus, benè tamen è contra                                                       |
| guantur. 594.26 Propolitiones immediate may Gla Gypt independence                                      | ibia.                                                                                                   |
| Propositiones immediata non sola sunt independentes à voluntate Dei, sed etiam mediata multa. 867.52   | Prudentia totalis quomodo connectatur cum virtutibus appetitiuis.                                       |
| Propositiones multa implicant, quarum pradicatum non                                                   | 1.6                                                                                                     |
| est negatio subiecti. 868.57                                                                           | quomoao sit vna.<br>non est vna simplex qualitas. ibid. 169. & seq. 825.                                |
| Propositiones sola qua conducunt ad virtutem. 727.47                                                   | 171. 173. & seq.                                                                                        |
| Prapositiones aliquas practicas esse veras independenter à                                             | Prudentia versatur circa finem & media. 814.115. &                                                      |
| voluntate diuina non negat Doctor. 882.118                                                             | 116                                                                                                     |
| Proprietas non est ratio sine qua non terminandi. 56.6                                                 | & recte proponit finem. ibid. 119                                                                       |
| Proprietas personalis in Deo differt à natura plusquàm<br>ratione,                                     | Prudemia cum alys virtutibus moralibus qualis sit con-<br>nexio?                                        |
| Proprietas relatiua an sit ratio formalis terminandi vnio-                                             | per Prudentiam quando quis mouetur, non debet cogno-                                                    |
| nem hypostaticam. 53.1. in text.& com.& seq.                                                           | scere, quòd regula agendi sit ordinaria. 762.191                                                        |
| Proprietates personales non sunt formaliter infinita. 227.                                             | per eam tolli potest pracipitatio, & dirigi quis ad                                                     |
| 14                                                                                                     | operationes, qua non sunt communiter pracepta. ibid.                                                    |
| Proximus non potest decipi absque legitima causa. 931.                                                 | 192                                                                                                     |
| SS<br>Proximu quis dicendus?                                                                           | Prudentia omnes quomodo sint vnius babitus. 813.                                                        |
| Proximus quis dicendus? 663-5<br>Proximus quis sit? 658.B                                              | 23<br>D. V.                                                                                             |
| Proximus ques sú:? 658.B<br>Proximus que sensu dicendus? 660.3                                         | P V Pueri fideles cum adolescunt, credunt firmiter sine iudicio                                         |
| Proximus tuus est quilibet, cui potes benefacere. 673.                                                 | moraliter certo de reuelatione. 580. 136                                                                |
| 13                                                                                                     | Pueri quomodo teneantur externam fidei professionem                                                     |
| Proximi errorem quando debet quis cauere. 934.66                                                       | emittere cum perueniunt ad vsum rationis. 538.                                                          |
| Proximi vitam saluare pium est siue bonus sit, siue malus.                                             | 213                                                                                                     |
| 673.12                                                                                                 | Purpura Regis quomodo adoranda?                                                                         |

| Q V,                                                                                      | de Reduplicatiuis tractatur. 178.3                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Væstio de nomine plerunque inutilis. 612.108                                              | & de exclusius. ibid.4                                      |
| Quale est aquinocum. 12.6                                                                 | Reges,& Pontifices non possent occidere innocentem.890.     |
| Qualitas vi sic non facilitat potentiam. 731.49                                           | 155                                                         |
| Qualitatis medum quomodo babeat differentia substan-                                      | nec vllus bomo in multis praceptis iuris natura dispen-     |
| tialis?                                                                                   | fare. ibid.156                                              |
| Quantitas cur non possit baberi absque aliqua sigura.                                     | eadem est ratio cur posset dispensare in omnibus in qui-    |
| 150. 120                                                                                  | bus Deus potest , ac in aliquibus. ibid                     |
| Quantitas panis per transubstantiationem nullum esse ac-                                  | Reges possent dispensare in legibus positivis absque vlla   |
| quirit. 174. 4. in text,                                                                  | causa, quamuis malè fortè. 892.17 t                         |
| Quantitas quemodo sit medium. 75.1                                                        | Regiones alias esse, quas non vidimus, quare dubita-        |
| Quantum contingit esse in potentia, tantum in acu                                         | mus? 461.5                                                  |
| <del>-</del>                                                                              | 77                                                          |
|                                                                                           | Regula de ijs qua habent repugnantiam formalem.             |
| non valet in numeris. 265.7                                                               | 981.9                                                       |
| Quantum, secundum Philosophum, augeri non potest, nisi                                    | a Regula de communicatione idiomatum quadam exci-           |
| auferendo alteri quanto. 262.3                                                            | piuntur. 198.9                                              |
| Qualitas est alia entitas absoluta à partibus vnitis. 453.                                | Relatio aliqua potest immediate causari. 24.3               |
| 20                                                                                        | Relatio diuina non potest terminare dependentiam sausa-     |
| Quiescere non infert non moueri absolute. 248.3                                           | ti, sed natura sic. 30. 21                                  |
| Quod quid est, eorum modo se habet ad id, cuinu est, in                                   | Relatio intrinsecus adueniens quomodo non possit imme-      |
| materialibus, & in immaterialibus. 445. 11                                                | diatè acquiri per motum, vel mutationem. 24.1               |
| Quod quid est eo medo, quo babetur ab aliquo, est idem                                    | Relatio natura ad primum efficiens est ei consubstantialis, |
| illi. 448.17                                                                              | ad secundum accidentalis tantum. 215.17                     |
|                                                                                           | Relatio nulla pracedens actionem est ratio actiua ad agen-  |
| R A                                                                                       | dum, aut passiua ad recipiendum, multa tamen condi-         |
| D Achel mentita est officiose forte; tamen non peccauit                                   | tiones sine quibus non. 332.8                               |
| ob ignorantiam. 968. 192                                                                  | Relatio tripliciter potest se babere ad fundamentum. 23.    |
| Dahah trak Coming Coil no Come and Coni a record God                                      | temeso tropacaer postije je onotre au januarieniam. 23.     |
| Rahab & obstetrices facile possent excusari à peccato, sed                                | ad Talasianam anti-Gana and interior form advantament       |
| non à mendacio, ibid.101                                                                  | ad Relationem extrinsecus, non intrinsecus aduenientem      |
| Rahab, Rachel, & obstetrices non excusantur à menda-                                      | datur motiu. ibid.15                                        |
| cio. 963.14                                                                               | Relationes plures eiusdem rationis dari in eodem subiecto.  |
| Raphaël quo sensu erat de filis Israël? 939.84                                            | 37.6                                                        |
| dictum eius Tobia erat verum sine restrictione. ibid.                                     | Relationes originis qua fint? 209.2                         |
| Ratio duplex est. 28.10                                                                   | Relationum distinctio. 41.14                                |
| Ratio formalis est duplex. 75.2                                                           | Religiosi non peccant mortaliter mentiendo iocose, aut      |
| Ratio formalis obiecti, nec ipsum obiectum variatur per                                   | officiosè. 962.169                                          |
| alium, & alium respectum. 633.2                                                           | peccarent verò si sequeretur scandalum graue. ibid.         |
| Ratio formalis obiecti pracedit naturaliter actum potentia                                | in quo etiam casu peccaret secularu. ibid.                  |
| respicientis illud. 628.7                                                                 | Repugnantia omnis creatura ad dependendum neces-            |
| Ratio formalis obiectiua terminans actum, & habitum                                       | sariò illi conuenit ratione alicuius positiui. 16.11        |
| Theologicum, est quid absolutum. 648.7                                                    | Repugnantia & minus conuenientia quomodo differant?         |
| Ratio formalis obiecti una est. 647.5                                                     | 26.4                                                        |
| Paris in G falls do mulla dicitem 200 8 in take                                           | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     |
| Ratio in se falsa de nullo dicitur. 193.8. in text.                                       | Res aliàs aliena non est aliena ex natura rei in casu vsu-  |
| Ratio motina ad iudicium incertum potest esse euidens.                                    | capionis, & prascriptionis.  893.172                        |
| 585.158                                                                                   | Res causata à quibus habeat suam causalitatem? 448.         |
| Ratio obiectiva alliciens ad actum Theologicum amoris                                     |                                                             |
| est quid respectiuum. 648.8                                                               | Res cur non possit existere per se, & in alio simul.        |
| Ratio obiectina charitatis. 647.7                                                         | 126. 15                                                     |
| Ratio recta non sufficit absque prudentia ad proponendos                                  | Res non cognoscitur nisi cognitis causis. 445.10            |
| fines in particulari. 815.123                                                             | Res potest esse dinisibilis dupliciter. 163.169             |
| Ratio seminalis quomodo sit causa. 109.6                                                  | Rei ad alind duplex aptitudo. 143.92                        |
| Rationis compotes debent statim acquirere notitiam Arti-                                  | ad Rem quod sequitur, non potest facere unum per se cum     |
| culorum fymboli, Sacramentorum,& mandatorum De-                                           | <i>ipfo.</i> 153.132                                        |
| calogi. 518.111                                                                           | Res agenda non sunt connexa. 824.170                        |
| diligentia tamen moralis excludens moralem defectum                                       | Res aliqua prohibisa in Decalogo non dependent vllo modo    |
| fussiciat. ibid.                                                                          | à voluntate dinina. 886. 133                                |
| Rationes formales diversa, quibus aliqued superius divi-                                  | Res duobus modis possunt dici communes de iure natura.      |
|                                                                                           |                                                             |
| ditur, possunt realiter identificari. 605.70<br>Rationale sumitur dupliciter. 697.4.698.2 | 891, 165                                                    |
|                                                                                           | Rerum diuisso magis congruit natura apta, qu'am com-        |
| Rationalitatis negatio cur ponatur in definitione bruti?                                  | munitas. ibid.161                                           |
| • 154.135                                                                                 | Respectus omnis ad extra non conuenit tribus personis.      |
| R E                                                                                       | 7·4                                                         |
| Realitas singularitatis quomodo non sit realitas natura?                                  | Respectus infinitos potest idem fundare. 296.3              |
| 14.3                                                                                      | Respectuum quorundam differentia. 295.14                    |
| Recordationis actus quidste? 308.4                                                        | Responsionem qui non potest iuste exigere, non potest       |
| Redemptionis ordo. 415.6                                                                  | obligare ad non respondendum cum aquiuocatione.             |
| Reduplicatio non verificat propositionem, qua alias non                                   | 931.54                                                      |
| esset vera. 246.3                                                                         | Respublica perturbaretur si facultas proprie dispen-        |
| Reduplicatio propriè sumpta. ibid. 1                                                      | fanda esset concessa Pontifici, aut Regibu. 896.            |
| Reduplicationis regula. 245.3                                                             | 186                                                         |
| Scoti oper. Tom. VII. Pars II.                                                            | qq 2 Resti                                                  |

| O Airesiania abligacia cun Canatur ad combutioners                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Carlanda um all Januar anno de la contra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Restitutionis obligacio cur seguatur ad combustionem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sapientia non est donum, quo quis versatur circa eade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| segetus aliena, non verò obligatio seruandi promissi in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | obiecta, circa qua versatur sides. 757. 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| omni casu. 1007.109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Sapientia non intrabit in malcuolam animam. 755.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Restrictio quando excluditur ex circumstantia, non licet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sapientia quomodocunque explicabitur , non erit distinc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| eavii. 952.135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | a virtutibus. 758.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Restrictio si liceret in casu confessary, & rei iniuste inter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sapientia quoties laudatur in Scriptura, per eam pote                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| rogati, liceret etiam vbicunque peccaretur fatendo sim-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | intelligi aliquid pertinens ad voluntatem. 758.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pliciter veritatem. 952.135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | quandoque quid pertinens ad intellectum significa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Restrictiones, sic vt possim, & sic vt debeam, nulle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ibid. 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| modo different. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Sapientia, scientia, intellectus, & consilium an sint habi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Restrictionum, qua siunt cum verbis dicentibus ordinem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | test impellativales ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ad loqui, & non dicentibus, inutilis est distinctio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Satisfactio debeatne esse in eo, in quo est culpa? 360.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 952.136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Satisfactionem pro peccato Ada non oportuit exceder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Reuelabilia omnia prinatim à Deo possunt spettare ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ipfiummet, sicut omnia publicè reuelata. 593.20  Pavolatio divina in que consiste de la constante de la consta | Satutitas qua opponatur esuriei, & siti. 750.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Reuclatio diuina in quo consistat? 591.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Sandalum augus 198 alau a 198 a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Reuelatio humana non est essicacior ad sidem, quam diuina.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Scandalum graue difficulter potest sequi ex mendacion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 614.120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | officioso, & iocoso, extra actiones docendi, aut indi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Reuelatio malitia concupiscentia quare erat necessaria?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | candi. 962.170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 913.242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scientia acquisita quid sit?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Reuelatio quo sensu est obiectum adaquatum formale sidei?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Scientia beata, & acquisita quomodo sufficeret Christo, O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 596.35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | quomodo non. 314.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| circa Reuelationem diuinam posse nos decipi non magis re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Scientia beata, & per accidens infusa non sufficit Christo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| pugnat, quàm circa alias veritates. 618.141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| inter Renelationes dininas datur dinersitas specifica in esse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Salamia manamamama to Cl 10 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| rei, non in esse obiecti motiui. 191.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Reuelatum à Deo quod sit verum non est magu infalli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| bile, quàm omnem perfectionem Dei esse infusam. 614.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Scientia dunlau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Reverencia quid lit?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Scientia est tam connaturalis rebus, qu'àm species intelli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Reuerentia quid sit? 220.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | gibiles. 309.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Reus quando non possit iniustè interrogatus, vii oratione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Scientia habens vnum obiectum quod adaquatum, potesi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| restricta. 952.135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ejje muliiplex specse. \ 598.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| R V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Scientia habitualis an consistat in speciebus secundum Sco-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Rudiores qui non tenentur ad fidem explicitam Trinita-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <i>1um.</i> 310.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tis, aut Christi. 508.62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Scientia habitualis Christi est perfectissima. 309.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>S A</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Scientia hic quid sit?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| S A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Scientia in universali non sufficit ut siat honum, aut ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| C Abbatum colcre non est de iure natura, nec abstinere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ium in particulari.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ab operibus seruilibus. 904.210                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Scientia maioris solius nibil facit ad operationem. 802.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Sacerdotem, & religiosum se esse potest quis negare.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 530.169                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Sacerdotes simplices non habent maiorem credendi, aut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | nec scientia habitualis. ibid.68<br>Scientia Mathematica posset esse perfectior fide. 573.109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| sciendires sidei obligationem, quam cateri sideles. 529.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Scientia non habet elle praffice en fine decenie . 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Scientia non habet esse practica ex sine docentis, aut discen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 6 116.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 004.04                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Sacramenta non neeessariò tenenda memoriter co ordine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Scientia per se, & per accidens infusa quid? 313.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Scientia per se infusa fuit indita Christo ab initio con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| quo proponuntur in Catechismo. 517.109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ceptionis quoad actum primum, & aliquos actus se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Sacramenta quid sint?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | cundos. 314.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Sacramenta septem Ecclesia omnibus necessariò credenda.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scientia per se infusa quomodo ponenda in Christo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| \$17.107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1b1d.16;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Sacramentorum cognitio non pracipitur pracepto symboli.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scientia speculatiua minus necessaria , quam practica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ibid. 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 719.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Samemana accomplished a contract and a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Sacramentorum fides cuius iuris? 510.123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Scientia speculatina non dependet à voluntate. 481.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Scientia speculativa non dependet à voluntate. 481.10<br>Scientia stricte sumpta, & sides non possunt esse simul de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  517.109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem. 485.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17. 109  Sacrificia quid sint?  1033.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Scientia stricté sumpta, & fides non possunt esse simul de<br>eodem. 485.17<br>Scientia subalternans non stat cum fide. 478.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles? 517.109 Sacrificia quid fint? Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Scientia stricté sumpta, & fides non possunt esse simul de<br>eodem. 485.17<br>Scientia subalternans non stat cum side. 478.1<br>Scientia subalternata nunquam potest quis scire, niss scian                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles? 517.109 Sacrificia quid fint? Saluari eur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9 Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Scientia stricté sumpta, & fides non possunt esse simul de<br>eodem. 485.17<br>Scientia subalternans non stat cum fide. 478.1<br>Scientia subalternata nunquam potest quis scire, niss scia<br>scientia subalternante. 485.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17. 109  Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui fuerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Scientia stricté sumpta, & fides non possunt esse simul de<br>eodem. 485.17<br>Scientia subalternans non stat cum side. 478.1<br>Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nissi scia<br>scientia subalternante. 485.18<br>Scientia subalternata vnde accipiat principia. 477.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17.109  Sacrificia quid sint?  Saluari cur possit quis sine Raptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scientia stricte sumpta, & sides non possunt esse simul de eodem.  485.17 Scientia subalternans non stat cum side.  478.18 Scientia subalternata nunquam potest quis scire, niss scia scientia subalternante.  485.18 Scientia subalternata vnde accipiat principia.  477.2 Scientia supernaturalis rerum naturalium omnium an re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17.109  Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Scientia stricté sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nist scia scientià subalternante.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalismomnium an repugnet Christo?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17. 109  Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.  Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, niss scientia subalternante.  Scientia subalternata vade accipiat principia.  Scientia subalternata vade accipiat principia.  Scientia subalternaturalis rerum naturalium omnium an repugnet Christo?  Scientia vt sic non dividitur in speculativam tantum, &                                                                                                                                                                                                                                  |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  517.109 Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9 Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9 Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199 qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid. Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nisi scian scientia subalternante.  Scientia subalternata vnde accipiat principia.  Scientia subalternata vnde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalium omnium an repugnet Christo?  Scientia vt sic non dividitur in speculativam tantum, & practicam tantum.                                                                                                                                                                                                             |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17.109  Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Raptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui fuerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando interficiunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.  Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179  Sancti possent facere aliqua absque peccato obignoran-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nissi scia scientia subalternante.  Scientia subalternata vnde accipiat principia.  Scientia subalternata vnde accipiat principia.  Scientia supernaturalis revum naturalisum omnium an repugnet Christo?  Scientia vt sic non dissiditur in speculatisuam tantum, & practicam tantum.  Scientia desectus si deberet pracedere peccatum, non                                                                                                                                                    |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17.109  Sacrificia quid sint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Saucti aliqui fuerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando interficiunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.  Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179  Sancti possent facere aliqua absque peccato ob ignorantiam inuincibilem, & ex dispensatione particulari.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nisi scia scientia subalternante.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalism omnium an repugnet Christo?  Scientia ut sic non dividitur in speculativam tantum, & practicam tantum.  Scientia defectus si deberet pracedere peccatum, non esset defectus cognitionis perfectè, sed congrue. 822                                                                                                  |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17.109  Sacrificia quid sint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Saucti aliqui fuerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando interficiunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.  Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179  Sancti possent facere aliqua absque peccato ob ignoran- tiam inuincibilem, & ex dispensatione particulari.  933.62                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nisi scia scientia subalternante.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalism omnium an repugnet Christo?  Scientia ut sic non dividitur in speculativam tantum, & practicam tantum.  Scientia defectus si deberet pracedere peccatum, non esset defectus cognitionis perfectè, sed congrue. 822, 161                                                                                             |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17.109  Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.  Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179  Sancti possent facere aliqua absque peccato ob ignoran- tiam inuincibilem, & ex dispensatione particulari.  933.62  possent etiam aliqua peccaminosa facere absque peccato,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Scientia stricté sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum fide.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nisi scia scientià subalternante.  Scientià subalternata unde accipiat principia.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalism omnism an repugnet Christo?  Scientia ve sic non dividitur in speculativam tantum, & practicam tantum.  Scientia defectus si deberet pracedere peccatum, non esset defectus cognitionis perfectè, sed congrue. 822, 161                                                                                             |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  517.109 Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9 Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9 Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199 qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid. Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179 Sancti possent facere aliqua absque peccato ob ignoran- tiam inuincibilem, & ex dispensatione particulari.  933.62 possent etiam aliqua peccaminosa facere absque peccato, & quomodo?  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, nisi scia scientia subalternante.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalism omnium an repugnet Christo?  Scientia ut sic non dividitur in speculativam tantum, & practicam tantum.  Scientia defectus si deberet pracedere peccatum, non esset defectus cognitionis perfectè, sed congrue. 822                                                                                                  |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  § 17. 109  Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9  Sancti aliqui fuerunt inimici peccato actuali. 400.9  Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199  qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid.  Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179  Sancti possent facere aliqua absque peccato ob ignoran- tiam inuincibilem, & ex dispensatione particulari.  933.62  possent etiam aliqua peccaminosa facere absque peccato, & quomodo?  Sapientia in dininis substantia est, & in creatis non.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Scientia stricte sumpta, & fides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam potest quis scire, niss scientia subalternante.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalium omnium an repugnet Christo?  Scientia ut sic non dividitur in speculativam tantium, & prasticam tantium.  Scientia descetus si deberet pracedere peccatum, non esset descetus cognitionis perfecte, sed congrue. 822.  161  Scientia per se insusa Christi quodnam sit obiectum? 316.  34  Scientia quatuor conditiones. |
| Sacramentorum quem conceptum debent habere fideles?  517.109 Sacrificia quid fint?  Saluari cur possit quis sine Baptismo, sine fide non. 494.9 Sancti aliqui suerunt inimici peccato actuali. 400.9 Sancti aliqui se interfecerunt. 764.199 qui quando intersiciunt se, considerant aliquam hone- statem particularem ex parte obiecti. ibid. Sancti omnes communiter peccant quandoque venialiter.  965.179 Sancti possent facere aliqua absque peccato ob ignoran- tiam inuincibilem, & ex dispensatione particulari.  933.62 possent etiam aliqua peccaminosa facere absque peccato, & quomodo?  ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Scientia stricté sumpta, & sides non possunt esse simul de eodem.  Scientia subalternans non stat cum side.  Scientia subalternata nunquam porest quis scire, niss scia scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia subalternata unde accipiat principia.  Scientia supernaturalis rerum naturalium omnium an repugnet Christo?  Scientia ot sic non dividitur in speculativam tantism, & prasticam tantim.  Scientia descetus si deberet pracedere peccatum, non esset descetus cognitionis perfestè, sed congrue. 822.  161  Scientia per se insusa Christi quodnam sit obiestum? 316.                                                         |

| ad Scientism per se infusam non requiritur necessario spe-                              | Species perfectissima perfectissimi generu est perfectissima                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| cies per sc infusa.                                                                     | omnium specierum. 743.99                                                                                                |
| ad Scientiam per se infusam supernaturalium non requiri                                 | Speties per se infusa cuiuslibet obiecti cognoscibilis poiest                                                           |
| species supernaturales. ibid.                                                           | haberi per scientiam per se infusam. 319.46                                                                             |
| Scientiam sibalternatam qui habet, habet etiam subalter-                                | Speciei triplex acceptio. 447.15                                                                                        |
| nantem. 479.4                                                                           | Speciei vnius quando aliquid est imperfectius aliquo al-                                                                |
| ex Scientia infusi Thomistarum quomodo seguatur Chri-                                   | terius speciei , illa species est simpliciter censenda per-                                                             |
| stum habere duo accidentia eiusdem specici in eodem                                     | fection. 752.245                                                                                                        |
| obietto. 315.31                                                                         | Species infusa quomodo reprasentent obiectum? 307.3                                                                     |
| Scientiarum diuersitas datur, quamuis codem modo essent                                 | Species infusa representant obiecta abstracta ab actuali                                                                |
| acquijiones. 016.177                                                                    | existentia. 305.6                                                                                                       |
| Scire se nullo modo significat, qui dicit nescio. 936.74                                | Species per se infusa si dentur, Christus habet perfectio-                                                              |
| Scotus aliquando non fauet orationi restricta. 946.110.                                 | rem cognitionem rerum in proprio genere, quam An-                                                                       |
| Sanianum alumin alasa in anibu. Es mantia da intellación                                | geli. 311.11                                                                                                            |
| Scriptura plurima loca, in quibus fit mentio de intellectu,                             | Species universales an dentur, & sission fint supernatu-                                                                |
| optime possunt de fide exponi. 760.182                                                  | rales in substantia, o an sint de facto communicata                                                                     |
| Somen partie fe fet part materialis prolis mater                                        | Christo? 316.35. & 36<br>licet essent communicata, & supernaturales cognitiones,                                        |
| Semen patris si sit pars materialis prolis, verius mater                                | tanen ah in procedentes non ellem Commence des in                                                                       |
| agit ad generationem prolis, qu'am pater. 114.13                                        | tamen ab ys procedentes non essent supernaturales in<br>substantia.                                                     |
| Senius communis potest distare ab appetitu. 738.80                                      |                                                                                                                         |
| Sermo variari potest, & mutari oratio absque oratione restricta.                        | Specierum propositio magis determinat ad errorem, qu'am                                                                 |
|                                                                                         | habitus vilus.  926.32 Specierum propolitio magis determinat ad errorem au em                                           |
| Scruns transgrediens ob quam scientiam vapulabit?                                       | Specierum propositio magis determinat aderrorem, quam                                                                   |
| 802.69                                                                                  | productio habitus erronei. 928.42<br>Species du as phantasticas Glo numero distinstas dari in                           |
| Significatio rei ex se indisserentis per signa naturalia                                | Species duas phantasticas folo numero distinctas dari in eodem.                                                         |
|                                                                                         |                                                                                                                         |
| fignificantia talem rem, aliquando est bona, aliquando<br>mala. 973.210                 | Spes est virtus appetitius. 630.10 Spes est virtus Theologica, & quare? ibid.11                                         |
|                                                                                         | Spes & tentio secundum eandem formalem rationem re-                                                                     |
| Significatio rei indifferentis per signum indifferens non est<br>ex se mala. 974.211    | Spiciunt obiectum. 631.12                                                                                               |
| ex se mala.  974.211  Signum prascriptum à Principe qui non gestaret, mora-             | Spes babeatne necessariam connexionem cum fide. 851.                                                                    |
| liter negaret fidem positiue. 538.211                                                   | 292                                                                                                                     |
| Signum quo iuramus quo sensu habeat rationem iuramen-                                   | Spes inclinat pracisè ad actum imperfectum. 679.6                                                                       |
| ti. 983.13                                                                              | Spes quomodo non sit habitus distinctus à fide? 626.1                                                                   |
| Simplices etiam iurantes per creaturas aliquo modo con-                                 | Spes quomodo sie distincta à side? 632.1                                                                                |
| cipiunt se iurare per Deum. 981.5                                                       | Spei duplex acceptio. 639.23                                                                                            |
| Simulatio an liceat? 971.201                                                            | Spem infusam inesse nobis non potest probari ratione na-                                                                |
| Simulatio Dauid non fuit peccatum. ibid.17                                              | turali. 640. 25                                                                                                         |
| Simulatio Dauid qualis erat, quando pra se ferebat insa-                                | Spem posse manere sine charitate non colligitur ex eo quod                                                              |
| niam, & an peccauerat? 974.212                                                          | sit dispositio ad iustificationem. 851.291                                                                              |
| Simulatio Iehu an fuerit peccatum? ibid. 115                                            | nec ex eo etiam quòd dicatur in Tridentino ad ipsam                                                                     |
| Simulatio Iehu fuit mendacium perniciosum. 971.17                                       | accedere. ibid.                                                                                                         |
| Simulatio qua in factis est peccatum? 974.215                                           | Spiritus sanctus contulit Maria vim propinquam ad ge-                                                                   |
| Simulatio qua quis cooperires sua mala, non exhibendo ipsa                              | randum. I 12.12                                                                                                         |
| concomitantia, qualis? 973.209                                                          | Spiritus sanctus non est Filius, & quare? 211.10                                                                        |
| Simulatio quo quis per signa concomitantia bonitatem,                                   | Spiritus sanctus non procedit ex amore creaturarum.                                                                     |
| pra se ferret eam, quale peccatum? ibid. 107                                            | 690.3                                                                                                                   |
| Simulatio qua quis pra se ferret non esse malum per signa                               | Spiritus sanctus quomodo potuit cooperari Virgini. 112.                                                                 |
| virtutum oppositarum, est peccatum hypocrisis ibid. 208                                 | 11                                                                                                                      |
| Simulationis quinque species. 971.201                                                   | ST                                                                                                                      |
| de Simulatione, seu hypocrisi. ibid. 16                                                 | Statuta contra Pralates in laqueum damnationis subdi-                                                                   |
| Simulationes que sint male? ibid.                                                       | torum, quotidie multiplicantes. 1032.6                                                                                  |
| Simul totum capitur dupliciter. 446.5                                                   | Stratagematibus lices vei in bello. 972.204                                                                             |
| Simul totum pro que stricte sumatur? 447.14                                             | & talibus viens non mentitur. ibid.                                                                                     |
| Simul totum tripliciter accipitur. ibid.                                                | S V                                                                                                                     |
| Singulare in creaturis quomodo possit dici totum? 31.4                                  | Subiecti cognitio totaliter quoad quid est prasupponi-                                                                  |
| Singulare quomodo non communicetur alicui inferiori?                                    | tur cognitioni conclusionis. 293.12                                                                                     |
| 19.9                                                                                    | Subsistens potest capi dupliciter. 40.7                                                                                 |
| Singularia , quà fingularia, intelligentur à nobis in patria.                           | Sublistentia absoluta an detur, & quid su? 129.24                                                                       |
| 306.9                                                                                   | Subsistentia indiuisibilis non minus repugnat cum commu-                                                                |
| Singulatitatis realitas quomodo non sit realitas natura?                                | nicatione partium, quam divisibilis. 164.175                                                                            |
| 14.3                                                                                    | Subsistentia totalis ex quibus partibus componatur? 163.                                                                |
| S O                                                                                     | 169. 170. & feq. Subfilencia en ali qualem habet effection talem habet                                                  |
| Solus quomodo accipiatur categoremutice, & syncatego-                                   | Subsistentia totalis qualem habet effectium, talem habet partialis, seruatâ proportione. 164.177                        |
| rematicè ? 223.2<br>S P                                                                 |                                                                                                                         |
|                                                                                         | Subsistentia totalis totius integralis est dinisibilis. 165.180<br>Subsistentia absoluta nomen in vsu apud Theologos, & |
| Species accipitur dupliciter. 446.5<br>Species nobilissima fortitudinis qua sit? 740.16 | Patres. 129.25                                                                                                          |
| Species non est supernaturalis, qua producitur non pra-                                 | Sul·sistentia effectus non rectè desumitur ex natura acci-                                                              |
|                                                                                         | dentis. 154.137                                                                                                         |
| Sacri oper Tom WII Pare II                                                              | 2 3 Sub                                                                                                                 |

| Sul-sistentia et sic de ratione non est esse terminum elti-                                      | Synesim quamuis vteretur oratione restricta, non tamen                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| mum, 130.31                                                                                      | liceret. ibid.99                                                                           |
| Subsistentiam creatam habens non est communicabile alte-                                         | posset ex ignorantia putare eam llcere. ibid.                                              |
| ri subsissentia creata in sensu composito. 166.184                                               | Synteresis quid sit? 814.115                                                               |
| Substituentia partiales an dentur? 162. 168                                                      | T A                                                                                        |
| Subsistentia partiales non dantur correspondentes parti-                                         | Abulæ secunda observatio non necessario sequitur ex                                        |
| bus physicis. 165., 183 SubGetania namialar nan daharan inter Geniri ibid 180                    | dilectione, qua diligeremus proximum in ordine ad Deum. 908.225                            |
| Subsistentia partiales non deberent inter se uniri ibid. 180                                     | Tacete non sufficit interrogato à persona publica, an sit                                  |
| de Subsistentijs partialibus physicis , & integralibus non<br>est eadem ratio. 166.185           | Christianus: benè tamen fugere, & quare. 539.216                                           |
| Substantia aliqua completa potest facere supernaturali-                                          | Tactus sensius quomodo sit datus animali? 331.3                                            |
| ter vnum per se cum alia siubstantia. 162.167                                                    | TE                                                                                         |
| Substantia infinita excedátne supremam qualitatem. 269.                                          | Temperantia est genus ad plures virtutum species. 740.                                     |
| 13                                                                                               | 76                                                                                         |
| Substantia nequit de potentia absoluta inharere, & habet                                         | Temperantia in gradu satis intenso sine alys babit ibus ha-                                |
| à sipsa sine aliquo realiter distincto non inharere. 1 3 8.                                      | beret quicquid requiritur ad virtusem perfectam ex<br>eius definitione. 788.14             |
| Substantia quacunque ex se , sine aliquo realiter distincto                                      | Temperantia non babet diuersam honestatem specialem,                                       |
| habet ineptitudinem ad inharendum. ibid. 65                                                      | vt conducit ad finem supernaturalem, & nasuralem                                           |
| Substantiam dans non ideò causat accidentia. 407.18                                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                      |
| Successio primogeniti in hareditatem patris an sit de iu-                                        | Temperantia non habet propriam honestatem magis,quàm                                       |
| re natura? 900.194                                                                               | fides. \$73.112                                                                            |
| Sumere est commune tribus personis. 32.6                                                         | Temperantia ponitur ad moderandas delectationes. 740.                                      |
| Summe dupliciter accipi potest. 274.4                                                            | 89                                                                                         |
| Summum fumitur dupliciter. 261.2                                                                 | Temperantia dua species. 739.15                                                            |
| Supernaturale secundum modum quid dicitur. 260.59                                                | Temperantia babitus ponendi sunt in voluntate, sicut &                                     |
| Supernaturalitas duplex est. \$59.54<br>Supernaturalitas substantialis non colligitur ex eo quòd | fortitudinis in ordine ad bonum proprium, ac passiones.                                    |
| actiu procedat ab eleuato, aut domestico Dei.846.273                                             | 741.92<br>Temperantia virtus non potest esse infusa secundum Tho-                          |
| Supernaturalitas substantialis quare requiratur in actibus.                                      | mistas. 840.245                                                                            |
| \$64.75                                                                                          | in Temperantia potest aliquis esse moraliter, & non esse sic                               |
| Suppositalitas habet potius rationem materia respectu                                            | perfectus simpliciter. 794.36                                                              |
| natura, quàm forma. 29.19                                                                        | Temperantia speciales distincta tot sunt, quot delectatio-                                 |
| Suppositalitas non est fundamentum existentia. 152.130                                           | nes. 740 89                                                                                |
| nec aggregatum ex characteristicu proprietatibus.                                                | Temperatus potest quis esse circa venerea, & non circa cibum. ibid.                        |
| ibid. 131<br>Suppositalitas non est realitas, nec modus.                                         | Temperies dicit formaliter negationem. 145.102                                             |
| Suppositulitus quid sit? 147.109                                                                 | Templa hereticorum ingrediens, iubente hoc Principe,eo                                     |
| Suppositalitas ratione naturali probari non potest. 146.                                         | ipso significaret se probare religionem bareticam. 534.                                    |
| 106                                                                                              | 193                                                                                        |
| solum dependenter à reuelatione. ibid. 107                                                       | Templa hareticorum, quando quis posset adire inbente                                       |
| Suppositalitatem kabere non sussicit et aliquid dicatur                                          | Principe?                                                                                  |
| suppositum. 137.61                                                                               | Tendentia duplex est in voluntate. 380.5                                                   |
| Suppositalitatem non agnouit Philosophus. 146.104                                                | Tentationes vincuntur per actus supernaturales in sub-                                     |
| Suppositum an dicat quid positiuum, an quid negatiuum?                                           | ftantia. 566.82<br>Tentio est in irascibili. 619.5                                         |
| Suppositum an sit idem quod prima substantia. 156.143                                            | Tentio est in irascibili. 619.5<br>Terminus generationis est duplex. 77.5                  |
| Supposium Christi existit existentia creatà proprià, &                                           | Terminus idem secundum eandem rationem potest esse                                         |
| fimpliciter. 175.5                                                                               | multarum dependentiarum dinersarum rationum. 66.6                                          |
| Suppositum creatum possitnè sustentare hypostatice aliam                                         | Testamenti viriusque conditiones. 1031.3                                                   |
| naturam creatam. 46.1                                                                            | Testimonium Dei non est obscurum in casu enidentia at-                                     |
| Suppositum dicit aliquid realiter distinctum à natura sin-                                       | testationis. 553.29                                                                        |
| gulari. 144.96                                                                                   | Testis & reus quid debent facere, quando non possure vei                                   |
| Suppositum non dicit aliquod totum, 31.4                                                         | oratione restricta? 952.137                                                                |
| Suppositum plures dicit incommunicabilitates, quàm sup-<br>positalitas. 139.72                   | Ф quid confessarius. ibid.<br>Т Н                                                          |
| positalitas. 139.72 Suppositum quid formaliter significet? 155.142                               | Theologia non est virtus Theologica, si infusio requira-                                   |
| Suppositum quomodo perfectius natura singulari? 159.                                             | tur. 632.16                                                                                |
| 156                                                                                              | Theologia nostra an subalternetur Theologia Beatorum.                                      |
| Suppositum quomodo se babeat ad personalitatem? 136.                                             | 478.4                                                                                      |
| 14                                                                                               | per Theologiam fides gignitur, roboratur, & nutritur.                                      |
| Suppositum quomodo significet substantiam? 155.141                                               | 476.1                                                                                      |
| Suppositum quomodo sit ens vnum per se? 156.144                                                  | Thorax quomodo accipiatur pro peclore? 248.2                                               |
| Suppositum vi sic describitur. 136.56                                                            | T I                                                                                        |
| Sultentare accipitur dupliciter. 47.2                                                            | Timens non irafcitur. 730. 12                                                              |
| 5 <b>Y</b>                                                                                       | Timor in quo subiccletur? 768.221 Timor seruilis non est magis intelligendus per donum ti- |
| Symbolum Apostolorum dividitur dupliciter. 497.4                                                 | moris, quam filialis. ibid. 219                                                            |
| Symbolum cur memoriter tenendum? 526.152                                                         | Timor seruilis perfectior non magis spectat ad spem, quans                                 |
| Synchus an viu sit aquinocatione, 943.100                                                        | ad charitatem. 767.218                                                                     |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                          | TO                                                                                         |

| TO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Verbum quomodo sit potentia operatina Patris, explicatur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Tollitur aliquid directe, & indirecte, & quando? 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 30. 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Verbum quomodo suppleat vicem suppositi? 9.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Totum an distinguatur à partibus vnitis. 451.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Verbum tripliciter potest comparari adnaturam buma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Totum est aliud ens entitate absoluta à partibus vnitus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | nam in ratione assumentis. 365.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 79.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Verbum non fuisse incarnandum, si non esset peccatum, au-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Totum est terminus generationis, & resurrectionis. 76.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | thoritates suadentes soluuntur. 202.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Totum per se, & per accidens quomodo differant. 80.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | in Verbo aliquid cognosci quid sit? 293.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Totum esse aliud ens à partibus. 76.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Veritas conclusionus est, qua immediate determinat in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| TR                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | tellectum ad affensum. 779.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Veritas, iusticia, & iudicium requiruntur ad honestatem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Transitus à motu ad mutationem non est motus, nec mu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | iuramenti. 984.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tatio. 97.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Veritas reuelans obiectum formale fidei. 606.77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Trinitas quomodo fecerit Incarnationem. 27.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Veritati prima non magus repugnat falsitat quam prima                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Trinitas tibi foli nota. 286.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | vita mors. 927.38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Trinitas sola est causa essectiua reconciliationis. 93.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | per Veritatem ad iuramentum bonestum requisitum quid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Trinitas tota equaliter operata est Incarnationem. 29.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | requiratur? 984.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Tristicia à quo causetur? 335.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Veritatem confirmans per suam, aut alterius salutem, aut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Tristitia duplex non sequens nolitionem vllam. 346.22                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | imprecationem, aliquo modo iurat per Deum. 981.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Tristitia dupliciter potest inesse voluntati. 340.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Veritatem semper consitendi non est praceptum. 9,4.65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Tristitia non est effectiue à voluntate. 335.12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Veritates contingentes cur non possint cognosci per species                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Tristitia propriè sumpta quid sit? ibid.336.2.6 seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | infusas? 305.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Tristitia quatuor modu causatur. 341.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Vestes, & verba quomodo differant? 537.205                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Tristitia sequens nolitionem absolutam, & conditionalem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Vestibus distinctius si liceret aliquando vti, liceret etiam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| potest esse in viraque portione. 347.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | vti vestibus ordinatis ad cultum idolorum. ibid.206                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Tristitia summa, & summa latitia non fuit simul in ani-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | veensque talibus indicandus esset negare sidem. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ma Christi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Vestibus distinctinus si liceret vii, liceret etiam adire                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Tristitia dua simul esse possunt in homine circa idem ob-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | templa hareticorum. ibid. 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| iectum materiale. 736.71                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Vestibus licet quandoque vii, quibus communiter viuntur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| v B                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | infideles soli ; quandoque non. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| T Bi in quo sit? 380.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vestibus per se ordinatus ad cultum falsa religionus, nec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| V V E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | quibus soli Sacerdotes falsi viuntur, non licet vii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Velle aliquid recte intelligitur dupliciter. 273.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 536.203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Velle aliquid ve bonum natura sensitiva non necessariò di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vestibus Sacerdotum infidelium non licet vti, vt tute quis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Stinguitur à voluntate alicuius vt bonum nature ratio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ambules inter ipses. 537.208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| nali. 848.283                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | V I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Velle bonum posset haberi circa ea, qua sunt ad sinem sal-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Viator septem tantum virtutibus in genere (speculatiuis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tem materialiter, sine bono velle adipsum sinem. 904.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | exceptis) perficitur. 722.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Videre indistinctiùs plura, quàm vnum, vnde prouenias?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Velle elicitum non oportet effe conforme velle naturali.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 300.21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 361.38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Videre habitualiter, aut actualiter quid? 299. 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Velle sequens aliquid nolitum non sufficit ad gaudere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Violentum dupliciter accipitur. 374.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 353.29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Violenti duplex acceptio. 371.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Venereis facile succumbens non esset perfette castu dese-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Virginitas, & maternitas quomodo non opponantur? 115.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Etu ipsius castitatis. 790.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 15.116.i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Venerunt mihi omnia bona pariter cum illa, expli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Virgo beata an fuerit concepta in originali peccato? 91.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| catur. 841.252                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Virgo beata habuit communes natura pænas, vt famem,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Verbum an assumpserit bominem, proprie loquendo?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | fitim. ibid.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 133.45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Virgo beata in primo instanti natura non fuit iusta, nec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Verbum an primò, & immediatè assumpserit totamnatu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | non iusta. 99.18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ram humanam, 71.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Virgo beata non miraculose accepit focunditatem. 126.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8<br>Verbum communicatur aliquo modo natura humana,& ab                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Virgo beata non miraculosè accepit facunditatem. 126.<br>12<br>Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8<br>Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab<br>ea aliquo modo dependet. 141.83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Virgo beata non miraculosè accepit facunditatem. 126.<br>12<br>Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1<br>Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato origi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, representans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, representans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Virgo beata non miraculosè accepit facunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299.20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & qua-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20 Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, 6 quale? 116.16 Viri persecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosè?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8  Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83  Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20  Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7  Verbum cst homo, an pradicatio per se? 193.8.in com.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri persecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosè? 958.160                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personat? 9.8  Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83  Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20  Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7  Verbum est homo, an pradicatio per se? 193.8 in com. est substantialis. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Virgo beata non miraculosè accepit fæcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20 Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7 Verbum cst homo, an pradicatio perse? 193.8.in com. est substantialis. ibid. Verbum ex vi vnionis tantum est prasens natura assumpta                                                                                                                                                                                                                                                          | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20 Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7 Verbum est homo, an pradicatio perse? 193.8.in com. est substantialis. ibid. Verbum ex vi vnionis tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4                                                                                                                                                                                                                            | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosè? 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteris Testamenti peccausse mortaliter                                                                                                                                                                                                                  |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20 Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7 Verbum est homo, an pradicatio perse? 193.8.in com. est substantialis. ibid. Verbum ex vi vnionus tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4 Verbum fuit persecte vnitum corpori, & anima in morte                                                                                                                                                                      | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteria Testamenti peccauisse mortaliter non debet cuipiam dissicile apparere. 974.213                                                                                                                                                                   |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8 Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83 Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20 Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7 Verbum est homo, an pradicatio perse? 193.8.in com. est substantialis. ibid. Verbum ex vi vnionus tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4 Verbum fuit persecte vnitum corpori, & anima in morte                                                                                                                                                                      | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri persetti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri persetti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteria Testamenti peccauisse mortaliter non debet cuipiam dissicile apparere. 974.213 Virtus aliqua moralis datur persettior religione acqui-                                                                                                           |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8  Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83  Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20  Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7  Verbum est homo, an pradicatio per se? 193.8 in com. est substantialis. ibid.  Verbum ex vi vnionus tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4  Verbum fuit perfecte vnitum corpori, & anima in morte Christi. 74.5 in com.  Verbum non diceretur formaliter homo per solum resse-                                                                                  | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, 6 quale? 116.16 Viri persetti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri persetti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteris Testamenti peccauisse mortaliter non debet cuipiam dissicile apparere. 974.213 Virtus aliqua moralis datur persettior religione acquisita. 743.102                                                                                               |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8  Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83  Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20  Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7  Verbum est homo, an pradicatio per se? 193.8 in com. est substantialis. ibid.  Verbum ex vi vnionis tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4  Verbum fuit persecte vnitum corpori, & anima in morte Christi. 74.5 in com.  Verbum non diceretur formaliter homo per solum resse- estum rationis. 174.4 in text.                                                   | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteris Testamenti peccausse mortaliter non debet cuipiam dissicile apparere. 974.213 Virtus aliqua moralis datur perfectior religione acquisita. 743.102 Virtus dissonens ad alterum ve sic est iustitia, & disso-                                      |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8  Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83  Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20  Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7  Verbum est homo, an pradicatio per se? 193.8 in com. est substantialis. ibid.  Verbum ex vi vnionis tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4  Verbum fuit perfette vnitum corpori, & anima in morte Christi. 74.5 in com.  Verbum non diceretur formaliter homo per solum resse- est um rationis. 174.4 in text.  Verbum potuit assumere naturam gloriosam. 366.1 | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteris Testamenti peccausse mortaliter non debet cuipiam dissicile apparere. 974.213 Virtus aliqua moralis datur perfectior religione acquisita. 743.102 Virtus dissonens ad alterum vt sic est iustita, & dissonens ad se, vt sic, nomine caret. 729.9 |
| Verbum an virtualiter contineat omnes personas? 9.8  Verbum communicatur aliquo modo natura humana, & ab ea aliquo modo dependet. 141.83  Verbum diuinum est speculum voluntarium, reprasentans omnia anima Christi. 299. 20 etiam reprasentans determinata cuilibet alteri anima. 300.20  Verbum diuinum quomodo terminet? 7.7  Verbum est homo, an pradicatio per se? 193.8 in com. est substantialis. ibid.  Verbum ex vi vnionis tantum est prasens natura assumpta secundum esse personale. 62.4  Verbum fuit persecte vnitum corpori, & anima in morte Christi. 74.5 in com.  Verbum non diceretur formaliter homo per solum resse- estum rationis. 174.4 in text.                                                   | Virgo beata non miraculosè accepit fœcunditatem. 126.  12 Virgo beata quomodo fuerit filia Ada. 99.1 Virgo gloriosa quomodo fuerit praseruata à pescato originali? 345.5 B. Virgo nunquam fuit inimica Dei. 397.13 Virginem Beatam clausam parere miraculum fuit, & quale? 116.16 Viri perfecti an peccent mentiendo iocosè, aut officiosès 958.160 Viri perfecti non habent specialem obligationem sub mortali vitandi omnia mendacia. 959.161 Viros sanctos veteris Testamenti peccausse mortaliter non debet cuipiam dissicile apparere. 974.213 Virtus aliqua moralis datur perfectior religione acquisita. 743.102 Virtus dissonens ad alterum ve sic est iustitia, & disso-                                      |

| Virtus dividitur in quatuor cardinales. 733.57                                                                     | 7  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Virsus endem petest proficere in ordine ad finem natura-<br>lem, & supernaturalem. 844.265                         | Į  |
| Virtus eadem potest inclinare ad opera pracepta omnibus,                                                           | ,  |
| & pracepta vni soli , & nullo modo pracepta. 762.                                                                  | ,  |
| Virtus est perfectio habentus dupliciter. 718 7                                                                    | ,  |
| Direus fortitudinis si concurrat ad actum doni f reitud - nis, frustra ponitur donum. 76,05                        | 1  |
| Virtus heroica quomodo distinguatur ab ordinaria? 772.                                                             |    |
| 240<br>Virtus inclinans ad terribilia ferenda modo bumano quo-                                                     | 1  |
| made no lit intendi?                                                                                               | •  |
| Virtus infusa requiritur ad substantiam actus supernatu-<br>ralis. 839.242                                         | Ì  |
| Virtus moderans honores distinguitur à moderante dele-                                                             | 1  |
| Etationes. 740.86<br>Virtus moralis babet necessariam connexionem cum pru-                                         | i  |
| dentia dictatina de sua propria materia. 813.20                                                                    | •  |
| Virtus moralis habita sine charitate an sit vera virtus?                                                           | į  |
| 835.221<br>Virtus naturalis acquisita potest conducere ad vitamater-                                               | ,  |
| nam. 846.171                                                                                                       |    |
| Virtus naturalis, & supernaturalis distinguuntur suffi-<br>cienter per ordinem ad vlla obiecta. 845.269            | 1  |
| Virtus naturalis possitne tendere in obiectum propositum                                                           |    |
| cognitione naturali. 847.176<br>Virtus naturalis potest tendere in obiectum propositum per                         | •  |
| solam fidem supernaturalem. 846.272                                                                                | i  |
| Virtus naturalis potest tendere in obiectum supernaturale.                                                         |    |
| 716.7<br>Virtus non generatur ex conscientia erronea. 850.32                                                       | •  |
| Virtus non habet tamum disponere, ve moueatur volun-                                                               | i  |
| Virtus non obligatur, benè tamen habens. 719.20                                                                    |    |
| Virtus nulla inclinat ad vltimum sincm, nisi mediante                                                              |    |
| charitate. 828.16 Virius nulla potest necessitare voluntatem. 707.23                                               | ,  |
| Virtus opposita vitio vnius speciei non debet esse distincta                                                       | i  |
| speciei à virtute opposita vitio alteri distincta speciei.<br>773.241                                              |    |
| Virtus perfecta absque deperditione alieulus partis sua,                                                           | į  |
| aut alterius habitus aduentu, non potest esse imperfecta. 795.44                                                   | 1  |
| Virtus persecta non debet esse simpliciter inamissibilis.                                                          | i  |
| 798. 53<br>Virtus propria non restringitur ad actus, qui ordinariè                                                 |    |
| num                                                                                                                |    |
| Virtus quelibet cognitiua habet suam propriam appetiti-<br>uum. 333.11                                             | i  |
| Virtus qualibet inclinat ad recte, perfecte, & expedite                                                            |    |
| agendum. 718.17<br>Virtus quomodo delectabiliter operari debeat? 797.48                                            | ,  |
| Virtus quomodo non varietur per mihi, & tibi. 732.52                                                               | •  |
| Virtus quomodo sit moralis; & quomodo Theologica?                                                                  |    |
| 576.120<br>Virtus quoties obligat ad finem fuum, obligat ad vitandas                                               | i  |
| circumstantia, & fines malos.  873.80                                                                              | į, |
| Virtus supernaturalis potest imperare actum merè naturalem in substantia. 845.267                                  | ,  |
| Virtus vera possitne dari absque charitate sine circum-                                                            | 1  |
| stantia vitiante? 8;2.106.& 207 Virtus vna ex D. Thoma esset ratio essendi alteri, & è                             | 1  |
| contra. 787.6                                                                                                      |    |
| Virtus vna non benè faluatur sinc alys, 796.10<br>Virtus vna non debet perducere ad sinem omnium virtu-            | 1  |
| tum; nec ad finem proprium in omni casu. 797.49                                                                    |    |
| Virtus una non est facile amissibilis absque aliss. ibid.47 Vna non perderetur per recessum ab eius obiecto ex mo- | 1  |
| tino disparati vity. ibid.                                                                                         | •  |

| tur circa sine materiam in anni case.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| tur circa eius materiam in omni cafu. 798. 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Virtus vna si potest acquiri in statu imperfecto sine alys,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| poterit & in perfecto. 785.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Virtus una sufficie ut non obliquetur quis facile circa ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| teriam ei.u. 797.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Virtutis actus magis meritorius circa tristabile, quam cir-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ca delect abile. 430.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Virtutis ordinantis ad bonum proprium, & alienum di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| stinctio. 632.53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Virtutis Theologica conditiones. 631.15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Virtutis vnim exercenda potest esse occasio frequentissima                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| absque occasione exercendarum reliquarum. 794.39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Virtutis unim moralis conformitas ad aliam non est neces-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Saria: est tamen cuiuslibet ad prudentiam. 810.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Virtutem babitualem persectam posset quis babere, & cli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| cere actum vity oppositi. 790.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Virtutem moralem esse vnum per se simplicem habitum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| qui tenent? 788.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| per Virtutem receditur à malo. 767.216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| per Virtuiem temperantia posset quis contemnere dinitia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| & pericula mortis absque virtute liberalitatis, aut for-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| titudinis. 789.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| in Virtute qualibet quatuor gradus. 772.240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| cum Virtute vera quomodo quis non possit subiacere vitys?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 798.54                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Virtutes acquisite ex se non possunt in finem vleimum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 738.14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Virtutes aliqua per se prasupponuntur ad sidem, non tan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tum per accidens. 601.53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Virtutes cognoscuntur conducere ad vitam aternam per                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fidem acquisitam. 846.275                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Viriutes contenta sub vno genere potius deberent esse con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| nexa, quam contenta sub diversis? 793.35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Virtutes distincta quando habent vitia distincta, & quan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| do non? 838.127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| do non? 838.127<br>Virtutes, dona, beasisudines, & fructus an sint habitus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| do non? 838.127<br>Virtutes, dona, beasitudines, & fructus an sint babitus<br>idem inter se? 713.1.6 seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  713.1.6 seq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  838.127  713.1. & siq.  713.1. & siq.  716.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acqui-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem visia opposita, qua acquista.  838.128  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  713.1.6 siq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8 non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  ibid.230                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  713.1. & siq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa baberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  ibid.230  Virtutes infusa potius deberent eodem modo disponere, quo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  713.1.6 siq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8 non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Nitutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo disponere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pra-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  ibid.230  Virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  711.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari praccepta de illis.  838.228                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  713.1.6 siq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8 non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  838.128  Virtutes insusa si darentur, haberéntue necessariam con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  838.128  Virtutes insusa si darentur, haberéntue necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  838.128  Virtutes insusa si darentur, haberéntue necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  713.1. & siq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connectierentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes insusa quamuus darentur, non deberent dari pracepta de illis.  838.228  Virtutes insusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes insusa sunt maiorus persectionis quam acquisita;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes insusa quamuis darentur, haberéntue necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes insusa sunt maioris persectionis quam acquisita; non tamen dant facilitatem sensibilem.  8;9.242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  838.128  Virtutes infusa si darentur, haberentue necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quam acquisua; non tamen dant facilitatem sensibilem.  8;9.242  sunt distincta speciei ab illis, licet versentur circa idem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| do non?  Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem visia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo disponere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  838.128  Virtutes infusa si darentur, haberérune necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes infusa sunt maioris perfectionis quam acquisita; non tamen dant facilitatem sensibilem.  8;9.242  sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quàm quo virtutes acquisita.  711.24  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari praccepta de illis.  838.128  Virtutes insusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes insusa sun sint maioris persectionis quam acquisua; non tamen dant facilitatem sensibilem.  839.242  sunt distincta speciei ab illis, licet versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  781.1.6 seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa baberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari praccepta de illis.  Virtutes infusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicus?  Virtutes infusa sint maioris perfectionis quam acquisita; non tamen dant facilitatem sensibilem.  839.242  Sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  781.1.6 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.228  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes insusa si darentur, haberéntue necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes insusa sunt maioris perfectionis quam acquisita; non tamen dant facilitatem sensibilem.  8;9.242  sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  782.1.6 seq.  Virtutes morales an sint connexa?  782.1.6 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17  Virtutes morales insusa possenti habere vtilitatem, si essent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.118  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes infusa quamuis darentur, haberéntne necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quam acquisua, non tamen dant facilitatem sensibilem.  Sign. 126  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quam acquisua, non tamen dant facilitatem sensibilem.  Virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales an sint connexa?  781.1.6 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  Virtutes morales insusa possent habere vtilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.214.6 215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes infusa si darentur, haberentue necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quam acquisua; non tamen dant facilitatem sensibilem.  Sig. 242  sunt distincta speciei ab illis, licet versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales an sint in Angelis.  Virtutes morales infusa possent habere vtilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.224 & 225  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.118  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes infusa quamuis darentur, haberéntne necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quam acquisua, non tamen dant facilitatem sensibilem.  Sign. 126  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quam acquisua, non tamen dant facilitatem sensibilem.  Virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales an sint connexa?  781.1.6 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  Virtutes morales insusa possent habere vtilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.214.6 215                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes infusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes infusa sunt maioris perfectionis quam acquista; non tamen dant facilitatem sensibilem.  849.286  Virtutes infusa sunt maioris perfectionis quam acquista; non tamen dant facilitatem sensibilem.  839.242  Sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  782.24 seg.  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17  Virtutes morales infusa possent habere vtilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.224 seg.  215  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologicis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  virtutes infusa potius deberent eodem modo disponere, quo dona, quàm quo virtutes acquisita.  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes infusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes infusa sunt maioris perfectionis quàm acquisua, non tamen dant facilitatem sensibilem.  S;9.142  sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales infusa possent habere vitilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.214.6 215  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologicis.  848.185  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem sub-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  713.1.6 seq.  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.218  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia. ibid.230  Virtutes infusa potiùs deberent eodem modo dissonere, quo dona, quàm quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari praccepta de illis.  Virtutes infusa si darentur, haberémine necessariam connexionem cum Theologicu?  838.218  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quàm acquisita; non tamen dant facilitatem sensibilem.  839.242  Sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  782.24 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17  Virtutes morales insusa possent habere villitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.224 ceq.  225  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologicis.  848.285  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem subiecto.  848.285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  720.21  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.218  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia. ibid.230  Virtutes infusa potiùs deberent eodem modo dissonere, quo dona, quàm quo virtutes acquisita.  721.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari praccepta de illis.  Virtutes infusa si darentur, haberémne necessariam connexionem cum Theologicu?  838.218  Virtutes infusa sunt maioru perfectionis quàm acquisita; nontamen dant facilitatem sensibilem.  839.242  Sunt distincta speciei ab illis, licèt versintur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  782.1.6 seq.  Virtutes morales an sint connexa?  782.2.6 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17  Virtutes morales infusa possent habere vtilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.224.6 225  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologicis.  848.285  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem subiceto.  848.307  Virtutes morales per se infusa an dentur?  836.123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint habitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  non distinguerentur iuxta D.Thomam.  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. \$74.116  Virtutes insusa haberent eadem vitia opposita, qua acquissa.  Virtutes insusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  Virtutes insusa potius deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquisita.  Virtutes insusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  Virtutes insusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes insusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  Virtutes insusa sunt maioru persectionis quam acquisua; non tamen dant facilitatem sensibilem.  Virtutes morales an sint connexa?  Virtutes morales insusa possent habere vilitatem, se essent possibiles: & quanam esset?  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologicus.  Virtutes morales non habent connexionem cum Theologicus.  848.185  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem subicatio.  854.307  Virtutes morales per se insusa adentur?  836.123  Virtutes morales per se insusa adentur, etiam dare-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.16  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum. 574.116  Virtutes infusa morales st darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia.  Virtutes infusa potiùs deberent eodem modo dissonere, quo dona, quam quo virtutes acquista.  711.24  Virtutes infusa quamuis darentur, non deberent dari pracepta de illis.  711.24  Virtutes infusa si darentur, baberémne necessariam connexionem cum Theologicus?  849.286  Virtutes infusa sunt maioriu perfectionis quam acquista; non tamen dant facilitatem sensibilem.  839.242  sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  virtutes morales an sint connexa?  781.1.6 seq.  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17  Virtutes morales an sint in Angelis.  704.17  Virtutes morales insusa possent connexionem cum Theologicus.  848.285  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem subiccto.  854.307  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem subiccto.  854.307  Virtutes morales per se infusa si darentur, etiam daretur virtus per se infusa si darentur, etiam daretur virtus per se infusa correspondens volitioni cre-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  71 |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  Virtutes dua possunt concurrere ad vnum actum, 574.116  Virtutes infusa haberent eadem vitia opposita, qua acquisita.  838.128  Virtutes infusa morales si darentur, non necessario connecterentur cum charitate, aut gratia. ibid.230  Virtutes infusa quamuis derentur, non deberent dari pracepta de illis.  711.24  Virtutes infusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes infusa si darentur, haberénture necessariam connexionem cum Theologicu?  849.286  Virtutes infusa sunt maioriu perfectionis quam acquistus, non tamen dant facilitatem sensibilem.  859.242  Sunt distincta speciei ab illis, licèt versentur circa idem obiectum.  Virtutes morales an sint connexa?  781.1.6  794.17  Virtutes morales an sint connexa?  782.1.6  794.17  Virtutes morales an sint spessent evilitatem, si essent possibiles: & quanam esset?  837.224.6  225  Virtutes morales nulla incompatibiles sunt in eodem subication.  848.285  Virtutes morales per se infusa an dentur?  836.123  Virtutes morales per se infusa an dentur?  836.123  Virtutes morales per se infusa an dentur, etiam daretur virtus per se infusa correspondens volitions credendi.  969.95  Virtutes morales non sunt essetus Theologicarum.  844.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Virtutes, dona, beatitudines, & fructus an sint babitus idem inter se?  Virtutes, dona, & beatitudines ex quo capite distinguantur?  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  716.8  71 |

| Virtutes morales sintne in voluntate. 696.1. & seq.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Viuere potest quis licite absque dilectione Dei aliquo tem-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Virtutes omnes non sufficiunt ve simpliciter quis non obti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | pore, & quare non ex dispensatione. 906. 210                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| quetur. 795.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | V N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Virtutes omnes quomodo adhareant charitati. 844.262                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Virtutes ordinaria non debent esse connexa. 795.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vnguentum nullum probibet, quin tandem corpus bu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Virtutes ordinaria quomodo specialiter attribuenda Spiri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Manum corrumpatur. 435.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tui suncto? 773.243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Vnio bypostatica in natura assumpta quid sit? 5.3. in text.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Virtutes possinisme since with a sternam sine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Vnio hypostatica non auget capacitatem anima Christi ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| fide, aut cognitione supernaturali. 832.204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | gratiam sussica non posest cognosci in proprio conno cla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Virtutes qualiter perficiant animam? 712.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Vnio hypostatica non potest cognosci in proprio genere cla-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Virtutes quomodo catenate sunt? 798.57 Virtutes quomodo debeant esse simul? 792.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | rè, & distincte a Christo absque scientia per se infusa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Virtutes quomodo debeant esse simul? 792.31 Virtutes si essent necessariò connexa, daretur mutua depen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 314.26 Vnio hypottatica non pratupponie aliquad accident in ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Vnio hypostatica non prasupponit aliquod accidens in na-<br>tura. 83.16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| dentia essentialis. 791.25<br>Virtutes sine charitate informes, & quomodo per eam for-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vnio, licet respectus, praexigitur ad totum. 81.11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| mentur?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Vnio proprie dicta non est in Diuinis. 4.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Virtutes sufficient ad actus habitos ex instinctu Spiritus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Vnio vna simplex cur posset sufficere non est eadem ratio,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| fancti. 726.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | & cur vna subsistentia. 164.173                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Virtutes sunt sorores, & mutuo se inuantes absque necessa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Vnionis primus terminus potest intelligi dupliciter. 3 8.9. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ria connexione. 798.55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vnionis terminus prior ipsa. 56.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Virtutes Theologica an infunderentur paruulus, controuer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Vniri possit quis Christo per sidem unius Dei. 506.51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| fum fuit. 842.255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Vnitas dupliciter dicitur maxima. 176.9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| sièut de moralibus infusis. ibid.256                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Vnitas potest capi dupliciter. 76.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Virtutes Theologica an sint inter se connexa. 850. 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vuitas prioru quomodo possit stare cum distinctione poste-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Virtutes Theologica dantur tres. 724.34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | riorus, & quomodo non? 42.13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Virtutes Theologica non habent necessariam connexionem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Vnitas specifica habituum respicientium obiectum formale                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| in fieri de potentia absoluta. 851.293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | unde debet desumi? 600.47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| sed an habeant de ordinaria. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Vnitas specifica habituum vnde sumatur? 599.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Virtutes Theologica possunt esse sine moralibus. 836.222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Vnitas termini motuum non concludit vnitatem specificam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Virtutes Theologica sufficient ad operationes spectantes ad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | eorum. 289.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Deum, & adoperationes circa creaturas virtutes ac-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| quisite. 715.38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | v o                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Virtutes Theologica tres, & quatuor cardinales sufficienter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Volens ordinate prius vult propinquiora fini, qu'am re-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| perficient hominem pro hoc statu. 725.37                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | motiora. 102.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Virtutes tres Theologicas simul infundi. 850 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Volitio absoluta explicatur per volo. 341.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | vr.10.1 col. (6: 6.1. 1. 1. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| v ii tutum appetitituarum netellaria tonnexio tum pruden-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Volitio Christi fuit miraculosa. 437.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Virtutum appetitiuarum necessaria connexio cum pruaen-<br>tialdissicilius saluatur in sententia Thomistarum, quàm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| tia difficiliùs saluatur in sententia Thomistarum,quàm                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest<br>ess peccatum, 342,8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tia difficilius faluatur in sententia Thomistarum,quam<br>in nostra. 818.136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest<br>esse peccatum, 342,8<br>Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.<br>& 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tia difficilius faluatur in sententia Thomistarum,quam<br>in nostra. 818.136<br>Virtutum comitatus quis sit nobilissimus? 844.262                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Volitio conditionalis , etiam respectu impossibilis potest<br>esse peccatum, 342,8<br>Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tialdifficilius faluatur in fententia Thomistarum, quam<br>in nostra. 818.136<br>Virtutum comitatus quis sit nobilissimus? 844.262<br>Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187<br>Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest<br>esse peccatum, 342,8<br>Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.<br>& 102<br>Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tialdifficilius faluatur in fententia Thomistarum, quam<br>in nostra. 818.136<br>Virtutum comitatus quis sit nobilissimus? 844.262<br>Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187<br>Virtutum moralium infusuum nulla est necessitas. 840.<br>244<br>ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest<br>esse peccatum, 342,8<br>Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.<br>& 102<br>Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.<br>103<br>Volitio duplex. 704.17.705.6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tialdifficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari.  ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Volitio conditionalis, etiam respectu imposibilis potest<br>esse peccatum, 342,8<br>Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571,101.<br>© 102<br>Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.<br>103<br>Volitio duplex. 704,17,705.6<br>Volitio est duplex. 341.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| tialdifficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari.  ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Volitio conditionalis, etiam respectu imposibilis potest<br>esse peccatum, 342,8<br>Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.<br>© 102<br>Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.<br>103<br>Volitio duplex. 704.17.705.6<br>Volitio est duplex. 341.7<br>Volitio & nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tialdifficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari.  ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Volitio conditionalis, etiam respectu imposibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio & nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, & meritum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tialdifficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omniam medium varys modis iuuenitur. 827.  184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio on nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, on meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad indini-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Uirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Uirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum essectus sunt supernaturales in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio én nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, 6 meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuum actus sidici, nisi possit ad speciem. 567.87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Uirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Uirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum essectus sunt supernaturales in substantia.  844.266                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio én nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, émeritum.  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum estectus sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio o nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, o meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad indiuidusmactus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1  Volitio naturalis si vnquam ad actum sidei semper posset                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum estectus sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio o nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, o meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad indiuidusm actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quid sit? 340.1  Volitio naturalis si vnquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum essectius sunt supernaturales in substantia.  844.166  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.223                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, est meritum. ibid, 17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuum actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quid sit? 340.1  Volitio naturalis si vnquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intel-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.213  Virtutibus yslem persicimur in ordine ad sinem, & me-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, est meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuum actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis sundsit? 340.1  Volitio naturalis si unquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt asseniat. 569.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.213  Virtutibus yslem persicimur in ordine ad sinem, & medium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, est meritum. ibid, 17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuum actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quid sit? 340.1  Volitio naturalis si vnquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intel-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  S18.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusurum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum essectius sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.213  Virtutibus yslem persicimur in ordine ad sinem, es medium.  844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, est meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuam actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  S18.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusurum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum essectius sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarum Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.223  Virtutibus yssem persicimur in ordine ad sinem, es medium.  844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insteleibus.  832.203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio é nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, é meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidei, nis possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1  Volitio naturalis si vnquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum essectius sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.213  Virtutibus yseem persicimur in ordine ad sinem, es medium.  844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus.  832.203  Virtuosus repentine agit exponitur.  708.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio on nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, omeritum. ibid.17  Volitio maturalis non potest determinare se sola ad indiuiduum actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis sunquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt aseniat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia.  844.166  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.223  Virtutibus ysdem persicimur in ordine ad sinem, & medium.  dium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus.  831.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tem qua dissicultas arguat? 1037.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.  103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio or nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, or meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad indinidum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis sunquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739  15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum essectius sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.213  Virtutibus ystem persicimur in ordine ad sinem, es medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes infidelibus. 831.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentine agit exponitur. 4037.8  Visio beata poset sufficere pro cognitione ad actum meri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio or nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, or meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuam actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis sunquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739 15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  S18.136  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum effectus sunt supernaturales in substantia.  844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.213  Virtutibus yslem persicimur in ordine ad sinem, es medium.  844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus.  831.203  Virtuosus repentine agit exponitur.  708.23  Virtuosus repentine agit exponitur.  708.23  Vistuosus repentine squa dissicultas arguat?  1037.8  Visio beata posset sufficere pro cognitione ad actum meritorium.  314.25                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.  103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, est meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuam actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1  Volitio naturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739  15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 178.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum essectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.213  Virtutibus ystem persicimur in ordine ad sinem, es medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuosus repentinc agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentinc agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentinc agit exponitur. 314.25  Visio beata poset sufficere pro cognitione ad actum meritorium. 314.25  Visio est forma simplex. 210.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, \$71.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. \$71.  103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio é nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, é meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nis possit ad speciem. \$67.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1  Volitio naturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sufficere. \$67.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. \$69.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739  15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tialdifficilius saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Virtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusurum nulla est necessitas. 840.  244 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum essectius sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.223  Virtutibus yseem persicimur in ordine ad sinem, es medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Visto beata poset sufficere pro cognitione ad actum meritorium. 314.25  Visio est forma simplex. 210.4  Visio quibus credibilibus succedit? 685.10                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.  103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, est meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1  Volitio naturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739  15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1                                                                                                                                                                                                        |
| tia difficiliùs saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  S18.136  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  S44.262  Dirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varus modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esfe connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.223  Virtutibus yslem persicimur in ordine ad sinem, es medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Vistuosus repentine agit exponitur. 373.8  Visto beata posset sufficere pro cognitione ad actum meritorium. 314.25  Visto est forma simplex. 210.4  Visto quibus credibilibus succedit? 685.10  ad Vistonem cur requiratur negatio corporis interpositiin-                                                                                                                           | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, \$71.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. \$71.  103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio é nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, é meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nis possit ad speciem. \$67.87  Volitio naturalis quidsit? 340.1  Volitio naturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sufficere. \$67.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. \$69.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739  15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| tia difficiliùs saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicus connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitus. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitus?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esfe connexas plures existimarunt Philosophi.  798. 56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.223  Virtutibus yslem persicimur in ordine ad sinem, & medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Vistuosus repentine agit exponitur. 708.23  Vistuosus repentine agit exponitur. 708.23  Vistuosus repentine agit exponitur. 314.25  Visio est forma simplex. 210.4  Visio quibus credibilibus succedit? 685.10  ad Visionem cur requiratur negatio corporis interpositiinter oculum, & colorem. 556.39                                                                                                                                             | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. & 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571.  103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio on nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, one meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis si unquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739 15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1  Voluntas anima Christi quomodo potuerit tristari? 345.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| tia difficiliùs saluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  Virtutum moralium cum Theologicus connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varus modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia.  844.166  Virtutes esfe connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari.  837.213  Virtutibus ystem persicimur in ordine ad sinem, & medium.  844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus.  831.203  Virtuosus repentine agit exponitur.  708.23  Virtuosus repentine agit exponitur.  708.23  Vistuosus tepentine agit exponitur.  314.25  Visto beata posset sufficere pro cognitione ad actum meritorium.  314.25  Visto quibus credibilibus succedit?  685.10  ad Vistonem cur requiratur negatio corporis interpositi inter oculum, & colorem.  556.39  Vita creata Christi non est infinitum bonum, nec summè                                                                                                                                | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio en nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, & meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis si vinquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739 15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 178.4  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1  Voluntas anima Christi quomodo potuerit tristari? 345.3 an suerit tristata. ibid.4                                                                                                                                                                                                                                               |
| tia/difficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Dirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  144  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varis modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.  798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.223  Virtutibus yssem perficimur in ordine ad sinem, & medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuositatem qua dissicultas arguat? 1037.8  Visto beata posset sufficere pro cognitione ad actum meritorium. 314.25  Visto est forma simplex. 210.4  Visio quibus credibilibus succedit? 685.10  ad Visionem cur requiratur negatio corporis interpositi interoculum, & colorem. \$56.39  Vita creata Christi non est insinitum bonum, nec summe diligenda. 226.13                                                                                                                                                      | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101. © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio duplex. 341.7  Volitio of nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, omeritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidei, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis sunquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt assentiat. 569.2  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angelica capax est babitus temperantia. 740. 89  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1  Voluntas anima Christi quomodo potuerit tristari? 345.3 an suerit tristata. ibid.4  nouit omnia. ibid.5                                                                                                                                                                                                                                   |
| tia/difficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Dirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  144 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esfe connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.213  Virtutibus ysclem persicimur in ordine ad sinem, & medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tepentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tepentine agit exponitur. 314.25  Visto est forma simplex. 1037.8  Visio est forma simplex. 210.4  Visio quibus credibilibus succedit? 685.10  ad Visionem cur requiratur negatio corporis interpositi interoculum, & colorem. \$56.39  Vita creata Christi non est infinitum bonum, nec summe diligenda. 226.13                                                                                                           | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.  6 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, 6 meritum.  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis si vinquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt asseniat. 569.2  Voluntas Angelica capax est habitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739 15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 278.4  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1  Voluntas anima Christi quomodo potuerit tristari? 345.3  an sucrit tristata. ibid.4  nouit omnia. ibid.5  Voluntas anima Christi quomodo petuerit tristari.                                                                                                                                                                             |
| tia difficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Dirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  244  ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas?  836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827.  184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esse connexas plures existimarunt Philosophi.  798. 56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.213  Virtutibus yselem perficimur in ordine ad sinem, & medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes infidelibus. 832.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tepentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tepentine agit exponitur. 314.25  Visio beata posset sussicuere pro cognitione ad actum meritorium. 314.25  Visio sest forma simplex. 210.4  Visio quibus credibilibus succedit? 685.10  ad Visionem cur requiratur negatio corporis interpositi interoculum, & colorem. 556.39  Vita creata Christi non est infinitum bonum, nec summe diligenda. 226.13  Vitiolus per instisicationem non euacuat habitus vitiorum. | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.  © 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio or nolitio conditionata sussiciunt ad peccatum, or meritum. ibid.17  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individuum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sussicium auturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sussicium auturalis si vinguam ad actum sidei semper posset sussicium auturalis si vinguam ad actum sidei semperare intellectui, vt asseniat.  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt asseniat.  Voluntas Angelica capax est habitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angelica capax est habitus temperantia. 740. 89  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuitne summam fruitionem recipere absque gratia, 178.4  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1  Voluntas anima Christi quomodo potuerit tristari? 345.3  an suma Christi quomodo potuerit tristari. 348.3 |
| tia/difficilius faluatur in sententia Thomistarum, quam in nostra.  818.136  Dirtutum comitatus quis sit nobilissimus?  844.262  Dirtutum moralium cum Theologicis connectio. 828.187  Virtutum moralium infusarum nulla est necessitas. 840.  144 ex nullo capite colligitur eas dari. ibid.  Virtutum moralium infusarum quomodo non sit necessitas? 836.28  Virtutum omnium medium varys modis iuuenitur. 827. 184  Virtutum Theologicarum esfectus sunt supernaturales in substantia. 844.266  Virtutes esfe connexas plures existimarunt Philosophi. 798.56  Virtutes morales per se infusas non dari. 837.213  Virtutibus ysclem persicimur in ordine ad sinem, & medium. 844.265  de Virtutibus moralibus concludit ratio, ob quam Augustinus negat virtutes insidelibus. 832.203  Virtuosus repentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tepentine agit exponitur. 708.23  Virtuosus tepentine agit exponitur. 314.25  Visto est forma simplex. 1037.8  Visio est forma simplex. 210.4  Visio quibus credibilibus succedit? 685.10  ad Visionem cur requiratur negatio corporis interpositi interoculum, & colorem. \$56.39  Vita creata Christi non est infinitum bonum, nec summe diligenda. 226.13                                                                                                           | Volitio conditionalis, etiam respectu impossibilis potest esse peccatum, 342,8  Volitio credenda an sit actus pecularis virtutis, 571.101.  6 102  Volitio credendi spectat ad particularem virtutem. 571. 103  Volitio duplex. 704.17.705.6  Volitio est duplex. 341.7  Volitio est nolitio conditionata sufficiunt ad peccatum, 6 meritum.  Volitio naturalis non potest determinare se sola ad individum actus sidci, nisi possit ad speciem. 567.87  Volitio naturalis si vinquam ad actum sidei semper posset sufficere. 567.88  Voluntas absque omni ratione non potest imperare intellectui, vt asseniat. 569.2  Voluntas Angelica capax est habitus temperantia. 740. 89  Voluntas Angeli potest appetere bonum delectabile. 739 15  Voluntas anima Christi potuit mereri. 394.1  Voluntas anima Christi potuit mereri. 278.4  Voluntas anima Christi quomodo dici possit impersectior voluntate Angeli. 277.1  Voluntas anima Christi quomodo potuerit tristari? 345.3  an sucrit tristata. ibid.4  nouit omnia. ibid.5  Voluntas anima Christi quomodo petuerit tristari.                                                                                                                                                                             |

| Voluntas Christi, voi fuerit consuncta. 389.7                                            | Countras potest effe sntemperata terta speculaostia.        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Voluntas corrigeretur ab infidelitate ad fidem per actum                                 | 739.16                                                      |
| fidei. 159.52                                                                            | Voluntas potest tendere in bonum apprehensum non iudi-      |
| Voluntas creata libera non ideò recta, quia consona                                      | catum. 577.125                                              |
| voluntati naturali , sed quia consona voluntati Dei.                                     | Volumas pro boc statu ex se magu inclinata ad bonum         |
| 272.16                                                                                   | delectabile, quam honestum. 807.96                          |
| Voluntas creata non potest ex se amare Deum meritorie,                                   | Voluntas qua requiratur ad iuramentum. 982.9                |
| multò minus eo frui. 62.4                                                                | Voluntas quamuis ex se esset completa ad productio-         |
| Voluntas credendi si esset supernaturalis, etiam indi-                                   | nem actus fidei, posset requirere gratiam. \$64.76          |
| cium pracedens deberet esse supernaturale. 562.66                                        | Voluntas quamuis ex se esset efficienter inclinata ad       |
| Value as deserving over the valitionem and unum oppolito-                                | bonum, posset tamen acquirere habitum, quo non              |
| Voluntas determinatur per nolitionem ad unum opposito-                                   | inclinaretur, & alium, quo posteà inclinaretur.741.90       |
| rum. 335.14                                                                              |                                                             |
| Voluntas dinina qua potest permittere . & licentiare?                                    | Voluntas, quà naturalis, non est formaliter potentia.       |
| 883. 119                                                                                 | 30.5                                                        |
| Voluntas eodem disponitur ad amandum prasens , & desi-                                   | Voluntas qua necessitate necessitetur? 335.13               |
| derandum absens. 625.2                                                                   | Voluntas quominus actu naturali in substantia imperet       |
| Voluntas est impossibilium, electio non. 704.17                                          | actum fidei , nihil impedit. 562.65                         |
| Voluntas est potentia propria collatina, non appetitus sen-                              | superflueret imperium supernaturale. ibid.                  |
| fitium. 701.9                                                                            | Voluntus quomodo determinaretur per iudicium practi-        |
| Voluntas in sua potestate babet actionem appetitus, sen-                                 | cum? 804.84                                                 |
| sitium non. 700.7                                                                        | Voluntas quomodo dicatur naturalis, & libera. 381.2         |
| Voluntas habet quoddam imperium super actum credendi.                                    | Voluntas quomodo excecet intellectum dupliciter. 806        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                    | 14                                                          |
| 542. II                                                                                  | Valuntes overnada farrar in malam en honum ahlove           |
| Voluntas ideò imperat, quia vult, non è conuerso. 702.                                   | Voluntas quemodo fertur in malum, vt bonum absque           |
| 13                                                                                       | ignorantia. 820.143 Voluntas quomodo tristabatur? 349.1     |
| Voluntas inferior alio modo noluit passionem ut conne-                                   | Voluntai quomoao tristabatur? 349.t                         |
| xam appetitui, & alio conditionate. 353.30                                               | Voluntas quo sensu realiter intelligat, & intellectus sic   |
| Voluntas in patria semper cooperabitur secundum viti-                                    | velit? 122. 1. in com.                                      |
| Voluntas in patria semper cooperabitur secundism ulti-<br>mum sua potentia. 276.20       | Voluntas requisita ad credendum est supernaturalu ali-      |
| Voluntas interficiendi proximum, & prinandi eum bonis                                    | quomodo. 559.49                                             |
| posset compati cum dilectione supernaturali ipsius 908.                                  | Voluntas secundum se habet partem concupiscibilem, &        |
| 216                                                                                      | irascibilem. 634.62                                         |
| Voluntas iurandi est voluntas proferendo significatiuè                                   | Voluntas sine virtute morali potest elicere actum moraliter |
| orationem, qua significat per Deum se consirmare ali-                                    | bonum. 701.12                                               |
| quam propositionem. 981.11                                                               | Voluntas trahi posset à malo per aliquid cognitum cogni-    |
|                                                                                          | tione naturali. 830.194                                     |
| Voluntas licèt inclinetur ad summam gratiam, potest                                      |                                                             |
| tamen quietari in minima.  172.15  Voluntas mediante suo actu concurrit Physice ad actum | Voluntai volisione naturali potest determinari ad baben-    |
|                                                                                          | dum actum supernasuralem. 566.86                            |
| fidei, sicut ad actum potentia loco motiua. 558.                                         | Voluntas vt moueatur intentionaliter à ratione, non indi-   |
| 47                                                                                       | get dispositione. 710.22                                    |
| Voluntas naturalis et sic quid sit? 381.4                                                | ut moueatur Physice à Deo non prarequirit dispositio-       |
| Voluntas non debet necessariò versari circa quamcunque                                   | nem, ibid. 23                                               |
| bonestatem propositam. 786.1                                                             | Voluntas, vt natura, duplex. 346.23                         |
| Voluntas non determinatur ad se conformandum quan-                                       | Voluntas vt natura nullum actum elicit. 707.13              |
| do adest dictamen rectum prudentia. 806.93                                               | vt deliberatina eft·libera. ibid.                           |
| Voluntas non determinatur ad imperandum actum                                            | Voluntas, vt natura tristatur. 347.2                        |
| fidei circa existentiam Constantinopolim, 553.                                           | & potest considerari dupliciter. ibid.3                     |
| 26                                                                                       | Voluntas ve sit iniusta actualiter, quid requiritur? 867.   |
| Voluntas non est aque differens ad bonum, & malum.                                       | 50                                                          |
| 741.91                                                                                   | Voluntatis cooperatio procedens à dono exigit sieri me-     |
| O quamuis effet , indigeres habisu. ibid.                                                | 1. 1. 9                                                     |
|                                                                                          | 771                                                         |
| Voluntas non potest impedire effectum causa naturalis ad-                                | Voluntatis motio cur remote requiratur? 570.97              |
| equata debitè applicata.  556.37                                                         | Voluntatis obiectum, et natura, secundum duplicem           |
| Voluntas non potest mouere ad indicium aliquod absque                                    | portionem assignatur. 346.23                                |
| motiuo ex parte obiecti. 548.6                                                           | Voluntatem anima Christi habere summam fruitionem           |
| Voluntas non potest moueri à Deo sine directione intelle-                                | possibilem creature, an fuerit possibile? 260.1             |
| Etw. 710. 11                                                                             | Voluntatem disponens vt moueatur à causa secunda, &         |
| Voluntas non vult vt intellectus credat, niss ob bonitatem                               | prima, posset disponere eam ut moneatur à sola prima.       |
| - aliquam ad hoc ipsa moueatur. 558.46                                                   | 720.21                                                      |
| Voluntas nostra cur non possit summam frutionem elicere,                                 | per Voluntatem in puris naturalibus quid intelligatur.      |
| ficut voluntas Angeli?" 277.2                                                            | 560. 58. 561. 59                                            |
| Voluntas operatur quandoque benè, quandoque malè cum                                     | Voluntatem operari iuxta dictamen intellectus non est       |
| eadem cognitione inuariata. 808.101                                                      | necessarium. 804.83                                         |
| Poluntas per actum naturalem posset concurrere cum                                       | in Voluntate est dunley toudentia                           |
|                                                                                          | in Voluntate est duplex tendentia. 380.5                    |
| intellectu ad actum supernaturalem sidei. 570.97                                         | an Voluntates due fuerint in Christo. 378.1                 |
| Volunt as perfect a fuit in anima Christi, 394.1                                         | Vocum & iuramentum non obligant, quando se-                 |
| Voluntas per qua posset eodem modo tendere in obiectum                                   | quitur magnum & notabile detrimentum. 893.                  |
| propositum. 727.46                                                                       | 175                                                         |
| Voluntas posset aliquando mediante eadem propositione                                    | Voto satisfit, & iuramento, melius aliquid prastando,       |
| imperare assensum, vel dissensum. 548.7                                                  | quàm vouebatur, aut iurabatur. 893.176                      |

Vients

Nox figurate accepta pro aliqua re, illam eo loci proprie, & literaliter significat. 766.212 & si non, potest denunciare.

ibid.

v s

Viutas soluendo an quis peccet. 1020. 173 Vsuras soluens ex obligatione iuramenti potest eas posteà repetere, nist iurauerit se hoc non fasturum. 1020.175 Vxori interrogata de adulterio quid faciendum. 953.141 rara est qua non mentiatur in illo casu. ibid.142 Vxoribus imprudenter proponuntur quastiones de adulterio. 953.142

FINIS.

#### ERRATA.

Pag. 22. col. 2. lin. 28. post quare à te, adde quid esset. 152. col. 2. lin. 21. leg. assererent. 205. col. 1. lin. 15. leg. accipi pro boc.

Ibid. lin. 17. ante bee leg. secundism. 220. lin. 9. dele in. 478. num. 4. lin. 11. leg. vis.